S oz g/t heorjc

JurLiA REUTER
Ordnungen des Anderen

Zum Problem

des Eig ciniesn

in der Soziologie

des Fremden

[transcript]

https://doi.org/10.14361/6783838400845 - am 15.02.2026, 01:31:28. hittps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (- FamaTy|


https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Julia Reuter
Ordnungen des Anderen

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Julia Reuter ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut fiir Soziologie
der Technischen Hochschule Aachen mit den Schwerpunkten Soziologische
Theorien und Kultursoziologie.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JuLria REUTER
Ordnungen des Anderen

Zum Problem des Eigenen in der Soziologie des Fremden

[transcript]

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

@ @@@ This work is licensed under a Creative Commons
SR  Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme
Reuter, Julia:
Ordnungen des Anderen : zum Problem des Eigenen
in der Soziologie des Fremden / Julia Reuter. —
Bielefeld : Transcript, 2002

(Sozialtheorie)

Zugl.: Aachen, Techn. Hochsch., Diss., 2001

ISBN 3-933127-84-X

© 2002 transcript Verlag, Bielefeld
Umschlaggestaltung und Innenlayout:

Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Satz: digitron GmbH, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 3-933127-84-X

15.02.2026, 01:31:28,



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

2.1
2.2
2.3
2.4
25
2.6
2.7

3.2

3.3

3.4

Vorwort. . ... ... ... ... .
Einleitung: Zur Ordnung des Eigenen und des Fremden. .

Alltigliche Ordnungen des Fremden. .. ................
Alltagliche Interaktion: Fremdheit als Beziehung . ... ..... ...
Alltigliche Konstruktion: Fremdheit als Zuschreibung . . .. .. ..
Alltigliche Unterscheidung: Fremdheit als Regulativ . .. ... ...
Alltigliche Etikettierung: Fremdheit als Chiffre der Macht . . . . .
Alltigliche Identifikation: Fremdheit als Komplement . . . ... ..
Alltagliche Irritation: Fremdheit als Ambivalenz. .. ..........
Wie a3t sich mit dem Fremden umgehen? . ............ ...

Typische Ordnungen des Fremden....................

Simmels raumsoziologische Typisierung des »Handlers«:
Fremdheit als raumliche und soziale Beweglichkeit . ... ... ...
Parks kultursoziologische Typisierung des »Mulatten«:

Fremdheit als moralisches und kulturelles Grenzgehen . . . . . ..
Schiitz’ wissenssoziologische Typisierung des »Immigranten«:
Fremdheit als Kollision kulturspezifischer

Wissensordnungen. . .. .........ouuiuiiiiniiai...
Meads pragmatistische Konzeption des »signifikanten/
generalisierten Anderen«: Fremdheit als reflexives

Moment sozialer Interaktion. . ..........................

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.5
3.5.1
3.5.2
3.53

3.5.4

4.1.1
4.1.2
4.1.3
4.1.4
4.15

4.2

42.1

4.2.2

423

Das Problem der Perspektivitit. .. ....................... 123
Das Problem der Kontextualitdt. ... ...................... 126
Das Problem der Wertung .. .. .......... i 128
Egozentrische Vereinseitigungen

und pragmatistische Anschliisse. . ....................... 130
Praktische Ordnungen des Fremden................... 139
Ethnologische Praktiken: Zur »VerAnderung«
desFremden........... ... ... ... ... ... .. .. ... 143
(Re) Prisentationspraktiken: Ethnologen sind Dolmetscher. . . . .. 149
Exotisierungspraktiken: Ethnologen sind Reisende . ........... 157
Authentisierungspraktiken: Ethnologen sind Beobachter .. ... ... 168
Autorisierungspraktiken: Ethnologen sind Schriftsteller .. ... . .. 181
Die Grenzen der »VerAnderunge« . . . ...........coo.ovi... 186
Soziologische Praktiken: Zur »UnterOrdnung«
desFremden........... ... ... ... .. ... ... 189
Normalisierungspraktiken — Zur Ordnung

des Raumes (Foucault) . . ......... ... ... .. . .. 199
Zivilisierungspraktiken — Zur Ordnung

des Verhaltens (Elias) .. ............................... 210
Die Grenzender Ordnung .. ........................... 225
Ausblick: Grenzen und Chancen einer Soziologie

desFremden............. ... ... ... ... ... ... ... .. ... 229
Anmerkungen . ...... ... .. ... .. 241

Literatur . . ... ... .. . . . 289

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Die Gestalt des Fremden gewinnt nicht erst angesichts umgreifender trans-
nationaler Wanderungs- und Fliichtlingsstrome an sozialer Relevanz. Auch
in der unmittelbaren Umgebung wird es heute und in Zukunft entschei-
dend auf die Bereitschaft ankommen, »fremde« Menschen als Mitbiirger zu
akzeptieren, mit thnen zu leben, sie nicht als Konkurrent oder Feind, son-
dern als Mit-Mensch anzuerkennen, ohne ihre Differenz zu diskriminieren.
Dabei scheint es zu kurz gedacht, nur den Auslinder, Asylsuchenden oder
Fliichtling mit der Figur des Fremden zu identifizieren, denn das Problem
des Fremden ist weder ein ginzlich neues Kapitel der Menschheitsge-
schichte noch ist das, was als Eigenes empfunden wird, frei von Fremdein-
flitssen.

Wie nahe das Fremde am Eigenen angesiedelt ist, wie fliefend ihre
Uberginge sind, zeigt der uralte Widerspruch, der im lateinischen Ut-
sprung des Fremdheit-Begriffs von Anfang an angelegt ist: hostis bzw. hos-
pes steht fiir zwei gegensitzliche Rollen, fiir den Wirt wie fiir den Gast, fur
den Fremden wie fiir den auswirtigen Feind. Nicht Flucht oder Kampf,
sondern die kontrollierte Offnung zum Fremden im Ritus der Gastfreund-
schaft scheint das Gebot dieser uniiberwindbaren Zwiespiltigkeit zu sein.

Die folgenden Uberlegungen verschreiben sich dieser »kontrollierten
Offnung« zum Fremden, immer »auf der Hut«, die Arbeit an der Grenze
vertrauter Ordnungen nicht in ihr {ibliches Machtgefille kippen zu lassen,
das den Fremden auf das »Schattenbild« des Eigenen reduziert. Stindige
Begleiter bei diesem Grenzgang waren Herr Prof. Dr. Karl H. Horning, der
mir viel Raum in der persénlichen Gestaltung der Arbeit lief}, und dem ich
besonderen Dank fiir sein Vertrauen in mich, fiir seine Neugier und fachli-
che Unterstiitzung aussprechen mochte, sowie mein Vater, Dr. Elmar Reu-
ter, der in gemeinsamen Gesprichen wertvolle Fragen und Anregungen
aufwarf und mich aus seiner psychotherapeutischen Erfahrung fiir die pra-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | VorwoRTt

xisnahe Dimension des Themas begeistern konnte. Besonderer Dank gilt
auch den Kolleginnen und Kollegen am Institut fiir Soziologie der RWTH
Aachen, insbesondere Herrn Prof. Dr. Kurt Hammerich fiir die Ubernahme
des Korreferats und seine Kooperationsbereitschaft sowie Brigitte Heck-
mann und Dr. Glinter Naegeler fuir die herzliche Atmosphire beim Arbei-
ten. Schliellich mo6chte ich mich bei meiner Mutter, Brigitte Reuter, fiir
ihre begeisterte Anteilnahme und meiner Schwester Barbara fiir die kriti-
sche Durchsicht des Manuskriptes bedanken. Meinem Freund Markus sei
an dieser Stelle herzlich fur seine liebevolle Unterstiitzung und Aufmerk-
samkeit sowie fiir seine wertvolle Hilfe bei der Vorbereitung der Disputa-
tion gedankt.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung: Zur Ordnung des Eigenen

und des Fremden

Grenzen besitzen eine ebenso anziehende wie abstoRende Wirkung: »[Slie
trennen das Eigene vom Fremden und schiitzen Vertrautes vor der Bedro-
hung durch das Unbekannte« (Hess/Wulf 1999: 9). Grenzen betonen die
Differenziertheit der Welt durch die Einfiithrung von Distinktionen, mit de-
nen sich die Wirklichkeit ordnen und strukturieren lit, indem sie sie in
Sphiren des Gleichen und des Anderen einteilen, Zugehérige von Nicht-
Zugehorigen auf der Grundlage einer als bedeutsam wahrgenommenen
und pointierten Unterschiedlichkeit von Kulturen, Sprachen, Lebenswelten,
Lebensstilen oder Identititen sondieren. Grenzen stellen daher Orientie-
rungs- bzw. Ordnungshilfen im Umgang mit der Wirklichkeit dar und ha-
ben als solche nicht nur das alltigliche, sondern auch das wissenschaftliche
Interesse gefunden. Denn die Souverinitit des Intellekts ist die Macht, zu
definieren und den Definitionen durch die gegenseitige Abgrenzung Wirk-
samkeit zu verschaffen, so daf unter den vielen Aufgaben, die sich die mo-
derne Wissenschaft gesetzt hat, die der Ordnung und ihre Praxis der
Grenzziehung gewissermafen der Archetyp ist (vgl. Bauman 199s: 16). Da-
bei haben neben Fachwissenschaften wie Geographie und Politologie gera-
de auch Ethnologie und Soziologie eine Profession in Entdeckung, Doku-
mentation und Erklirung von Grenzen entwickelt, mit denen sie die gesell-
schaftlichen Verhiltnisse als »geordnete« ausweisen. Jedem und allem wei-
sen sie mittels sozialer, kultureller oder nationaler Ab- und Eingrenzungen
einen ganz bestimmten Platz in der Gesellschaft zu, kategorisieren, klassi-
fizieren, segmentieren und ordnen die Wirklichkeit, versiegeln damit die
Felder des Eigenen und des Fremden, was hiufig martialische und leidvolle
Auseinandersetzungen nach sich zieht. Denn es sind die durch Grenzen er-
zeugten Differenzen, die die Begegnung mit dem Anderen so reizvoll, aber

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | KAPITEL 1

auch so schwierig machen, da sie das Eigene problematisch, vielleicht sogar
unmoglich werden lassen.

Die Trennung des Eigenen vom Fremden erscheint im Handeln und
Bewufdtsein der Menschen aber nicht pausenlos als Folge einer Ordnungs-
konstruktion, also als menschliche Produktion, sondern besitzt vielerorts den
Status des »Selbstverstindlichen«. Das liegt vor allem daran, dal die Tren-
nung zwischen Eigenem und Fremdem eine Trennung zwischen sozial
verhandelten Bedeutungskategorien ist, die zum Grof3teil habitualisiert, in-
stitutionalisiert, durch Sozialisation und Typisierung zu einer »objektiven
Tatsache« der gesellschaftlichen Wirklichkeit geronnen ist. Dieses »Sedi-
ment« an Sinn- und Bedeutungsmustern lifit die Konstruktionen des
Fremden nicht als individuelle Idiosynkrasien begreifen. In Gestalt erin-
nerbarer Entititen, Traditionen, aber auch in Form von Routine oder All-
gemeinwissen (vgl. Berger/Luckmann 1998: 69ff.) werden die Konstruk-
tionen auf Dauer gestellt; es wird zumindest schwierig, ihre Konstruiertheit
mitzudenken. Akzeptiert man jedoch die durch Grenzziehungsprozesse in
den Blick geriickte Differenz im Sinne einer faktisch vorhandenen Fremd-
heit des Anderen, so gibt man die Fragmentiertheit der Welt zu, aber (ver-)
zweifelt am Verstehen des Fremden. Die Differenz betont die Distanz zum
Fremden, da er in seiner Fremdheit scheinbar bedeutungslos fiir die eigene
Wirklichkeit geworden ist. Eine solche Lesart der Grenze ist fiir den Diskurs
moderner Gesellschaften konstitutiv." Der moderne Diskurs stellt das Ei-
gene und das Fremde als zwei vollig unabhingig voneinander bestehende
Entititen dar, wobei das Eigene so transparent und unhinterfagt wie das
Fremde undurchschaubar und unergriindlich zu sein scheint: Das Eigene
stiftet Heimat, Zugehorigkeit, Identitit und Kontinuitit — Fremdes 16st Un-
ruhe aus, bedroht die Identitit und durchbricht die Tradition. Im Blickwin-
kel dieser Stilisierung des Eigenen zum Ort der Eindeutigkeit gerit die am-
bivalente Figur des Fremden zum »Eindringling«, der — wird er uniiberseh-
bar — unterdriickt, bekimpft oder schnellstméglich assimiliert werden muR.
Denn solange Einheit mit Reinheit, Reinheit mit Vertrautheit und Vertraut-
heit mit Sicherheit ineins gesetzt werden, kann der Dialog mit dem Frem-
den nicht gelingen; solange bleibt der Fremde ein Dorn im Auge des Eige-
nen.

Auch die klassische Soziologie konnte dieser fiir die Moderne konstitu-
tiven Engfithrung des Eigenen und des Fremden nur wenig entgegenset-
zen. Thre Konzepte der Klasse und Rasse, der Lebenswelt und des Lebens-
stils, der Gemeinschaft und Kultur setzten das Eigene oft genug absolut,
stilisierten es zum vertrauten Domizil fiir Gleichgesinnte und beriefen sich
auf die Grenze als Ausdruck einer faktisch vorhandenen Differenz und Di-
stinktion, als Generator fiir Hierarchie und Kampf, fiir Ein- und Ausgren-
zung. Die Soziologie sah und sieht die funktionierende, integrierte Gesell-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: ZUR ORDNUNG DES EIGENEN UND DES FREMDEN | II

schaft als »Normalfall« an bzw. sie stellt sich dem Problem der Einheit —
auch dann, wenn sich Gesellschaft eher durch Konflikte als durch Konsens,
eher durch Differenzierung als durch Vereinheitlichung auszeichnet (vgl.
Bielefeld 2001: 20). Der soziologische Diskurs brachte den Fremden als
Klassenfeind, als Kriminellen, als Auflenseiter oder Stérenfried hervor. In
gewisser Weise war der Fremde un-ordentlich, da er sich auf den ersten Blick
der vorherrschenden Ordnung widersetzte. So fristete er ein marginales
Dasein auf Distanz. Kam er zu nah, wurden er und die vertraute Umgebung
ungemiitlich, gewann seine Existenz an Bedeutung, wuchs die Unsicherheit
des Einzelnen, weshalb auch die Soziologie immerzu die Gefahren und
Angste von Fremdheit betonte: Entfremdung und Uberfremdung, Miftrau-
en und Unsicherheit, Demoralisierung bis hin zur Anomie wurden als
Konsequenzen fremder Lebensformen mitsamt ihrer potentiell anderen
Ordnungen wahrgenommen und forcierten einen kompromiflosen Um-
gang, der mit nur wenigen Ausnahmen in der ethnozentrischen Herr-
schaftsgeste des Ausgrenzens oder Vereinnahmens erstarrte. Indifferenz
und Ambivalenz erschienen dabei nicht als Konstituenten bzw. Bestandtei-
le, sondern als Bedrohung der Ordnung und bedeuteten fiir den von der
Moderne mithervorgebrachten »ordentlich« arbeitenden Soziologen eine
»Storung«, wenn nicht »Mangel« in der Welt der sauberen Klassifikationen.

Um das Irritationspotential des Fremden relativ gering zu halten bzw.
ihn als mogliche Quelle des normativen Einflusses zu entwaffnen, geriet
der Fremde aus dem alltiglichen Leben in die gesellschaftliche Peripherie:
Als Rand- und Schwellenfigur, bestenfalls als »Sondergemeinschaft« tauch-
te der Fremde in sogenannte Bindestrich-Soziologien ab, in denen er als
gefiihrlicher Fremder ausschlieflich krisenhafte Begegnungen provozierte.
Durch diese Marginalisierung konnte der Fremde das Stigma der Ordnung
und ihrer ebenso ordentlichen wissenschaftlichen Erforschung nicht iiber-
winden, deren dualistischer Kolorit sich in der soziologischen Konzeption
vollstindig integrierter Gesellschaften als Gemeinschaften und teils unan-
gepaldter, teils noch-nicht-integrierter Einzelginger bzw. Minderheiten ma-
nifestierte, die in ihrer Anordnung nicht nur auf eine Unterdriickung des
Fremden, sondern auch auf eine Unterdriickung von Eigendifferenz hin-
auslief.

Auf diese Weise betonte die Soziologie die Differenz, die zwischen dem
Eigenen und dem Fremden existierte, tibersah aber gleichzeitig die Diffe-
renzen innerhalb der beiden Kategorien. Gerade die Einbettungen von Ein-
heimischen-Fremden-Beziehungen in elementare Muster sozialer Interak-
tion machten die Konflikte im Sinne kultureller oder sozialer Differenzen
sichtbar, sie lieferten aber wenig Anhaltspunkte zur Vielfalt struktureller
Modi der Integration des Fremden (vgl. Stichweh 1992: 301), zur Integra-
tionsleistung des Fremden selbst, geschweige denn zur Erklirung fiir Dis-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | KAPITEL 1

kontinuititen und Briiche von Konflikten, also ab wann und warum Kon-
flikte stabile Integrationsmuster plotzlich in rabiate Negationen des Ande-
ren umschlagen lassen. Uberdies beschrinkte sich der soziologisch-theore-
tische Fokus auf den Fremden als Eindringling in eine stabile Struktur, bei
dem der Eindringling, nicht aber die Struktur selbst problematisiert wurde.
Natiirlich mag die Erfahrung stabiler Ingroups, die fiir den einzelnen Frem-
den schwer zu betreten waren, fiir viele der typisierten Fremden (Juden,
Immigranten u.a.) bestimmend gewesen sein; fiir einen allgemeinen sozio-
logischen Begriff des Fremden ist diese Konstellation jedoch zu eng gedacht
(vgl. Nassehi 1995: 446).

Vielleicht ist es auf die vermeintliche Ferne des Fremden zuriickzufiih-
ren, daf er eher als Zerr- denn als Vor-Bild »Karriere« machte, denn gerade
seine angebliche Unvertrautheit und praktische Bedeutungslosigkeit ermog-
lichte einen Raum, in den sich allerlei Staunenswertes und Grauenerregen-
des einzeichnen lief}. Laflt man jedoch territoriale und ethnologische Ent-
deckungen aufler Acht, ereignete sich die Begegnung mit dem Fremden in
den seltensten Fillen tatsichlich in der fernen »Auflenwelt«. Vielmehr wa-
ren es die »nahen Fremden« der vertrauten Umgebung, die in Gestalt des
»Juden«, des »Zigeuners«, des »Gastarbeiters«, des »Einwanderers«, des
»Asylsuchenden«, des »Auslinders«, des »Geisteskranken« oder einfach
nur als »Du« das soziologische Interesse fanden. Je nachdem, welche
Gruppenmuster und Ordnungsstrukturen dabei als vertraut identifiziert
wurden, mufdte sich der in der Minderheit auftretende »nahe Fremde« der
mehrheitlichen gesellschaftlichen Logik der Ein- und Ausgrenzung »ein-
passen«. Denn die Konstruktion des Anderen als Fremder beruft sich — je
nach Semantik der Grenzziehung — auf unterschiedliche Besonderheiten
des Eigenen und entspringt somit keinem symmetrischen Verhiltnis. So ist es
noch heute gerade nicht die kulturelle Abstammung oder Herkunft der
Fremden, sondern die »Uberlegenheit« der Einheimischen, die sie zu ei-
nem Dasein am Rande zwingt — am Rande der Gesellschaft, am Rande der
Ordnung, am Rande der Legalitit und der Relevanz. In diesem Sinne quali-
fizieren sich Fremde zu jenen Menschen, die uns weder 6rtlich noch kultu-
rell nahestehen, die nicht zugehé6rig und unvertraut, kontrar und widersin-
nig erscheinen.

Doch die Auseinandersetzung mit der Thematik des Fremden macht
deutlich, daf} Fremdheit weder ein Faktum der sozialen Welt darstellt, dem
bestimmte Eigenschaften und Merkmale »per se« anhaften, noch eine Qua-
litit von Personen oder Handlungen kennzeichnet, sondern daf es als so-
ziales Artefakt und Beziehungsprddikat in gesellschaftliche Bedeutungsstruk-
turen riickgebettet bleibt, die jeweils unterschiedliche Zuschreibungen wahr-
scheinlich machen. Sicherlich sind in vielen Fillen die Erscheinungsformen
des Fremden auf wenige, typische begrenzt, da sie als soziale Konstruktionen

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: ZUR ORDNUNG DES EIGENEN UND DES FREMDEN | 13

eine Sache der Ubereinkunft und Konvention sind. Doch neben der Analyse
der gesellschaftlichen Bedeutungsstrukturen und Wissenskomplexe sollte
auch die Praxis der Typisierung als generativer Prozefl der Fremdenkon-
struktion betrachtet werden, die sich in der rechtlichen Kodifizierung, den
konkreten Grenzziehungsprozessen bis hin zur Charakterisierung des
Fremden findet (vgl. Bielefeld 2001: 23). Denn der typische Fremde als typi-
sierter Fremder stellt eine Konstruktion dar. Im folgenden soll deshalb die
Rede von »dem Fremden« aus einem stark sozialkonstruktivistisch beein-
flufdten Blickwinkel in Zweifel gezogen werden, um der Frage nachzuge-
hen, in welchen sozialen Strukturen und Prozessen, vor allem aber in wel-
cher Art und Weise, also wie Personen oder Personengruppen als fremd be-
handelt werden. Denn der Fremde ist ein Konstrukt jener Gruppe, die ihn als
fremd wahrnimmt und bezeichnet, und gewinnt erst in dieser Identifika-
tion als Gegen-Bild, Fremd-Bild, als Ab-Norm oder Symbol des Wider-Sinns
seine Bedeutung. Nicht schon die blofRe Differenz, sondern erst die als rele-
vant wahrgenommene Differenz konstituiert das, was fiir gewohnlich als
fremd beschrieben wird. Fremdheit ist dann aber eine kommunikativ er-
zeugte Zuordnung, d.h. sie gehért zu einer bestimmten Ordnung und ist
damit eine der sinnhaften Hervorbringung sozialer Wirklichkeit vorgingige
Eigenschaft von Personen, sozialen Gruppen oder Dingen, sondern existiert
immer nur in Relation zu einer sozialen Ordnung, die den Bereich des
Selbstverstindlichen, Vertrauten und Gewohnten festlegt (vgl. Scherr 1999: 51).

Der Titel »Ordnungen des Anderen« bringt diese Relationalitit des
Fremden zum Ausdruck, denn wer etwas als fremd bezeichnet, hat immer
schon die Relation zum Eigenen mitbedacht. Den Fremden als fremd zu
erfahren, indem sein fremdes Aussehen, seine fremde Kleidung bzw. un-
bekannten Verhaltensweisen als Zeichen seiner Andersartigkeit kommuni-
kativ behandelt werden, ist gerade Ausdruck dafiir, daf wir eine »Ordnung«
in Form von Wirklichkeitsvorstellungen, Wahrnehmungsmustern, Erfah-
rungswissen, Beurteilungsmafistiben, gesellschaftlichen Konventionen und
Normen in uns tragen, mit der wir die Menschen, Dinge und Sachverhalte
um uns herum als zugehorig oder nicht-zugehdrig, als vertraut oder fremd
identifizieren, sprich einordnen kénnen. Dabei empfinden wir das Leben in
geordneten Verhiltnissen als »normal«, ohne dafl wir uns laufend dartiber
im klaren wiren, dafl auch geordnete Verhiltnisse eine Konstruktion dar-
stellen, die hochst selektiv ist. SchlieRlich legt jede Sinnsetzung spezifische
Denk- und Handlungsweisen als »normal« fest. Anders-Denken und An-
ders-Handeln ist hierbei logisch und empirisch impliziert (vgl. Luckmann
1981: XIII). Diese Unterscheidung zwischen einer vertrauten Normalitit
und unvertrauten Fremdheit kann ganz im Sinne der wissenssoziologi-
schen Konzeption a la Alfred Schiitz und Peter Berger/Thomas Luckmann
als eine elementare soziale Operation verstanden werden, mit der die sozia-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | KAPITEL 1

le Welt als eine sinnhaft geordnete und verstehbare Wirklichkeit hervorge-
bracht wird. Der Fremde ist damit als das Andere der Ordnung dennoch ein
Teil der Ordnung und demzufolge nicht vom Eigenen zu trennen.

So erscheinen die Ordnungen des Anderen als Konstruktionen des Eigenen.
Es sind teils strategisch motivierte, teils aber auch unbedachte Fremdset-
zungen, die ihre Bedeutung auf der Grundlage der »Logik« der vorherr-
schenden Ordnung erhalten, weshalb ihr Verstehen eine Selbstauslegung
im Anderen bleibt. Eine wissenschaftliche Analyse des Fremdseins muf
also den Spagat zwischen Verstehen und Erkliren beherrschen, da die ver-
stehend rekonstruierten Deutungsangebote des Fremden nicht ausschliefR-
lich eine subjektive Relevanz im virtuellen Raum der imaginierten Bilder
und Vorstellungen einzelner besitzen, sondern als sozial verhandelte und
praktische angewandte Konstruktionen die Struktur der Ordnung »ausspre-
chen«. Konstruktionen erlangen erst dann ihre volle Bedeutung, wenn sie
in konkreten Interaktionskontexten in die Praxis umgesetzt werden. Die
Fremden sind daher gerade so fremd, wie sie von der vertrauten Gemein-
schaft behandelt werden. Den Fremden und das Fremde gibt es aber dann,
strenggenommen, nicht. Was als fremd gilt und wahrgenommen wird, wird
in verschiedenen Gesellschaften und Epochen, im Rahmen verschiedener
wissenschaftlicher Herangehensweisen unter verschiedenen Blickwinkeln
und auf unterschiedlichen Analyseebenen ausgehandelt und somit jeweils
anders »konstruiert« (vgl. Janz 2001: 9).

Legt man diese Vielfalt an Konstruktionen des Fremden zugrunde, be-
deutet das zunichst einmal, dafl es eine wohlgeformte Theorie des Fremden
nicht geben kann, sondern dafl die Beschiftigung mit dem Fremden immer
nur eine Beschiftigung mit einer spezifischen Konstruktion des Fremden
ist. Es erscheint dann aber auch notwendig, diese Konstruktion des Frem-
den mit ihren je hervorgehobenen Attributen von Alteritit daraufhin zu un-
tersuchen, welche Informationen sie iiber ihren Konstrukteur preisgibt.
Dabei interessiert sich die vorliegende Arbeit nicht nur fiir den Konstruk-
teur im Alltag; sie riickt gerade auch den wissenschaftlichen Konstrukteur
von Wirklichkeit, den Experten in Gestalt des Soziologen, in den Vorder-
grund. Denn selbstverstindlich spiegeln auch die Ordnungen der Soziolo-
gie nicht die »natiirliche« Einteilung der Welt wider. Auch wenn sich die
Soziologie als Wissenschaft versteht, die sich professionell mit den alltigli-
chen Ordnungen der Gesellschaft beschiftigt, liuft sie durch dieses Selbst-
verstindnis immer wieder Gefahr, daR ihre Deutungs- und Benennungsan-
gebote in den »K6pfen der Menschen« nicht mehr als Konstruktionen be-
trachtet werden und damit unbemerkt in die alltigliche Praxis einflieRen.
So erzeugt die Soziologie mit Hilfe der von ihr hervorgebrachten Kategorien
und Definitionen hiufig zuvor eine eigene Ordnung der Wirklichkeit, die
erst dann durch die alltigliche Praxis bestitigt wird.”

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: ZUR ORDNUNG DES EIGENEN UND DES FREMDEN | 15

Den folgenden Kapiteln geht es also um mehr, als um die blofRe Aufli-
stung von vertrauten Konstruktionen und Erfahrungen des Fremden und
ihre gesellschaftliche Artikulation in so diffusen wie subjektiven Schlagwor-
ten der Fremdenangst und -feindlichkeit. Sie versuchen vielmehr, den ge-
heimen Ort »jener Differenz, der die Differenz setzt«, ausfindig zu machen
(vgl. Bauman 2000: 14), indem sie neben dem alltiglichen gerade auch den
wissenschaftlichen Umgang mit dem Fremden in der Soziologie und Eth-
nologie betrachten. Diese doppelte Dekonstruktion der Kategorien des Fi-
genen und des Fremden riickt also den Beobachter von Fremdheit selbst in
den Blick, denn die Analyse der inhaltlichen Dimension von »Wissensbe-
stinden« sollte um eine systematische Reflexion von Prozessen und Bedin-
gungen wissenschaftlicher Beobachtungs-, Interpretations- und Verstehens-
vorginge erginzt werden. Solange die wissenschaftlichen Ordnungen ihre
Vorstellung geordneter Verhiltnisse ausschlieRlich im Eigenen suchen,
sind Fremdenfurcht und Fremdenfeindlichkeit gerade nicht Phinomene
einer »in Unordnung« geratenen Welt, im Gegenteil, sie sind in einer sol-
chen Ordnung der Wirklichkeit zwangsliufig angelegt.

So gilt es, in den »Ordnungen des Anderen« die dahinterliegenden und
hiufig unreflektierten Ordnungsvorstellungen in Form von kulturellen
Wissens- und Erfahrungsschitzen, aber auch Forschungstraditionen und
wissenschaftlichen Typologien sowie ihren praktischen Verfahren der Wis-
sensproduktion herauszuschilen, die als kommunikativ erzeugte Sinnwel-
ten die alldglichen Lebenswelten mitbeeinflussen. Die nachfolgenden Kapi-
tel sehen ihre Aufgabe also darin, jeweilige Zusammenhinge von Ord-
nungsstiftung und Fremdheitskonstruktion zu untersuchen. Es geht in ih-
nen weniger um den Fremden selbst, als vielmehr um die vielfiltigen Ord-
nungen des Fremden in unterschiedlichen Beobachtungskontexten. Neben
alltagspraktischen Erfahrungen, Umgangsweisen und Konstruktionen von
Fremdheit werden somit auch solche aufgezeigt, die durch eine wissen-
schaftliche Unterscheidung des Eigenen und des Fremden in die alltigliche
Praxis eingeflossen sind.

Dabei ist die soziologische Definition der Fremdheit keinesfalls eindeu-
tig. Vielmehr differenziert sich die eine Soziologie des Fremden in mehrere
Soziologien, so daf es gleichfalls unméglich erscheint, einen signifikanten
Begriff des Fremden zu definieren. Nicht minder problematisch ist dabei
die Tatsache, dafl die Definition des Fremden nicht nur das Resultat einer
Ein-Teilung, sondern hiufig auch ein Ur-Teil darstellt, das in der alltigli-
chen Anwendung der Unterscheidung einer sozialen Hierarchisierung ent-
spricht (vgl. Bardmann 1997: 22). Denn sobald man den Fremden als »ab-
weichend« oder »anomalk, als »Stérer« bzw. »Eindringling« bezeichnet, be-
ansprucht man immer auch ein gewisses Mafl an eigener Normalitit und
Uberlegenheit. Es geht also darum, zu zeigen, dal das Fremde konstitutiv

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | KAPITEL 1

zum Eigenen gehort und damit die wichtige Botschaft in sich trigt, dafl es
als das Andere der Ordnung gerade so anders und vielfiltig ist, wie es Se-
mantiken und Interpretationen dieser Ordnung gibt.

So wird in einem ersten Teil (Kapitel 2) die bekannte Mehrdeutigkeit
des Begriffs »fremd« weniger beklagt, denn als Chance genutzt, die reiche
Phinomenologie des Fremden unter theoriegeschichtlicher Fragestellung in
den Blick zu nehmen. Die alltiglichen Ordnungen des Fremden unterlau-
fen in ihrer unaufhebbaren Differenz die Einsicht, dafl das Fremde weder
Dinge noch Eigenschaften im Sinne eines objektiven »Soseins« bezeichnet,
wenn auch Fremdheit die Beziehung zwischen Personen, Dingen und
Sachverhalten im Alltag regeln und damit »verdinglichen« kann. Gleichzei-
tig stellen diese Objektivationen des Fremden die Ordnung des Eigenen
nicht auf Dauer, da sie neben der institutionellen Ebene auch die Ebene der
Beziehung, der emotionalen Erfahrung, der praktischen Darstellung, nicht
zuletzt der Identitit berithren und damit Fremdheit als mehrdimensionales
Konstrukt anlegen. Das Kapitel orientiert sich daher im wesentlichen an
den vielfiltigen Rahmenbedingungen und Interaktionsmustern, die der all-
taglichen Begegnung mit dem Fremden und der Konstruktion »geordneter
Verhiltnisse« zugrundeliegen.

Neben der interaktionistischen (2.1) ist dabei vor allem die sozialkon-
struktivistische (2.2) Herangehensweise tonangebend, die Fremdheit als
Resultat einer Beziehung begreift, bei dem die Zuschreibung »fremd« auf
eine Konstruktion verweist, mit der sich die Alltagswirklichkeit nach dem
Kriterium der Zugehorigkeit bzw. Nicht-Zugehorigkeit oder auch Vertraut-
heit bzw. Nicht-Vertrautheit ordnen und strukturieren lift. Dabei stehen
beide Seiten der Unterscheidung in einem Wechselwirkungsverhiltnis, das
die systemtheoretische Perspektive (2.3) als Mechanismus der ineinander
verzahnten In- und Exklusion bezeichnet. Erginzt wird diese Perspektive,
die im wesentlichen um die Frage des Verstehens und Deutens von All-
tagswirklichkeit kreist, durch eine machtsoziologische Problematisierung
von Zuschreibungs- und Etikettierungsprozessen (2.4), um mdogliche Ab-
hingigkeits- und damit auch Ungleichheitsverhiltnisse zwischen Eigenem
und Fremdem zur Sprache zu bringen. Schlieflich riicken pragmatistische
und sozialpsychologische Perspektiven die Frage nach dem Verhiltnis von
Fremdheit und Identitit in den Vordergrund (2.5), wobei gerade die von
Sigmund Freud mitbegriindete Psychoanalyse den Verflechtungsgedanken
von Eigenem und Fremdem im Bild der unauflésbaren Ambivalenz des
Fremden hervorhebt (2.6).

Diese alltidglichen Ordnungen des Fremden, die in den Zuschreibungs-,
Stigmatisierungs- und Etikettierungsprozessen zutagetreten, kreisen dabei
im wesentlichen um zwei grundsitzliche Bedeutungsdimensionen, die der
Nicht-Zugehorigkeit und die der Unvertrautheit, und berithren neben der

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: ZUR ORDNUNG DES EIGENEN UND DES FREMDEN | I7

Frage der Integration und des Verstehens die Frage der Identitit und der Herr-
schaft. Wirft man diese Fragen erst einmal auf, wird deutlich, daf das
Fremdsein kein Problem einzelner Akteure ist. Vielmehr mufl es in einem
Netzwerk wechselseitiger Interdependenzen lokalisiert werden, in dem spe-
zifische Umgangspraktiken die Differenz von Eigenem und Fremdem set-
zen (2.7).

Hieran knuipft der zweite Teil (Kapitel 3) an, indem er anhand der typi-
schen Ordnungen des Fremden in der klassischen Soziologie die Fragen
der Integration, des Verstehens und der Identitit erneut aufwirft. Dabei
werden die zum Idealtypus gesteigerten soziologischen Konstruktionen des
Fremden nicht nur auf einer alltiglichen Bedeutungsebene, sondern auch
auf einer theoriewissenschaftlichen Analyseebene diskutiert. Diese kritische
Analyse der typischen als typisierte Bilder des Fremden aus der Perspektive
einer Beobachtung zweiter Ordnung macht einerseits deutlich, daf die So-
ziologie anstelle eines signifikanten theoretischen Begriffs unterschiedliche
Konstruktionen des Fremden hervorbringt, die andererseits als wissen-
schaftliche Ordnungen in die alltiglichen Ordnungen des Eigenen und des
Fremden miteinflieRen. Denn als Wissenschaft, die sich die »Ordnung ge-
sellschaftlicher Verhiltnisse« zur Aufgabe macht, legitimiert sich die Sozio-
logie durch ihr eigenes Selbstverstindnis, Wirklichkeit zu setzen. So sind es
immer auch wissenschaftliche Konstruktionen des Eigenen und des Frem-
den, die im Sinne von »Vorab-Reprisentationen« Einfluf} auf deren Ord-
nung im Alltag nehmen.

Georg Simmels Essay iiber den Fremden (3.1), der als Ausgangspunkt
der soziologischen Reflexion iiber das Fremde benannt wird und mit der
gefliigelten Definition des Fremden als Menschen, der heute kommt und
morgen bleibt, ein beachtliches Interesse in der Fachdiskussion gefunden
hat, wird als eine typische, weil raumsoziologische Konstruktion untersucht.
Die raumsoziologische Einbettung der Fremdenthematik zeigt sich darin,
daf} Simmel die Unterscheidung zwischen Eigenem und Fremdem als Un-
terscheidung zwischen raumlich fixierten und beweglichen Menschen aus-
legt und damit auf die Unterscheidung zwischen Nihe und Distanz als do-
minaten Unterscheidungsmechanismus abstellt. Die Gegeniiberstellung
der unterschiedlichen Raumordnungen, die bei Simmel immer auch fiir
unterschiedliche Persénlichkeitstypen stehen, ist aber gerade kein Ausdruck
einer fehlenden Beziehung; ganz im Gegenteil, der Simmelsche Fremde ist
integriert und bewirkt Integration.

Robert Ezra Park schlieft mit seinem der Chicagoer Schule entsprin-
gendem stadt- bzw. kultursoziologischen Konzept des »marginal man« an
diesen Integrationsgedanken an (3.2), indem er seinen Fremden zwar als
marginal bezeichnet, ihn aber unter gesamtgesellschaftlicher Perspektive
als Symptom gesellschaftlicher Umwilzungsprozesse identifiziert. Neben

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | KAPITEL 1

den integrativen Kriften des Fremden arbeitet Park die Fragen der kulturel-
len und personalen Identitit anhand der typisierten Konstruktion des »Mulat-
ten« heraus. Die Interkulturalitit des »marginal man, die Park (eher im-
plizit) einer kulturell homogenen Gruppe gegeniiberstellt, ist Ausgangs-
punkt, um sowohl Bedingungen und Méglichkeiten kollektiver wie persona-
ler Identitit abzuwigen als auch moralische und kognitive Konsequenzen
dieser »Zwitterstellung« zu erdrtern. Park thematisiert die Problematik des
Fremdseins im Sinne »moralischer Indifferenz« im wesentlichen innerhalb
einer Person, da der »marginal man« einen Persénlichkeitstypus verkérpert,
der die Ambivalenz von Zugehorigkeit und Nicht-Zugehorigkeit aufgrund
seiner unklar definierten Herkunft als »Identititsballast« mit sich herum-
tragt. Die hierdurch ausgeloste psychische Krise wird allerdings insofern
positiv bewertet, als dafy ihre Bewiltigung Emanzipations- und Entwick-
lungspotential verspricht, so dafd Park kulturelle Anpassungs- und Verinde-
rungsprozesse in eine Theorie des sozialen Wandels einbettet.

Alfred Schiitz’ Typisierung des Fremden als Immigrant (3.3) bringt das
Problem der kulturellen Identitit unter wissenssoziologischer Perspektive als
Problem des Verstehens erneut zur Sprache. Auch hier ist die Erfahrung von
Fremdheit eine krisenhafte Erfahrung. Die Unterscheidung des Eigenen
und des Fremden ist fiir Schiitz die Unterscheidung zwischen Personen
bzw. Personengruppen, die ein je eigenes Wissen besitzen. Der Fremde, den
Schiitz als Immigranten typisiert, kollidiert mit dem Wissenshorizont einer
kulturellen Gemeinschaft, weil er eine andere Wissensordnung besitzt, so
daf nicht nur die Auslegung des Fremden durch die Gruppe, sondern auch
die Antizipation der Handlungsweisen und Wirklichkeitsvorstellungen der
Gruppe durch den Fremden mifilingt. Schiitz formuliert Voraussetzungen
des Fremdverstehens anhand von erlernten und zutiefst habitualisierten
Wissensschemata, deutet jedoch mit der Figur des Immigranten auch die
Grenzen des Verstehens durch die Inkongruenz der beiderseitigen Rele-
vanzsysteme an. Wenngleich Schiitz die vergemeinschaftenden und diffe-
renzierenden Potentiale des Verstehens hervorhebt, bleibt der Fremde ein
»Ubersetzungsprobleme, der die virtuellen Grenzen des Wissens an die
Oberfliche transportiert.

SchlieRlich wird George Herbert Meads interaktionistische bzw. pragma-
tistische Theorie der Individualgenese als anschluf3fihiges Konzept disku-
tiert (3.4), das die grundlegende Verflechtung des Eigenen und des Frem-
den sowohl unter integrations- als auch identititstheoretischer Fragestel-
lung am nachdriicklichsten aufwirft. Meads Konstruktion des signifikanten
bzw. verallgemeinerten Anderen setzt Fremdheit als reflexives Moment so-
zialer Interaktion und verortet es damit innerhalb des Individuums — als
Reprisentationsinstanz und Gruppenmoral, aber auch als anthropologische
Disposition zum Perspektivenwechsel. Mead entzieht sich einer analyti-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: ZUR ORDNUNG DES EIGENEN UND DES FREMDEN | 19

schen Trennung des Eigenen und des Fremden, da das Andere in vielfilti-
ger Weise in die Genese des Eigenen eingeht. Indem er Selbstentfremdung
im Sinne des Perspektivwechsels als Voraussetzung fiir Vertrautheit und
Identitdt diskutiert, fafRt er Fremdheit als integratives und identititsstiften-
des Moment sozialer Interaktion und dynamisiert neben dem Bild des Ei-
genen auch das des Fremden.

Es ist Meads unauflosbare Interdependenz des Eigenen und des Frem-
den, mit der die klassischen Konstruktionen des Fremden von Simmel,
Park und Schiitz auf ihre egozentrischen Vereinseitigungen hin diskutiert
und erginzt werden. Das Resiimee (3.5) kritisiert nicht nur die vorschnelle
Vereinheitlichung der unterschiedlichen Ansitze zu einer klassischen So-
ziologie des Fremden, indem es die Unterschiede der Perspektive, des Kon-
textes und der Wertung aufgreift. Es liefert dariiber hinaus durch die Zu-
sammenstellung unterschiedlicher Typisierungsangebote des Fremden einen
Einblick in die Relationalitit und Historizitit soziologischer Konzepte und
Begriffe. Die Analyse tibt Kritik an den zum Teil zu zeitgebundenen, zum
Teil stark instrumentalisierten Konstruktionen des Fremden, die durch eine
idealtypische Verfahrensweise a la Max Weber erzeugt werden. So gerit der
Hindler im Ineinandergreifen von Nihe und Ferne als Ausdruck einer
raumsoziologischen Auseinandersetzung mit dem Fremden ins Visier, wih-
rend der kosmopolitische Mulatte als stadt- bzw. kultursoziologische, der
»verstindnis«-lose Immigrant als genuin wissenssoziologische Konstruktion
enthiillt wird. Dabei setzen die unterschiedlichen Soziologien des Fremden
integrierte Gesellschaften als Gemeinschaften voraus, auch wenn diese, wie
bei Simmel oder Park, im Prozefl der Vergesellschaftung tendenziell aufge-
16st werden (vgl. Bielefeld 2001: 31) und ignorieren neben macht- und pra-
xistheoretischen Konstruktionsbedingungen auch die gréfitenteils kulturhi-
storische und modernistische Imprignierung der eigenen Fachdisziplin3

Gerade dieser Herausforderung stellt sich der dritte Teil der Arbeit (Ka-
pitel 4), in dem die theoretischen Konstruktionen und kulturhistorischen
Implikationen bzw. Forschungstraditionen in der Wissenschaft vom Frem-
den anhand der praktischen Ordnungen des Fremden in der klassischen
Ethnologie und soziologischen Modernisierungstheorie ausgeleuchtet werden.
Die kritische Auseinandersetzung mit der Konstruktion des Fremden als
Gegenstand einer modernistisch tiberformten ethnologischen und soziolo-
gischen Forschung macht deutlich, daf die Bilder, Imaginationen und Mo-
delle des Fremden durch zahlreiche Verfahren, Techniken und Praktiken
der Wissenserzeugung objektiviert und schlieflich theoriewissenschaftlich
instrumentalisiert werden. Es geht also nicht um existentielle oder allge-
meingiiltige Hypothesen iiber das Fremde. Der Uberblick iiber die alltigli-
chen, typischen und praktischen Ordnungen des Fremden gibt vielmehr zu
erkennen, daf sich eine »Soziologie des Fremden« einerseits auf die Kate-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | KAPITEL 1

gorie des Umgangs mit dem Fremden in Form situationsspezifischer und
nicht immer einsehbarer Praktiken konzentrieren sollte, andererseits diese
Praktiken in einem Resonanzraum verorten muf3, der zwischen dem FEige-
nen und dem Fremden existiert, damit sie den Blick auf den Konstrukteur
von Fremdheit preisgibt. Diese Praxeologie des Fremden, die im ersten Teil
(2.7) vorldufig und holzschnittartig bleibt, offenbart im dritten Teil der Ar-
beit in bezug auf die wissenschaftlichen Praktiken von Ethnologie und So-
ziologie ihr bislang iiberwiegend diskriminierendes Potential.

Gerade ethnologische Praktiken (4.1) des Beschreibens, Beobachtens
oder Reisens, die sich in der Moderne als legitime Praktiken der Wissens-
produktion und -generierung innerhalb des Wissenschaftsfeldes herausge-
schilt haben, werden im Hinblick auf dieses diskriminierende und instru-
mentalisierende Potential durchleuchtet, das im folgenden auch mit dem
Begriff der »VerAnderung« (»Othering«) umrissen wird. »VerAnderung«
soll heiflen, daf} der Fremde als Anderer eben nicht einfach gegeben ist,
auch niemals gefunden oder entdeckt, beschrieben oder beobachtet werden
kann, sondern daft er durch seine Entdecker, Autoren und Beobachter mit-
hervorgebracht wird und damit die spezifische Beziehung zwischen Forscher
und Forschungsobjekt als hinreichendes Kriterium fiir Fremdheit in Er-
scheinung tritt.

Und auch die in den ethnologischen »VerAnderungspraktiken« wirk-
samen Diskurs-, Handlungs- und Wahrnehmungspraktiken der Moderni-
sierung (4.2), die durch den soziologischen Diskurs des sozialen Wandels
angestachelt werden, sollen anhand von Michel Foucaults Genealogie der
Normalisierungspraktiken und Norbert Elias’ dekonstruierten Zivilisie-
rungspraktiken in ihrer asymmetrischen »Tiefenstruktur« vorgefithrt wer-
den. Denn es sind Praktiken, die die Tendenz besitzen, Menschen, Dinge
und Sachverhalte in ein fiir die Moderne konstitutives Raster der Unter-
scheidung zwischen einem »zivilisierten« Eigenen und einem »unzivilisier-
ten« Fremden zu zwingen. Die normative Diskurs-, Handlungs- und Wahr-
nehmungspraxis der Modernisierung als Normalisierung und Zivilisierung
gehorcht der Idee, Einheit als Eindeutigkeit, Ubersichtlichkeit und Reinheit
zu formulieren. Als strategisch angeleitete Praktiken, die ihre Wirksamkeit
an spezifischen Orten (Offentlichkeit, Wissenschaft, Kunst, Sprache usw.)
entfalten, unterscheiden sie mit Hilfe der kommunikativen Praxis des
»Normalen« und »Zivilisierten« legitime von illegitimen Auferungs- und
Handlungsformen. »Sie entwickeln eine Geschichte, in der die Rollen von
Gut und Bose verteilt sind und die Handlungsprobleme benannt werden«
(Keller 2001: 134). Das Anliegen des Modernisierungsdiskurses ist es, ei-
nerseits das Eigene als legitimen Ort der Wirklichkeitsproduktion zu konsti-
tutieren und es als »normal« und »zivilisiert« in eine moralische Machtpo-
sition zu lotsen, andererseits all jene auszugrenzen, die als Fremde aus die-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: ZUR ORDNUNG DES EIGENEN UND DES FREMDEN | 2I

sem Diskurs hervorgehen. Diese ordentliche wie ungleiche Trennung des
Eigenen und des Fremden ist in der soziologischen Konzeption moderner
Modelle von Gesellschaft, Kultur oder Integration spiirbar, die Ordnung
und Unordnung gegeneinander ausspielen, anstatt sie als zwei Seiten ein
und derselben Medaille zu betrachten, weshalb sie an der Erzeugung von
Fremdheit als Problem und Stérung mitbeteiligt sind.

So kann es einer Soziologie des Fremden keinesfalls darum gehen, die
Grenze zwischen dem Eigenen und dem Fremden lediglich erkliren oder
fiir eine Zeit bezwingen zu wollen, um am Ende noch ordentlichere, feinere
und fundiertere Grenzlinien ziehen zu kénnen. Vielmehr muf sie sich ei-
nem Denken beugen, das die Grenze nicht als Schicksal, sondern als Her-
ausforderung betrachtet, Fremdheit und Vertrautheit, Nihe und Ferne,
Freundschaft und Feindschaft zusammenzudenken, um ihre wechselseiti-
gen Arrangements und Erméglichungszusammenhinge aufzudecken. Die
folgenden Kapitel meiden also eine Beschiftigung mit dem Fremden, die in
eine Expertise, geschweige denn in ein umfassendes Verstehen des Frem-
den miindet. Die Grenze zum Fremden ist ein Relikt der Ordnung; wer den
Fremden verstehen will, der muf} zuallerst die eigene Ordnung verstehen.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Alltagliche Ordnungen des Fremden

Fremdheit ist eine Kategorie des alltiglichen Lebens, mit der wir eine be-
stimmte Eigenschaft von Dingen, Menschen oder Sachverhalten kennzeich-
nen. Dabei spiegeln Kategorien keinesfalls die natiirliche Einteilung der
Wirklichkeit wider. Sie stellen allenfalls Konstruktionen dar, mit denen sich
die Wirklichkeit ordnen 14t, denn sie unterteilen die Welt mit Hilfe von
Unterscheidungen, reduzieren also ihre Komplexitit, und machen sie somit
verstehbar. Diese sozialkonstruktivistische Perspektive, die im folgenden als
Korrektiv einem alltiglichen und wissenschaftlichen »Objektivismus« bzw.
»Realismus« des Fremden gegeniibergestellt wird, geht also davon aus, dafy
eine wissenschaftliche Abbildung der Welt nicht moglich ist, sondern dafl
wir sie nur durch die Begriffe und Zeichen, die wir im sozialen Austausch
mit anderen konstruieren, deuten kénnen (vgl. Frindte 1999: 33). Kategori-
sierungen im Sinne von Konstruktionen des Fremden rekurrieren daher
nicht auf eine objektive Qualitit des Fernen, Auslindischen, Nichteigenen,
Ungewohnten, Unbekannten, des Unvertrauten oder Seltenen (vgl. Wierla-
cher 1993: 62), sondern sie verdeutlichen die Qualifizierung ihrer Beziehung
zum Eigenen. So umfafit die Konstruktion des Fremden immer nur die ei-
ne Hilfte einer Unterscheidung, denn wer etwas als »fremd« bezeichnet,
hat die Relation zum Eigenen bereits mitbedacht.

Fremdheit ist damit aber kein objektiver Tatbestand der sozialen Wirk-
lichkeit, sondern das Resultat einer Ordnung der Alltagswelt. Mit ihr unter-
scheiden wir die Sphiren der Vertrautheit, in denen wir uns sicher und rou-
tiniert bewegen, von den Bereichen, iiber die wir nichts sagen konnen, ent-
weder weil sie uns ginzlich unbekannt sind, oder weil wir keinen Zugang
zu ihnen besitzen. Insofern kann zwischen zwei wesentlichen Bedeutungs-
dimensionen von Fremdheit unterschieden werden. »Im einen Fall ver-
wenden wir >fremd< im Sinne von >nichtzugehérig¢, im anderen Fall im
Sinne von >unvertraut« (Ladwig 1997: 83); referieren damit einerseits auf

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | KAPITEL 2

Verhiltnisse des Besitzes im engen oder weiteren Sinne (etwa Eigentumsti-
tel oder Mitgliedschaften), im anderen Fall auf kognitive Schwierigkeiten
und Probleme (vgl. Miinkler/Ladwig 1998: 12).

Die Erfahrung des Fremden ist aber keinesfalls unvertraut, wenngleich
sie hochst unterschiedliche Muster der Begegnung aufweisen kann: Unbe-
kanntheit, Unbestimmtheit, Unerfafibarkeit, ja das Gefiihl des Unheimli-
chen gehéren zu den geldufigen Attributen, die dem Fremden zugeschrie-
ben werden (vgl. Janz 2001: 9), so dafl uns der Fremde in Furcht wie in Er-
staunen, in Angst wie in Faszination versetzt. Seine Fremdheit ist ertrag-
lich, solange sie als Zeichen einer funktionierenden Ordnung des Alltags
entziffert werden kann; im routinierten Umgang mit vertrauter Indifferenz
bleibt die alltigliche Fremdheit unserer Mitmenschen auf einem zumutba-
ren Niveau. Seine Fremdheit wird unertriglich, wenn sie zum Zeichen ei-
ner anderen Wirklichkeitsordnung wird und damit zum Erschiitterungs-
moment unseres alltiglichen Lebens, denn »[nlicht sein unvermitteltes So-
Sein macht das Andere problematisch, sondern die UngewifRheit des Eige-
nen« (Makropoulos 1993: 41), die sich in der Unwissenheit tiber den Frem-
den bemerkbar macht. Ohne Erfahrung und Wissen iiber die Bedeutungs-
und Sinnstrukturen seiner Alteritit, wird der Fremde schnell zum bedrohli-
chen Mythos.*

Fremdheit ist nie nur Ergebnis sachlicher Arrangements von alltigli-
cher Wirklichkeit, sondern hinterlifit deutliche Spuren auf der Ebene des
Erlebens. »Immer scheinen daran bereits Emotionen und Bewertungen ge-
kntipft zu sein, die den Umgang mit dem Fremden zu einer >Gesinnungs-
frage< machen« (Albrecht 1997: 81) und die Benennung der Fremdheit zur
dramatisierenden Moglichkeit des Anzeigens von Relevanz werden lassen
(vgl. Miinkler/Ladwig 1998: 12). Als besondere Erfahrung unterstellt sie
dem Unvertrauten und Nichtzugehorigen eine latente Bedrohung, da die
Wahrnehmung des Fremden in der Regel mit dem Gewahrwerden eigener
Lebens- und Vorstellungsgrenzen kongruiert (vgl. Waldenfels 1998: 43).
LiRt man sich zu sehr auf das Fremde ein, werden Fragen nach der eigenen
Identitit und den eigenen Werthaltungen zwingend, die Irritationen auslé-
sen und nicht selten als bedrohlich empfunden werden.

Daher handeln die Geschichten des Fremden hiufig von Michtigen
und Unterdriickten, Konflikten und Spannungen, Angsten und Hoffhun-
gen, die jedoch keinesfalls automatisch in Fremdenfurcht und Fremdenhafd
miinden miissen. Vielmehr werden die sozialen Ordnungen des Fremden
und die an sie gekoppelten Erfahrungsmuster und Wahrnehmungen »in
gesellschaftlichen Prozessen unter angebbaren Bedingungen hervorge-
bracht und nur unter spezifischen Bedingungen zum Bestandteil sozialer
Konflikte« (Kiesel/Messerschmidt/Scherr 1999: 10). Die Frage nach dem
»Wesen« der Fremdheit erscheint dann aber obsolet. Stattdessen muf zwi-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 25

schen unterschiedlichen Deutungsebenen differenziert werden, die der
Konstrukteur von Fremdheit seiner jeweiligen Konstruktion zugrundelegt.
So kann bspw. zwischen inhaltlichen Merkmalen der Konstruktionen (na-
turhaft-kérperliche, geschlechtliche, sprachliche, kulturelle, normspezifi-
sche Eigenschaften) oder etwa auch zwischen unterschiedlichen Bedeu-
tungsebenen (makro-, meso-, mikrosozialen Bedeutungs- oder individuellen
Sinnrdumen) im Umgang mit Fremdheit unterschieden werden.

Diese Mehrdeutigkeit des Fremden soll zum Ausgangspunkt der fol-
genden Uberlegungen genommen werden, um weniger den Fremden selbst
als vielmehr die sozialen Strukturen der Begegnung und Interaktion, in de-
nen jemand als fremd erscheint und behandelt wird, in den Blick zu nehmen.
Denn iiber das Fremde und die Fremden laft sich nur schwer im allgemei-
nen reden, da es sich im Eigenen konkretisiert (vgl. Bielefeld 1991: 9). Es
kommt also darauf an, die Konstitutionsprozesse zwischen »dem Wir« und
»den Anderen« aufzudecken, mit denen sich die Wirklichkeit ordnen 14ft.
Gleichzeitig geht es um die Relativitit und Konstruktivitit dieser Ordnung,
die immer nur eine unter vielen verkdrpert und ihre Grenzen durch die un-
terlegten Kategorien miterzeugt, weshalb es keinen Sinn macht, die Unter-
scheidungen gegeneinander auszuspielen, ganz so, als wire all das, was
»vertraut« und »zugehorig« erscheint, ordentlich, und all jenes, was als
»fremd« gesetzt wird, unordentlich. Denn so wie die Konstruktion des
Fremden die Konstruktion des Eigenen notwendigerweise einschliefRt, so
sind auch Ordnung und Un-Ordnung zwei Seiten ein und derselben Me-
daille.

Auch wenn die Kategorien des Eigenen und des Fremden und die von
ihnen erzeugten Grenzen als »gewohnlich« und »natiirlich«, also gerade
nicht als »konstruiert« erscheinen, werden sie groftenteils durch die Routi-
ne des sozialen Verkehrs bestimmt und erlauben lediglich durch diese
»Normalitit«, den antizipierten Fremden als fremd zu betrachten. Doch
diese vertraute wie selbstverstindliche Unterscheidung des Eigenen und
des Fremden ist eine beobachterrelative Unterscheidung, die mit der Idee der
Ordnung gesellschaftlicher Verhilinisse eng verschweifit ist, gerade weil die
Wirklichkeit der Alltagswelt als Wirklichkeitsordnung erfahren wird und
erst durch eine Konstituierung der Objekte sinnhaft erscheint. Der Kon-
strukteur im Alltag geht also in gewisser Weise methodisch vor, da die Ord-
nung der Wirklichkeit nur dann als »stabil« und »normal« erscheint, wenn
sie wechselseitig aufeinander bezogenen Sinndeutungen und Handlungen
entspringt, gleichwohl die sinnhaft {iberformten Feststellungen praktisch
vollzogen werden miissen, um weiterhin Geltung zu erlangen.’ Die Ord-
nung der Wirklichkeit nach Zonen der Relevanz, Typen des Wissens und
verschiedenen Graden der Nihe und Ferne, riumlich wie zeitlich, ist zwar
durch gesellschaftliches Handeln zum Teil vorarrangiert, teils wird sie aber

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | KAPITEL 2

auch durch die Performanz, d.h. durch die individuelle Realisation von Be-
deutungsmustern des Einzelnen reproduziert und neu gesetzt. Denn es
handelt sich bei der Konstitution »des Wir« und »der Anderen« nicht nur
um gesellschaftlich erzeugte Kategorien, sondern auch um eine sehr sub-
jektive Einteilung der Wirklichkeit, die fiir eine ganz bestimmte Person
oder Personengruppe Sinn macht bzw. deren Sinn von ihr (mit-)gemacht
wird.

Die Konstitution vollzieht sich somit in einem Geflecht menschlicher
Beziehungen, die durch die kulturellen Konventionen und Bedeutungsmu-
ster einer Gesellschaft, ihren Ungleichheits- und Interdependenznetzwer-
ken und ihrer Realisation in den Alltagspraktiken der Akteure mitgeprigt
ist. Es sind Praktiken der Zuschreibung, der Unterscheidung oder Etikettie-
rung, die in der Ordnung des Fremden wirksam werden. Auch wenn die
Ordnungsvorstellungen und Einteilungen der Wirklichkeit bereits als vor-
gegeben und typisch erscheinen, kann zwischen verschiedenen Ordnungs-
praktiken unterschieden werden, die der Konstitution des Eigenen und des
Fremden zugrundeliegen, denn die Bilder und Vorstellungen tber das
Fremde stellen keine festgelegten und von vornherein eindeutigen Zuord-
nungen dar, die beispielsweise auf Abstammungs- und Herkunftsmerkma-
len beruhen; sie entstehen grofitenteils erst in der Interaktion, in der einer
Differenz als bedeutsamer Scheidelinie Sinn verliehen wird. Es geht also
zunichst einmal um die Konstruktion des Fremden auf der Ebene der all-
tiglichen Interaktion.

Das folgende Kapitel widmet sich diesen elementaren Mustern sozialer
Interaktion, in denen »Mit-Menschen« im Alltag als fremd erfahren und
konstruiert werden. Es zeigt, dafl die Entgegensetzung ein Hilfsmittel ist,
mit dem die Ordnung der Wirklichkeit vorgenommen wird. Denn es geht
gerade um diese wechselseitigen Spannungen zwischen der Ordnung des
Eigenen und des Fremden, die sich gegenseitig bedingen und ergéinzen und
ihre Bedeutung aus der Entgegensetzung gewinnen, weshalb anstelle des
Fremden die ihm verliehene Bedeutung und die damit implizierten Prakti-
ken der Bedeutungsverleihung in den Vordergrund der Uberlegungen ge-
riickt werden. Das Kapitel behandelt die Vielfalt struktureller Modi der all-
tiglichen Integration und Konstruktion des Fremden — als Beziehung, als
Zuschreibung, als Regulativ, als Chiffre der Macht, als Komplement und
Ambivalenz. Es sind aus unterschiedlichen theoretischen Fragestellungen
(interaktionistisch, sozialkonstruktivistisch, etikettierungs-, diskurs-, figura-
tionstheoretisch) problematisierte Dimensionen des Fremden, die verschiede-
ne Ordnungsebenen der Konstruktion in den Blick riicken. Ziel ist es, die
Wechselwirksamkeit zwischen den Ordnungen des Fremden und den Ord-
nungen des Eigenen aufzuzeigen, so dafl die Frage nach dem Fremden in
eine identitits-, integrations- und machtsoziologische Fragestellung riick-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 27

zubetten ist; denn so wie die vertraute Ordnung als » Urform« oder »Regel-
fall«, als »Normal-« bzw. »Kernbestand« gefafit wird, entspricht das Fremde
einer »Abweichung«, »Irregularitit« oder »Anomalie«, die von der Ordnung
selbst miterzeugt wird.

Fremdheit, so liRt sich zusammenfassend vorwegnehmen, kennzeich-
net ein Interpretament der Andersheit und ist in die alltiglichen Ordnungs-
prozesse der gesellschaftlichen Wirklichkeit eingebunden, besitzt damit
aber eine mehrwertige Valenz, insofern sich beide Kategorien — das Eigene
und das Fremde — mit ihrer differenzierenden, Reiz und Spannung setzen-
den Interrelation selbst hervorbringen (vgl. Wierlacher 1993: 62f.).

2.1 Alltagliche Interaktion: Fremdheit als Beziehung

Fremdheit beschreibt keine eigene Qualitit, die Personen oder Dingen an-
haftet, Fremdheit ist kein Zustand, keine Eigenschaft, sondern beschreibt
eine Relation zwischen mindestens zwei Personen und ist deshalb zunichst
einmal »eine Frage der jeweiligen Konstellation« (Albrecht 1997: 85).

Dafl Fremdheit relational ist, bedeutet, dafl wir etwas nur dann als
fremd bezeichnen, wenn wir in irgendeiner Beziehung zu ihm stehen, es
damit aber immer nur in der Relation zum eigenen Bewufitsein und/oder
Handeln erfahren. Die inhaltliche Bedeutung von Fremdheit ist dann gera-
de nicht von vornherein ganz und gar festgelegt, sondern sie entsteht erst in
der Interaktion. So bilden weniger »tatsichliche« Differenzen als vielmehr
das aneinander orientierte Handeln im Sinne der Umgangspraxis die
Grundlage fiir die Konstitution von Fremdheit. So verweist der Begriff der
Fremdheit auf ein spezifisches Beziehungsverhiltnis, bei dem sich ein »In-
nen« und »Auflen, soziale »Nihe« und »Ferne« sowie ein »Du« und ein
»Ich« unterscheiden lassen. Als Beziehungspradikat tibernimmt es elemen-
tare Funktionen beim Herausbilden und Aufrechterhalten von Ordnungs-
strukturen: Indem wir etwas als fremd bezeichnen, machen wir deutlich,
wie wir unsere Welt um uns herum ordnen und strukturieren, welchen
Platz wir uns selbst in ihr geben und welchen Platz wir unseren Mitmen-
schen zugestehen. »Fremdheit ist keine Eigenschaft, auch kein objektives
Verhiltnis zweier Personen oder Gruppen, sondern die Definition einer Be-
ziehung« (Hahn 1994: 140) oder, wie Simmel in seinem »Exkurs tiber den
Fremden« ausdriicklich betont, eine »Wechselwirkungsforms, die die Be-
ziehung zum Fremden als »Nicht-Beziehung« stilisiert (vgl. Simmel [1908]
1958: 512). Neben Gleichgiiltigkeit, Distanz und Reserviertheit zihlt Simmel
auch Feindseligkeit, Streit und Hafempfinden zu moglichen Wechselwir-
kungsformen, die das Verhiltnis der Gruppenelemente zueinander als so-
ziale Beziehung ausweisen und das Fremdheitsverhiltnis vom neutralen bis

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | KAPITEL 2

hin zum emotional aufgeladenen und héchst normativen Verhiltinis stei-
gern kann. Dabei sind Distanz oder Feindschaft aber nicht mit dem Begriff
des Abbruchs, des Sichzuriickziehens oder Vermeidens von Berithrungen
und Sozialkontakten im Sinne von Beziehungslosigkeit, sondern als negati-
ve Vergesellschaftungsformen bzw. als »Berithrungsflichen« gesellschaftli-
chen Lebens zu verstehen.

»So scheint sich eine naturgegebene Gegnerschaft als eine Form oder Grundlage der
menschlichen Beziehungen zum mindesten neben die andere, die Sympathie zwi-
schen Menschen, zu stellen« (Simmel [1908] 1993: 335).

Dabei folgt die Nicht-Beziehung in der Regel ganz spezifischen Interak-
tionsordnungen und -regeln, gerade dann, wenn wir dem Fremden »nicht
aus dem Weg gehen konnen«, wenn wir gesellschaftliche Riume betreten,
in denen der Kontakt mit dem Fremden unvermeidlich ist, wie etwa auf 6f-
fentlichen Plitzen. Der Raum der Polis wird ja gerade von dem Gedanken
getragen, dafl er nicht auf Blutsverwandschaft aufbaut, sondern durch sei-
nen gewerblich-hindlerischen Charakter einen Ort konstitutiert, an dem
sich Fremde begegnen. Der urbane Raum als Prototyp des modernen 6f-
fentlichen Raumes ist konstitutiv darauf angewiesen, dafl die Menschen
sich als Fremde behandeln, denn die moderne Trennung zwischen Offent-
lichkeit und Privatheit generiert eine neue Qualitit des Sozialen, indem das
Soziale aus den Fesseln unmittelbarer Reziprozitit ganzer Lebensformen
und Haushalte herausgel6st wird (vgl. Nassehi 1999: 230ff.).

Insbesondere der Kontakt mit vertrauten Fremden, also Mitmenschen,
die uns tagtiglich auf der Strale als Unbekannte begegnen, verliuft nach
ganz bestimmten Mustern der wechselseitigen Distanznahme. Hier be-
zeichnet die Fremdheit des Anderen keine der Begegnung vorgingige Ei-
genschaft, sondern sie ergibt sich aus der radikalen Entwertung der mit ih-
rer bloen Anwesenheit gegebenen Kontaktchancen (vgl. Hirschauer 1999:
240). Solche alltiglich praktizierten »Nicht-Beziehungen« spiegeln sich so-
wohl im inszenierten Aneinandervorbeigehen, -schauen und -sprechen als
auch in einem allgemeinen Hochziehen von Ansprechbarkeits- und Beriih-
rungsschwellen wider.

Die Koprisenz der Kérper in der Offentlichkeit verlangt neben dem Na-
vigieren zwecks Kollisionsvermeidung das richtige Maf} an Gleichgiiltigkeit
und Reserviertheit, damit die Beziehung zum Fremden nicht in Kampf und
Feindschaft umkippt. Erving Goffman nennt dieses Verhaltensmuster »hof-
liche Nicht-Beachtung« (Goffman 1971: 85), eine Kompetenz, Desinteresse
ohne MiRachtung zu signalisieren.® Die Praxis der Fremdheit ist fiir die
Konstitution moderner Verhiltnisse ein notwendiges Kriterium, damit eine
6ffentliche Ordnung funktioniert. Sie erwichst geradewegs aus den Bedin-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 29

gungen einer funktional und sozial differenzierten Umwelt, die durch die
Trennung von physischer Dichte und dichter Soziabilitit gekennzeichnet
ist. Denn wo eine verbindliche Instanz zur Regelung menschlichen Verhal-
tens fehlt, gewinnen handlungsstrukturierende Nutzungsskripte von Riu-
men ordnungsstiftenden Charakter. Dennoch bleibt diese durch die Praxis
generierte Ordnung des Sozialen briichig, denn manchmal kann eine Be-
rithrung, eine minimale Geste und das falsche Wort am falschen Platz aus-
reichen, um das stillschweigende Einverstindnis unter Fremden in Frage
zu stellen.

Neben der Gewihrleistung eines reibungslosen Verkehrs an Knoten-
punkten, ist die dargestellte Fremdheit aber auch Mittel zum »Selbst-
schutz«, denn »to take a personal interest in the affairs of others requires an
outlay of time and energy and not infrequently of emotional feeling« (Wood
[1934] 1969: 230). Die Indifferenz korperlicher und geistiger Nihe gerit als
komplexe Fertigkeit in den Blick, den eigenen Fremdenstatus in der Stadt
dahingehend zu professionalisieren, »[...| den machtvollen Einfluf kérperli-
cher Nihe zu >neutralisierens, weil wir sonst in einen Zustand geistiger
Uberforderung gerieten und {ibermifigen moralischen Verpflichtungen
unterligen« (Bauman 2000: 59).” Die Verdringung der moralischen Ni-
he in der kérperlichen Begegnung mufl dabei nicht zwangsliufig als »aso-
zial« bewertet werden; ihre moralische Ordnung besteht geradezu in der
Abwesenheit eben dieser Ordnung, die eine Hegemonie iiber die Stadt als
ganze ausiibt.® Bei dieser Form der Begegnung ist es wichtig, daf die Be-
ziehungslosigkeit interaktiv aufrechterhalten wird, also Ankntipfungszwin-
ge an frithere Begegnungen unterbunden werden und das Wiedererkennen
von Gesichtern nicht zum Ausdruck gebracht wird; es geht also um die Dar-
stellung von Indifferenz.

Diese Kennzeichnung des Fremdseins als Wechselwirkungsform zwi-
schen einem Fremden und der ihn umgebenden Gesellschaft verdeutlicht
zweierlei. Zum einen, daR das Fremde keineswegs als Faktum sozialer
Wirklichkeit bzw. als Konsequenz einer spezifischen politischen/rechtli-
chen Problematik betrachtet werden darf, sondern immer schon Teil der
umgebenden Umwelt ist. Andererseits illustriert der Wechselwirkungsbe-
griff den interaktiven Charakter, denn Fremdheit ist nicht nur das Resultat
einer Begegnung, sie mufl auch durch praktischen Vollzug in Gang gehalten
werden, indem sich Personen konstant als Fremde behandeln (vgl.
Hirschauer1999: 240). Tun sie es nicht, wird die Differenz des Anderen nicht
als Fremdheit behandelt. Fremdheit als Beziehung impliziert daher immer
auch eine Darstellungsleistung, d.h. sie ist eine kulturelle Praktik, die in der
Interaktion — aus rationalem Kalkiil und unwillkiirlichen Reaktionen, inten-
tionalen Handlungen und nicht-intendierten Effekten, spezifischen Mu-
stern und Ordnungen der Begegnung — entsteht und vollzogen wird.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | KAPITEL 2

Gerade eine interaktionistische Herangehensweise verdeutlicht, dafl
das Eigene nicht vom Fremden zu trennen ist, weil das eine immer schon
Produkt des anderen ist. Sie unterstreicht den Herstellungscharakter und
die Interdependenzen des Figenen und des Fremden, deren Bedeutung und
Interpretation durch das wechselseitig aneinander orientierte und ineinan-
dergreifende Handeln von Individuen hervorgebracht wird. Um das Han-
deln und die in ihm wirksamen Bedeutungen zu verstehen, mufd der Vor-
gang des Handelns nachvollzogen werden. Fremdheit, sei es in Form von
Devianz oder Unbekanntem, kann nicht ausschliellich bei der als »fremd«
wahrgenommenen und behandelten Person festgemacht werden (Veranla-
gung, angeborene Defekte, Sozialisation, Herkunft, Abstammung usw.).
Fremdheit bezeichnet vielmehr ein kollektives Phinomen, eben weil Men-
schen gemeinsam handeln und ein relationales Fremdheitskonzept davon
ausgeht, daf} Fremdheit der erklirten oder stillschweigenden Kooperation
und Interaktion vieler Menschen und Gruppen entspringt, weshalb alle an
der Interaktion — realiter wie potentiell — Beteiligten in die Betrachtung mit-
einbezogen werden sollten.

Diese Aufmerksamkeitsverschiebung vom »Fremden« auf diejenigen,
die ihn als »fremd« behandeln und das Handeln selbst, bedeutet dariiber
hinaus, dafl Fremdheit immer dort vorkommt, wo Grenzen zu Kontaktfli-
chen werden bzw. wo der Fremde vertraut ist (vgl. Nassehi 1995). Eine Be-
dingung fiir die Erfahrung des Fremden ist die Tatsache, daf der Fremde
vor-kommt.

»Die Attribution von >Fremdheit« zeigt demnach vielmehr an, daft der Zuschreibende
in einer sehr spezifischen Beziehung zu jenem Objekt steht, das er >fremd«< nennt.
Insofern verweist »Fremdheit« stets auf die Form einer Beziehung, die der Zuschrei-
bende gegeniiber dem Objekt der Zuschreibung hat« (Stenger 1997: 159).

Fremdbheit entsteht dort, wo Menschen miteinander in Berithrung kommen
- »Der Fremde ist erst wirklich Fremder durch die Nihe, in der wir ihm ge-
geniiberstehen« (Horning 1993: 128). »Indem die Nichtzugehdorigkeit des
Anderen zur Sphire des Eigenen pragmatische Relevanz gewinnt, wird er
zum Fremden« (Stenger 1997: 161). Soziale Nihe, Beobachtung, Kontakt
und Kommunikation (vgl. Radtke 1991: 79), sprich: Interaktion, bilden da-
her grundsitzliche Voraussetzungen fiir die Erfahrung von Fremdheit,
denn »Fremde befinden sich als fester Bestandteil innerhalb der Welt, in
der wir leben und handeln, und machen keine Anstalten, aus ihr zu ver-
schwinden. Wire dem nicht so, wiren sie keine Fremden, sondern einfach
nur >Niemande« (vgl. Bauman 2000: 80). Die Definition von Fremdheit
als Beziehung driickt daher eine soziale wie rdiumliche Ndihe aus, »denn das
unerreicht Ferne bzw. schlechthin Unbekannte ist [...] uns schon deshalb

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 3T

nicht fremd, weil wir dariiber iiberhaupt nichts Bestimmtes aussagen kén-
nen, nicht einmal, daf wir es, als Fremdes, nicht niher zu bestimmen ver-
moégen« (Miinkler/Ladwig 1997: 14). Fremde sind also immer vertraute, d.h.
prisente und sichtbare Fremde, die in einer spezifischen gesellschaftlichen
Umgebung und Situation als fremd behandelt und gedeutet werden.

Wenngleich man die Fremdheit des Anderen hiufig auf die sichtbaren
Differenzen (fremde Kleidung, fremde Sprache, fremdes Aussehen, fremde
Umgebung u. dgl.) zuriickfithrt, sind es doch die unsichtbaren Rahmungen
und Strukturen von sozialen Beziehungen im Sinne unterlegter kultureller
Sinn- und Deutungsmuster, die zu einem Verstindnis des Fremden beitra-
gen. Wie fremd der Fremde ist, hingt wesentlich von den Gewohnheiten
und Konventionen, von der vertrauten Umgebung und sozialen Ordnun-
gen, nicht zuletzt vom »Wissenshorizont« seines Betrachters ab. »[T]he de-
finition of strangeness relies on its relation to our knowledge: in this sense,
everything that appears unknown, unfamiliar, unexplored, new etc. is stran-
ge« (Hahn 2000: 12). Um der Bedeutung des Fremden »auf die Spur zu
kommen«, mufl also die spezifische Beziehung, in der etwas als fremd gilt,
mitberticksichtigt werden. Denn es kommt bei der Unterscheidung des Fi-
genen und des Fremden weniger auf die »Qualititen« einzelner Akteure,
als vielmehr darauf an, dafl der Fremde erst in einer spezifischen Interak-
tionssituation durch sein Gegeniiber und dessen Deutungspotential als
fremd identifiziert wird. Auch wenn dieser Interaktionsraum selbst durch
gesellschaftliche Konstruktionen (Normen, Regeln, Konventionen, Gesetze
usw.) mitgeprigt ist, hingt die spezifische Konstruktion des Fremden von
der Interaktionsstruktur wie auch von der praktischen Umsetzung der kul-
turell vermittelten und sozial verhandelten Uberzeugungen, Einstellungen
und Werte des Konstrukteurs ab.

Wird eine Person oder Personengruppe als fremd interpretiert, geht es
den Interpreten in der Regel darum, die Nichtzugehorigkeit des bzw. der
anderen zu akzentuieren. Die Beziehung zum Fremden arbeitet also mit
dem Ordnungsschema der Zugehorigkeit/Nichtzugehorigkeit, das die
Trennung eines »Innen« und eines »Auflen« bewirkt, weshalb auch von ei-
nem Exklusionsverhiltnis gesprochen werden kann (vgl. Stenger 1997: 159).
Diese Exklusivitit ist aber genaugenommen ein Ungleichheitsverhiltnis,
denn die Feststellung, da du mir fremd bist, impliziert nicht zwangsliufig
den Umbkehrschluf, auch ich sei dir fremd (vgl. Miinkler/Ladwig 1997: 12),
weshalb die Frage eigentlich lauten miifite, wer ist fremd fiir wen?® Die
Unterscheidung von Eigenem und Fremdem kann also immer nur von ei-
ner Seite her angewandt werden, was einer formalen Asymmetrie entspricht
(vgl. Bardmann 1997: 23), weil dem Fremden in der Regel das Recht abge-
sprochen wird, zu entscheiden, was oder wer als fremd oder vertraut zu gel-
ten habe.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | KAPITEL 2

Die Beziehung zum Fremden griindet auf der Feststellung eines rele-
vanten Unterschieds, bei dem der Fremde als der von mir Unterschiede-
ne/Unterscheidbare wahrgenommen wird. Es geht also immer um Unter-
scheidungen, »die festlegen, wer/was dazugehért und wer/was nicht«
(Radtke 1991: 79), wobei der Nichtzugehorigkeit eine bestimmte Relevanz
zugeschrieben werden muf}, etwa dann, wenn sie eine Irritation oder be-
stimmte Erwartungen, Probleme oder Krisen hervorruft. Diese Erfahrungen
und Emotionen, die hiufig an das Fremde gekniipft sind, variieren in In-
tensitit und Bewertung, da abgestufte Formen der Nichtzugehorigkeit
denkbar sind, die vom »Gast« oder »Auflenstehenden« bis hin zum
»Feind« reichen, damit aber neben der Vielgestaltigkeit und Gradualisierbar-
keit von Fremdheit, v.a. die Asymmetrie des Eigenen und des Fremden in den
Vordergrund riicken.”® Es ist die Mehrheit, die iiber die Zugehérigkeit
oder Nichtzugehorigkeit und die Art und Weise der Fremdheit einer Min-
derheit entscheidet, weshalb eine interaktionistische Analyse des Fremd-
seins in eine macht- und herrschaftstheoretische Fragestellung einzubin-
den ist.

So kann vom Fremdem nur dort die Rede sein, wo es auch ein Vorstel-
lung vom Eigenen gibt, denn beide Kategorien stellen sich in wechselseiti-
ger Abgrenzung her, wobei die Grenzziehung flieRend, dynamisch bleibt
(vgl. Albrecht 1997: 86); wo Eigenes ist, da muf3 auch Fremdes sein. Wenn
Fremdheit in diesem Sinne als Exklusionsverhiltnis bestimmt wird, das auf
der Grundlage einer »machtvollen« Innen-Auflen-Beziehung beruht, wird
einer Person, einer Gruppe, einem Gegenstand oder einem Sachverhalt die
Eigenschaft der Fremdheit immer dann zugeschrieben, »wenn das jeweilige
Objekt der Zuschreibung als >Auflerhalb« der eigenen Sphire existierend
wahrgenommen wird« (Stenger 1997: 160) und dem Auflerhalb eine Rele-
vanz zukommt. Auf diese Weise gehoren Fremde/Fremdes zur Ordnung,
aber als ihr Anderes.

Dabei kénnen die Sphiren des Eigenen und des Fremden vielfiltige
Formen und Bedeutungen annehmen, je nachdem, welche Grenzlinie fiir
die Unterscheidung des Eigenen und des Fremden in der jeweiligen Inter-
aktion bedeutungsvoll erscheint. Je nach Einbettung der Einheimischen-
Fremden-Beziehung in elementare Muster sozialer Interaktion sowie den
Erfahrungs- und Wissenshorizont der Akteure kann eine als unbedeutsam
vorgefundene Differenz der gesellschaftlichen Umwelt zur relevanten Diffe-
renz werden, indem gerade diesem oder jenem Unterschied ein besonderer
Sinn verliehen wird. Die Konstruktion des Fremden hingt also davon ab,
welche Bedeutungs- und Erfahrungsebene die Etikettierenden als Grund-
lage fur die Beschreibung des Beziehungsverhiltnisses zwischen dem Ei-
genen und dem Fremden heranziehen. So lassen sich unterschiedliche in-
haltliche Konnotationen von Fremdheit gegeneinander abgrenzen: Ein stark

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 33

raumbezogenes Deutungsmuster versucht, das Fremde als das Auswirtige
bzw. Ferne zu fassen. Es nimmt die Unterscheidung zwischen »Zuging-
lichkeit« und »Unzuginglichem« als wirksame dichotome Struktur, die
dann sichtbar wird, wenn das bislang Unerreichbare in die lokale Sphire
des Eigenen, nicht selten als »Heimat« ideologisiert, eintritt. In der Theo-
rie des abweichenden Verhaltens steht die Differenzierung von Fremdarti-
gem und Normalem im Vordergrund. Das Fremde wird immer dann zum
Anomalen, wenn es sich um geistige bzw. kérperliche Phinomene handelt,
die sich als normwidrige Eigenheiten, die zum Eigenwesen eines Sinnbe-
zirkes gehoren, beurteilt werden. Das Fremde als das noch Unbekannte be-
zieht sich auf Moglichkeiten des Kennenlernens und des sich gegenseitigen
Vertrautmachens von Erfahrungsbereichen, die prinzipiell erreichbar sind.
Aus der Unkenntnis {iber den Anderen — er ist fiir mich nicht durchschau-
bar, da ich ihn nicht verstehe — wird seine Fremdheit gefolgert. SchlieRlich
kann das Fremde auch die Gestalt des Unheimlichen im Sinne des Unbe-
wufiten annehmen. Es zieht seine Bedeutung aus dem Gegensatz zur Ge-
borgenheit des Vertrauten und griindet auf der beklemmenden Erfahrung,
daf} auch Figenes und Vertrautes zu Fremdartigem umschlagen kann (vgl.
Schiffter 1991: 14).

Die unterschiedlichen Konstruktionen des Fremden verweisen auf die
unterschiedlichen Deutungsebenen und der in ihnen relevanten Unter-
scheidungen; so wird einmal die rdumliche, kognitive oder auch kulturelle
Nihe und Ferne, ein andermal die psychische und emotional besetzte Er-
fahrung des Heimisch-heimlichen und Unheimlichen als Berithrungsfl-
che, Grenz- und Kontaktlinie fiir die Interpretation des Fremden herange-
zogen. Haufig gibt unter der Variation an Bedeutungsaspekten der Orts-
aspekt den Ton an, was Bernd Ladwig auf die etymologische Herleitung des
deutschen Wortes »fremd« aus dem rekonstruierten germanischen Wort
*fram herleitet, das in etwa »weg von«, »fern von« bedeutet (vgl. Ladwig
1997: 85). Dennoch zeigt der Gebrauch des Wortes »fremd« die Bedeutungs-
vielfalt auf, bei der die unterschiedlichen sozialen Interaktionsstrukturen, in
denen Fremdheit kommuniziert wird, einer Verdinglichung des Fremden
entgegenwirken (vgl. ebd.: 86). Denn eine interaktionistische Analyse des
Fremden geht davon aus, dafé sich die Bedeutung des Fremden aus der so-
zialen Interaktion, die man mit seinen Mitmenschen eingeht, ableitet oder
aus ihr entsteht. Sie zeigt dariiber hinaus, daf die in einem interpretativen
Prozef hergestellten Bedeutungen nichts Statisches sind und folglich ver-
indert werden konnen. Es erscheint also nahezu unméglich, das Fremde als
theoretisch signifikanten Begriff zu definieren, nicht weil es zuwenig, son-
dern weil es zuviel bezeichnet (vgl. Miinkler/Ladwig 1998: 11). Statt die Re-
de auf »den Fremden« zu lenken, muf es also eine Verstindigung dariiber
geben, in welche elementaren Beziehungsmuster und Integrationsmodi, in

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | KAPITEL2

welche soziale Ordnung, nicht zuletzt in welche symbolischen Handlungs-
beziige und Interpretations- bzw. Deutungsmuster die Erfahrung von
Fremdheit eingebettet ist.

Fremdheit konstituiert, regelt und »verdinglicht« die Beziehung zwi-
schen Personen, Dingen oder Sachverhalten. Fremdheit kann Eigenheit
stabilisieren, aber auch verunsichern, es kann Selbstverstindnisse befiir-
worten, aber auch herausfordern, die eigene Wirklichkeitsordnung bedro-
hen, aber auch faszinieren. Insofern enthilt Fremdheit im Sinne einer ex-
klusiven Beziehung stets einen bestimmten Grad an Ambivalenz.

2.2 Alltagliche Konstruktion:
Fremdheit als Zuschreibung

Obwohl Fremdheit in Gestalt von Personen, Eigenschaften oder sozialen
Verhiltnissen erlebt wird, ist ihre vermeintliche Materialitit nicht von dem
kommunikativen Vorgang zu trennen, der etwas als fremd bezeichnet, da es
weniger darauf ankommt, daf uns etwas fremd ist, als vielmehr, dafl es ge-
rade uns fremd ist und wir es sind, die diese Fremdheit explizieren. Letztlich
ist »[jlede Zuschreibung von Fremdheit [...] ein kommunikativer Akt«
(Mtuinkler/Ladwig 1997: 13). So offenbart die Zuschreibung »fremd« immer
eine Relation zu Ort, Zeitpunkt und Zuschreibungsinstanz. Hiufig wird
dabei die Zuschreibungsinstanz als Ort des Eigenen ausgewiesen und tritt
in der Praktik des Zuschreibens als privilegierter Ort der Wahrnehmung
hervor, von dem aus Akteuren, Gruppen, Verbinden usw. Bedeutung verlie-
hen wird. Fremdheit gibt es nicht unabhingig von der sprachlichen Bezug-
nahme auf Fremdheit, sie besitzt kein Referenzobjekt, so dafl die Bedeu-
tungen des Wortes Fremdheit unweigerlich ins Dickicht ihrer pragmati-
schen Verwendungsweisen fithren (vgl. ebd.)”. Sobald man aber Fremd-
heit als Begriff gebraucht, dessen Bedeutung in der Interaktion zwischen
mehreren Personen erst verhandelt wird, wird die Frage nach Wahrheit,
Falschheit oder Objektivitit dieser Konstruktion obsolet (vgl. Frindte 1999:
33). Die Frage miifite eigentlich lauten, welche Funktion der Konstruktion
des Fremden zukommt bzw. auf welchen Deutungsebenen die Bedeutung
des Fremden erzeugt wird. Auch wenn eine sozialkonstruktivistische Per-
spektive vor antizipativen Aussagen zuriickscheut, eben weil sie zwischen
Konstruktionen und ihren Folgen keine kausal determinierten, allenfalls
wahrscheinliche Mechanismen annimmt, leistet sie wichtige Beitridge zur
Frage, in welchen Kommunikations- und Interaktionsraumen welche Kon-
struktionen des Fremden hervorgebracht und wie sie prozessiert werden.
Nicht sein unvermitteltes Sosein, sondern die sozial vermittelten Ein-
schitzungen und Annoncierungen der Zuschreibenden machen den Ande-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 35

ren zum Fremden, denn aus sozialkonstruktivistischer Perspektive gibt es
keine »Abbilder« der Wirklichkeit, sondern lediglich Konstruktionen, die
mehr oder weniger auf die Wirklichkeit passen kénnen und als Orientie-
rungen bzw. Ordnungen von lediglich relativer Reichweite sind (vgl. Frindte
1999: 35; Herv. d. Autorin). Fiir die Konstrukteure von Fremdheit verkor-
pert der Fremde einen Merkmalstriger, der durch bestimmte duflerliche
Differenzen oder Verhaltenweisen besonderer Art gekennzeichnet ist, die
ihm als »naturwiichsig« erscheinen. Welche Merkmale und Eigenschaften
als »Substrat« seiner Fremdheit herangezogen werden, ist dabei variabel.
Auffillig ist jedoch, dafl Zuschreibungen meist neutrale Symptome beinhal-
ten, wie beispielsweise Sprechweise, Hautfarbe, Herkunft, Religion, Beruf
oder Krankheit, die erst in einem zweiten Schritt negativ besetzt werden
und so in eine Stigmatisierung bzw. Etikettierung umschlagen. Dabei zeugt
das kommunikative Ereignis, bei dem man etwas oder jemanden als fremd
bezeichnet, von sozialer Relevanz, da es auf die Absicht des Zuschreibenden
verweist,

»[...] sich selbst und einen Teil der ihn umgebenden Welt als eigen zu empfinden
und diese Abgrenzung nach auflen auch kundzutun. Dies setzt ein Verstindnis da-
von voraus, dafl das Eigene ein abzugrenzender Bereich ist, an dessen Grenze(n) das
Andere, das Nicht-Eigene beginnt, aus dem sich wiederum das Fremde [...] heraus-
schilen laf8t. Nur in diesem Zusammenhang ergibt die Zuschreibung von Fremdheit
itberhaupt einen Sinn« (Trabant/Naguschewski 1998: 135).

Die Wirkung der Zuschreibung wie auch der Etikettierung ergibt sich dar-
aus, dafl Personen primir von ihren zugeschriebenen Merkmalen aus
wahrgenommen und behandelt werden; hierzu passende Eigenschaften also
hervorgehoben, unpassende Eigenschaften ausgeblendet bzw. selektiert
werden. So wird nicht nur das duflere Erscheinungsbild bzw. das aktuell
gezeigte Verhalten von Personen der Zuschreibung angepaflt; hiufig wer-
den auch Vergangenheit, Lebensgeschichte, Lebensfithrung und Lebens-
chancen auf die konkrete Zuschreibung zugeschnitten, so daR die Zu-
schreibung selbst eine gewisse »Trigheit« aufweist, weil es nicht ausreicht,
nur eine Facette der Sinnkonstitution zu widerlegen. Gleichzeitig ist auch
die Zuschreibung nur solange giiltig, solange sie kommunikativ anschluf-
fahig bleibt. Zuschreibungen sind so in einen — teils episodischen, teils aber
auch lebenslangen — interaktiven Prozef eingelassen, bei dem Fremdheit als
gesellschaftlich »gemacht« und individuell nachvollzogen bzw. »mitge-
macht« betrachtet wird.

In diesem Sinn »ist« niemand fremd, sondern befindet sich permanent
im Brennpunkt von Konstruktionsprozessen, in die allgemeine gesellschaft-
liche Wirklichkeitsvorstellungen einflieRen. Schlieflich ist es »unsere Vor-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | KAPITEL 2

stellung vom Fremden, die wir dem anderen zuschreiben« (Hérning 1993:
128; Herv. d. Autorin). Wir sind es also, die Fremdheit erzeugen, d.h. auf
Objekte bzw. Subjekte als Zuschreibung tibertragen, mit denen wir in Be-
rithrung kommen. Fragt man nach der Entstehung dieser Konstruktionen
des Fremden, so ist klar, daf$ sie nicht autonome Kreationen eines Individu-
ums, sondern gesellschaftlich mitgeprigt sind und damit gewissen sozialen
Normierungen unterliegen, ohne daf die »Richtigkeit« der Norm perma-
nent reflexiv eingeholt wiirde. Denn die durch die Gesellschaft vorgegebe-
nen Deutungsmuster zur Wirklichkeitskonstruktion verlieren im Laufe des
Sozialisierungs- und Internalisierungsprozesses ihren Konstruktcharakter
und gewinnen an Selbstverstindlichkeit und »Normalitit«. Allerdings be-
sitzen Zuschreibungen nie essentiellen Charakter, denn sobald sie nicht
mehr durch die Umwelt bestitigt bzw. mitkonstruiert werden, drohen sie
zusammenzubrechen.

Trotz der Asymmetrie von Fremdheitsrelationen greift die einseitige
Interpretation des Zuschreibungsbegriffs zu kurz, die eine vorschnelle
Konvergenz zwischen »Zuschreibenden« und »Zugeschriebenen« mit ei-
nem eindeutigen »Titer-Opfer-Schema« dort vermuten lift, wo Zuschrei-
bungen im wechselseitigen Austausch hergestellt werden. Gerade dann, wenn
die Wechselwirkung zwischen beiden Gruppen so eng ist, dal oft nicht
mehr zu unterscheiden ist, was Ursache und was Wirkung ist. »Very often,
the status of a stranger is not only defined by the sreceivin< group. The
strangers, then, define themselves as such« (Hahn 2000: 16), so daR es ei-
ne — mehr oder weniger implizite — gemeinsame Verstindigung dartiber
gibt, wer »heimisch« ist und wer »fremd«.

Diese Identifikation mit stereotypen Zuschreibungen seitens der »Zu-
geschriebenen« griindet mitunter darin, dafl sie sie stellenweise selbst als
Beweis der Arroganz und Uberheblichkeit der anderen heranziehen. »While
exploiters need to explain why they are justified in exploiting another per-
son, those who are exploited need a way to make sense of their condition
and explain to themselves why they are being exploited« (Schul/Zukier
1999: 34). Dariiber hinaus erfahren die Betroffenen durch die Ubernahme
bzw. Konstruktion von Stereotypen auch ein Gefiihl der Kohirenz, da sie
die Zuschreibung »fremd« sowohl als Teil einer Kollektivitit als auch einer
geordneten Wirklichkeit ausweist. Die Zuschreibung ist daher das Kon-
strukt einer Wechselbeziehung, weshalb es nicht ausreicht, die Wahrneh-
mung von Personen oder Personengruppen als Fremde als einseitigen und
destruktiven Prozefd zu deuten, vor allem dann, wenn die Etikettierten von
den »Normalen« dafiir belohnt werden, daR sie die an sie gestellten kli-
scheehaften Erwartungen erfiillen.” Wenngleich die Machtverhiltnisse in
Zuschreibungsprozessen in der Regel eindeutig sind, tduscht ein zu streng
benutzter Zuschreibungsbegriff dariiber hinweg, dafl Zuschreibungen

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 37

moglicherweise fiir hochst heterogene und voneinander separierte Minder-
heiten Moglichkeiten bieten, sich als zusammengehérige Gruppe zu fiih-
len.”

Die sozialkonstruktivistische Perspektive verdeutlicht, dafl es sich beim
Interpretament fremd weder um ein einseitiges Verhiltnis noch um ein sub-
jektives bzw. individuelles Phinomen handelt. Als Substrat wechselseitiger
Handlungsbeziige und Teil gesellschaftlicher Wirklichkeit ist es in seiner
Bedeutung und Interpretation historischen und soziokulturellen Wandlun-
gen unterworfen, weshalb deutlich gemacht werden mufl, daf die Zuschrei-
bungen, mit denen die Akteure im Alltag operieren, in einem spezifischen
soziokulturellen Kontext giiltige sind und mehr als Worte, nimlich wech-
selseitige Handlungsbeziige und Darstellungsleistungen bezeichnen.

»Soweit Individuen in ihren Wahrnehmungs- und Deutungsaktivititen in kollektive
Deutungs- und Sinnbildungsprozesse eingebunden sind, ist das, was jeweils als fremd
aufgefaflt wird, von vorherrschenden Modellen und deren sich wandelnden Funktio-
nen in einer Kultur und Gesellschaft abhingig« (Albrecht 1997: 88).

Da Fremdheit als soziales Label der Etikettierenden ihren Sinn- und Bedeu-
tungsgehalt erst im jeweiligen Handlungskontext erhilt, spricht Alois Hahn
von der sozialen Konstruktion des Fremden. Soziale Konstruktion heiflt dabei
vor allem, daf} die Fremdheit nicht im »Wesen« des Fremden liegt, sondern
das Ergebnis einer bestimmten Wirklichkeits- im Sinne von Wissenspro-
duktion eines oder mehrerer Beobachter ist. »There is no automatic applica-
tion of given distinctions, but the creation of a difference by an >investment
of meaning« (Hahn 2000: 11). Dabei bleibt die Konstruktion an histori-
sche, soziale, kulturelle und individuelle Vorannahmen und Bedeutungs-
strukturen des Zuschreibenden riickgebunden, weshalb es wenig Sinn
macht, die Konstruktion des Fremden auf vermeintliche oder tatsichliche
Unterschiede der Abstammung und Kultur zuriickzufiihren, sondern nur
unter Berticksichtigung der Strukturen der Vergesellschaftung, Beziehungs-
muster und Beobachtungssysteme verstanden werden kann, die eine dop-
pelte Konstruktion der sozialen Wirklichkeit beinhalten. Fremdheitsfor-
schung mufl damit als Beobachtung zweiter Ordnung betrieben werden,
denn die doppelte Konstruiertheit des Fremden tritt nur dann in den Blick,
wenn man Distanz zu den ordnungsstiftenden Unterscheidungen und
Strukturen, zu den historisch wie kulturell tiberformten Denkweisen ein-
nehmen kann und die eigene Art und Weise der Beobachtung zu historisie-
ren vermag.™

Fremdheit etabliert sich immer zu einer ihr zugrunde gelegten sozialen
Ordnung; gesellschaftliche Ordnungen bringen Fremde bzw. Fremdes her-
vor (vgl. Scherr 1999: 52). Als Produkt sozialer Aushandlungsprozesse be-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | KAPITEL2

schreibt Fremdheit ein kontextgebundenes Phinomen, mit dem spezifische
In- und Exklusionsverhiltnisse gekennzeichnet werden, die hiufig in der
Etikettierung miinden. »Wenn man so will, handelt es sich bei der Ent-
scheidung, andere als Fremde einzustufen, stets um eine Zuschreibung, die
oft auch anders hitte ausfallen kénnen« (Hahn 1994: 140), da die Geburt
des Fremden sowohl aus der sozialen Disposition des Etikettierenden als
auch aus den situativen Umstinden und »Auffilligkeiten« des Etikettierten
entspringt; alles und jeder kann demzufolge als fremd empfunden werden,
nichts jedoch muf es.

Fremdheit ist damit aber immer abhingige Fremdheit, oder wie Bern-
hard Waldenfels es formuliert: » Den Fremden gibt es gar nicht; es gibt stets
nur einen bestimmten Fremden, der sich fiir uns als fremd erweist in bezug
auf etwas Drittes, das als Mafdstab der Fremdheit fungiert« (Waldenfels
1995: 615). Die doppelte Dekonstruktion des Fremden bedeutet daher, dafl
die Wahrnehmung von Personen oder Personengruppen als Fremde, ihre
Bedingungen, Formen und Folgen selbst als eine soziale Praxis zu untersu-
chen sind. Wer etwas tiber den Fremden erfahren méchte, darf nicht nur
den Fremden, sondern mufl auch den Beobachter von Fremdheit mitbeob-
achten:

»Eine Soziologie der Fremdheit findet ihren Gegenstand [...] nicht in der theoretisch
voraussetzungslosen empirischen Beschreibung der Eigenschaften und Merkmale
jeweiliger Fremder. Zu untersuchen sind vielmehr die Prozesse der sinnhaften Kon-
struktion sozialer Wirklichkeit, die Semantiken, Regeln und Ordnungsstrukturen, vor
deren Hintergrund Individuen und soziale Gruppen als Fremde wahrgenommen
werden« (Scherr 1999: 52).

Es muf also miteinbezogen werden, daf§ die Wahrnehmung von Fremdheit
eben keine alternativlose, sondern immer eine in einem spezifischen sozio-
kulturellen Kontext funktionierende Zuschreibung ist, die zudem hiufig
auf Dbereits etablierte o6ffentliche, politische, kulturelle, wissenschaftliche
oder private Konstruktionen des Fremden zuriickgreift, deren Kriterien von
der Nationalitit, der sozialen Lage iiber kulturellen Praktiken bis hin zu
verdeckteren Unterscheidungsmerkmalen des Geschlechts oder der kérper-
lichen Versehrtheit reichen.”

Richtet man einen eher phinomenologischen bzw. wissenssoziologi-
schen Blick auf die Bedingungen und Folgen von Zuschreibungsprozessen,
wird neben dem sinnstiftenden auch der Normalisierungs- und Institutio-
nalisierungsgrad der Zuschreibung erkennbar. Denn die Konstruktion ist
mehr als die individuelle Leistung eines Einzelnen; sie impliziert immer
auch ein Unterscheiden. Dabei verbirgt sich hinter der Konstruktion kein
»Erfinden« von etwas vollig Neuem, sondern hier ist die »Verdinglichung

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 39

eines Verhiltnisses, die Fixierung und >Feststellung« prozessualen Gesche-
hens« (Stenger 1997: 160) gemeint, an das sich bestimmte, gingige, be-
wihrte, grofitenteils legitimierte Ordnungsleistungen zur Strukturierung
des Alltags kntipfen. Zuschreiben heifdt also immer auch differenzieren,
denn »wenn ich einige Leute als signifikant auswihle, muf ich andere not-
wendigerweise fiir insignifikant oder doch mindestens fiir weniger signifi-
kant erkliren« (Bauman 2000: 49).

Fremdheit als Zuschreibungsleistung eines Individuums oder einer
Gruppe veranschaulicht aber auch die Konstruktionsgrenzen unseres Be-
wufltseins. Zuschreibungen reduzieren den Grad der Heterogenitit der
Umgebung, indem sie sie in Zonen der Relevanz und Irrelevanz, der Nihe
und Ferne einteilen. Wiirden wir diese Einteilungen im Sinne von Pauscha-
lisierungen nicht vornehmen, wiren wahrscheinlich Chaos und Orientie-
rungslosigkeit die Konsequenz, da die Komplexitit der Wirklichkeit undiffe-
renziert auf uns einfiele. So ist jede Vorstellung und Ordnung der Wirk-
lichkeit relativ und damit inkohirent und unvollstindig. Dabei weist das
Wissen von der Welt nicht nur Defizite im Hinblick auf die Bereiche jen-
seits der relevanten Alltagswelt auf. Aus wissenssoziologischer Perspektive
bleibt selbst der Mit-Mensch in letzter Instanz fremd, denn auch das han-
delnde Selbst und der handelnde Andere werden nicht als einzigartig, son-
dern als »Typus« bzw. »Rollentriger« empfunden (vgl. Berger/Luckmann
1998: 78f.). Hahn spricht von einer Zuschreibungsleistung und Stereotyp-
bildung des Bewufitseins als »Verstehens-Fiktion« (Hahn 1994: 146) hin-
sichtlich der eigenen Alltagswirklichkeit, bei der die miteinander Interagie-
renden sich in eine freiwillige Koordination der Handlungen fiigen,

»bei der jede der beiden Parteien eine Vorstellung davon hat, wie die Dinge zwischen
ihnen gehandhabt werden sollten; bei der jeder Partner glaubt, daR diese Uberein-
kunft existiere, und jeder der Uberzeugung ist, daR auch der andere in Kenntnis die-
ser Ubereinkunft handle« (Goffman 1974b: 41).

Diese Grundbedingungen konventioneller Regeln werden zwar vorausge-
setzt, sind aber niemals wirklich expliziert worden, so daf} das Vertrauen in
die Wirklichkeit ihre Briiche verdeckt.'® Da selbst das Wissen der eigenen
Alltagswelt Kontingenzen aufweist (der subjektiv gemeinte Sinn des Ande-
ren bleibt verschlossen), versuchen wir durch die Konstruktion von Typisie-
rungen bzw. durch empathische »Gemeinschaftsfiktionen« die »unaufheb-
bare intersubjektive Intransparenz« (Hahn 1994: 149) zu tibergehen. So
sind es im wesentlichen Hintergrundannahmen der Wiederholbarkeit, Rou-
tinierung, Intersubjektivitit und Kontinuitit, die diese Inkohirenz des All-
tagswissens auffangen. Natiirlich raumt die Wissenssoziologie den Doppel-
charakter der Mitmenschen ein, die als »Leute wie« oder als ein »Du« in Er-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | KAPITEL 2

scheinung treten (vgl. Schiitz/Luckmann 1975: 91f.), dennoch spricht sie
der typischen Wahrnehmung die gréRere Bedeutung zu."”

Wird eine Differenz als »fremd« interpretiert, gewinnt sie ein bestimm-
tes Profil, in das sich gesellschaftsspezifische »Vorlieben« von Fremdheits-
stereotypen ansiedeln (vgl. Wierlacher 1993: 66f)."® Fremde kénnen die
Gestalt des »Asylanten«', des »Fliichtlings« oder »Einwanderers«, des
»Auslinders«, des »Geisteskranken« oder des »Diamonen« annehmen, um
das Problem des Nicht-Verstehens handhabbar zu machen. Denn zunichst
miissen wir uns kognitiv ein Bild vom anderen entwerfen, um dann — ganz
pragmatisch — mit ihm umgehen zu kénnen. Dabei ist die Fremdbildent-
wicklung als sinnstiftender Prozef eng an die Ausbildung von Stereotypen
gekoppelt.*®

Wer oder was zunichst noch unbestimmt mit »fremd« umschrieben
wird, avanciert in Anbetracht der Inszenierung einer Ordnung schnell zum
»Kriminellen«, »Wahnsinnigen« oder »Auslinder«, um durch die eindeuti-
ge Einordnung in vertraute Kategorien sein Irritationspotential einzudim-
men. Denn solange der Fremde einfach »nur« fremd ist und nicht weiter in
die Typikalitit des Alltags eingeordnet wird, solange verkorpert er ein Ver-
unsicherungsmoment, weil er die Ordnung selbst in Frage stellt. Eine ste-
reotype Denkweise ist daher zunichst einmal eine Orientierungshilfe, inso-
fern in Stereotypen bestimmte Vorstellungen, Erwartungen und Verhaltens-
anweisungen enthalten sind, die die Situation im voraus strukturieren.
Gleichzeitig zeigt sich in der Stereotypisierung die Begrenztheit des Wis-
sens, da anstelle der umstindlichen kognitiven Anniherung der einfache
Weg der kommunikativen Zuschreibung gewihlt wird.*" »Wo die Unaus-
sprechlichkeit des Fremden als Ersatz fiir miihevolle Verstehens- und Ver-
stindigungsprozesse herhalten muf}, wird das Fremde zur Ideologie« (Thy-
en 1994: 6). Die »Gesichter« dieser ideologischen Simplifizierungen hin-
gen dabei von der jeweiligen Vorstellung der unterstellten Gemeinsamkei-
ten ab, da jeder sinnhaften Ordnungsstruktur ein Typus von Phinomenen
entspricht, die sich dieser Ordnung nicht fugen (vgl. Scherr 1999: 58).**

Insgesamt spiegelt die soziale Konstruktion des Fremden die Ver-
schachtelung beider Elemente der Unterscheidung zwischen »dem Wir«
und »den Anderen« wider, da sich Verstehen und Deutung des Fremden
nicht losgel6st von den kulturellen Wissensordnungen des Eigenen voll-
zieht. Gleichzeitig provoziert der Fremde Verstehensfragen, die die eigenen
Deutungs- und Auslegungsschemata »auf die Probe stellen«, weshalb sich
eine soziologische Analyse des Fremden nicht auf die » Unverstandlichkeit«
des Fremden, sondern wesentlich auf die Wissens- und Erfahrungsstruktu-
ren der »Verstindnislosen« konzentrieren muf3, denn das Wissen tiber die
Welt bleibt unaufhebbar an lokale und soziale Konstitutionsprozesse ange-
bunden und ist in dieser »Beschranktheit« und pragmatischen Veranke-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 4I

rung »verletzbar«: durch Menschen, die diese Hintergrundannahmen nicht
teilen bzw. die Reproduktion dieser Wirklichkeit durch unangemessene
Handlungen und Deutungen unterlaufen.

2.3 Alltagliche Unterscheidung: Fremdheit als Regulativ

Die Zuschreibung von Fremdheit impliziert also immer eine Unterschei-
dung, die das Fremde vom Vertrauten abgrenzt, die Differenz von »Drin-
nen« und »Drauflen« bewirkt. Insofern 14f3t sich Fremdheit nicht nur in-
haltlich, sondern auch im Hinblick auf ihre funktionalen Aspekte fiir Ord-
nungskonzepte analysieren. Das Fremde {ibernimmt dabei die Funktion ei-
nes Vergesellschaftungs- und Differenzierungskriteriums, das auf der Wirk-
lichkeitsebene eine permanente Reproduktion von Mustern der Unterschei-
dung bewirkt: Mann versus Frau, vertraut versus unbekannt, schon versus
schlecht, wobei das eine nicht ohne das andere denkbar ist. Unterscheidun-
gen bewirken Vertraut- und Fremdheiten, denn es ist der unbekannte
Raum des Unbestimmten, vor dem sich ein vertrauter Raum abhebt und
umgekehrt. Diese Konstruktion geordneter Verhiltnisse in der Alltagswirk-
lichkeit mittels Unterscheidungen ist insofern »normal, als dafl Menschen
versuchen, ihrem Handeln und Denken einen Sinn iiber die blofe Ord-
nung hinaus zu verleihen (vgl. Luckmann 1981: XI).

Es entstehen damit Ordnungen, die gesellschaftlich und subjektiv in
ihrem Wirklichkeitscharakter gestiitzt werden, die jedoch selektiv und da-
mit anfillig fiir Abweichungen und Un-Ordnung sind. Denn jede Unter-
scheidung erzeugt einen Bereich des Vertrauten, der sich vom Un-Vertrau-
ten unterscheidet.”* Gerade hier liefert eine systemtheoretische oder inter-
aktionistische Herangehensweise die Moglichkeit, »Fremdheiten« nicht
zwangsliufig als duflere Bedrohung, sondern als funktionales Element der
Ordnung zu behandeln. Sowohl die Systemtheorie als auch interaktionisti-
sche Theorien abweichenden Verhaltens gehen dabei der Frage nach, wel-
ches System bzw. welche Personengruppen in welcher Art und Weise in-
kludieren bzw. exkludieren, welchen Sinn sie ihrer eigenen Ordnung ver-
leihen, d.h. welche Selektionsverfahren sie fuir diese sinnhaften Konstruk-
tionen anwenden und welche Rolle dabei die Gruppe der Ausgegrenzten
einnimmt. Sie interessieren sich also fiir den Herstellungscharakter von
Regeln und Grenzen, die je nach zugrundegelegten Inklusions- und Exklu-
sionsmechanismus den Grad bzw. die »Qualitit« der Fremdheit bestim-
men. So gerit Fremdheit als »Kunstprodukt der Selektion« (Wiswede 1979:
143) in den Blick, was erlaubt, sie eben nicht blof als Schidigung und Be-
drohung der Ordnung, sondern als ihren Bestandteil zu definieren.

Fremdheit ist zugleich Produkt und konstitutives Merkmal einer Ord-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | KAPITEL 2

nung, die sinnhaft tiberformt ist und im Begriff der »Lebenswelt«, »Klas-
se«, »Community«, des »Milieus« oder »Sinnbezirks« in soziologischen
Modellen von geordneten gesellschaftlichen Verhiltnissen Eingang findet.
Dabei tiuscht die Vertrautheit und »Normalitit« von Ordnungen leicht dar-
iiber hinweg, daf} normal geordnete Verhiltnisse nicht naturgegeben, son-
dern prekire menschliche Konstruktionen sind (vgl. Luckmann 1981: XIII),
die auf Unterscheidungen basieren und damit immer zwei Seiten besitzen.
Doch hiufig werden gerade diese Ordnungskonzeptionen zu »Gemeinschaf-
ten« idealisiert, bei der die Sphire des Vertrauten in einen Topos der Ge-
miitlichkeit iibergeht, aus dem der Fremde ginzlich verschwunden scheint:
»raumlich begrenzt, sozial auf die Sphire des Bekannten reduziert, zeitlich
gegen die Zukunft abgeschirmt« (Hahn 1994: 152). Es ist der Traum von
einem »wehrhaften Raum, von einem Ort mit sicheren und wirksam be-
wachten Grenzen, einem Territorium, das semantisch transparent und les-
bar ist, doch dieser Traum vom »Zuhause« bezieht seine Bedeutung gerade
aus dem Gegensatz zum Risiko, zur Gefahr, zum Kampf und Fragment.

»[Dabei] bildet das Fremde innerhalb des Ordnungsgedankens das desintegrative
Element und fungiert so als Regulativ. Es stellt die negative Kehrseite des eigenen po-
sitiven Lebensfundament dar und verkérpert das Absurde im Sinne des unangemes-
sen Konstituierten« (Duala-M’bedy 1977: 29f.).

So tiuscht der Begriff der Abgrenzung leicht eine einseitige Konstruktion
vor. Als ob es sich hierbei um einen eindimensionalen, von »Innen-nach-
Auflen« verlaufenden Mechanismus handele, dessen Konstruktionsleistun-
gen Einfluf auf das »Konstrukt«, nicht aber auf dessen »Konstrukteur« ha-
be. Doch die soziale Konstruktion der Outgroup geht in der Regel mit der
Konstruktion einer Ingroup einher, da bei der Praktik der Ausgrenzung
gleichzeitig eine Bewegung von »Auflen-nach-Innen« stattfindet, bei der die
Wahrnehmung und Stigmatisierung von Fremdheit das Profil und den Zu-
sammenbhalt der sich abgrenzenden Ingroup festigt und stabilisiert.”
Zwischen dem Eigenen und Fremden finden Riickkopplungsprozesse
statt, weil sich in jeder Ausgrenzung eine Eingrenzung verbirgt bzw. die
Definition des Nicht-Zugehdrigen das interne Gewebe der Zugehdrigkeit
bekriftigt. Insbesondere, wenn es um die Frage geht, welche Gefiihle an die
Zugehorigkeit zu einer Gruppe gekoppelt sind, zeigt sich die Wechselwirk-
samkeit von Zugehorigkeit und Nicht-Zugehorigkeit besonders deutlich,
denn »Nihe«, »Sicherheit« und »Briiderlichkeit«, eben all jenes, was ein
Gemeinschaftsgefiihl ausmacht, funktioniert nur dann, wenn ein »Gegner«
identifiziert wird, dem die Kooperation verweigert wird. Eine solche Out-
group mufl haufig einfach erfunden werden, wie auch die Ingroup selbst
zumeist nicht mehr ist als eine Erfindung, denn tatsichlich konnen sich

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 43

hier Menschen tummeln, die trotz gleicher Sprache und Hautfarbe, gleicher
Sitten und Einkommensgruppen tiefe Interessenkonflikte haben, die ledig-
lich durch ein imaginires Gemeinschaftsbild®® iiberdeckt werden. Diese Ge-
meinschaften, in denen die Bedeutung und Konstruktion des Fremden aus-
gehandelt wird, miuissen insofern keine sozialen Gruppen sein, deren Mit-
glieder sich kennen und gemeinsam interagieren. Manchmal kann schon
die gleiche oder dhnliche Sichtweise auf gesellschaftliche Probleme und
Prozesse gemeinschaftsstiftend sein. Folgt man dem Antagonismus von
Gemeinschaft und Gegnerschaft, Heimat und Ungemiitlichkeit, ist der
Fremde stets ante portas; gleichzeitig macht die erklirte Anwesenheit des
Fremden, eines Fremden, der insgeheim plant, unbefugt einzutreten, ein-
zubrechen und einzumarschieren, das Tor doch erst greifbar (vgl. Bauman
1997: 220f.). So kann die Abwertung und Ausgrenzung des Fremden die
Aufwertung und Eingrenzung der eigenen Gruppe bewirken, indem das
Vorhandensein eines Gegners, die Kohirenz und Integration der Gruppe,
ihre Loyalitit und Kooperation zueinander sicherstellt, denn »[u]m das >In-
nen« wirklich schitzen zu kénnen, muf es ein >Auflen< geben« (Bauman
2000: 63).”7

Systemtheoretisch wird diese Wechselseitigkeit von Innen und Auflen
als Inklusions- bzw. Exklusionsmechanismus gekennzeichnet, was besagt,
daf} man kommunikativ nie in ein soziales System inkludiert werden kann,
wenn man nicht gleichzeitig auch exkludiert wiirde (vgl. Fuchs 1997: 64).
Die kommunikative Konstruktion von Fremdheit bewirkt damit Separation
und EinschluR zugleich. Das »Innen« und »Aufen« eines sozialen Systems
stehen also in enger Korrespondenz zueinander, denn gleichwohl das als
»Auflen« identifizierte Fremde ein Produkt der Operation von Etikettieren-
den ist, wirkt es in dieser Eigenschaft auch auf seine Urheber zuriick. Sozia-
le Systeme existieren nicht per se, sondern werden durch die Handhabung
einer bestimmten Unterscheidung erst erzeugt und schrinken die Komple-
xitit der Welt dahingehend ein, daf sie auf der einen Seite der Unterschei-
dung Vertrautes sehen und die andere Seite als unvertraut und fremd an-
setzen. Das heif3t nicht, daf alles, was in den Bereich des Vertrauten fillt,
auch vertraut ist. Entscheidend ist vielmehr, daf} etwas in der Welt kommu-
nikativ als Vertrautes, Eigenes, als Bekanntes behandelt werden kann (vgl.
Nassehi/Richter 1996: 156; Herv. d. Autorin). Dabei dienen kommunikative
Formen, die selbst keine einheitlich operierenden Systeme darstellen, als
Zurechnungspunkte bzw. semantische »Adressen« sozialer Systeme, die
innerhalb eines bestimmten sozialen Kontextes fiir Kommunikation adres-
sierbar sind, ohne daR die Selektivitit, also der Unterscheidungsmechanis-
mus der Form selbst mitthematisiert werden mug.®

Die Systemtheorie betont die Beobachtungs- und Kommunikationsope-
ration von Einschluf und Ausschluf zur Konstruktion und Reproduktion

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | KAPITEL 2

von Systemgrenzen und steckt damit die Grenzen der Zugehorigkeit und
Nicht-Zugehorigkeit ab. Entscheidend ist, dafé die systemischen Selektions-
prozesse, die zur Bildung sozialer Systeme notwendig sind, tendenziell
immer geschlossener, d.h. selbstreferentieller verlaufen. Es sind damit kei-
ne »natiirlichen« Grenzen, die das Eigene vom Fremden trennen, sondern
sie setzen eine sinnhafte Selbstselektion des Eigenen voraus. Es gibt also
einen Zusammenhang zwischen der Konstruktion des Eigenen und der des
Fremden. Wer etwas einschliefdt, schlielt zugleich etwas aus, aber eben
auch umgekehrt: Wer etwas ausschliefSt, schliefit etwas ein! Gleichzeitig wird
in Anbetracht der Theorie funktionaler Differenzierung die Vervielfachung
von Fremdheit mitgedacht, denn je zahlreicher die Systeme, desto zahlrei-
cher auch die Ausgrenzungsmechanismen, die automatisch miterzeugt
werden. Dabei iibernehmen Grenzen systemerhaltende Funktionen, die je
nach Kontext unterschiedliche Grade der Exklusivitit besitzen.*?

Fremdheit generiert damit die Grenzen unserer Wirklichkeit und ist
unablissig an der Organisation unserer sozialen Ordnung beteiligt, so daf}
sich unter all den »xenophobischen Verschiittungen« der Fremdenangst,
-feindlichkeit und des Fremdenhasses eine Dialektik des Eigenen und des
Fremden herausschilt, denn

»Abstofung und Integration sind nur scheinbar kontrire Prozesse. In Wirklichkeit
verhalten sie sich komplementir zueinander, ja, man kénnte sogar sagen, dafl sie
sich in vielen Phasen gleichen« (Heinrichs 1992: 53).>°

Die Dichotomie von Einschlufl und AusschluR entbirgt so einen Mecha-
nismus des EinschluR durch Ausschluf: Es ist die Abneigung gegen andere,
die die Zuneigung untereinander bestirkt, es ist der Fremdenhafl, der
Nichstenliebe ermdglicht, es sind die gemeinsamen Feinde, die Freund-
schaften unzertrennlich machen, oder wie Karlheinz Ohle es formuliert:
»Gruppen, die einen gemeinsamen Feind haben, bzw. denen ein Phino-
men als gemeinsames Fremdes verstindlich gemacht wird, schlieRen sich
enger zusammen« (Ohle 1978: 77). Wenn die Binnenwerte, auf die man
sich geeinigt hat, nicht ausreichen, hilft es, einen gemeinsamen Feind — der
ein dramatisierter und demoralisierter »Bruder« des Fremden ist — an die
Wand zu malen (vgl. Wagener 1999: 26). Insofern wohnt dem Fremden ei-
ne sozial integrative Funktion inne, da er in seiner Konstruktion und
gleichzeitigen Exklusion als Gegenbild Inklusion moglich macht, ganz im
Sinne einer negativen Vergemeinschaftung.

Welche empirische Relevanz dieser Verschachtelung von Inklusion und
Exklusion zukommt, wird deutlich, wenn sich die systemtheoretische Dis-
kussion, wie am Beispiel der Nation gezeigt, den Semantiken bzw. kom-
munikativen Formen widmet, anhand derer die Gesellschaft die Welt the-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 45

matisiert, die hiufig an die strukturellen Bedingungen der modernen Ge-
sellschaft gekoppelt, aber nicht strukturell determiniert sind (vgl. Nassehi/
Richter 1996: 155). Denn gerade die ausschlieflende und diskriminieren-
de Thematisierung von Angehdrigen fremder Gruppen unterstiitzt und
stabilisiert kommunikative Formen der Nation, Kultur oder Ethnie; ganz im
Sinne einer self-fulfilling prophecy werden die Annahmen iiber die »heime-
lige Gemeinschaft« durch die vermeintliche Bosartigkeit und Gewaltti-
tigkeit dieser Fremden laufend bestitigt. So scheint es nicht verwunderlich,
daf} die Betonung von Konkurrenzen und Unsicherheiten ein beliebtes
Mittel von Wortfithrern bestimmter Kérperschaften (Partei, Gewerkschaft,
Regierung u.a.) ist, um Kooperation und Konformitit herzustellen (vgl.
Bauman 2000: 68). Dabei geht nicht zwangsliufig die Idee der Gemein-
schaft der Bildung von Outgroups voraus. Hiufig ist es sogar umgekehrt,
wenn also auf Feindseligkeiten gewisser Gruppen aufmerksam gemacht
wird, um Loyalititen und Solidarititen innerhalb der eigenen Reihen zu
stirken.

Dieser Integrationsgedanke, der mit der Konstruktion von Feind- und
Fremdbildern in Zusammenhang steht, wird in der Soziologie vor allem
von Howard S. Becker anhand der Sozialfigur des Auflenseiters themati-
siert. Becker, der in seinem Ansatz zur Theorie des abweichenden Verhal-
tens von dem Programm des symbolischen Interaktionismus und der Chi-
cagoer Schule beeinfluft ist, betont die gesellschaftliche Konstruktion von
»Ordnung« sowie »Unordnung«. Er sucht damit das Wesen der Abwei-
chung nicht im Abweichler selbst, sondern in den »Rahmenbedingungen«
(Handlungsregeln), die sein Handeln erst zum abweichenden machen.
Nicht die Qualitit der Handlung gilt als abweichend, sondern ihre Einbin-
dung und Deutung in das »Regelwerk der Ordnung und Normalitit« brin-
gen sie als solche hervor, oder wie Becker argumentiert,

»[...] dad gesellschaftliche Gruppen abweichendes Verhalten dadurch schaffen, daf}
sie Regeln aufstellen, deren Verletzung abweichendes Verhalten konstituiert, und
daf? sie diese Regeln auf bestimmte Menschen anwenden, die sie zu Auflenseitern
abstempeln« (Becker 1981: 8).

Becker formuliert Abweichung als Produkt sozialer Aushandlungsprozesse,
spricht hier auch von einer Unternehmung, die der Interaktion zwischen
Menschen entspringt. Denn bevor irgendeine Handlung als abweichend
angesehen wird und bevor eine Klasse von Menschen fiir das Begehen einer
Handlung als Auflenseiter abgestempelt und behandelt werden kann, mufd
jemand die entsprechende Regel aufgestellt haben, welche die Handlung als
abweichend definiert (vgl. ebd.: 147). Es ist also erst die Reaktion auf eine
Person oder Handlung, die die Abweichung erzeugt, wobei die Reaktion

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | KAPITEL 2

wiederum von Person zu Person sehr unterschiedlich ausfallen kann, denn
»[blis zu welchem Grad eine Handlung als abweichend behandelt wird,
hingt auch davon ab, wer sie begeht und wer das Gefiihl hat, von ihr ge-
schidigt worden zu sein« (ebd.: 11). Dabei gewinnt der Regelverstofl eine
doppelte Bedeutung: Er markiert das Vorhandensein giiltiger Regeln, auf
die sich die Gruppe der Reagierenden bei ihrer »Anzeige« des Regelverlet-
zers beruft, zeigt aber gleichzeitig, daf eine soziale Organisation der Wirk-
lichkeit durch die Gesellschaftsmitglieder in ihren ablaufenden, aktuellen
Handlungen konstruiert, produziert, interpretiert und rekonstruiert wird,
indem er auffordert, durch die Sanktion des Abweichlers diese Regeln zu
reproduzieren bzw. neu zu definieren. Die Konstruktion des Abweichlers,
die sich bei gebotenem Anlaf bis zum geschlossenen Feindbild steigern
kann, besitzt dabei immer eine hohe integrative Kraft, denn die kultivierten
Gefiihle fremdenfeindlichen Abscheus, Mifbilligung oder Achtung korre-
spondieren mit der Uberzeugung der eigenen moralischen Uberlegenheit,
aus der Selbstbestitigung und Strafgewalt abgeleitet werden (vgl. Benz
1996: 13). Schuldzuweisung und Sinnstiftung, Norm und Abweichung,
Fremdheit und Vertrautheit bedingen sich also gegenseitig. Nicht die unter-
stellte Andersartigkeit bestimmter Personen und Gruppen ist demnach von
Interesse, sondern der Definitionsprozefl, der diese Andersartigkeit fest-
legt.

Becker geht es um die Einsicht, daff Abweichung insofern »normal«ist,
als daf? sie das Produkt einer gesellschaftlichen Ordnung ist und umgekehrt
auch die Ordnung eine Konstruktion darstellt, deren Regeln nur dann funk-
tionieren bzw. Verbindlichkeit erhalten, wenn es Verstéfe und Sanktionen
gibt, die als solche entdeckt, identifiziert und als »anders« erfahren werden.
Denn es gibt das, wovon man abweicht, nur, indem man davon abweicht. So-
lange die Abweichungen unentdeckt bleiben oder geduldet werden, sind sie
auch nicht abweichend.*!

Becker gibt zu bedenken, daf die Abweichung und der Aufenseiter ab-
strakte Konzeptionen verkérpern, die einem Interaktionsprozefl entsprin-
gen und damit relationale Begriffe darstellen, die je nach Zeit, Ort und Be-
zugssystem variieren. Abweichung und Normalitit, Ordnung und Chaos,
Fremdes und Eigenes miissen also zusammengedacht werden, weshalb ei-
ne wissenschaftliche Untersuchung von abweichendem Verhalten sich we-
niger auf die Menschen konzentrieren sollte, die Regeln brechen, als auf
die, die sie aufstellen und durchsetzen.>* Dieser interaktionssoziologische
Fokus auf die Kategorie des Umgangs macht deutlich, daf} sich nicht nur
Abweichung, sondern die soziale Ordnung selbst nicht als etwas Statisches,
aus sich heraus Existierendes denken lafit — auch Regeln existieren nicht
automatisch bzw. besitzen Allgemeingiiltigkeit?® —, sondern Normalitit
und Ordnung sind als ein interaktiver Prozefs zu verstehen, der sich perma-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 47

nent an den Aushandlungsprozessen des Eigenen und des Fremden und
den daraus resultierenden Umgangsformen reibt. So gilt es, anstelle der
Anomalitit oder Dysfunktionalitit des Fremden seine Normalitit und Funk-
tionalitit herauszustellen. Denn die vorherrschende Ordnung mitsamt ih-
ren etablierten Vertretern und Machtgruppen — Eliten, herrschende Klas-
sen, Bosse, Erwachsene u.a. — erhalten sich ihre Macht sowohl durch die
Kontrolle der Art und Weise, wie Menschen die Welt, ihre Komponenten
und Moglichkeiten definieren, als auch durch den Gebrauch primitiverer
Formen der Kontrolle und legitimieren sich durch die moralische Achtung
der Auflenseiter (vgl. Becker 1981: 1841.).

Ordnung, Normalitit und Geregeltheit werden durch die Aushandlung
der sozialen Konstruktion des Fremden als Regelbrecher, Abweichender
und Auflenseiter stindig neu hervorgebracht. Sie lassen sich daher nicht in
einem Feld widerspruchsloser Werte denken, indem es als Handeln immer
schon zur Ruhe gekommen wire, sondern in einem

»[...] sehr irdischen Feld: einem Reich, das von Nebenreizen, Storfaktoren, Motiv-
spannungen und Kontramotiven in einem Mafle bestimmt ist, das, soll Ordnung
uberhaupt erhalten bleiben, kontinuierlicher Ausfilterungen und Abwehr bedarf«
(Lipp 1985: 22f)).

Dabei iibernimmt das Fremde die Funktion des Regulativs unserer Selbst-
organisation, indem es nicht nur das eng abgesteckte Terrain des Vertrau-
ten mit Kontingenz und Verfremdung bedroht, sondern in erster Linie
hochst produktiv auf dieses zuriickwirkt: es schaffi Eigenes, produziert Ver-
trautheiten, erweckt Heimatgefiihle, unterstiitzt Gewohnheiten3* und legiti-
miert die Vorherrschaft einer Gruppe bzw. die Giiltigkeit bestimmter Re-
geln, da der »Angriff von Auflen« eine innere Solidaritit hervorruft.?

Das Erfahren von Fremdheit, sei es in Form von Abweichung oder auch
nur kultureller Differenz, muf$ nicht zwangslaufig auch in die soziale Defi-
nition eines Auflenseiters oder eines Fremden miinden; eine gewisse
»Dunkelziffer« kann durchaus sinnvoll sein, beispielsweise um den Aus-
nahmecharakter von Fremdheit aufrechtzuerhalten. Sie kann aber von einer
Gruppe dazu genutzt werden, die immense Bedeutung von Grenzen, die es
zu ziehen und zu schiitzen gilt, herauszustellen, um die eigenen Machtpo-
sitionen und Regelwerke zu festigen. Insofern bezeichnet Fremdheit, fithrt
man die Diskussion um Abweichung auf einer phinomenologischen Ebene
weiter, auch eine Schwellen- oder Grenzerfahrung, die eine Erschaffung, Be-
stitigung oder Erneuerung von Grenzen einklagt. Denn erst die Begegnung
mit dem Fremden ruft die eigene Begrenztheit hervor, das Erleben des
Fremdartigen weckt das schmerzliche Gefiihl fehlender Vertrautheit, der
Aufenthalt in der Fremde verursacht Heimweh.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | KAPITEL 2

Positiv gewendet kann die Erfahrung von Fremdheit aber nicht nur die
Bestitigung der Realitit zur Folge haben, indem umgehend damit begon-
nen wird, den Abweichler als solchen zu etikettieren und Verfahren in
Gang setzen, die die kurzfristig gebrochenen sozialen Regeln wieder fixie-
ren und aufrechterhalten. Manchmal st6ft die Erfahrung von Fremdheit
auch lediglich einen reflexiven Prozefl im Beobachter an, der den Moment
der Verwirrung dazu nutzt, das Selbstverstindnis und die in der Regel un-
hinterfragte eigene Ordnung in den Blick zu riicken, ihre Mechanismen und
Wirkungsweisen offenzulegen; moglicherweise um alte Verhaltensweisen
abzulegen oder Vorstellungen und Denkansitze kritisch zu hinterfragen,
bestenfalls um offen fiir Neues zu sein und/oder eine Verinderung herbei-
zufiihren 3

Eine Ordnung ohne Auflen ist somit undenkbar. Immer gibt es einen
Spalt, einen Ort des Fremden, der Normales von Anomalen, Typisches von
A-Typischem, Ordentliches von Aufler-Ordentlichem trennt. »Daf es die-
sen Spalt gibt und dafl er sich nie schlieRen wird, liegt an der Kontingenz,
die jeglicher Ordnung anhaftet« (Waldenfels 1998: 13).7 Gerade dieser dif-
ferenztheoretische Fokus auf die strukturelle Bedeutung von Fremdheit,
den systemtheoretische Ansitze und Theorien des abweichenden Verhal-
tens zum Ausgangspunkt ihrer Uberlegungen machen, verdeutlicht, daR
weder Abweichung noch Unvertrautheit ihrem Wesen nach dysfunktional
sind, sondern ein notwendiges Element sozialer Ordnung mit integrieren-
der und regulierender Funktion darstellen.

2.4 Alltagliche Etikettierung:
Fremdheit als Chiffre der Macht

Die enge Koppelung von Fremdheit und sozialer Ordnung trigt — wie die
vorangestellten Uberlegungen zeigen — zwei widerspriichliche Momente in
sich: Einerseits tibernimmt der Fremde die Rolle des »Rammbocks« einer
sich profilierenden Ordnung. Er wird zum »Gegenbild« kultureller und so-
zialer Selbstbilder, durch dessen Ausgrenzung der Zusammenschluss als
exklusive Gruppe moglich wird. Hier zeigt sich die funktionale Bedeutung
der Fremdheit, die in ihrer Auflerordentlichkeit, Anomalitit und Abwei-
chung die Gewilheiten, Normalititen und Selbstverstindlichkeiten der
Gruppe bestitigt. Andererseits birgt der Fremde, gerade wenn er in grofler
Zahl zum Vorschein kommt, ein ungeheures Irritationspotential, indem er
sich den routinierten Auslegungsschemata widersetzt und »Distanz und
Differenz innerhalb sozialer Beziehungen« (Scherr 1999: 57) markiert. Hier
wird der Fremde zum beunruhigenden und verunsichernden Moment, das
in seiner als »fremd« etikettierten Eigenschaft auf eine noch nicht abschlie-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 49

RBend bearbeitete Irritation hinweist. Es ist jener neuralgische Punkt, an
dem das Miteinander in ein Gegeneinander umschligt, denn

»[e]s gibt offenbar eine Grenze, jenseits derer der Andere als Bedrohung fiir liebge-
wordene Vorstellungen und Werte, fiir die eigene Gesellschaft und Kultur empfun-
den wird. Dann werden auf den Anderen gebiindelt Vorurteile projiziert, die sich der
subjektiven Kontrolle und Uberpriifung entziehen. Das Fremdsein wird zum Stigma.
Das Herkunftsland des Fremden zum Siindenbabel und zur Giftkiiche, mit Vielwei-
berei und allerlei Ungeniefbarem« (Heinrichs 1992: 14f.).

Fremdheit ist die »Schattenseite« jeder etablierten Ordnung, sie ist gewis-
sermaflen ein »Nebenprodukt der Arbeit der Klassifikation« (Bauman
1992a: 15), deren Praxis die Selbstverdoppelung ist: Ordnungen produzie-
ren Normalitit und Abnorm, definieren Zugehorige und Nicht-Zugehorige,
bringen Alltigliches und Aufer-Alltigliches hervor, so daf} Nicht-Normali-
tit den Bodensatz bzw. die andere Seite von Normalitit darstellt (vgl. Lipp
1985: 20). Doch je komplexer, kulturell pluralisierter und sozial differen-
zierter eine gesellschaftliche Ordnung ist, je diskreter, genauer und priziser
ihr Klassifikationsbemiihen, desto zahlreicher sind auch die Moglichkeiten
ihrer »Infrage-Stellung«, desto mehr Gelegenheit wird fiir Mehrdeutigkei-
ten geschaffen, desto vielfiltiger sind die Gesichter des Fremden.

Auch die Aufrechterhaltung einer dominanten bzw. vorherrschenden
Ordnung stellt sich umso schwieriger dar, je vielfiltiger die Figurationen
und Formen sind, mit denen sie ihre Mitglieder vergesellschaftet: Klasse,
Rasse, Milieu, Lebensstil oder Geschmack verkérpern nur einige der modi
operandi, mit denen Ordnungskonzepte ihre Mitglieder integrieren, aber
auch exkludieren. Jede »ordentliche« Kategorie besitzt ihre binire Logik,
d.h. sie arbeitet mit Einschlufl wie auch mit Ausschluf, sie differenziert
Zugehorige von Nicht-Zugehdrigen, Gleiche von Anderen. Beide Seiten
hingen voneinander ab, sind aber keinesfalls gleichberechtigt. Vielmehr
versteckt sich die differenzierende Macht hinter einem der Glieder der Op-
position und bringt das Verhiltnis zwischen beiden Seiten ins Ungleichge-
wicht, denn »[d]ie zweite Seite hingt von der ersten hinsichtlich ihrer ins
Werk gesetzten und erzwungenen Isolierung ab« (Bauman 1992a: 29). Die
Begriffe der Klasse, Rasse oder etwa des Milieus machen deutlich, dafk die
mit ihnen jeweils korrelierenden Formen der Fremdheit eng mit den Macht-
und Herrschaftsverhiltnissen der ihnen zugrundegelegten sozialen Ord-
nung verschrankt sind.

»Herrschende Gruppen verweigern benachteiligten Gruppen die Anerkennung ihrer
Eigenschaften und Lebensformen als innerhalb der gegebenen Ordnung akzeptable;
benachteiligte Gruppen kimpfen mehr oder weniger erfolgreich um ihre Anerken-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | KAPITEL 2

nung und eine Neubestimmung dessen, was gesellschaftlich als normal — und eben
nicht mehr als fremd und/oder bedrohlich — gelten kann. Soziale Konflikte sind so
betrachtet wesentlich Konflikte um die Anerkennung legitimer Lebensformen«

(Scherr 1999: 59f.).

Die Verhandlungen, Konstruktionen, Auseinandersetzungen iiber Fremde
und Fremdes sind in soziale Konflikte verwickelt.’® Andere werden dann
zu normativ Fremden, denn es kommt nicht darauf an, ob Fremde tatsich-
lich fur Spannungen und Probleme (Verknappung, Wohnungsnot, Krimina-
litdt) sorgen, sondern ob es gelingt, sie als Ursache dessen zu etikettieren. So
ist fur den »Erfolg« einer Zuschreibung die Macht, iiber die der Etikettie-
rende und der Etikettierte verfiigen, von entscheidender Bedeutung. Denn
Etikettierungen gegen Gruppen, die iiber wenig Macht verfiigen, sind leich-
ter durchzusetzen als gegen Gruppen mit grofierem Einflufl. Albert Scherr
betont, daf} die Etikettierung »fremd« nicht selten eine Erfindung in sozialen
Konflikten ist (vgl. ebd.: 60), mit der Zuginge zu knappen Ressourcen, kul-
turellen und sozialen Wissensbestinden, Bildungschancen, Wohnverhilt-
nissen, Handlungsfeldern, Produktionsmitteln oder Konsumartikeln verteilt
werden. Fremdheit gerit im Zusammenhang einer Konfliktdynamik zum
Stigma, mit dessen Hilfe »[...] eine Gruppe den Versuch unternimmt und
uber die Mittel dazu verfiigt, eigene Privilegien dadurch zu verteidigen, daf}
der anderen [Gruppe] ein legitimer Anspruch auf diese bestritten wird«
(ebd.: 61). Dabei korrespondiert die Zuschreibung »fremd« mit der benach-
teiligten »Auflenseiterrolle«, hinter der sich in der Regel eine als anomal
gekennzeichnete, ausgegrenzte und unterlegene Gruppe verbirgt. Die Zu-
schreibung von Fremdheit ist also mehr als die sachliche Markierung einer
Differenz. Sie verbindet individuelle und soziale Komponenten und macht
deutlich, dafl fremdartiges Aussehen, Nationalititen und Rassenfragen nur
die Oberfliche des Konfliktes darstellen, unter der sich Fragen zur sozialen
Ungleichheit, zum Macht- und Rechtsstatus auftun.

Fremdheit fungiert im Brennpunkt sozialer Konflikte als »verdeckte«
Kategorie bzw. als Chiffre, mit der eine Gruppe ihre Machtiiberlegenheit
gegeniiber einer anderen kennzeichnet und/oder ausspielt. Der mit der So-
ziologie des abweichenden Verhaltens eng verkniipfte Ansatz des Labeling
Approach, der durch sein interaktionistisch orientiertes Devianzkonzept be-
sondere Wirkkraft in der Kriminalsoziologie entfaltete, begreift soziale Kon-
trolle als hierarchisch abgestuftes gesellschaftliches Phinomen und widmet
damit besondere Aufmerksamkeit »|...] den Differenzen der definitorischen
Macht, der Art und Weise, wie eine Gruppe die Macht erlangt und nutzt, zu
bestimmen, wie andere Gruppen gesehen, verstanden und behandelt wer-
den« (Becker 1981: 184). Die besondere Herangehensweise dieses Ansatzes
basiert auf dem Gedanken, Abweichung nicht als zufillig oder gesell-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 5I

schaftsextern, sondern als Produkt der Gesellschaft und ihrer lebensweltli-
chen Prozesse zu begreifen, das weder objektiv vorgegeben noch strukturell
determiniert ist, also eben keine unabhingige Entitit der sozialen Wirklich-
keit darstellt. »Labeling is always the act of labeling systems. It is never the
automatic result of >objective< observation of given data existing indepent of
all intervention« (Hahn 2000: 11f.). Die interaktionistische Perspektive des
Labeling-Ansatzes betont, daf} »[...] Abweichung als Faktum erst durch
Handeln im Vollzug: durch konkrete Erwartungen, faktisches Entscheiden,
wirkliche Machtausiibung, aktuelle Sinngebung erzeugt werden kann«
(Lipp 1985: 774), damit aber hochst subjektiv und verinderlich bleibt. Die
vielfiltigen Praktiken der Gruppe, die darum bemiiht ist, Regeln aufzustel-
len und in Gang zu halten, zu verteidigen und zu legitimieren, um die Vor-
herrschaft einer bestimmten Ordnung und damit ihre eigene Vorherrschaft
sicherzustellen, machen deutlich, daR abweichendes Verhalten in die
Kiampfe um Anerkennung und Bedeutung verwickelt ist.

Dennoch ist das Machtverhiltnis von vornherein kein eindeutiges.
Zygmunt Bauman zeigt, dafl es gerade die Unbestimmtheit der Fremden
ist, die ihnen Macht verleiht: »Weil sie nichts sind, konnen sie alles sein«
(Bauman 1992b: 777). Es ist der vom Fremden ins Spiel gebrachte »Moglich-
keitssinn«, der beunruhigt, indem er die Relativitit der eigenen Wirklich-
keit bewuf3t macht. Die Fremden schwichen die klaren Handlungs- und
Wissensstrukturen der Gruppe, sie lihmen ihre strategischen Praktiken,
unterlaufen in ihrer Anwesenheit selbstverstindliche Statusgrenzen und
somit identititsaffirmative Rangordnungen (vgl. Hiittermann 2000: 275)
und legen den prekiren Charakter menschlicher Ordnungskonstruktionen
offen. Sie fordern Selbst- und Fremdverstindnisse heraus, 16sen MifRtrauen
gegeniiber Vertrautheiten aus, stellen Gewohnheiten und Routinen blof3
und erschiittern damit das Selbstverstindnis.

Die Praktik der Etikettierung, vielfach auch als Stigmatisierung be-
zeichnet, erdffnet eine Moglichkeit, sich dieser betiubenden Wirkung des
Fremden zu entziehen. Im Sinne einer Identititsstrategie dient die Stigma-
tisierung des Fremden der Wiederherstellung des gestorten psychischen
Gleichgewichts. Dabei soll in Anlehnung an Goffman unter dem Terminus
»Stigma« eine zutiefst diskreditierende Eigenschaft, die einem Individuum
oder einer Gruppe zugeschrieben wird, verstanden werden (vgl. Goffman
1974a: 11). Die Stigmatisierung einer Person korreliert nicht mit der aktua-
len, sondern mit der virtualen, d.h. erwarteten sozialen Identitit des Stigma-
tisierten und gewinnt auf der Grundlage physischer Deformationen, indivi-
dueller Charakterfehler bzw. phylogenetischer Merkmale an pragmatischem
Gewicht. Dennoch muf eine vorhandene »Deformation« oder Auffilligkeit
nicht automatisch in eine Stigmatisierung tibergehen; lediglich die Chance,
stigmatisiert zu werden, ist grofer. Die Gruppe der Etablierten versucht

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | KAPITEL 2

mittels des Stigmas, den Fremden in die Rolle des marginalisierten Auflen-
seiters zu lotsen und somit zum »ohn-michtigen« Feind zu degradieren.
Abweichung und Ausgrenzung finden dann unter bestimmten »labels«
bzw. Etiketten statt, sogenannte »Schuldsignaturenc, die nicht von sich aus
gegeben sind, sondern in Interaktionen und Verteilungskimpfen von
Machtinstanzen, die sich durchsetzen, sozial erst auferlegt, symbolisch zu-
geschrieben und im Handlungsfeld schlieflich fixiert werden (vgl. Lipp
1985: 72). Sie sind damit einerseits prozessual, andererseits als Teil der vir-
tuellen Welt der Worter und Vorstellungen zu verstehen.

Neben externen Manifestationen des designierten Objektes (physische
Merkmale) sind es hiufig personliche — psychische oder soziale — Charakte-
ristika, die eher »unsichtbar« und potentiell vermutet werden, damit aber
schwierig zu widerlegen sind, wie beispielsweise die Eigenschaft der Faul-
heit oder Unehrlichkeit: »Those who are stigmatized are believed to be sly,
lazy, or dishonest. Such characteristics are very functional to stereotypes be-
cause it is especially difficult to falsify them« (Schul/Zukier 1999: 34). Das
Problem der Unangreifbarkeit zugeschriebener Charaktereigenschaften
speist sich aus der Evidenz und Trigheit des Glaubens an Stereotype und Stig-
mata selbst. Denn indem die Stigmatisierten ihre Antagonisten vom Gegen-
teil iiberzeugen wollen, spielen sie ihnen den Beweis ihrer » Unehrlichkeit«
und »Unaufrichtigkeit« zu, so daf} defensive Reaktionen der Stigmatisierten
gerade nicht zur Falsifizierung, sondern als Beweis fiir ihre Fremdheit be-
nutzt werden.

»In other words, stereotypic beliefs manufacture the evidence needed to support them!
Rather than being refuted by disconfirming evidence, they help generate evidence con-
sistent with them, and thereby survive intact« (ebd.: 35).

Andererseits ist die Trigheit des Stigmas auch eine Folge der Komplexitit
seiner inhaltlichen Bedeutung und der affektiven Geladenheit, denn neben
den Aussagen iiber die Eigenschaften der bezeichneten Person, enthalten
Stigmata immer auch eine Bewertung dieser Eigenschaften. Schlieflich
erfilllen Stigmata Orientierungs- und Strukturierungsfunktionen, da sie
zumeist implizit angeben, welches Verhalten gegentiber Stigmatisierten ge-
boten ist, weshalb die Ubernahme und Einfiigung in Stigmatisierungspro-
zesse seitens der Stigmatisierten durch klare Rollen- und Verhaltensregeln
teilweise einfacher ist, als der Versuch, sein Gegeniiber stindig vom Gegen-
teil zu tiberzeugen.

Im Gegensatz dazu, kann die Gruppe der Fremden aber auch mit der
Stigmatisierung brechen und versuchen, eine unkonventionelle und eigen-
sinnige Auffassung ihrer Fremdheit durchzusetzen. Nicht selten sind die
Stigmatisierten dazu geneigt, ihr Stigma fiir »sekundire Gewinne« zu be-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 53

nutzen, als Entschuldigung fiir MifRerfolg, der ihnen aus anderen Griinden
widerfahren ist (vgl. Goffman 1974a: 20), weshalb auch das Stigma als so-
zialer Prozefl im Rahmen eines wechselseitigen Beziehungsnetzwerkes be-
trachtet werden muf}, eben weil die Reaktionen von »Normalen« und
»Stigmatisierten« auf die Bedeutung des Stigmas Einfluf} nehmen. Stigma-
ta generieren und »verhirten« sich im Wechselspiel zwischen dem Eigenen
und dem Fremden. Gerade weil das Eigene hiufig mit »normal«, »natiir-
lich« und »richtig« gleichgesetzt wird, wird abweichendes Verhalten schnell
zu abgewertetem Verhalten, dessen Abwertungs- und Abweichungsgrad sich
in Abhingigkeit von Attributen der Person oder des Gegenstandes und der
jeweiligen Beobachterperspektive konstituiert (vgl. Albrecht 1997: 87).

In der Praktik der Stigmatisierung verbergen sich eine Vielzahl von
Dehumanisierungs-, Didmonisierungs-*, Illegalisierungs- und MaRrege-
lungspraktiken, denn auch die Abwertung bzw. Abschitzung ist insofern
Teil der Konditionierung zum Angriff, als daf sie moralisch entlastet. »In
unserer Vorstellung wird [eine Person] so von einer ganzen und gewdhnli-
chen Person zu einer befleckten, beeintrichtigten herabgemindert« (Goft-
man 1974a: 10f.), um Differenzen zu erzeugen, zu untermauern und zu
rechtfertigen, v.a. um eine Art »Klarstellung« zu schaffen: Den moralisch
abgewerteten Fremden »darf« man beschimpfen, ausbeuten, angreifen,
vernichten — er »verdient« es nicht anders. Denn das »Bdse« und »Schlech-
te« sind abstrakte Kategorien, die von Hemmungen und Gewissensfragen
entbinden (vgl. Wagener 1999: 30f.).

Es sind weniger kulturelle, als vielmehr soziale Konflikte, die iiber die
Klassifikation in »vertraut« und »fremd« ausgetragen werden, indem eine
Gruppe von »Etablierten« ihre Uberlegenheit dadurch absteckt, daR sie den
Fremden eine iiberkommene, nichtanerkannte, illegitime Lebensform un-
terstellt.*° »Das Stigma scheint eine bequeme Waffe fiir die Verteidigung
gegen die unwillkommene Ambiguitit des Fremden zu sein« (Bauman
1992a: 91). Denn so wie der Andere in seiner Bedeutung »entkriftet« wird,
14Rt es sich im eigenen Umfeld besser leben. Gleichzeitig ist das Stigma der
Seismograph einer polarisierten Welt, denn: »without morals no sinners, no
criminals without laws« (Hahn 2000: 12).4

Norbert Elias und John L. Scotson untersuchen diesen Zusammenhang
zwischen der Prozessualitit von Fremdheit und ihrer Konstruktion in sozialen
Konflikten in ihrer gemeinsamen Studie zur Etablierten-Auflenseiter-
Beziehung in »Winston Parva«, einem kleinen Vorort der Industriestadt
Leicester. In ihrer figurationssoziologischen Herangehensweise legen sie
die »Soziodynamik der Stigmatisierung« (Elias/Scotson 199o: 13) offen, mit
der sich nicht nur Praktiken der Stigmatisierung, sondern auch Macht als
sozialer ProzefS verstehen lassen. Der Begriff der Figuration macht deutlich,
daf} es Elias und Scotson nicht darum geht, Konflikte und Spannungen an

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | KAPITEL2

einzelnen Person oder Personengruppen festzumachen; sie riicken statt-
dessen die sozialen Prozeffmodelle, in die der einzelne verflochten ist, in
den Vordergrund. Dieser Verflechtungsgedanke betont den Aushandlungs-
charakter von Macht und Ohnmacht, von Fremdheit und Auflenseitertum,
denn im Fall der Etablierten-Auflenseiter-Beziehung ist es gerade keine von
den Fremden kollektiv geteilte Identitit im Sinne einer gemeinsamen kul-
turellen Abstammung, die ihren Auflenseiterstatus erkliren konnte. Viel-
mehr entlarven Elias und Scotson die scheinbar bedeutungslose »Reihen-
folge der Ankunft« als Ausgrenzungspraktik, weil die Gruppe der Ortsan-
sissigen gegeniiber den Neuhinzugezogenen ihren héheren »Kohisions-
grad« dazu nutzt, ihr einheimisches »Wir-Gefiihl« zu stirken und es im
Sinne einer Machtiiberlegenheit auszuspielen.**

»Ihr stirkerer Zusammenhalt gibt einer solchen Gruppe die Méglichkeit, soziale Po-
sitionen mit einem hohen Machtgewicht fiir die eigenen Leute zu reservieren, was
seinerseits ihren Zusammenbhalt verstirkt, und Mitglieder anderer Gruppen von ih-
nen auszuschliefen; und genau das ist der Kern einer Etablierten-Aufenseiter-
Figuration« (Elias/Scotson 1990: 12).

Der Zustrom der Neuankémmlinge stellt eine Herausforderung an die Le-
bensweise der etablierten Bevélkerung dar, wie winzig die »objektive« Dif-
ferenz zwischen beiden auch sein mag. »Die aus der Notwendigkeit, Raum
fiir die Neuankémmlinge zu schaffen, und aus deren Bediirfnis, Freiriume
fiir sich zu finden, entstehenden Spannungen veranlassen beide Seiten, die
Differenzen zu iibertreiben« (Bauman 2000: 772). Durch die fehlende Soli-
daritit und Vergemeinschaftung der Neuankémmlinge untereinander wer-
den sie zur Zielscheibe sozialer Konflikte. Sie sind der Gruppe der Etablier-
ten unterlegen, da diese sich auf ihre Rechte an dem Ort berufen kann, die
sie durch die blole Dauer seiner Besiedlung erworben hat (vgl. ebd.: 72f.).
Obwohl die Gruppe der Etablierten keineswegs homogen strukturiert ist,
legt sie angesichts der »nahen« Fremden eine relativ grofle Geschlossenheit
an den Tag.

Elias und Scotson machen deutlich, dafl die Fremdheit der Neuan-
kémmlinge nicht zwangsliufig auf Machtdifferenzen der sozialen Klasse,
Nationalitit, Religion oder des Bildungsniveaus beruht, sondern eben auch
von ganz subtilen Kriterien, beispielsweise der Wohndauer an einem be-
stimmten Ort, abhingen kann. Je steiler dabei das Machtgefille ist, desto
abweichender wird die Begrifflichkeit fiir die Eigenschaften des » Aufensei-
ters« aufgeladen. Wihrend sich die Etablierten die Hoherwertigkeit der ei-
genen Leistungen bestitigen, versichern sie sich gleichzeitig auch vom Ge-
genteil, der Faulheit und Unordentlichkeit der AuRenseiter. Die Praxis der
Machtausiibung zeigt sich nicht nur in der quantitativen Benachteiligung

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 55

im Rahmen der Ressourcenverteilung, Mietpreise oder Wohnviertel, son-
dern geht in der Regel mit einer sozialen Achtung, Demiitigung oder Be-
vormundung einher, d.h. sie entstehen aus dem Vorurteil und werden wie-
derum durch es verstirkt.®

»Etablierte Gruppen, die iiber einen groflen Machtspielraum verfiigen, neigen dazu,
ihre Aufenseitergruppen nicht nur als unbindige Ubertreter von Gesetzen und
Normen (d.h. ihrer eigenen) wahrzunehmen, sondern auch als nicht besonders sau-
ber« (Elias/Scotson 1990: 22).

Die Gruppe der Etablierten erfihrt durch diese Ausgrenzungspraktiken eine
soziale Uberlegenheit bzw. positive Distinktheit, die nicht nur einen Vorteil
materieller oder skonomischer Natur beinhaltet, sondern als soziale Uberle-
genheit eine sogenannte »Lustprimie, die man durch die Teilhabe am
Gruppencharisma empfingt« (ebd.: 18) und einen Etabliertenstatus, Aner-
kennung, Sinnhaftigkeit bzw. Selbstachtung bedeutet. Daher sind Outgroups
fiir die Ingroup niitzlich, ja sogar unverzichtbar, weil sie deren Identitit
scharf umreiffen und ihre Kohirenz und Solidaritit festigen (vgl. Bauman
2000: 84). Die Herstellung eines positiven Selbstwerts von Gruppen ist
somit mit der Abwertung anderer Gruppen aufs engste verkniipft*, da die
explizite Abwertung des Fremden die identititsaffirmative Aufwertung des
Eigenen akzentuiert. »Im Lichte der >Gruppenschande« des Fremden leuch-
tet das >Gruppencharismac« des Eigenen heller« (Hiittermann 2000: 285). Je
mehr der Fremde als Feind konstruiert wird, desto positiver wird das eigene
Selbstbild. Die Machtasymmetrie lenkt des Blick auf die Dialektik vom Ei-
genen und Fremden, da das Bild der Fremden als »Unterlegene« das Selbst-
bild der Gruppe als »Uberlegene« produziert und auch das Selbstverstind-
nis des Fremden auf diese Weise in eine Herrschaftsschablone zwingt.

»Andere Gruppen als minderwertig abzustempeln, ist eine der Waffen, die tiberlege-
ne Gruppen in einem Machtbalance-Kampf entwickeln, zur Behauptung ihrer sozia-
len Uberlegenheit. In dieser Situation geht das Schandbild normalerweise in das
Selbstbild der machtschwicheren Gruppe ein, wodurch sie weiter geschwicht und
entmachtet wird« (Elias/Scotson 1990: 14).

Elias und Scotson betonen die Zusammenhinge zwischen Selbst- und
Fremdbild: Die wenig organisierten Auflenseiter bauen das negative
Fremdbild, das die Etablierten von ihnen entwerfen, in ihr Selbstbild ein
und leisten damit selbst einen entscheidenden Beitrag zur Legitimation
neuer Angriffe der angesehenen Gruppe. In der Zuschreibung von Fremd-
heit spiegelt sich somit immer auch ein Diskriminierungs- und Unterdriik-
kungspotential, das mit spezifischen Identifikationsfolien arbeitet. Die Typi-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | KAPITEL 2

sierung des Fremden schligt immer dann in eine Stigmatisierung um,
wenn die Gruppe der Etablierten ein fiir sie markantes Kriterium der Un-
terscheidung durch ein physisches Kennzeichen untermauert — das zu-
nichst abstrakte Bild des Fremden mit sichtbaren Merkmalen der Erschei-
nung unterlegt: Eine dunkle Hautfarbe, eine gekriimmte Nase, ein exzentri-
scher Kleidungsstil kénnen so zu greifbaren Symbolen nicht greifbarer
Fremdheit werden, so daf3

»das soziale Stigma, das sie [die Gruppe| den anderen anheftet, [...] sich in ihrer Vor-
stellung in ein materielles Stigma [verwandelt]; es wird verdinglicht. Es erscheint als
>objektiv¢, den Auflenseitern von der Natur oder den Géttern eingepflanzt. Damit
wird die stigmatisierende Gruppe von jeder Schuld entlastet: Nicht wir [...] haben die-
sen Menschen ein Brandmal aufgedriickt, sondern héhere Michte, die Schopfer der
Welt« (ebd.: 33).

Die Herrschaft der Etablierten legitimiert sich nicht nur iiber die Betonung
der lingeren Wohndauer, sondern auch iiber die Objektivierung bzw. Ver-
dinglichung eines sozialen Stigmas, um ihre Herrschaftsanspriiche zu ver-
teidigen, Unterschiede als uniiberwindbare Gegensitze darzustellen, die
eigene Angreifbarkeit abzufangen und letztlich die Schuldfrage von sich ab-
zuwenden. So beschreibt die Praktik der Stigmatisierung auch ein normati-
ves, legitimierendes Manover. Gleichzeitig dient die Konstruktion des
Fremden in sozialen Konflikten zur Bestirkung einer internen Gruppen-
meinung, hinter der sich als regulierende Kraft eine Vielzahl an internen
Kontrolltechniken, Disziplinierungsverfahren und Praktiken sozialer Ord-
nung verbergen. Nicht die kulturellen oder sozialen Unterschiede von
Gruppen, sondern ihre Macht- und Beeinflussungsverhiltnisse bilden den
Kern der Studie von Elias und Scotson, so daf ihr figurationssoziologischer
Ansatz dazu beitrigt, individuelle mit sozialen Komponenten zusammen-
zudenken, um bei aller »Fremdartigkeit« einzelner Personen die Machtver-
hiltnisse zwischen Menschen nicht zu tibersehen.

»Das Etablierten-Auflenseiter-Modell macht darauf aufmerksam, dafl die entschei-
denden Merkmale ungleicher Gruppenbeziehungen die Machtunterschiede selbst
sind. Die Betonung ethnischer, kultureller oder religiéser Unterschiede lenkt davon
ideologisch ab« (Waldhoff 1995: 25).

Die Gefahr scheint also weniger von der unzutreffenden Verbreitung stereo-
typisierender Glaubenssitze, als vielmehr durch die Akzeptanz der Un-
gleichheit und Unterlegenheit von Menschen durch die dominante Gruppe
auszugehen. »This can occur because stereotypes attribute phenomena gen-
erated by social and economic realities to personal potential and character-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 57

istics and completely neglect all other environmental forces« (Schul/Zukier
1999: 40), d.h. nicht der semantische Aspekt der Bewertung des Anderen als
fremd stellt ein Problem dar, sondern die damit verbundene Ausblendung
viel tiefer liegender struktureller Problemlagen macht das Etablierten-Au-
Renseiter-Verhiltnis so schwierig.

Die Konstruktion des Fremden in sozialen Konflikten ist in spezifische
Macht- und Herrschaftsverhiltnisse eingelassen und damit sowohl eng an
die Praktiken der Benachteiligung und Beherrschung, der Stigmatisierung
und Unterdriickung als auch an die internen Regulierungsmechanismen
sozialer Ordnungen gekoppelt. Als semantisch (ideologisch) aufgeladene
Chiffre verschleiert Fremdheit die strukturellen Ungleichheitsverhiltnisse,
die durch Praktiken der Machtausiibung in Form von Waffengewalt, physi-
scher Unterdriickung bzw. 6ffentlicher Sanktionsverfahren, oder aber ganz
subtil tiber die Verfiigbarkeit von Wissensressourcen, sozialen Beziehungen
oder kulturellem Kapital die Konstruktionen des Fremden in autoritire
Strukturen einbindet. Dabei spiegelt sich das Machtgefille in spezifischen
Figurationen: Herrscher versus Unterdriickte, Strafende versus Bestrafte,
Wissende versus Unwissende, Sefhafte versus Neuankommlinge, Gesellige
versus Einzelginger, Qualifizierte versus Unqualifizierte usw. Neben der
Frage der Differenzierungsstrategien einer Gesellschaft und ihren Selbst-
und Fremdverstindnissen werden vor allem Fragen nach den Strukturen
sozialer Ungleichheit, der Macht und Herrschaft, der Anerkennung und
Milachtung bedeutsam, in denen diese Konstruktionen des Eigenen und
des Fremden hervorgebracht und wirksam werden. Ferner gilt es, ihren Ge-
genstandsbereich unter einer Prozefperspektive zu problematisieren, denn
wer fremd ist und wer nicht, wer das Machtmonopol besitzt und wer macht-
los ist, ist kein von vornherein eindeutiges Verhiltnis, sondern wird im
wechselseitigen Interaktionsprozefl verhandelt und unterliegt damit auch
Verinderungen.

2.5 Alltagliche Identifikation:
Fremdheit als Komplement

»Sage mir, wen oder was du fiir fremd haltst, und ich sage dir, wer du sein
willst.< In der Beschreibung von Personen oder Umstinden als >fremd«
enthiillen (oder verbergen) sich Selbstbeschreibungen« (Hahn 1997: 115).
Fremdheit und Selbstbeschreibung bilden keinen Widerspruch, sondern sie
stehen in einem komplementiren Bedingungsverhiltnis, bei dem die eine
Seite der Unterscheidung nur durch die Entgegensetzung zu anderen Seite
Sinn macht. Dafl Fremdheit als Komplement bezeichnet wird, bedeutet,
daf Identitit nicht als voraussetzungslose und »aus sich selbst heraus« exi-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | KAPITEL 2

stierende Entitit zu betrachten ist, gerade weil ihre Genese groftenteils via
negationis verlduft: was sie nicht ist, erscheint zumeist deutlicher, als das,
was sie ist; was sie nicht hat, 1afét sich schneller aufzihlen, als das, was sie
hat; was sie nicht will, vertritt sie mit einer Beharrlichkeit, wihrend das, was
sie wirklich will, unklar und nicht selten unausgesprochen bleibt.

Fremdheit erfullt fir die jeweils zugrundeliegende Ordnungsstruktur
wichtige Funktionen (s.o.). Diese lassen sich jedoch nicht nur strukturell,
sondern auch im Hinblick auf die Ausbildung der eigenen Identitit sinn-
haft bestimmen. Denn auch die Identitit generiert sich aus dem wechselsei-
tigen Verhiltnis des Eigenen und des Fremden; dabei geht die Selbstbe-
stimmung und Identifikation mit dem Eigenen mit einer Isolierung des
Anderen im Bereich des Eigenen einher (vgl. Makropoulos 1993: 42), d.h.
Fremdheit ist ein Ermdglichungsnexus von Vertrautheit und damit auch von
Identitit. In der Abgrenzung vom Fremden begrenzen wir unser Selbst, da
die Auseinandersetzung mit dem Fremden einer Doppelbewegung folgt:
Die Beschiftigung mit ihm ist immer auch eine Beschiftigung mit uns
selbst. Hier zeichnet sich die paradoxe Funktion des Fremden ab: Er erlaubt
Selbstidentifikation, denn wenn man sagt, was man ist, muf} man dies in
Abgrenzung von dem tun, was man nicht ist (vgl. Hahn 1997: 119). So ist es
gerade die Abgrenzung, die das Zu-einander-Kommen bzw. ein Zu-sich-
selbst-Kommen ermdglicht, weshalb Robert Musils »Mann ohne Eigen-
schaften« feststellt, dafé die tiefste Anlehnung des Menschen an seine Mit-
menschen deren Ablehnung ist, denn »schlieflich besteht ja das Ding nur
durch seine Grenzen und damit durch einen gewissermaflen feindseligen
Akt gegen seine Umgebung« (Musil [1932] 1998: 26). Erst in der aktiven
Auseinandersetzung mit der Umwelt erkimpft sich das Subjekt tiber ein
System von Abgrenzungen seine Individualitit.

Der franzésische Diskurstheoretiker Michel Foucualt beschiftigt sich in
seiner »Genealogie der Moderne«, die er als »Genealogie des Subjekts«
ausweist, mit der Begrenzung der Subjektivitit durch die Exklusion des An-
deren. Foucaults kritische Analyse moderner Diskurse der Subjektivitit ver-
steht sich als Programm, die Prozesse der sozialen Konstruktion legitimer
Bedeutungs- und Handlungsmuster der Subjektivitit auf der Ebene der In-
stitutionen oder anderer kollektiver Akteure zu rekonstruieren. Material
seiner Rekonstruktionsarbeit der produktiven Verfahren zur Herstellung
moderner Existenz findet er in einer Fiille verschriftlichten Materials (mili-
tarische, strafrechtliche, pidagogische, medizinische Texte in Form von Bii-
chern, Lexika, Studien und Verfassungen), die mit dem Aufkommen der
Human- und Sozialwissenschaften im 18. Jahrhundert eine explosionsartige
Entwicklung erfahren. Foucault begreift Diskurse als kommunikative AuRe-
rungen zu einem spezifischen Themenkomplex, die in der Regel in Form
der »gelehrten Rede« versuchen, eine bestimmte Konstruktion von Wirk-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 59

lichkeit gegentiber anderen durchzusetzen. Dabei ist es gerade ihr klassifi-
zierenden Charakter, der die Selbstkonstitution durch den Ausschluf ande-
rer, kontroverser Diskurse erméglicht.

Insbesondere wissenschaftliche Diskurse, die Foucault als eine spezi-
fisch moderne und aufklirerische Denkpraxis fadt, produzieren das Subjekt
der Moderne als rationales Wesen. Denn der fiir die Moderne konstitutive
Diskurs der Subjektivitit ist unermiidlich damit beschiftigt, eine Produk-
tion von Unterscheidungen zu bewirken — »psychisch krank« versus »ge-
sund«, »kriminell« versus »legal«, »sexuell abweichend« versus »normal« —,
die das Selbst einer Struktur des Daseins unterwerfen, die durch das Vor-
handensein des Anderen erméglicht wird. Die in den institutionalisierten
Diskursen von Biologie, Medizin oder Psychologie hervorgetriebene »Sorge
um sich« bedarf eines Anderen, der diesen Diskurs des Gleichen und des
Anderen in Gang hilt. Foucault bezeichnet den modernen Diskurs der Sub-
jektivitit als »Ordnungswissenschaft des Seins« (Kogler 1994: 48), die den
Menschen als erkennendes und rationales Subjekt gerade durch den
Fremdbezug zum Selbstbezug befihigt. Dabei bedingen sich Fremd- und
Selbstentwiirfe gegenseitig, denn Diskurse sind zunichst einmal Verfahren
zur Produktion von Verhiltnismifigkeiten. Die Diskursivierung des Sub-
jektes er6ffnet dem Menschen eine Selbstthematisierung, engt ihn aber
gleichzeitig auf die Praxis der Ordnung des Eigenen und Fremden ein: Zu
sagen, wer man ist und damit immer auch zu sagen, wer man nicht ist.

Wenngleich Foucault in seinen spiteren Schriften® einen direkten
Zugang zur Identitit in den produktiven Techniken des Selbst sucht, die er
als »Selbstsorge« bzw. »Selbstbearbeitung« ausweist, bleibt sein Subjektver-
stindnis in intersubjektive Bedeutungskontexte eingebettet. Stellenweise
143t es sich als Versuch auffassen, die Intersubjektivitit auf einer vorsubjek-
tiven Ebene anzusiedeln, denn nur durch das Begegnen des Anderen kann
die Subjektivitit entstehen. Obwohl Foucault die Begegnung mit dem An-
deren nicht notwendigerweise moralisch wertet, da er die Beziehung des
Von-Angesicht-zu-Angesicht fiir ein Erfahren des Selbst nicht normativ ver-
allgemeinert, ist sie fiir die Herstellung dieses, in Form der Selbstsorge
ausgedriickten Selbstbezugs erforderlich. Die diskursiven Selbstpraktiken,
deren Urspriinge Foucault bereits in den antiken griechischen, rdmischen
und christlichen Selbstpraktiken aufspiirt, dann aber stirker die Unter-
schiede der modernen Selbstsorge herausarbeitet, sind Praktiken der Kor-
perpflege und Diitetik; sie reichen iiber die Gesundheitsregeln bis hin zur
Meditation. Thre Konsequenz, so betont Foucault immer wieder, sei aber
keineswegs eine Anniherung an eine subjektphilosophische Autonomie#°,
sondern die zunehmende Reziprozitit der Beziehungen zu anderen.

»Da sind sodann die Gespriche mit einem Vertrauten, mit Freunden, mit dem Fiih-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | KAPITEL 2

rer oder Leiter, dazu kommt der Briefwechsel, in dem man seinen Seelenzustand
dartut, Ratschlige erbittet oder austeilt [...]: um die Sorge um sich hat sich ein
ganzer Rede- und Schreibbetrieb entwickelt, in dem die Arbeit eines an sich selber
und die Kommunikation mit dem anderen verbunden sind [...]: sie bildet nicht eine
Ubung in Einsamkeit, sondern eine wahrhaft gesellschaftliche Praxis« (Foucault

1997C: 71).

Francisco Ortega bezeichnet diese extravertierte Subjektivititsauffassung
Foucaults als »agonistische Intersubjektivitit« (Ortega 1997: 202) und setzt
damit anstelle der Subjektphilosophie eine Philosophie der Beziehung, die
sich allerdings nur im wechselseitigen Sich-Erfahren mit der Phinomeno-
logie des Anderen von Emmanuel Lévinas deckt:#’ »Erst durch den Ande-
ren ist die Erfahrung des Selbst moglich« (ebd.: 203), da sich der Mensch
als Mensch nicht original gegeben ist, sondern erst iiber dem Umweg des
Anderen, d.h. iiber die Einfithlung und Erfahrung des Anderen Einheits-
stiftung und Vereinheitlichung erfihrt, gleichzeitig im »Fiir-ein-ander«
zum Anderen den intersubjektiven Sinn des Menschseins entdeckt (vgl.
Dirmann 1998: 498ft.). Foucault macht deutlich, dafl die Praktiken der
Selbstkonstitution nicht individualistisch gefalt werden sollen, sondern dafl
diese eng mit den gesellschaftlichen Verhiltnissen verwoben sind, ohne
jedoch diese Verwickeltheit zwischen Ich und Du moralisch aufzuladen.
Denn im Gegensatz zur Lévinas bleibt die Beziehung zum Anderen seltsam
kampferisch. Als Widersacher und Beobachter ist der Andere im Selbstver-
stindnis prisent, die Beziehung zu ihm bleibt aber ein gespanntes Verhilt-
nis des Beugens und Auflehnens. Sein Konzept der Selbstpraktiken betont
damit zum einen die aktive Dimension moderner Subjektivitit: » Subjektivi-
tit ist damit keine priexistente und unproblematische Substanz, sondern
etwas zu Konstruierendes« (Mottier 1999: 147). Andererseits verdeutlicht
es, dafl die Selbstentwiirfe der Subjekte Bilder darstellen, die durch die
Auseinandersetzung mit Anderen entstehen und die das Bild des Anderen
erst entstehen lassen.*®

Die Betonung der diskursiven Konstruktion des Fremden macht deutlich,
dafl die Vorstellungen und Bilder des Fremden keine willkiirlichen Setzun-
gen ihrer Betrachter, sondern in der Regel tief durchdrungen von gesell-
schaftlichen Strukturen, normativen Grundannahmen und Ordnungsgefii-
gen sind, die immer auch bestimmte Wertigkeiten in die Wahrnehmung des
Fremden miteinfliefen lassen. Andererseits sprechen Diskurse nicht fiir
sich selbst, sondern werden erst durch die Akteure »lebendig« (vgl. Keller
2001: 133); sie schaffen gewissermafien die entsprechende materielle, kogni-
tive und normative Infrastruktur.

»Alles Auflen, das wir herstellen und wahrnehmen, wozu wir uns in Beziehung set-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 61

zen und das wir mit unseren Energien durchdringen, steht in engster Beziehung zu
unserer inneren Verfassung, ist nur eine bestimmte Form der Materialisierung unse-
rer Vorstellungen und energetischen Potentiale« (Heinrichs 1992: 11).

Im Auge des Fremden spiegeln wir uns selbst, da der Zugang zum Frem-
den mehr von uns preisgibt, als es auf den ersten Blick erscheint. Die De-
konstruktion symbolisch vermittelter und praktisch entiuflerter Diskurse
des Fremden sind der Schliissel, mit dem sich verborgene Hintergrundan-
nahmen, implizite Wissensreservoirs, subversive Motive, verdeckte Mecha-
nismen und zugrundeliegende Selbstverstindnisse aufbrechen lassen.
Nicht immer kénnen wir individuelle oder kollektive Identititen {iber expli-
zite Uberzeugungen, klare Vorstellungen, deutliche Willenserklirungen
oder eine fest umrissene Programmatik identifizieren, selten ist ein perso-
nales oder gemeinschaftliches Selbstbewufitsein aus sich selbst heraus
wirksam, sondern sucht die Nihe zum Fremden, um auf der Grundlage von
Dissens, Differenz, bisweilen sogar Abneigung, Sicherheit, Selbstvertrauen,
Stirke, Stolz bis hin zur Moral als Gegensatz zu fabrizieren.

Den Fremden lediglich als selbstentfremdendes und damit bedrohliches
Moment anzuprangern, greift deshalb zu kurz, da er funktionale und stabi-
lisierende Aufgaben im Sinne eines Selbstverstirkers erfiillt. Die Konstitution
von Fremdheitsprofilen ist als ungesteuerte soziale Handlung Funktion
jener Grenzziehung, mit der wir nicht nur unsere individuelle, sondern
auch unsere Gruppenidentitit absichern (vgl. Wierlacher 1993: 68). Der se-
parierte Fremde erzeugt und reguliert die Sphire des Eigenen (s.o.) und lei-
stet damit eine Identifikation mit dieser Sphire. Er ist »anders als ich« und
damit doch gleichzeitig der Beweis unserer »Einzigartigkeit« und somit im
hochsten Mafle konstitutiv. Seine Fremdheit ist die Voraussetzung unserer
Identitit, denn »[jjede Selbstbeschreibung muf Alteritit in Anspruch neh-
men« (Hahn 1997: 119), um sich tiber die eigene Herkunft und Lage im so-
zialen Feld bewuf3t zu werden, deren Bedeutung immer aus dem Vergleich
zu anderen, der Abgrenzung gegeniiber anderen, den Unterschieden ge-
geniiber Ubereinstimmungen mit anderen schépft.*® » Anders sein< eben-
so wie »identisch sein< — sei es mit der Mehrheit oder einer Minderheit —
wird zum wie auch immer gebrochenen Selbstbewuftsein, dem sich nie-
mand entziehen kann« (Bielefeld 1991: 103).

Schon Simmel erkannte das »sozialisatorische Potential« des Fremden
fiir die Ausbildung der Identitit, da sich der Fremde gerade zu Beginn der
kindlichen Entwicklung zunichst als Identifikations- und dann als Kontrast-
figur bewdhrt: »Der erste Instinkt, mit dem sich Personlichkeit bejaht, ist
die Verweigerung des Anderen.« (Simmel [1908] 1992: 299), denn erst in
der Absetzung vom anderen Menschen gelingt der Aufbau einer eigenen
Identitdt, des Wissens darum, dafl man ein je Eigener ist. Diese Wechselsei-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | KAPITEL 2

tigkeit von ablehnendem und aneignendem Verhalten bezeichnet Simmel
als »Doppeltheit des Individuums« (Simmel [1917] 2000: 300) und betont
damit, daf} der Mensch zugleich eine Einheit und Teil eines Ganzen ist,
weshalb das Individuell-Sein tiberhaupt nur im Vergleich mit anderen, in
der Uberordnung oder Gleichstellung, in der Einfiigung oder an dem
Dienst an einem iibergreifenden Ganzen in den Blick gerdt (vgl. ebd.).
Simmel verkennt das So-Sein des Individuums, das die Autonomie und
eigene Qualitit des »Ich« betont, indem er den Individualismus als etwas
ausweist, das seinen Ausgangspunkt in dem Anders-Sein, in dem Sich-Ab-
heben besitzt. In der Entwicklung der Personlichkeit nimmt daher das Mo-
ment der Unterscheidung von Identischem, d.h. Eigenem, und Nicht-Iden-
tischem, d.h. Fremdem, entscheidenden Einfluf.

»Der Entwurf des Selbstbildes wird erst dann méglich, wenn die naive Identifikation
mit anderen aufgegeben ist, und wenn die bewufite Trennung des Ich von dem >Rest
der Welt« vollzogen wird. So sichert die Identitit dem Individuum einerseits Unter-
scheidbarkeit von allen anderen Individuen und Dingen, dadurch ist es andererseits
aber auch auf die anderen und die Dinge angewiesen und abhingig von ihnen« (Ohle
1978: 6f.).

So bezeichnet Fremdheit nie nur eine Kategorie zur Differenzierung der
Welt, sondern es produziert tiberhaupt erst das Eigene, oder auf den indivi-
duellen Menschen bezogen, das Selbst (vgl. ebd.: 44), indem es sowohl die
Moglichkeit der Identifikation (»ist mir nicht fremds) als auch der Individu-
ation (»ist mir fremd«) zur Verfiigung stellt. Jede Facette unserer Identitit —
sei es die religiose, kulturelle, familiire usw. — bleibt an die soziale Kon-
struktion und die damit untrennbar verbundenen Grenzziehungsprozesse
des Fremden riickgekoppelt. Diese Riickkopplung 1if3t Fremdheit gerade
nicht als atomisiertes und isoliertes Element denken, abseits des Vertrauten
und Identischen, sondern fiihrt es als sein Komplement in die unmittelbare
Nihe des Eigenen. So lafét sich strenggenommen nicht zwischen dem Eige-
nen und dem Fremden trennen, weil das eine immer schon Produkt des
Anderen ist.>°

Dennoch sollte neben der »Idylle des Vertrautens, der »Behaglichkeit
des Identischen« der Blick auch immer auf die Ressourcen des Fremden im
Eigenen gelenkt werden, denn Fremdheit bewahrt vor Durchschaubarkeit
und damit vor Kontrolle durch andere. »To be a stranger may thus consti-
tute a resource allowing to escape from the control of others: to be an alien
protects against alien domination« (Hahn 2000: 19). Fremdheit erméglicht
Anonymitit bzw. impliziert Unvoreingenommenheit, so daf es nicht nur
darauf ankommt, andere von sich, sondern auch sich von anderen abzu-
grenzen, nicht zuletzt Distanz zu sich selbst einnehmen zu kénnen. Denn

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 63

erst fehlende Selbstdistanz macht die eigene Selbstgewifheit und Wirklich-
keitsbestimmung anfillig fiir Irritationen, so daf sie schon allein durch das
Auftauchen anderer Existenzweisen fragwiirdig werden (vgl. Guttandin

1993: 470).

2.6 Alltagliche Irritation: Fremdheit als Ambivalenz

Auch wenn es hiufig die negativen, mitunter xenophoben Akzentuierungen
sind, die den Umgang mit dem Fremden prigen, ist es doch gleichermafien
der Fremde, der in Mirchen, Mythos und Kulturgeschichte neben dem
Verderben, Krankheit und Tod auch wichtige Botschaften tiberbrachte und
die Phantasie anregte. Neben Mifdtrauen und Furcht kniipft sich bis heute
immer auch Neugier und eine gewisse Erwartungshaltung an die Begeg-
nung mit dem Fremden. In die Fremde reisen, neue Menschen kennenler-
nen oder unbekannte kulinarische Geniisse entdecken stellen nur einige
der Erfahrungen dar, die durchaus positiv im Sinne »unvergeflicher, ein-
maliger Erlebnisse« bewertet werden. Die hierbei betonte Attraktivitit des
Fremden liegt in der Verlockung, alte und belastende Gewohnheiten oder
Routinen aufzubrechen, zu bereichern oder anzuregen, weshalb Hahn den
Reiz des Fremden mit dem der Feste vergleicht: »Beide bieten eine Ab-
wechslung von Langeweile und Alltiglichkeit, beide fesseln sie durch ihren
Ausnahmecharakter« (Hahn 1994: 152). Der Reiz des Fremden liegt in der
Faszination, die er in uns ausldst.

Doch die Faszination kann genauso schnell in Angst und Schrecken
umschlagen, denn der Fremde ist unheilbar ambivalent. So verbirgt sich
hinter jedem Fremden ein potentieller Feind, wenn er die Spannung von
Nah und Fern durch sein Bleiben auflidt und damit die Grenze zur Norma-
litdt auf Dauer unterwandert. Denn wenn der Fremde bei rdumlicher Nihe
nicht mehr auf sozialer Distanz gehalten werden kann, verliert er seinen
reizvollen Ausnahmecharakter und riskiert seine Immunitit als »Gast«. Ge-
rade die Figur des Gastes illustriert die Gebrochenheit der Beziehung zum
Fremden: »guests are protected by the gods and the sacred laws of hospital-
ity. But the difference between hospitality and hostility [...] is sometimes very
feeble. The guest who stays risks becoming a nuisance« (Hahn 2000: 10).
Das kraftvolle Gefiihl der Faszination schligt bei einer Nihe, in der es eben
nicht mehr gelingt, den Fremden mittels Projektionen oder Rollenzuwei-
sung auf Abstand zu halten, in Angst um und verkehrt die ersehnte Berei-
cherung durch das Fremde in ihr Gegenteil:

»Die Angst vor dem Fremden sieht nicht das Neue, das sich im Fremden ankiindigt,

sondern das bedrohte Alte, das Eigene, was man sich nicht nehmen lassen mochte

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | KAPITEL 2

und kann. [...] Im Zusammenhang damit steht die Angst, daf die >iibersichtlichen
Verhiltnisse«, die wir in Wahrheit natiirlich nie haben, durch das Fremde uniiber-
sichtlich werden; dafl wir die Geborgenheit in unserer Identitit verlieren kénnten«

(Kast 1994: 224).

Die Erfahrung des Fremden oszilliert daher zwischen den Polen der Angst
und der Faszination, denn sie bedingen einander. Bereits Kant formulierte
unter dem Ausdruck der »ungeselligen Geselligkeit« die Idee einer gebro-
chenen Beziehung zum Fremden, dessen Nihe zugleich aufregend wie
auch beklemmend sein mag, oder wie Justin Stagl es formuliert: »Der
Fremde {63t nicht nur Angst ein, er fasziniert auch. Kommt er doch einem
wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Erginzungsbediirfnis entgegen«
(Stagl 1996: 130). So changiert die Bedeutung des Fremden im Extremfall
zwischen dem Bild der begehrenswerten Ferne und dem Widersinn der
Norm schlechthin. »Demnach ist die Natur des Fremden eine ambivalente:
Im Guten wie im Bosen fiigt er sich komplementir in die eigene, pragmati-
sche oder ideelle, Lebensfiille ein« (Duala-M’bedy 1977: 30).

Die Dialektik von Fremdheit und Vertrautheit impliziert nicht zwangs-
ldufig eine moralische Wertung; ganz so, als ob nur das Vertraute das Gute,
Schoéne und Anziehende, das Fremde hingegen das Bése schlechthin sym-
bolisiere.”* Vielmehr offenbart sich Fremdheit als héchst zwiespiltiges
Phinomen, dessen Charakter gerade in der Unentschiedenheit, im » Dazwi-
schen« griindet. Fremde sind im Grunde weder nah noch fern, weder
Freund noch Feind (vgl. Bauman 2000: 80) und kontaminieren damit die
kiinstliche Ordnung der Welt in »Ja-Nein-Einteilungen«. Fremdheit als
Ambivalenz meint das zwitterhafte Wesen des Fremden, beweglich, unbe-
stimmt, kognitiv »undurchschaut« zu sein. Sie sind jenes antonymlose
»dritte Element« (H6rning 1993: 128), ohne wirklichen Gegenbegriff, des-
sen latente Brisanz auch aus der Indeterminiertheit der spezifischen Situa-
tion, in der er verwendet wird, hervorgeht, denn nicht nur Fremde verursa-
chen in ihrer Undurchschaubarkeit Verwirrung und Furcht, auch »[ujnbe-
kannte und unstrukturierte Situationen werden als bedrohlich und angst-
einflofend empfunden« (Hahn 1994: 153). Diese Kontextualitit zeigt sich
u.a. darin, dafl der Andere auf Reise in der fremden Gesellschaft als faszi-
nierender Exot empfunden wird, wihrend er in der eigenen Gesellschaft als
gefihrlicher Fremder erscheint.

»Wenn etwas Fremdes zu einer wirklichen Bedrohung wird, dann nicht wegen seiner
Fremdheit, sondern wegen der Eigenschaft, die die Situationsthematik selbst auf-
weist, etwa weil sie besonders sensibel, labil, instabil oder sonst wie gefihrdet er-
scheint — oder eben weil das Fremde in einer bestimmten Absicht mit Bedrohlichkeit
»aufgeladen< wird« (Bukow 1999: 41).

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 65

Solange wir die Distanz zum Fremden und damit zum Gefiihl der Desori-
entierung halten kénnen, solange die Situation keine eindeutige Einschit-
zung unseres Gegeniibers von uns verlangt, solange ist der Fremde eine
zumutbare Figur unseres Alltags. Als unzumutbar empfinden wir ihn erst,
wenn wir mit ihm in Berithrung kommen, ohne seine Absichten, seine Ge-
danken oder Beweggriinde zu kennen und damit die Validitit unserer eige-
nen unhinterfragten Wirklichkeit in Zweifel ziehen. Zuviel Fremdheit er-
tragen wir nicht. Dann bricht der stillschweigende Konsens, die GewifSheit
der gemeinsam geteilten Perspektiven auf und erschiittert das Selbst- und
Weltvertrauen, so daf wir uns selbst in gewissem Mafle fremd werden. Die
Angst vor dem Fremden ist dann vor allem eine Angst vor Selbstentfremdung;
»of the destabilization of our evidences which it provokes and concussion of
the taken-for-grantedness of our world view, of our ideas of the normal, the
just, the beautiful, the agreeable concerning taste or smell etc.« (Hahn
2000: 18). Fremdheit erleben heifst dann vor allem, die Fragwiirdigkeit des-
sen zu spiiren, was als das Eigene gilt. Schligt die Angst vor Selbstentfrem-
dung in dauerhafte Verlust- und Bedrohungsingste um, kann es zu In-
strumentalisierungen des Fremdbildes als »Feind« kommen. Dabei wird
»[d]er Fremde [...] als béswilliger Verursacher eines konkreten Ubelstandes
denunziert, dann generell als Feind markiert, und weit iiber den konstruier-
ten Anlaf hinaus der Kampf gegen ihn als sinnvoll propagiert« (Benz 1996:
16). Denn das Freund-Feind-Schema bildet einen Orientierungs- und Ord-
nungsrahmen, der Indifferenzen, aber auch eigene Unsicherheiten und
Verluste kompensiert, gerade weil sie die untiberschaubare Komplexitit auf
ein iiberschaubares Mafl reduzieren.”® Entscheidende Differenzen zwi-
schen »uns« und »denen-da« (vgl. Bauman 2000) legen eine »kiinstliche
Klarheit« tiber die gesellschaftliche Wirklichkeit, geben damit Sicherheit
und erméglichen Idealisierungen des »Ich-kann-immer-wieder« (Schiitz).
»Die meisten fiir das menschliche Leben entscheidenden Differenzen sind
dabei nicht naturgegeben; sie miissen eingefithrt und dann umsichtig ver-
teidigt werden« (Bauman 2000: 82).

Im Gegensatz zur Eindeutigkeit des »Entweder-Oder« verharrt das
Fremde zunichst im verschwommenen »Weder-Noch«, weshalb es rigide
Ordnungen, die nach bindren Codierungen operieren, in seiner Anwesen-
heit konterkariert. Gilt eine Ordnung als »unhinterfragt« — wie Bauman
dies fiir die nationalistische Ordnung der Moderne aufzeigt — schligt
Fremdheit schnell in eine »beunruhigende Bedrohung« um, da sie einer
modernen Klassifikation in »Schwarz« und »Weifl« durch ihren ver-
schwimmenden Grauton entsagt. Was im Pflanzenreich das Unkraut, ist in
der Gesellschaft der Fremde: Sein »Fehler« ist es, ungebeten an einem Ort
zu erscheinen, der fein sduberlich in Areale (Beete) eingeteilt ist (vgl. ebd.:
83). Bauman argumentiert aus einer von der Wissenssoziologie beeinfluf2-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | KAPITEL?2

ten modernisierungskritischen Perspektive, denn anstelle von Fortschritt
und Zivilisation schreibt er der Moderne Barbarismus und einen Vernich-
tungsfeldzug gegen die Ambivalenz als genuine Merkmale zu. Das Ge-
samtprojekt der Moderne zeigt sich fiir ihn als Projekt der Ordnung; einer
Ordnung, die nichts aufler sich sein lift, durch diese Totalitit jedoch
die von ihr erzeugte Andersheit als Bedrohung erfihrt, die es zu bewiltigen
gilt.

Notorisch ambivalent unterliuft der Fremde das strenge Klassifizie-
rungsbemiihen der Moderne, die klar definierte Freunde und Feinde, nicht
aber Fremde vorsieht, da der Fremde »[...] die Opposition zwischen Freun-
den und Feinden als die completa mappa mundi in Frage [stellt], als den Un-
terschied, der alle Unterschiede aufzehrt und deshalb nichts auflerhalb sei-
ner lifdt« (Bauman 1992b: 775). Als archetypisches Mitglied der Familie der
Unentscheidbaren widersagt der Fremde der Méglichkeit der Vergesellschaf-
tung, solange wir ihn nicht zuordnen, vertreiben oder assimilieren kénnen.

»Die Unterscheidung von Freund und Feind steht fiir Bauman als Chiffre fiir inner-
gesellschaftliche Grenzziehungen, fiir die Zuweisung von Macht und Ohnmacht, von
Recht und Unrecht, von gut und bése, von Wahrem und Falschem, von Schénem
und HiRlichem« (Nassehi 1995: 447).

Im modernen Diskurs und seinem dominanten Code der »Freund-Feind-
Dichotomie« entzieht sich der Fremde als »Zwischending« bzw. als »Au-
Rer-ordentliches«’* einer klaren Zuordnung, so dafl er ein Klassifikations-
problem darstellt. Erst durch die Konstruktion als Widersacher der Ord-
nung lifit er sich in der Rolle des »Stindenbocks«, des moralisch »Ver-
kommenen, des allgemeinen » Ubels« instrumentalisieren und fiigt sich so
auf indirekte Weise in das Freund-Feind-Schema ein.®® Dennoch greift die
Vorstellung des Fremden als »Aufler-ordentlichem« zu kurz: Zwar treibt er
Kontingenz in bestehende Ordnungen, spielt mit vertrauten Grenzen und
bewirkt eine Abweichung von den gewohnten Bahnen, 16st aber gleichzeitig
eine Reaktion auf diese Deregulierung aus: Fremdheit fordert auf, Stellung
zu beziehen, Kontur zu zeigen, Ordnungen zu reproduzieren, manchmal
auch neu hervorzubringen. Es umschreibt ein spezifisches exklusives Be-
ziehungsverhiltnis (s.o.), dessen Paradoxon darin beruht, dafl der Fremde
als Auflenstehender dazugehirt.

Die von Bauman wesentlich als Ordnungsproblem dargestellte Ambiva-
lenz des Fremden kann deshalb auch im Sinne einer Verschrinkung und
Verflechtung von Eigenem und Fremdem verstanden werden, die unter psy-
choanalytischen Gesichtspunkten v.a. von Sigmund Freud im Motiv des
»Unheimlichen« diskutiert wird. Im Gegensatz zu Bauman oder Hahn, die
die Ambivalenz des Fremden in den Vordergrund ihrer Betrachtung riicken,

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 67

geht es Freud darum, die Ambiguitit des Vertrauten aufzuzeigen, da die
Psychoanalyse durch die Entdeckung des Unbewufiten auch das Eigene
nicht frei von Widerspruch und Kontingenz denkt, sondern es als »Raum«
begreift, der bereits Fremdes in sich trigt.

In seiner 1919 erschienenen Abhandlung zur Genese und Ursichlich-
keit des unheimlichen Gefiihls vollzieht Freud zunichst den sprachge-
schichtlichen Werdegang und Nutzungskontext des Begriffs, um die Im-
manenz des Vertrauten und Fremden in der semantischen Variationsbreite
des deutschen Adjektivs »heimlich« aufzuspiiren, das »vertraut«, aber auch
»geheimy, »verborgen«, »undurchdringlich« oder »hinterlistig« bedeutet.
So verkehrt sich im Begriff des Heimlichen Altvertrautes zu beunruhigen-
der Fremdheit: »Unheimlich ist irgendwie eine Art von heimlich« (Freud
[1919] 1978: 237). Freud formuliert die Genese der Fremdenreprisentanz
im Zuge seiner Triebtheorie und stellt die Ausbildung einer Ich-Identitit
unter die Notwendigkeit einer Homdostase zwischen purifiziertem Lust-Ich
(Es) und einem moralisierten Gesellschafts-Ich (Uber-Ich). Die Objekte der
Auflenwelt werden analog nach den Kriterien »dient der eigenen Befriedi-
gung« und »bereitet Unlust« unterteilt, so daf »[d]ie Auenwelt [...] ihm in
einen Lustanteil [zerfillt], den es sich einverleibt hat, und einen Rest, der
ihm fremd ist. Aus dem eigenen Ich hat es einen Bestandteil abgesondert,
den es in die AuRenwelt wirft und als feindlich empfindet« (Freud [1915]
1963: 228). Das Fremdeln von Siuglingen gilt hier als anthropologische
Konstante der Angst vor Unbekanntem. »Die Erfahrung des Kleinkindes,
daf} Fremdes an Trennung gemahnt, bleibt eine der Quellen von Angst-
und Schuldgefiihlen, deren Abwehr durch die Xenophobie, durch die Ver-
meidung des Fremden erméglicht werden soll« (Wierlacher 1993: 39).

Das Fremde entsteht im Umgang mit unlustvollem Erleben, das aus
dem eigenen Ich ausgelagert wird, und stellt damit das Resultat eines Spal-
tungsprozesses dar (vgl. Quindeau 1999: 170f.). Es ist Teil des Vertrauten,
und lebt nur in der Projektion von ehemals Verdringtem in unserem Ge-
geniiber, so dafl es als das unbewufite Eigene, das eigene Unbewufite in
den Blick gerit, »denn dies Unheimliche ist wirklich nichts Neues oder
Fremdes, sondern etwas dem Seelenleben von alters her Vertrautes, das
ihm nur durch den ProzeR der Verdringung entfremdet worden ist« (Freud
[1917] 1978: 254). Das Fremde als das ehemals Vertraute nimmt in der
Freudschen Trieblehre die Funktion der abgespaltenen bzw. durch die kul-
turelle Zivilisation unterdriickten primitiven und animalischen Regungen
des Menschen ein, die im Gefiihl des Unheimlichen ihre Relevanz fiir den
Einzelnen einfordern. Gleichwohl Freud das Fremde als »unheimlich« be-
greift, betont er die schiitzende und stabilisierende Funktion der Abwehr
und Konstitution des Fremden in den ersten Lebensjahren, da die Projek-
tion ein Schutz vor unlustvollem Erleben darstellt. Dennoch ist im spiteren

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | KapITEL 2

Leben mit einer Wiederkehr des Verdringten in Form des verdinglichten
Fremden zu rechnen, der die ehemals verdringten unlustvollen Regungen
»zur Sprache bringt«: »Der Laie sieht hier die Auerung von Kriften vor
sich, die er im Nebenmenschen nicht vermutet hat, deren Regung er aber in
den entlegenen Winkeln der eigenen Personlichkeit dunkel zu spiiren ver-
mag« (ebd.: 257).5°

Fremdheit als Konstruktion des eigenen Unbewufiten kehrt im Doppel-
ginger ins Bewuf3tsein zuriick. Im unheimlichen Doppelginger, den Freud
idealtypisch als Fremdentypus faft, wird der Mensch mit seinen abgewehr-
ten Kriften konfrontiert, weshalb die vertrauliche Atmosphire des Beisam-
menseins, die behagliche Sphire des Vertrauten immer auch eine beunru-
higende Seite in sich birgt: Vertrautheit und Fremdheit bleiben untrennbar
vereint. Im Fremden, so legt die Freudsche Perspektive nahe, begegnen wir
uns selbst. Freud benutzt ihn als einen fiir allerlei Projektionen aufge-
schlossenen Auflenseiter, als »dunkle Seite« des Ich: Verborgene Angste,
Wiinsche und Neigungen werden in der Figur des Fremden an die Oberfli-
che transportiert und stellen die eigentliche Ursache des Unheimlichen dar,
da die vom Fremden ausgehende Bedrohung lediglich eine »Projektion der
in uns selbst begriindeten Angst vor der analytischen Auseinandersetzung
mit dem ureigensten Unbekannten« (Dworschak 1998: 70) anzeigt. Der
Fremde ist daher nicht wirklich fremd, sondern ganz im Gegenteil, er ist
uns zu dhnlich.

Freud deckt die Dialektik des Eigenen und des Fremden im Mechanis-
mus der Projektion und Abspaltung auf und legt — sicherlich auch aus
Griinden der Therapierbarkeit — einen sehr individuell-relationalen Fremd-
heitsbegriff vor: Der/die/das Fremde ist das abgespaltene Eigene, das
»Nicht-Ich« — im gewissen Sinne: unbefriedigte Bediirfnisse —, die auf den
Anderen tibertragen werden. Nicht nur Fremdheit 148t in dieser Lesart Am-
bivalenzen zu, sondern Freud zeigt, daR es vor allem das Eigene, Vertraute,
Heimische ist, dessen vermeintliche Durchschaubarkeit vom eigenen Un-
bewuflten bzw. unbewuflt Eigenen getriibt wird. Der Beigeschmack des
»Unvertrauten« haftet am Begriff des »Heimeligen« bzw. der »Heimat«
und macht ihn anfillig fiir Stérungen und Krisen, da wir vor der Wiederbe-
gegnung mit problematischen Anteilen der Identitit nirgends geschiitzt
sind.” Freud macht deutlich, daR die Kategorien des Eigenen und des
Fremden keine klar voneinander abgrenzbaren Entititen beschreiben, son-
dern jeweils die Grenze bzw. das entgegengesetzte Extrem desselben Konti-
nuums mit unendlich vielen Abstufungen markieren’® oder wie Helmut
Dworschak darlegt:

»[...] der Begriff des Fremden [ldft sich] nicht innerhalb exakter Grenzen definieren,

sondern wird als Vertrautheitskontinuum erfahren, das uns von einem minimalen

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 69

Punkt der vertrauten Wirklichkeit, innerhalb derer wir verstanden werden, zu einem
maximalen Wert der Fremdheit fithrt« (ebd.: 68).

Die Grenzen im Kontinuum selbst sind flieflend und Verinderungsprozes-
sen unterworfen. So wie dabei das Eigene nichts Stabiles, Bleibendes, Be-
sitzhaftes, nichts Statisches umreifit, bleibt auch das Fremde ein eher dy-
namisches Gebilde mit wechselhaften Erscheinungsformen.

2.7 Wie 1afit sich mit dem Fremden umgehen?

Die alltiglichen Ordnungen des Fremden, die die gesellschaftlichen Konsti-
tutionsprozesse zwischen »dem Wir« und »den Anderen« in den Blick riik-
ken, sind in vielfiltige Prozesse der Selbst- und Fremdauslegung, der Inklu-
sion und Exklusion, der Zuschreibung und Identifizierung, der Annihe-
rung und Abspaltung verwickelt. Diese mehrwertige Valenz, die durch die
unterschiedlichen Interaktionsbeziehungen und -praktiken in die Unter-
scheidung des Eigenen und des Fremden miteinflieRen, macht es schwie-
rig, iberhaupt von »dem Fremden« zu reden.

Daf Personen oder Dinge als »fremd« bezeichnet werden, ist vielmehr
das Resultat einer »ordentlichen« Wahrnehmung und Auslegung der Welt
in einen Bereich, der als »vertraut« und einen, der als »unvertraut« oder
»fremd« gesetzt wird. Unterscheidungen machen also immer nur dann
Sinn, wenn sie die Zugehorigkeit von Dingen, Menschen oder Sachverhal-
ten durch eine Kennzeichnung der Dinge, Menschen und Sachverhalten
bestimmen, die als nicht-zugehdorig eingeordnet werden, weshalb Einschlufl
durch Ausschluf und umgekehrt erméglicht wird. So ist die Unterschei-
dung, was denn als fremd und was nicht zu gelten habe, keinesfalls vorge-
geben. Natiirlich existieren gesellschaftlich geronnene Muster der Fremd-
heit, die zudem kulturell, politisch und wissenschaftlich iberformt sind,
und die Begegnung mit dem Fremden in gewisser Weise vorstrukturieren.
Dennoch ist die Konstruktion des Fremden als Produkt eines Interaktions-
prozesses sowohl durch die spezifische Beziehung der Interagierenden un-
tereinander als auch durch ihre Wissens- und Deutungsschemata, nicht zu-
letzt ihre praktische Umsetzung mitbeeinflufit.

Dariiber hinaus liegt der Beziehung in der Regel ein Ungleichheitsver-
hiltnis zugrunde, weshalb Fremdheit und die damit hiufig verbundene
»Ohn-Macht« als sozialer Prozef zu verstehen sind, bei der weder fein siu-
berlich zwischen den Michtigen und den Machtlosen unterschieden noch
die Etikettierung als einseitiger Prozefs aufgefalt werden darf. Denn das
Etikett bzw. Stigma schliefdt genauso aus, wie es innerhalb der Gruppe der
Stigmatisierten auch einschlief3t, so daf es nicht nicht nur Abweisung oder

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | KAPITEL 2

Ablehnung, sondern auch Integration bewirkt. Wird eine Person oder Per-
sonengruppe als »fremd« eingeordnet, gilt es deshalb, die Abweichung ge-
rade nicht als Un-Ordnung auszulegen, sondern den Blick auf die Katego-
rien und Regeln, Gesetze und Konventionen der sozialen Ordnung, v.a.
aber auf die Ordnungshiiter und -institutionen zu richten, die in der Dis-
kriminierung und Registrierung von Abweichlern ihre Macht erhalten, dar-
tiber zu bestimmen, wer dazugehort und wer nicht. Diese wechselseitige
Interdependenz von Normalitit und Abweichung, Vertrautheit und Fremd-
heit, Zugehorigkeit und Nicht-Zugehorigkeit dient zur Aufrechterhaltung
der Ordnung, sie bietet aber neben Solidarisierungsfunktionen der Stigma-
tisierten und Ausgeschlossenen untereinander auch die Méglichkeit der In-
dividuierung, indem tiber den Vergleich zu anderen die Abhebung des Fi-
genen gelingt. Die Unterscheidung des Identischen vom Nicht-Identischen
vollzieht sich in einem intersubjektiven Interaktionsprozef, denn auch das
Eigene bestimmt sich nicht durch sich selbst bzw. ist nichts einfach schon
Vorhandenes, sondern bedarf eines Vergleichs mit einem Anderen, von
dem es sich absetzen kann.

Die Relationalitit des Fremden, seine Kontextualitit, Funktionalitit und
Prozessualitit, die vielfiltige Ordnungsprozesse im Alltag einschliefen, las-
sen eine wissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem Fremden weder
als Zustandsbeschreibung noch als genuine Folge eines vorherbestimmten
Krifteverhiltnisses betreiben. Fremdheit markiert nicht so sehr den dufer-
sten Pol einer in zwei Teile zerbrochenen Welt, die hier das Eigene, das Ver-
traute, das Heimische ansiedelt und dort das Andere, das Fremde, das Un-
bekannte, im schlimmsten Fall sogar geographisch absteckt. Die Begeg-
nung mit dem Fremden oszilliert zwischen den Polen, geht aber nicht in ih-
nen auf, denn weder das Eigene noch das Fremde diirfen als in sich abge-
schlossene und voneinander isolierte Einheiten gedacht werden (vgl. Wulf
1999: 34). Im Gegenteil, es zeigt sich, daf} die Kategorien des Eigenen und
des Fremden zwei Extreme ein und desselben Kontinuums beschreiben, in
dem sich der Beobachter von Fremdheit selbst auch befindet und in seinen
Uberlegungen als Konstrukteur von Wirklichkeit und ihren Grenzen mit-
denken mugR.

Dabei geht es weniger um unhintergehbare, »natiirlich gewachsene«
Grenzen zwischen beiden Extremen, sondern um die vielfiltigen Praktiken,
die an der Konstruktion und Reproduktion, am Aufbau und Abrif}, an der
Legitimation von Grenzen und deren Krisen und Wendungen beteiligt sind,
damit aber die Unterscheidung des Eigenen und des Fremden als flieRen-
den Prozefl der Anniherung und Trennung betrachten. So mufl eine Pro-
zefiperspektive, die das Netzwerk gegenseitiger Abhingigkeiten (Figuration)
beriicksichtigt, immer auch nach den Konstitutionsprozessen, kulturellen
und sozialen Kontexten, historischen Konstellationen, aber auch Méglich-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 71

keiten und Folgen dieser gegenseitigen Abhingigkeiten fragen, in denen
bestimmte Interaktions- und Kommunikationspraktiken fiir die Ordnung in
Mitmenschen und Neben-Menschen, In- und Outgroup, Bekannte und Un-
bekannte, Mitglieder und Auflenseiter sorgen. Es sind Praktiken der Di-
stanzierung und Einverleibung, des Verstehenwollens und des Mifdverste-
hens, der Dimonisierung und Dehumanisierung, der Exotisierung und Ko-
lonialisierung, der Stigmatisierung und der Degradierung, der Aneignung
bzw. Assimilation und der Entfremdung, die diese Unterscheidungen als
bedeutsame Differenz miterzeugen. Doch nicht die eigentliche Differenz
sollte die Fremdheitsforschung zum Thema ihrer Uberlegungen machen,
sondern die Vielfalt der unterschiedlichen Umgangsformen und -weisen,
die durch die gesellschaftlichen Diskurse der Fremdheit hervorgetrieben
werden.

An Fremdbheit entziinden sich Diskurse kultureller Zugehdorigkeit und
Andersartigkeit, aber auch anthropologische und existenzpsychologische
Hypothesen iiber das eigene und das fremde Bewufitsein. Fremdheit spielt
sowohl eine Rolle in gesellschaftlichen Ordnungs- und Steuerungsprozes-
sen als auch im machttheoretischen Blick auf Gruppenbildungsprozesse
und damit verbundenen Zugangsberechtigungen. Immer aber ist es nicht
die »Fremdheit« des Fremden, im Sinne eines kontinuierlichen sozialen
Status, sondern der »Umgang« mit dem Fremden in Form einer variablen
und situationsspezifischen Praxis, der die Felder des Eigenen und des
Fremden markiert und voneinander abgrenzt, so dafl sich die Notwendig-
keit einer Praxeologie des Fremden stellt. Speziell die Soziologie sollte den
einzelnen Akteur gerade nicht als einzelnen sehen, sondern als Mitglied ei-
ner Gruppe, einer Kérperschaft, Institution oder Partei, d.h. innerhalb eines
Netzwerkes gegenseitiger Abhingigkeit betrachten, das sich im wechselsei-
tigen Austausch, durch Kommunikation und Interaktion, herstellt, so dafl
es nicht die Differenzen zwischen Menschen und Gruppen sind, von denen
aus der Soziologe die Interdependenzen erkliren kann, sondern die Prakti-
ken, die die Differenz setzen.

Mit Bauman lassen sich in diesem Zusammenhang vier wesentliche
Praktiken — der Vertreibung, der Separation, der Distinktion und der Einge-
meindung — unterscheiden, mit der sich die Welt in Zugehdorige und Nicht-
Zugehorige differenzieren 1ift. Es sind Praktiken, die das Verhiltnis als
Abhingigkeitsverhiltnis ausweisen und dem Zweck dienen, die Grenze
zwischen dem Eigenen und dem Fremden aufrechtzuerhalten und zu kon-
trollieren, um mégliche Erschiitterungen der Ordnung aufzufangen.

Eine erste und sicherlich konsistenteste Mafinahme besteht darin, den
Knoten der Inkongruenz radikal zu durchhauen, indem man die Fremden
dazu zwingt, sich zu entfernen (vgl. Bauman 1997: 89) und sie dorthin zu-
riickschickt »wo sie hergekommen sind« — was freilich nur dann in Frage

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | KAPITEL 2

kommt, wenn es einen solchen Herkunftsort iiberhaupt gibt.>® Nicht sel-
ten wird dabei der Versuch unternommen, den Fremden gewaltsam zu ent-
fernen, ihn zur Auswanderung zu zwingen oder man schrinkt seine Le-
bensbedingungen so sehr ein, dafl er von selber geht (vgl. Bauman 2000:
88). Hier ist der Fremde der Feind, der die Gruppe in Aggressionsbereit-
schaft versetzt und sich durch aggressive Abschottungen oder auch Uber-
griffe seiner zu entledigen sucht. Die extremste Form der Vertreibung findet
Ausdruck in der Vernichtung des Fremden; den »Vélkermord« hat es zu
allen Zeiten in allen Gesellschaften gegeben.

Neben den offensichtlichen gewaltsamen Praktiken der Vertreibung
und Vernichtung lassen sich weniger radikale Lésungen finden, um mit
dem Fremden zu leben, mit ihm umzugehen. Eine der gebriuchlichsten
Praktiken ist dabei die der Separation, die mental oder raumlich oder beides
zugleich sein kann. So kann beispielsweise durch einen »kulturellen Zaun«
der Verkehr mit dem Fremden strikt reduziert werden. Allein die Tatsache,
daf} der Fremde als permanenter Anderer mit eigenen kulturellen Konven-
tionen, eigenen kulturellen Wertvorstellungen und eigener kultureller Hi-
storizitit produziert wird, kann den Kontakt insofern beschrinken, als dafl
er aus dem Bereich des Eigenen, des Gewdhnlichen herausgedringt wird,
um ihn als mégliche Quelle des normativen Einflusses zu entwaffnen (vgl.
Bauman 1997: 89). Seine Andersheit wird fiir das Eigene irrelevant, da es
keine gemeinsamen Berithrungspunkte gibt. Hiufig beschrinkt sich der
Kontakt mit dem Fremden auf rein geschiftliche Dinge — soziale Kontakte
werden vermieden. Die »VerAnderung« des Fremden dient der Unterschei-
dung zwischen »uns« und »denen-da«. Sie verhindert Uberschneidungen
zwischen beiden Bereichen und beraubt den Fremden seiner gefihrlichen
Inkongruenz. Gleichwohl die Idee der kulturellen Fremdheit die Toleranz
der Grenze einer gemeinsamen Verstindigung vorgibt, dient sie wesentlich
dazu, daR die Ambiguitit des Fremdenstatus die Klarheit der einheimi-
schen Identitit nicht beschmutzt (vgl. ebd.: 9o). Die bewuflte Vermeidung
von Kontakten speist sich aus der bestindigen Furcht vor Verunreinigung —
im wortlichen wie im {ibertragenen Sinne:

»Man glaubt, die Fremden verbreiten ansteckende Krankheiten, sie seien von Unge-
ziefer befallen, sie achten den Hygienestandard gering und stellten deshalb ein Ge-
sundheitsrisiko dar; andererseits argwohnt man, sie verbreiten morbide Gedanken
und Gewohnheiten, praktizieren Schwarze Magie oder hingen scheuflichen, blut-
riinstigen Kulten an, sie brichten moralisches Verderben und Sittenverfall« (Bauman

2000: 90).

Der Sinn der kulturellen Differenz liegt darin, mit Blick auf die Fremdheit
des Anderen die eigene kulturelle Integritit zu wahren, denn wenn der An-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 73

dere »ganz anders« als Wir ist, zwischen »denen-da« und »uns« keinerlei
Berithrungs- und Uberschneidungspunkte vorhanden sind, wird es einfach,
auf eigene Weise existieren zu kénnen.®

Die geistige Separation des Fremden geht hiufig mit Stigmatisierungs-
oder auch Exotisierungspraktiken einher. Im einen Fall wird der Fremde
auf der Grundlage eines physischen, psychischen oder sozialen Merkmals
aus dem Anspruch einer Person oder Gruppe auf Macht und Herrschaft
zum minderwertigen Menschen herabgemindert, im anderen Fall wider-
fihrt dem Fremden eine Verfremdung/Projektion auf der Grundlage von
Wunschvorstellungen und Sehnsiichten. In beiden Fillen zeigt sich jedoch,
dafl das Bild des Fremden keine wirkliche, sondern eine virtuelle soziale
Identitit darstellt. Dartiber hinaus korrespondiert die geistige Separation
vielfach mit einem riumlichen Auf-Distanz-Gehen. Den sichtbarsten Aus-
druck findet die territoriale Variante in Ghettos oder ethnischen Reservaten;
dagegen unsichtbar, aber nicht minder wirksam kénnen gedankliche Mau-
ern sein, die ebenfalls dazu fithren, manche Stadtteile und Landstriche
nicht zu betreten bzw. zu durchqueren. Der Vorteil territorialer Separation
liegt nicht nur darin, zur Sicherstellung einer relativen Homogenitit den
Fremden auf Abstand zu halten und vom eigenen Alltag auszuschliefen,
sondern seiner Ambivalenz insofern »Herr zu werdenc, als dafl man ihn als
festumrissenes und territorial fixiertes Anderes produziert, das durch seine
klaren Grenzen leicht zu kontrollieren, zu iiberwachen und zu identifizie-
ren ist.

Doch nicht allen Fremden kénnen wir aus dem Weg gehen bzw. den
Zutritt verbieten, insbesondere, wenn sich sich um Riume handelt, die we-
der »uns« noch »denen-da« gehéren, weil sie 6ffentlichen Charakter besit-
zen. Dann werden Praktiken der Absonderung und Distinktion wirksam, die
von auffilligen dueren Erscheinungsformen bis hin zu Geschmacksfragen
reichen. »Geschmack« als ein Bestandteil des Habitus einer Person klassifi-
ziert nicht zuletzt den, der die Klassifikationen vornimmt, wie Pierre Bour-
dieu veranschaulicht®: Geschmack eint und trennt. Die zum Ausdruck
gebrachten Vorlieben sind gewissermaflen Bestitigungen einer unabwend-
baren Differenz. »Der Geschmack ist die Grundlage all dessen, was man
hat — Personen und Sachen —, wie dessen, was man fiir die anderen ist, des-
sen, womit man sich selbst einordnet und von den anderen eingeordnet
wird« (Bourdieu 1982: 104). Insbesondere der Kleidung und Mode, aber
auch der Musik und dem Efdverhalten kommen dabei als sichtbare symbo-
lische Mittel bedeutende Distinktions- und Abgrenzungsfunktionen zu —
auch wenn diese nicht immer einen verlifilichen Hinweis auf die Identitit
liefern bzw. leicht kopiert oder vorgetiuscht werden kénnen. Absonderung
und Distinktion kénnen aber auch durch Ignoranz und Gleichgiiltigkeit er-
zeugt werden, indem der Fremde als gesichtsloser Hintergrund wahrge-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | KAPITEL 2

nommen wird, vor dem sich die eigentlichen Dinge ereignen. Der direkte
Blickkontakt wird vermieden, man kiimmert sich nicht um ihn, versucht,
ihn méglichst nicht zu beachten.®*

Schlieflich kann die Vorherrschaft des Eigenen durch die Assimilation
bzw. Eingemeindung des Fremden bestitigt werden. Auch die Eingemein-
dung hilt an der Minderwertigkeit, Unerwiinschtheit und Deplatzierung
der fremden Lebensform fest, indem sie die Vergangenheit des Fremden
annulliert bzw. ihrer Relevanz beraubt, gleichzeitig indirekt bestitigt, was
zu beweisen war — nidmlich die Uberlegenheit und das Wohlwollen der ein-
heimischen Herrscher (vgl. Bauman 1997: 94). Doch auch die Assimilation
16st sich nicht zwangsliufig in eine zukiinftigen Gleichbehandlung und
-berechtigung des Fremden auf. Allenfalls kann er ein Freund auf Bewiih-
rung werden, der permanent von Gericht, Polizei und Mitmenschen auf-
merksam bewacht wird.

Eine Praxeologie des Fremden lenkt den Blick weg von den naturalisier-
ten Bildern des Fremden hin auf ihre Herstellungsprozesse und Anwen-
dungsrelevanzen, Adressierungen und Resonanzwirkungen. Sie macht
dariiber hinaus deutlich, dafl es weder den Fremden noch den Umgang oder
die Beziehung mit ihm gibt, sondern daf es sich immer nur um eine spezi-
fisch verliehene Fremdheit in spezifischen Kontexten handelt, die spezifi-
sche Umgangsformen hervorbringen. Auch wenn sich gewisse stereotype
Muster — Typologien — der Fremdwahrnehmung im Laufe der Zeit heraus-
gebildet haben, mit denen sich der Fremde in die Rolle des Feindes, des
Aufenseiters, des Stigmatisierten, des Siindenbocks, des Bruders oder Ga-
stes lotsen lif3t, liegt die Bedeutung des Fremden in seiner Besonderheit,
nicht in seinem Typischsein, in seiner phinomenologischen Aura, nicht in
seiner begrifflichen Essenz (vgl. Nichols 1997: 196). Die Praxis hat sich le-
diglich gewisse »Typisierungen« geschaffen, mit denen sich die Kontingenz
und Heterogenitit der sozialen Wirklichkeit bewiltigen 14ft. Im Sinne von
informellen oder formalisierten Interaktionsmustern und -ritualen wird ver-
sucht, den Umgang mit dem Fremden zu organisieren, seine Unbestimmt-
heit handzuhaben. Dabei geht die Praxis nicht allein in den Alltagsroutinen
auf, die in den vorangegangenen Kapiteln theoretisch aufgeschliisselt wur-
den. Gerade die Soziologie hat als Wissenschaft, die sich professionell mit
dem »Alltag von Menschen« auseinandersetzt und deshalb gerade kein al-
leiniger Besitzer ihres Forschungsmaterials ist (vgl. Bauman 2000: 20f.),
ihre eigenen »Forschungsobjekte«, deren Ab- und Eingrenzungen mitkon-
struiert. Auch wenn sie darum bemdiht ist, als unparteiischer Beobachter des
Fremden aufzutreten, um sich ihrem Forschungsobjekt von »auflen« anzu-
nihern, kann es in der Auseinandersetzung mit dem Alltag von Menschen
keine echte Distanz geben, da der Forscher immer schon mit ins For-
schungsobjekt eingeschlossen ist und die benutzten Begriffe auch nicht

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 75

ganz frei von Etikettierungen und vorgingigen Definitionen sind, denn in
der Soziologie treten praktisch keine derart sauberen und unbenutzten
Phinomene auf, denen noch nie jemand Bedeutung gab. Die alltiglichen
Konstruktionen des Fremden bediirfen institutionell stabilisierender Er-
michtigungs- und Ausschluflkriterien, mit denen sie ihre Giiltigkeit in der
gesellschaftlichen Wirklichkeit legitimieren.

Die Soziologie als wissenschaftlich anerkannte Profession liefert in ih-
ren diskursiven Konstruktionen, Modellen und Definitionen zur Erfassung
der Wirklichkeit Legitimationsfolien und Deutungsmuster, die vielfach in
die Handlungen der Menschen einflieflen, ohne dafl der Beeinflussungs-
prozefd selbst zur Sprache gebracht wird. Daher sind die alltiglichen Ord-
nungen des Fremden keine willkiirlichen und spontanen Fremdsetzungen,
sondern vielfach von wissenschaftliche Konstruktionen durchzogene Zu-
sammensetzungen.

Soziologisch interessant scheint es deshalb, neben den alltiglichen
Ordnungen des Fremden auch seine typischen Ordnungen innerhalb der
Fachdisziplin selbst »unter die Lupe zu nehmens, um hinter den typischen
Konstruktionen die Typisierungsprozesse auszuloten. Denn die Typisierun-
gen bezeichnen Konstruktionen, die neben dem Fremden auch seinen
»Entdecker« und dessen Profession typisieren. Natiirlich miissen die Kon-
struktionen des alltiglichen und wissenschaftlichen Denkens im Hinblick
auf ihr Abstraktionsniveau differenziert werden, denn der Standpunkt des
Handelnden ist in beiden Fillen ein anderer. Wihrend wir im Alltag auf-
grund unserer eigenen Platzierung in der Sozialwelt Typisierungen vor-
nehmen, die in der Regel unreflektiert an unser Selbstbild, soziale Position
sowie den eigenen Wissensvorrat riickgekoppelt sind, versucht der Sozial-
forscher, dieses Subjektivitits-Dilemma dadurch zu umgehen, daf} er die
Rolle des Forschers und damit des »desinteressierten Beobachters«, der in
einer wissenschaftlichen Situation ist, einnimmt. Die Relevanzstruktur des
Problems wird nicht durch sein eigenes vitales Interesse, sondern durch das
Problem selbst generiert.

»Der Sozialwissenschaftler ersetzt [...] die gedanklichen Gegenstinde des Alltagsden-
kens, die auf einzigartige Ereignisse und Erscheinungen verweisen: er konstruiert ein
Modell eines Sektors der Sozialwelt, in dem einzig die typisierten Ereignisse auftre-
ten, die fiir das besondere, gerade untersuchte Problem des Wissenschaftlers relevant
sind« (Schiitz [1953] 19771a: 41).

Doch trotz vielfiltiger Methoden zur Uberfithrung der subjektiven Sinn-
strukturen in objektiv iiberpriifbares Wissen, stellen auch die wissenschaft-
lichen Kontextualisierungen keinesfalls »sinnentleerte Riume« dar. Im Ge-
genteil, hiufig sind sie bereits durch wissenschaftliche Maxime, Paradig-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | KAPITEL 2

men, Begriffe und Probleme vorstrukturiert, die immer auch schon Kon-
struktionen erster Ordnung enthalten. Dariiber hinaus ist auch die Rolle
des Forschers als »objektiver« Beobachter von Wirklichkeit keinesfalls so
eindimensional, wie es das Modell des »In-einer-wissenschaftlichen-Situa-
tion-sein« vorgibt; gerade dann nicht, wenn er sich als empirisch arbeiten-
der »Feldforscher« versteht, der durch seine notwendige Teilnehmerrolle
Gefahr liuft, daf} seine Konstruktionen nicht ganz frei von Selbsttypisie-
rungen sind. Aber auch der weniger sichtbar einbezogene wissenschaftliche
Beobachter ist von seinem Forschungsgegenstand — der sozialen Wirklich-
keit — mittelbar betroffen, nicht zuletzt dann, wenn die Forschungsergeb-
nisse Auswirkungen auf seine Wissenschaftlerrolle besitzen. Ebenso kén-
nen die wissenschaftlichen Typisierungen in ihrer Anwendungspraxis Ein-
fluf} auf die alltigliche Benennungsarbeit haben, denn hiufig sind es erst
die von der Wissenschaft in Gang gesetzten Diskurse, die bestimmten Pro-
blemen im Alltag eine Relevanz verleihen.

In den wissenschaftlich konstruierten Idealtypen des Fremden spiegeln
sich daher nicht nur fachinterne Erkenntnisse und Ordnungsangebote, sie
prigen auch das Bewufitsein und Handeln der praktischen menschlichen
Interaktion. Es wire unangemessen, eine Grenze zwischen Wissenschafts-
und Alltagsbildern zu ziehen, v.a. dann, wenn der Gegenstand der Wissen-
schaft sich vom alltiglichen Leben unmdglich trennen lif8t, denn gerade
Gesellschaftsbilder und Rollenmuster, wie sie auf der Basis empirisch er-
hobener Einstellungen in zahlreichen Umfragen und Untersuchungen vor-
gestellt werden, erzeugen Wirklichkeiten im »Kopf« und wirken als gesell-
schaftliche Vor- und Zerrbilder auf die Gesellschaftsmitglieder zurtick. So
bedarf es gewissermaflen einer doppelten Dekonstruktion der typischen
Bilder des Fremden ganz im Sinne einer Beobachtung zweiter Ordnung. Ei-
ne solche Sensibilisierung fiir die Ordnungen und Konstruktionen des
Fremden innerhalb der Soziologie ist notwendig, denn gerade die Soziolo-
gie sieht sich als Experte fiir die Ordnung der gesellschaftlichen Wirklichkeit
und lduft durch dieses Selbstverstindnis Gefahr, mit ihren Bestimmungen
des Eigenen und des Fremden einen institutionell-organisatorischen Kon-
text abzustecken, an dem sich die alltiglichen Konstruktion des Eigenen
und des Fremden entziinden.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Typische Ordnungen des Fremden

In der Definition von Fremdheit als Beziehung verbirgt sich eine dem
Fremden innewohnende Verwandlungsfihigkeit. Der Fremde besitzt keine
einmalige Wesenheit, sondern indert chamileonartig in jeder neuen Be-
gegnung seine Gestalt. Je zahlreicher die Beriihrungspunkte, je unter-
schiedlicher die Menschen, die seinen Weg kreuzen, je abwechslungsrei-
cher die Orte seiner Begegnung, desto vielseitiger ist auch sein Repertoire
an Daseinsformen. Es gibt keine objektiven Kriterien fiir das Fremdsein.
Dem Prozef, etwas oder jemanden als fremd zu bezeichnen, liegt immer ei-
ne soziale Konstruktion oder Kategorisierung zugrunde (vgl. Frindte 1999:
16), bei der der Konstrukteur eine Definition des Fremdseins auf der
Grundlage der jeweils als vertraut angesehenen Ordnung herleitet. Dabei
reichen die vorwissenschaftlichen und wissenschaftlichen Konstruktionen
vom Auflenseiter und Ausgegrenzten bis hin zu exotisch Reizvollem und
intellektuell Attraktivem, nicht zuletzt Verdringtem, Ritselhaftem, Un-
heimlichem oder Unbegreiflichem, denn die Perspektiven und Standpunkte
des Konstrukteurs sind selbst FlieRpunkte.

Auch die einzelnen wissenschaftlichen Fachdisziplinen konstruieren
auf der Grundlage je eigener Ordnungsparameter (Forschungsparadigmen,
-theorien, -methoden) je eigene Fremden. Wihrend dabei die Psychoanalyse
das Fremde als eigenes Unbewuftes erschafft oder die Ethnologie in ihrer
Entdeckungs- und Reisetdtigkeit das kulturell Andersartige, verbrimt als
»wild« und »exotisch, in den Blick riickt, interessiert sich die Soziologie in
ihrer Rolle als Beobachter sozialer Verhiltnisse und Probleme der eigenen
Gesellschaft fiir den Status des »Randseiters« bzw. der »marginalen Per-
son« (vgl. Wierlacher 1993: 39f)).

Diese soziologische Zuspitzung der Fremdheitsproblematik auf den
marginalen Randseiter des Alltaglebens, der krisenhafte Begegnungen pro-
voziert, ist in den klassischen Analysen des Fremdseins allenthalben vor-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | KAPITEL 3

handen, ohne dafl immer offengelegt wiirde, welche Unterscheidungen die-
se Konstruktion nach sich zieht. Das folgende Kapitel versucht daher, die
Konstellationen des Eigenen und des Fremden darauthin zu betrachten, mit
welchen versteckten Unterscheidungen der wissenschaftliche Konstrukteur
von Fremdheit arbeitet. Die kritische Analyse der klassischen Konstruktio-
nen des Fremden wird von der Absicht getrieben, die Typisierungen des
Fremden in der Soziologie als typisierte herauszustellen und den Blick auf
die Konstrukteure und Bedingungen der Konstruktion zu lenken.

Die klassische Soziologie des Fremden, die fiir gewShnlich auf Georg
Simmels, Alfred Schiitz’ und Robert Ezra Parks recht knappen Exkurse und
Analysen des Fremdseins zuriickgefiihrt wird, nimmt unterschiedliche Ty-
pisierungen des Fremden - als »Hindler«, »Immigrant« und »Mulatte«
vor. Die Typisierungen des Fremden konzentrieren sich auf jeweils theore-
tisch konkretisierte und damit besondere Andere, die allerdings nicht als ein-
zigartig, sondern als Typus dargestellt werden, d.h. es geht bei der Typisie-
rung um die Wahrnehmung des Fremden als Triger einer Rolle. Er wird als
Vertreter einer gebildeten Teil- und Untergruppe betrachtet, die gemeinsa-
me Eigenschaften aufweisen und anhand der spezifischen Konstellationen
dieser Eigenschaften beschrieben und charakterisiert werden kénnen (vgl.
Kluge 1999: 277). Obwohl die Typisierungen stets beobachterrelative Kon-
struktionen eines ganz bestimmten gesellschaftlichen Kontextes enthalten,
werden diese als vermeintlich nicht-konstruiertes, als wahres und angemes-
senes Wissen dargestellt. Sowohl Simmel als auch Schiitz und Park geht es
weniger darum, eine spezifische Form des Fremdseins unter vielen darzu-
stellen, als vielmehr eine Ordnung des Fremden auf der Grundlage alige-
meingiiltiger, d.h. reprisentativer Typisierungen vorzunehmen, ohne jedoch
niher auf die Kriterien einzugehen, deren sie sich bei der Typisierung be-
dienen.

Die folgende Rekonstruktion typischer Zusammenstellungen des Frem-
den in der Soziologie versucht daher, die Konstrukteure von Fremdheit mit-
zubeobachten, um die Willkithr der Wahl der Unterscheidung (Bardmann
1997: 24) offenzulegen. Simmel, Park und Schiitz beschiftigen sich mit ei-
ner jeweils typischen Konstellation von Einheimischen-Fremden-Bezie-
hungen, ohne auszuweisen, warum sie die Unterscheidung zwischen Ein-
heimischen und Fremden so und nicht anders machen. Aus der Perspektive
einer Beobachtung zweiter Ordnung wird die mangelnde Einbindung der
soziologischen Typisierungen des Fremden in die vertrauten Ordnungen der
Fachdisziplin kritisiert. Denn die soziologischen Ansitze nach Simmel,
Park und Schiitz betonen das idealtypische, d.h. wesensgemdfie Verhiltnis
des Eigenen und des Fremden, bringen die vorgeschalteten Institutionali-
sierungsprozesse und Objektivierungen, Reprisentationen und Rollenbilder
aber zu wenig zur Sprache, die die Typisierung des Fremden mitstrukturie-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TypisCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 79

ren. Thre Typisierungen entsprechen einer spezifischen Typologie der Spe-
zialisten, weil sowohl der »Hindler« und »Mulatte« als auch der »Immi-
grant« reprisentativ fiir eine wissenschaftliche Ordnung der Wirklichkeit
stehen und gerade auf diese jeweiligen Wirklichkeiten, in denen sie Sinn
machen, untersucht werden miissen.

Die Beobachtung zweiter Ordnung verfolgt die Absicht, die typischen
Konstruktionen des Fremden nicht auf ihre typischen Merkmale und Er-
scheinungsformen festzulegen, sondern den Konstrukteur und seinen Un-
terscheidungsmodus in Augenschein zu nehmen. Typisierungen stellen
keineswegs »zeitlose« Kategorien dar, die »zeitlose« Aussagen treffen.
Vielmehr handelt es sich auch bei den Typisierungsangeboten um Kon-
struktionen, die relativ undatiert und unlokalisiert bleiben. Der konstruierte
Typus ist ausnahmslos aus der Realitit gewonnen, gilt jedoch ebenso aus-
nahmslos fiir die konkreten Fille der Realitit nicht (vgl. Janoska-Bendl
1965: 62f.), denn er ist keine Darstellung des Wirklichen, sondern méochte
der Darstellung eindeutige Ausdrucksmittel verleihen (vgl. Weber [1904]
1968: 190).

Typisierungen bezeichnen also »Gedankenbilder« bzw. »Idealbilder,
mit denen bestimmte Beziehungen und Vorginge des gesellschaftlichen
Lebens zu einem in sich widerspruchslosen Kosmos gedachter Zusam-
menhinge zugespitzt werden kénnen. Die in der interpretativen Sozialfor-
schung hiufig benutzte Methode geht auf den von Max Weber geprigten
Begriff des »Idealtypus« zuriick, mit dem die »reine«, »ideale« gedankliche
Konstruktion eines theoretisch relevanten Zusammenhanges — meist eines
komplexen kulturellen oder sozialen Gebildes — bezeichnet wird. Der Ideal-

typus

»wird gewonnen durch einseitige Steigerung eines oder einiger Gesichtspunkte und
durch Zusammenschluf einer Fiille von diffus und diskret, hier mehr, dort weniger,
stellenweise gar nicht, vorhandenen Einzelerscheinungen, die sich jenen einseitig
herausgehobenen Gesichtspunkten fiigen, zu einem in sich einheitlichen Gedanken-
gebilde. In seiner begrifflichen Reinheit ist dieses Gedankenbild nirgends in der
Wirklichkeit empirisch vorfindbar, es ist eine Utopie [...]. Fiir den Zweck der Erfor-
schung und Veranschaulichung aber leistet jener Begriff, vorsichtig angewendet, sei-

ne spezifischen Dienste« (ebd.: 191).

Idealtypische Ordnungen sind Konstruktionen, die eine Fiille von Einzeler-
scheinungen zu einem in sich einheitlichen Gedankengebilde zusammen-
schliefen. Nichtsdestotrotz ist der Idealtypus ein Gattungsbegriff, der nicht
fiir alle Exemplare der Gattung gilt und immer eine relativ bestimmte histori-
sche Einheit meint. Er vermag lediglich eine beobachterrelative Erfassung
idealtypische Handlungsverldufe oder Deutungsmuster fiir eine spezifische

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | KaPITEL 3

Gesellschaft und die in ihr typischen Probleme und Erfahrungskonstellatio-
nen aufzuzeigen. Es handelt sich bei der idealtypischen Bestimmung eines
Begriffsinhaltes um »die Konstruktion von Zusammenhingen, welche un-
serer Phantasie als zuginglich motiviert und also »objektiv méglich<, unse-
rem nomologischen Wissen als adiquat erscheinen« (ebd.: 192). Obwohl
der Idealtypus keinesfalls die historische oder gar die »eigentliche« Wirk-
lichkeit ist, verbindet sich hier der Gedanke von »objektiv Giiltigem«, denn
die idealtypische Darstellung historischer Prozesse, Individuen oder deren
Einzelbestandteile zielt auf abstrakte und grundsitzliche Merkmalskomple-
xe ab. So tragen Typisierungsprozesse dazu bei, einzelnen Institutionen,
Personen oder Sachverhalten einen »ontologischen Status« zu verleihen,
was es einfach macht, die Rolle des Fremden als »unvermeidliche Konse-
quenz« oder als »Schicksal« zu betrachten. Das grundsitzliche Problem sol-
cher Typisierungen liegt also in einer gewissen Statik, die soziale Wand-
lungsprozesse zu wenig beachtet. Dartiber hinaus riicken Typisierungen ein
spezifisches, hiufig nicht einmal hinreichendes Kriterium des Fremdseins
in den Mittelpunkt und gehen iiber andere Kriterien ginzlich hinweg, ja
fragen nicht einmal, inwieweit die Selbsteinschitzung des Fremden mit der
Fremdeinschitzung der Gruppe iibereinstimmt.

Der Verdinglichungsprozefl des Fremden ist also eine »unbeabsichtigte
Nebenfolge« einer idealtypischen Konstruktion erster Ordnung, da sie nicht
den Einzelfall, sondern die zusammenfassende systematische Darstellung
in genetischen Begriffen in den Blick nimmt und als starre Faktizitit (vgl.
Berger/Luckmann 1998: 95) konstruiert. Dabei ist der Beobachtung ein
»Blindfleck« einprogrammiert, der die Tatsache verdeckt, dafl die Darstel-
lungen des »Wesens« von Idealtypen von stets und notwendig nur sehr re-
lativer und problematischer Giiltigkeit sind (vgl. Weber [1904] 1968: 198).
Als Analysewerkzeug, das kulturellen Erfahrungsregeln entspringt und da-
mit im hohen Mafle konstruiert ist, erzeugt die idealtypische Methode dar-
tiber hinaus selbst »unwirkliche«, weil »ideale« Ergebnisse und Deutungs-
angebote der Wirklichkeit und vernachlissigt die enorme Variationsbreite
und die relativ unscharfen Rinder jeder Typisierung. Dies alles schrinkt die
Aussagekraft und Reichweite einer idealtypischen Methodologie ein, deren
Generalisierbarkeit nur dann wahrscheinlicher wird, wenn zahlreiche und
griindliche Einzelfall-Studien durchgefiihrt werden.

So bringen die Typisierungen des Fremden in der klassischen Soziolo-
gie keinesfalls Abbilder der »objektiven« Wirklichkeit hervor, denn Idealty-
pen verkérpern keine »Tatsachen«, was ihre heuristische Aussagekraft ein-
schrinkt. Sie entsprechen gedanklichen Konstruktionen zur Messung und
systematischen Charakterisierung von individuellen, d.h. in ihrer Einzigar-
tigkeit bedeutsamen Zusammenhingen (vgl. ebd.: 201). Die folgenden typi-
schen Ordnungen des Fremden werden daher als wissenschaftliche Kon-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TypiSCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 81

struktionen betrachtet, die die »Eigenart« des Fremden aus unterschiedli-
chen »eigenartigen« Perspektiven beleuchten. Selbst wenn dabei die kul-
turhistorische Konstellation des Eigenen und des Fremden als dhnlich an-
genommen werden kann, bleibt die einzelne Typisierung des Fremden die
Konstruktion eines ganz bestimmten Beobachters, der einen theoretisch signi-
fikanten Begriff der Fremdheit hervorbringt, weshalb strenggenommen nicht
von der »einen« Soziologie des Fremden die Rede sein kann.

Es handelt sich um einer Verschiebung der Aufmerksamkeit auf die
theoriegeschichtlich miterzeugten Bilder des Fremden, die eine Ein-Ord-
nung des Fremdseins auf der Grundlage von speziellen Soziologien
(Raum-, Wissens- und Kultursoziologie) vornehmen. Die Konstruktion des
Fremden als »Hindler«, »Immigrant« und »Mulatte« riickt bedeutsame
Konstellationen, Gefiithle und Konsequenzen des Fremdseins in den Blick.
Thr »Blind-Fleck« ist die mangelnde Betonung ihrer relativen historischen
und theoretischen Relevanz, die die Wirklichkeit weniger »abbildenc, als
mittels Unterscheidungen »denkend ordnen.

Die Kapitel setzten sich von der methodischen Rigiditit der idealtypi-
schen Methode kritisch ab, sehen aber auch den Unterscheidungsmecha-
nismus selbst als Problem, da Unterscheidungen binir codiert sind und
sich Eigenes und Fremdes damit nur »ordentlich«, weil kontrir, denken
1aR3t. Obwohl sich die klassische Soziologie des Fremden gewissermafien
die »Un-Ordnung« der Gesellschaft zum Thema macht, ist ihre Herange-
hensweise einem Entweder-Oder-Denken verhaftet, dal in der Dualitit des
integrierten wie homogenen Gruppenverbandes und des marginalen Frem-
den seinen Ausdruck findet. So werden in allen Ansitzen die analytischen
Einheiten der Gruppe und des Fremden miteinander konfrontiert, ohne
daf} im Einzelfall genauer bestimmt wiirde, welche Gruppenbildungspro-
zesse und welche moglichen Formationswandel vorausgegangen, geschwei-
ge denn welchen vielfiltigen Umdeutungen sie fortwihrend ausgesetzt
sind.

Simmel, Schiitz und Park sind darum bemiiht, ihre »Fremden« ideal-
typisch so weit zu fassen, daR eine prinzipielle » Ubersetzbarkeit« fiir dhnli-
che Personengruppen méglich ist, ohne die relative Bedeutung des Frem-
den selbst zu betonen. Thre Typisierungen konvergieren in der Einordnung
des Fremden als »Eindringling, statt die Vielfalt und Vielstimmigkeit der
Konstruktionen des Fremden aufzudecken. Ferner konstatieren sie die Kul-
tur der Gruppe als relativ geschlossene und integrierte Ingroup, die den
Fremden als Eindringling von »auflen« problematisiert. Diese Gegeniiber-
stellung ist typisch fiir eine Zeit, in der die Erfahrung von »Outsidern« —
Exilanten, Juden, Auslindern — besonders durch ihr Ausgegrenztsein von
einer geschlossenen Ingroup bestimmt wurde, nicht zuletzt, weil Simmel
und Schiitz durch ihren jiidischen Glauben diese Ausgrenzung »am eige-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | KapITEL 3

nen Leibe« erfahren mufiten. Sie ist aber auch typisch fiir eine modernisti-
sche Ausrichtung der eigenen Fachdisziplin, die eine Gesellschaftstheorie
zugrundelegt, die Gesellschaft »als normativ integrierten Verband mit stabi-
len Mustern und reziproken sozialen Verhiltnissen versteht« (Nassehi 1995:
446) und sich die Ordnung der gesellschaftlichen Verhiltnisse zur Aufga-
be macht.

Die Beschiftigung mit den typischen Ordnungen des Fremden muf
neben der theoretischen Einbettung auch die idealtypische Methodik als
Beeinflussungsfaktor der Konstruktion mitbedenken. Die Typisierung als
Konstruktion ermdglicht es, das mehrdeutige und keinesfalls widerspruchs-
freie Phinomen der Fremdheit einzugrenzen und zu systematisieren. Typi-
sierungen befihigen den Konstrukteur zur Identifikation und Distanz, die
umso grofler wird, je generalisierter und typisierter die Wahrnehmung des
Fremden ist (vgl. Bauman 2000: 58). Die moglich gemachte Distanz ist
aber insofern problematisch, als dafé sie Konstruktionen nicht nur forciert,
sondern es den Konstrukteuren obendrein gestattet, die Verantwortung fiir
ihre »Gedankengebilde« von sich zu weisen.

Mit Typisierungen 1d3t sich die Wirklichkeit mittels Unterscheidungen
denkend ordnen; gleichzeitig verdecken sie ihre eigene Operationsweise bei
der Trennung von Eigenem und Fremdem. Hinter der typischen Wahr-
nehmung des Fremden bleibt der Beobachter von Fremdheit anonym®,
nicht zuletzt, weil Typisierungen iiberzeitliche und logische Charakterisie-
rungen von Sinnzusammenhingen vortiuschen und damit die eigenen
Konstruktionsbedingungen — raumzeitliche, theoriewissenschaftliche, fach-
spezifische — ausblenden. So muf} der Diskurs {iber das Fremde in der So-
ziologie durch einen Diskurs iiber die Konstruktionen des Beobachters in
der Soziologie erginzt werden.

3.1 Simmels raumsoziologische Typisierung
des »Handlers«: Fremdheit als raumliche
und soziale Beweglichkeit

Unter den wenigen Texten der klassischen Soziologie des Fremden gehéort
Simmels »Exkurs iiber den Fremden« zu den wohl bedeutendsten und
meist zitierten. In seinem nur wenige Seiten umfassenden Essay findet sich
die eingingige wie allgemeine Definition des Fremden als Mensch, der
»heute kommt und morgen bleibt« (Simmel [1908] 1958: 509) und damit
die Synthesis aus Nahe und Ferne lebt. Damit verweist Simmel bereits zu
Beginn seines Essays auf den wesentlichen Charakter des Fremden — seine
Beweglichkeit.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TyPISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 83

»Der Fremde ist uns nah, insofern wir Gleichheiten nationaler und sozialer, berufs-
mifiger oder rein allgemein menschlicher Art zwischen ihm und uns fiihlen; er ist
uns fern, insofern diese Gleichheiten iiber ihn und uns hinausreichen und uns beide

nur verbinden, weil sie {iberhaupt sehr Viele verbinden« (ebd.: 511).

Simmel typisiert den Fremden als Menschen, der zwischen riumlicher Ge-
6stheit und zeitweiliger Fixiertheit im Raum gewissermaflen »stehen
bleibt« und sich durch sein Erscheinen innerhalb einer autochthonen
Gruppe zum Fremden qualifiziert. Er ist der »Eindringling«, der die Ord-
nung des Territoriums verletzt, da er seinen Anspruch auf Anwesenheit ge-
gen den Anspruch derjenigen stellt, die sich bislang in dem von ihm aufge-
suchten Territorium befanden. Sein Verhiltnis zur Gruppe ist nicht eindeu-
tig bestimmbar, da er durch seine Anwesenheit zum Element der Gruppe
wird, ohne jedoch den Status des Zugehorigen zu besitzen. Simmel macht
hier den feinen, aber eben prinzipiellen Unterschied zwischen Beziehungen
und Bindungen, da sein Fremder mit der Gruppe zwar auf der funktionalen
Ebene des 6konomischen Warentausches in Berithrung kommt, aber mit
keinem der Gruppenmitglieder eine soziale Verbindung eingeht. Er ist also
systemisch iiber institutionelle Teilhabe am Markt integriert, ohne in die
sozialen Netzwerke eingebettet zu sein.

Die Einheit aus Nihe und Ferne, die die Gleichzeitigkeit von Gegen-
uber und Auferhalb impliziert (vgl. Stenger 1998: 20), und die Simmel als
die Typik des Fremden anfiihrt, macht deutlich, daf er das Problem des
Fremden unter rdumlichen Gesichtspunkten betrachtet: Sein »Exkurs {iber
den Fremden« findet sich im Rahmen des Kapitels tiber den »Raum und
die rdumlichen Ordnungen der Gesellschaft« in seiner Soziologie von 1908,
dessen Argumentation der Fragestellung folgt, welche riumlichen Eigen-
schaften die Art der Wechselwirkung zwischen Individuen bestimmen bzw.
welche Auswirkungen die Tatsache hat, ob Individuen an einen bestimmten
Ort fixiert oder ob sie mobil sind (vgl. Nedelmann 1999: 138). In diesem In-
einanderwirken von Raum und Gesellschaft sind fiir Simmel soziale Verge-
sellschaftungsprozesse und die daraus hervorgehenden Persénlichkeitsty-
pen immer auch rdumlich faRbar, weshalb er u.a. Land- von Stadtmen-
schen, Gebirgsbewohner von Talmenschen oder auch Sefhafte von Nicht-
SefShaften unterscheidet. So wird der Raum, den eine gesellschaftliche
Gruppe in irgend einem Sinne ausfiillt, als eine Einheit aufgefaf3t, die die
Einheit jener Gruppe ebenso ausdriickt und trigt, wie sie von ihr getragen
wird (vgl. Simmel [1903] 1995: 138). Simmel verbindet zwei unterschiedli-
che Ebenen der Erfahrung: eine rdumlich-materielle und eine symbolische,
die im Fall des Fremden sinnliche Nihe und soziale Nichtzugehérigkeit an-
einander koppelt (vgl. Stenger 1998: 20).

Wider einer Essentialisierung oder mystischen Hypostatisierung von

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | KaPITEL 3

Gesellschaft formuliert Simmel ein engagiertes soziologisches Programm,
das sich »als Wissenschaft von Prozessen und Formen der Wechselwir-
kung« (Nedelmann 1999: 133) begreift und den Begriff der Gesellschaft
durch den Begriff der »Vergesellschaftung« ersetzt. Seine Theorie der ver-
gesellschaftenden Formen dynamischer Wechselwirkungen ist wesentlich
durch das Verhiltnis von Nihe und Ferne bestimmt, in denen sich die Indi-
viduen zueinander positionieren. Der Fremde stellt einen besonderen
Grenzfall dar, da sein Verhiltnis zum Raum kein eindeutiges ist, er ist eben
»der Ferne, der trotzdem nah ist« (Balke 1992: 50), wobei unter der Ferne
v.a. die innere Distanz des Fremden zur Gruppe zu verstehen ist, weshalb er
sowohl riumlich als auch sozial unterdeterminiert bleibt: Er kennt keine
wirkliche Heimat und verkorpert so die Wurzellosigkeit schlechthin. Das Ge-
genstiick zur Zurechnung von Fremdheit ist die Konstitution des Eigenen
als jenen Bereich, der durch die Annahme geteilter Herkunft, Zugehorig-
keit, Uberzeugung und Orientierung definiert ist (vgl. Stenger 1998: 20)
und ihren riumlichen Ausdruck in der einrahmenden Grenze erhilt (vgl.
Simmel [1903] 1995: 138f.).

»Der Fremde ist eben seiner Natur nach kein Bodenbesitzer, wobei Boden nicht nur
im physischen Sinne verstanden wird, sondern auch im iibertragenen einer Lebens-
substanz, die, wenn nicht an einer rdumlichen, so an einer ideellen Stelle des gesell-
schaftlichen Umbkreises fixiert ist« (Simmel [1908] 1958: 510).

Die Mobilitit des Fremden driickt sich aber nicht nur in der rdumlichen
Anordnung von Sefthaften und Nicht-Seflhaften aus, sondern Beweglichkeit
Dbesitzt bei Simmel immer auch eine metaphysische Konnotation. Im Sinne
einer spezifischen Art und Weise der personlichen Lebensfithrung be-
schreibt sie »a permanent and substantial existence which is fixed, if not in
space, then at least in an ideal position within the social order« (Wood [1934]
1969: 247). Die vermeintliche Substanzlosigkeit, die Simmel nicht nur im
wortlichen Sinne auf den physischen Raum bezieht, sondern auch auf die
Lebenssubstanz iibertragt, verleiht dem Fremden den Charakter genereller
Beweglichkeit. »Simmel betrachtet den Fremden als jemand, der kulturell
nirgendwo ganz hingehort. Er bleibt der eigenen Kultur auch in der Fremde
verhaftet, die er iiberall hin mitnimmt« (Sélter 1997: 28).

Die Unterscheidung zwischen statischen und sozial beweglichen »Le-
bensformen« versetzt die Figur des »Hindlers« (spiter des Juden) in die
Rolle des Fremden. In seiner Eigenschaft als reisender Kaufmann, der seine
Produkte mal hier, mal dort anbietet und »potentiell Geschifte macht, aber
eben nur Geschifte« (Nassehi 1995: 444) reprisentiert der Hindler fur
Simmel den idealtypischen europdischen Fremden. Im Gegensatz zum so-
genannten »Urproduzent, ist der Handler nicht an den Ort der Erzeugung

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TyPiSCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 85

von Produkten gebunden. Er kiimmert sich wesentlicher um reine (rdum-
lich abstrakte) Geldgeschifte. Dariiber hinaus findet seine Titigkeit des Wa-
renverkaufs selten in einem geschlossenen Wirtschaftskreis statt. Simmel
portraitiert ihn als beweglichen Kaufmann, der in »einen Kreis eindringt, in
dem eigentlich die wirtschaftlichen Positionen schon besetzt sind« (Simmel
[1908] 1958: 510), hier fiir einen bestimmten Zeitraum den Warentausch
zwischen den in sich abgeschlossenen, autarken Okonomien organisiert,
Kontakte aufnimmt und wieder abbricht, um weiter zu reisen. Da die Land-
nahme der von ihm bereisten Gebiete bereits abgeschlossen ist und alle zu
vergebenden handwerklichen Positionen besetzt sind, ist der Handel das
»indizierte Gebiet fiir den Fremden« (Balke 1992: 50).

Doch trotz seiner Interaktion mit den Ortsansissigen bleibt er fremd.
Zwar nehmen seine Kontakte bedingt durch die vernetzten Geldgeschifte
und den Zwischenhandel einen grofen Umfang an. Der Kontakt ist jedoch
eher sachlich und auf Geschiftsbeziehungen beschrinkt, gerade weil der
Fremde aufgrund seiner Beweglichkeit ein »solidarisches Wurzelschlagen«
verhindert.

»[Er] lebt jene Synthese von Nihe und Ferne, die die formale Position des Fremden
ausmacht: denn der schlechthin Bewegliche kommt gelegentlich mit jedem einzel-
nen Element in Beriihrung, ist aber mit keinem einzelnen durch die verwandtschaft-
lichen, lokalen, beruflichen Fixiertheiten organisch verbunden« (Simmel [1908] 1958:

5I10).

Die neutrale Konstruktion des Fremden als Hindler kann jedoch rasch in
eine normative Konstruktion des Fremden als Konkurrent umschlagen. Es
ist eben nicht das Wesen des Fremden, daf er »heute kommt, und morgen
geht« — insofern wire er kein Fremder, sondern ein Gast/ein Wandernder
bzw. Nomade — sein prekires Wesen ist darin begriindet, dafl er »heute
kommt und morgen bleibt« und damit die »Gel6stheit des Kommens und
Gehens nicht ganz tiberwunden hat« (ebd.: 509). Er ist der potentielle Wan-
derer und damit gleichsam ein potentiell Bleibender, weshalb er in Bau-
mans progressiver Diktion der Gruppe »notorisch Unentschlossener« an-
gehort. Im gewissen Sinne ist er ein »Neuankémmling«, der gestern noch
dort war und heute schon hier ist und durch diese Mobilitit Mifdtrauen und
Abneigung auf sich zieht: »Schliefllich haben sie [die Fremden] durchbro-
chen, was narrensicher und undurchlissig sein sollte, und diese Erbsiinde
kann weder vergessen noch bereut werden. Sie 143t sich nicht abwaschen«
(Bauman 2000: 86). Indem die Fremden den »Durchgang« geschafft ha-
ben, beweisen sie, daf® die scheinbar sicheren Grenzen alles andere als un-
durchlissig sind und stellen die Einheimischen damit vor das Problem, dafy
eine raumliche Grenze allein keinen Schutz vor Fremden gewihrt.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | KapPITEL 3

Das Verhiltnis des Fremden zur Gruppe ist aber auch insofern heikel,
als dafl der Fremde seine Nichtdazugehorigkeit durch das Bleiben selbst in
Frage stellt. Seine potentielle Beweglichkeit kollidiert mit dem Raumver-
stindnis der Seflhaften: Der Fremde besitzt nicht die Qualititen seiner
raumlichen Umgebung, er besitzt im Gegensatz zur Gruppe, mit der er Ge-
schifte macht, kein gewachsenes Verhiltnis zum Raum, in dem er sich be-
findet, d.h. er ist mit den vielen Eigenheiten des Lebens in der aufnehmen-
den Gesellschaft weder epistemisch noch praktisch vertraut (vgl. Miinkler/
Ladwig 1998: 13).

»Er ist innerhalb eines bestimmten riumlichen Umkreises — oder eines, dessen
Grenzbestimmtheit der riumlichen analog ist — fixiert, aber seine Position in diesem
ist dadurch wesentlich bestimmt, daf er nicht von vornherein in ihn gehdort, dafé er
Qualititen, die aus ihm nicht stammen und stammen kénnen, in ihn hineintrigt«
(Simmel [1908] 1958: 509).

Alles, was fiir die Autochthonen »normal« und »natiirlich«, ihrer Lebens-
weise »angeboren« erscheint, ist fiir den Neuankémmling bizarr und
manchmal verwirrend, auf keinen Fall selbstverstindlich. Am Fremden haf-
tet das Stigma des »spiten Eintritts«*, »[dJeshalb stellen sie Fragen, die
wir [die Autochthonen] nicht zu beantworten wissen, weil wir in der Ver-
gangenheit weder Gelegenheit noch Grund hatten, sie uns selbst zu stellen«
(Bauman 2000: 86). Der Fremde setzt die Lebensweise, die Sicherheit und
Behaglichkeit der Sehaften auf den Priifstand, da fiir ihn weder Arbeits-
noch Freizeitgewohnheiten, weder Sitten noch Gewohnheiten dieselbe
»Normalitit« besitzen wie fiir die Anwohner und sie vor die Frage stellt, wie
sie denn »in Wirklichkeit« sind? (vgl. ebd.: 87).

Dieses Irritations- und Reflexionspotential des Fremden ist eine Folge
der ungleichen Raumpraktiken. Der Raum des Fremden ist der abstrakte
Raum, da ihn der Hindler nicht nach physischen Begrenzungen oder rea-
len Entfernungen bemifdt, sondern diese durch die Kriterien der Erreich-
barkeit und Verfiigbarkeit, der Kontaktdichte und Geschiftsbeziehungen
eintauscht. Die unterschiedliche rdumliche »Verortung« des Fremden und
der von ihm aufgesuchten Gruppe, die letztlich zum Exklusionsverhiltnis
eines »Innen« und eines »Auflen« fiihrt, zeigt, da Simmel seine Soziolo-
gie des Fremden zum einen als typisch moderne, und zum anderen als
rdumliche Problematik formuliert. Indem Simmel die Vergemeinschaf-
tungsleistung der Gruppe an den Raum bindet — soziale Homogenitit bzw.
ein enger Gruppenzusammenhalt korreliert mit einer gewachsenen Lokali-
tit — wird deutlich, daR die Integrationskraft einer Gemeinschaft in dem
Mafe abnimmt, wie sie sich auf immer weitere Kreise erstreckt bzw. mobil
wird. Dieser Zusammenhang zwischen der Pluralisierung sozialer Kreise

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TypiscCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 87

und der riumlichen Mobilisierung bleibt Simmels entscheidender Beitrag
zu einer Theorie sozialen Wandels, die er in seinem Hauptwerk, der »Phi-
losophie des Geldes«, sorgfiltig analysiert.

Nicht zu vernachlissigen ist die Tatsache, daf} Simmel trotz der Beto-
nung der verwandtschaftlichen, lokalen und beruflichen Ungebundenheit
den Zustand des Fremdseins nicht als eine extreme Form der Beziehungs-
losigkeit fafdt; im Gegenteil, als Teil der Gruppe ohne »imaginire Zugeho-
rigkeit« beschreibt das Fremdsein »natiirlich eine ganz positive Beziehung,
eine besondere Wechselwirkungsform« (Simmel [1908] 1958: 509), eine
Wechselwirkungsform von Nihe und Ferne, in denen Nah und Fern bis zur
Ambivalenz gesteigert sein konnen. Der Fremde ist ein »Element der
Gruppe selbst« (ebd.), weshalb Fremdheit nicht als externales Moment,
sondern als ein Positionseffekt innerhalb eines Gruppenverbandes betrachtet
wird. Der Fremde lebt in einer Gesellschaft, aber er lebt in ihr auf Distanz.
»Die positive Dimension dieser spezifischen Wechselwirkung basiert nach
Simmel allerdings nicht darauf, daf} der Fremde in einer moralischen oder
irgendeiner anderen Hinsicht ausgezeichnet wire« (Sélter 1997: 27). Der
Fremde trigt stattdessen die unmifdverstindliche Botschaft in sich, dafd zu
jeglicher Nihe auch Ferne und Fremdsein gehort, damit sie dynamisch und
lebendig zu sein vermag. Der Konstruktion des Fremden als beweglicher
Hindler geht also die Konstruktion des Eigenen im Sinne einer territorial
fixierten Gemeinschaft voraus.

Dabei stellt der Fremde den Konsensus der Ortsansissigen, also jene in
den Raum eingeschriebenen Bedeutungs- und Handlungsstrukturen, durch
seine Anwesenheit in Frage. Der Fremde bringt durch seine »Wurzellosig-
keit« neue soziale Qualititen in den Raum. »Er ist frei fiir relativ unbe-
schrinkten sozialen Verkehr, aber auch frei von der sozialen Unterstiitzung
und Positionszuweisung, die den Autochthonen ausmacht« (Nassehi 1995:
444). Der Hindler wird im Vergleich zur unproblematisierten Gruppe, in
die er eindringt, als der Unabhingigere und Freiere dargestellt. Dennoch
bleibt seine Stellung zweischneidig: »Der Fremde ist fiir Simmel zunichst
der Freiere — aber gerade dies, so darf man hinzufiigen, durfte auch die
Wurzel seiner Unfreiheit sein« (ebd.: 445). Seine Freiheit ist immer auch
mit einem Verzicht auf sozialen Status und Recht verbunden, da er als da-
zugehoriger »Auflenstehender« zwar die Freiheit besitzt, mit der Gruppe
Geschifte zu machen, allerdings ohne soziale Anspriiche und Belange ein-
fordern zu kénnen. Denn als Wandernder erzeugt er Begegnungen, die die
Unverbindlichkeit der Reisebekanntschaft besitzen, welche von dem Gefiihl
aus verlockt, daR sie zu nichts verpflichtet, eigentlich anonym ist, auf ein
Nivellement hindringt (vgl. Simmel [1903] 1995: 174). Dennoch geht es
Simmel nicht um eine destruktive Lesart dieser anonymen und unverbind-
lichen Begegnungen; er deutet sie im Sinne von »Objektivitit« als Ressour-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | KaPITEL 3

ce des Fremden und verleiht dem Fremden einen Hauch von Uberlegen-
heit:

»Weil er nicht von der Wurzel her fiir die singuliren Bestandteile oder die einseitigen
Tendenzen der Gruppe festgelegt ist, steht er allen diesen mit der besonderen Attitii-
de des >Objektiven« gegeniiber, die nicht etwa einen blofen Abstand und Unbetei-
ligtheit bedeutet, sondern ein besonderes Gebilde aus Ferne und Nihe, Gleichgiiltig-
keit und Engagiertheit ist« (Simmel [1908] 1958: 510).

Gerade die Beweglichkeit des Fremden gegeniiber der Gruppe entbindet
ihn von den kulturellen Vorurteilen und Vereinnahmungen und lift ihn
»auch das Nahverhiltnis wie aus der Vogelperspektive erleben und behan-
deln« (ebd.). Er gewinnt so einen potentiellen Erkenntnisvorsprung, weil er
kritisch genug ist, normative Selbstverstindlichkeiten, naive Vertrauensvor-
schiisse und erstarrte Personlichkeitsprofile immer wieder zu hinterfragen
bzw. zu irritieren und damit generell Lernprozessen gegeniiber aufge-
schlossen ist (vgl. Solter 1997: 30).%

Die »Parteilosigkeit« des Fremden ist aber nicht nur fiir den reibungs-
losen Wirtschaftsverkehr zwischen sozialen Einheiten notwendig. Sie wird
auch innerhalb sozialer Einheiten als Ressource genutzt, indem dem Frem-
den die Aufgabe erteilt wird, die Verhiltnisse in der Gruppe zu regeln, »[e]r
ist der Freiere, praktisch und theoretisch, er iibersieht die Verhiltnisse vor-
urteilsloser, mifit sie an allgemeineren, objektiveren Idealen und ist in sei-
ner Aktion nicht durch GewtShnung, Pietit, Antezedentien gebunden«
(Simmel [1908] 1958: 511). Es existieren also auch véllig reibungslose For-
men der Interaktion des Fremden, der tiberall dort akzeptiert wird, wo allzu
grofe Vertrautheit und Parteilichkeit nur schaden konnte (vgl. Miinkler/
Ladwig 1998: 13).%°

Die Typisierung des Fremden als Handler ist nicht zufillig, gerade weil
Simmel als Theoretiker der Moderne neben der rdumlichen Mobilitit die
Geldwirtschaft als konstitutives Unterscheidungskriterium fiir die Ordnung
des Eigenen und des Fremden als Unterscheidung zwischen »gemiitlichen
Sozialbeziehungen« und »sachlichen Sozialbeziehungen« einfithrt, die
immer auch eine Unterscheidung zwischen »Tradition« und »Moderne« st.
Das Medium Geld entlastet die Gesellschaft von traditionellen Menschlich-
keiten wie Haf}, Gewalt und Ressentiment, es befreit vom Eigentlichkeits-
zwang, da es die Verbindlichkeiten der Gabe oder des Geschenkes in der
wohltuenden Neutralitit und Rationalitit des Geldes auflost, so dafl das
Geld als reines Medium dessen betrachtet werden kann, was man Entfrem-
dung nennt (vgl. Bolz 1993: 100; Herv. d. Autorin).

Das Individuum unterwirft sich dem Code des Bezahlens oder Nicht-
Bezahlens und fiigt sich damit dem funktionalistischen Spiel der Knapp-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TypISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 89

heit; es wiegt diese »dufierliche Entfremdung« jedoch durch einen neuen
»Kosmos der Innerlichkeit« auf:

»Indem das Geld ebenso Symbol wie Ursache der Vergleichgiiltigung und Verdufer-
lichung alles dessen ist, was sich iiberhaupt vergleichgiiltigen und veriuferlichen
14Rt, wird es doch auch zum Torhiiter des Innerlichsten, das sich nun in eigensten
Grenzen ausbauen kann« (Simmel [1900] 1996: 532).

Aquivalent zur Doppelstellung des Individuums analysiert Simmel daher
die nicht weniger ambivalente Bedeutung des Geldes: Entgegen kapitalisti-
scher Vereinseitigungen, in denen die moderne Geldwirtschaft als michtige
Wirtschaftsordnung alle Bereiche des Lebens zu rationalisieren droht, dis-
kutiert Simmel Geld als unabhingige und als abhiingige Variable.” Neben
Nivellierung und Gleichmachung erméglicht es auch Individualisierung.

Geld fungiert bei Simmel als generalisiertes Interaktionsmedium, es ist
damit »Ausdruck und Mittel der Beziehung, des Aufeinanderangewiesen-
seins der Menschen, ihrer Relativitit, die die Befriedigung der Wiinsche des
einen immer vom anderen wechselseitig abhingen lif3t« (ebd.: 179). Inhalt-
lich bleibt es als Medium in gewisser Weise unterdeterminiert, da der Wert
des Geldes nicht von vornherein festliegt, sondern in den sozialen Hand-
lungskontexten seine Bedeutung erhilt: »Den Wert, den das Geld als sol-
ches besitzt, hat es als Tauschmittel erworben; wo es also nichts zu tau-
schen gibt, hat es auch keinen Wert« (ebd.).

Geld wird zur Schnittstelle moderner Interaktion, die sich nach Simmel
klassischer Weise im Tausch manifestiert und nicht mehr einen territorial
fixierten Handel, sondern einen beweglichen Handel kennzeichnet, der an
keinem Ort deutlicher als in den urbanen Zentren zum Ausdruck kommt.®®
Im Sinne einer Abstraktion reiner und neutraler Quantitit bar jeder Sub-
stanz und qualitativen Differenzierung stellt das Geld eine unentbehrliche
Bedingung urbaner Sozialformen dar, jener »obskuren Kunst der Vergeg-
nung« (Bauman 1995: 229), die einer Begegnung von Fremden bzw. einer
Kultur der Indifferenz gleicht. Damit geht eine starke Objektivierung sozia-
ler Kommunikation einher, die sich nicht mehr nach traditionellen Wert-
mustern richtet, sondern eine Versachlichung der menschlichen Beziehun-
gen herbeifiihrt im Sinne eines »6konomischen Pflichtverkehrs«.

Es ist jene »hofliche Gleichgiiltigkeit«, die Goffman als eine stillschwei-
gende Ubereinkunft sozialer Akteure in nicht-zentrierten Interaktionsgefii-
gen faRt, den Gegeniiber mit einem »entleerten« Blick anzuschauen, mit
dem man kund tut, »[...] man habe keinen Grund, den Absichten der ande-
ren Anwesenden zu mifitrauen, und auch keinen Grund, die anderen zu
fuirchten, ihnen feindlich gesonnen zu sein oder sie meiden zu wollen«
(Goffman 1971: 85). Es ist ein Blick, der in der »Zwischenheit« von Schauen

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | KAPITEL 3

und Erkennen gefangen bleibt, da er die Anwesenheit der anderen wiirdigt,
im selben Moment aber deutlich macht, dal sie weder Ziel besonderer
Neugier noch spezieller Absichten sind. Der Blick aus der Distanz, den
Goffman als Verhaltensnorm einer »stérungsfreien« Interaktion — »Wohl-
verhalten« (ebd.: 88)% — im &ffentlichen Raum begreift, entspricht im we-
sentlichen dem Blick des Fremden, aus der »Vogelperspektive«, d.h. aus
der inneren Distanz heraus die Dinge zu betrachten.

Soziale und riumliche Beweglichkeit, die Simmels Fremden auszeich-
nen, erreichen im Licht der Moderne eine neue Dimension, da im Zuge ei-
ner geldvermittelten Kommunikation der Raum nicht mehr nach realen
physischen Entfernungen, sondern nach abstrakten Kategorien der Erreich-
barkeit, Puinktlichkeit und Verfiigbarkeit bemessen wird. Die Eigenschaften
des Fremden (Sachlichkeit, Objektivitit) sind damit keinesfalls exklusive
»Kapitalien« einzelner. Sie stellen vielmehr konstitutive Elemente des ge-
samtgesellschaftlichen Zusammenlebens in modernen Gesellschaften dar;
hier ist potentiell jeder ein Hindler und damit ein Fremder.

»Wie in einem Miniaturbild zusammengedringt erscheint mir die Bedeutung des
Fremden fiir das Geldwesen in dem Rate, den ich einmal geben hérte: man solle mit
zwei Menschen niemals Geldgeschifte machen, mit dem Freunde und mit dem
Feinde. [...] Der indizierte Partner fiir das Geldgeschift — in dem, wie man mit Recht
gesagt hat, die Gemiitlichkeit aufhort — ist die uns innerlich véllig indifferente, weder

fiir noch gegen uns engagierte Personlichkeit« (Simmel [1900] 1996: 227f)).

Um die Neutralitit in der Interaktion zu gewihrleisten, bedarf es eines ge-
sichtslosen Partners, wie dem der monetiren Zeichen, die in ihrem erwarte-
ten und akuten Verhalten ausschlieRlich durch die geteilte Uberlegung der
Quantitit bestimmt werden, statt durch einzigartige, subjektgebundene
qualitative Werte (vgl. Bauman 1995: 228f.). Mit der Ablosung der »egoisti-
schen Impulsivitit des Raubes« bzw. der altruistischen Form des Geschen-
kes (Simmel [1900] 1996: 600) durch den »Besitzwechsel nach der Norm
objektiver Richtigkeit und Gerechtigkeit — de[m] Tausch«, dessen reinste
und selbstindige Verkorperung im Moment des Geldes zum Vorschein
kommt, prognostiziert Simmel eine Objektivierung der Lebensverhiltnisse,
in denen »[...] immer mehr Lebensinhalte in transindividueller Gestalt ob-
jektiviert werden« (ebd.: 386).

Sein positives Bild vom Tausch griindet in der Vorstellung eines macht-
gleichen Besitzverhiltnisses, »indem der Nehmende zugleich Gebender ist«
und damit durch die »objektive Aquivalenz zwischen Leistung und Gegen-
leistung« (ebd.: 387f.) Gerechtigkeit sowie »eine Erhohung des Befriedi-
gungsniveaus« erreicht werden kann. Gleichzeitig erméglicht die Sachlich-
keit des Geldes, sich in der Gesellschaft zu vereinzeln. Es ist »Schrittmacher

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TyPISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 91

der individuellen Freiheit« (Deutschmann 2000: 304), da es dem Individu-
um den gesamten sachlichen Reichtum der Welt zuginglich macht und es
dadurch aus ihrer Abhingigkeit von lokalen Ressourcen befreit. Geld und
seine Zirkulation kiindigt die Universalisierung des Fremden an, da es einer-
seits die auf Bluts- und Verwandtschaftsverhiltnissen beruhenden Sozial-
beziehungen zugunsten entkérperlichter und versachlichter Kommunika-
tionsarrangements aufbricht, andererseits die Tendenz zur Verfeinerung
und Asthetisierung der Bediirfnisse zugunsten einer Individuation im
Menschen freisetzt.”®

Die von Simmel gepriesene und beklagte moderne Kultur, als deren
Mittel und Mittler das Geld in Erscheinung tritt, nimmt v.a. in den GroR-
stidten der Jahrhundertwende als gesellschaftlichem Verdichtungsort in ei-
nem spezifischen Lebensstil menschliche Gestalt an, so daf} der Fremde
nicht nur als Hindler, sondern typischerweise auch als Grof3stidter identi-
fiziert wird. Als »Sitz der Geldwirtschaft« (Simmel [1903] 1984: 193) treten
hier die Wechselwirkungsformen zwischen dem nivellierenden Medium
Geld und dem menschlichen Charakter besonders deutlich zum Vorschein:
Von der »eigentiimliche[n] Abflachung des Gefiihlslebens«, der »Leichtig-
keit intellektueller Verstindigung« (Simmel [1900] 1996: 595f.) bis hin zur
»unpersonlichen Sachlichkeit«, »wirtschaftlichem Individualismus und
Egoismus« (ebd.: 602) und »riicksichtsloser Hirte« (Simmel [1903] 1984:
193) skizziert Simmel ein Persénlichkeitsprofil, dafl sich sowohl durch ei-
nen Verlust an solidarischer Verbundenheit als auch durch einen Gewinn
an Intellekt und individueller Freiheit auszeichnet. Geld, so bringt Simmels
»Philosophie« iiberspitzt zum Ausdruck, macht zwar charakterlos, aber in-
telligent, denn »[d]er Intellekt, seinem Begriff nach, ist absolut charakterlos,
nicht im Sinne des Mangels einer erforderlichen Qualitit, sondern weil er
ganz jenseits der auswihlenden Einseitigkeit steht, die den Charakter aus-
macht« (Simmel [1900] 1996: 595).

Simmel argumentiert gegen die funktional beschrinkte, wirtschaftsthe-
oretisch eingeengte Rolle des Geldes, indem er es als Tauschmittel kom-
munikationstheoretisch reformuliert: Geld wird zum Modellfall funktional
spezialisierter Kommunikation in der modernen Gesellschaft, das sowohl
»reale« als auch symbolische Eigenschaften besitzt. Es verbindet die 6ko-
nomische Welt individueller Nutzenmaximierung mit der sozialen Welt der
Normen und Institutionen, ohne sich in einer der beiden Perspektiven sub-
summieren zu lassen (vgl. Deutschmann 2000: 302). Der moderne Geist
wird durch das rechnerische Wesen des Geldes zu Prizision, Berechenbar-
keit und Exaktheit erzogen, sicherlich auch, weil eine affektiv engagierte
Sozialbeziehung angesichts immer weitrdumiger und dicht besiedelter
Riume auf Dauer nicht praktizierbar wire.

Vor allem die im Gewimmel der Grof3stadt eintretende Reiziiberflutung

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | KAPITEL 3

fithre zu einer Reizung des Nervenlebens, gegen die sich der Mensch zum
Zwecke der »Selbsterhaltung« (Simmel [1903] 1984: 197) eine verstandes-
mifige Panzerung aneigne. Die Geschwindigkeit der Bilderflut, die in der
Grof3stadt auf den Menschen zurausche, die Vielfalt der Ereignisse und
Beziehungsnetzwerke berge die Gefahr der »Nervositit«, einer zur damali-
gen Zeit weit verbreiteten Krankheit, die auf die plotzliche Umstellung des
gemiitlichen und gemichlichen Landbewohners auf das Tempo der Stadt
zuriickgefithrt wurde. Da der Mensch im urbanen Raum nicht mehr auf
alle Reize mit derselben emotionalen Intensitit reagieren kénne, folgert
Simmel eine verstandesmiflige »Schutzpanzerung«, eine Metamorphose
des Seelenlebens, die den lindlichen Gemiitsmenschen einfachen Intellekts
zum »verstandesmifligen« und geistreichen, wenn auch »blasierten« Grof2-
stidter verwandelt; »weshalb denn auch dumme und von vornherein geistig
unlebendige Menschen nicht gerade blasiert zu sein pflegen« (ebd.: 196).
Dabei ist die Intellektualitit des Grofstidters nicht nur defensiver Panzer,
sondern wird zum »positiv bestimmbaren subjektiven Niederschlag der
Herausbildung der Moderne insgesamt« (Miiller 1988: 17).

Es ist also ein Schutz, der als Fihigkeit des Grofstidters verstanden
wird, seine Mitmenschen eben nicht zu Nachbarn zu domestizieren, son-
dern sie als Fremde und damit in die Sphire der Nichtaufmerksamkeit ab-
zuschieben. Es ist ein wechselseitiger Prozef’, der sowohl die Entfremdung
und Entfernung des Nichsten als auch Anniherung des Fremden enthilt
(vgl. Plessner [1953] 1983: 111) und die Vorteile der Sefhaftigkeit durch jene
der Mobilitit vertauscht. Anders als in den relativ homogenen Gruppenver-
binden der traditionellen Gesellschaft, die dem stidtischen Treiben als Ne-
gativfolie gegeniibergestellt werden, partizipiert das moderne Individuum
an verschiedenen sozialen Kreisen, ohne daf jedoch eine Vollidentifikation
mit der einzelnen Gruppe stattfindet: Der Grof3stidter wird zum Fremden
unter Fremden; interne Gruppenverhiltnisse weichen auf, werden zuneh-
mend »abstrakter« und beweglicher und férdern eine »Allianz auf Distanz«.
Gleichwohl Simmel vehement am Individuumsbegriff festhilt, gewinnt die
stidtische Masse mehr und mehr Ahnlichkeit mit einem willkiirlichen Ag-
gregat, in dem sich Individualitit auflost.

»Waren frither die Kreise, in und mit denen man lebte, {iberschaubar und die indivi-
duellen Beziehungen zwischen Freund und Feind, Bekannten und Freunden von
Gewicht, so werden sie heute [in der Moderne] von einer amorphen Offentlichkeit
uberdeckt, die aus allen méglichen Dienstleistungen, Sachbeziehungen und fliichti-
gen Begegnungen besteht« (ebd.: 111f.).

Doch gerade die Indifferenz nimmt Simmel zum Ausgangspunkt seiner
Individualisierungstheorie, indem er in ihr die Chance fur die Entwicklung

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TyPiSCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 93

von Innerlichkeit entdeckt; er weif aber auch um ihre Briichigkeit in einer
substantiell erodierten Gesellschaft. »Anonymisierung, nicht Ausléschung
der Individualitit wird so zum Balance- und Indifferenzpunkt der Polaritit
subjektiver und objektiver Kultur« (Miller 1988: 26). Wo die territoriale Se-
paration des Fremden ginzlich unpraktikabel wird, nimmt die Notwendig-
keit einer geistigen Separation zu, so dafl die unvermeidliche korperliche
Nihe der Stadt in einer Verarmung sozialer Kontakte miindet. Der Aus-
tausch mit dem Fremden beschrinkt sich auf rein geschiftliche Dinge (vgl.
Bauman 2000: 90) — es sind Begegnungen ohne moralische Nihe.

Neben seiner Objektivitit zeichnet sich der moderne Mensch durch die
»Spezialisierung seiner Fihigkeiten« (Simmel [1900] 1996: 3906) aus, die
wiederum durch die »unendliche Biegsambkeit und Teilbarkeit [des Geldes],
jene Vielheit 6konomischer Abhingigkeiten ermdglicht [wurde] [...]J« (ebd.:
395). Geld ist der farblose »Agent« moderner Verhiltnisse, da es in seinen
Qualititen der Objektivitit und Sachlichkeit, der Teilbarkeit und Quantifi-
zierbarkeit die wesentlichen Qualititen der modernen Gesellschaft wider-
spiegelt, die Simmel eher psychologisch/philosophisch in der Metapher des
»grofdstidtischen Geisteslebens« veranschaulicht.

Simmels Konstruktion des Grof3stidters als blasiertes Individuum, das
auf Distanz zu seinen Mitmenschen lebt, gleicht seinem Typus des Frem-
den; allerdings nicht als marginale Randfigur, sondern als Prototyp einer im
Aufbruch der Moderne stehenden Gesellschaft. In der Figur des exaltierten
Grof3stidters beschwort Simmel — nicht immer ganz frei von »Entwick-
lungstrunkenheit« (Schmid 1993: 204) — den mobilen Hindler, der die Lo-
kalitit zugunsten der Ungebundenheit, dem stindigen Dazwischen ein-
tauscht. Gelebte Indifferenz im Sinne mehrfacher Mitgliedschaften (Fami-
lie/Beruf/Verein u. dgl.) stellt Simmel im Sinne einer grofistidtischen
Kompetenz dar, denn erst die Akzeptanz gegenseitiger Fremdheit macht es
moglich, ein friedvolles Zusammen (oder Nebeneinanderherleben) zu ge-
wihrleisten. Reserviertheit, Blasiertheit, Gleichgiiltigkeit werden nicht als
Auswiichse einer fortschreitenden Dissoziierung gefafit, sondern als ele-
mentare Sozialisierungsformen (vgl. Simmel [1903] 1984: 198). In der ver-
sachlichten Interaktion, im objektivierten Pflichtverkehr wittert Simmel die
Chance einer »Gemeinschaft von Fremden.

»[D]ie Fahigkeit der objektiven Betrachtung, des Absehens vom Ich mit seinen Im-
pulsen und Zustinden zugunsten der reinen Sachlichkeit — daf3 eben dies dem ge-
schichtlichen Prozef8 zu seinem vielleicht edelsten, veredeltsten Ergebnis verhilft, zu
dem Aufbau einer Welt, die ohne Streit und gegenseitige Verdringung aneigenbar
ist, zu Werten, deren Erwerb und Genuf seitens des einen den anderen nicht aus-
schliefft, sondern tausendmal dem anderen den Weg zu dem gleichen &ffnet« (Sim-
mel [1900] 1996: 386).

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | KAPITEL 3

Das Paradox moderner Intersubjektivitit liegt in der beziehungslosen Be-
ziehung dem Anderen gegeniiber, einer Art negativen Vergesellschaftung,
die den Einzelnen eben nicht durch die Attribute der Gemeinschaft, Uber-
einstimmung, Ahnlichkeit integriert, sondern im wechselseitigen Sich-Ab-
setzen-Vom-Anderen Vergesellschaftung bewirkt. Individuelle Freiheit be-
deutet fiir Simmel gerade nicht Beziehungslosigkeit; sie steht fir eine ganz
bestimmte Beziehung zum Anderen.

»Diese Anderen miissen zunichst doch dasein und empfunden werden, damit sie
einem gleichgiiltig sein konnen. Die individuelle Freiheit ist keine rein innere Be-
schaffenheit eines isolierten Subjekts, sondern eine Korrelationserscheinung, die ih-
ren Sinn verliert, wenn kein Gegenpart da ist« (ebd.: 397).

Der Andere, der uns gleichgiiltig ist, nimmt demnach keine passive Rolle in
Simmels modernem Subjektverstindnis ein, sondern er ist durch seine
Anwesenheit und Andersartigkeit an der Produktion von Reserviertheit und
Blasiertheit (und auch Freiheit) beteiligt. Die Fihigkeit, sich selbst als »an-
ders« und die anderen als »fremd« zu behandeln, wird so zum Privileg des
Grof3stidters, das bei Simmel mehr als die reine Umgangspraxis kennzeich-
net, gerade weil es in das Seelenleben hineinreicht. So bezeichnet er das
menschliche Bewufitsein als ein in stindiger Wechselwirkung zur Gesell-
schaft stehendes Gebilde, das in der belebten Grof3stadt, anders als auf dem
Land, einer Metamorphose unterworfen ist: Der Gemiitsmensch entwickelt
sich zum Verstandesmensch, der sich von verbindlichen sozialen Netzwer-
ken lossagt und im Schnittpunkt zahlreicher sozialer Kreise eine multiper-
spektivische und damit stindig neue Sichtweise sich selbst gegeniiber ein-
nehmen muf, die Simmel im Rahmen seines Exkurses iiber den Fremden
als »Vogelperspektive« (s.0.) umreift. Simmel geht es um die Wechselwir-
kungen zwischen Bewuf3tsein und Raum, denn so wie das Bewuf3tsein den
rdumlichen Verinderungen angesichts der voranschreitenden Urbanisie-
rung unterworfen ist, werden auch der Raum und die riumlichen Ordnun-
gen der Gesellschaft durch die Vorstellungen der Menschen geformt.
Simmels Soziologie des Fremden ist in seine Theorie der rdumlichen
Ordnungen der Gesellschaft eingebettet, in denen er den Grad der Nihe
und Distanz zwischen Personen als Unterscheidungskriterium von Wech-
selwirkungsformen in Augenschein nimmt. Die Unterscheidung des Eige-
nen und des Fremden ist fiir den raumsoziologischen Beobachter also we-
sentlich eine Unterscheidung zwischen Gruppen, die an einem bestimm-
ten Ort fixiert sind, und solchen, die mobil sind. Der mobile Fremde, des-
sen Lebensstil durch Tempo, Distanz und Beweglichkeit bestimmt wird,
qualifiziert sich dadurch zum Fremden, daf} er sich einer Gruppe von sefR-
haften »Bodenbesitzern« nihert. Die Dynamik und Spannung die Simmels

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TypiSCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 95

Fremder durch seine Anwesenheit erzeugt, ist das Produkt der Konfronta-
tion zweier unterschiedlicher Raumordnungen, denn der »Hindler« (spiter
auch der Jude) ist kein Herkunfts- oder Kultur-Fremder; seine Fremdheit ist
eine Folge des Positionseffektes im Raum. Simmel versucht also zunichst,
den Fremden konsequent relational zu denken, indem er sich nicht fiir den
Wandernden interessiert, sondern die Bedeutung des Wandernden in einer
Konstellation analysiert, in der die sefRhafte und territorial fixierte Gruppe
als »Normalfall« angesetzt wird. Doch auch wenn Simmel die Konstellation
von autochthoner und beweglicher Existenzweise als dominante Differen-
zierungsform begreift, ist seine Typisierung des Fremden durch den Ver-
weis auf die unterschiedlichen Grade an Intellektualitit stellenweise zu psy-
chologisch, so daf} die je spezifischen Machtdifferentiale zwischen dem
Fremden und der sozialen Gruppe ausgeblendet werden.

3.2 Parks kultursoziologische Typisierung
des »Mulatten« Fremdheit als moralisches
und kulturelles Grenzgehen

Als Vertreter der »Chicago School« entwickelt Robert Ezra Park sein Kon-
zept des Fremden in Zusammenarbeit mit Everett Stonequist im 1937 er-
schienenen Aufsatz »Cultural Conflict and the Marginal Man«. Stadtkultur
und Grenzpersonlichkeit werden zu Parks zentralen Untersuchungseinhei-
ten, die im Konzept des »marginal man« kulminieren. Dennoch tiuscht der
Begriff der Marginalitit leicht tiber die Tatsache hinweg, dal Park seinen
Fremden gerade nicht als Randexistenz bzw. Auflenseiter anlegt, sondern
als »Zentrumsgestalt in einer bestimmten Gesellschaft, nimlich der mo-
dernen« (Makropoulos 1997b: 29) vorsieht und mit Worten wie »der Mann
an der Grenze, die »Randpersonlichkeit«, der »Marginale« oder »Randsei-
ter« tibertragen wird (vgl. ebd.: 28). Der Begriff der Grenze weist lediglich
auf die Tatsache hin, dafl der »marginal man« angesichts einer kulturell
homogenen Gruppe und ihrer spezifischen Lebensform eine Randstellung
einnimmt, so daf} auch Parks Typisierung als Konstruktion zu verstehen ist,
die einer bestimmten Theorie- und Forschungsrichtung entspringt, nimlich
einer kultursoziologischen, die Kultur zunichst noch ganz im Sinne einer
durch die Tradition der Chicagoer Schule stark beeinflufdten Gesellschafts-
theorie als normativ integrierten Zusammenhang gemeinsam geteilter Le-
bensbeziige und Werte definiert.

Als ein Produkt menschlicher Migration und Akkulturation steht der
Fremde im Brennpunkt stidtischer Agglomeration und »Geschiftigkeit«; er
ist gewissermaflen der Triger kulturellen Wandels. Die eigene »intellektuel-
le Vagabondage« und berufliche Flexibilitit, wie Park sein Leben in der bio-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | KAPITEL 3

graphischen Riickschau bezeichnet, schligt sich in den soziologischen Ka-
tegorien der »Mobilitit« und »Rastlosigkeit« nieder, deren Konsequenz eine
in stindigem Flufl befindliche Gesellschaft mit ebenso dynamischen Mit-
gliedern ist. Es sind genau diese sich im Wandel befindenden Gesell-
schaftskonstellationen, in denen Park die Emanzipation des Menschen auf-
spurt, die in keiner anderen Figur so deutlich zum Vorschein tritt wie im
»marginal man«.

»The marginal man is a personality type that arise at a time and a place where, out of
the conflict of races and cultures, new societies, new people and cultures are coming
into existence. The fate which condemns him to live, at the same time, in two worlds
is the same which compels him to assume, in relation to the worlds in which he lived,
the role of a cosmopolitan and a stranger« (Park [1937] 1964: 375).

Aus den riumlichen, sozialen und kulturellen »Mobilisierungen« heraus
geboren, stellt der »marginal man« den Typus des Grenzgingers dar, der
sich am Rande mindestens zweier Kulturen bewegt, in keiner aber bruchlos
aufgeht. In Anlehnung an Simmels Fremdenkonzeption, die Park eifrig re-
zipiert”, zeigt sich der besondere Charakter des Fremden in seiner Ambi-
valenz. Ambivalenz ist fiir Park jedoch nicht so sehr ein riumlicher Posi-
tionseffekt; sie rithrt gewissermaflen von einer biographischen »Zweiglei-
sigkeit« her und konvergiert mit Begriffen des »cultural trait«, »transmis-
sion«, »diffusion« und »acculturation«. Park betont das typologisch Eigen-
stindige des kulturellen »Mischlings«, der zwischen Selbstbehauptung und
Assimilation stehenbleibt und in dieser Zweiteilung in einen sittlichen Kon-
flikt gerdt, der ihn zum Paradebeispiel eines neuzeitlich gebrochenen
Selbstbewuftseins stilisiert. Dennoch ist der »marginal man« schon des-
halb kein verallgemeinerbarer Personlichkeitstypus, da er einer relativ kon-
kreten gesellschaftstheoretischen wie kulturhistorischen Konstellation ent-
springt: der »Chicago School of Sociology«, die sich mit dem Chicago der
20er und 3oer Jahre und seiner sozial wie kulturell sehr heterogenen Bevol-
kerung in Zeiten wirtschaftlichen Umbruchs auseinandersetzt.

Die kulturelle Ordnung der Gesellschaft, die sich durch Prozesse der
Sozialisation, Kommunikation und Konkurrenz reproduziert, verliert ange-
sichts der grofstidtischen Arbeitsteilung, Interdependenzen und Mobiliti-
ten an Eindeutigkeit und Verbindlichkeit fiir den Einzelnen. Thomas Bar-
gatzky spricht in diesem Zusammenhang von einer »Bezugsgruppenpro-
blematik« (Bargatzky 1981: 142), leitet die marginalen Eigenschaften einer
Person damit aus einer marginalen Situation ab: Der »marginal man« be-
findet sich als Kind von Eltern verschiedener kultureller Abstammungen in
einer schwierigen Position (vgl. Nelissen 1973: 521). Ahnlich wie Simmel
beschreibt Park den Fremden als ambivalenten Charakter, der die Synthese

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TypiSCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 97

zweier unterschiedlicher Momente in sich trigt, verschiebt aber die Pro-
blematik von der riumlichen auf die kulturelle Beweglichkeit: Der Fremde
lebt die Einheit zweier unterschiedlicher Kulturen; er ist der »Wanderer auf
der Grenze zweier Kulturen« (Nassehi 1995: 105). Der »marginal man« ist
insoweit ein Fremder, als daf er die Ambivalenz in Form der unvollstindi-
gen Integration verkorpert und damit ein Zerrspiegel der »geordneten Ver-
hiltnisse« ist, die Park implizit mit kulturell geschlossenen, d.h. eth(n)isch
homogenen Gemeinschaften gleichsetzt. Doch im Vergleich zu Simmels
beweglichem Hindler, der seine Wurzellosigkeit als Vorteil im Wirtschaft-
system zu nutzen weif3, ist die doppelte kulturelle Zugehorigkeit des »mar-
ginal man« als Problem angelegt. Er ist nicht wie Simmels Hindler ein
Mensch ohne Geschichte, sondern ein Mensch, der zwei verschiedene Ge-
schichten, die Park in der judischen Mutter und im nichtjiidischen Vater
exemplifiziert, in sich vereinigt und damit in einen moralischen Konflikt gerit.

»The marginal man, as here conceived, is one whom fate has condemned to live in
two societies and in two, not merely different but antagonistic, cultures. Thus, the
individual whose mother is a Jew and whose father is a Gentil is fatally condemned to
grow up under the influence of two traditions« (Park [1937] 1964: 373).

Das moralische Moment des »marginal man«-Konzeptes entspringt Parks
spezifischer Perspektive, geographische, Gkologische und Gkonomische
Struktur mit der sozialen und kulturellen Ordnung der Gesellschaft, nicht
zuletzt dem Zustand des »psychischen Gleichgewichts« und »moralischer
Stabilitit, ineins zu setzen. Diese Parallelsetzung von geographischer, kul-
tureller und moralischer Ordnung, die Park als sogenannte »natural areas«
bzw. »human communities« bezeichnet, qualifiziert den Fremden in mehr-
facher Hinsicht zum Marginalen — er ist nicht nur am Rande zweier Kultu-
ren, er befindet sich auch in einem Entscheidungsdilemma: welche Nor-
men und Werte er auf Dauer akzeptieren mdéchte.

Der »marginal mang, den Park zunichst idealtypisch in der Figur des
»Mulatten«, spiter etwas allgemeiner im »racial hybrid« bzw. »mixed
blood« erkennt’®, wichst unter dem EinfluR zweier kultureller Traditionen
auf, die ihn in die prekéire Position des »Dazwischen« bringen; der Fremde
lebt, wie Park andeutet, in einem permanenten kulturellen Interessenkon-
flikt und qualifiziert sich dadurch zum Fremden, daf} er mit seiner persén-
lichen »Gespaltenheit« in eine stabile und homogene Struktur eintritt. Ob-
wohl seine Rollenzweideutigkeit bzw. Statusinkonsistenz zunichst den an-
deren im Sinne eines Zuordnungsproblems Schwierigkeiten bereitet, ist
Marginalitat fiir Park mehr als das Ergebnis eines asymmetrischen Verhilt-
nisses zwischen Einheimischen und Fremden. Sie bezeichnet auch eine
spezifische Erfahrung, eine psychische Verfassung bzw. Gemiitslage.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | KaPITEL 3

Park geht es daher weniger um die Konstruktion des Fremden als »Zu-
ordnungsproblem« der dominanten Kultur, als vielmehr um die psycholo-
gischen Konsequenzen der »marginal man«-Position fiir den Betroffenen,
die aus dem Assimilationsdruck der Gruppe einerseits und der fehlenden
Eindeutigkeit der eigenen Kultur erwachsen. »Das Leben in der Schwebe
evoziert zunichst eine psychische Krise, in der das Gefiithl der Entwurze-
lung und Desorientierung dominiert« (Lindner 1999: 220). Er ist »ein
Wanderer auf der Grenze zweier Kulturen, der seine Marginalitit nur dann
tuberwinden kann, wenn er personliche Ressourcen zu mobilisieren ver-
mag, die ihm zumindest Nischen zu kultureller Innovation er6ffnen« (Nas-
sehi/Schroer 1999: 105). Aus der Verarbeitung der Krise schopft der
»Randseiter« neues Potential, das Park als eine spezifische psychische Dis-
position fafdt. Unsicherheit, psychische Instabilitit, das Bewufitsein,
irgendwie nicht ganz dazu zu gehoren (vgl. Bargatzky 181: 142), machen
geradewegs deutlich, daf es neben der strukturellen auch eine psychoso-
ziale Dimension der Marginalitit gibt. So besteht fiir Park der Konflikt
weniger zwischen Gruppe und Fremden; es ist vielmehr eine individuelle
Spannung, die der Fremde bezwingen mdochte. Krisenbewiltigung meint
jedoch nicht die widerspruchslose Integration im Sinne einer reaktioniren
Ruickbesinnung auf einen kulturellen Ursprung, sondern beschreibt die
Tendenz, sich mit dem »Zwischenzustand« abzufinden und ein Person-
lichkeitststyp zu werden (vgl. Makropoulos 1997b: 32)7, denn Parks Kul-
turbegrift ist keine Frage angeborener Eigenschaften, sondern eine héchst
dynamische Konsequenz des Sich-Zueigen-Machens (vgl. Nelissen 1973:
519).

Im Gegensatz zu Schiitz’ Verwendung des Begriffs der Krisis stellt Park
stirker die positiven Eigenschaften des psychischen Konflikts heraus, unter-
14Rt jedoch eine Betrachtung »der anderen« — eben jener Gruppe, vor der
sich der »marginal man« hinsichtlich der stabilen sozialen und moralischen
Struktur abhebt. Doch Parks Konstruktion des Fremden ist nur in Zusam-
menhang seiner kulturellen Ordnung der Gesellschaft zu verstehen, denn
der »marginal manc ist, wie wesenhaft die Konsequenzen der Marginalitit
auch sein moégen, sowohl ein Produkt der Gruppe, deren Integrationsme-
chanismen er unterljuft als auch das Konstrukt eines wissenschaftlichen
Beobachters, dessen Unterscheidung des Eigenen und des Fremden eine
Unterscheidung zwischen geschlossenen Kulturverbinden und hybriden
kulturellen Identititen ist. Die Krise, die Park aus der »doppelten Staats-
biirgerschaft« des Fremden schliefdt, wird in keinem »gewalttitigen Sinne«
mit Destruktion oder Zerfall synonym gesetzt, sondern dient im Sinne ei-
nes Katalysators zur intellektuellen und moralischen Weiterentwicklung, die
den »Mulatten« in die Rolle des »Vorbilds« einer neuen Generation bringt:
»Inevtitably he becomes, relatively to his cultural milieu, the individual with

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TypISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 99

the wider horizont, the keener intelligence, the more detached and rational
viewpoint« (Park [1937] 1964: 376). Intelligenz, Verstand und der »weite
Horizont« des Fremden werden so als genuine Folgen des personlichen
Konfliktstatus hervorgehoben, durch die er seinem kulturellen Milieu vor-
aus ist. So ist der »marginal man« auch mutmaflicher Innovator, da er ein
Konfliktdenken provoziert und damit einen wesentlichen Faktor des sozia-
len Wandels darstellt, ihn miterzeugt, aber auch mitlést, indem er »mit Kri-
sen umzugehen weil« bzw. zu einem der bereitwilligsten Ubernehmer
neuer Lebensverhiltnisse zihlt (vgl. Bargatzky 1981: 158ff.).

Obwohl der Fremde — aus der Perspektive der Gruppe — ein »Auflensei-
ter« ist, geht es Park darum, ihn gerade nicht als Zerr-, sondern als Vorbild
in Erscheinung treten zu lassen: »The marginal man is always relatively the
more civilized human being« (Park [1937] 1964: 376). Der Entwicklungs-
prozefs des »marginal man« ist dabei mehr als nur ein positiver Nebenef-
fekt der Statusinkonsistenz, er stellt vielmehr ein notwendiges Ubel im In-
teresse des Allgemeinwohls dar. Parks moralischer Impetus, den Menschen
unter die Notwendigkeit sozialer Kontrolle und Anpassung — eines Uberle-
benskampfes — zu stellen, griindet darin, dafl er Darwins ontologische An-
nahmen tber die egoistische und unsoziale menschliche Natur teilt. Bioti-
sche und kulturelle Sphire sind in dieser Lesart eng verkniipft; sie durch-
dringen sich gegenseitig — auch wenn Konkurrenzkampf und Konflikt, Zu-
sammenhalt und Differenz kulturell vermittelt sind, dndert das prinzipiell
nichts am zugrundeliegenden biotischen Prozef (vgl. Saunders 1987: 63).
In Anlehnung an Pflanzen- und Tier6kologen wie Haeckel, Warmin und
Clements versucht Park, die menschliche Gesellschaft als Ordnung zu ver-
stehen, die gewissermaflen einem natiirlichen Gesetz unterliegt — dem Ge-
setz des Wettbewerbs als nichtbewufitem Regelmechanismus. »Das Ergeb-
nis des Wettbewerbs ist eine Gruppe von Organismen, die in bezug auf
Zahl, Zusammensetzung, Verbreitung, Spezialisierung u.4., am besten an
ihre Umgebung angepafit ist« (Nelissen 1973: 523).

So finden auch die Prozesse der Migration, Akkulturation und Diffusi-
on, die Park fiir die Geburt des »marginal man« verantwortlich macht, ih-
ren Ursprung in diesem Wettbewerbsmechanismus. Aus den traditionellen
Bedingungen entlassen, kiindigt der Fremde durch seine besondere bioti-
sche Ausstattung einen kulturellen Wandel im Sinne eines »Zivilisations-
prozesses« an, der nicht so sehr duferlich als vielmehr innerlich in Form
einer »Psychogenese« stattfindet. Park untersucht dabei die Mentalitit als
»Seismograph« gesellschaftlicher Verinderungen, um die von Simmel im-
mer wieder hervorgehobenen Wechselwirkungen des Gesellschafts- und
Geistesleben in den Blick zu riicken. Die Mentalitit des Menschen wird
somit zur wissenschaftlichen Untersuchungskategorie, an der Park den
Wandel in Kultur und Gesellschaft diagnostiziert.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | KAPITEL 3

»It is in the mind of the marginal man that the moral turmoil which new cultural
contacts occasion, manifests itself in the most obvious forms. It is the mind of the
marginal man — where the changes and fusions of culture are going on — that we can
best study the processes of civilization and of progress« (Park [1928] 1964: 3506).

Der »marginal man« itbernimmt das Schicksal des Fremden, das sich mehr
und mebhr als modernes menschliches Schicksal herausschilt. Aus dem Kon-
flikt der Kulturen heraus geboren, kiindigt der »marginal man« die Ankunft
einer neuen Form von Gesellschaft an, einer Gesellschaft, deren Mitglieder
unterschiedlichen kulturellen Bedeutungs-systeme angehéren und nicht
unter der »kulturellen Glocke geselliger Eintracht« stehen, damit aber eine
Kontrastfolie zur hiufig untersuchten analytischen Einheit der »natural
area« darstellen. Dabei ist nach Ansicht der Chicagoer Schule ein »natiir-
liches Gebiet« immer auch ein kulturelles Gebiet: »einerseits durch Arbeits-
teilung und konkurrierende Kooperation, andererseits — als moralisches —
Gebiet durch Konsensus und Kommunikation gekennzeichnet« (Saunders
1987: 67), so dafl Gemeinschaft als ein sichtbares Objekt mit territorialen
Grenzen simplifiziert wird. Der »marginal man« im Sinne eines mobilen
und entwurzelten Typus, der sich vor allem in den innerstidtischen Gebie-
ten »ausbreitet«, unterwandert und durchkreuzt die territorial und kulturell
fixierte Ordnung. Auch wenn Park den Fremden nicht als Erklirung fiir die
soziale Desorganisation (Kriminalitit, Prostitution, Armut usw.) zur Re-
chenschaft zieht, im Gegenteil, stellenweise sogar als Motor im Prozef} der
Expansion und Fluktuation, als Triebkraft und Produkt des sozialen Wan-
dels bezeichnet, kann er die Rolle des »Storers« bzw. »Eindringlings« nicht
vollstindig abstreifen.

Die kognitive und emotionale Beweglichkeit des »marginal manc, die
Park als Ergebnis der kulturellen und geographischen Wanderschaft dar-
stellt, sind daher nie nur eine radikale Emanzipation von bestehenden
Strukturen, sondern — unter Zivilisationsblick — bestmégliche Anpassung
an die biotischen und kulturellen Gegebenheiten: Intelligenz bzw. ein »wei-
ter Horizont« entspringen einem Konkurrenz- und Uberlebenskampf und
sind Ergebnis von biotischer Adaption und Evolution. Park verleiht dem
Fremden die kosmopolitischen Wesensziige, die Simmel bereits seinem
Grofistidter zugedacht hatte, und die beide am markantesten in der Figur
des emanzipierten Juden als dem »ersten Weltbiiger« verkdrpert sehen:
»The emancipated Jew was, and is, historically and typically the marginal
man, the first cosmopolite and citizen of the world« (Park [1928] 1964: 354).
Als Prototyp der modernen gesellschaftlichen Verhiltnisse sind es die ent-
wurzelten Juden, die den zivilisierten Menschen der Moderne verkorpern
und als »Fremde par excellence« gelten. Simmel und Park stimmen darin
tiberein, dafl Entwurzelung, verstanden als riumliche, kulturelle oder sozia-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TyPISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 101

le Entwurzelung, einen strukturellen Parameter darstellt, der einen neuen
Typus des Menschen hervortreibt: Menschen, deren Schicksal nicht unhin-
terfragt, deren Leben nicht in bequemer SelbstgewifSheit verliuft, die »zwi-
schen Selbstbehauptung und Assimilation gewissermafien stehenbleib[en]«
(Makropoulus 1997b: 31). Doch anders als Simmel, der seinen fremden, weil
territorial gelosten Hindler in der Figur des Grof3stidters einer fiir den Be-
troffenen selbst kaum merklichen Metamorphose des Verstandes aussetzt,
fallt Parks Stadtmensch zunichst in eine tiefe psychische Krise. Sein »mar-
ginal man« leidet unter der »Zweigleisigkeit« der eigenen kulturellen Iden-
titit.”* So ist die geistige Zivilisation des Fremden nicht eigener Wille,
sondern zwingende Notwendigkeit, d.h. Emanzipationsprozesse sind fiir
Park wesentlich Anpassungsprozesse.

»Es ist der Zwang der Situation, nicht die Freiheit, die ihn [den marginal man] dazu
fithrt, die quasi natiirliche Weltsicht, die das jeweilige kulturelle Muster als Mittel zur
Vereinfachung komplizierter Abliufe nahelegt, selbst in Frage zu stellen« (Lindner
1990: 200).

Parks Konstruktion des »marginal man« spiegelt einen in den Stidten zu
Beginn des Jahrhunderts am deutlichsten spiirbaren kulturellen Umbruch,
da die hohe Mobilitit und Expansion, Geschiftigkeit und Umschichtung
Grundlagen fiir Konkurrenz und Konflikt schaffen, indem sie den sozialen
Zusammenhalt unterlaufen: »Die marginale Personlichkeit wird zur
Schlusselfigur des Kulturkontakts, weil dieser in sie hineinverlagert ist, ja,
sie verkérpert ihn, bildet sie doch den Schmelztiegel, in dem die kulturellen
Prozesse stattfinden« (ebd.: 203). Der »marginal man« schopft sein Potenti-
al aus der eigenen Geschichte: Der Konfliktstatus, in dem er sich befindet,
ist der Ausloser, jegliche naive Selbstgewiflheit von sich zu streifen, und
»das Wissen und den Einblick des Eingeweihten mit der kritischen Attitiide
des AuRenstehenden« (ebd.: 204) zu verbinden. Der persénliche Leidens-
weg birgt die Kompetenz, die kritische Selbstdistanz auch auf den Umgang
mit anderen Menschen in Form einer objektiven Haltung anzuwenden.
Sein Kapital ist die seltsame Mischung aus Gleichgiiltigkeit und Engagiert-
heit, die den Fremden zum »uninteressierten Zuschauer« (ebd.: 204) ma-
chen, fiir den sich Park selbst in seiner langjihrigen Titigkeit als Zeitungs-
reporter und Redakteur in Minneapolis, Detroit, Denver, New York und
Chicago wohl zeitweilig hielt.”

Es geht im »marginal man«-Konzept jedoch um mehr als um die Repu-
tation empirisch benachteiligter Bevolkerungsgruppen; die »Krise« besitzt
neben der subjektiven Manifestation auch eine objektive: in der Urbanitit
als spezifisch moderner Lebensform, die sich nirgendwo besser als in der
Grof3stadt von metropolitaner Dimension beobachten lifét, die auf den Ein-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | KAPITEL 3

zelnen bezogen die Intellektualisierung, gesamtgesellschaftlich einen Evi-
denzverlust bedeutet. Die Stadt kann so als ein sozialer Raum betrachtet
werden, der die Freisetzung und Entfaltung von Individualitit bis hin zum
Exzentrischen nicht nur erméglicht, sondern geradezu wiinschenswert
macht (vgl. Makropoulos 1997b: 35). So bilden die empirischen Erfahrungen
als Publizist mit ethnischen Minderheiten und Randfiguren der Gesell-
schaft auch den Ausléser fiir Parks lebenslanges Interesse an den in der
Grof3stadt kulminierenden »Rassen«beziehungen und »Rassen«konflikten,
da der »marginal man« als »racial hybrid« die Synthesis moderner Kultur-
spannungen widerspiegelt.”®

Park versucht, neben den Auswirkungen und Folgen auch die soziale
Genese der Spannungen nachzuzeichnen, indem er die gesellschaftlichen
Verinderungen in der Moderne fiir die Verschiebungen in und zwischen
den kulturellen Gruppen verantwortlich macht. »The movements and mi-
grations incident to this expansion have brought about everywhere an inter-
pretation of peoples and a fusion of cultures« (Park [1937] 1964: 373). Ex-
pansion, Mobilitit, soziale Bewegungen, Arbeitsteilung und Migration bre-
chen die alten Gehiuse der traditionellen Gemeinschaften auf und fordern
interkulturelle Kommunikation, Uberschneidungen oder auch kulturelle
Fusionen heraus. Vor allem die Grofistidte, Hafenorte oder auch Wirt-
schaftszentren bilden fiir Park die Geburtsstitten dieser interkulturellen
Kontaktflichen. Die Grof3stadt, insbesondere Chicago, eine Stadt, »die sich
in wenigen Dezennien aus einer >Schlammpfiitze in der Pririe< zu einer
Weltstadt mit viel Industrie und einer groflen Einwohnerzahl entwickelt
hat« (Nelissen 1973: 526f.), ist fiir ihn ein »Laboratorium der Gesellschaft«,
das im Sinne einer »Menschenwerkstatt« (Lindner 1999: 221) eine Vielfalt
an Lebensformen und Lebensstilen hervortreibt.

»Wenn es nimlich einen historischen Ort gab, an dem geradezu sinnlich unabweis-
bar wurde, was man den fortschreitenden Evidenzverlust von Gesellschaft in der Mo-
derne nennen konnte, dann war das die Grof3stadt von metropolitaner Dimension«

(Makropoulos 1997b: 34).

Stets sind es die kulturellen Ordnungen der Gesellschaft, die Park interessie-
ren, und in denen er die gréfiten Herausforderungen der modernen gesell-
schaftlichen Metamorphose sieht. Inbesondere in seinem Aufsatz »The
City: Suggestions for the Investigation of Human Behavior in the City Envi-
ronment«’’, aber auch in den anderen Arbeiten zur Chicagoer Stadtsozio-
logie, greift Park die Grof3stadt als Ort der Moderne und gesellschaftlicher
Verdichtung heraus und versucht im Untersuchungsobjekt des stiddtischen
»Randseiters« seinem Ideal des »Weltbiirgers« niher zu kommen.”® Dabei
ging es den Vertretern der Chicagoer Schule nicht ausschliefRlich um die

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TypiSCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 103

Schwierigkeiten und Konflikte im Ghetto oder Slum selbst, sondern um die
Anpassungsleistungen menschlicher Bevolkerungsgruppen an ihre Um-
welt, weshalb sie ein 6kologisches Interesse an der Gesellschaft und weni-
ger an der Stadt ausdriickten.”® Den Schliissel zur Lésung sahen sie u.a. in
einer besseren Kommunikation, Anpassung, Kooperation und Integration
bzw. in der Reformierung bestehender Verhiltnisse. So reiht sich Parks
»marginal man« nur auf den ersten Blick in die Reihe der vermeintlichen
Outsider ein, um auf die Situation ethnischer Minorititen in einer domi-
nanten Kultur bzw. auf die »Rassen«konflikte und koloniale Situation auf-
merksam zu machen. Die eigentliche Intention bleibt eine andere: Margina-
litat als notwendige Voraussetzung fiir Innovation und sozialen Wandel
mitzudenken.

Park, der in der Tradition Simmels eine Denkweise entwickelt, die sich
in den Kategorien der Bewegung, des Ubergangs und des Wechsels aus-
driickt, geht es um die kulturellen Ordnungen der Gesellschaft, wobei sein
Kulturbegriff nicht ausschlieRlich in den »communities«, also den sich
rdumlich ausformenden, geographisch lokalisierten Gemeinschaften auf-
geht, sondern die spirituelle Ordnung, d.h. die gemeinsam geteilten sittli-
chen und moralischen Vorstellungen einschlieRt. So verweist die typische
Konstruktion des Fremden als »Mulatten« (spiter auch des racial hybrid) auf
die einerseits kulturelle, andererseits moralische Gespaltenheit, veranschau-
licht im Begriff der »Krisis«, denn das Wandeln am Rande zweier Kulturen
ist ein Wandeln am Rande der sozialen Ordnung schlechthin. Auch wenn
der »marginal man« aus Sicht der kulturell homogenen und »geordneten«
Gruppe, die als vertraute Ordnung zugrundegelegt wird, der Fremde ist,
wagt Park die These, dafl Konkurrenz und Differenzierung, Mobilitit und
»Gespaltenheit« zukiinftig zu einem neuen Kulturideal beitragen, das die
Kluft des ungeplanten und konkurrenzhaften durch ein emanzipiertes, weil
demokratisch-selbstbestimmtes Vergesellschaftungsprinzip ablést und sich
so einem Ideal des Weltbiirgertums annihert.

Der Fremde ist also nur voriibergehend ein Fremder. Solange Kultur
mit einem symbiotischen Subsystem gemeinsam geteilter Werte und Nor-
men gleichgesetzt wird, stellt der kulturelle »Mischling« die Ausnahme dar
und gerit auf der Grundlage dieser Untersuchungseinheit in die Position
des marginalen Randseiters. Auf lange Sicht ist er der »Normalfall« einer
sich immer stirker sikularisierenden und verschrinkenden Gesellschaft in
Zeiten des Modernisierungsprozesses. Park nimmt dabei als einer der er-
sten das labile Gleichgewicht der Grof3stidte als Symptom eines gesellschaft-
lichen Umwilzungsprozesses wahr, indem er die kulturellen Mischprozes-
se und Verschrinkungen, Migration und Rassenkonflikte am Beispiel des
»marginal man« auf ihre Funktion fiir die Zukunft der Gesellschaft hin be-
fragt, um sie eben nicht ausschlieflich als marginal und damit als »storend«

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | KAPITEL 3

fiir eine soziale Ordnung herauszuarbeiten, sondern um sie als zentrale Fi-
guren des Wandels und der Innovation im Prozefd gesellschaftlicher Mo-
dernisierung mitzudenken.

3.3 Schiitz’ wissenssoziologische Typisierung
des »Immigranten«: Fremdheit als Kollision
kulturspezifischer Wissensordnungen

Alfred Schiitz, der seine Figur des Fremden aus einer phinomenologischen
bzw. wissenssoziologischen Argumentation heraus entwickelt, diskutiert
das Problem des Fremden auf der interkulturellen Ebene des Fremdverste-
hens, im weiter gefafdten Kontext der auferalltiglichen Kulturbegegnung. Es
geht ihm dabei nicht so sehr um die zahlreichen Interaktionsformen und
-muster der Begegnung mit dem Fremden, sondern er beschrinkt sich auf
einen ganz speziellen Modus interkultureller Beziehung, genauer gesagt,
auf die Konfrontation des Einwanderes mit der homogenen Gruppe der
Ankunftsgesellschaft.

Auch er entwickelt den Fremden zunichst als eine Kontrastfigur:
Fremd ist derjenige, der aus der Sicht eines bestimmten Kulturkreises nicht
dazugehort und damit nicht weif3, welche Bedeutung und Konsequenzen
sein Handeln hat. Die Nichtzugehorigkeit des Fremden, die sowohl Simmel
als auch Park als bedeutsames Kennzeichen des Fremdseins fassen, erginzt
Schiitz durch die Erfahrung der Unvertrautheit, die sich als » Unwissenheit«
niederschligt. Diese »Unwissenheit« bewirkt aber nicht nur beim Fremden
selbst eine »Unsicherheit«. Auch die von ihm aufgesuchte autochthone
Gruppe befillt Zweifel, so dafl der Fremde tiber die Polarisierung hinaus
ein Gewahrwerden der Selbstverstindlichkeiten auslost, indem er die Nor-
malititserwartungen der ihn umgebenden Umwelt irritiert. Schiitz geht es
weniger um den Versuch, die semantischen Bestimmungen von Fremdheit
abzustecken, als eben darum, die Voraussetzungen und Grenzen des
Fremdverstehens offenzulegen. Dieser Fokus auf die Frage des Verstehens
bedeutet aber auch, dafy Schiitz gerade nicht die »objektiven« Ordnungen
der Wirklichkeit interessieren, sondern daf der Sinn der AufRenwelt im ei-
genen Bewufitsein konstituiert wird und Verstehen somit subjektiv bleibt.
Er verdeutlicht, daf die als selbstverstindlich erfahrene Wirklichkeit eine
Konstruktion ist, die einem bestimmten Deutungs- und Relevanz- bzw. Wis-
sensschema entspricht, das als »vertraut« angesetzt wird und den Bereich
jenseits der Grenze des Wissens als »unvertraut« erfihrt, weshalb der
Fremde ein Mensch ist, der sich durch seinen anderen Wissenstypus zum
Fremden qualifiziert.

Schiitz konzentriert sich auf die interkulturellen Abgrenzungsprozesse:

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TypiSCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 105

Aus der Sicht der Gruppe legt der Fremde ein abweichendes Verhalten an
den Tag. Zwar wird der Versuch des Fremdverstehens unternommen, er
scheitert aber an dem radikalen Kulturrelativismus, der sich in der Exklusi-
vitdt der »Sinnhorizonte« widerspiegelt. Schiitz’ Fremder verletzt eine
Grundannahme der Alltagswelt, nimlich daf mein Gegeniiber die Welt ge-
nauso erlebt wie ich (Schiitz/Luckmann 1979: 87ff.). In phinomenologi-
scher Manier zeichnet Schiitz die unterschiedlichen Lebens- und Relevanz-
bereiche des Mitgliedes der Ingroup und des Fremden nach, »schleppt«
sich durch die rigiden Strukturen des Rezeptwissens, das sogar Unstim-
migkeiten, Inkohirenzen und Kontingenzen blind iibergeht, und sieht fiir
den anschluflsuchenden Fremden keine echte Chance, jemals zur Gruppe
zu gehoren, da diese ein jahrelanges Wissen dariiber teilt, wie alles ist, wie
es war und wurde, und wie es sein wird.

Im Rahmen seiner wissenssoziologisch ausgerichteten Betrachtung des
Fremden fiihrt Schiitz den Fremden als Menschen eines spezifischen Kul-
turkreises vor, der sich einer anderen kulturellen Gemeinschaft auf Dauer
anschlieffen mochte, dabei zum ersten Mal ahnungslos — d.h. ohne zu wis-
sen, was in dem anderen Bewufitsein vor sich geht — auf sie trifft. Schiitz
sieht im Fremden

»[...] einen >kulturellen Bastard an der Grenze von zwei verschiedenen Mustern des
Gruppenlebens« [Schiitz], der die unbefragten Hintergrundiiberzeugungen der world
taken for granted nicht teilt und deshalb aufgrund des Konfrontation mit einer neuen
gesellschaftlichen Situationen in eine Krisis gerit« (Nassehi/Schroer 1999: 105).

Bei dieser Form der kulturellen Fremdheit steht die Begegnung mit einer
anderen Wirklichkeitsordnung im Vordergrund, die sich im Kern auf die
Unterscheidung von Vertrautheit und Unvertrautheit stiitzt, in der Erfah-
rung die Infragestellung eigener Gewiftheitheiten nach sich zieht, d.h. die
Erfahrung der Fremdheit wird sowohl in der Gruppe als auch beim Immi-
granten von der Erfahrung der Unvertrautheit bestimmt.

Schiitz macht deutlich, daff Fremdheit immer dort von Relevanz ist, wo
eine bestimmte soziale Nihe vorausgesetzt wird, da er unter dem Begriff des
Fremden einen Menschen »unserer Zeit und Zivilisation« begreift, »der
von der Gruppe, welcher er sich nihert, dauerhaft akzeptiert oder zumin-
dest geduldet werden mdéchte« (Schiitz [1944] 1972: 53). Der Fremde will
also kein Fremder, sondern ein Mitglied der Gruppe sein, doch gerade in
seiner Anniherung offenbart sich sein Status als »Nicht-Dazugehoériger«; er
wird zum »dunklen Fleck« auf dem relevanten Horizont der anderen.
Schiitz betont die Notwendigkeit, nicht so sehr die Prozesse der sozialen
Assimilation und sozialen Anpassung, sondern die Situation der Anndhe-
rung (approaching), die jeder méglichen Anpassung vorangeht und deren

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | KAPITEL 3

Voraussetzungen enthilt, in den Blick zu nehmen (vgl. ebd.: 53f.). Es gilt,
Fremdheit als kontextspezifisches und damit relatives Phinomen zu entzif-
fern. Anders als der Gast oder Besucher, der eben nicht dauerhafte Nihe,
schon gar nicht Integration verlangt, fordert der Fremde genau diesen Tri-
but der Gruppe ein. Das schafft Schwierigkeiten: Die neuen Kulturmuster
verlieren den Charakter der Ferne, sie werden zur Nihe, der Fremde ist
kein uninteressierter Beobachter mehr, sondern verlangt Teilnahme und
Teilhabe am gemeinschaftlichen Leben, nicht zuletzt gilt es, sein fertiges
Bild von der Gruppe als inaddquat herauszustellen und ihn zur Interaktion
anzuleiten (vgl. Richter 1993: 65).

Schiitz geht es nicht um die einzigartigen individuellen Erfahrungen
des Fremden, sondern er macht deutlich, daf} es gewisse Typizititen im
Sinne genereller Muster der Erfahrung gibt, in denen das Problem der
Fremdheit eingelassen ist: Jeder Fremde macht eine typische Krisis®®
durch. Dariiber hinaus erfolgt auch die Unterscheidung von Vertrautheit
und Fremdheit gewissen Typizititen, da sie nicht auf das soziale Feld be-
schrinkt sind, sondern allgemeine Kategorien zur Auslegung unserer Welt
darstellen (vgl. Schiitz [1944] 1972: 69). Sein Fremder, der idealtypisch in
der Figur des Immigranten (die sich nah an Schiitz’ eigene Biographie
schmiegt®) zum Vorschein kommt, verkorpert das kulturell Andersartige,
v.a. aber einen anderen Wissenstypus. Aus der vertrauten Umgebung her-
ausgerissen, wird der Fremde mit einer fiir ihn neuartigen sozialen und
kulturellen Wirklichkeit konfrontiert, die er nicht mit seinem Wissen iiber
die Welt vereinbaren kann. Sein Wissen ist das der eigenen Heimat, der
dort relevanten Wirklichkeit, das in der neuen Umgebung mitsamt ihren
Menschen, die in seine Relevanzbereich eingedrungen sind, unbrauchbar
wird. Wissen stellt damit ein zentrales Vergemeinschaftungs- wie auch Dif-
ferenzierungskriterium dar, indem es Zugang und AusschluR regelt, gerade
deshalb von Schiitz als geschlossene Sinnstruktur gedacht wird.®

Unter Adaption von William James’ Unterscheidung von Vertrautheits-
und Bekanntheitswissen formuliert Schiitz eine Kartographie der gesellschaft-
lichen Wirklichkeit, die er in zahlreiche Ingroups unterteilt, deren jeweilige
Mitglieder ein Wissen tiber die Welt im Sinne bestimmter Anweisungs-
und Auslegungsschemata besitzen. Wirklichkeit wird ganz im Sinne der
Phinomenologie Edmund Husserls®, die Schiitz als Wissenssoziologie
fortfiihrt, als ein Erfahrungsstil der alltiglichen Lebenswelt gefafst, die im
Sinne einer Auspragung spezifischer Relevanzstrukturen fiir den Menschen
sinnhaft erscheinen. Die wissenssoziologische Wirklichkeitskonzeption griin-
det auf der Vorstellung »ungleich verteilten Wissens innerhalb moderner
Gesellschaften, sowie hochgradig pluralisierter Sinnwelten, die sich selbst
in Form von »>Milieus< und >Szenenc« sozial reproduzieren« (Stenger 1997:
195). Damit differenziert Schiitz die Wirklichkeit in einzelne Sinnhorizonte,

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TyPISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 107

die nach dem Grad des Bewufitseins/Wissens parzelliert sind und die sich
in den Relevanzsystemen der Gruppen niederschlagen, auf deren Grundla-
ge der Fremde als Mensch auflerhalb der eigenen Wirklichkeits- bzw. Wis-
sensordnung konstruiert wird. Jede dieser Gruppen besitzt dabei ein dhnli-
ches Wissen tiber den Alltag, das als Grundlage des Handelns fungiert und
dabei mehr »implizit« als »explizit« erscheint, da es alle Anzeichen von Ha-
bitualitit, Automatismus und Halbbewufdtsein erkennen lifdt (vgl. Schiitz

[1944] 1972: 65)

»Jedes Mitglied, das in der Gruppe geboren oder erzogen wurde, akzeptiert dieses
fix-fertige standardisierte Schema kultureller und zivilisatorischer Muster [...]. Das
Wissen, das diesen kulturellen und zivilisatorischen Mustern entspricht, hat seine
Evidenz in sich selbst — oder es wird vielmehr aus Mangel an geteilter Evidenz fraglos
hingenommen. Es ist ein Wissen von vertrauenswerten Rezepten [...J« (ebd.: 57f.).

Dieses anerzogene und sozialisierte »Denken-wie-tiblich« (ebd.: 58) ist zwar
nicht frei von Widersprﬁchen34, es ist ein graduelles Wissen der Elemente,
die nach dem Grad der Relevanz strukturiert sind, dennoch besitzt es fiir
die Mitglieder einer Gruppe »den Schein geniigender Kohirenz, Klarheit und
Konsistenz« (ebd.: 57), weshalb Hahn auch von einer »Verstehensfiktion«
(Hahn 1994: 144) spricht. Dieser Anschein von Kohirenz, welche die »we-
sentliche Undurchsichtigkeit unserer Lebenswelt« (Schiitz 1971: 195) zu
verdecken weif}, ist Voraussetzung fiir das Erleben von Sinnhaftigkeit und
die Moglichkeit des Verstehens. Verstehen bedeutet, daft ich einer Person,
Sache oder einem Sachverhalt Sinn verleihe auf der Grundlage meiner Er-
fahrungen und Deutungen, die mir ein unhinterfragtes Weltauslegungs-
schema »an die Hand geben«. Das bedeutet aber, dafl die Erfahrung der
Sozialwelt, der Mitmenschen und Zeitgenossen nur vermittels Typisierun-
gen moglich ist, da das Wissen um die Welt typisches Wissen um typische
Vorginge ist (Schiitz/Luckmann 1975: 86ff.). Damit zeichnet Schiitz ein
sehr integriertes Bild des Menschen, der aus der unhinterfragten und als
selbstverstindlich hingenommenen Wirklichkeit ein gewisses Weltvertrau-
en schopft. Die Gruppe stellt Schiitz als eine restlos integrierte, relativ stabi-
le und homogene Gemeinschaft dar, in der sich die Gruppenmitglieder un-
tereinander als »vertraut« bzw. »ihnlich« wahrnehmen.® Der Andere als
Mitmensch bleibt in diesem Kontext verstehbar, da er »irgendwie wie ich«
erscheint und als fraglos gegeben hingenommen wird.

»Alltaglich gilt, daff mein Standpunkt und der des Anderen im groflen und ganzen
austauschbar sind, da das, was fiir mich relevant ist, auch relevant fiir den Anderen
wire, wire er an meiner Stelle und umgekehrt, dal es immer wieder und bis auf wei-
teres weiterhin so ist und so sein wird« (Hitzler 1988: 17f.).

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | KAPITEL 3

Fremdverstehen bleibt solange unproblematisch, solange es fraglose Routi-
ne ist und nicht auf Widerstand stoft; fiir die Gruppe gilt die Annahme,
daf} der Mensch des eigenen Kulturkreises und der sozialen Nahwelt selbst-
verstindlich »so ist wie ich«. Fremdverstehen ruht somit auf Akten des
Selbstverstehens, verstanden als Selbstauflegung, auf (vgl. Wierlacher 1993:
63).%¢ Unter Riickgriff auf Max Scheler setzt Schiitz die Existenz des Ande-
ren als unhinterfragt voraus, denn »[d]ie Realitit der Mitwelt und Gemein-
schaft ist als Du-Sphdre und Wir-Sphire [...] der gesamten Natur als organi-
scher und toter vorgegeben [...]« (Schiitz 1960: 106f.).

Im In-Eins-Setzen des meinigen und jemeinigen Erlebnisstroms —
mein Gegeniiber erlebt wie ich das eigene Altern, das Schiitz als »Quasi-
Gleichzeitigkeit meines Dauerablaufes mit der Dauer des alter ego« (ebd.:
114) beschreibt — gelingt die Erfassung des fremden Sinns. Dabei wird von
der signifikanten Erfassung des fremden Leibes auf den objektiv gemeinten
Sinn riickgeschlossen, so daf8 die »fremde Leibesbewegung nicht nur
als Vorkommnis der gegenstindlichen Dingwelt wahrgenommen, sondern
auch als Signum fiir das fremde Erlebnis aufgefaf3t« (ebd.: 110) wird: Bewe-
gung, Gestik, Mimik, Sprache und Artikulation bilden das Fundament, auf
dem sich Verstehen ereignet. Jeder Mensch besitzt zwar einen unmittelba-
ren Zugang zur Kontinuitit seines eigenen BewufStseinsstroms, jeder ande-
re kann aber nur indirekt, durch Beobachtungen, auf mentale Vorginge
beim alter ego riickschlieRen (vgl. Ladwig 1997: 88).

Auf der Grundlage des dhnlichen Wissens tiber den Alltag, das ich mit
meinem Mitmenschen teile, 138t sich der Sinn seiner Handlung durch die-
ses »ich an seiner Stelle« erschlieRen.’” Die Selbstverstindlichkeit dieses
Fremdverstehens basiert auf der gemeinsamen Erfahrung, dafl das eigene
Verhalten und das der anderen weitestgehend antizipierbar wird. Damit
formuliert Schiitz sein wissenssoziologisches Programm wechselseitiger
Perspektiven auf der Grundlage zweier Generalthesen: »Erstens, die Ideali-
sierung der Vertauschbarkeit der Standpunkte und zweitens, die Idealisie-
rung der Kongruenz der Relevanzsysteme« (Schiitz/Luckmann 1975: 74).

Der Fremde rebelliert gegen die »Selbstverstindlichkeiten der Gruppex,
die sich in der Kongruenz der Relevanzsysteme und dem damit méglichen
Perspektiventausch widerspiegeln, indem er »[...] fast alles, was den Mit-
gliedern der Gruppe, der er sich nihert, unfraglich erscheint, in Frage
stellt« (Schiitz [1944] 1972: 59). Er wird durch sein anderes Wissen zum
Reprisentanten eines »Auflerhalb« einer Ordnung, die jenseits der Gren-
zen der eigenen Ordnung liegt (vgl. Stenger 1998: 21). Thm fehlt die Bezug-
nahme auf eine gemeinsam geteilte Welt, denn Verstehen vollzieht sich
nicht im Schattenbereich »privater« Zustéinde, sondern in der Offentlichkeit
sozialer Tatsachen und intersubjektiv gebrauchter symbolischer Ausdriicke
(vgl. Ladwig 1997: 90). Das Krisenhafte dieser Form der Kulturbegegnung

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TypiSCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 109

liegt gerade in der Ambiguitit des Fremden, in einer Gruppe, aber kein Teil
von ihr zu sein:

»The others share sentiments and associations and experiences in which the outsider
has had no part and he can come to feel that he belongs to the group only as rela-
tionships are established with him through his sharing some part of the common life
of the group« (Wood [1934] 1969: 45).

Indem der Fremde die {iblichen Weltauslegungsschemata in seiner Alteritit
»blockiert« — das gewohnte Wissen lduft ins Leere, da der Fremde sich an-
ders als andere verhilt —, bringt er die vermeintliche »Klarheit« des Wissens
der Gruppe, deren Mitglied er werden will, ins Wanken. Hier kann die
fremde Sprache, das fremde Ritual oder auch nur der Ausdruck eines Li-
chelns, dessen Sinn und Funktion uns verschlossen bleibt (vgl. Waldenfels
1995: G15f.), zur Bruchstelle werden, an der unser Verstehen des Anderen
scheitert und sich die Erfahrung der Kontingenz ausbreitet.

Der objektiv und subjektiv gemeinte Sinn seines Handelns bleibt ver-
schlossen, dramatischer jedoch erscheint die Tatsache, daf} unser Weltaus-
legungsschema nicht mehr fraglos, sondern fragwiirdig geworden ist. Der
Fremde bringt Kontingenz in das stabile Vertrauen in die Welt (die relativ
natiirliche Weltanschauung): Er legt sie offen und 16st bei den Mitgliedern
eine »Krisis« aus. Das Denken-wie-tiblich kann sich nicht mehr bewihren
bzw. die Zivilisationsmuster fungieren nicht mehr als ein System erprobter
und vorhandener Rezepte; ihre situative Beschrinktheit wird sichtbar (vgl.
Schiitz [1944] 1972: 59).*® Der Fremde treibt damit einen Keil in das stabi-
le Selbstvertrauen der Gruppe. »Die Krise geht mit einem kritischen Unter-
scheidungssinn einher, der die Lage als krisenhaft einschitzt« und markiert
einen »kritischen Punkt, einen »Wendepunkt« (Waldenfels 1998: 74). In
dem Moment, in dem die Routine unserer Auslegungen des Alltags, die
Schiitz in der Idealisierung der Kontinuitit im »Und-so-weiter« bzw. »Ich-
kann-immer-wieder« ausdriickt, durchbrochen wird, kommt es zu einer
»Schockerfahrung«.®

Auch der Fremde durchliuft eine Art »Krisis«, da er der neuen Umwelt
mit seinem Denken-wie-iiblich begegnet, aber sie nicht verstehen kann.
Auch seine Vorstellungen von der Wirklichkeit erweisen sich sehr bald als
ungeeignet. Selbst wenn ihm die Kultur und Geschichte der anderen prin-
zipiell zuginglich ist, kann er sie nicht verstehen, da sie »[...] niemals ein
integraler Bestandteil seiner eigenen Biographie, wie es mit der Geschichte
seiner Heimatgruppe der Fall war« (Schiitz [1944] 1972: 59) geworden sind.
Insofern nimmt die Gruppe den Fremden als Mensch ohne Geschichte
wahr.

Der Fremde benétigt, um Mitglied zu werden, ein neues Wissensni-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | KAPITEL 3

veau, um mit den anderen Gruppenmitgliedern interagieren zu kénnen,
denn seine Vorstellungen von der fremden Gruppe sind nur solange giiltig,
solange er selbst auf Distanz bleibt; in der lebendigen Erfahrung kénnen sie
sich nicht bewahren.

»Die Entdeckung, dal die Dinge in einer neuen Umgebung ganz anders aussehen,
als man dies sich noch zu Hause vorgestellt hatte, ist hiufig die erste Erschiitterung
des Vertrauens des Fremden in die Giiltigkeit des habituellen >Denkens-wie-iiblich««
(ebd.: 62).

Der Fremde durchliuft eine doppelte »Krisis«, da nicht nur das Bild der
Kultur- und Zivilisationsmuster der fremden Gruppe, sondern auch die
Weltauslegungsmuster der eigenen Heimatgruppe erschiittert wird. Denn
Fremdheit erleben heifdt auch, sich angesichts von unabweisbarem und
teilweise nicht integrierbarem Anderen die Frage zu stellen, was denn das
Eigene »eigentlich« sei, welche Kontur und vor allem welche identifizierba-
re Qualitit es habe (vgl. Makropoulos 1993: 41). Die Konfrontation zweier
unterschiedlicher Relevanzsysteme fithrt zu beidseitiger »Schockerfah-
rung«: Sowohl dem Fremden als auch der Gruppe widerfahren Selbstzwei-
fel, da das Zusammenprallen der unterschiedlichen Relevanzsysteme die
relativ »natiirliche Weltanschauung« beider konterkariert.°® Die Kulturbe-
gegnung ist damit eine Begegnung zwischen Fremden, denn nicht nur der
Andere ist aus Sicht der Gruppe ein Fremder, die Gruppe selbst vermag ge-
nauso fremd fiir den Anderen zu sein, auch wenn die theoretische Perspek-
tive hier eindeutig ist:

»for purposes of analysis, the person entering the group from without is distin-
guished as the stranger. Thus we give to the stranger something of mobility. [...] In any
event is the stranger who comes and the group who recieves« (Wood [1934] 1969:
46).

Der Fremde gerit in die hoffnungslose Lage, daf die fiir ihn ebenfalls frem-
de Gruppe im Zentrum seines Relevanzbereichs liegt und er sich auRerhalb
des Gebietes befindet, das von dem geldufigen Orientierungsschema der
Gruppe gedeckt wird (vgl. Schiitz [1944] 1972: 62). Im Gegensatz zu den
Mitgliedern besitzt er keinerlei sozialen Status in der Gruppe; er muf zu-
nichst ihr Zivilisationsmuster »iibersetzen«. Schiitz zieht die Analogie zum
Erlernen einer Fremdsprache und weist darauf hin, wie schwierig sich die-
ser UbersetzungsprozeR tatsichlich darstellt, da die Sprache »[...] nicht nur
aus linguistischen Symbolen [besteht], die in einem Lexikon katalogisiert
sind, und nicht nur aus den syntaktischen Regeln, die eine ideale Gramma-
tik aufzihlt« (ebd.: 63), d.h. auch wer den Grofdteil des Wortschatzes einer

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TyPiSCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 111

Sprache kennt, weifl noch lange nichts tiber ihre gesamte Pragmatik.”"
Vielmehr verlangt ein kompetenter Umgang mit Sprache die Kenntnis se-
mantischer Bedeutungen und »Sinnhorizonte«, verschiedener Dialekte und
Soziolekte, die Schiitz als »private Codes« bezeichnet, sowie spezifischer
Idiome, denn »[ujm eine Sprache frei als Ausdrucksschema zu beherr-
schen, mufd man in ihr Liebesbriefe geschrieben haben« (ebd.: 65).

Insofern entpuppt sich Schiitz’ Fremder in zweifacher Weise als fremd:
Seine Statuslosigkeit innerhalb der Gruppe wird dabei zum Signifikant sei-
ner sozialen Fremdheit, die auf ein Fehlen struktureller Einbindung hin-
weist, seine kulturelle Fremdheit »griindet [...] wesentlich im Erleben von
Inkommensurabilititen in der Dimension impliziten Wissens« (Stenger
1997: 198). Diese sind nur dann zu tiberwinden, wenn es dem Fremden
gelingt, sein personliches Relevanzsystem vollig neu zu organisieren und
sich einem miihevollen, in der Regel jahrelangen AssimilationsprozeR zu
unterwerfen. Akzeptiert er die Wirklichkeit der Gruppe als hartes, resisten-
tes Objekt, bleibt er der Fremde, beginnt er sie zu verstehen, fithrt dieser
Verstehensprozefl zu deren Anverwandlung an das Verstandene, an das Ob-
jekt des Verstehens im Sinne eines Akkulturationsprozesses (vgl. Guttandin
1993: 467), denn der Fremde »ist nur so lange ein Fremder, bis er alles
kennt und gesehen hat, dann ist ihm nichts mehr fremd« (Valentin 1981:
159). )

Solange ein Unvermdgen bzw. eine Verweigerung der Ubernahme der
Zivilisationsmuster seitens des Fremden zu spiiren ist, bleibt die Interak-
tion zwischen ihm und der Gruppe prekir, da weder der Fremde sich auf
ein adiquates Verstindnis seiner selbst verlassen kann, noch weil die
Gruppenmitglieder seinen Erwartungen entsprechend reagieren — lediglich
in diesem Zwischenstadium des »Noch nicht« ist der Fremde auch der
»marginal man«, dem Schiitz allerdings, im Unterschied zu Park, keine
dauerhafte Existenzmoglichkeit einrdumt. Es ist zudem diese zeitweilige si-
tuative Indeterminiertheit, aus der gleichsam die vermeintliche Distanzlosig-
keit des Fremden erwichst,

»[...] sein Hin- und Herschwanken zwischen Reserve und Intimitit, sein Zégern und
seine Unsicherheit, und sein Mifdtrauen in alles, was so einfach und unkompliziert
jenen erscheint, die sich auf das Funktionieren der unbefragten Rezepte verlassen,
denen man einfach folgen mufl und die man nicht weiter zu verstehen braucht«

(Schiitz [1944] 1972: 67).

Schiitz versucht, den schwierigen Anpassungsprozef fiir beide Seiten — fiir
die Gruppe wie fiir den Fremden — aufzuzeigen. Vor dem Hintergrund der
Einsicht tiber die eigene Beschranktheit, »der bitteren Erfahrung der Gren-
zen seines >Denkens-wie-tiblich«« (ebd.: 68), entwickelt der Fremde ein Ge-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | KAPITEL 3

fithl fiir die Inkohidrenz und Inkonsistenz der Zivilisationsmuster, die er
jedoch nicht verurteilt, sondern sorgfiltig untersuchen mochte. In dieser
gelebten Synthesis der Nihe der Fremdgruppe und Ferne der Heimatgrup-
pe schlieft sich Schiitz seinem Vorginger Simmel an, indem er aus der zu-
nehmend reflexiven und kritischen Haltung des Fremden seine Objektivi-
tat, aber auch seine zweifelhafte Loyalitit folgert, denn wihrend das Be-
wufltwerden kulturrelativer Vorstellungsgrenzen und Denkmuster den
Fremden auf Distanz gehen 1if3t, macht ihn seine Unwilligkeit, neue Zivili-
sationsmuster vollstindig an Stelle derjenigen der Heimatgruppe zu setzen,
in den Augen der Ingroup zum undankbaren und illoyalen Konkurrenten.
Seine Objektivitit, die auch Simmel immer wieder als Ressource des Frem-
den betont, schopft aus der Erfahrung des allgemein menschlichen Schick-
sals, weil »[...] ein Mensch seinen Status, seine leitende Rolle und sogar sei-
ne Geschichte verlieren kann und daff der normale Gang des Lebens stets
viel weniger gesichert ist, als es scheint« (ebd.: 68). Die durchlebte »Krisis«
hat den Fremden skeptisch gemacht, sie erzeugt eine gréfere Offenheit
und eine erhchte Aufmerksamkeit gegeniiber der fremden Welt (vgl. Gut-
tandin 1993: 468), allerdings nur, solange er noch nicht assimiliert wurde,
so daf die Reflexivitit des Fremden, seine Objektivitit keinesfalls dauerhaft,
allenfalls voriibergehend ist. Gleichzeitig wird er durch eine dauerhafte
Verweigerung der Assimilation zum undankbaren »Bastard«. »Undankbar,
weil ihm die neue Gesellschaft doch ein schiitzendes Obdach gewihren
will, er sich aber eher in einem Labyrinth sieht« (Richter 1993: 65f.). Diese
zweifelhafte Loyalitit des Fremden ist nah an den Wesensziigen von Parks
Typus des »marginal man« formuliert, auf den Schiitz in seinem Text kurz
eingeht; sie unterstellt ein gewisse Unwilligkeit des Fremden, die neuen Zi-
vilisationsmuster an die Stelle derjenigen der Heimatgruppe zu setzen; hier
bleibt er ein kultureller Bastard, der nicht weif3, wohin er gehort (vgl. Schiitz
[1944] 1972: 68). Schiitz widerspricht Park in dem Punkt, dafl die Erfah-
rung des Wandelns zwischen zwei Kulturen im Grenzginger selbst eman-
zipatorische bzw. innovative Krifte freisetzt. Im Gegenteil, er macht deut-
lich, daR eine dauerhaftes Selbstverstindnis als Fremder eher zu Deperso-
nalisation und psychischer Instabilitit fiihrt.

Insgesamt diskutiert Schiitz das Problem des Fremdverstehens als am-
bivalente Praxis in der sozialen Wirklichkeit, indem er ihr Vergemeinschaf-
tungs- wie Differenzierungs-, Ausgrenzungs- wie Eingrenzungspotentiale
zugesteht. Als Grundlage des sozialen Handelns eréffnet das Fremdverste-
hen die Kalkulierbarkeit und Antizipierbarkeit jenes Mit-Menschen, der ei-
nen dhnlichen Wissensvorrat besitzt. Personen gleicher Wissensordnungen
benutzen dieselben Typisierungen zur Auslegung der Wirklichkeit, so daf3
man sich aufgrund der Selbstauslegung dem anderen verstehend nihern
kann. Zum Mifverstindnis kommt es immer dann, wenn zwei oder mehre-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TyPiSCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 113

re Wissensordnungen miteinander kollidieren, wenn die Selbst- und Fremd-
auslegungen voneinander abweichen; dann avanciert die Unméoglichkeit
des Fremdverstehens zum Seismographen der Fremdheit des Anderen.
Schiitz geht es um den sinnhaften Aufbau der sozialen Welt, die sich in re-
lativ geschlossene Sinnprovinzen aufsplittet. Diese Ordnung der Welt an-
hand von Wissensstrukturen- bzw. Wissenstypen, in denen das Wissen
immer auch zeitlich, rdumlich, kulturell bzw. relevanzmifig strukturiert
ist, konstituiert das Eigene und das Fremde als inkommensurable »Wis-
sensinseln«. Daher bezeichnet Schiitz denjenigen, der ein bestimmtes Maf3
gemeinsam geteilten Wissens besitzt, als »Mit-Mensch«, wihrend die Folge
dieser Vertrautheit die Konstruktion des Fremden als Mensch einer ande-
ren Wissensordnung ist.

3.4 Meads pragmatistische Konzeption des
»signifikanten/generalisierten Anderen«
Fremdheit als reflexives Moment
sozialer Interaktion

Die Grundlage George Herbert Meads interaktionistischer Theorie der In-
dividualgenese bildet die Verschrinkung und Verflechtung des Eigenen
und des Fremden im Sinne eines zwischen beiden Elementen stattfinden-
den Wechselwirkungsprozesses. Als Sozialpsychologe und Pragmatist be-
miiht sich Mead insbesondere um die Darstellung der psychologischen
Auswirkungen dieses wechselseitigen Austauschprozesses. Im Gegensatz
zu Simmel, Park oder Schiitz ist Mead gerade nicht an der theoretischen
Grundlegung einer Soziologie des Fremden interessiert, die Fremdheit als
exklusive Erfahrung bzw. als designierten Status spezifischer Personlichkei-
ten faflt. Anstelle einer Theorie der Differenz formuliert er daher eine
Theorie der Interaktion, die den Fremden als Ubergangsphinomen behan-
delt. Mead geht es um handlungs- und identititstheoretische Konsequenzen
der wechselseitigen Konstitution des Eigenen und des Fremden, indem er
Fremdheit als Erméglichungsnexus von Vertrautheit definiert und die Dif-
ferenz damit in eine identititstheoretische Fragestellung riickbettet. In der
anfinglichen Identifikation mit und erst nachtriglichen Absetzung vom
Fremden, der bei Mead im Konzept des signifikanten bzw. verallgemeinerten
Anderen als handelndes Gegeniiber betrachtet wird, entfaltet der Mensch
seine »Handlungsfihigkeit«. Damit ist die Hereinnahme des Anderen in
den eigenen Organismus fiir Mead Voraussetzung fiir die Interaktion, we-
sentlicher aber fir die Entstehung von Geist und Bewuf3tsein, nicht zuletzt
fiir die Entstehung der Identitit. Fremdheit, die nicht speziell, sondern sehr
allgemein als Verhdltnis der Alteritdt, d.h. der wechselseitigen Unterschei-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | KAPITEL 3

dung von Ego und Alter Ego, konzeptualisiert wird, zeigt sich als Konsti-
tuent fiir Identitit: Als Resonanzboden des Eigenen erméglicht der Fremde
als »Du« Perspektiventausch, Ich-Reflexion und Selbstbewusstsein. Genau
hierin liegt die Verhiltnismifligkeit von Fremdheit, denn das »Du« ist Vor-
aussetzung fiir das »Ich«. Sie stehen sich eben nicht als zwei geschlossene
Entititen gegeniiber, sondern der Andere geht in vielfiltiger Weise in die
Genese des Ich ein, ist also auch innerhalb des Individuums. Aufgrund die-
ser Konstellation gibt es fiir Mead keinen festen Standpunkt diesseits oder
jenseits des Anderen (vgl. Wulf 1999: 19). Obwohl es Mead nicht um eine
Typisierung im Sinne einer wesensmifligen Erfassung des Fremdseins
geht, soll sein Konzept des »signifikanten bzw. verallgemeinerten Anderen«
im Zusammenhang einer Soziologie des Fremden diskutiert werden, da
Mead Zugehorigkeit und Vertrautheit, Identitit und Individualitit konse-
quent relational setzt.

Dem Menschen gelingt erst in der sozialen Interaktion mit anderen,
sich ein Bewufdtsein seiner selbst zu schaffen, d.h. das Subjekt gilt nicht als
Subjekt, sondern als Objekt der Erkenntnis. Obwohl Mead keine explizite
Soziologie des Fremden zum Gegenstand seiner Forschung gemacht hat,
sondern das wechselseitige Verhiltnis zwischen Ego und Alter Ego auf der
allgemeinsten Ebene organischer Separation betrachtet, liest sich sein Ansatz
als theoretisches Fundament eines wissenschaftlichen Zugangs zum Frem-
den, da Mead den Blick zunichst auf die intrakulturellen Differenzen lenkt,
die jeder interkulturellen Begegnung vorgeschaltet sind. Mead gelingt durch
die Priivalenz des Anderen, der mit mir, aber doch anders als ich ist, ein Blick
auf die Vertrautheiten des Alltags, denn auch Vertrautheit meint keine vor-
aussetzungslose Entitit, sie ist nicht nur Produzent von Fremdheit, sondern
immer auch deren Produkt.

Mead formuliert seine explizit als sozialbehavioristisch ausgewiesene
Personlichkeitstheorie in Abgrenzung zum klassisch behavioristischen Pro-
gramm 2 la John B. Watson, der den Menschen auf eine auf dufere Reize
reagierende »black box« ohne reflexives Bewufitsein reduziert. Mead ver-
sucht im sozialen Interaktionsprozefl, den Watson auf ein mechanistisches
Reiz-Reaktions-Modell verkiirzt, die Reflexionsfihigkeit des Menschen nach-
zuweisen, da er

»[d]ie gesellschaftliche Handlung [...] nicht schon dadurch erklirt, dafl man sie aus
Reiz und Reaktion aufbaut; sie muf als dynamisches Ganzes — als etwas im Fluf3
Befindliches — angesehen werden, von dem kein Teil in sich allein betrachtet und
verstanden werden kann — ein komplexer organischer Prozef3, der in allen individuel-
len Reizen und Reaktionen stillschweigend mit inbegriffen ist« (Mead [1934] 1968:

45£).

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TypiSCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 115

Mead fithrt Handeln nicht ausschliellich auf die beobachtbaren Vorginge
des Menschen zurtick, die Watson als konditionierte Reflexe auf dufere Rei-
ze bezeichnet, sondern unterscheidet vier wesentliche Merkmale menschli-
chen Handelns, die er als Gewihr fiir eine vorgeschaltete Existenz des Be-
wufitseins heranzieht: Der Mensch kann seine Reaktion auf einen Reiz zeit-
lich verzégern, er kann zwischen Reizen auswihlen, sich kraft seines Be-
wufltseins einen Handlungsablauf vorstellen, diesen Schritt fiir Schritt
durchdenken und seine Handlung nachtriglich auch reflektieren. Dieses
Bewufdtsein wird jedoch nicht als vor allem Handeln stehend vorausgesetzt,
sondern es bildet sich in der intersubjektiven Genese heraus, so dafl das »Be-
wufdtsein das Produkt solchen Verhaltens ist« (ebd.: 56) und eben in den
Prozessen der Emergenz, durch kommunikative Gesten und signifikante
Symbole, entsteht (vgl. Nagl 1998: 92).

Der pragmatische Charakter des Geistes begreift so »das Wesen des Psy-
chischen nicht mehr substantialistisch — d.h. als Ausdruck einer materiel-
len und/oder ideellen Grundlage — [...], sondern als Funktion im Lebens-
prozef, als aktive Anpassung des Organismus an seine Umwelt, als pro-
blemlésendes Verhalten« (Wenzel 1990: 47). Handeln stellt die Vorausset-
zung fiir die Genese des Bewuf3tseins dar, gleichwohl das Bewufitsein dabei
immer an die Interaktion riickgebunden bleibt, da es sich im problemls-
senden Verhalten zeigt. Das Wesen des Bewuf3tseins wird funktionalistisch
gefaflt, indem Mead den Einzelnen nicht rein mechanisch und damit sozial
unsensibel reagieren 14t — das Gegeniiber wird in klassisch behavioristi-
scher Manier vorwiegend als »Reizaussender, nicht als Mensch wahrge-
nommen —, sondern ihm die »Fihigkeit zu rationaler Analyse und Planung
der Handlung« (ebd.: 49) zugesteht.

Dabei versteht Mead unter Interaktion bzw. Handeln den Austausch
von Gesten bzw. signifikanten Symbolen. Die Sprache, die er als ein aus
Gebirden emporentwickeltes Symbolsystem begreift und die fiir ihn die
differenzierteste Weise gestischer Kommunikation verkérpert, nimmt in
Meads Konzeption intersubjektiver Psychogenese die zentrale Sozialisa-
tionsfunktion ein. In der Auseinandersetzung mit der Theorie der vo-
kalen Gesten, die er wihrend seiner Studienzeit in Leipzig im Fach Phy-
siologische Psychologie bei seinem Lehrer Wilhelm Wundt mit Begeiste-
rung verfolgt®®, und dem von John Dewey, Charles Peirce und William
James vertretenen nordamerikanischen Pragmatismus, entwickelt Mead ein
Modell symbolischer Interaktion, das die Sprache als Resultat stimmlicher
und vokaler Gesten, also als Bestandteil des menschlichen Verhaltens be-
greift. Das Symbolsystem Sprache setzt Mead mit Handeln gleich, da es als
Medium der Kommunikation, stellvertretend fiir die Interpretationsweisen
und Handlungsabsichten der Menschen steht. Die Interaktion von Men-
schen versteht Mead als sprachlich vermittelt, wobei das »Gesprach der

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | KAPITEL 3

Gesten« seine Bedeutung erst im Raum des sozialen Gebrauchs er-
halt.

Der Sprache kommen dabei zwei wichtige Funktionen zu: Sie ist zum
einen eine rein menschliche Begabung und zeichnet den Menschen somit
gegeniiber anderen biologischen Organismen aus. Andererseits setzt Mead
die Sprache als allgemeinste Form des kommunikativen Handelns vor das
Bewufdtsein. Sie ist nicht Folge, sondern Voraussetzung fur die Entstehung
des Geistes, denn mit der AuRerung einer vokalen Geste l6sen wir nach
Mead nicht nur eine Reaktion in unserem Gegeniiber aus, sondern eben
auch in uns selbst. Diese Besonderheit vokaler Gesten — das Ausldsen eige-
ner Reaktion — veranlaflt, dafl wir uns zu uns selbst verhalten miissen. Die-
se Art des »Selbstgesprichs« ist es, in welchem Mead die geistige Begabung
des Menschen aufspiirt. »Die Bedeutung des vokalen Reizes griindet also in
der Tatsache, daf der Einzelne das von ihm Gesagte horen kann und in die-
sem Prozefl dazu neigt, ebenso wie die andere Person zu reagieren« (Mead
[1934] 1968: 109), so dafl die Sprache uns und anderen Gesten zur Verfii-
gung stellt, mit denen wir Reaktionen in uns auslsen kénnen: Der »Kom-
munikationsprozef liefert uns das geistige Material [...], mit dem wir den-
ken« (ebd.: 138). Indem wir dieselbe Reaktion wie bei anderen auslésen
kénnen, kann sich der Mensch auch zu sich selbst verhalten. Das bedeutet
aber, dafl der Kommunikationsprozef auch dem Sprecher jene Gesten be-
reitstellt, die durch ihre identische Wirkung auf ihn wie auf andere die Hal-
tung des anderen auslosen, die wir so weit iibernehmen, wie wir dessen
Rolle iibernehmen (vgl. ebd.: 138). Der Handelnde kann sich auf diese Wei-
se selbst zum Objekt werden und aus dieser Distanz heraus sich seine Re-
aktionen vor Augen fiihren, kombinieren, selektieren, antizipieren. Fremd-
heit im Sinne von Selbstdistanz ist in Meads Diktion damit Voraussetzung,
ein reflexives BewufStsein auszubilden.

Mit dieser Unterbrechung der Mechanik von Watsons Reiz-Reaktions-
Modell durch die reflexive Vergegenwirtigung des eigenen Handelns holt
Mead auch eine zeitliche Dimension in die soziale Interaktion, da
der Mensch bei seinem Handeln eben nicht nur wie ein Tier »blinden« Impul-
sen, ohne zu zbgern folgt, sondern »sich eine ganz bestimmte Situation
vorstellt und sein Handeln darauf einstellt« und damit gegenwirtiges Ver-
halten an einem Bild von der Zukunft orientiert (vgl. ebd.: 160).” In die-
sem rationalen Verhalten, das in der Kontrolle als auch Auswahl von Hand-
lungen besteht, zeigt sich nach Mead das Bewufdtsein/der Geist des Men-
schen. Seine Konzeption des Geistes besitzt somit immer eine sozialbeha-
vioristische Basis, er liegt weder biologisch-empirisch noch apriorisch vor,
sondern erwichst und entwickelt sich im gesellschaftlichen Prozef, inner-
halb der empirischen Matrix des gesellschaftlichen Zusammenspiels (vgl.
ebd.: 174). Die sprachlich vermittelte Interaktion, die von Meads Schiiler

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TypiSCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 117

Herbert Blumer als Theorie des Symbolischen Interaktionismus weiterent-
wickelt wurde®*, stellt die Voraussetzung fiir die Sozialisation des Indivi-
duums dar.

Die Genese des Bewuftseins zur individuellen Identitit verdeutlicht
Mead mit der Metapher des Spiels. Im Spiel des Kindes, das er als nachah-
mendes Rollenspiel begreift, bei dem das Kind mit Hilfe von Gesten nach-
einander in die Rollen signifikanter Anderer wie Vater, Mutter u.a. schliipft®,
sieht Mead das wichtigste Stadium der phylogenetischen Entwicklung des
Menschen. Das Kind tibernimmt die Rolle einer Bezugsperson und handelt
sich selbst gegeniiber in der Art und Weise, wie diese Person zuvor ihm ge-
geniiber gehandelt hat. »Es spielt zum Beispiel, dal es sich etwas anbietet,
und kauft es; es gibt sich selbst einen Brief und trigt ihn fort; es spricht sich
selbst an — als Elternteil, als Lehrer; es verhaftet sich selbst — als Polizist«
(ebd.: 193). Das Kind tut im Moment des Rollentausches nicht nur so, als ob
es diese Person wire, sondern es ist fiir eine gewisse Zeit diese Person.

Dabei fungiert das Spiel als Format, in das gesellschaftliche Performan-
zen und kulturelle Erfahrungen im Sinne von Sprechakten und situativen
Artikulationen eingelassen sind, denn das »Spielen« ist mehr als blofe Re-
petition. Spielen heifdt immer auch, die praktischen Bedeutungen und Rea-
lisationen der Sprache — das Bitten, das Betteln, das Meinen und Streiten —
darzustellen. Fiir die Rollentibernahme benétigt das Kind die Sprache: Real
erlebte Gespriche, die man in sich bewahrt hat, werden in solchen Spielen
wiedererinnert und weiter ausgemalt. In dieser permanenten intersubjekti-
ven Kommunikation (intersubjektiv im Sinne eines Selbstgesprichs), blickt
das Kind auf sein eigenes Verhalten zuriick, lobt, kritisiert und zensiert es
auf der Grundlage der internalisierten Normen. Dabei bleibt das Spiel auf
einer relativ niedrigen Organisationsstufe, das Kind »spielt einfach vor sich
hin« und »wechselt von einer Rolle zur anderen je nach Laune« (ebd.: 193).

Das darauf aufbauende organisierte Spiel?® verlangt dem Kind die Fi-
higkeit ab, in simitliche Rollen gleichzeitig schliipfen zu kénnen. Im Fall
von Baseball muf es beispielsweise wissen, »was alle anderen tun werden,
um sein eigenes Spiel erfolgreich spielen zu kénnen. Es muf} alle diese Rol-
len einnehmen« (ebd.: 193). Das Kind verinnerlicht dabei die Haltung der
Gruppe gegeniiber gegenwirtigen Problemen. Es lernt die Bedeutung orga-
nisierter Rollen, da es sich nicht mehr an einer einzigen Bezugsperson ori-
entiert, sondern alle Rollen in sich organisieren muf} und sich mit der ge-
samten Gruppe bzw. dem Gruppenziel identifiziert. Mead vergleicht diese
Organisationsstufe des Spiels mit dem allgemeinen Handlungsprinzip, da
es letztlich jede Situation widerspiegelt, ganz gleich, ob es sich dabei um ei-
ne Gruppe von Mitspielern, eine Kérperschaft, Institution oder andere Ge-
meinschaft handelt. Durch die Identifikation mit der Gruppe, die Mead als
sogenannten »generalisierten Anderen« fait, nimmt das Kind den gesell-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | KAPITEL 3

schaftlichen Prozef in die eigene Person herein, d.h. es internalisiert die
Werte, Normen und Regeln, die in einer Situation relevant sind. Die Kon-
struktion des generalisierten Anderen stellt daher die Summe aller generel-
len Erwartungen der Gruppe dar.

Gerade in der spielerischen Auseinandersetzung mit dem Anderen, in
den sich der Mensch durch Nachahmung und gemeinsame signifikante
Symbole hineinversetzen kann, gelingt »der Blick auf uns selbst«, indem
wir unserer selbst als handelnde Person gewahr werden. Im Moment der
Rolleniibernahme findet eine Handlungsverzégerung statt, die uns nicht
instinkthaft wie ein Tier reagieren lift, sondern das Geschehen aus dem
Blickwinkel der anderen distanziert vor Augen fiihrt und somit die je ver-
schiedenen Handlungsmoglichkeiten und sozialen Praktiken zur Auswahl
stellt. Mead entwickelt auf der Grundlage einer sozialen Genese des Indivi-
duums im intersubjektiven Austausch ein sehr dynamisches Personlich-
keitsmodell, indem die Bewufltwerdung erst in der permanenten intersub-
jektiven Verstindigung hervortritt und sich prozessual entwickelt. »Fremd-
heit« ist hier der Resonanzboden bzw. die Voraussetzung fiir Eigenheit. Im
Moment der Rolleniibernahme tritt der Mensch aus seinem Organismus
heraus und gewinnt ein Bild von sich selbst, auf das er dann in unterschied-
licher Weise reagieren kann: Er ist sich selbst ein Fremder (Objekt) und
kann sich in diesem Zustand sein eigenes Verhalten vor Augen fiihren,
zwischen Reaktionen auswihlen und sich kraft seines Bewufitseins Han-
deln und Sinn vergegenwirtigen: Selbstbewufitsein und Identitit entstehen
in der Verinnerlichung intersubjektiver Verhaltensweisen.

Damit ist Meads Personlichkeitsentwurf ein hochst sozialer, da er Han-
deln, Bewufdtsein und Identitit als Produkt gesellschaftlicher Interaktion
fafdt. »Sozial« hat dabei zwei verschiedene Implikationen: Das einzelne In-
dividuum existiert nur unter anderen Individuen, es erhilt seine individuel-
le Identitit nur {iber die anderen und besitzt ein existenzielles »Bediirfnis«
nach Kooperation mit anderen.””

»Identitit entwickelt sich; sie ist bei der Geburt anfinglich nicht vorhanden, entsteht
aber innerhalb des gesellschaftlichen Erfahrungs- und Titigkeitsprozesses, das heift
im jeweiligen Individuum als Ergebnis seiner Beziehungen zu diesem Prozef} als
Ganzem und zu anderen Individuen innerhalb dieses Prozesses« (ebd.: 177).

Identitdt ist aus sich selbst heraus nicht denkbar, sondern kann sich erst in
der sozialen Interaktion mit dem Gegentiber entwickeln, im symbolvermit-
telten taking role of each other: Die Fihigkeit zur Sprache, die anders als die
Signale der tierischen Warn- und Lockrufe auch allgemeinen Sinn und
Symbole austauschen, konstituiert den Menschen als soziales Wesen in der
Gesellschaft. Da sein Fithlen, Denken, Handeln, sein Bewufdtsein und seine

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TyPISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 119

Identitdt in der gesellschaftlichen Sprache stattfinden, in der er aufwichst,
ist er ein durch und durch soziales, weil vergesellschaftetes Individuum, ei-
ne individuelle Kombination aus unterschiedlichen verinnerlichten Rollen.
Die Sprache vergesellschaftet, individualisiert aber auch den Menschen, in-
dem sie dem Ich eigentlich erst sein Menschsein gibt, und damit die Mog-
lichkeit, sich als je eigener Mensch zu begreifen. Sie integriert ihn in eine
uibergreifende Identititsstruktur (Gemeinschaft), erméglicht ihm aber auch
ein selbstindiges Denken (Individualitit) im Sinne einer Kommunikation
mit sich selbst. »Sozialisation wird als Individuation fiir Mead erst dadurch
denkbar, daR die Ubernahme sozialer Rollen mehr als deren wiederholende
Reproduktion ist [...J« (Nagl 1998: 102).

Diese Moglichkeit der Individuation verdeutlicht Mead in seinem pha-
sischen Identititsbegriff, der sich aus dem »Mex, als innerer Reprisenta-
tionsinstanz der verinnerlichten gesellschaftlichen Erwartungen, und dem
»I«, einer auf der Grundlage des physiologischen Antriebsiiberschuf} sich
konstituierenden, impulsiven und kreativen Facette des Ich, zusammen-
setzt. Erst aus der Synthese des »Me« und dem darauf reagierenden »I« ge-
neriert sich die Personlichkeit des Menschen, das sogenannte »Self«, das
sich in Form eines sich permanent indernden Aggregatzustandes den Ver-
mittlungsprozessen zwischen beiden Teilen anpafit. Das »Self« bezeichnet
also nicht

»[...] die sich allmihlich herausbildende Personlichkeitsstruktur, sondern die Struktur
der Selbstbeziehung einer Person, sofern es dieser gelingt, die Beziige zu unter-
schiedlichen und konkurrierenden Anderen und iiber die Zeit des Lebens hinweg in

der Richtung auf Einheitlichkeit zu synthetisieren« (Joas 1994: 111).

Wihrend das »Me« also eine eher integrative und stabilisierende Funktion
ausfiillt — es macht den Menschen zum Teil einer Gesellschaft —, bewirkt
das »l« in seinem schopferischen Potential eine rekonstruktive Funktion,
indem es die in sich aufgenommenen Fremdheiten im Sinne von Verhal-
tensweisen und -regeln anderer individuell beantwortet. Individualitit wird
damit jedoch nie losgeldst von gesellschaftlichem Verhalten gesehen, sie ist
keine vorsoziale Qualitit, sondern lediglich die besondere Kombination von
gesellschaftlich vorgegebenen Verhaltenselementen.?®

Meads Erforschung des »Zu-sich-selbst-Kommens« des Menschen
nimmt einen Richtungswechsel gegeniiber den zuvor untersuchten sozio-
logischen Typisierungen des Fremden vor: Nicht die »Selbstfindungs, son-
dern die »Selbstentfremdung« steht am Startpunkt seiner Analyse. Meads
implizite Formel »Ich, ein Anderer« ist fiir ihn die Konsequenz des sprach-
begabten Menschen: »Die Identitit, die der Identitit anderer bewufdt ge-
geniibersteht, wird also ein Objekt, ein Anderer fiir sich selbst, allein durch

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | KAPITEL 3

die Tatsache, daf sie sich sprechen und antworten hort« (Mead [1913] 1980:
245). Es scheint sich um eine ontologische und anthropologische Konstante
durch jene Sprachlichkeit zu handeln, in der das Subjekt als »Ich« sich
nicht ohne ein »Du« etablieren kann, ja nicht einmal das »Ich« als Subjekt
denken kann, ohne sich von sich selbst zu entfremden (vgl. Koepping 1995:
189). Fremdheit umschreibt den Zustand der Selbstdistanz, der Fihigkeit,
zugleich Subjekt und Objekt zu sein.

Dabei unterscheidet Mead zwei Ebenen der Fremdheit: Einerseits ar-
gumentiert er auf der interpersonalen Ebene der Kommunikation zwischen
mindestens zwei Individuen, andererseits diskutiert er Fremdheit auf der
intrapersonalen Ebene des Bewufdtseins und umreift sie als reflexive Ei-
genschaft des Menschen. In beiden Fillen geht es Mead um die Reprisen-
tanz des signifikanten bzw. verallgemeinerten Anderen, der als leibliches
Gegeniiber oder verinnerlichter Exponent mit dem Eigenen eng verschlun-
gen ist. Die relationale Definition von Fremdheit als Beziehung dehnt Mead
auf die psychische Ebene aus und erschlieft einen auflergewohnlichen Zu-
gang der Individualgenese, indem er die menschliche Veranlagung der
Selbstentfremdung im Sinne des Perspektivwechsels als notwendige Vor-
aussetzung der Individuation kennzeichnet. Damit wendet sich Mead gegen
eine Materialisierung oder gar Personalisierung seines Fremdheitsbegriffes.
Sein signifikanter bzw. verallgemeinerter Anderer ist nicht der Fremde
schlechthin, der sich als Personlichkeitstyp etablieren kann. Vielmehr ver-
sucht Mead den Fokus auf die Wechselwirkungsprozesse zwischen dem Ei-
genen und Fremden zu wahren, indem er die Differenztheorie in eine Sub-
jekttheorie riickbindet und die statischen Modelle der Assimilation des
Fremden durch die in der Perspektiveniibernahme sich eréffnende Mog-
lichkeit des gegenseitigen »Bekannt-Machens« erginzt. Diese Dynamik zwi-
schen »Ich« und »Du« weist den Fremden als Ubergangsphinomen aus,
das uns nichtsdestotrotz personlich wie moralisch »beriihrt«.

3.5 Gibt es eine klassische Soziologie des Fremden?

Mit Ausnahme von Mead, der sein Interesse stirker den intersubjektiven
Vergesellschaftungs- anstelle intersubjektiver Diskriminierungsprozesse
widmet, sind es vor allem Simmels, Schiitz’ und Parks Verdienst, daf} in
der Soziologie bislang von einer klassischen Theorie des Fremden gespro-
chen wird, die sich auf die Jahre zwischen 1900 und 1944 beschrinkt. So-
wohl Simmel und Park als auch Schiitz geht es um die Situation eines
»Aufenseiters«, der sich einem relativ homogenen Gruppenverband anni-
hert und die Mechanismen der Ein- und Abgrenzung, der Zugehoérigkeit
und Nicht-Zugehorigkeit auf der Ebene sozialraumlicher sowie kultureller

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TyPISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 121

Sinn- und Bedeutungssysteme thematisiert. Alle drei setzen eine relativ sta-
bile Gemeinschaft als Gegenbild zum Fremden, die nicht immer niher ex-
pliziert wird.”?

Diese analytische Trennung der Einheiten Gruppe und Fremder bringt
zweierlei zum Ausdruck: Einerseits die enge Auslegung der Soziologie des
Fremden als Differenztheorie, die relativ statisch und ohne »Grauzonen«
im Sinne von Ubergingen oder Zuordnungsambivalenzen diskutiert wird.
Andererseits die einseitige Analyse des Fremdseins, da weder die Fremd-
einschitzung seitens der Gruppe mit Selbsteinschitzung des Fremden ab-
geglichen noch die Riickbindung der Fremdenreprisentanz im Selbstver-
stindnis der Gruppe aufgezeigt wird.

So decken Simmel, Park und Schiitz die Ordnung der gesellschaftli-
chen Verhiltnisse in ihrer Funktionsweise auf, ohne deutlich zu machen,
daf} ihre Konstruktion des Figenen und des Fremden eine beobachterrelati-
ve Konstruktion darstellt, die typisch fiir eine moderne Sicht von Wissen-
schaft ist, weil sie auf eine klare Trennung von Binnen- und Auflenmoral
abstellt (vgl. Bielefeld 2001: 31). Wihrend Simmel die rdumlichen Ordnun-
gen der Gesellschaft auf der Grundlage der Differenz zwischen Seflhaften
und Nicht-Sef$haften vornimmt, geht es Park um die kulturellen, Schiitz um
die wissensspezifischen Ordnungen der Gesellschaft. Damit setzen ihre klas-
sischen Soziologien die funktionierende, integrierte Gesellschaft als »Nor-
malfall« an, denn der Fremde ist zunichst einmal der »Eindringling« bzw.
»Auflenseiter«, der am Rand der jeweiligen Ordnung, bei Park auch zwi-
schen zwei Ordnungen wandert, und eben durch diese Randposition ent-
weder marginalisiert und ausgegrenzt, oder aber vertrieben bzw. assimiliert
werden muf. Denn solange die Ingroup mit einer stabilen, homogenen und
fest geschlossenen Sinn- und Wertegemeinschaft gleichgesetzt wird, solan-
ge stellt der Eindringling ein Problem dar, das es zu losen bzw. zu bewilti-
gen gilt.

Dabei bleibt die Gruppe der »Einheimischen« bis auf wenige »Erschiit-
terungen« selbst relativ unberiihrt, denn die Konstruktion des Fremden als
Zerrbild der Ordnung, betont die Differenz, die zwischen dem Eigenen und
dem Fremden existiert, iiberblendet aber mdgliche Differenzen innerhalb
der beiden Kategorien, was nicht nur auf eine Marginalisierung des Frem-
den, sondern auch auf eine Ignoranz jeglicher Eigendifferenz hinausliuft.
So bringen die klassischen Ansitze die Konflikte zwischen Einheimischen
und Fremden im Sinne riumlicher, kultureller oder wissenstypischer Diffe-
renzen zum Ausdruck, sie denken aber die wechselseitige Interdependenz
beider Kategorien nicht konsequent zu Ende, da die Integrationsleistung
des Fremden zu wenig zur Sprache gebracht wird. Ferner bleibt unklar,
warum und ab wann die stabilen Integrationsmuster der Gruppe plétzlich
umschlagen und dadurch die Nichtzugehorigkeit bzw. die Ausgrenzung des

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | KAPITEL 3

Fremden dramatisiert wird. So bleibt die klassische Soziologie des Fremden
eher statisch und ohne Bemiihen, die Differenztheorie auf ihre Dynamik
bzw. Riickbettungsmoglichkeiten abzufragen. Doch gerade diese Dynamik
und unterschiedlichen Konstitutionsbedingungen der Zuschreibung miis-
sen in den Blick geraten, um einer Verdinglichung des Fremden entgegen-
zuwirken.

Trotz dieser Ent-Differenzierung des Figenen vermeiden Simmel,
Schiitz und Park eine essentialistische Perspektive auf den Fremden, d.h.
der Fremde ist kein Mensch, dessen Fremdheit »angeboren« ist bzw. ein-
fach vorliegt, sondern er ist immer eine Person, die unter bestimmten Vor-
aussetzungen, in einem spezifischen Kontext zum Fremden wird. Die Au-
toren stimmen in dem Punkt tiberein, »daf ein soziologisches Verstindnis
des Fremden weniger dessen Fremdheit als externes Moment betrifft, als
vielmehr dessen Stellung innerhalb des Zusammenhangs, in dem der
Fremde als Fremder wahrgenommen wird« (Nassehi 1995: 444). Wihrend
Simmel den Aspekt der Nihe bzw. des Gegeniibers hervorhebt, spricht
Schiitz von einer Relevanz, Park von Konfrontation. Sie betten damit die je-
weils thematisierte Einheimischen-Fremden-Beziehung in elementare Mu-
ster sozialer Interaktion ein, denn der Fremde ist immer schon Teil der ihn
umgebenden Umgebung. Doch gerade dieser Umgebung bzw. Umwelt
wird zu wenig Aufmerksamkeit gewidmet, obwohl sie die Voraussetzung
fir die Konstruktion des Fremden darstellt. Fremdheitsverhiltnisse gene-
rieren sich zwar aus der spezifischen Interaktion; es gibt aber einen gesell-
schaftlich erzeugten Rahmen formeller und informeller »Bewiltigungsmu-
ster« bzw. ein spezifisches Verstindnis von »Normalitit«, das die Begeg-
nung vorstrukturiert. So dient die kulturelle Gemeinschaft mit ihrem kol-
lektiv geteilten Wissensvorrat an Sinn- und Bedeutungssystemen Schiitz als
Negativfolie zur Fremdheit; wihrend Simmel die riumlich Fixierten als
SeRhafte und Park die homogene Kulturgemeinschaft als spezifische
»Rahmung« einbringen, die den Fremden in seiner Fremdheit erst sichtbar
machen. Diese VerhiltnismiRigkeit, in die die Autoren ihren Fremden zu-
tage treten lassen, zeigen dabei den Fremden als abhingige Variable eines
situativen Kontextes, die Simmel als einziger in dieser Deutlichkeit als »po-
sitive Wechselwirkungsforme« (s.0.) zur Sprache bringt. Gerade die Aufdek-
kung dieser unterlegten Sinn- und Deutungsrahmen, die einerseits gesell-
schaftlichen, andererseits aber auch theoretischen Ordnungen der Alltags-
wirklichkeit entspringen, sind fiir das Verstindnis des Fremden notwendig,
da die Typisierung selbst eine Konstruktion darstellt, die immer relativ zum
Beobachter von Fremdheit ist.

Obwohl Simmel, Schiitz und Park von dem Fremden als einzelne Per-
son sprechen, geht es ihnen nicht um die Wahrnehmung des Fremden als
Individuum, sondern als Typus: Im Konstrukt eines Idealtyps (Héandler,

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TypiSCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 123

Immigrant, Mulatte) machen sie deutlich, daf} es ihnen um die Darstellung
typischer, d.h. reprisentativer Verlaufsformen geht, die Fremdheit als gesell-
schafiliches Phdnomen und nicht als singuldres Einzelschicksal in den Blick
nehmen.”*® Dennoch sollte gerade die Variationsbreite der Fremdenrepri-
sentanz und weniger das Typischsein des Fremden hervorgehoben werden,
um auch dem »Hindler«, »Mulatten« und »Immigranten« prinzipielle Ent-
wicklungs-, Einschitzungs- und Empathiepotentiale nicht von vornherein
abzusprechen.

Trotz der Kritik an der Konvergenz der klassischen Ansitze, verdichten
sich die typischen Ordnungen des Fremden nicht zu einer einhelligen So-
ziologie des Fremden. Zu stark divergieren die Perspektiven, Schauplitze,
die qualitativen Einschitzungen des Fremden und die daraus abgeleiteten
kultursoziologischen Forderungen. Definiert man die Typisierungen des
Fremden als Konstruktionen, miissen die unterschiedlichen Konstruktions-
bedingung als strukturierendes Prinzip der Fremdenreprisentationen in den
Blick genommen werden, das in Form von theoriegeschichtlich erzeugten
Rahmen, Regeln bzw. »Handhabungen« in die wissenschaftlich geronne-
nen Bilder des Fremden miteinflieen. Denn Typisierungen sind keine
willkiirlichen Setzungen, sondern unterliegen als relative Konstruktionen
der Ordnung ihres Betrachters, so dafd der Typus eine Setzung darstellt, die
immer schon durch die »geordneten Verhiltnisse« des Konstrukteurs — in
diesem Fall der Ordnung von Raum-, Kultur- und Wissenssoziologie — mit-
strukturiert ist. Es handelt sich also keinesfalls um eine klassische Soziolo-
gie des Fremden, sondern um unterschiedliche Typisierungen und damit um
unterschiedliche Soziologien des Fremden.

3.5.1 Das Problem der Perspektivitat

Die kritische Dekonstruktion der soziologischen Fremdenreprisentationen
begreift daher den Beobachter von Fremdheit als strukturierendes Prinzip
der Fremdsetzung, so dafy Konstruktionen in bestimmte Beobachtungsebe-
nen und -positionen eingelassen sind. Simmels Konstruktion des Fremden
als Wandernder, der heute kommt und morgen bleibt, Parks »marginal
mang, der am Rande zweier Kulturen wandert, und Schiitz’ Immigrant, der
in den Relevanzbereich einer Gesellschaft eindringt und durch seine andere
Denk- und Lebensweise die von der Gruppe unproblematisierten Denk- und
Handlungsmuster »auf den Kopf stellt«, bringen keinesfalls allgemeingiiltige
Beziehungsmuster zum Ausdruck, in denen Menschen als fremd wahrge-
nommen und behandelt werden. Es sind allenfalls einmalige und damit
hochst wandelbare Muster der Begegnung: Einmal ist es der Mensch selbst,
der die Erfahrung des Fremdseins verspiirt (Park/ Schiitz), dann ist es die
Gruppe, die seine Fremdheit problematisiert (Simmel). Bereits die unter-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | KAPITEL 3

schiedlichen Perspektiven, von denen aus Fremdheit in den Blick gerdt, ma-
chen es schwierig, von einer einheitlichen Soziologie des Fremden zu spre-
chen.

Der Simmelsche Fremde problematisiert seine Rolle als Fremder nicht;
er nutzt sie fiir seine wirtschaftlichen Interessen, ohne daf} die fehlenden
Sozialkontakte als »Mangel« gewertet werden. So bleibt es unklar, inwieweit
der Fremde in Prozesse der Selbstentfremdung oder Verunsicherung tiber-
haupt verwickelt ist. Dieses fehlende Interesse fiir die »Gefithle« des Frem-
den bringt Simmel leicht den Vorwurf des Ethnozentrismus ein, d.h. seine
fehlende Wesensschau des Fremden legt die Vermutung nahe, dafl er als
theoretischer Beobachter selbst aus der Perspektive der Gruppe heraus ar-
gumentiert. Doch der Verzicht auf die »Wesenhaftigkeit« und Emotionali-
tit des Fremden ist nicht vorschnell mit einer Symphatie fiir die Gruppe
gleichzusetzen. Vielmehr versucht Simmel, die Objektivitit des Fremden
als normative Grundlage soziologischer Forschung heranzuziehen, indem
er als Wissenschaftler die soziale Distanz des Forschers zu seinem Unter-
suchungsgegenstand bewahrt. So nimmt Simmel in seinem Essay selbst die
fremdentypische »Vogelperspektive« ein, von der aus er seinen »Hindler«
in all seinen Regungen und Wendungen beschreibt, ohne jedoch die Bin-
nenperspektive in Form der Erlebensebene miteinzubeziehen; er und sein
Fremder bleiben aufSenstehende Beobachter des Geschehens. »Simmel macht
nie explizit, daf} er de facto immer den Kontakt oder Konflikt zweier Kultu-
ren analysiert [eher den zweier Gesellschaftstypen], er hebt vielmehr nur
den >Fremdenc als Beobachter einer ihm fremden Kultur hervor« (Stichweh
1992:297).

Simmel argumentiert auf der Ebene der riumlichen Dimensionen.
Sein fremdentypisches Vokabular spiegelt sich in den Begriffen der Nihe
und Distanz, der Beweglichkeit und Fixiertheit. Es geht ihm weniger um die
kulturellen und moralischen Ordnungen der Gesellschaft, als vielmehr um
ihre rdumlichen Strukturen, weshalb die Typisierung des Hindlers auf der
Grundlage riumlicher Eigenschaften (fehlender Grundbesitz, allgemeine
Beweglichkeit) vorgenommen wird, denn als Mensch bleibt der Typus eine
merkmalslose Hiille von Menschlichkeit (vgl. Bauman 1995: 232). Dariiber,
wie er seine Situation als Wandernder bzw. Nicht-Zugehériger empfindet,
gibt Simmel keine Auskunft: Sein Fremder steht nicht unter einem Kom-
pensations- oder Verarbeitungsdruck, den Schiitz und Park ihrer Figur auf-
erlegen. Im Gegensatz zum »Hindler, der seine Nicht-Mitgliedschaft ak-
zeptiert, bringen Schiitz und Park den Fremden in die prekire Situation des
Anschluflsuchenden, der unter seinem Status als Nicht-Dazugehériger lei-
det. Sie laden den Fremdheitsbegriff psychologisch auf und koppeln ihn eng
an den Terminus der Selbstentfremdung — ihr Fremder durchlebt Phasen
der Entpersonalisierung.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TyPISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 125

Park und Schiitz wagen eine Introspektion, sprechen von einem Fremd-
heitserleben, das sich in der psychischen Krise manifestiert, und nehmen
somit eine xenozentristische Position ein. Ihr Fremder ist ein verunsicherter
Fremder. Sein Vertrauen und Selbstbewuftsein ist erschiittert, da ihm aus
Sicht der anschluflsuchenden Gruppe das Schicksal des Heimat- und Ge-
schichtslosen aufgebtirdet wird. Gleichwohl Park die Gruppe der Nicht-
Marginalen nicht explizit in den Blick nimmt, 1if3t sich erahnen, welche
normativen Grundannahmen auch er fiir seinen Befund der Marginalitit
und Abweichung implizit zugrundelegt — dem »marginal man«, der zwi-
schen zwei unterschiedlichen Traditionen aufwichst, steht die Gruppe der
voll-integrierten homogenen Kulturgemeinschaft gegentiber. Park 1afit je-
doch offen, inwieweit diese Gruppe gleichermaflen zu kriseln beginnt. Sei-
ne Perspektive ist die des teilnehmenden Beobachters, den zwar eine gewisse
Empathie mit dem Fremden verbindet, diese jedoch nicht so stark wie
Schiitz als personlichen Erfahrungsbericht aufarbeitet. Wihrend Simmel in
seinem Exkurs eine Momentaufnahme des Fremden aus der Distanz her-
aus entwirft, geht es Schiitz und Park um die psychosoziale Genese als die
Typik des Fremden, wobei Schiitz diese jedoch eher als individuelles Uber-
gangsstadium, Park als gesamtgesellschaftliches Problem versteht.

Die unterschiedlichen Perspektiven entsprechen den unterschiedlichen
gesellschafilichen Aggregatebenen, von denen aus die Autoren die Typisierung
des Fremden vornehmen. Wihrend Simmel den Status des Fremdseins aus
einer riumlichen Position ableitet und damit eine strukturelle Analyse von
Beziehungsmustern und Grenzziehungsprozessen bemiiht, lenken Park
und Schiitz durch die Verkntipfung von Fremdheit und »Krisis« den Blick
auf die Ebene des Erlebens und Verarbeitens, die Fremdheit nicht nur als
Ausdruck rdumlicher, sondern auch innerer Grenzziehungsprozesse begrei-
fen. Im Gegensatz zu den rdumlichen Ordnungen interessieren sie sich fiir
die Zivilisationsmuster und kulturellen Wissensbestinde der Gesellschaft.
Fiir eine wissenschaftliche Untersuchung von Fremdheit bedeutet dies aber,
daf das Fremdsein mindestens zwei Ebenen berithrt: Einerseits finden
Fremdheitszuschreibungen in einem gesellschaftlich vorstrukturierten
Raum objektivierter Diskurse (Gesetzestexte, Tradition, usw.) statt, anderer-
seits liegen ihnen zivilisations- und kulturspezifische Vorstellungen und
gesellschaftlich geprigte Wissensvorrite zugrunde, die gewissermafen eine
»Vorabreprisentation des Fremden« (Wong 1992: 4006) beinhalten und sich
in der konkreten Begegnung und dem aus ihr entstehenden Fremdheits-
verhiltnis in den Erwartungs- und Verarbeitungsmoglichkeiten der Beteilig-
ten manifestieren.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | KAPITEL 3

3.5.2 Das Problem der Kontextualitat

Neben den differenzierten Perspektiven sind es gleichfalls die Unterschiede
in den kontextuellen Einbettungen der Einheimischen-Fremden-Beziehung,
die anstelle einer klassischen Soziologie des Fremden einen »bunten Flik-
kenteppich von Fremdheiten« darlegen. Denn wihrend Park und Schiitz
die Figur des Fremden in der eigenen Gesellschaft untersuchen, manévriert
Schiitz seinen Fremden — der ein ehemals Einheimischer ist — selbst in die
Fremde. Seine Konstruktion des Fremden als Immigrant entspringt der
Unterscheidung zwischen Ankunfts- und Herkunftsland der Migration, so
daf sich der Fremde durch seine Herkunft zum Fremden qualifiziert. Er ist
fremd, weil er sich an einem fiir ihn fremden Ort aufhilt, der jenseits sei-
nes eigenen Erfahrungs- und Wissenshorizontes liegt, mit vollig anderen
Sitten, Konventionen, Traditionen und einer fremden Sprache.”*

Schiitz setzt einen relativ unproblematisierten stabilen kulturellen
Gruppenzusammenhang voraus, bei dem die Grenzen mit den Landes-, Na-
tionen- und Sprachgrenzen konvergieren, ohne die Homogenitit der wis-
senden »Insider« selbst in Frage zu stellen, geschweige denn die Konzep-
tion einer modernen Kulturnation in einen sozialhistorischen Kontext zu
stellen. Schiitz konfrontiert die Einheimischen mit einem Menschen, der
sich ihnen anschliefen méchte (muf3), aber kein gelebtes Vorwissen von
ihrer Kultur besitzt. So ist es im wesentlichen die spezifische Situation des
Exils, die den Fremden zum Fremden macht. Schiitz arbeitet eher indirekt
den Beziehungsaspekt des Fremdheitsbegriffes heraus, indem er deutlich
macht, dal der Fremde jemand ist, der lediglich durch eine tiberstiirzte, un-
freiwillige oder schicksalhafte Reise in ein anderes Land auf der Suche nach
einer neuen Heimat zum Fremden wird: Er ist nicht iiberall ein Fremder,
sondern nimmt dessen Gestalt erst im Moment der Berithrung mit der an-
deren Kultur an, deren Mitglied er werden méchte.” Dabei geht Schiitz zu
wenig auf die Frage ein, in welchem chronischen Verhiltnis die einzelnen
Wissensgemeinschaften zueinander stehen, inwieweit sie sich also in inter-
nen Struktur bzw. Entwicklung unterscheiden. So ist der Schauplatz in ge-
wisser Weise enthistorisiert und entriumlicht: Sein Fremdenschicksal ist
nicht auf einen Personenkreis bzw. auf einen bestimmte Gesellschaft be-
schrinkt: Orte und Zeiten der Kulturkonfrontation, Anschlufsuchende und
Aufnahmeunwillige gibt es immer und tberall, denn Vertrautheit und
Fremdheit bilden im Kontext der wissenssoziologischen Ordnung der Wirk-
lichkeit allgemeine Muster zur Auslegung der Welt (s.o.).

Trotz einer nicht ganz unkritischen methodischen Rigiditit der Typisie-
rung ist die kontextuelle Einbettung der Einheimischen-Fremden-Bezie-
hung in Parks und Simmels Szenerie kennzeichnend fiir eine ganz bestimm-
te soziokulturelle Konstellation. Wenngleich Simmels knapp ausfallender

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TyPISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 127

Exkurs eher parabelartig angelegt ist, d.h. auch er grenzt seinen Essay zu-
nichst nicht auf eine bestimmte kultur-historische Landschaft ein, werden
die »Gesichtsziige« seines Fremden unter Hinzunahme seiner grof3en theo-
retischen Schriften, hier der »Philosophie des Geldes«, zunehmend schir-
fer. Der Fremde kompromittiert zum Menschen der Moderne; ein »Hind-
ler« in allen Beziehungen. Seine Freiheit ist die individuelle Freiheit der
Moderne: Aus den traditionellen Zwingen der Clans, Grof3familien und Re-
ligionsgemeinschaften entbunden, handelt der Fremde nach eigenem Vor-
teil, individuellem Nutzen, rationaler Berechnung: Er betreibt Geschifte, so
daf} sein Kontakt zur Gruppe eher von wirtschaftlichem als von personli-
chem Interesse gekennzeichnet ist. Im Gegensatz zu Schiitz, der immer das
in allen Beziehungen vollintegrierte und vergesellschaftete Menschenbild
als Korrektiv seiner Fremdenkonzeption unterlegt und damit seinen Frem-
den jenseits der Heimat in einen Gewissenskonflikt bringt, konfrontiert
Simmel in seinem Exkurs einen vormodernen mit einem modernen Men-
schen: Sein Fremder wird zum Boten eines heranbrechenden Zeitalters, in
dem der Sehafte seine Fixiertheit tiberwindet und sich auf Wanderschaft
begibt, der Bodenbesitzer zum Bodenverwalter mutiert, der starre Grup-
penverband aufweicht und interessengebundene Solidarititen anstelle an-
geborener Mitgliedschaften entstehen. Auch er problematisiert den starren
Gruppenverband der raumlich Fixierten nicht, deutet jedoch mit dem nahe-
stehenden Fremden, der nicht unter der Notwendigkeit der Assimilation zu
stehen scheint, ihr vermeintliches Ende an. Der Fremde ist niemand, der
unter seiner Fremdheit leiden muf; als selbstbewufiter »Einzelginger«
scheint er das Verlangen nach einer kulturellen oder sozialen »Vollinklu-
sion« iiberwunden zu haben, weshalb die »Krisis« ausbleibt."*

Gleichwohl Park den Simmelschen Grundgedanken, Fremdheit als
Schnittstelle eines gesellschaftlichen Wandels zu betrachten, in seinem

Konzept des »marginal man« weiter expliziert'®

, geht es ihm tiberwiegend
um die makrosoziologischen Wurzeln und mikrosoziologischen Konse-
quenzen des Fremdseins im Sinne eines Ursache-Wirkungs-Konzeptes.
Fremdheit als moderne Erscheinung riihrt aus einer sich immer stirker si-
kularisierenden Welt, die Mobilitit, Migration und die zahlreichen Kontakte
zwischen den Kulturen — verbildlicht in der Mischehe der jiidischen Mutter
und ihrem nichtjiidischen Partner — vorantreibt und dabei auf der Ebene
der Individuen ein neues Bewuftsein einfordert. Auch Parks Fremder ist in
gewisser Weise ein Mensch ohne »Heimat« — die Fragen des »Woher« und
»Wohin« sind bei ihm wie bei Simmel ganz im Gegensatz zu Schiitz
schwer zu beantworten. Wahrend Schiitz am »Kugelmodell« von Kultur
festhilt’®®, das er im Bild der Sinnwelten mit homogenen Wissenshorizon-
ten veranschaulicht, und die Inkommensurabilitit zweier Kulturen durch ihre
geschlossene Struktur ohne angebbare Ubersetzungsregeln (vgl. Stichweh

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | KAPITEL 3

1992: 297) aufzeigt, dringen Park und Simmel auf eine Revision des Kultur-
begriffs.

Simmel und Park geht es um eine Theorie des sozialen Wandels, weshalb
der Fremde geradezu als Symptom dieses Wandels in Erscheinung tritt.
Wihrend Simmel das Individuum fiir relativ »robust« hilt, da er die »Me-
tamorphose der Seele« ohne Briiche und Krisen nachvollzieht, betont Park
die Konflikte und Spannungen des sozialen Wandels fiir den Einzelnen. So
ist Parks Forderung nach einer »kulturellen Wende« nicht ganz frei von
Zweifeln und Schwierigkeiten, weil sein »marginal man« genau die »Gene-
ration im Ubergangs, die den Kulturkonflikt »am eigenen Leibe« austragen
mufl (die psychische Krise ist Ausdruck der kulturellen Krise), widerspie-
gelt. Trotz dieser unterschiedlichen Prozeflabliufe und -strukturen, stellen
Simmel und Park den Prozef selbst nicht in Frage. Thr Kulturmodell ist
nicht statisch, sondern prozessual, so dafy der Fremde nicht nur als Figur
einer anderen Wirklichkeitsordnung (Schiitz), sondern auch als Figur einer
anderen Entwicklungsstufe zu betrachten ist. Fremdheit stellt sich fiir
Simmel und Park als ein fiir ihre Zeit typisches Phinomen dar, das in den
Grofistidten und Handelszentren anstatt in der Ferne am deutlichsten
sichtbar wird. Thr Fremder ist ein Mensch des sozialen Nahbereichs (er lebt
in hiesigen Gefilden), der keinen personlichen, sondern gesamtgesellschaft-
lichen Konflikt zum Ausdruck bringt. Denn der Status des Fremden hingt
in entscheidendem Mafle davon ab, ob und wie die gesellschaftliche Um-
welt den potentiellen Einflufl zu registrieren versteht. Versucht sie ihn zu
unterdriicken bzw. zu ignorieren, kann ihr die eigene Unflexibilitit zum
Verhingnis werden. Lafit die Umwelt den oder die Fremden allerdings zu,
mufl sie mit der Einfithrung neuer Verhaltensmuster, neuer Statusvertei-
lungen oder neuer sozialer Regeln rechnen.

3.5.3 Das Problem der Wertung

Schlielich gerit die differierende Wertung und funktionale Qualitit der Kon-
struktion des Fremden selbst in den Blick. Sowohl Simmel als auch Park
und Schiitz sprechen von einer dem Fremden immanenten Objektivitit,
unterscheiden sich aber in der Frage, welche Ténung das auerhalb liegen-
de Fremde fiir den Konstrukteur der Fremdheit, aber auch fiir den Fremden
selbst besitzt. Der Schiitzsche Fremde ist aus seiner Krisis zwar voriiberge-
hend kritischer geworden, er spiirt fiir einen kurzen Moment die Begren-
zung und Beschrinkungen des menschlichen Wissens, die sich in einer in-
neren und dufleren Distanz bzw. Kritikfahigkeit niederschlagen, pafit sich
aber auf lange Sicht wieder den unhinterfragten Vertrautheiten des Alltags,
einer world taken for granted, an. Das Individuum der traditionalen Wissens-
soziologie bleibt auf eine kognitive »Landkarte« angewiesen, die eindeutige

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TypiSCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 129

Zonen der Relevanz unterscheidet und diese Unterscheidung auf Dauer
stellt. Funktioniert diese Karte nicht mehr — etwa weil man sich in eine
fremde Umgebung begibt — wird der Mensch unsicher und benétigt eine
neue Karte, die ihm den »richtigen« Weg weist. In diesem Primat der Routi-
ne ist die klassische Wissenssoziologie auf Kontingenz nicht vorbereitet. Die
kritische Haltung des Fremden, die Schiitz als Resultat der personlich
durchlebten Krisis entwerteter GewiRheitheiten folgert, reflektiert die im-
pliziten Grundannahmen einer klassischen Wissenssoziologie, ohne sie
aufler Kraft zu setzen; der Fremde wird zum katalysatorischen Moment, der
die rigiden Zivilisationsmuster einer Kultur, die impliziten und zutiefst ha-
bitualisierten Wissensreservoirs in seiner Prisenz zur Sprache bringt, aber
nicht wirklich erschiittern bzw. verindern kann. Der Immigrant ist in der
Unterzahl. Von dem Schock, den er auslost, erholt sich die Gruppe schnell.
Vielleicht bewirkt er einen kleinen Ruck, eine Revolution entfacht er in der
von ihm aufgesuchten Gemeinschaft nicht.

Sowohl der Hindler als auch der »Mulatte« verharren in einer eher
skeptischen Haltung. Thre Zweifel oder individuellen Freiheiten lassen sich
nicht so schnell »aus dem Weg riumenc, entweder weil sie ihre Distanz im
Sinne einer beruflichen Professionalitit funktional zu integrieren wissen,
oder die eigene Fremdheit als Lebensstil kulturell aufladen. Uberhaupt
scheint der Anpassungsdruck des Fremden bei Simmel und Park geringer
als bei Schiitz zu sein, da sie auf Dauer einen gewissen »Gewinn« ver-
spricht: Die erhohte Intelligenz (Park) und der wirtschaftliche Erfolg (Sim-
mel) lassen eine durchaus positiv Bewertung des Fremden zu."” Wenn-
gleich Park einrdumen muf}, daf die Intelligenz bzw. der weite Horizont
des Fremden aus der erfolgreichen Verarbeitung einer psychischen Krise
entspringt, eréffnet er eine Perspektive, die die Einbeziehung des Fremden
in die gesellschaftliche Ordnung zur Folge hat. Der Fremde sendet positive
Impulse des Wandels und der Innovation. Seine »zweifelhafte Loyalitit« ist
nicht das Schiitzsche voriibergehende Wanken zwischen den Kulturen.
Vielmehr wird unter Berticksichtigung der gesellschaftlichen Umwilzungs-
prozesse deutlich, dal eine kulturelle Vollinklusion im »melting pot« der
Grofdstadt sich zunehmend schwieriger gestaltet. Natiirlich befindet sich
der »marginal man« im Konflikt zwischen zwei Kulturen. Er gleicht sich
aber nicht der einen oder der anderen an, sondern hilt dem Assimilations-
druck stand; er meistert seinen Konflikt durch ein gestirktes Selbstbewuf3t-
sein, das ihn unabhdngig von der Gruppe macht.

Der Status des Fremdseins, den Simmel und Park thematisieren, ist
mehr als nur ein Ubergangsphinomen im Sinne eines persénlichen Erle-
bens von Ein- und Ausgrenzung: Sie ist Spiegel einer sich zunehmend ent-
fremdenden Welt. Eine unhinterfragte Wirklichkeit erscheint angesichts der
neuen internen wie externen kulturellen Vernetzungen in Form von Mi-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | KAPITEL 3

schungs- und Wandlungsprozessen, die Simmel und Park andeuten, als ein
naives und romantisch verklirtes Ideal einer ordentlichen, tiberschaubaren
Wirklichkeit. Der Fremde verkorpert als Triger sozialen Wandels einen
neuen gesellschaftlichen Differenzierungsgrad, denn auf Dauer wird es
schwierig fiir Kulturgemeinschaften sein, ihren Mitgliedern im Zuge des
Modernisierungsprozesses eine »Vollinklusion« anzubieten. Eine kategori-
ale Zuordnung des Fremden zu bestimmten Kollektiven, etwa Personen ei-
ner bestimmte Ethnizitit oder Nationalitit ist daher zu eng gedacht, denn
der Fremde ist weniger ein Problem der Distanz oder der ethnischen Zuge-
hérigkeit — er ist ein Ubergangsphénomen.

Dennoch liegt auch hier die Gefahr gerade darin, der Nostalgie eines
normativ vollstindig integrierten Gruppenverbandes eine nostalgisch ver-
zerrte Vorstellung vom Fremden im Sinne eines »Weltbiirgers« entgegen-
zusetzen. Denn neben den Aufweichprozessen innerhalb und am Rande
von Gesellschaften nehmen auch Macht- und Ungleichverhiltnisse, Kon-
kurrenzbeziehungen und Desintegrationsphinomene zu, die die Objektivi-
tit, Beweglichkeit und »kritische Selbstdistanz« des Fremden auf die Probe
stellen.

3.5.4 Egozentrische Vereinseitigungen und
pragmatistische Anschliisse

Die klassischen Konstruktionen des Fremden lassen sich zu keinem ein-
heitlichen Bild verschmelzen, denn jeder Beobachter beobachtet anders.
Der Fremde 16st sich in keiner der vorgestellten Idealtypen vollstindig auf,
nicht zuletzt, weil in jeder der thematisierten Gesellschaftsformationen
auch Elemente der anderen hineinspielen kénnen. Die unterschiedlichen
theoretischen Anniherungen arbeiten mit einem fiir sie passenden Bild
des Fremden — die »Wissensgemeinschaft« produziert den » Unwissendenc,
die »Seflhaften« erzeugen den »Beweglichen«, die kulturell homogene
Gruppe setzt den »Mulatten« als Kontrastfolie. Je mehr Formen der sozia-
len Integration sich finden lassen, desto zahlreicher werden auch die Ge-
sichter desjenigen, der als Nicht-Dazugehoriger eben zu dieser Selbstbe-
schreibung von Gruppen dazugehort, denn fremd ist der Fremde nicht in
der Fremde, sondern im engen Kreis derjenigen, die sich als vertraut be-
greifen.

Dennoch bleibt die kategoriale Unterscheidung des Vertrauten und des
Fremden in Simmels, Schiitz’ und Parks Typisierungen relativ »strengx,
d.h. zwischen beiden »Sphiren« finden kaum Ubertritte oder Uberschnei-
dungen statt. Vielmehr beruht ihre Beziehung auf einer sauberen, nahezu
»aseptischen« Differenz, deren Richtung klar vorgegeben ist: Immer ist es
die Gruppe, die den Fremden konstituiert und nicht umgekehrt, etwa in-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TyPiSCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 131

dem der Fremde seine Fremdheit selbst zur Sprache bringt oder iiberhaupt
erst die Frage nach der Zusammengehdorigkeit der Gruppe stellt. So bleibt
die klassische Soziologie des Fremden eine von der Moderne iiberformte
Theorie der »totalen Ordnungk, total deshalb, weil sie dem Fremden nichts
Bekanntes abgewinnen kann und den Nahtstellen der Herausbildung neuer
Gesellschaftsformationen zu wenig Aufmerksamkeit widmet. An eine Er-
ginzung des Eigenen durch das Fremde oder umgekehrt denken Simmel,
Park und Schiitz nicht: am Ende der Begegnung steht die Assimilation, Ab-
sonderung oder Vereinzelung des Fremden, was es schwierig macht, ihre
erstarrten theoretischen Konzepte als Ubergangsphinomene zu denken.

Auch wenn Schiitz den Assimilationsprozef durchaus als einen wech-
selseitigen Prozefd der Zuschreibung und Aneignung begreift, bei dem der
Fremde sich die neuen Kulturmuster in einer didaktischen Rekonstruktion
zu eigen macht, indem er sie Schritt fur Schritt tiberpriift und neben dem
expliziten Wissen von den Elementen auch ihr implizites Warum unter-
sucht (vgl. Schiitz 1972: 66£.), wird sein eigenes kulturelles Wissen ginzlich
negiert, denn aus Sicht der Gruppe ist er ein Mensch ohne Geschichte. So
kann sich keine echte Vertrautheit im Umgang mit den neuen Kulturmu-
stern einstellen, was den Fremden eher unfreiwillig zum Experten ihrer
Bruchstellen und Inkohirenzen werden 1d8t. Doch seine kritische Distanz-
nahme er6ffnet weniger Chancen, antiquierte und umstindliche Rezepte zu
uiberdenken. Im Gegenteil, sie wird ihm als Undankbarkeit vorgeworfen,
»da er sich weigert anzuerkennen, daf} die ihm angebotenen Kultur- und
Zivilisationsmuster Obdach und Schutz garantieren« (ebd.: 69). So bleiben
mogliche Ressourcen des Fremden ungenutzt, was deutlich macht, daf} das
Verhiltnis der miteinander kollidierenden Formen des Wissens bei Schiitz
weniger konstruktiv — durch Erginzung —, als vielmehr substitutiv — durch
Assimilation — konstituiert wird.

Demgegeniiber betont Mead die Komplementaritit beider Konstituen-
ten: Fremdheit und Vertrautheit sind bei Mead aufs engste miteinander
verbunden, indem er die »Alteritit« zum hinreichenden Kriterium fiir Be-
wufltsein und Identitit erklirt. Der Andere wird zum konstitutiven Moment
des eigenen Denk- und Handlungsspielraums, so daf Prozesse der Ent-
fremdung dadurch analysierbar werden, daf untersucht werden kann, ob
und in welchem Umfang der Andere als verallgemeinerter oder signifikan-
ter Anderer im »Me« des Subjekts enthalten ist. Sicherlich setzt auch
Schiitz eine intersubjektiv geteilte Wirklichkeit voraus; auch seine Individu-
en sind in Grenzen zur Empathie in der Lage, d.h. auch sie beherrschen
den Perspektivwechsel. Doch wihrend Schiitz den bewufitseinsbegabten
Menschen an den Startpunkt seiner Analyse setzt, und dessen Fihigkeit,
sich in den anderen hineinzuversetzen, als Bewufitseinsleistung bewertet,
die lediglich den objektiv gemeinten Sinn und dies auch nur in der »heimi-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | KAPITEL 3

schen Wissensgemeinschaft« erfassen kann, ist Meads Intersubjektivitit
grundsitzlicher: Perspektivwechsel erscheint bei ihm als angeborener Re-
flex, als vorbewufite Fertigkeit, aus der erst das Bewufdtsein entspringt, die
Schiitz als hochst reflexiven Vorgang und nicht notwendig zur Identititsbil-
dung setzt.

»Im Unterschied zu Meads Theorie der Einstellungsiibernahme aufgrund von vor-
bewuflten gesellschaftlichen Verhaltensweisen, auf denen aufbauend Individuen fiir
sich intersubjektiv vorgeprigte Rollen iibernehmen, beruht fiir Schiitz eine solche
imaginative Personenvertauschung auf urspriinglichen Leistungen der subjektiven
Reflexion und Einbildungskraft, iiber die jedes Individuum von sich her verfiigt«
(Diising 1986: 132).

Damit setzt Mead das Primat der Gesellschaft in der Bildung des Selbstbe-
wuldtseins, wihrend Schiitz mit dem Primat der Individualitit arbeitet, so
daf} der Fremde aus pragmatistischer Perspektive zur Chiffre einer bewuf3t-
seinsorganisierenden und -regulierenden Instanz wird, aus phinomenolo-
gischer Perspektive ein fremdseelisches Individuum bleibt.

Die klassische Soziologie des Fremden lifit bei aller Verschiedenheit
viele Punkte unberiicksichtigt: Das Eigene und das Fremde werden als
prinzipiell unterscheidbar dargestellt, nicht selten ist der Unterschied es-
sentialistischer Natur — reprisentiert in der Bewufltseinsmetamorphose
(Park) bzw. dem divergierendem »Denken-wie-iiblich« (Schiitz) — und ob-
wohl sie in einem Abhingigkeitsverhiltnis zueinander stehen, durchmi-
schen sie sich nicht wirklich. Die Asymmetrie von Fremdheit und Vertraut-
heit bleibt dariiber hinaus einer Richtung verhaftet: Immer ist der Aus-
gangspunkt das Eigene, das teils explizit (Schiitz), teils implizit (Simmel,
Park) als unhinterfragtes Fundament herangezogen wird, um den Fremden
in seinem eher zweifelhaften Status vorzufiithren. Nie werden jedoch die
Strukturen und konstitutiven Merkmale des Eigenen auf ihre »Widersprii-
che«, »UngewiRheiten«, »Kontingenzen« hin untersucht. Die Ansitze kon-
zentrieren sich auf die Figur des Fremden, wihrend der soziokulturelle
Kontext, die Gruppe der Zuschreibenden, relativ unproblematisiert bleibt.
Dariiber hinaus erscheinen die thematisierten Einheimischen-Fremden-
Konstellationen als relativ machtfreie Beziehungen, deren soziales Konflikt-
potential zu wenig zur Sprache gebracht wird. Verhiltnismifigkeiten,
Wechselwirkungen, Versuche der Anniherungen und Aufnahmeunwillig-
keit werden angedeutet, ohne jedoch explizit die Aus- bzw. Abgrenzung als
Machtpraxis bzw. Herrschaftsstrategie der Unterdriickung auszuweisen.
Auch die vorgegebenen Muster von Einheimischen-Fremden-Beziehungen,
die der spezifischen Wechselwirkung im Sinne rechtlicher Verankerungen,
politischer Ordnungen, kultureller Regeln oder bewihrten Ausgrenzungs-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TyPISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 133

praktiken vorgeschaltet sind, werden nicht problematisiert, als seien die Dif-
ferenzen ausschliefRlich spontane Gebilde ohne historische Verwurzelung.

Damit fehlt den Typisierungen die historische wie soziokulturelle und
theoriewissenschaftliche Einbettung, die eine Beobachtung zweiter Ord-
nung mitbeobachtet. Denn auch sie stellen keinesfalls statische bzw. zeitlo-
se oder stellvertretende Bilder des Fremden dar. Im Gegenteil, der typische
Umgang mit dem Fremden gibt Aufschluf} iber die dominierende Diffe-
renzierungsform einer ganz bestimmten Gesellschaft, die einen spezifischen
Diskurs iiber den Fremden im Alltag und in der Wissenschaft fithrt, der
auf unterschiedlichen Ebenen in die Fremdheitskonstruktion miteinflief3t.
Gleichzeitig gibt es eine Ungleichheit des Einflusses auf die Gestaltung die-
ser Diskurse, weshalb eine typische Konstruktion immer auch eine kultur-
spezifische Konstruktion beinhaltet und daher keinem symmetrischen Ver-
hiltnis von Selbst- und Fremdbestimmungen entspringt. Simmel spricht
von einer Freiheit seines Fremden, umgeht aber die Tatsache, daf die »Vo-
gelfreiheit« kein Zustand vollkommener Autarkie und Zwanglosigkeit ist,
sondern daf sein Fremder nicht selten als Angriffspunkt von Zuschreibun-
gen, als Projektionsfliche von Angsten oder als »Siindenbock« durch genau
diese Statuslosigkeit herhalten mufl. Er kann eben nicht die Rechte der
Gruppe in Anspruch nehmen, der Zugang zu Ressourcen wird ihm ver-
wehrt, er ist vom »Gruppencharisma« ausgeschlossen, man macht Geschif-
te, aber solidarisiert sich nicht mit ihm, so dafl sich hinter den Praktiken
der Selbst- und Fremdstilisierung Kimpfe um Anerkennung, Distinktion
und Herrschaft verbergen. Hiufig besitzen gerade diejenigen die Defini-
tionsmacht tiber die Bestimmung des Eigenen und des Fremden, die die
Mehrheit bilden, weshalb die Konstruktion des Fremden immer schon
durch die existierenden sozialen Ungleichheitsverhilinisse der Gesellschaft
mitbestimmt wird.

Dariiber hinaus werden die Ordnungsleistungen des Eigenen, nicht
aber die des Fremden hervorgehoben. Wihrend sich Schiitz viel zu stark
auf seine irritierenden Eigenschaften konzentriert, verzichtet Park fast voll-
stindig auf die Untersuchung der Riickkopplungseffekte des Fremden auf
die Gruppe. Die klassischen Ansitze iibersehen, dafl sowohl der Héndler,
Mulatte und Immigrant nicht nur Irritationen bewirken, wie der Begriff der
Krisis andeutet, sondern immer auch als regulierende Kraft in Erscheinung
treten. Schwellenerfahrungen besitzen daher sowohl eine destruktive, als
auch konstruktive Seite, denn hiufig vollzieht sich die (Re-)Konstruktion
des Eigenen durch die Konstruktion des Fremden.™®

Hier schliefdt sich der Bogen zu Meads Genesis des Eigenen, der die
Blickrichtung radikal umkehrt: Nicht das Eigene dient als Vorraussetzung
fiir das Fremde, sondern das Fremde ist Vorraussetzung des Eigenen, denn
»[w]ir besitzen ein Ich-Identitit gerade insoweit, als wir die Haltungen der

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | KAPITEL 3

anderen zu uns einnehmen kénnen bzw. tatsichlich einnehmen und indem
wir auf diese Haltungen reagieren« (Mead 1980: 323). Mead formuliert da-
mit ein reaktives Subjektverstindnis, untrennbar vereint mit dem Anderen.
Seine pragmatische Verschrinkung des Eigenen und Fremden liefert wich-
tige Einsichten zur Formulierung einer adiquaten Soziologie des Fremden,
obwohl seine wissenschaftliche Motivation eine andere ist. Mead will neben
dem urspriinglichen Vergesellschaftetsein des Individuums den Nachweis
der »intelligenten Praxis« fithren, d.h. den Menschen ein antizipatorisches,
problemlgsendes, bewufitseinsbegabtes und in Grenzen individuelles Han-
deln zugestehen, und wihlt dabei den Weg iiber die »Selbstentfremdung«:
Die durch Sprache ermoéglichte Selbstobjektivierung (der Mensch kann
dank Sprache einen »Blick auf sich selber werfen«) stellt das Fundament
eines reflexiven Zugangs zur eigenen Person dar. Die zunichst intersubjek-
tive Kommunikation wechselt im Laufe der Entwicklung mit einer intrasub-
jektiven Kommunikation, aus deren Struktur — zugleich Sprecher und Ho-
rer des Gesagten zu sein — eine praktische Intelligenz erwichst.

Fremdheit als Beziehung ist gewissermaflen der »Grundstock«, auf
dem Mead das menschliche »Bewufitseinsgebdude« erbaut. Der relationale
Charakter des Anderen entspringt dem pragmatistischen Axiom des per-
manent in Interaktion stehenden Menschen, eines mit den Mitmenschen
und Gegenstinden untrennbar »verwickelten« Alltagspraktikers. Der Ande-
re ist ein Mensch des sozialen Nahbereichs, mit dem wir in einem sozialen
Interaktionsverhiltnis stehen. Seine regulative Kraft verdeutlicht Mead in
der Metapher des Perspektivwechsels. Er offenbart uns mittels der geteilten
Symbole seinen »Blick auf uns«, den wir ibernehmen, auf uns anwenden,
uns durch seine Augen ein Bild von uns machen. Es ist dieser fremde Blick
bzw. Blick des Fremden, den das vergesellschaftete Individuum a priori be-
herrscht, der die Sphire des Eigenen konstituiert und organisiert. Die Dis-
position des Perspektivwechsels ist es auch, die Fremdheit als Kehrseite von
Identititsbestimmungen vor Augen fiihrt, denn lediglich die Méglichkeit,
uns selbst mit anderen Augen zu sehen, liefert das sprachliche als auch ko-
gnitive Material der Bewusstseins- und Identititsbildung. Gleichwohl dieses
Material beschrinkt ist — die gemeinsam geteilten Symbole sind trotz ihrer
Anschluffihigkeit in einen soziokulturellen Kontext eingebettet — besitzen
wir unendlich viele Moglichkeiten, auf diese endlichen Mittel zu reagieren.
Die von Mead eingefiihrte relativ unabhingige Variable des »I« bringt die
individuelle Komponente der Persénlichkeit zur Geltung, indem es eine ei-
gene Antwort auf die internalisierten Werte und Normen, Perspektiven und
Verhaltenselemente bewirkt. Es ist »der Titel fiir ein Repertoire von willkiir-
lich impulsivem, ja kreativem Verhalten« (Diising 1986: 61). Dennoch 16st
Mead den Chiasmus des Eigenen und Fremden nie vollstindig auf. Immer
enthilt die Identitit des Selbst eine Reprisentationsinstanz des Anderen,

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TyPISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 135

symbolisiert im »Me«, und umgekehrt, so daf er Fremdheit, aber auch Ver-
trautheit als Ambivalenz begreift und die Moglichkeit des Bekannt-Machens
mit dem Fremden anstelle der Selbstentfremdung betont.

Die pragmatistische Lesart des Fremden unterlduft ein ontologisches
Subjektverstindnis und 133t offen, was passiert, wenn Akteure unterschied-
licher »Sprachen« (Symbolsysteme) aufeinandertreffen. Dennoch legt das
Primat der Gesellschaft bzw. des Vergesellschaftetseins nahe, dafl die ange-
borene Fihigkeit zur Rolleniibernahme im Sinne einer vorreflexiven Dispo-
sition des Perspektivwechsels, der zum Handeln bewegende Antriebsiiber-
schuf}, das Vermdgen reiner Spontanietit, die implizite Veranlagung der
Einfiihlung und Empathie ausgeprigter als das explizite Wissen um die
Andersheit der Anderen sind. Obwohl die Fragen nach den Mechanismen
der Zuschreibung und Ausgrenzung, der Kraft der Stigmatisierung und
Abstoflung nicht gestellt werden, zeigt die Superioritit und die Permanenz
der Intersubjektivitit die Verschiebung des Blickwinkels: Das Fremde ist
Herausforderung, Chance und unentbehrlich fiir das Eigene, da es das
»Me« durch den inneren Dialog nicht nur vertraut werden, sondern es auch
anreichern kann.

Meads Uberwindung der Urspriinglichkeit des Selbstbewuftseins
durch die Privalenz des Vergesellschaftetseins miindet in einer ethisch-
praktischen Identititskonzeption. Nicht nur die Bildung des Selbstbewuf3t-
seins, sondern gleichfalls dessen sittliche Fundierung stellt sich als Konse-
quenz des Sichhineinversetzenkdnnens in andere. Neben einer rationalen
Erkenntnis, d.h. »dafl bestimmte Reize des anderen [sic!] bei mir selbst be-
stimmte entsprechende Antworten herausfordern« (Diising 1986: 60),
spricht Mead von einer emotionalen Komponente der Rolleniibernahme:
Der Mensch iibernimmt im interaktiven Prozef auch die affektiven Schat-
tierungen der Perspektiven. Sorgen, Leiden und Freuden des Anderen stel-
len sich als prinzipiell zuginglich dar, so daf Mead aufgrund dieser emo-
tionalen Komponente auf eine besondere sittliche Qualifizierung des Men-
schen schliefit.

»Bei einer harmonischen sozialen Entwicklung von Interaktionsprozessen in der Ge-
sellschaft, die Mead offenbar als Regelfall ansieht, miissen die solidarischen Hand-
lungstriebe von Freundlichkeit und Wohlwollen anderen gegentiiber dominieren, mit
denen die menschliche Natur urspriinglich ausgestattet sei« (ebd.: 66).

Mead setzt damit eine instinktive Neigung zur Anteilnahme des Menschen
voraus, die sich in dem von ihm ethisch idealisierten »Me« zu erkennen
gibt. Wohlwollen, Giite und Hilfsbereitschaft dominieren selbst die egoisti-
schen Antriebsiiberschiisse des »I« und begriinden Meads Vision einer Kul-
tur der Anerkennung, weshalb sein Ansatz dazu beitragen kann, dafl es nicht

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | KAPITEL 3

nur darauf ankommt, die Ordnungen des Fremden als Konstruktionen zu
entlarven, sondern dafl darin gerade die Aufforderung liegt, Verantwortung
fiir die Konstruktionen des Fremden zu tibernehmen.

Insgesamt lassen sich die typischen Ordnungen des Fremden als Kon-
struktionen verstehen, die dem Fremden auf der Grundlage einer spezifi-
schen theoriewissenschaftlichen Sichtweise eine bestimmte Bedeutung ver-
leihen. Es handelt sich dabei nur oberflichlich um eine wesensmiflige Er-
fassung des Fremden anhand einiger ausgewihlter »anonymer« Eigen-
schaften, die umso »urwiichsiger« und »natiirlicher« erscheinen, je hoher
der Grad ihrer Routinierung und Institutionalisierung ist. Die Wirklichkeit
dieser Typisierungen bleibt jedoch eine sozial konstruierte, deren Sinn zu-
nichst einmal darin liegt, die Welt begreiflich zu machen. Typisierungen
unterstiitzen eine rollenspezifische und hiufig stereotype Wahrnehmung
des Fremden. Gleichzeitig verringert dieses »schablonenhafte« Bild des
Fremden die Chance, den Anderen als individuelle Person wahrzunehmen.
Gerade diese Sensibilitit fiir die »feinen Unterschiede« scheint in den klas-
sischen Konstruktionen des Fremden abhanden gekommen zu sein, da sie
die Konstitution des Eigenen und des Fremden selbst idealtypisch aus der
Konstitution geschlossener Gruppenverbinde und hinzustofener »Ein-
dringlinge« ableiten. Die Typisierungen als »Hindler«, »Mulatte« oder »Im-
migrant« wirken insofern verdinglichend, als daff immer nur ein Merkmal
des Fremden objektiviert wird, Fremd- und Selbsteinschitzung nicht in Be-
ziehung gesetzt, geschweige denn die Rand- und Schwellenbereiche der Ty-
pisierungen und ihre Schattierungen naher beleuchtet werden. Dabei rei-
chen die Verdinglichungen bis hin zu theoretischen Aussagen tiber die
»Seele« (Simmel) bzw. die »Intelligenz« (Park) des Fremden.

Eine Analyse der historischen Verwurzelung von Inklusions- und Ex-
klusionsprozessen mitsamt ihrer unterschiedlichen Variations-, Wand-
lungs- und Bewertungsmdéglichkeiten wire als dauerndes Korrektiv fiir die
verdinglichenden Tendenzen im theoretischen und besonders im soziologi-
schen Denken dringend nétig (Berger/Luckmann 1998: 98). Denn es gibt
nicht nur im Alltag, sondern selbstverstindlich auch in der Wissenschaft
typische wie praktische Ordnungen, die gewisse »Objektivationen« der so-
zialen Wirklichkeit vornehmen, mit denen man ein Experten-Wissen iiber
diese Gegenstinde anhdufen kann, das dazu berechtigt, zu entscheiden,
»warum die Dinge sind, was sie sind«. Diese von der Soziologie mithervor-
gebrachten objektivierten Sinnwelten, die in die Konstruktion der gesell-
schaftlichen Lebenswelt miteinflieRen, gilt es zu hinterfragen und im Hin-
blick auf ihre sinnhafte Konstruktion zu tiberpriifen. Die Untersuchung
ihrer Typen als typisierte Gedankengebilde von relativer Reichweite ist eine
erste Form, die Konstruktion des Fremden als Problem einer sinnhaften Ord-
nung der Welt aufzuschliisseln. Im Sinne theoretischer Zusammensetzun-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TyPiSCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 137

gen dienen sie als »Stiitzkonstruktionen« (ebd.: 112), die bei der Systemati-
sierung kognitiver und normativer Legitimationen Verwendung finden.
Hiufig sind diese Stiitzkonstruktionen im Alltag lingst vorhanden und be-
stimmen damit im Sinne unterlegter Wissensbestinde die Ordnung des Ei-
genen und des Fremden in der gesellschaftlichen Wirklichkeit.

Es geht also darum, die theoretischen Konstruktionen des Eigenen und
des Fremden nicht nur auf ihre Verdinglichungstendenzen und Ordnungs-
konstruktionen hin in Augenschein zu nehmen, sondern sie als wesentliche
Kraft und »Stiitze« der alltiglichen Konstruktion von Wirklichkeit zu ent-
larven, die tiberhaupt erst das Wissen liefern, das die Alltagswelt trigt (vgl.
ebd.: 120). Neben den Typisierungen des Fremden miissen daher auch die
wissenschaftlichen Praktiken als angewandte Form von sinnweltstiitzender
Theoriebildung untersucht werden, die in die alltigliche Praxis einflieRen
und den alltiglichen Umgang mit dem Fremden bestimmen. Wihrend die
klassische Soziologie des Fremden zwischen Unterdriickung und Ausgren-
zung verharrt und an einer »Kultur des Eigenen« festhilt, ist es Mead, der
durch seine pragmatistische Identititskonzeption dazu beitragen kann, in
der soziologischen Analyse des Fremden nicht erst mit den Folgen und Kon-
sequenzen typischer Konstellationen von Einheimischen-Fremden-Bezie-
hungen zu beginnen, sondern die Konstruktionsprozesse und Genese solcher
Konstellationen, ihre Bedeutung und Funktion, Legitimierungs- und Insti-
tutionalisierungspraktiken, historische Verwurzeltheit und Variation an den
Anfang einer wissenschaftlichen Analyse des Fremden zu setzen. Dariiber
hinaus benennt Mead Anschlumdoglichkeiten fiir eine zu eng gedachte
Differenzierungstheorie, die Eigenes und Fremdes absolut setzt, indem er
neben dem phasischen Personlichkeitsbild auch das Bild des Fremden dy-
namisiert und damit stereotype Vorstellungen und Denkweisen konterka-
riert, es zumindest schwierig macht, Konstruktionen des Fremden zu er-
zeugen, die sich auf Dauer instrumentalisieren lassen.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Praktische Ordnungen des Fremden

Die im vorangehenden Kapitel dargelegte Typologie des Fremden ist kei-
neswegs erschopfend, gerade weil der Fremde kein exklusives Forschungs-
objekt der Soziologie darstellt, die unabhingig von anderen »Trigergrup-
pen« die Distribution des Wissens iiber den Fremden im Alltag bestimmt.
Im Gegenteil, es existiert eine Vielzahl von Forschungsgruppen, die eine
wissenschaftliche Expertise des Fremden fiir sich in Anspruch nehmen. Klassi-
scherweise kommt hier der Ethnologie bzw. Kulturanthropologie als soge-
nannter »Heimatdisziplin« des Fremden eine besondere Bedeutung zu, ge-
rade weil ihr »ureigenstes« Forschungsobjekt solche Menschen und Kultu-
ren sind, die sich von der eigenen Kultur unterscheiden.

Das folgende Kapitel widmet sich daher neben den diskursiven sowie
nicht-diskursiven Praktiken der Konstruktion des Fremden innerhalb der
klassischen soziologischen Modernisierungstheorie auch den ethnologi-
schen Praktiken der Fremdsetzung in der traditionalen Periode der Feldfor-
schung. Dabei gehen die folgenden Uberlegungen von der Annahme aus,
daf} sowohl der soziologische als auch der ethnologische Diskurs des Eige-
nen und des Fremden keinesfalls konkurrierende Ordnungen der Wirklich-
keit vornehmen, wenngleich der soziologische Modernisierungsdiskurs auf
die eigene, der ethnologische Diskurs auf die fremde Gesellschaft als Ge-
genstand abstellt. Sie stehen vielmehr in einem Bedingungsverhiltnis, denn
der moderne Diskurs iiber das Fremde ist zunichst einmal Voraussetzung
dafiir, dafl sich eine Wissenschaft des Fremden — die Ethnologie — ausdiffe-
renzieren kann. Obwohl diese Beschrinkung auf den vom Modernisie-
rungsdiskurs geprigten soziologischen und ethnologischen Umgang mit
dem Fremden nicht das gesamte Spektrum von Fremdheitsverhiltnissen in
den Blick nehmen kann, das sich zunehmend in Philosophie und Politolo-
gie, aber auch in Literatur-, Kunst- und Filmwissenschaft wachsenden Inte-
resses erfreut’®®, wird diesen Expertengruppen der Grofteil der Macht ein-
gerdumt, die Wirklichkeit des Eigenen und des Fremden zu setzen.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | KAPITEL 4

Von besonderer Bedeutung ist dabei die Tatsache, daf der wissen-
schaftliche Umgang mit dem Fremden tiber die Theorie hinausgeht, d.h.
die Konstruktion des Fremden spiegelt sich nicht nur in den Diskursen und
Typologien wider, sondern kommt auch in den wissenschaftlichen Model-
len und Hypothesen, Fragestellungen und Experimenten im Sinne von
Diskursfragmenten, v.a. aber in den Praktiken zum Vorschein, die es
schwierig, wenn nicht unméglich machen, zwischen Alltag und Wissen-
schaft zu trennen. So bediirfen neben den typischen Ordnungen gerade
auch die praktischen Ordnungen des Fremden innerhalb des ethnologischen
und eines soziologischen Modernisierungsdiskurses einer niheren Betrach-
tung. Dabei wirken die praktischen Ordnungen von Ethnologie und Sozio-
logie gerade nicht als Konstruktionen bzw. menschliche Setzungen der
Wirklichkeit, sondern als »Gewiflheiten«, d.h. als nicht in Frage gestelltes
Standardwissen der betreffenden Gesellschaft (vgl. Berger/Luckmann 1998:
128), u.a. weil sie sich in der konkreten Erfahrung der Alltagswelt durchge-
setzt haben. Gerade dieses Wirken und Anwenden von Theorien in der All-
tagswelt ist es, was eine Theorie so tiberzeugend und michtig macht. Denn
nicht die abstrakten Symbolsysteme und Diskurse von Theorien, die sich
von der konkreten Erfahrung des Alltagslebens weit entfernt haben, kénnen
sich im Wettbewerb um rivalisierende Wirklichkeitsbestimmungen durch-
setzen; sie verdanken ihre Giiltigkeit eher gesellschaftlicher Stiitzung als
empirischer Bewihrung (vgl. ebd.).

Wie schon die Typologie des Fremden deutlich gemacht hat, bringen
auch die Theorien des sozialen Wandels in der Soziologie und Ethnologie
eine Asymmetrie des Eigenen und des Fremden zum Ausdruck, denn sie
bedienen sich des Fremden als Zerrbild, um die sinnhafte Konstruktion der
eigenen Wirklichkeit als »friedvoll« und »fortschrittlich«, als »normal« und
»zivilisiert« normativ zu iiberformen. Als Sachverwalter und Experte des
Eigenen (Soziologie) oder des Fremden (Ethnologie) ordnen und klassifizie-
ren sie die Wirklichkeit mittels Unterscheidungen des Eigenen und des
Fremden, die nicht nur zur Erklirung gesellschaftlicher Wirklichkeit, son-
dern auch fiir das Funktionieren der Theorie unentbehrlich sind. Denn
Diskurse sind bis zu einem gewissen Grad Praxis; sie miissen sich zumin-
dest in den Praktiken von Akteuren ver-wirklichen. Im Sinne Michel de Cer-
teaus (1988) handelt es sich hierbei um die Organisation des theoretischen
Denkens als ein Tun, bei der sich die Theorie nicht ausschlieRlich als reflek-
tierter und systematischer Diskurs prisentiert. Es existiert neben diesem
formalen Wissen immer auch ein »praktisches Wissen« im Sinne von Me-
thoden und Verfahren, aber auch Denkpraktiken, Operationspraktiken,
Praktiken des Spekulierens, Praktiken zur Ordnung des Wissens bis hin zu
Beobachtungs- und Beschreibungspraktiken. Diese den narrativen Diskur-
sen zugrundegelegten Handlungspraktiken besitzen insofern einen strategi-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 141

schen Charakter, als daf sie es dem theoretischen Diskurs ermdglichen, alles
zu erkliren, alles zu ordnen.

Diese epistemologische Kennzeichnung bedeutet, dafl einerseits das
wissenschaftliche Feld keinesfalls nur aus Theorien besteht, »in denen alles
reflektiert wird«, andererseits, dafl Theorien ihre »Leistungsfihigkeit«
durch die Praktiken selbst in Gang halten. Dabei wird die traditionelle An-
tinomie zwischen praktischem »Handeln« und »Reflexion« tiberwunden,
eben weil die Praktiken hiufig selbst die Bedingung von Wissen darstellen.
Denn Soziologen und Ethnologen entdecken und beschreiben, was sie ma-
chen. Wenn Ethnologen iiber den Fremden schreiben, dann geht diesem
theoretischen Analysieren immer auch eine praktische Konstruktion des
Fremden voraus; denn ohne die Praktik des Entdeckens, des Beobachtens
und Reisens gibt es keinen Fremden. Und auch die Selbstdeutungen der
modernen Industriegesellschaft sind nur durch die zivilisatorische Fabrika-
tion eines »wilden« Fremden in der Lage, einen Zivilisationsprozef zu kon-
statieren, d.h. der barbarische wie unzivilisierte Fremde ist das Summener-
gebnis aller Bemithungen, ihn zu verhindern, also die Bemiihung, eine
normale und zivilisierte Gesellschaft zu errichten (vgl. Beck 1996: 91).
Wenn die Theorie der Modernisierung nachfolgend also als eine Theorie
des sozialen Wandels gefaflt wird, bei der es um die Herausbildung einer
gesellschaftlichen Ordnung geht, die als »zivilisiert« und »normal« betrach-
tet werden kann, geraten die Praktiken der Zivilisierung und Normalisie-
rung nicht als Konsequenz, sondern als Ermdglichungsmoment einer mo-
dernistischen Ordnung in den Blick, die den Fremden zu einem aufler- und
gegenzivilisatorischen Leben im Abseits der Zivilisation und Normalitit
zwingen. Zivilisation und Normalisierung bringen in gewisser Weise das
hervor, was sie normalisiert und zivilisiert, wie auch die ethnologischen
Praktiken die ethnische Andersheit des Fremden konstruieren und damit
die Ethnologie als Differenzwissenschaft erst moglich machen.

Von diesen Praktiken der Fremdsetzung, die fiir das Funktionieren der
klassischen Ethnologie und soziologischen Modernisierungstheorie not-
wendig sind, handelt das folgende Kapitel. Als Theorien des Fortschritts
und der Entdeckung funktionieren sie gerade durch die Praktiken der Un-
terdriickung und Bevormundung, der Aneignung und Ausgrenzung, der
Vertreibung, vereinzelt auch der Vernichtung des Fremden. Sie sind als
Nebenfolgen der soziologischen und ethnologischen Diskurse des Wandels
bereits eingebaut. Im Sinne strategischer Fremdstellungen von Menschen,
Kulturen, Subkulturen oder Sachen, versuchen die »groflen Geschichten«
des Fortschritts, der Zivilisation und Weltentdeckung das Ansehen und den
Selbstwert des Nicht-Eigenen zu schwichen, zu pervertieren oder zu liqui-
dieren (vgl. Wierlacher 1993: 74). Dabei ist es gerade die »praktische Ent-
juflerung« dieser Theorien, die die Ordnung des Eigenen und des Fremden

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | KAPITEL 4

so »natiirlich« wie »ungleich« setzt. Es sind neben den »groflen« und mitt-
lerweile »entborgenen« Praktiken des europidischen Antisemitismus, des
Eurozentrismus, des Kolonialismus oder des Missionierens auch weitaus
subtilere Praktiken, die zumeist unterschwellig an dem »Erfolg« der Ge-
schichten mitschreiben. Denn die Macht der Theorie speist sich eben nicht
ausschlieflich aus der Sichtbarkeit ihrer Theoretiker, aus der Aufdringlich-
keit ihrer Ideologie, sondern aus dem weitverzweigten, unterirdischen Ge-
flecht der Praktiken und Verfahren, die an der Stigmatisierung der Welt
beteiligt sind.

So zehrt die Geschichte der Moderne von den selbst entworfenen
Schreckensbildern des Fremden. Er wird zum »Gespenst« der Gesellschafts-
vision der Moderne, deren Maxime sich in Begriffen der Uberschaubarkeit,
Transparenz und Klarheit widerspiegeln. Der Moderne gelingt es, ihren My-
thos der Ordentlichkeit, Sauberkeit und Vertrautheit auf dem Fundament
der vielfiltigen und weitreichenden Zivilisierungs- und Normalisierungs-
prozeduren zu etablieren, die den Fremden allenfalls als »Ziindstoff« in
Situationen sozialer Desintegration, in Formen der Entfremdung bedingt
durch Diskrepanz von Warenwert und Warenproduktion arbeitsteiliger
Massenproduktion bzw. in der Gefahr gesellschaftlicher Anomie ausma-
chen. Selten gerit dabei das Doppelprinzip des Eigenen als privilegierter
Ort der Wahrnehmung als strukturierendes und strukturiertes Ermaogli-
chungsmoment einer »Theorie des Fremden« mit in den Blick.

Und auch die Ethnologie als Verwalterin dessen, von dem die Moderne
sich abgegrenzt hat und das durch diese Angrenzung seine Bestimmung
erhilt, offenbart in ihrer Geschichte den prekiren Status ihres Objektbe-
reichs (vgl. Berg/Fuchs 1993: 7). Sie hat sich selbst lange Zeit viel zu mo-
dernistisch gegeben, indem sie den Fremden mit dem verbrimten koloniali-
sierenden und imperialistischen Auge eines aktiven Humanismus™®, der
komparativen Methode unilinearer Geschichtsschreibung bzw. einer Sehn-
sucht nach Exotik begegnete, sich dabei aber des Anderen als Spiegel und
Gegeniiber bediente, von dem aus sich die eigene Gesellschaft abheben
konnte. Diese ethnologischen Praktiken des »Othering« (»VerAnderung«)
werden daher als Resultat und Erméglichungsmoment der Fachdisziplin
selbst diskutiert. »VerAnderungs«praktiken sind also zunichst einmal Vor-
aussetzung dafiir, da® man tiberhaupt von einer Fremdheit des Anderen
sprechen kann, sie sind aber auch wesentliche Ursache fiir die Moglichkeit
der Ethnologie, sich ihr eigenes Forschungsobjekt dadurch »vom Leib zu
halten«, dafs sie den Fremden im »Woanders« verortet und damit die Be-
dingungen fiir einen Dialog mit dem Anderen zugunsten eines ungestorten
Diskurses tiber den Anderen in Abrede stellt (vgl. Gottowik 1997: 137).

Die Beschiftigung mit der eigenen und der fremden Gesellschaft 1af3t
sich — auch wenn im folgenden als Einzelkapitel gedacht — nicht auseinan-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 143

derdividieren, denn sowohl die frithe Soziologie griff in strukturfunktionali-
stischen Ansitzen immer wieder auf ethnographisches Material zuriick™,
wie auch die Ethnologie sich bis heute in ihrem Gesamtspektrum der
Fremdenreprisentanz zahlreicher Modelle und Denkweisen, Methoden und
Theorien bedient, in denen der »Geist der Moderne« (doxa) in Form eines
Subsumptionsanspruchs widerspiegelt. Daher dreht es sich in diesen Theo-
rien des Fremden strenggenommen lingst nicht um das Fremde, sondern
um eine Unterteilung der Welt in einen Bereich, der als »vertraut« und
»selbstverstindlich« und einen, der als »fremd« gesetzt wird. Diese prakti-
schen Ordnungen der Wirklichkeit mit Hilfe der Kategorien des Eigenen
und des Fremden sind jedoch weder willkiirlich, noch entsprechen sie ei-
nem symmetrischen Verhiltnis. Sie bewirken sogleich eine Ab- bzw. Auf-
wertung, denn der »Erfolg« einer bestimmten Ordnung des Eigenen und
des Fremden ist immer auch mit der Macht derer verkniipft, die sich ihrer
bedienen (vgl. Berger/Luckmann 1998: 116).

4.1 Ethnologische Praktiken:
Zur »VerAnderung« des Fremden

Ethnologen berichten tiber Orte, Menschen und Kulturen, die auf den ersten
Blick zu klein und zu weit entfernt sind, als daf sie die gesellschaftlichen
Verhiltnisse im »Hier« beriihren."* Obwohl die im 19. Jahrhundert im
Entstehen begriffene Soziologie ihre Forschung zunichst ebenfalls kultur-
vergleichend und -tibergreifend betreibt, widmet sie sich im Zuge ihrer Pro-
fessionalisierung mehr und mehr den Krisen und Institutionen, Lebens-
formen und sozialen Wandlungsprozessen westlicher Industriegesellschaf-
ten, wihrend sich die komplementir zur Soziologie gegriindete Ethnologie
fiir die Vielfalt der Stammes- und biuerlichen Gesellschaften der nicht-in-
dustrialisierten Welt Aufeneuropas interessiert (vgl. Schweizer 1999: 2;
Herv. d. Autorin).™ Diese Konzentration auf nicht-mechanisierte Gesell-
schaften, die keine Groflindustrie entwickelt haben und den Kapitalismus
nicht oder gewissermaflen nur von auflen in der Form des Imperialismus
kennen, 48t die Ethnologie jedoch mit dem Faktum des Kolonialismus aufs
engste verkniipft erscheinen, da »die meisten Ethnographen [...] in Territo-
rien [arbeiten], die von ithrem Herkunftsland abhingig sind und einen kolo-
nialen oder halb-kolonialen Status besitzen« (Leiris 1979: 54). Es ist diese
Verwickeltheit von Ethnologie und Kolonialismus, die das tiefsitzende Di-
lemma der Fachdisziplin umreifdt, das darin besteht, den Fremden aus der
Perspektive einer ideologischen Suprematie des Abendlandes erforschen zu
wollen.

Als Wissenschaft vom kulturell Fremden zihlt die Ethnologie zur

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | KAPITEL 4

»Heimatdisziplin« des Fremden, da sie von vornherein die Menschen der
anderen Kultur als fremd betrachtet, sich ihnen damit aber relational anna-
hert, nimlich nach MafRgabe dessen, was sie im Vergleich zu uns nicht sind
(vgl. Kohl 1993: 25f.). So wird die Relation zwischen Forscher und Beforsch-
ten iiber das Phinomen der Fremdheit unterscheidungstheoretisch konsti-
tuiert: »Das zu untersuchende Feld wird immer schon als fremd und unge-
ordnet unterstellt, um es dann als etwas Geordnetes und Verstehbares in-
terpretativ zu bewiltigen« (Kalthoff 1997: 240). Damit fehlt es der Ethnolo-
gie jedoch an einem positiven Begriff fiir die Benennung ihres Gegenstan-
des. Wie auch immer der Gegenstand umschrieben wurde und wird, ob
als »Primitive«, »Wilde«, »Stammesgesellschaften«, »Naturvolker« oder
»schriftlose Kulturen; in jedem Fall wird das Fremde auf eine ganz be-
stimmte Weise zum Eigenen in Beziehung gesetzt, die auf ein Defizit auf
Seiten der Beschriebenen verweist, das ausschliellich auf die Andersartig-
keit und Abweichung des Fremden verweist (vgl. Gottowik 1997: 136f.).

Die Spezialitit der Ethnologie sind eben jene Kulturen, die fern sind,
die dem Eigenen als das ganz Andere kontrastreich entgegenstehen, weil
die Frage, wie die ethnoi, die kleinen und gréfReren Verbinde menschlicher
Gemeinwesen, sich organisieren bzw. was sie zusammenhilt, sich an den
anderen allemal besser studieren lifit, da deren Sitten und Gebriuche so
hervorstechend und unerklirlich wie die eigenen transparent und selbstver-
stindlich erscheinen (vgl. Honold 1997: 1). So bleibt die Soziologie in ihrer
thematischen Ausrichtung weitestgehend den Umbriichen der »heimi-
schen« Verhiltnisse verhaftet, wihrend sich die Ethnologie weltweit auf die
Suche nach den Besonderheiten und Unterscheidungen all jener Kulturen
begibt, die sich vom »Hier« abheben; ihre Arbeit beginnt dort, wo der Blick
der Soziologie endet — gewissermaflen an den Grenzen der eigenen Gesell-
schaft.™

Die klassische Ethnologie™ beschiiftigt sich dabei zu Beginn vor allem
mit solchen kollektiven sozialen Gebilden, also Gesellschaften und Ge-
meinschaften, die raumlich klar umgrenzt, zahlenmifig klein und in Sein
und Handeln der Gruppe als eigenstindig und abgrenzbar gegeniiber ande-
ren wahrgenommen werden (vgl. Koepping 1990: 9). Dabei griindet der
Gedanke der Abgrenzung in erster Linie auf einer kulturgebundenen Un-
terscheidung einzelner »Volker«. Der konstruktivistische Aspekt der Ethnie
driickt sich in einem ausgeprigten »Wir-Bewufltsein« aus, das als ein Re-
sultat der gleichen Sprache, dhnlichen Lebensgewohnheiten, Sitten und
Briuchen gefafdt wird. Die ethnische Gemeinschaft besitzt ein spezifisches
kulturelles Wissen, das ein historisch gewachsenes Sinn- und Bedeutungs-
system darstellt. Dieses Sinn- und Bedeutungssystem ist dabei durch einen
gewissen Grad an Exklusivitit gekennzeichnet, da es immer auch eine Kol-
lektivvorstellung vom Eigensein und Anderssein impliziert."®

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 145

So fungiert die Ethnie gewissermafien als kulturelles Vergleichs- und
Differenzkriterium, das das Eigene und das Fremde als getrennt-kulturelle
Wirklichkeiten denkt, ohne dafl der Forscher durch seine Wahl der Unter-
scheidung als Erméglichungsnexus der Fremdheit thematisiert wird.
Fremdheit soll im folgenden jedoch nicht als primordiale Loyalitit gegen-
iiber kultureller Traditionen, sondern als historisch kontingente Erfindung
und Konstruktion des ethnologischen Beobachters verstanden werden: In
der Gestalt des Dolmetschers oder des Reisenden, des Beobachters oder
Schreibenden erschafft der Ethnologe Bilder des Fremden, die hiufig auf
bereits bestehende Vorstellungen und Reprisentationen zuriickgreifen,
manchmal aber auch zu Neuinterpretationen fithren.

Ethnologen sind Konstrukteure, da ihr Wissen tiber den Fremden ein
Substrat ihrer eigenen Unterteilung der sozialen Wirklichkeit zwischen
»Hier« und »Dort« ist. Der »andere Schauplatz« als Ort, an dem sich die
Fremde manifestiert (der andere Mensch, die andere Kultur usw.) ist als
solches nicht erfahrbar oder wie Michel Leiris es formuliert: »Was man zu
fassen bekommt, ist immer der Schatten und nicht die Beute« (Leiris 1978:
7), denn keine Erfahrung des Fremden kann sich der Konfiguration durch
bestimmte Medien — und sei es das Medium der eigenen Person und deren
praktische Darstellungsleistung — entziehen. Die Erfahrung der Fremde ist
somit immer eine vermittelte Erfahrung™, die im Spiegel der eigenen Ge-
fithlswelt, der eigenen Relevanzstrukturen und kulturellen Selbstverstind-
nisse stattfindet. Damit gerit der Forscher selbst als Fremdheitsgenerator und
-katalysator in den Blick, da der Grad bzw. die Intensitit der Erfahrung des
Fremden ebenso von seiner Ubersetzungsleistung und seinen Fertigkeiten
als Dolmetscher wie auch von seiner Reiseerfahrung abhingt. Denn Ethno-
logen gewinnen Erkenntnisse iiber den Fremden nicht aufgrund seiner
»Sichtbarkeit« (des Fremden), sondern auf der Basis ihrer Eigenarten des
»Empfangens«, d.h. ihre Wahrnehmungs-, Darstellungs- und Beglaubi-
gungsmethoden bestimmen im wesentlichen die von ihrer Feldforschungs-
arbeit mitgebrachten Bilder des Fremden. Clifford Geertz hebt daher neben
der »Dichte« fremdkultureller Wirklichkeit auch die »Dichte« der ethnolo-
gischen Herangehensweise an eben diese Wirklichkeit hervor. Er lenkt den
Blick damit auf die vom Ethnologen angewandten Praktiken, denn »[wlill
man eine Wissenschaft verstehen, so sollte man nicht in erster Linie ihre
Theorien oder Entdeckungen ansehen und keinesfalls das, was ihre Apolo-
geten iiber sie zu sagen haben, sondern das, was die Praktiker tun« (Geertz
1983: of.).

Neben der unlingst verdichtigten Methode, dem Schreiben tiber die
Fremde(n) in der Ethnologie™®, sind es vor allem auch vielfach unbemerkt
ablaufende Praktiken des Machens und Tuns, wie beispielsweise Uberset-
zungs- oder auch Reisepraktiken, die das Verhiltnis der Ethnologie zu ih-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | KAPITEL 4

rem Forschungsgegenstand als asymmetrisches Verhdltnis iiberformen. Da-
mit wird die Wissenschaft vom Fremden, deren kulturellen Auswirkungen
und Resultate bislang ausschlieflich als Ausbeute sozialer Hierarchien und
Herrschaftsstrukturen beobachtet wurden, jetzt bereits in the making unter-
sucht, in ihrem sozialen Entstehungsfeld und als kulturelle Praxis (vgl. Ka-
schuba 1999: 204). Die Praxis des Ethnologen ist insofern strategisch, als
daf} sie in erheblichem Maf auf die Entdeckung, Kontrastierung und Dar-
stellung des Eigenen und des Fremden einwirkt. Es sind Praktiken des
»Othering« — ein Amerikanismus, den man auf Deutsch mit »VerAnde-
rung« wiedergeben konnte —, d.h. sie unterstiitzen die Unterscheidung des
Eigenen und des Fremden, sie bringen sie mit hervor, reproduzieren sie,
machen sie verbindlicher. »Othering bezeichnet die Einsicht, daf die Ande-
ren nicht einfach gegeben sind, auch niemals einfach gefunden oder ange-
troffen werden — sie werden gemacht« (ebd.: 247; Herv. d. Autorin); denn wer
reist, stofst auch auf Ortsfremdes, wer hinter die Grenze des Eigenen
schauen will, fiir den muf eine solche Demarkationslinie zunichst einmal
sichtbar sein, wer die Ubersetzung des Fremden vornimmt, ist iiberzeugt,
daR er den Fremden ohne Ubersetzung nicht verstehen kann.

Gerade der praktische Umgang mit dem Fremden macht deutlich, daf
sich Fremdheit nicht als ontologisches Phinomen der sozialen Wirklichkeit
darstellt, zu dem wir eine unmittelbare, direkte Beziehung besitzen. Zwi-
schen dem Eigenen und dem Fremden steht die Titigkeit des Entdeckens
und Erfahrens, der Konstruktion und Systematisierung, der Modellentwiirfe
und Verwerfungen; in jeder Erkenntnis vom Fremden stecken Praktiken,
die eine ver-indernde Wirkung besitzen: Gesten, Blicke, Geriiche"® oder
Beschreibungen schieben sich als Haut-, Wahrnehmungs- und Schreibfli-
chen zwischen das Ich und den Anderen und lassen das Fremde immer nur
vermittelt, d.h. im Spiegel der eigenen kulturellen Implikationen und Wahr-
nehmungen begreifen.

Um die fremden Welten und Lebensweisen in die Nihe des Eigenen zu
bringen, liefern Ethnologen eine Reihe von Zeugnissen ab. Reiseberichte,
Erlebnisprotokolle, Video- und Tonbandaufzeichnungen, meist Ergebnis
eines monate- und jahrelangen »Eintauchens« in das duflere und innere
Ausland, spiegeln die Erfahrungen und Bilder wider, die der Ethnologe auf
seiner Reise gesehen, erlebt, organisiert, strukturiert und schliefllich nie-
dergeschrieben hat. Dabei begleitet den Ethnologen die Frage nach den
»richtigen« Arbeitsmitteln, um den Fremden »richtig« darzustellen. Doch
mit jedem neuen Medium der Darstellung entstehen auch neue Konstruk-
tionen des Fremden, da es — je nachdem, ob der Ethnologe ein Tonband,
eine Videokamera oder lediglich einen Schreibblock heranzieht — zu unter-
schiedlichen »Aufzeichnungen« des Fremden kommt. Gerade diese Vielfalt
an medialen Reprisentationen macht es so schwierig, von einem probaten

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 147

begrifflichen Konzept des Fremden aus ethnologischer Perspektive zu spre-
chen.™®

Die Diffusitit an Fremdheitskonzepten entspringt somit auch den stra-
tegischen Optionen der Reprisentationen, denn jedes Medium beschrinkt
sich auf spezielle Facetten der Erfahrung des Fremden, hebt diese unter an-
deren hervor, 1i3t dagegen andere zur selben Zeit unsichtbar werden bzw.
»nicht zu Wort kommen«. Reprisentationen sind Konstruktionen des
Fremden und dhneln Karikaturen darin, daf sie unfreiwillig oder absichtsvoll
bestimmte Ziige des Dargestellten {iberzeichnen und andere zuriickneh-
men bzw. bestimmte Eigenschaften kaschieren und andere hervorkehren
(vgl. Gottowik 1997: 57). Reprisentationen sind damit aber zugleich Ver-
einnahmungsstrategien des Fremden, da sich die Aufzeichnungen, welcher
Art auch immer, ihrer Vorlage bemichtigen.

»Der Einheimische, der als Zeichen entfithrt und dann ausgestellt, gezeichnet, ge-
malt, beschrieben und einbalsamiert wurde, ist im buchstiblichen Sinn Gefangener
und Gegenstand der europiischen Reprisentationen« (Greenblatt 1998: 183).

Aufzeichnungen sind Aneignungen des Fremden. Sie reglementieren und
organisieren in ihrer Beschaffenheit das Feld des Unbekannten, indem sie
es in vertraute und iibersichtliche Kategorien, in eine Okonomie der Darstell-
barkeit tiberfithren. Diese im postmodernen Diskurs thematisierte Krise der
Reprisentation, bei der die Fragwiirdigkeit der Legitimitit und Angemes-
senheit ethnologischer Darstellungen aufgeworfen wird, fordert v.a. mit
George E. Marcus’ und James Cliffords entfachter »Writing-Culture-Debat-
te« (1986) einen Perspektivwechsel ein.

»Im Gegensatz zu frither verschiebt sich dabei die Auffassung, Darstellungen von
Realitit seien mehr oder weniger einfache Abbildungen oder Spiegelungen, dahinge-
hend, daf3 sie nun grundsitzlich als Konstrukte gedacht werden, in die Prozesse nicht
nur der Rekonstruktion, sondern auch der Erfindung kultureller Wirklichkeiten und
sozialer Realititen eingehen« (Knecht/Welz 1995: 72; Herv. d. Autorin).

Doch nicht nur die narrativen Verfahren zur Darstellung des Fremden
bringen in ihrer Beschaffenheit und medialen Besonderheit Interferenz-
und Selektionseffekte in die Wahrnehmung des Fremden mit ein, sondern
auch nicht-diskursive Praktiken {iben als sogenannte Relaisstationen der
Wissenserzeugung und -vermittlung Einfluft auf die Kunst der Erkenntnis
des Fremden, so daf die Welt des Eigenen sich in die Wahrnehmung des
Anderen einmischt, sie strukturiert und damit auch konstruiert.

»Die Gegenstinde der Ethnologie sind daher auch nicht einfach Objekte, die der Eth-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | KAPITEL 4

nologe als objektiver Beobachter wertfrei beschreibt und analysiert, sondern sie sind
Produkte interkultureller Kommunikation zwischen Feldforscher und Informant«
(Bargatzky 1993: 221).

Fremdheit ist das Substrat dieser ethnologischen Methodik. Sie wird durch
den Forschungsprozefl selbst operationalisiert, ohne daf ein konkreter De-
finitionsvorschlag von Fremdheit vorliegen muf3. Insofern gerit Fremdheit
als ein Darstellungsraum der Ethnologie in den Blick, in den hinein die/der
je konkrete Fremde hineinprojiziert wird. Fremdheit dient damit als Folie
der Beobachtung, Beschreibung und Erklirung der in Raum und Zeit er-
fahrenen Fremde, ist damit aber auch gleichzeitig Folge und Grundlage der
Praktiken der »VerAnderung«. Denn in dem von Malinowski eingefithrten
methodischen Holismus, der sich in der Forderung ausdriickt, die zum Ob-
jekt erkorene Gemeinschaft, zunichst wihrend der Feldforschung, als in
sich abgeschlossene Wirklichkeit zu behandeln (vgl. Berg/Fuchs 1993: 34),
ist die Distanzierung vom Anderen immanent. »Es schafft das Andere als
Objekt intimer und systematischer wissenschaftlicher Betrachtung iiber-
haupt erst richtig: >othering« durch Distanzierung, Kontextualisierung, Ein-
grenzung [...J« (ebd.: 35).

Die ethnologischen Praktiken bezeichnen gewissermaflen die empfind-
liche »Schnittstelle«, an der Fremdheit aufleuchtet, problematisiert und dis-
kursiviert wird.”" Dabei offenbaren sich die Praktiken der »VerAnderung«
als vielfiltige und teilweise sehr subtile Mechanismen. Denn bereits die
Zielsetzung der Ethnologie, eine andere Kultur darzustellen, also zu zeigen,
daf das Handeln oder Denken von Angehérigen einer anderen ethnischen
Gruppe oder Religion einer »anderen« Logik folgt als derjenigen, die uns
vertraut ist (vgl. Schiffauer 1997: 158), wie spielerisch gebrochen auch im-
mer, kann bereits als eine Form der »VerAnderung« verstanden werden.
Dennoch ist es eben die Konstruktion der Differenz, die sich zur »Hege-
monie des Eigenen« bzw. der »Dunstglocke des Vertrauten« ver-riickt, um,
mit Foucault zu sprechen, Ethnologie tiberhaupt als eine »Differenz- bzw.
Gegenwissenschaft« betreiben zu konnen (vgl. ebd.: r71). Auch wenn die
Ethnologie einer Verabsolutierung des Spezifisch-Anderen entgegenzuwir-
ken hat (vgl. Koepping 1995: 191f.), bleibt sie eine Wissenschaft der Diffe-
renz und des Unterschiedlichen, und als solche wiirde sie sich selbst abzu-
schaffen haben, wenn sie den Menschen des anderen Kulturkreises ledig-
lich nach den Prinzipien des Universal-Menschlichen betrachten wiirde.™
So bleibt die kiinstliche Verfremdung als Methode zur Untersuchung des
Fremden ein notwendiges Ubel der Ethnologie (vgl. Mischung 1999: 168ff.),
weshalb die »VerAnderung« weniger als Problem, sondern vielmehr als
sogenannter Selbsterzeugungsmechanismus der Ethnologie betrachtet werden
muf.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 149

Wenngleich der Ethnologe versuchen sollte, seine kulturspezifischen
Einstellungen und Beurteilungskriterien in ihrer verzerrenden Wirkung so
gering wie méglich zu halten, um die fremde Kultur auch in ihrer Eigenge-
setzlichkeit zu beschreiben, bleibt die Unterscheidung des Eigenen und des
Fremden auf der Ebene der Praxis grofitenteils evident. Nicht aus »boser
Absicht«, sondern aus »erkenntnistheoretischer Not«, wird dem Fremden
der Status kultureller Differenz zugebilligt: »Dem Verstehensversuch muf
offenbar ein Versuch des Begreifens vorausgehen, der den Betrachtungsge-
genstand >objektiviert«« (Kaschuba 1999: 198). Doch anstatt die Praktiken
der »VerAnderung« als Teil der Beobachtungs- und Erkenntnissituation zu
ignorieren, sollte der Forscher die Abhingigkeiten zwischen seinen Titig-
keiten und dem Untersuchungsobjekt ausdriicklich in den Forschungspro-
zefl miteinbeziehen, sie als Konstruktions- und Hilfsmittel bzw. Medien der
Erfahrung des Fremden mitdenken, denn: »er mufl seine Werkzeuge der
Wahrnehmung, des Denkens und der Sprache gebrauchen, und die sind
nun einmal geprigt und wiederum prigend« (Heinrichs 1979: 15).

4.1.1 (Re)Prasentationspraktiken: Ethnologen sind Dolmetscher

Der Ethnologe konstitutiert den Anderen als Fremden auf der Grundlage
einer Aufsplittung der Welt in einzelne Kulturen. Im Rahmen einer her-
meneutisch ausgerichteten Wissenschaft platziert sich der Ethnologe in der
Schnittstelle zwischen dem Eigenen und dem Fremden, da sein Anliegen
die verstehende Vermittlung der anderen Lebenswelt in die eigene ist." Als
Vermittler hantiert der Ethnologe mit spezifischen Werkzeugen der Ver-
mittlung. Es sind Werkzeuge der Wahrnehmung, des Denkens und der
Sprache, mit denen er das kulturell Fremde in die eigene Heimat transpor-
tieren will. Ubersetzungen dienen ihm dabei als Transportmittel, um die
fremde Wirklichkeit in die heimischen Gefilden »mitzunehmen« und sie
unabhingig von Raum und Zeit reproduzierbar bzw. darstellbar zu ma-
chen. Die Metapher von der Kulturiibersetzung ist jedoch in mehrfacher
Hinsicht problematisch, da sie zuallererst einmal suggeriert, da Kulturen
uibersetzt werden kénnen, so wie Begriffe von einer Sprache in eine andere
zu iibersetzen sind (vgl. Gottowik 1997: 29f.). Doch die Uberfithrung des
oralen Diskurses mit den Mitgliedern einer anderen Kultur in den literalen
Diskurs der Mitglieder der eigenen Gesellschaft unterliegt vielfiltigen
Spannungen, gerade weil die eigentliche Ubersetzung ihre Entstehungs-
und Anwendungskontexte, ihre transformativen und performativen Prakti-
ken verschweigt. Diese Spannungen rithren nicht nur aus den qualitativen
Briichen in der Reprisentation selbst, sondern ergeben sich auch aus den
daran ankniipfenden medientheoretischen Fragestellungen: Also inwieweit
Bilder, Sprachen oder Texte reine Transport- und Speichermedien darstel-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | KAPITEL 4

len und inwieweit sie sich in die Wahrnehmung und Bewertung der darge-
stellten Kultur einmischen.

Als Dolmetscher machen Ethnologen mit Hilfe von Worten, Bildern
und Texten Verstindigungsangebote fiir »Einheimische«. Sie wollen die
Stimme des Anderen in der Ubersetzung erneut »zu Wort kommen las-
sen«, ohne dafl der Andere dabei korperlich anwesend sein muf, d.h. Eth-
nologen miissen ein mimetisches Vermégen aufbringen im Sinne einer
performativen Kompetenz, um die sinnliche Beziehung zu den Dingen und
Menschen »dort« im »Hier« reaktivieren zu kénnen. Auch wenn dieses
Vorhaben auf den ersten Blick eine rein reproduktive Leistung zu sein
scheint, kritisiert Stephen Tyler das 6konomische Spiel von Ubersetzungen,
indem er darauf hinweist, daf jede Reprisentation der fremden Kultur ei-
ner »Okono-Mimesis« folgt, die weniger als bloRe reproduktive als vielmehr
im Sinne einer kreativen Handlung zu verstehen ist. Mimesis, was soviel
wie Nachahmung und Wiederholung bedeutet, diskutiert Tyler als performa-
tiven Akt der auf den nachzuahmenden Gegenstand EinfluR nimmt.
Durch den mimetischen Bezug meiner »Welt« zur »Welt« des Anderen er-
folgt daher nicht nur eine Anniherung an den Anderen, sondern sie erlaubt,
mit Hilfe der Abbildung bzw. Reprisentation eines Originals Einfluf} auf
dieses Original zu gewinnen, da in mimetischen Prozessen das Fremde in
die Logik und Dynamik der eigenen imaginiren Welt eingefiigt wird (vgl.
Wulf 1999: 31ff.). Die Gefahr liegt demnach nicht allein in der Qualitit oder
dem Inhalt der Wiederholung. Die verzerrende und strategische Absicht der
Mimikry 148t sich bereits in der Méglichkeit einer endlosen Wiederholung
und Reproduzierbarkeit erkennen (vgl. Tyler 1993: 294f)."”” Ubersetzun-
gen {iberfithren das Original — die andere Kultur — in eine Okonomie der
Nachahmung, mit der sich das Fremde als eine Art Ressource oder Daten-
bank manipulieren, analysieren, austauschen und re-produzieren liRt."2®

Dabei bleiben die Ubersetzungen des Fremden an die eigenen kulturel-
len Bezugssysteme riickgekoppelt. Denn obwohl der Ubersetzer erst nach
dem Dialog mit dem Fremden etwas iiber bzw. von ihm sagen kann, geht er
nicht unvorbereitet ins Feld. Empirische Erwartungen iiber die Art der zu
untersuchenden Kultur, theoretisches Vorwissen, methodologische Kennt-
nisse iiber Erhebungsverfahren und pragmatische Vorstellungen tiber die
Art und Giite der zu erwartenden Daten »gehen mit« (vgl. Schweizer 1999:
6). Ubersetzungen sind damit keine transparenten »Spiegelungen« des
Fremden; vielmehr lassen sie sich als Produkt fortwihrender Aushand-
lungsprozesse zwischen wissenschaftlicher Forschungsarbeit bzw. akade-
mischer Reputation in der »Heimat« und sinnlicher Erfahrungen »vor Ort«
verstehen, denn wie vielfiltig, diffus und divergierend die Erfahrungen
auch sein mégen, in der Ubersetzung miissen sie sich den Kategorien der
hier geltenden Bedingungen von Wissenschaft und Wissenschaftlichkeit

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | ISI

fiigen, so daR jegliche Auerungen und Deutungen des Fremden der wis-
senschaftlichen Ordnung des Ethnologen unterliegen.

So ist die Kluft zwischen einer Auseinandersetzung mit den anderen
dort, wo sie sind, und ihrer Wiedergabe dort, wo sie nicht sind, nicht nur
ein »technisches« Problem der Materialauswahl und -bearbeitung; an ihr
entziinden sich auch moralische, politische sowie erkenntnistheoretische
Bedenken (vgl. Geertz 1990: 128), gerade weil das Verstindnis des Fremden
eben nicht »uneigenniitzig« stattfindet. Damit geraten nicht nur die ethno-
logischen Methoden samt ihrer Medien (Videokamera, Tonband, Fotoappa-
rat, Schreibblock u. dgl.) als konstruktive und verzerrende Wirklichkeitsge-
neratoren ins Kreuzfeuer der Kritik. Uberhaupt wird zunehmend die Frage
nach der Autorisierung des Dolmetschers laut, inwieweit der zeitlich be-
grenzte Aufenthalt in der Fremde bereits ausreiche, um diese in Ginze er-
fassen und vollstindig tibersetzen, geschweige denn tiberhaupt irgendetwas
uiber sie sagen zu kénnen.

Die frithe Ethnologie mit ihrer Vorliebe fiir separierte, isolierte und we-
nig differenzierte zumeist auflereuropiische Kulturen geringer demogra-
phischer GréRe™ bewertet das Interferenzproblem bei dieser Art der Uber-
setzungsarbeit als relativ bedeutungslos. Die als rdumlich isoliert wahrge-
nommenen Kulturen mit ihren fiir gewthnlich engen verwandtschaftlichen
Netzwerken und ihrer streng geregelten Arbeitsteilung scheinen auf den
ersten Blick iiberschaubar. In dieser Uberschaubarkeit und ihrer vielfach be-
stehenden Schriftlosigkeit bietet sich fiir den Ethnologen und seinen Ver-
schriftlichungs- und Diskursivierungsprozessen geniigend Spielraum und
Moglichkeit, eine kohirente und vollstindige Abbildung derselben liefern
zu konnen. Die Ubersetzung dient ihm in diesem Fall als »Briicke«, die
sich miihelos zwischen einem Festland »dort« und dem Festland »hier« auf-
spannen 14Rt. Eine solche Auslegung der Ubersetzung geht jedoch von zwei
impliziten Annahmen aus: Erstens, daf es ein fest umrissenes, unbewegli-
ches und riumlich fixiertes Anderes gibt, das sich miihelos expedieren,
»einfliegen« bzw. »einschiffen« 1iRt.*® Und zweitens, daR es zwischen
beiden Erd-Teilen keine oder vernachlissigbare Kontakte bzw. Beeinflus-
sungsverhiltnisse gab und gibt.

Wenngleich der Ethnologe in seiner Titigkeit des Dolmetschens bzw.
Ubersetzens um eine Beseitigung bzw. Regulierung der Distanz zwischen
innen und aufien, zwischen vertraut und fremd bemiiht ist, indem Inter-
pretationen zum Verstehen und Erkliren ihrer Lebensweisen anbietet, in
denen er die schriftlosen und impliziten Wissensbestinde »in Worte
packt, ist er es auch, der das Fremde entdeckt und durch die Kontrastie-
rung und Reifizierung mit der »Heimat« in eine ordentlich eingegrenzte
Kapsel des »Dort dritben« einschliefit. Er beschwort damit das Fremde als
geschlossenes System gemeinsam geteilter Werte und Relevanzen in der

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | KAPITEL 4

Ubersetzungsstrategie geradezu herauf und lduft Gefahr, die Fremden als
isolierte und mitunter geschichtslose soziale Entititen zu betrachten (vgl.
Kohl 1993: 92f.).

Ahnlich wie das Bild geschlossener Systeme suggerieren auch die eth-
nologischen Konzepte des »Dorfes« und seiner »Einheimischen«, daf} Kul-
turen sich wechselseitig ausschlieffende und hermetisch abgeriegelte, di-
stinkte Entititen gemeinsamer Werte bezeichnen. Ubersetzungen gelten
immer dann als vollstindig, wenn sie die fremde Kultur entlang des Rasters
der Kategorien der Geographie, Verwandtschaft, Okonomie, Politik und Re-
ligion, Demographie, Geschichte und Sozialstruktur, Okologie und Recht
usw. inventarisiert und damit eine Plausibilitit durch die Ubereinstimmung
mit vergleichbaren ethnologischen Darstellungen erzeugt haben (vgl. Got-
towik 1997: 182ff.).”*% Gerade solche Merkmale wie Konsens, Typus und
Gemeinsambkeit (Geertz 19906: 76), die lange Zeit als ethnologische Giitekri-
terien gehandelt wurden, begreifen Kultur als in sich abgeschlossenes, ex-
klusives Sinnsystem, das fiir den aufmerksamen Beobachter als Einheit
nachvollziehbar und damit tibersetzbar ist.”°

Ubersetzungen, die sich zu sehr auf die wechselseitige Fremdheit der
Kultur- und Sprachinseln, nicht aber auf die wechselseitige Fremdheit der
kulturellen Praxis konzentrieren, erzeugen eine Kohirenz und Begrenzung
des zu tibersetzenden Gegenstandes. Die Fremdheit ist dabei in hochstem
Mafe konstitutiv, da die Notwendigkeit des Dolmetschens deutlich macht,
daf} eine kulturelle Differenz als wohlintegrierte Ganzheit vorliegt, die sich
mit Hilfe diskursiver Praktiken reproduzieren liRt. Ubersetzungen erdffnen
Zuginge zur fremden Welt, sie vermeiden aber Uberschneidungen mit der
eigenen. Fremdes soll in seiner Fremdheit »mit eigenen Worten« vorgefiihrt
werden, ohne dafs gleichzeitig aber das Eigene auf seine »Eigenheiten« hin
untersucht wiirde. In gewisser Weise impliziert die Idee der Reprisentation
bzw. Ubersetzung von vornherein die Annahme einer Differenz zwischen
der Wirklichkeit »dort« und der Wirklichkeit »hier« (vgl. Fabian 1993: 335f.).
Dabei vernachlissigen die Ethnologen hiufig das Aufeinanderbezogensein
von fremder und eigener Kultur; wenngleich sich die Forscher primir den
Gesellschaften Aueneuropas widmen, miissen sie dennoch den

»[...] realen Zustand dieser Gesellschaften in Betracht ziehen — d.h. jhren gegenwirti-
gen Zustand als Gesellschaften, die zu einem gewissen Grade dem 6konomischen,
politischen und kulturellen Einfluf} Europas ausgesetzt sind [...] gibt es doch hochst-
wahrscheinlich kein einziges Beispiel fiir eine Gesellschaft, die immer in vollstindi-
ger Isolation gelebt hitte, ohne jegliche Art von Beziehungen zu anderen Kulturen
und folglich ohne von auflen ein Minimum an Einfliissen erhalten zu haben« (Leiris

1979: 55£).%

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 153

Der Vorteil, Kulturen als »quasi organisch strukturiertes Ganzes« (Hannerz
1995: 67) zu begreifen, die sich wechselseitig diskriminieren, liegt darin,
daR die miihelose Identifikation, Verfiigbarkeit und Uberschaubarkeit der
anderen Kultur ihr diskursives Aneignen mdéglich macht. Denn um eine
abgeschlossene und widerspruchslose Ubersetzung vorzulegen, muf die
fremde Kultur eine ebenso geregelte wie raumzeitlich begrenzte Struktur
aufweisen.”* Das sogenannte »Feld«, in dem sich Kultur elaborieren lift,
wird als rdumlich fixierte Kapsel bzw. als eingegrenzte Einheit gedacht, die
sich kartographisch verorten und begrenzen 1iRt™, da der Feldarbeit eine
spezifische theoretische Sicht des Raumes und der dort lebenden Kultur
selbst entspricht,

»[...] die Fixierung auf nach auflen gut abgegrenzte und nach innen wohlintegrierte
Ganzheiten (>Gestaltens, >Systemes, sModelle«), die der Forscher in genialer Intuition
an seinem Material zu erkennen und dann in geduldiger, allseitig interessierter
Kleinarbeit aufzufiillen hatte« (Stagl 1993b: 90).

Die Dorfer, obwohl draufRen in der Fremde, bekommen so Laborcharakter.
Sie werden zu einem Ort kontrollierter Beobachtung, zu dem man reist
und dann fiir einen gewissen Zeitraum verweilt, d.h. selbst sefhaft wird.
Die Konstruktion der Fremde als begrenztes, strukturiertes und kulturell
homogenes »Eingeborenen-Dorf« erméglicht die Produktion ebenso abge-
schlossener, strukturierter und widerspruchsloser Ubersetzungen. Den-
noch gilt es, die Ubersetzungen nicht als Abguf der Wirklichkeit zu betrach-
ten, selbst wenn es sich dabei um einen sehr begrenzten Ausschnitt han-
delt, sondern als Produkt eines Herstellungsprozesses, in den neben dem Er-
proben von Einfithlungstechniken, Simplifikationen und Anpassungspro-
zessen der eigenen Sprechweise Kategorisierungen der anderen miteinge-
flossen sind. Ubersetzungen ergeben sich nicht quasi automatisch aus dem
Gesagten. Lange Beobachtungsphasen »vor Ortx, dialogische Auseinander-
setzungen und Aushandlungsprozesse, sprachliche Anniherungen und
sequentielle Verstindigungskontrollen gehen ihnen voraus, so daf jede
Ubersetzung als interaktiver Prozefl hervortritt. Damit kénnen Ubersetzun-
gen aber nicht in einem direkten Akt der Reprisentation die fremde Wirk-
lichkeit vertreten, sondern sie allenfalls bis zu einem gewissen Grad konsti-
tuieren.

Wenngleich die Ubersetzung im Dialog produziert wird, zielt sie auf
eine Begrenzung und Homogenisierung des Fremden mit ungleich verteil-
ten Sprecherrollen. Denn wihrend der Dolmetscher das Fremde im Hin-
blick auf das Eigene aufbereitet, bleibt der Dolmetscher dem Fremden ein
Fremder, ja er achtet gerade darauf, daf er das Eigene in der spiteren Uber-
setzung vollig herausnimmt. Zwar sollte er idealtypisch den Fremden tiber

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | KAPITEL 4

seine eigene Welt Auskunft geben, doch die Darstellung, die der Forscher
den Einheimischen von sich selbst und seinem Lebenshintergrund — wenn
itberhaupt — gibt, ist niemals so explizit, so detailliert und zugleich so um-
fassend wie sein Versuch, die fremdkulturelle Welt in wissenschaftlicher
Arbeit beschreibbar zu erfassen (vgl. Masson 1995: 239).”* Die Dominanz
des Ubersetzers weist darauf hin, daR Ubersetzungen in ein komplexes Ge-
flecht von Macht, Legitimation und Interesse verwoben sind. Der Uberset-
zer behilt die Autoritit der Berichterstattung, gleichzeitig werden Prinzi-
pien der Selektion und Exklusion wirksam, nicht zuletzt, weil er in seiner
Arbeit selbst gewissen Konventionen unterliegt.””> Ubersetzungen sind da-
her einseitig und strategisch kalkuliert. Nicht nur, daf sie die Antworten des
Fremden durch die an ihn gerichteten Fragen lenken, sondern es ist von
vornherein unmifiverstindlich, »wer hier was von wem wissen will« und in
welcher Sprache und fiir welches Publikum die Ubersetzung am Ende vor-
liegen soll, ohne zugleich deutlich zu machen, was es bedeutet, daf sich die
Ubersetzung gerade dieser bestimmten Sprache und Praktiken bedient (vgl.
Asad 1993: 321).

Jede Ubersetzung findet auf der Grundlage von Macht statt, da bereits
die Fihigkeit, fremde bzw. neue Ereignisse in die eigene Sprache zu tiber-
setzen und so iibersetzt an die Offentlichkeit zu vermitteln, ein wichtiger
Teil dieser Machtausiibung ist.*® Gleichzeitig bleibt es eine Macht, die ihr
Subjekt verschweigt, da sich die Ubersetzungen einem pritendierten Objek-
tivismus der Berichterstattung beugen und damit keinerlei Restspuren der
»Siure des Subjekts« ausweisen (vgl. Gottowik 1997: 188). Diese weitge-
hende Selbstausléschung des Ubersetzers, der den ProzeR der Wissensge-
winnung, der ethnologischen Beziehung und den konkreten Erfahrungszu-
sammenhang ausblendet, fithrt zu einer Objektivierung und Verdingli-
chung der Fremdheit und evoziert nicht selten das Bild einer statischen ahi-
storischen Gesellschaft.”

Ubersetzungen beschriinken und reglementieren den zu iibersetzenden
Gegenstand, indem sie die nonverbale Kommunikation, abstrakte Phino-
mene und amorphe Semantiken ihrem jeweiligen Gebrauchskontext ent-
reiffen und versuchen, die Gesamtheit der fremden Kultur in der »idealen
Ubertragung« in »gereinigter« Sprache vorzutiuschen.®® Dabei neigen
Ubersetzungen jedoch dazu, Kultur als Text zu begreifen, dessen Gramma-
tik die Einheit und Eindeutigkeit bzw. Bestidndigkeit der Kultur anzeigt. Die
Textmetapher begrenzt Kultur als substantielle Einheit von Uberzeugungen
bzw. als ibergreifendes Bedeutungsgewebe, in das jedes Mitglied »einge-
sponnen« ist, und miflachtet die jeweiligen Gebrauchskontexte bzw. die
Sprachpraxis, die das kulturelle Bedeutungssystem auf der Basis lebens-
formrelativer Grammatiken hervorbringt. Die Konzentration auf ein semio-
tisches Kulturkonzept portraitiert Kultur als »stillhaltendes Modell« und

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 155

leugnet damit den kulturellen Wandel, der durch die sozialen Praktiken der
einzelnen Akteure immer wieder hervorgebracht wird.

Ubersetzungen sind strategisch kalkuliert, da die Reprisentation der
»fremden Stimme« im Modus des Erklirens erfolgt. Damit reduzieren
Ubersetzungen aber im wesentlichen die Komplexitit des fremden Diskur-
ses, zumal der Verstindlichkeitsdruck gewisse Paraphrasierungen notwen-
dig macht. So mustert der Ubersetzer die fremde Kultur unter dem Primat
der »Erzihlbarkeit«, um sie ordentlich, d.h. widerspruchsfrei darstellbar zu
machen, da Irrationalitit und Widerspriichlichkeit das Ergebnis einer
schlechten Ubersetzung sind (vgl. Cappai 2000: 256)."°

Ethnologen sind damit aber keine »Postbotenc, die die Nachrichten un-
versehrt vom Absender zum Empfinger transportieren, sondern bieten al-
lenfalls Dechiffrierangebote, da je nach Ubersetzungsmodus (Wort, Bild,
Text) die Ubersetzung selbst variiert und sich gerade durch diese Reduzie-
rung auf Bekanntes den Vorwurf des Ethnozentrismus gefallen lassen muf.
Hinzu kommt, daR der Dolmetscher dazu gehalten ist, einen guten Ein-
druck »als Dolmetscher« zu hinterlassen, um fiir seine Beitrige soziale An-
erkennung zu erlangen.
tegien, d.h. Ubersetzungen sind in einer gewissen literarischen oder isthe-
tischen Stilrichtung gehalten, um die fremde Kultur nicht nur konsumier-
bar zu machen, sondern ihre Rezeption durch eine bestimmte Art und Wei-
se der Darstellung auch interessant, widerspruchslos und auergewéhnlich
zu gestalten, gleichzeitig aber die Grenzen einer »rigorosen Wissenschaft-
lichkeit« nicht zu weit zu tiberschreiten, schlieRlich will man sich ja nicht

4% So benutzt er unterschiedliche stilistische Stra-

von vornherein die Basis verscherzen, sich inhaltlich in Fachkreisen Gehér
zu verschaffen (vgl. Keifenheim 1987: 70).

Neben der Wiedergabe in einem speziellen Erzihlgenre und anderen
strategischen Elementen der Textgestaltung sind es v.a. die persénlichen
Ressourcen des jeweiligen Dolmetschers (Sprachkompetenz, Gedichtnislei-
stung, Einfuihlungsvermégen u. dgl.), die tiber die Darstellung der fremden
Kultur entscheiden. Dabei sitzt die Ubersetzung einem Paradox auf, denn je
schliissiger, eindeutiger und in sich kohirenter die Beschreibung der frem-
den Kultur in den Worten des Ethnographen wird, desto klarer treten Un-
terscheidungen hervor, desto deutlicher separiert sich die fremde von der
eigenen Kultur. Tamotsu Aoki kritisiert die Befangenheit des Ethnologen in
den dichotomen Strukturen, in die er unweigerlich gerit, wenn er als Dol-
metscher an einem logischen Verstehen der fremden Kultur interessiert
ist.

»Solange man im dichotomischen Denken von Wissen und Intuition, Struktur und

Metapher befangen bleibt, kann eine Kulturiibersetzung nicht funktionieren. Dafl
man im logischen Verstehen Befriedigung findet, ist nichts anderes als Befangenheit

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | KAPITEL 4

in der eigenen Kultur, in der rational-wissenschaftliches Denken dominiert« (Aoki
1992: 606).

Ubersetzungen handeln mit der Kultur als Ware, die sich bequem als »Rei-
segepick« transportieren liflt; im wortlichen Sinne »setzen« Kulturen
»liber«. Durch das Verfahren der Ubersetzung versucht der Ethnologe, ihren
Diskurs so einhellig wie moglich wiederzugeben; Widerspriiche, Kontin-
genzen, Briiche und kreative Spielrdume, aber auch Anschluffméglichkei-
ten werden damit eingeebnet. Wihrend die interkulturellen Differenzen auf
der einen Seite mit jedem Detail der Beschreibung anwachsen, werden die
intrakulturellen Widerspriiche auf der anderen Seite abgebaut, so dafl die
Ubersetzung der fremden Kultur »dort« in das eigene Verstindnis »hier«
mit einer Homogenisierung der zu beschreibenden, aber auch der eigenen
Kultur einhergeht.

Insgesamt spiegelt sich in der Praktik des Dolmetschens ein doppelbo-
diges Vorgehen: Offiziell ist der Dolmetscher nicht Teil des »Gesprichs«
bzw. der Umgebung, von der er berichtet; er iibersetzt nichts Eigenes und
spricht doch mit eigenen Worten; er produziert im Dialog mit dem Frem-
den brauchbare Ubersetzungsvorlagen und reicht sie dann als die des An-
deren ein. Damit wird es fiir den Ubersetzer schwierig, einen neutralen
Standpunkt in bezug auf andere Sprachen einzunehmen, da er die eigene
Semantik nicht transzendieren und die andere Sprache nicht unabhingig
von den Individuationsmodi der eigenen betrachten kann (vgl. Cappai 2000:
263). Nicht selten kommt es im Vermittlungsproze zu Akkulturations-
phinomenen, d.h. durch den Kontakt zwischen Gruppen verschiedener Kul-
turen werden Veridnderungen innerhalb eines oder beider kultureller Mu-
ster ausgeldst, die jedoch in der Ubersetzung selbst verschwiegen werden.

In den seltensten Fillen geht mit der Ubersetzung eine intensive Aus-
einandersetzung mit dem Fremden einher, in der der Fremde als sogenann-
ter Mit-Ubersetzer fungiert und den Ethnologen in einen gemeinsamen,
interkulturellen Austauschprozess verwickelt. Die von der modernen Ethno-
logie betriebene Ubersetzung stellt eine einseitige Methode von Experten
dar und wird keinesfalls als kollektive Arbeit betrachtet, in der man das »Ri-
siko der Mutualitit« eingehen muf, das darin besteht, daR der Ethnologe
durch die Erfahrung des Fremden »neu auf die Welt kommt«. Stattdessen
laufen Ubersetzungen Gefahr, Kultur als »geschlossenes Objekt« zu den-
ken, da sie die Vielfalt kultureller Teildiskurse und Einzelstimmen biindeln
und im Gewand einer zumeist textuellen Reprisentation (Ethnographie)
steuerbar und regulierbar machen.™"

Es ist die sozio-pragmatische Dimension der Sprache, die das Problem
der Ubersetzbarkeit von Kultur in den Vordergrund riickt und den Ethnolo-
gen leicht in die Falle eines radikalen Kultur-Relativismus tappen lifit.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 157

Nicht Entgrenzung des Eigenen und des Fremden, sondern »VerAnde-
rung« ist die Folge der Ubersetzungspraxis. Denn wer die véllige Fremdheit
der Sprache der Anderen einfordert, ihre spezifische Korrespondenz zur
Welt im Sinne von einer dem jeweiligen Gebrauchskontext entspringenden
Semantik voraussetzt, ist auch vor nicht erkldrbaren Widerspriichen, logi-
schen Inkonsistenzen und Inkommensurabilititen geschiitzt."** Uberset-
zungen machen Aussagen iiber das Fremde im allgemeinen, gleichwohl sie
nur mit dem konkret Anderen einen Dialog gefithrt haben, so daf alle Dis-
kurse tiber das Fremde in gewissem Sinne inauthentisch bleiben miissen
(vgl. Koepping 1995: 193). Ethnologen sprechen immer iiber etwas, sei es
itber die anderen, sei es iiber sich selbst oder ihre Sicht von den anderen, sie
sprechen aber nie zu dem Fremden (vgl. Koepping 1987: 7).

4.1.2 Exotisierungspraktiken: Ethnologen sind Reisende

In seiner Ausrichtung auf die Ferne und die exklusive, explizite Erfahrung
in der Fremde Zhnelt das ethnologische Programm einer »Entdeckungs-
reise«, deren Entdeckungen eben die Reise voraussetzen. Damit 14t der
reisende Ethnologe den Fremden jedoch zum Synonym des riumlich Ent-
fernten werden. Auf der anderen Seite ist die Ferne aber fiir die Ethnologie
selbst in hochstem Mafle konstitutiv, da die Erforschung einer solchen
»fremden« wie fernen Kultur einen Wissenschaftler erfordert, der von »au-
Ren« — im Sinne der Wissenschaft unabhingig und objektiv — bestimmt,
was denn an der von ihm untersuchten Ethnie charakteristisch sei (vgl.
Krasberg 1998: 36). So 16st die Reise gleich mehrere »Versprechen« ein, in-
dem sie neben der Erfahren des Woanders, die »Auflenperspektive« des
Reisenden im Reisen selbst miterzeugt, denn der Reisende geniefdt ein An-
sehen als Entdecker der Welt und als Sammler und Lieferant von Tatsachen
(vgl. Leed 1993: 194). Der Reisende bringt aber durch die Praktik des Un-
terwegsseins seinen Betrachtungsgegenstand — der/die/das Fremde — erst
hervor. »Nur durch Ortsverdnderung kann es Exotik (wortl.: etwas >Orts-
fremdes<) und Rarititen geben, aber auch jene eigentiimliche Spezies, jenes
unbekannte soziale Wesen, den >Fremden«« (ebd.: 29). Hiufig trigt allein
der Wunsch, die fremde Umgebung als Gegenerfahrung zum Alltag zu er-
leben, dazu bei, Reisen und Fiktion zu vermischen.™?

Insbesondere die Ethnologie des spiten 19. und frithen 20. Jahrhun-
derts »flieht« in die Urwilder und Bergwelten der Ferne, begibt sich auf
einsame und schwer erreichbare Inseln, immer auf der Suche nach dem
Unberiihrten, Urspriinglichen, dem Primitiven (vgl. Koepping 1995: 186).
Das Fremde wird dabei in die Fremde selbst katapultiert, um die Kluft zwi-
schen uns und den anderen als »wirkliche« rdaumliche Entfernung darzu-
stellen, die Fremden damit gleichzeitig auf Distanz zu halten.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | KAPITEL 4

Das Bild des »reisenden Betrachters der Welt« evoziert dartiber hinaus
die Kompetenz der geistigen Beweglichkeit, eben jene Fertigkeit, sich dank
der vermeintlichen »Ungebundenheit« der fremden Gruppe objektiv ni-
hern zu kénnen. Hier nimmt das Reisen, das einst als geistiges oder wirt-
schaftliches Unterfangen begann, die Aura von Wissenschaftlichkeit und
Reprisentation an, was u.a. mit dem zentralen Prinzip des Reisens zu-
sammenhingt, sich nicht auf das Hoérensagen anderer zu verlassen, son-
dern das, was man wissen will, selbst zu beobachten, zu priifen und zu no-
tieren; iiberzeugt davon, dafl Ethnologie, wenn sie nur auflerhalb Europas
betrieben wird, sozusagen per se schon objektiv ist (vgl. Krasberg 1998: 36).

Entdeckungsreisen und wissenschaftliche Expeditionen spielen mit
dem Topos der Autonomie und Objektivitit des Reisenden, denn nur wer
fern der Heimat ist, ist auch in der Lage, die Auflensicht gegeniiber den
Dingen und Menschen, Kulturen und Gesellschaften einzunehmen, d.h.
mit »parteilosen Auge« auf die Welt zu schauen. Die moderne ethnologi-
sche Forschung zielt darauf, dem Reisen durch eine Systematisierung des
Beobachtens und Beschreibens eine wissenschaftliche Grundlage zu geben
(vgl. Gottowik 1997: 144). Insofern erhebt die ethnologische Praxis des
reisenden Forschens den Anspruch der hermeneutischen Objektivitit, denn
nur der wissenschaftlich Reisende tritt seinen Gesprichspartnern nicht mit
den Vorurteilen und der aufregenden Einseitigkeit des Missionars gegen-
tiber. Als Forscher iiber géttliche und menschliche Dinge betrachtet er sei-
ne Gesprichspartner als Mitforschende und sucht Verstindigung (vgl.
Kiampf 2000: 149f.).

In diesem Selbstverstindnis des Ethnologen, durch die Titigkeit des
Reisens selbst zum Simmelschen »Auflenseiter« bzw. »Fremden« zu wer-
den, griindet mitunter die Hoffnung, die Konflikte und Situationen, in die
die »Eingeborenen« der fremden Kultur verstrickt sind, »objektiv« betrach-
ten zu konnen. Diese Objektivitit des Reisenden, die ihm seit alters her zu-
gesprochen wird, entsteht jedoch nicht einfach nur aus der Freiheit von den
iiblichen Bindungen, sondern sie ergibt sich auch aus den Bedingungen der
Fortbewegung an sich, die eine Distanz zwischen Betrachter und Betrachte-
tes legen (vgl. Leed 1993: 8of.).™*

Insbesondere die Forschungsreise als typische ethnologische Form des
Unterwegsseins dient nicht nur dem Reisenden dazu, Unsicherheiten und
Ungewifheiten gegeniiber dem Fremden abzubauen und ein objektives
bzw. relatives Verhiltnis mit dem Unvertrauten einzugehen. Haufig sind
Forschungsreisen in ihrer Ausrichtung auf die Fremde dem »unersittlich
gefrafligem Auge« des reisenden Beobachters ausgeliefert, der Neues, noch
nicht Beobachtetes sehen méchte, ganz so, als wenn alles, was gewufst wer-
den kann, auch wissenswert ist, damit aber auch eine radikale Trennung
zwischen Subjekt und Objekt einfithrt. Denn wihrend der Reisende die

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 159

Welt als zu beobachtende Materie fafit und damit die Sicht von auflen ein-
nimmt, bleiben die von ihm aufgesuchten Fremden ihrer Innensicht ver-
fangen, so dafs Eric J. Leed die These wagt, »[...] daft die Erfahrung der Reise
gewissermaflen implizit wie explizit die sensorische Grundlage fiir die Me-
thodik der modernen beobachtenden Wissenschaft bildet [...]« (ebd.: 192).
Die Methodisierung des Reisens vermag damit auf den ersten Blick die
phantastischen Geschichten der frithen Berichterstatter durch niichterne
Forschungsberichte und exakte Beschreibungen zu verdringen (vgl. Gotto-
wik 1997: 154) — doch die kritische Auseinandersetzung mit dem Reisen als
Praktik bzw. Voraussetzung der Datengewinnung zeigt, dafl das Reisen auch
an der kulturellen »VerAnderung« des Fremden beteiligt ist.

Die Vorliebe der Ethnologie fiir weit entfernte Linder bzw. schwer er-
reichbare Inselwelten ist nicht nur eine Konsequenz des Vorhabens, sich als
»grenziiberschreitende Wissenschaft« zu verstehen und zu produzieren.
Vielmehr griindet das ethnologische »Fernweh« auf der impliziten Idee,
dafl man lediglich in der »weiten Welt« so etwas wie eine unangetastete,
»schiere« Fremdheit finde; als wiirden grofle Entdeckungen eben auch gro-
Re Reisevorhaben und grofle Entfernungen erfordern. Dementsprechend
besitzen die klassischen Forschungsziele der Ethnologie so klangvolle, wie
fremde Namen: Ozeanien, Melanesien, Amalfi, Papua-Neuguinea oder Ba-
linesien werden zum Inbegriff der Fremde schlechthin.™ Erst dort, wo die
Einfliisse des Eigenen und Vertrauten nicht mehr spiirbar sind, Orte, an
denen nicht nur den Menschen mit ihren Lebensgewohnheiten, sondern
auch der Pflanzen- und Tierwelt, Gertichen und Farben die Aura des Unbe-
kannten anhaftet, scheint die »wirkliche Fremde« vorstellbar. Gerade der
Aufenthalt und die Forschung in einem fernen Feld verspricht dem For-
scher auf Reise die soziale Anerkennung als welterfahrener, mitunter aben-
teuerlustiger »Vagabund«; dem Ethnologen wird selbst eine gewisse »Exo-
tik« unterstellt, denn die Reise ruft Assoziationen hervor: die Suche nach
einem geistigen Ziel, Tapferkeitsproben, Odyssee, Entdeckung, Eroberung
(vgl. Nichols 1997: 174). Ferner erhéht die Vielgesichtigkeit der Differenz
die Chance des Ethnologen, mit mehr als nur einen bestitigten kulturellen
Unterschied aus dem Feld zuriickzukehren, denn je mehr Unterschiede er
entdeckt, desto fremder die Kultur. So birgt die rdaumliche Entfernung die
Versuchung, in jeder topographischen Besonderheit auch auf kulturelle Ei-
gentiimlichkeiten zuriickzuschliefen und damit Ferne und Fremde, Ort
und Identitit ineins zu setzen, weshalb die klassische Ethnologie den My-
thos vom Fremden als auferalltiglichem Exoten in der Ubersee wesentlich
mitgepragt hat.

Dabei ist es keinesfalls nur eine mangelnde Unterscheidungsfihigkeit
des Ethnologen, die die Grenze zwischen Reise und Fiktion immer wieder
verschwimmen 148t Vielmehr ist der Zusammenhang in der Struktur der

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | KAPITEL 4

Ferne selbst angelegt, denn die Ferne bietet sich nicht mehr nur als Raum
der Projektion an; sie fordert diese geradezu ein, da sie sich mit den vertrau-
ten Vorstellungen nicht vollstindig erfassen 1af3t (vgl. Hennig 1998: 8). Die
Ferne erlaubt Ubertreibung, da die fremde Lebensart durch ihre »meilen-
weite Entfernung« keine wirkliche Alternative zur eigenen darstellt. Diese
Verschachtelung kultureller wie mentaler Separation spiegelt sich u.a. dar-
in, daf} der Ethnologe bei der Beschreibung des Fremden auf solche Regeln
und Konventionen stellenweise verzichten kann, die fiir die Beschreibung
der eigenen Kultur unverzichtbar wiren: »Wir konnten iiber >Primitive<
(*Wilde«, >Eingeborene« ...) denken, wie wir iiber Marsmenschen dachten«
(Geertz 1997: 238).

Die Konstruktion des Fremden als Exot verharrt dabei grof3tenteils im
Diskurs des Wunderlichen, der von den subjektiven Prozessen der Projek-
tion des Forschers gesteuert wird. In seinen Anfingen ist er

»[...] eine unauflosbare Vermischung von Vereinnahmung und Aufklirung des
Fremden, von Fremd- und Selbstverstindnis, von Beobachtung, Beschreibung, Refle-
xion und Projektion, von Phantasie und Modellbildung« (Heinrichs 1979: 41).

Die Beobachter entwirft dabei ein stimmungsvolles, atmosphirisches Bild
des Fremden, fixiert und untermauert damit den Traum der mirchenhaften
und geheimnisvollen Fremde. Exotische Selektivitit verkniipft Projektionen,
und Spekulationen mit einer fehlenden intersubjektiven Nachpriifbarkeit
des Beobachtungsgegenstandes zugunsten des Interessen- und Verwer-
tungszusammenhangs des Forschers. Sie ist damit gerade nicht um eine
realistische, sondern um eine, dem sachlichen Alltagsleben entgegengesetz-
te Darstellung des Fremden bemiiht, deren Vorlage sie idealtypisch im
»Stidsee-Topos« aufspiirt. Die exotische Betrachtung des Fremden beruft
sich auf eine Distanz zwischen dem Eigenen und dem Fremden und macht
sie durch die einseitige Idealisierung uniiberbriickbar. Nicht Verstehen und
Anerkennung, sondern Verkennung und Ausbeutung des Fremden sind
Folgen des Exotismus, der den Fremden als Projektionsfliche eigener Gelii-
ste vorfithrt, ihn nicht selten im Kontext des Licherlichen und Nichtigen
thematisiert.™®

Der Exotismus ist dabei untrennbar mit der Praktik des Reisens ver-
bunden. Denn die Méglichkeit des Reisens ist bereits durch vages Fernweh,
utopische Sehnstichte oder ein verlockendes Geriicht motiviert (vgl. Bitterli
1991: 74). Insbesondere im Zuge der Aufklirung verspricht die Reise nicht
nur Erweiterung des Erfahrungshorizontes und Weltkenntnis, sondern ladt
gewissermaflen auch zur Distinktion von und Inbesitznahme fremder Wel-
ten ein. Die Reiseberichte aus dieser Zeit zeichnen sich dadurch aus, daf}
sie versuchen, das Ferne fremdzuhalten, die Distanz zum Eigenen zu si-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 161

chern bzw. darauf hinzuweisen, auf welches Wagnis man sich reisend ein-
gelassen hat (vgl. Krusche 1994: 106). Der Nimbus des Exotischen, der den
frithen Reiseexpeditionen anhaftet, konstruiert den Fremden als »Insulaner
der Ubersee«. Das Ausland als jener Ort, an dem sich Fremdes erfahren
143t, soll den notigen Abstand zur eigenen Kultur gewihrleisten und gleich-
zeitig den Eindruck erwecken, dafl das Fremde eben kein Phinomen des
sozialen Nahbereichs beschreibt, sondern sich in der tatsichlichen Fremde
abspielt. Gleichzeitig gibt die Titigkeit des Reisens die Distanz und Margi-
nalitit des Fremden im Vergleich zur eigenen Kultur vor; sie untermau-
ert die kulturelle durch eine rdumliche Differenz, ist damit aber nicht auf
ein Verstehen des Fremden, sondern auf dessen Verklirung ausgerichtet,
da »[d]ie exotisch motivierte Begegnung [...] nicht darauf [griindet], etwas
tiber den Anderen in dessen Ordnungen zu erfahren« (Heinrichs 1978:
14).47

Diese oberflichliche Aufmerksamkeit der »Sehnsucht nach Exotik«, die
vor allem zu Beginn des 18. Jahrhunderts, der Zeit der groflen Reisen und
Entdeckungen den Fremden zuteil wird, sieht den verlockenden Reiz des
Fremdartigen in seiner Gegensitzlichkeit zum damals entstehenden Klein-
biirgertum.™*® Aber auch nach dem Zeitalter der groRen Entdeckungen por-
tratiert man den Fremden mitunter als exotisch anmutenden Bewohner der
Ubersee."? Schnell ruft die Reiselust selbsterzeugte Trugbilder des Frem-
den hervor, die auf eine Dramatisierung der Fremdheit abzielen, da die Rei-
se die Trennung von »hier« und »dort« voraussetzt und das Gefiihl der
Trennung im Sinne des Ubergangs von hier nach dort verschirft (vgl. Ni-
chols 1997: 172). Der Fremde wird im Bild der Ferne riumlich verkapselt und
»auf Abstand« gehalten. Denn neben einer phantastischen Uberhéhung
bzw. Archaisierung des Fremden als méglicher Reaktion auf die epiphane
Qualitit des Reisens arbeiten die klassischen Bilder der Exotik mit einer
spezifischen riumlichen Vorstellung von Kultur, indem sie den tibersee-
ischen Schauplatz »per se« zur »Gegenwelt« des europiischen Abendlandes
stilisieren.”® Eine Vielzahl der skurrilen Fremdenbilder damaliger Reiseli-
teratur konnen als Dokumente des europiischen Prozesses der Zivilisation
betrachtet werden.

»Die Reisenden projizierten, so kénnte man sagen, eben jene Moglichkeiten, Antrie-
be und Verhaltensweisen, die im Begriffe waren, den neuen Peinlichkeitsschwellen,
Disziplinierungen, Distanzierungen und Verhaltensanforderungen im eigenen Sozi-
alsystem zum Opfer zu fallen, in die Welt fremder Linder. Die >weite Welt< wurde so
zum Reservoir oder Laboratorium derjenigen Energien und Phantasien, die sich in

51

Europa nicht linger zu Hause fithlen konnten« (Harbsmeier 1991: 100).

Die frithen Entdeckungsreisen sind dazu geneigt, eben nicht nur Reisen im

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | KAPITEL 4

Raum, sondern gleichfalls Reisen in der Zeit zu sein, und die Distanz zum
Fremden sowohl durch Exterritorialisierung als auch durch Temporalisie-
rung zu untermauern. Denn die Fremden wurden durch ihre Entdeckung
unvermittelt der westlichen Standortbestimmung ausgesetzt, indem die
vorwiegend europidischen Reisenden durch »Erweiterung des eigenen Ge-
sichtskreises« die Neufestlegung der europiischen Zivilisation mit der Ar-
chaisierung der auflereuropiischen Kulturen elaborieren (vgl. Valjavec
1997: 168f.).%* In diesem Spannungsfeld eines evolutioniren Blicks auf die
Fremden als Resultat eines verinnerlichten Zivilisationsprozesses'™ 1Rt
sich das Phianomen des Ethno- bzw. Eurozentrismus verorten, das als Aus-
druck von kulturellem Zentrismus verstanden werden kann, bei dem be-
wuflt oder unbewufit die Haltung gegeniiber Angehdrigen einer anderen
Kultur in hohem Mafle durch die in der eigenen Kultur erlernten Wahr-
nehmungs-, Wertungs- und Verhaltensmuster gesteuert wird (vgl. Melber
1992: 10f.).

Im Gegensatz zum Euro- bzw. Ethnozentrismus, der die eigenen kultu-
rellen Werte verabsolutiert und den Fremden im Hinblick auf die eigene
Weltanschauung einstuft, gerinnt der exotische Blick aus dem Ungeniigen
des Eigenen, so daf in der exotischen Darstellung fremder Lebenswelten
immer auch das Unterdriickte und Verdringte der eigenen Kultur Aus-
druck findet. Exotik behauptet, fern zu sein, doch sie spielt sich nur schein-
bar in der Ferne ab. Mit der Vorsilbe »Exo« wird all jenes bezeichnet, was
»auflerhalb« unseres alltiglichen und gegenwirtigen Bewufitseins steht,
aber dennoch durch das Bewufdtsein konstruiert wird. Exotik ist keine Qua-
litit an sich, die in den Menschen, Dingen und Orten selbst steckt. Viel-
mehr bezeichnet sie die Verzerrung sowohl im Sinne einer Verabenteue-
rung und ethnozentrischen Ausschmiickung (vgl. Heinrichs 1978: 13f.) als
auch einer Herabsetzung und Irrationalisierung des Fremden und verrit als
Gegenwunsch- bzw. Aversionsbild allerhand iiber die kulturelle und soziale
Ordnung derjenigen, die sie als solche bezeichnen.™ In ihr verbirgt sich
die Ambivalenz der eigenen Erfahrung, die sich zwischen den Polen der
Abwehr und des Verlangens, der angsterfiillten Distanz und der hoffnungs-
frohen Anniherung den Umgang mit dem Fremden bewegen.” Denn ge-
rade im Kontext des Exotischen zeigt sich die Relativitit des Fremden, des-
sen Fremdheit als »Behilter« fiir Vorstellungen und Phantasien fungiert,
die den moralischen, religicsen und gesellschaftlichen Normen entriickt
sind. Als Exot erfiillt er somit die Funktion des Wunsch-, aber auch Zerrbil-
des der eigenen Kultur. Exotik stellt damit eine spezifische Wahrneh-
mungsweise des Fremden dar, der individual- und sozialpsychologische
Wahrnehmungsmuster zugrundeliegen, mit denen zugleich affektive Quali-
titen verbunden sind (vgl. Albrecht 1997: 88). Insofern ist die Ethnologie
auf ihrer Reise dazu aufgefordert, nicht vom Bestimmungsort des Reisen-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 163

den, sondern vom Herkunftsland des Verfassers oder der Sprache auszuge-
hen, in der ihre Berichte geschrieben werden.

Entdeckungsreisen bleiben dem wechselseitigen Prozefs der Dechiffrie-
rung des Innen und des Auflen verbunden. Damit beschreiben sie aber
nicht nur einen Zustand der kérperlichen Bewegung »von hier nach da,
sondern Reisen meint idealtypisch immer auch die Bewegung und Erschiit-
terung des Bewufitseins. Die Begegnung mit dem Fremden impliziert eine
Grenziiberschreitung sowohl in rdumlicher wie kognitiver Hinsicht — auch
wenn letztere nicht immer Zweck der Reise ist —, kann somit auch zur
Transformation der eigenen Identitit fithren, wie die etymologische Be-
griffsverwandtschaft der Termini Reisen und Erfahrung deutlich macht
(vgl. Lange 1999: 102). Diese ineinander verschrinkten Bedeutungen ver-
anschaulichen, daf das Reisen urspriinglich als eine Probe, eine Priifung,
eine Strapaze oder auch ein Leiden verstanden wurde, die den Charakter
des Reisenden examiniert. Das Reisen als kulturelle Praxis unterstiitzt den
Perspektivwechsel; es wird leichter in die Haut des Anderen zu schliipfen,
da die Erfahrung der Ferne in der Regel an die Erfahrung der persénlichen
Fremdheit gekoppelt ist. Insofern ist der/die/das Fremde nicht einzig und
allein in Kilometern, sondern vor allem tiber die innere bzw. kulturelle Di-
stanz zu messen.

»Das heifdt freilich, das das Konzept des Reisens [...] eine physische und sinnliche
Komponente hat, daf es aber gleichzeitig auch méglich ist, die angesprochene
Fremdheitserfahrung ohne >Fahrten ins Ausland< zu machen; im Extremfall gar bei

einer Reise ins Innere seiner selbst« (Weiss 1999: 11).°

Verwendet man die Entdeckungsreise als Metapher der Erkenntnis wird
deutlich, daf} es nicht ausreicht, wenn sich nur der Korper auf Reise begibt.
Die Loslosung von der vertrauten Welt besitzt auch eine kognitive Dimensi-
on, d.h. Entdeckungsreisen implizieren den Zustand der Haltlosigkeit und
des Orientierungsverlustes, es ist das vertraute Wissen, das ein »Sich-aufs-
Spiel-Setzen« riskieren muf. Insofern macht Dieter Wellershoff auf die
Wechselseitigkeit von Krise und Reisen aufmerksam.

»Reisen ist gefihrlich, jedenfalls in seinen archaischen Formen. Es ist ein Zustand
der Instabilitit. Man hat die sicheren Gewohnbheiten verlassen und sich ins Ungewis-
se begeben. Das begriindet die Beziehung der Reise nicht nur zum Abenteuer, als
eine unvorhersehbaren Herausforderung durch die Aufenwelt, sondern auch zur
Krise als einer gefihrlichen, aber auch heilkriftigen Erschiitterung der eigenen Ver-
fassung« (Wellershoff 1979: 225).

Fahren, Gefihrte, Gefahr sind wortverwandt.”” Die Angst bleibt, in offener

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | KAPITEL 4

oder versteckter Form, auch im Zeitalter der Aufklirung eines der grofen
Themen des Reisens’®, mit dem Unterschied, daR man sie zu eigenen
Zwecken »umzumiinzen« versucht. So gehtren Strapazen und Entbehrun-
gen der Reise in der Ethnologie zu den alltiglichen Erfahrungen, die in er-
heblichem Mafle in das Berufsbild des Ethnologen, seine wissenschaftliche
Reputation und sein Forschungsinteresse miteinfliefRen, da sie die Bedeu-
tung des aufgezeichneten Ritus, Mythos oder Kult der fremden Kultur ver-
groflern und gleichzeitig das Ansehen des betreffenden Ethnologen unter
seinen Fachkollegen vermehren kénnen (vgl. Leed 1993: 24).9 Leiden und
Entbehrungen der Reise kénnen damit zum Mafistab dafiir werden, wie
stark ein Reisender von der Erfahrung geprigt wurde. So stellt die Reise
hiufig selbst den Ausloser fur die Erfahrung des Fremden dar, ganz so, als
wenn der »letzte Winkel der Erde« bzw. die »einsame Insel« Voraussetzung
genug sei, von einer Besonderheit und Einmaligkeit der Menschen, die dort
leben, zu sprechen.IGO

Dartiber hinaus charakterisiert die Tatigkeit des Reisens den Ethnolo-
gen als Archdologen des Raumes, bei dem das Durchmessen unbekannter
Sphiren und Uberwinden unwegbarer Hindernisse, Durchstreifen kilome-
terlanger Fihrnisse schnell zum Selbstzweck gerit. Denn gleichwohl der
Ethnologe kein selbsternannter Abenteurer sein mochte, gerit er immer
wieder in die Situation, sich eben auf diesen traditionellen Topos bei seiner
Bewertung dessen, was er in der Fremde leistet, zu berufen. Wahrend man
dem Typus des abendlindischen Gelehrten seine »Sauberkeit« und »Or-
dentlichkeit« vorwirft, ruft der neuerwachte Kult der Feldarbeit die genau
entgegengesetzten Klischees auf den Plan: »Schon der Begriff der Feldar-
beit mit seinen unterschwelligen Beziigen zu durchfurchten Ackern oder
gar rauhen Schlachtfeldern verriet eine aktivistische Lebensphilosophie, den
Glauben der Epoche an Schweifl und Staub« (Zolla 1987: 292). Anstelle des
»Gelehrten« gewann damit die Konstruktion des »Abenteurers« und »Va-
gabunden«im Selbstverstindnis des Ethnologen an Bedeutung. So kritisiert
Karl-Heinz Kohl die exotische Motivation Lévi-Strauss’ Berufswahl, der im
»Reisen in die/der Fremde« selbst eine Bewihrungsprobe im Bestehen ent-
gegengesetzt zur hiuslichen, »profanen« Sphire sieht, ein »Entziehen« des
vertrauten Wirkungs- und Sicherheitsareals. Er zitiert aus dessen Bekennt-
nisbuch:

»Die einzige Moglichkeit das Schicksal zu bezwingen, bestinde [...] darin, sich bis in
jene gefihrlichen Randgebiete vorzuwagen, in denen nicht nur die sozialen Normen
ihren Sinn verlieren, sondern auch die Garantien und Forderungen der Gruppe auf-
héren, zu wirken; sie bestinde darin, bis an den duflersten Rand des von der Gesell-
schaft tiberwachten Territoriums vorzustofen, bis an die Grenze der physiologischen
Widerstandskraft und der psychisch-moralischen Leidensfihigkeit« (Kohl 1979: 6).

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 105

Diese von Lévi-Strauss {iberbetonte existentielle Dimension des Reisens
wertet Kohl als heroische Komponente des Ethnologen, der als Wissenschaft-
ler Strapazen und Entbehrungen nur um ihrer selbst willen auf sich nimmt,
um die Erfahrung des Fremden zu machen.'®" Ethnologen miissen einen
gewissen Grad an Selbstentfremdung aushalten konnen, gleichzeitig aber
in der Lage sein, das Reisen nicht ausschlieflich als Selbsterfahrungs-Trip
zu betrachten, um den eigenen »Exotismus« in Grenzen zu halten, denn
Reisen kann regelrecht zur Droge werden. »Bewegung als Kampf gegen
Langeweile. Unterwegssein als Ersatz fiir Lebensgefiihl...« (Krusche 1994:
114).

Doch nicht alle Ethnologen bringen im Hinblick auf die Erfahrung des
Reisens die von Lévi-Strauss betonte Leidensfihigkeit mit sich. Abenteuer
und Risiko, Kontrollverlust und Orientierungslosigkeit sollen durch genaue
Vorbereitungen im »Hier« mdoglichst ausgeschaltet werden. Reisen heifdt
hier nicht, daR man orientierungslos in der Welt umherirrt, immer mit der
impliziten Annahme, »[...] daf} >Selbst« und >Ort« eng zusammenhingende
Grofen sind und dafl das Selbst durch einen Ortswechsel verindert werden
kann« (Leed 1993: 26), denn die Ethnologie konzentriert sich beim Reisen
weniger auf die inneren als vielmehr auf die dufleren Verinderungen —
man reist ja gerade nicht um seiner selbst, sondern um der Anderen willen
aus der Heimat in die Fremde, verliert damit aber auch den Blick fiir die
vielseitigen Verschrinkungen von Heimat und Fremde.

Diese von der Ethnologie vielfach praktizierte Form des Reisens hat also
einen bestimmten Abfahrts- und Ankunftsort »vor Augens, was sich in ei-
nem konkreten Raumverstindnis widerspiegelt: Es ist eine Ethnologie der
Ferne, die ein konkretes »Anderswo« konstatiert, und dieses duflere An-
derswo als Anhaltspunkt nimmt, auch von einer inneren Andersheit der
Menschen zu sprechen. Insofern sind ethnologische Beschreibungen im-
mer auch Reiseberichte, die einen bestimmten Umgang mit dem Raum wi-
derspiegeln. Ethnologen bewegen sich auf einer Karte, die zwischen den
einzelnen Orten genaue Wegstrecken und Grenziiberginge anzeigt. Sie
operieren mit den Metaphern des »Hier« und »Dort, tiberfithren die Welt
in eine Ordnung des Ortes, nach der Elemente in Koexistenzbeziehungen
aufgeteilt werden. »Fortbewegung und Reise haben teil an der Konstruktion
einer imaginiren Geographie, die die Welt so kartographiert, wie es notig
ist, um jenen Eigensinn zu unterstiitzen, fiir den diese Welt in Szene ge-
setzt wird« (Nichols 1997: 174). Fremdes und Eigenes, jedes befindet sich in
einem »eigenen« und abgetrennten Bereich, der es definiert. So bezeichnet
das ethnologische »Feld« in der Regel einen konkreten Ort:

»Der Ort, den die Eingeborenen einnehmen, die dort leben und arbeiten, die ihn ver-
teidigen, seine herausragenden Zeichen bestimmen, seine Grenzen bewachen, aber

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | KAPITEL 4

auch nach den Spuren der unterirdischen oder himmlischen Michte, der Ahnen oder
Geister fahnden, die ihn bevélkern und seine innerste Geographie beleben, als wire
das kleine Teil Menschheit, das ihnen an diesem Ort huldigt und opfert, zugleich die
Quintessenz, als gibe es Humanitit, die dieses Namens wiirdig ist, einzig am Ort des
Kultes, den man ihr weiht« (Augé 1994: 53).

Ethnologen »scannen« den Ort in der Ferne, da sie einerseits bemiiht sind,
in der Ordnung und Gestaltung des Raumes auf die Organisation der Kul-
tur riickzuschlieRen, im Anbau des Bodens, in Jagdrevier und Fischgewis-
sern, im Grundriff des Dorfes und der Gliederung des Wohnhauses u. dgl.,
kurz: in der »sozialen Markierung« des Raumes die kulturellen Parameter
eines Gesellschaftsdiagramms abzuleiten. Diese »Raumversessenheit« der
Ethnologie, die einen konkreten Ort als Paradigma der Feldforschung vor-
aussetzt, aus dem die Kulturen wachsen, ist der Vorstellung einer territorial
fixierten und unbeweglichen Lokalitit verhaftet. Die Konkretisierung und
Fixierung des Raumes »am Ort« spiegelt sich insbesondere in den ethnolo-
gischen Methoden wider, da Feldarbeit und teilnehmende Beobachtung
rdumliche Abgrenzungsarbeit leisten:

»Die von Einheimischen bewohnten Dérfer sind klar abgegrenzte Orte, die sich be-
sonders gut fiir ausgedehnte Besuche von Anthropologen eignen. Sie dienen seit lan-
gem als bewohnbare, kartographierbare Zentren von Gemeinschaften und im erwei-
terten Sinne daher auch von Kulturen« (Clifford 1999: 481).

Die Reise besitzt eine spezifische Struktur: die Trennung von Ankunfts-
und Herkunftsort, von Abfahrt und Riickkehr, die der Unterscheidung des
Eigenen und des Fremden entlehnt sind. Der Reisende geht dabei von ei-
nem als identisch unterstellten und unhinterfragten »Wir« aus, einem Bin-
nenraum, der in gewisser Hinsicht als »Heimat« dargestellt und durch die
Konfrontation mit der exotischen Fremde zum fest umrissenen Terrain sti-
lisiert wird. Das Verlassen der Heimat ist damit der Eintritt in die Fremde,
die dort beginnt, wo die Grenze des Vertrauten passiert wird. Im Reisen re-
produzieren und erneuern sich diese territorial fixierten und rdumlich be-
grenzten Vorstellungen von Nihe und Distanz, indem der Ethnologe seine
Arbeit »an Ort und Stelle« durchfiihrt, damit aber die Menschen, auf die er
trifft, an diesen Ort verpflanzt, sie zu »Eingeborenen« des Ortes werden
148t und an der Generierung der Grenze zwischen dem Eigenen und dem
Fremden selbst beteiligt ist. Eine solche Perspektive legt nahe, daf die ferne
Gesellschaft auch die fremde Gesellschaft ist; je ferner, umso fremder. Rei-
sen erhoht die Gefahr, den »geometrischen« Raum mit dem ethnologischen
Raum gleichzusetzen und die fremde Kultur an »Ort und Stelle« zu implan-
tieren. Doch die Gleichung des ethnologischen Ortes »Boden=Gesellschaft=

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 167

Nation=Kultur=Religion« ist problematisch. Legt man die Konzentration
beim Reisen auf eine tatsichliche Grenziiberschreitung, lduft man Gefahr,
Kultur an den Grenzen der Nation beginnen bzw. enden zu lassen und un-
terstiitzt damit das von Geertz immer wieder kritisierte »Keksausstecher-
Kulturkonzept« (Geertz 1996: 76).1

Die Zusammenschau legt nahe, dafl sich das Reisen als kulturelle Pra-
xis in der Ethnologie seiner Bedeutung nach nicht ausschlieRlich auf die
positive Auffassung der einflufireichen Begegnung oder sachdienlichen
Entdeckungsreise beschriinken sollte."®> Gerade das Offenlegen bestimmter
Reiseformen, -diskurse, -assoziationen und -routen, die wesentlich an der
Erfahrung des Fremden und den Erkenntnissen »vor Ort« beteiligt sind,
konnte dazu beitragen, Reisen als kulturelle Praxis in den Blick zu riicken, in
die strategische Optionen des Beobachters von Fremdheit eingelassen er-
scheinen. Insbesondere die Ethnologie praktiziert eine spezifische Strategie
des Reisens: die sogenannte »Forschungsreise«, die sich in einem wissen-
schaftstheoretisch motivierten Forschungsinteresse ausdriickt, das mit ei-
nem gewissen Grad an Neugier und einer Sehnsucht nach Neuem einher-
geht, dabei aber auch moralischen Zwingen unterliegt. Denn der Ethnologe
nimmt die Strapazen der Reise bis hin zur »sozialen Unsichtbarkeit« in der
fremden Kultur auf sich, um am Ende »vollbeladen mit neuen Erkenntnis-
sen« aus dem Feld zuriickzukehren. An die Reise kniipfen sich demnach
ganz konkrete Erwartungen, die die Ethnologie schnell auf eine »Wissens-
anreicherung« reduziert. Ferner gewinnt die Reise bzw. das » Dort-Sein« als
Quelle ethnographischer Autoritit und Authentizitit an Bedeutung, ohne
sich die performative Bedeutung des »Dort-Seins« bewuflt zu machen.
Wenngleich der Ethnologe wihrend seines Aufenthaltes den Status des rei-
senden Fremden mit all seinen Entbehrungen auf sich nimmt, tiuscht die
Forschungsreise allzu leicht tiber die Tatsache hinweg, dafl wissenschaftli-
che Expeditionen frither und heute eng mit Macht- und Herrschaftsverhilt-
nissen verwoben sind, damit aber auch einer ganz spezifischen Gesell-
schaftsform und -schicht vorbehalten bleiben.

Neben der Hegemonie minnlicher Reise-Erfahrungswerte ist auch der
Reiseradius durch die politischen, wirtschaftlichen und interkulturellen Be-
ziehungen begrenzt. Reiseexpeditionen wurden und werden groftenteils
vom »europiischen weiflen Mann« geleitet. Clifford macht deutlich, daR die
Praktik des Reisens durch die Kategorien des Geschlechts, der Klasse, Rasse
und Kultur nur allzudeutlich geprigt ist (vgl. Clifford 1999: 497£.). Auch in
der Ethnologie macht sich diese Asymmetrie in der Dominanz westlicher
Feldforschungsversuche bemerkbar.’4

Dieses Ungleichgewicht der Fremdheitserfahrung, das dem Reisen als
Privileg westlicher Gesellschaften immanent ist, fithrt gleichzeitig zu einer
Unbeweglichkeit der fremden Kultur. Indem die Ethnologie ihre Reiseerfah-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | KAPITEL 4

rungen als Quelle von Wissen und Macht heranzieht, und tiber die von ihr
aufgesuchten Orte dominante Lesarten verbreitet, wirkt sie an der Aufrecht-
erhaltung nationaler, ethnischer Grenzen des »Innen« und »Aufen« von
Gesellschaften mit. Denn die Anhiufung von Wissen und Erkenntnisse
iiber Orte trigt dazu bei, dafl diese Orte an einem konkreten Ort im Abseits
machtlos gehalten werden. Die Dominanz westlicher, weifler Reisender
bzw. ihre Vormachtstellung in der Berichterstattung und wissenschaftli-
chen Prisenz hat in entscheidendem Mafle zur Unbeweglichkeit des
»Fremden« beigetragen. Auf eine verschleierte Art und Weise ermdoglicht
das Reisen in der Ethnologie die Aneignung fremder Wirklichkeiten: Geo-
graphische und topographische Kenntnisse, botanische und geologische Er-
fahrungen, der Einblick in das kulturelle und landeskundliche Wissen »vor
Ort, tiberliefert und festgehalten in zahlreichen Expeditionsberichten, Na-
turschilderungen, Landschaftsbildern oder Reisefithrern und Artefakten,
die wihrend der Reise erworben, gekauft, geschenkt oder gestohlen wurde,
klaren und verfestigen das Bild des Fremden, das seine Entdecker von ihm
entwerfen. So verhilft die Dokumentation der Reise, das Wissen des »eige-
nen Geschlechts« zu vermehren, anzuhiufen, zu archivieren und zu ver-
breiten, wihrend der Fremde selbst unwissend wie ungefragt bleibt.

So ist fiir das Reisen die Unterscheidung des Eigenen und des Fremden
einerseits konstitutiv, andererseits konstituiert die Praxis des Reisens diese
Unterscheidung bis zu einem gewissen Grad: Nur wer reist, st63t auf Orts-
fremdes (s.0.)."® Auch wenn die Ethnologie mit der Metapher des Grenz-
uiberschreitens spielt, geht es ihr keinesfalls um die Offenlegung der Will-
kiirlichkeit und des Nutzens dieser Grenzen. Ethnologische Reisende
mochten Grenzen iiberschreiten, aber nicht unterwandern, andernfalls
wiirde die Fremde nicht mehr die Faszination ausstrahlen wie bisher. Zu-
dem kann durch die Praxis des Reisens das Fremde selbst auf Distanz ge-
halten werden, indem man es als territorial fixiertes »Dort« produziert.
Auch das Reisen ist keine politisch unschuldige Methodologie fiir interkul-
turelle Interpretationen (vgl. ebd.: 479), sondern sie mufl sowohl als eine
Hervorbringungs- wie auch Ein- und Ausgrenzungsstrategie des Fremden
betrachtet werden.

4.1.3 Authentisierungspraktiken: Ethnologen sind Beobachter

Die Arbeit »drauflen« im Feld ist aber keineswegs nur eine Methode, die
Konsequenzen fiir die Darstellung und das Verstehen des Fremden hat; sie
bringt auch den Ethnologen als reisenden Entdecker erst hervor. Das Reisen
und Leben in der Fremde charakterisieren den Ethnologen geradewegs als
»Augenzeugen« der fremden Kultur, denn Reisen impliziert jenes Dort-ge-
wesen-sein, das im Sinne der teilnehmenden Beobachtung als die moderne

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 169

Norm der Ethnologie betrachtet wird. Die Ethnologie ist in ihrer methodi-
schen Herangehensweise zu einem grof3en Teil auf das Medium des Auges
ausgerichtet und damit »[...] eine Wissenschaft, die aus der Anschauung
schopft. Wo es etwas zu sehen gibt, konnen einem die Augen aufgehen.
Ohne andere Lebenszusammenhinge geschaut zu haben, wiirde sie nicht
existieren« (Friedrich et al. 1984: 11). Insofern spielt der Begriff des Feldes
in der Ethnologie strenggenommen auf das Sehfeld des Betrachters an, das
in vielerlei Hinsicht die archiologische Ausgrabungsstitte des Ethnologen
darstellt. Diese Autoritit des Auges im modernen Diskurs der wissenschaftli-
chen Beobachtung duflert sich in der Vorstellung, dal das Auge die Fihig-
keit besitzt, einen zeitlich fixierten »Augenblick« zu schaffen, da der Akt
des Beobachtens, des Zeugeseins, eine Gleichzeitigkeit des Sehvorgangs
mit dem erlebten Gegenstand oder Ereignis und damit ein Fenster inner-
halb des Zeitflusses erzeugt."*®

Insbesondere die Ethnologie schreibt der Beobachtung eine besondere
Bedeutung zu, da sie einerseits als die fachtypische Methode (vgl. Stagl 1993a:
15) eine ganzheitliche Erfassung fremder Kulturen nahelegt, andererseits
den Beginn und die Besonderheit ethnologischer Feldforschung widerspie-
gelt: Der Ethnologe verlifit sein Arbeitszimmer bzw. sein Labor, um mit
dem Fremden zusammenzutreffen, mit ihm den Alltag zu verbringen und
ihn sich »aus nichster Nihe« anzuschauen. Im Gegensatz zum Sammler
oder Touristen bzw. frithen »Lehnstuhl-Ethnologen«'*’, der aus der Ferne
die fremde Kultur »streift«, verlangt die »neuere« Feldforschungssituation
(nach Malinowski) dem Ethnologen eine intensive Vergesellschaftung mit
den Menschen, unter denen er arbeitet, ab. Gerade die zeitliche »Strecke«
der ethnologischen Beobachtung, anstelle von »Stippvisiten« intensive, tiber
lange Erhebungszeitrjume sich erstreckenden persénlichen Kontakt zur
fremden Kultur aufzubauen, macht sie gegentiber sozialwissenschaftlichen
Datenerhebungsmethoden zu einer besonderen Beobachtungsform. Doch
gerade die Tatsache, dafl sich der Forscher in einem aufwendigen und
langwierigen ForschungsprozeR ein Bild von seinem Forschungsgegenstand
machen mufl, umreiflt das Dilemma ethnologischer Feldarbeit, ndmlich da
Ethnologen eine spezifische Konstruktion der anderen Kultur erschaffen
miissen, um sie untersuchen zu kénnen. In diesem Sinne bleibt die »Ver-
Anderung« ein notwendiger Selbsterzeugungsmechanismus der Ethnologie.

Die ethnologische Beobachtung folgt dabei Malinowskis Forderung,
den Standpunkt des »Eingeborenenc, seinen Bezug zum Leben zu verste-
hen und sich seine Sicht seiner Welt vor Augen zu fiihren, in sehr einge-
schrinktem Mafle. Denn der Blick des Ethnologen ist nicht so sehr ein
selbstoffenbarender, preisgebender Blick."*® Die Moderne erschafft ihn als
einen in Besitz nehmenden Blick, weil Sehen und Erkennen, d.h. Verste-
hen, eher unproblematisch ineins gesetzt werden. Mit dieser Instrumentali-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | KAPITEL 4

sierung des Blicks umgeht die Ethnologie das Risiko, »mit anderen Augen«
aus dem Feld zuriickzukehren, indem sie die Sicht der Fremden in einem
ersten Schritt als beschrinkt und héchst subjektiv aburteilt, um sie dann in
einem zweiten Schritt in die Erfahrungen und Kenntnisse des Ethnologen
einzubetten. Die dabei zugrundegelegte Hierarchie der Perspektiven driickt
sich darin aus, dafl der Ethnologe im Gegensatz zu den Erforschten so et-
was wie einen »offenen Horizont« zu konstituieren vermag, der wiederum
als Voraussetzung dafir gilt, extrem abweichende Weltbilder und Lebens-
formen vorbehaltlos untersuchen und beschreiben zu kénnen (vgl. Gotto-
wik 1997: 74f)."

Diese Unterordnung der fremden Beobachterperspektive erfolgt aber
nicht erst in der theoretischen Verarbeitung der Rohdaten, sondern wirkt
gleichfalls in Form einer Hierarchisierung der Sichtweisen auf die Ebene der
Datengewinnung ein, die die Allwissenheit des Forschers implizit zugrun-
delegt. Allwissend v.a. deshalb, da dem Ethnologe ein »paternalistischer
Hauch« (Kaschuba 1999: 198) im vermeintlich objektiven »Forscherblick«
anhaftet; die Rekonstruktion der Sicht der »Eingeborenen« ist zwar oberstes
Primat, der Andere kommt jedoch selbst nicht zu Wort, da ihm die AuRen-
sicht zu fehlen scheint. »Der Andere sieht nur seine Welt, er zihlt nur in
seinem Kontext, wihrend der Ethnologe sich den Uber-Blick iiber viele Wel-
ten, unterschiedliche Kulturen anmafit und zutraut« (Berg/Fuchs 1993: 37;
Herv. d. Autorin). Allein der Ethnologe vermag eine Vorstellung von der
Gesamtwirkung des Ganzen zu entwickeln, er durchschaut Hintergriinde
und Zusammenhinge. »Denn nur er kennt die subjektive wie objektive Sei-
te einer Kultur, er ist personlich involviert (»eingetaucht«) und schaut glei-
chermaflen von auflen/oben auf die Gesellschaft herab« (ebd.), weshalb das
Verstehen des Anderen mehr als nur einmal durch ein Erkldgren verwechselt
wird. So bleibt das Paradigma einer »native point of view« eine Plattitiide,
deren strategische Absicht Geertz als »catching >their< views in >our< vo-
cabularies« kritisiert, weil sie die Asymmetrie zwischen emischer und eti-
scher Perspektivitit weiterfiithrt.”°

Neben der Beobachtung wird auch die blofle Teilnahme als hinreichen-
des Kriterium fiir die Verfremdung des Blicks bemiiht, ohne den eigenen
Blick reflexiv einzuholen. Im Gegenteil, der Blick und seine technischen
Korrelate — Fotographie/Film — machten/machen als »unbestechliche« Me-
dien bzw. »grofle Wahrheitsbringer« (Theye 1985: 18) Karriere in der Ethno-
logie. Das »Schauen« erhebt einen gréfitmaoglichen Authentizititsanspruch,
von Dingen und Menschen eben nicht nur vom »Ho6rensagen« zu erfahren,
sondern durch mitgebrachte Bilder aus der Fremde zu zeigen, »|...] wie die
fernen Linder, die merkwiirdigen Bauten und die gar fremden Wesen, wel-
che sie beleben, wirklich aussehen« (ebd.: 24). Natiirlich kann ein Bild als
solches nicht direkt falsch sein; doch seine Hervorbringungsprozesse, also

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 171

Motivauswahl, soziale Normen und Konventionen der Darstellung, Blick-
winkel bis hin zur technischen Apparatur, die hiufig unsichtbar bleiben,
legen ihre Lesarten und Auslegungsmdéglichkeiten in das Bild hinein.

Wenngleich das Auge als Medium der Wirklichkeitserfahrung im Ge-
gensatz zum Wort, das simultane Ereignisse nur in einzelnen Sequenzen
und nacheinander darzustellen vermag, die Realitit in ihrer Gesamtheit
und dazu noch unmittelbar wiederzugeben scheint, tduscht die vermeintli-
che Nihe der wahrgenommenen Bilder leicht dariiber hinweg, daf} das Au-
ge eine Trennung zum Objekt voraussetzt, ohne die keine sinnliche Wahr-
nehmung moglich wire. Denn nur in der Distanz bewahrt der Schauende
den Uberblick — nihert er sich den Gegenstinden bzw. Menschen zu sehr,
beginnt alles vor seinem Auge zu verschwimmen. Die traditionale ethnolo-
gische Beobachtung ist dahingehend eine »VerAnderungs«-praktik, als dafs
sie die Differenz zwischen Betrachter und Betrachteten mithervorbringt.
Denn die Fremdheit des Anderen kann nicht auf seine »visuellen Ergiebig-
keit« zurtickgefithrt werden. Sie kommt nur deshalb zustande, weil die Seh-
ordnung des Beobachters in einer vorgegebenen Ordnung der Dinge
griindet. Die von der Beobachtung konstatierten Fremdenreprisentationen
beziehen sich daher weniger auf tatsichlich Zu-Sehendes, sondern auf et-
was, dafd unter gewissen Bedingungen zugleich sichtbar und unsichtbar
wird (vgl. Waldenfels 1994: 243). Die praktische Konstruktion des Fremden
kann aber auch mit ganz gewohnlichen situationalen Aspekten zusammen-
hingen, wie beispielsweise Groflenverhiltnisse, Sehwinkel, riumliche
Form der Gegenstinde, ihre Lage zueinander, der Verteilung von Licht und
Schatten, Lichtquelle u. dgl. (vgl. Gombrich 1994: 12).”"

Diese Ordnung des Sichtbaren ist mehr als eine Anordnung. Es ist eine
Uber- und Unterordnung, die dazu fithrt, daRl etwas mehr oder weniger
»sehenswiirdig« ist. Denn die Moderne erschafft gewissermafien das Sehen
des Beobachters als »objektivste« Form des Empfangens, wihrend das Se-
hen der Beobachteten in den indigenen und subjektiven Sichtweisen gefan-
gen bleibt. Dieses vermeintliche Abstraktionsverméogen des Auges, das sich
v.a. im Begriff der »Zentralperspektive« widerspiegelt, entspringt einer mo-
dernen Sicht von Wissenschaft, die das Sehen, Beobachten und Schauen als
passive und unbeteiligte Formen der Perzeption begreift. Die Moderne pri-
vilegiert die Praktik des Beobachtens, die die Wirklichkeit des Feldes in eine
Wirklichkeit der Reprisentation zu iiberfithren vermag, ohne dafi der Beob-
achter auf der Bildfliche erscheint. Er ist gewissermafien selbst der »blinde
Fleck« der Beobachtung. Dieses vom modernen Diskurs mithervorgebrach-
te Bild des »unschuldigen Auges« folgt drei anachronistischen Prinzipien:

»(1) a mechanistic view of the universe as a whole interrelated totality; (2) a principled
acceptance that an intrinsic order resides within phenomena as external forms; and

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | KAPITEL 4

(3) the necessary contingency being that understanding proceeds through the >inde-
pendence« of an observer’s sight« (Jenks 1995: 4).

Gerade der Positivismus betont die Objektivitit des wissenschaftlichen Be-
obachters, dessen Sichtweise und Wissen bruchlos ineinander aufgehen.
Sein Auge wird als »nackt«, »emotionslos« und »pur« beschrieben, das ob-
jektiv, also ohne Verzerrung, die Auflenwelt in der Innenwelt abbildet, ge-
treu dem Motto: »what can be seen can also be believed in« (ebd.: 6). Die
Praxis des Sehens authentisiert dabei die Reprisentation. Auch der Ethnolo-
ge legitimiert sein Wissen iiber die Fremden durch die Tatsache, daf er sie
»mit eigenen Augen gesehen hat«. Er versteht Beobachtung als Synonym
einer intensiven Erfahrung »vor Ort« bzw. als jenes »Dort-Gewesen-Sein,
das seiner Arbeit 6ffentliche Anerkennung, v.a. aber einen gewissen »Au-
thentizititsstempel« aufdriickt (vgl. Kaschuba 1999: 201). Hier wird das
Auge zum »authentisierenden« Vermittlungsmedium, das die Faktizitit der
Fremdheit des Anderen unterstellt. SchlieRlich hat man die Fremden »mit
eigenen Augen gesehen«, weshalb Stephen Greenblatt auch vom Sehen als
Bezeugen spricht (vgl. Greenblatt 1998: 187; Herv. d. Autorin).

Die Objektivierung des Optischen rithrt dabei v.a. aus der Tatsache, dal
wir uns beim Sehen normalerweise keiner Alternative bewufst sind, da das
Sehen groRtenteils »automatisch« abliuft und durch diese Mechanik den
Augenschein erweckt, Sehen sei eben kein Deuten — auch wenn wir in den
meisten Fillen definieren, ehe wir sehen, und nicht sehen, ehe wir definie-
ren (vgl. Theye 1985: 22). Doch die vermeintliche Ubereinstimmung des
Optischen mit dem Realen kann nicht als genuine Korrespondenz betrach-
tet werden, vielmehr ist sie Ausflufl einer weitldufigen Kulturgeschichte des
Sehens in der Moderne, ihrer technischen Apparaturen und der von ihnen
mittransportierten Sehkonventionen.”

Die moderne Ethnologie instrumentalisiert die dem visuellen Bild zu-
gesprochenen Eigenschaften der Wahrhaftigkeit und Niichternheit, um die
qualitativ ausgerichtete Feldforschung wissenschaftlich abzusichern. Das
Sehen in der Wissenschaft ist dabei in einen institutionalisierten Diskurs
der Niichternheit eingebettet, d.h. es 16st sich aus dem Kontext persénlicher
Erfahrung, auf der es beruht, und prisentiert das Gesichtete als unpersénli-
che, wissenschaftliche Fakten bzw. Beweismittel, mit denen sich vorher ge-
fafdte Hypothesen verifizieren oder widerlegen lassen. Denn der Ethnologe
authentisiert seine Erfahrungen durch Teilnahme, indem er zeigt, wie nahe
er seinen Forschungssubjekten gekommen ist. Gleichzeitig bleibt die Teil-
nahme in gewisser Weise »inauthentisch«, denn die zunehmende Vertraut-
heit mit dem »Feld« lifdt den Forscher immer tiefere Einblicke in immer
intimere Angelegenheiten nehmen, wenn auch die Nihe »nur« aus For-
schungszwecken gesucht wurde und nicht immer von Forscher »einzul-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 173

sen« ist.”? Neben Spiel und Spafl, Fest und Gastmahl mufl der Forscher
auch Schmerz und Trauer, Liebe und Hafl »mitansehen«. Trotz der »Nahex,
die die Feldforschungssituation dem Ethnologen abverlangt, iiberschattet
das Forscher-Erforschten-Verhiltnis das Miteinandersein im Bewufitsein
beider Beteiligten."74

Der Blick in die Fremde ist damit ein beschrinkter Blick: Beschrankt auf
die zwei Augen des jeweiligen Beobachters, seine Position im Feld, seine
Perspektive und Art und Weise zu schauen, vor allem aber seine Bewertung
dessen, was als »sehenswiirdig« gilt und was nicht. In der Regel ist der Eth-
nologe auf bestimmte Untersuchungsthemen spezialisiert, die seinen Blick
vergleichbar mit einem Scheinwerfer {iber das Feld gleiten lassen und dabei
das Anschauungsmaterial in eine bestimmte Perspektive riicken. Beobach-
ten ist kein passives Aufnehmen visueller Sinneseindriicke. »Als ein zielge-
richtetes >Hinsehen« erfordert gerade die wissenschaftliche Beobachtungs-
tatigkeit ein Vorwissen um das, was man sehen will und kann« (Kohl 1993:
110). Bereits die Beschrinkung auf ein bestimmtes »Feld«, in dem man sich
umsehen mochte, formuliert Fragen und Blickrichtungen, die andere Be-
reiche unbeachtet lassen, verkiirzen oder in neue Zusammenhinge stellen
(vgl. Kaschuba 1999: 199f.). Der Beobachter ist eben kein »unschuldig«
Schauender, wie der positivistische Empirismus mit seinem Ineinssetzen
von Sehen und Wissen nahe legt; er ist und bleibt ein Konstrukteur von
Wirklichkeit.

»It is an ideal, imagined as being seen by one-eyed, motionless person who is clearly
detached from what he sees. It makes a god of the spectator, who becomes the person
on whom the whole world converges, the Unmove Onlooker« (Jenks 1995: 8).

So ist auch der Blick, wie alle anderen Praktiken des Machen und Tuns,
eingebunden in ein komplexes Geflecht kultureller, sozialer, nicht zuletzt
normativ durchsetzter Prozesse, erfolgt also nicht in einer reinen Mechanik
hintereinander geschalteter biologischer und physikalischer Abliufe. Die
Praxis des Sehens ist immer schon von den gesellschaftlichen Anschauun-
gen und Ansichten tiberformt, weshalb sie auch als historische Konstruktion
betrachtet werden kann. Denn in den Prozefl des Beobachtens flielen ne-
ben den aktuell wahrgenommenen Dingen und Gegenstinden der Umge-
bung bereits eingelebte und damit oftmals héchst implizite Techniken und
Schemata des Beobachtens ein: eingefahrene Blickroutinen und »Sicht-
weisen, stereotype Vorstellungen des Beobachtungsmaterials, historische
bzw. »zeitgemifle« und damit gesellschaftlich iiberformte und anerkannte
Formen des Schauens™, aber auch wissenschaftstheoretisch trainierte
Techniken, etwas »unter die Lupe« zu nehmen.'7®

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | KAPITEL 4

»Uber alle bewufte teilnehmende Beobachtung hinaus registriert der Mensch, kon-
struiert Schemata und nimmt Gestalten wahr. Beobachten ist ein aktiver Prozef, eine
Adiquation an das schon Erfahrene und an das durch den Bau der Sinnesorgane Ge-
gebene« (Heeschen 1989: 60).

Beobachter sind keine passiven Zuschauer. Die Wahrnehmung von Ein-
driicken der Auflenwelt impliziert aktives Deuten, Ordnen und Komponie-
ren, insbesondere wenn es sich um Sehende »von Berufs wegen« handelt.
Der wissenschaftliche Beobachter verfiigt durch seine Ausbildung iiber ein
theoretisches Vorwissen, das seinen Blick lenkt — er weifs, was er sehen will.
Denn obwohl Blicke einem dialektischen Prozef folgen — »der Blick auf den
anderen ist auch immer ein Blick auf das Selbst« (Dettmar 1992: 777) — zieht
der Ethnologe weniger die Méglichkeit der Ahnlichkeit als die der Unter-
schiedlichkeit in Betracht. Wer in die Fremde reist, um die Fremden sehen
zu wollen, der wird auch Fremdes sehen, denn im Sehen — ganz gleich, ob
von statischen oder beweglichen, gemalten oder photografierten Bildern —
spiegeln sich eigene Erwartungen und vertraute Wahrnehmungsautoma-
tismen wider, so daf »[...] wir immer selbst so viel zum Bild hinbringen
miissen, als wir daraus >entnehmen«< wollen« (Gombrich 1994: 12).”7 Der
Konstruktivismus des Auges liegt grofitenteils in seiner kulturellen Imprig-
niertheit verborgen, denn die Art und Weise zu Wissen und zu Erkennen
ist das Ergebnis kultureller Sinn- und Bedeutungsmuster.”®

Diese Erwartungshaltung des ethnologischen Blicks, der Fremdes se-
hen mochte, weist ihn als einen auf die Ferne fixierte, nicht zuletzt polarisie-
renden Blick aus. Er gleitet iiber die Zonen der Vertrautheit hinweg, um den
Bereich jenseits der Grenzen abzutasten. Der Ethnologe arbeitet als Beob-
achter mit der Unterscheidung zwischen »Hier« und »Dort«, ohne die Un-
terscheidung als Konstruktion auszuweisen. Der moderne Beobachter blen-
det das »Hier« regelrecht aus, um das »Dort« als unabhingige Beobach-
tungsgrofle zu konstitutieren. Diese einseitige Sensibilitit fiir Unterschiede
duflert sich in der Ausrichtung des Auges auf Auffilligkeiten und Kurio-
sititen, denn die mdoglicherweise bestehenden kulturellen Gemeinsambkei-
ten geraten nicht so sehr wie die kulturellen Differenzen ins Visier des For-
schers, da das Andere so vollig anders erscheint, daf eine Vergleichbarkeit
kaum in Frage kommt”?, nicht zuletzt, weil der Ethnologie generell eine
»Hochschitzung von Unterschieden« (Koepping 1993: 120f.) eigen ist."®

Hiufig dramatisiert der Ethnologe bei seinen fotographischen Arbeiten
die Fremdheit der Fremden, indem er sie aus der Darstellung von Alltags-
arbeiten »herausreifit« und mit einer Herrschaftsgeste des »In-Reih-und-
Glied-Stellens« in die gewiinschte Pose manévriert, um eine Inszenierung
des Fremden fiir das Auge vorzunehmen. Dieser Blick auf die sichtbaren Ge-
gensitze und augenfilligen Kuriosititen driickt jedoch nicht zuletzt einen

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 175

Mangel an Bereitschaft aus, die Menschen aus anderen Kulturzusammen-
hingen heraus zu verstehen. So kann das Foto, das Wirklichkeit zwar auf-
zeichnet, dies aber nur in Form einer rdiumlichen Fixierung eines Momen-
tes leistet, auch als Herrschaftsinstrument der Naturbeherrschung betrach-
tet werden, das die Zusammenhinge der physischen Welt sichtbar macht
und durch die Rahmenbedingungen der Kamera (Linsen, Film, Lichtemp-
findlichkeit u. dgl.) sowie der sensorischen, kulturellen und psychischen
Disposition des Wahrnehmungsapparates transformiert. Eine visuelle Do-
kumentation kann niemals die Struktur einer Kultur in Ginze festhalten,
sondern beriihrt sie lediglich an ihrer Oberfliche, indem sie sich auf das
Sichtbare und visuell Darstellbare konzentriert, daher jedoch vieles iiber-
sieht, wie es im Sprichwort heifft: »Ein Schamane sieht einen Geist, ein
Ethnologe sieht nichts«'®'

Beobachten ist also wesentlich Selektieren. Der Beobachter kann immer
nur ein Lebensmoment der von ihm beobachteten fremden Kultur in sehr
beschrinkter Weise wahrnehmen, das zudem mit einem Unsicherheitsko-
effizienten behaftet ist, da die Verhaltensweisen der Menschen auch spiele-
risch, kreativ und widerspriichlich sein kénnen, so daf} der Beobachter tiber
das Beobachtete hinaus Einsicht in Geschichte und kulturelle Zusammen-
hinge bendtigt. Wenngleich die vom Beobachter mitgebrachten Bilder des
Fremden den Bildervorrat erweitern, den jeder mit sich herumtrigt, zeigt
sich seine Beschrinktheit in der Erzeugung von Fixpunkten der Konkreti-
sierung: fixiert auf bestimmte Blickwinkel, eine Jahreszeit, eine Stimmung,
einen Personenkreis (vgl. Friedrich et al. 1984: 11).

Die visuelle Ethnologie'®*

, eine relativ junge Wissenschaft, die sich
speziell den verzerrenden Wirkungen der Beobachtungsformen mittels
Film und Photographie widmet, geht erst spit mit dem Paradigma des un-
voreingenommenen Augenzeugen in die Kritik. Denn insbesondere die Fo-
tographie und der Film kniipften an die bestehende Bildtradition an, natur-
getreue Nachbildungen des Feldes zu liefern und die isthetischen Absich-
ten, moralische und machtspezifische Absichten zu leugnen. Im Gegensatz
zu anderen optischen Medien wie beispielsweise der Zeichnung, erhofft
man sich gerade von dem mechanischen Charakter der Medien, unbeirrt
von den Regeln der Schénheit und Asthetik Vorziige und Fehler objektiv zu
reproduzieren, da sie das Auge bzw. den Menschen hinter der Apparatur
(Kamera), seinen gesamten Titigkeitsprozefl ausblenden. Insofern befinden
sich die Bilder gegentiber den Woértern, d.h. die visuelle gegeniiber der ver-

balen Ethnographie, offenkundig in einer privilegierten Position.™

»Sie sind den Dingen, die sie abbilden, niher als Worter, die sie umschreiben. Soweit

es die Photographie und den Film betrifft, sind die Bilder leichter herzustellen, als
lange und schwerfillige Wortketten. [...] Dartiber hinaus schaffen die Bilder fiir alles,

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | KAPITEL 4

was in ihrem Blickfeld liegt, einen simultanen Eindruck, sie erlauben einen unmit-
telbaren Gesamtblick auf das, was sie abbilden, wihrend den Wértern aus Natur und
Notwendigkeit heraus nur das Nacheinander bleibt« (Oppitz 1989: 27).

Die traditionale Ethnologie verharrt im Diskurs der wahrheitsgetreuen,
niichternen Wissenschaftlichkeit, die ihre Reprisentationen als »Dokumen-
te«, »Zeugnisse« und »Befunde« kennzeichnet, allerdings Fragen zu Pro-
duktion, Tradition, narrativen Strukturen, kinematischen und asthetischen
Qualititen, nicht zuletzt Publikums- und Wirkungsfragen ausblendet. Ins-
besondere der filmende Beobachter, der im sogenannten »Dokumentar-
film« eine Moglichkeit der objektiven Reproduktion fremder Kulturen sieht,
miflachtet die Eigenstindigkeit der filmischen Realitit bzw. die Responsivi-
tit der eigenen Person. Werner Petermann warnt vor der scheinbaren Ob-
jektivitit und Neutralitit des automatisch gewonnenen Bildes, insbesondere
wenn es sich um Bilder handelt, die Unvertrautes zeigen, welche durch ihre
vermeintliche Eindeutigkeit ein zu schnelles Verstehen herbeifithren. Dabei
zeichnen sich zwei wesentliche Probleme der visuellen Reprisentationen in
der Ethnologie ab: Erstens, die »Wirklichkeit der Medien« und zweitens, die
»Wirklichkeit des Rezipienten, die sich in das Verstehen der fremden Kul-
tur einmischen. So ist der ethnographische Dokumentarfilm keineswegs als
ein rein technisch-mechanischer Prozefl zu deuten, der ein wertfreies Ab-
bild der Wirklichkeit liefert. Er ist vielmehr in einen komplexen semioti-
schen und kommunikativen ProzeR zur Konstruktion von Wirklichkeit ein-
gebettet, der von gewissen Vorannahmen und Normativismen ausgeht (vgl.
Kiener 1999), die dem Dargestellten wie eine »unsichtbare Matrix« anhaf-
ten.

»Die >Gutgliubigkeit¢, filmische Reprisentationen mit der dufleren
Realitit gleichzusetzen, wird um so grofer, je unvertrauter, fremder diese
Realitit fiir den Betrachter ist« (Petermann 1984: 19), denn leicht verstind-
liche und plakative Darstellungen solcher Menschen und Dinge, von denen
wir in der Regel keinerlei Vorwissen besitzen, werden beim Rezipienten
umso »dankbarer« angenommen. Visuelle Reprisentationen fithren nicht
selten ein Verstehen herbei, das weniger mit der Struktur und Lebensform
der fremden Kultur als solcher, als vielmehr mit den spezifischen Techni-
ken und Macharten der Darstellung konvergiert.'®+

Der moderne Diskurs der Beobachtung produziert den Blick als In-
strument der Wissensaneignung.' Es ist eine Technik des Schauens, die
alle gesammelten Tatsachen und erfahrenen Widerspriichlichkeiten der
Fremde nivelliert, klassifiziert und im theoretischen Blick zu vereinheitli-
chen versucht. Im Sinne einer synoptischen Darstellung, d.h. durch das In-
strument des Uberblicks, des beherrschten theoretischen Blicks, werden
alle gesammelten Tatsachen des Ethnologen, der ganze Fundus an Erfah-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 177

rungen, alle eigenen Rhythmen und unvergleichlichen Aktionen geometri-
siert und vereinheitlicht. Sie stellen den Fremden »still«, indem sie ihn zu
einem »Anwesenden im Bild machen« und damit in Raum und Zeit fixie-
ren. Der europdische Traum von der Inbesitznahme des Fremden ist nach
Stephen Greenblatt untrennbar mit der Praxis des Sehens verkniipft. Es ist
ein bedeutungsvoller, reprisentativer Blick: »Der Augenzeuge wird zum
Schnittpunkt der Begegnung, zum Vermittler zwischen >uns< und all dem,
was jenseits unseres Horizontes liegt« (Greenblatt 1998: 187), eben all je-
nem, was wir nicht sehen konnen — gleichwohl der Ethnologe seine spezi-
fische Art und Weise des Sehens »ausblendet«.'®

Blicke solcher Art tibersehen einen Grofiteil ihres eigentlichen For-
schungsgegenstandes, sie ignorieren die Kontingenzen und Widerspriich-
lichkeiten der fremden Kultur, um sie mit dem Bild der iiberschaubaren
Fremde deckungsgleich werden zu lassen. Denn was sich als iibersichtlich,
ersichtlich bzw. offensichtlich zu erkennen gibt, ist unschwer einzuneh-
men, anzueignen, zu erobern. Es ist ein Blick, der sich im Feld bestitigen
lassen will, d.h. er fiihrt zu einer ethnographischen Diskursform, »[...] die
dafiir sorgt, daf die Inszenierung der Entdeckung des Fremden als Fortset-
zung der Entdeckung des Eigenen nicht stort. Dieser Diskurs li8t keinen
Verdacht aufkommen, beziiglich der Stellung der eigenen Kultur und deren
Verhiltnis zur »entdeckten< Kultur« (Pfleiderer 1992: 16). Es ist ein Blick,
der iiberlagert ist von der Uberbetonung des Gegensatzes zwischen Tradi-
tion und Moderne.

»Die Moderne, wie sie im Westen inkarniert ist, zugleich von spezifischer Differenz
und mit einem Uberlegenheitsanspruch daherkommend, bedient sich anderer Le-
bensformen als Spiegel und Gegeniiber, um sich global zu verorten. Die Anderen
dienen als Hintergrund, von dem die Moderne sich abhebt, und sind zu gleicher Zeit
Objekt und Opfer ihres Subsumptions- und Appriationsanspruchs« (Berg/Fuchs

1993: 9).

Die kulturelle Praxis des Sehens gerit als Wirklichkeitsverzerrer ins Blick-
feld ethnologischer Feldforschung. Deutlich wird dies vor allem im Hin-
blick auf die technischen Apparaturen des Sehens — dem Fotoapparat und
der Kamera, denn ihre Bilder »zeigen« nie nur etwas, sie kénnen auch et-
was »sagen«.'”” Fotoapparat und Kamera sind in die Praxis des Sehens
verwickelt, gerade weil ihre Geschichte von der Wahrnehmung des Fotogra-
fierenden/Filmenden durchdrungen, von dessen Blickpunkt gekennzeich-
net, von dessen subjektiven Einstellungen wie kulturellen Hintergrundan-
nahmen durchtrankt ist (vgl. Kiener 1999: 164). So fordert Petermann in
seinem Uberblick zum Verhiltnis von Ethnographie und Film eine Sensibi-
litit fiir die »Historizitit des Blicks« ein, indem er die filmische Dokumen-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | KAPITEL 4

tation fremder Kulturen lediglich als Abguf einer Kulturgeschichte des Se-
hens begreift. Die Reproduktion der sichtbaren Realitit mit Hilfe von au-
tomatischen Produktionsweisen des Sehens wie Fotoapparat oder Videoka-
mera, ist also nicht zwangsliufig eine wahrheitsgetreue und objektive Re-
prisentation, denn die entstehenden Bilder tragen, gleichgiltig welcher
Technik wir uns bedienen, die Spuren kulturell beeinflufiter Anschauun-
gen, aber auch kulturell imprignierter technischer Apparaturen. In ihnen
werden Vorurteile sichtbar (vgl. Petermann 1984: 19). Diese Pridisposition
des Sehens entfaltet in Motivsuche und Blickwinkel, in Konstruktion und
Einbindung technischer Apparaturen als auch ihrer Produkte, kurz: in der
gesamten Anatomie des Schauens ihre Wirkung, so dafl die Bilder des
Fremden, die auf der Linse des menschlichen und technischen Auges ent-
stehen, immer auch das Bild der Kultur des Betrachters mittransportieren.
So ist das ein Bild nicht unbedingt ein Dokument seines Inhaltes, sondern
ein Dokument seiner Zeit.

»Bildliche Darstellungen in der Ethnographie enthalten stets, ob gewollt oder nicht,
ob offenkundig oder versteckt, massiv oder geringfiigig eine doppelte Mitteilung: eine
iiber den Gegenstand, egal ob dieser korrekt oder weniger korrekt abgebildet sein
mag; und eine zweite iiber den Schopfer der Abbildung, seine individuellen oder kol-
lektiven Vorstellungen und Phantasien, seine Fertigkeiten und den Stil der Zeit, in
der er sich bildnerisch ausdriickt« (Oppitz 1989: 24).

Beobachter verfremden die Fremde. Nicht nur der Forscher erleidet zu Be-
ginn seines Aufenthaltes im Feld einen mehr oder weniger starken »Kultur-
schock«, sondern auch er hinterlifit bei den von ihm Aufgesuchten seine
»Spuren«. Wenngleich der Beobachter sich darauf beschrinkt, seine Unter-
suchungen ohne irgendwelche »Eingriffe«, also quasi nur sehend vorzu-
nehmen, mufl er der Tatsache Rechnung tragen, dafl allein schon seine Ge-
genwart innerhalb der Gesellschaft, iiber die er arbeitet, einen Eingriff dar-
stellt: Seine Fragen, seine AuRerungen, ja der bloRe Kontakt schaffen fiir
die Erforschten Probleme, die sich sonst nie gestellt hitten (vgl. Leiris 1979:
54). Wolfgang Kaschuba schligt daher vor, Beobachtung als Interaktion zu
fassen. Die Responsivitit bzw. Interaktivitit des Sehenden mit dem Sehfeld
zeigt sich u.a. in den diversen Inszenierungen des Sichtbaren seitens der Be-
obachteten, denn auch der Beobachtete kann sich »in Szene setzenc, »Blik-
ke auf sich ziehen« oder sich einfach nur »aus dem Blickfeld zuriickzie-
hen«.® Sehen bedeutet daher ein Wandel (in) der Fremde. Im Sinne einer
Akkulturation, die sowohl einen spezifischen Zustand als auch einen Pro-
zefd umschreibt, durchleben Beobachter und Beobachtete einen je individu-
ellen Anpassungsprozefi.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 179

»The individuals change their psychological characteristics, change the surrounding
context, or change the amount of conatct in order to achieve a better fit (outcome)
with other features of the system in which they carry out their life« (Berry/Kim/Boski
1988: 63).

Im Vergleich zur Akkulturation als dynamischer und wechselseitiger Pro-
zef kultureller Verinderung muf auch die Beobachtung als »reaktive« Me-
thode begriffen werden, die sowohl auf der Seite des Beobachters wie auch
auf Seiten der/des Beobachteten eine Adaption an das jeweils fremde Kul-
turmuster auslost.

Legt man die Beobachterrelativitit und Kontextualitit der visuellen
Konstruktionen des Fremden in der Ethnologie offen, muf sich der Ethno-
loge seiner Rolle als Bildermacher bewufit werden, die sich nicht nur beim
Arbeiten mit der Kamera durch die Wahl der Kameraeinstellungen, in der
Motivsuche und -selektion, sondern in nicht weniger starkem Mafde in der
»bloflen« Beobachtung entfaltet und im Sinne »unsichtbarer« subjektiver
Sehgewohnheiten und Rezeptionsweisen an den Konstruktionen und Wir-
kungsweisen des Fremden beteiligt ist. »Denn fiir den Beobachter er-
schwert die >Normalitit« sozialer Praktiken ein Erkennen-Kénnen der Vor-
annahmen, die sowohl den Praktiken als auch der Beobachtung zugrunde
liegen« (Kalthoff 1997: 263).

Insgesamt stellt sich die Methode der Beobachtung als eine Praxis dar,
die mit Praktiken des Selektierens, Abstrahierens und Transformierens ver-
schrinkt ist, damit aber immer nur eine partielle Sicht auf die Welt generiert.
Gleichzeitig ist insbesondere der ethnologische Blick in die/der Fremde
durch das Paradigma der modernen Wissenschaft iiberformt, Visuelles als
Tatsache (»A picture is a fact«) zu begreifen. So werden Bilder durch die
Autorisierung und Authentisierung des Beobachters zu » Dokumenten«.

Ein sensibel benutzter Begriff der teilnehmenden Beobachtung begniigt
sich daher nicht mit einem Sehen an der Oberfliche des Sichtbaren, son-
dern nimmt den Nachvollzug der »Innensicht« des normalen Teilnehmers
an einem gesellschaftlich-kulturellen Geschehen ernst, d.h. auch das Un-
sichtbare — Bedeutungen, Symbole, Mythen u. dgl., die unter der Oberfliche
des Sichtbaren verborgen sind — sollen mit Hilfe der teilnehmenden Beob-
achtung offensichtlich gemacht werden. Neuere Ansitze in der Ethnologie
dehnen den Beobachtungsbegriff insoweit aus, als dafé sie die Teilnahme
stirker als die eigentliche Beobachtung betonen, d.h. der Ethnologe soll die
Fremden nicht blofl mit dem Auge streifen, sondern »in sie hinein schau-
en«. Hier ist die »Auflenbeobachtung« nur ein erster Schritt auf dem Weg
zu einem umfassenden Verstehen der fremden Kultur (vgl. Kohl 1993: 110).
Um sich ein tatsachengetreues Bild zu machen, bedarf es einer vorbehaltlo-
sen Teilhabe des Forschers am Leben der Beforschten. Gerade der verge-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | KAPITEL 4

sellschaftende Aspekt des Forschers mit seinem Beobachtungsgegenstand
macht deutlich, daf8 der Beobachter eine héchst aktive Rolle im sozialen
Feld einnimmt. Er taucht regelrecht in das Feld ein, kniipft Kontakte,
spricht mit Leuten, 14f3t sich in die verschiedenen Handlungsrituale einwei-
hen usw. (vgl. Girtler 1989). Sehen meint hier nicht blof, daff man den
Menschen bei all ihre Titigkeiten zusieht. Es bedeutet vielmehr, dafl der
Ethnologe in weiterfithrenden Gesprichen und Nachforschungen sich die
Betrachtungsweisen der von ihm aufgesuchten Gruppe vor Augen fiihrt. Dabei
scheint die Objektivitit des Beobachters fraglich, weil die sduberliche Tren-
nung zwischen Subjekt und Objekt der Erkenntnis im »Feld« mehr als nur
einmal zusammenbricht,

»[...] da der Beobachter bzw. seine Verhaltensweisen innerhalb der beobachteten Ein-
heit, innerhalb des beobachteten Systems lokalisiert sind. [...] Hier kann der Beobach-
ter sich also nicht als »auflenstehend-« idealisieren und seine Erkenntnis als >objektiv«
ansehen, da er sich und seinen eigenen Einfluf, der woméglich das, was beobachtet
wird, erzeugt oder aufrechterhilt, nicht aus seiner Beschreibung der Wirklichkeit
wegdenken kann. Er findet stets (zumindest auch, manchmal sogar nur) die selbst
versteckten Ostereier« (Simon 1991: 141).

Teilnehmende Beobachtung impliziert also zweierlei, sowohl Teilnahme als
auch Beobachtung, und ist damit »[...] irgendwo zweckbestimmt angesiedelt
zwischen dem Versuch der objektiven Beobachtung [...] und dem Interagie-
ren mit den beobachteten Subjekten, dem sich der Feldforscher iiberlassen
kann« (Heeschen 1989: 68). Dabei versucht der beobachtende Forscher zu-
nichst eine soziale Mitgliedschaft zu erwerben, denn Teilnahme bedeutet in
erster Linie nichts anderes als ein Sich-Einlassen-Wollen auf die anderen,
ein Verstehen-Wollen, und vor allem ein Nicht-besser-Wissen-Wollen (vgl.
Honer 1994: 92)."%

Strenggenommen fordert die Formel des »going native« nicht nur, dafy
sich der Ethnologe die fremde Welt aus der Sicht des Fremden im Sinne ei-
nes Perspektivwechsels vor Augen fiihrt, sondern dafl er gleichzeitig die
Notwendigkeit »im Auge behilt«, auch die eigene Sicht der Welt dieser Ver-
fremdung des Blicks auszusetzen und seine Beobachtungsweisen sichtbar
zu machen. Demnach sollte die ethnologische Beobachtung ein Sehen der
anderen Welt mit den Augen des Fremden sein, ohne dabei das eigene vor-
urteilsbeladene Sehen lediglich durch ein anderes einzutauschen. »Sehen
mit den Augen des Anderen« bedeutet vielmehr, reflexive Prozesse in der
eigenen Person in Gang zu setzen, um durch die Uberschneidung beider
Perspektiven in einen Dialog mit dem Fremden zu treten sowie eine groft-
mogliche Objektivitit zu gewinnen.™°

Der Begrift der teilnehmenden Beobachtung bleibt ein Balanceakt, in-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 181

sofern er auf ein Oszillieren zwischen Fremd-Werden und Bekannt-Machen
in der Feldsituation selbst Bezug nimmt, und dem Forscher eine Zwitterstel-
lung zwischen engagierter Teilnahme und distanzierter Beobachtung der
fremden Kultur abverlangt, denn

»Teilnahme, verstanden als Engagiertsein und Sich-zur-Verfiigung-Stellen, bewahrt
uns davor, den anderen zum Forschungsobjekt zu erniedrigen und damit auch uns
selbst und den anderen zum >Unmenschen< zu deklarieren, was reine Beobachtung,
abgesehen von dabei wirklich vorkommenden kognitiven Verzerrungen, als Resultat
zeitigen wiirde« (Koepping 1987: 29).

So gilt es, die »Kunst des Erzihlens« (Kiener 1999) im Bild aufzuspiiren,
denn weder Beobachter noch Kamera oder Fotoapparat reproduzieren ledig-
lich Abbilder der Wirklichkeit — sie schaffen Bilder und setzen Zeichen.

4.1.4 Autorisierungspraktiken: Ethnologen sind Schriftsteller

Ethnologen beherrschen die Kunst des Be-Schreibens kultureller Lebens-
und Verhaltensweisen, Bedeutungs- und Wirklichkeitsverstindnisse. In
ihrer Titigkeit als Dolmetscher (s.o.) und Beobachter stehen Ethnologen in
der Pflicht, ihre gesammelten Erfahrungen in der Fremde in einen wissen-
schaftlichen literalen Diskurs zu iiberfithren, um den Anspruch auf univer-
selle Geltung und professionelle Erkenntnis zu erheben und den Erfahrun-
gen und Beobachtungen in der Fremde Aufrichtigkeit und Anschaulichkeit
zu verleihen. Ethnographie ist dabei in den Kontext einer andauernden teil-
nehmenden Beobachtung eingebettet und unterscheidet sich gegentiber
anderen soziologischen Vorgehensweisen vor allem in dem fiir die Gewin-
nung empirischen Wissens am einzelnen Fall betriebenen Aufwand (vgl.
Amann/Hirschauer 1997: 16). Das Reden bzw. Schreiben iiber und fiir die
fremde Kultur, mit der der Forscher zuvor in einem Dialog gestanden hat,
darf dies aber nicht in einer beliebigen Art und Weise tun, sondern ist ge-
halten, moglichst genaue und detaillierte Beschreibungen in einer verstind-
lichen, keinesfalls subjektiv gefirbten Sprache abzuliefern. Insofern beruht
die Ethnologie auf dem zeitgendssischen Paradigma des authentischen Zei-
gens und Sprechens eines dokumentarischen Arbeitens.

Mit Riickgriff auf einen wissenschaftlich exakten und am objektivisti-
schen Erkenntnisideal ausgerichteten Beschreibungsbegriff ist es der Ehr-
geiz der modernen Ethnologie, als sogenannter hard science (vgl. Gottowik
1997: 37) in den Wissenschaftskanon aufgenommen zu werden, da man der
Methode der Ethnographie ebenso wie der Beobachtung zunichst »vor-
nehmste« Eigenschaften der Unbestechlichkeit, Vollstindigkeit und Objek-
tivitat zuspricht.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | KAPITEL 4

Liflt man die grofitenteils unsystematischen und unwissenschaftlichen
Darstellungen ohne kontinuierliche Traditionsbildung aus der frithen Anti-
ke und dem Mittelalter™" aufler Acht, kann von einer wissenschaftlichen
Ethnographie mit der Entwicklung der modernen Feldforschungstechnik
gegen Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts gesprochen wer-
den. Bis in die 1980er Jahre hinein konnte sich dabei der Glaube an ein un-
kompliziertes Erzihlen »wie es im Felde war« aufrechterhalten™?, da die
klassische Ethnographie unter der impliziten Annahme arbeitet, »mit ihren
Texten Tatsachenberichte abzuliefern, die Wirklichkeit >so wie sie ist< wie-
derzugeben, sie ungebrochen zu spiegeln« (Briunlein/Lauser 1992: I).'9
An das Mit- und Aufschreiben kniipft sich die Illusion einer unmittelbaren,
unverfilschten und méglichst vollstindigen Fixierung der dufleren Wirk-
lichkeit in sogenannten »Abbildern«. Dabei bleiben die Primissen, welche
die Aufmerksamkeit lenken, aber grofitenteils ausgeblendet; ebenso die Be-
dingungen und die Auswahlkriterien, nach denen der Forscher seine Beob-
achtungen zu Papier bringt (vgl. Hartmann 1991: 152). Insgesamt wird das
Schreiben von Ethnographien in der Ethnologie — im Unterschied zum For-
schungsprozef und zur Theoriebildung — bis in die achtziger Jahre hinein
nicht thematisiert (vgl. Knecht/Welz 1995: 74). Die Verschriftlichung von
Forschungsergebnissen erscheint als »objektive« Form der Wissensvermitt-
lung. Das Uber-etwas-oder-jemanden-Schreiben besitzt dabei eine eher no-
minalistische Farbung: »es bezog sich weniger auf den Akt des Schreibens
denn auf dessen Produkte: Beschreibungen, bildliche Darstellungen, kurz-
um Reprisentationen« (Fabian 1993: 342) und lieR die Prozesse und Prak-
tiken »rund ums Schreiben« aufler Acht: »Writing reduced to method: keep-
ing good field notes, making accurate maps, >writing up« results« (Clifford
19806: 2).

Schreiben wird vor dem linguistic turn'9* als Selbstverstindlichkeit be-
trachtet, die einfach das ausarbeiten und theoretisch anreichern soll, was
der Forschungsprozef an Ertrigen erbracht hat (vgl. Kaschuba 1999: 240).
Es ist eine Ethnographie, die den Anspruch erhebt, eine unverzerrte Kopie
bzw. »naturgetreue« Ubersetzung der fremden Kultur abzugeben, ganz so,
als gibe es eine »objektive Deskription«.’”> Insbesondere die Aufzeichnun-
gen wihrend der Reise, die »unmittelbar« und »vor Ort« zu Papier gebracht
werden, genieflen die Bedeutung eines sogenannten »Life-Dokumentes,
denn »[ijm Unterschied zur retrospektiven Notiz ist die Simultanmitschrift
von der Aura einer Originalquelle umgeben« (Hartmann 199r: 155).9° Rela-
tiv unkritisch vertraut die Ethnographie dabei auf die Vorstellung, daf} der
Ethnograph als eine Art von »fotomechanischer Apparatur« bzw. »tabula
rasa« fungiert, auf der sich die duflere Realitdt lediglich abbildet (vgl. Kohl
1993: 117). Sie umgeht damit die Fragen der Epistemologie, d.h. die Absi-
cherung und Begriindung des Wissens, das sie vermittelt. Triftigkeit, Rich-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 183

tigkeit, Wertfreiheit, Neutralitit, Genauigkeit, Nachpriifbarkeit (vgl. Koep-
ping 1987), aber auch Autorenschaft und Lesarten der Texte bleiben im
ethnologischen Forschungsprozef unsichtbar.

Viel zu spit werden die gingigen Formen der Kulturbeschreibung in
den Kontext der Foucaultschen »Dunstglocke« von Wissen und Macht ge-
stellt, was dazu fithrt, dafl sowohl die Methode, ihre Verfahrensweisen, ihr
wissenschaftlicher Anspruch, die Frage der Autorenschaft und seiner Legi-
timationstechniken einer Kritik unterzogen werden. Neben Michel Fou-
cault, liefert auch Michel de Certeau kritische Anregungen zur Literarizitit
ethnographischer Texte. Die Sprache der modernen eurpiischen Wissen-
schaft wird in einem Diskurs um Wahrheit und Macht verortet, der be-
stimmte Strategien der Legitimation mithervorbringt, welche sie im Namen
der Plausibilitit, Faktizitit und Objektivitit reproduziert: »rhetoric (in the
name of >plains, transparent signification), fiction (in the name of fact), and
subjectivity (in the name of objectivity)« (Clifford 1986: 5).

Dartiber hinaus evoziert die Linguistik Anstéfe zu diesem neuen
Nachdenken tiber die Literarizitit ethnographischer Zeugnisse, indem sie
die Problematik der rhetorischen Regeln, allegorischen Bedeutungen, sym-
bolischen Dimensionen, den »eingeschriebenen« Sinngehalten und kultu-
rellen Deutungs- und Sprachkonventionen aufwirft. Thr Einwand, daf Eth-
nologen mit jeder Interpretation dem Fremden ihren Sinn aufdriicken, pro-
voziert unter dem gefliigelten Wort writing culture eine von James Clifford
und George E. Marcus (1986) sowie Clifford Geertz (1990) angefiihrte kul-
turwissenschaftlichen Debatte zur Literarizitit ethnographischer Texte. Die-
se Neuentdeckung der literarischen Qualitit ethnographischen Schreibens
bezieht sich dabei weniger auf die Aspekte des Schreibstils selbst, als viel-
mehr auf die Erkenntnis, »daf sich die Ethnographie — wie andere Textsor-
ten auch — als ein literarisches Genre mit spezifischen Konventionen kon-
stituiert« (Knecht/Welz 1995: 74). Es geht dabei um die Aufdeckung der
Tatsache, dafl zwischen ethnographischer Wissenschaft, ihren Methoden
der Reprisentation und ihrem eigentlichen Forschungsgegenstand — dem
Fremden - ein dichtes Wechselwirkungsmodell besteht. Ethnographische
Texte stellen demnach ein entscheidendes Wirkungsmittel dar, das nicht
nur die Konstruktionen der zu beschreibenden Anderen, sondern auch das
Selbstverstindnis des Forschers prigt.

»Mehr noch als die iibermittelten Daten und Informationen hilft die stilistische Art
der Ubermittlung dabei, den Mythos des >wissenden und verstehenden Ethnologenc«
zu bekriftigen, der »dort« war, also authentische Erfahrungen zu vermitteln hat, der
»verstehts, weil er mit den >Eingeborenen« gelebt hat, der sich selbst >fremd« wurde,
weil er die eigene Kultur auf lange Zeit verlieR« (Kaschuba 1999: 250).

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | KAPITEL 4

Ethnographische Texte verkdrpern »Nahtstellen«, an denen Erfahrungen
und Schrift, Selbst- und Fremdbild aufeinandertreffen. Sie bilden strategi-
sche Orte, die sich mit der Frage der Vermittlung von Erfahrungen, ihrer
Klassifikation und Ubersetzung auseinandersetzen. Dabei richtet sich die
von der Writing-Culture-Debatte entfachte Kritik v.a. auf zwei wichtige Ei-
genschaften ethnographischer Texte. Einerseits beleuchtet sie die vom Au-
tor miteingebrachte Lesart fremder Kulturen, die in der sprachlichen Aus-
gestaltung ihre Wirkkraft entfaltet. Andererseits weist sie auf den vom Text
selbst provozierten semiotischen Charakter der Kulturauffassung hin, der
den Fremden im gewissen Sinne als lesbaren Text postuliert.®”

Das Ausmafl der Autorenschaft, die Geertz nicht blof als eine hinter
dem Text liegende Intentionalitit, sondern im Text selbst zur Geltung ge-
brachte Dimension (vgl. ebd.: 29) begreift, i3t ihn ethnographisches
Schreiben stirker im Lichte literarischer und weniger naturwissenschaftli-
cher Diskurse betrachten (vgl. Geertz 1990: 17). Geertz gibt in seinen spi-
ten Schriften zu bedenken, dafl der Ethnograph — unabhingig von biogra-
phischen und historischen Gesichtspunkten — in der Beschreibung fremder
Kulturen als Schriftsteller hervortritt, betont damit die Interaktivitit zwi-
schen Forscher und Forschungsgegenstand. Der Ethnologe benutzt Meta-
phern, Phrasen, stilistische Mittel, um seiner ganz eigenen Art der Be-
schreibung anderer Menschen Ausdruck zu verleihen. Dabei gibt er immer
auch ein gewisses Selbstverstindnis preis.’®

Geertz fordert auf, die »Autorenschaft« des Ethnologen ernst zu neh-
men, seine »dichte Beschreibung« als Literatur zu betrachten, und — mit
Blick auf Foucault — das Reflektieren des eigenen Schreibprozesses, um den
textuellen Modi von Herrschaft, den machtvollen Facetten der Begriffe auf
die Spur zu kommen (vgl. ebd.: 16). Foucaults Gedanken zur Autorenschatft,
auf die Geertz in seiner Exegese zur »Kiinstlichkeit« der Wilden immer
wieder rekurriert, geht seit Ende des 18. und Anfang des 19. Jahrhunderts
im Bereich der »naturwissenschaftlicher« Diskurse von einer zunehmen-
den Anonymisierung und Verfliichtigung des Urhebers von Texten aus.™
Foucault zeigt auf, daft die Texte nicht mehr auf die Absicht des Autors oder
andere Bedeutungsinstanzen hin analysiert werden, sondern daraufhin,
welche Themen in welcher Weise behandelt werden und welche Behand-
lungsweisen und welche Themen ausgeschlossen sind (vgl. Jannidis et al.
2000: 194). Auf der anderen Seite setzt sich Foucault jedoch akribisch mit
dem Funktionieren des Autors auseinander und stellt seine bedeutende
Funktion innerhalb eines Diskurses selbst in seiner vermeintlichen Un-
sichtbarkeit heraus: »er besitzt klassifikatorische Funktion; mit einem sol-
chen Namen kann man eine gewisse Zahl von Texten gruppieren, sie ab-
grenzen, einige ausschlieflen, sie anderem gegeniiberstellen« (Foucault 2000:
210). Insofern besitzt der Autor immer auch einen ideologischen Status,

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 185

der es ihm erméglicht, das Fiktive zu regulieren bzw. die »krebsartige Ver-
mehrung der Bedeutungen in einer Welt« (ebd.: 228) zu limitieren. Der Autor
steuert und lenkt die Bedeutung des Textes, er »autorisiert« sie, wenn auch
nicht immer deutlich gemacht wird, unter welchen Umstinden und zu wel-
chen Zwecken bzw. mit welchen Resultaten diese Autorisierung stattfindet.

Hier setzt Geertz Kritik an den ethnographischen Zeugnissen ein, der
die Anonymisierung des Autors in den wissenschaftlichen Diskursen — so
auch in der Ethnologie — als mutmaflliche Objektivierungspraktik heraus-
stellt, die ihren Zweck verfehlt habe und mit der ethnologischen Gutgliu-
bigkeit bricht, daf} Texte, in denen der Ethnograph als Vermittler zwischen
»ihnen« und »uns« erst gar nicht auftritt, besonders authentisch seien. An-
stelle von Fakten liefern Ethnologen Konstruktionen von vorgeblich wissen-
schaftlichen Texten ab, die Erfahrungen entspringen, die im weitesten Sin-
ne biographisch sind und von den Ethnographien vollig verschleiert werden
(vgl. Geertz 1990: 18). Sie professionalisieren gewissermaflen eine Selbst-
vergessenheit des Ethnographen.>*®

Die Kunst des Be-Schreibens ist keine reine Ubersetzungsleistung, Be-
schreibung ist immer auch Gestaltung, sie ist Praxis. Geertz erweitert die
Foucaultsche Frage »Was ist ein Autor?« durch sein ungeduldiges Nachfra-
gen »Was macht ein Autor?«. Das Verhiltnis zwischen Ethnographie und
ihrem Gegenstand kann sich daher nicht in der schieren »Widerspiege-
lung« erschopfen, den Schreiben ist Praxis und Praxis ist Tun.

»Das Tun spiegelt nichts wider, und das allein ist Grund genug den naiven Realis-
mus ad acta zu legen. Tun ist gleichbedeutend mit: eine Sache bearbeiten, etwas ma-
chen, transformieren (Form geben), nicht versehentlich oder gelegentlich [...], son-
dern unvermeidlich« (Fabian 1993: 348).

Im Beschreiben wird soziales Handeln sichtbar, das auf den Handlungsge-
genstand entscheidenden EinfluR nimmt. Ethnographie ist »Handwerks,
fiir Geertz sogar »Kunstwerk«, da »die Aussagen iiber den Fremden [...]
durch eigene Erfahrung bedingt [sind], die sich als spezifische Stellung im
Kosmos definiert und damit die Beziehung zum Fremden immer nur eine
pragmatisch motivierte sein kann« (Duala-M’bedy 1977: 228f.).>"

Der textuellen Reprasentation des traditionalen ethnologischen Diskur-
ses liegt dabei ein relativ distanziertes Verhiltnis zwischen Ethnologen und
Untersuchungsgegenstand zugrunde, da man von dem Fremden zunichst
Abstand nimmt (sowohl kognitiv als auch physikalisch), um ihn dann in ei-
ne Okonomie der Zeichen zu iiberfiithren. Dieser textuellen Transformation
qualitativer praktischer Erfahrungen in eine objektive Deskription und Ana-
lyse haften jedoch nicht unerhebliche Interferenzprobleme an.>*

Die Ethnographie 1aft in diesem Sinne Bilder, Panorama- wie Schrek-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | KAPITEL 4

kensbilder des Fremden entstehen. Sie mauert ihn in ein Gebiude aus Text
ein, aus dem er weder auszubrechen noch mitzureden imstande ist, da die
offensichtliche Plausibilitit eines privilegierten wissenschaftlichen Sprach-
modus fur Riickfragen und Korrekturen der Konstruktionen des Fremden
wenig Raum 1af3t — dabei lige es doch nahe, »die Einheimischen danach zu
fragen, in welchem Mafle es dem Ethnographen gelungen ist, ihre Kultur so
zu beschreiben, wie sie sie selber sehen« (Gottowik 1997: 61f.). Die ethno-
graphischen Texte lassen ihren Gegenstand im Gegenzug verstummen. Je
aufwendiger, stilistisch einwandfreier und klangvoller die Beschreibungen
des Fremden sind, desto weniger Fremdes als vielmehr Eigenes zeigt sich
in ihnen: Als Untersuchungsobjekt angeordnet, bleiben die Fremden bei der
eigentlichen Datenauswertung und -interpretation passiv.>®

Die Methode der Ethnographie umfafit eine Vielfalt an Praktiken und
Formen der »VerAnderung«, weshalb es wenig Sinn macht, nur die tatsich-
lichen Ethnographien, also Texte und Zeugnisse aus der Fremde, in den
Blick zu riicken. Vielmehr gilt es, die Aufmerksamkeit auf die Herstel-
lungsprozesse und Autoren der Texte, auf das Instrumentarium der Schrift,
und hier speziell literarische Texte und narrative Strukturen, zu lenken. Da-
bei miissen die Herstellungsprozesse im Spannungsfeld von individueller
Erfahrung und kultureller Darstellung untersucht werden. Denn als Triger
von Fremdheitserfahrungen transportieren sie nicht nur die Lebensweisen
und Deutungsmuster fremder Kulturen, sondern sie bewahren im Spiegel
einer Kunst des Schreibens die kulturellen Erzihlcodes und -konventionen,
narrative Traditionen und diskursabhingige Reprisentationsmodi der eige-
nen Kultur. Insofern ist das Projekt der Ethnographie eine wissenschaftli-
che Unternehmung, die die Relativitit zwischen Beobachter und Beobachte-
ten deutlich macht und die Erfahrung des Fremden mit der Erfahrung und
Wahrnehmung des Eigenen verschweifit.

4.1.5 Die Grenzen der »VerAnderungx«

Der traditionale bzw. moderne Diskurs der Ethnologie etabliert die Theorie
des Fremden auf einer Vorherrschaft des Vertrauten, die die fremde Kultur
nach eigenen Maf3stiben beurteilt und bewertet. Insofern sind es im wesent-
lichen konstitutive Probleme des Ubersetzens, des Reisens, des Beobachtens
und des Schreibens {iber Fremdes fiir Hiesige, die als Praktiken der »Ver-
Anderung« und Weisen der Wirklichkeitsproduktion innewohnen. Auch
wenn es nahezu unmoéglich erscheint, die Konstruktion des Fremden, oder
allgemeiner, die Konstruktion von »Alteritit« in der interkulturellen Begeg-
nung zu unterlassen®’*, gilt es, diese Konstruktionen des Fremden nicht als
Ausfluf} eines wissenschaftlichen Wissens zu betrachten, das von der »sozi-
alen Realitit« und vom Alltag der Wissenschaftler strikt getrennt ist. Viel-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 187

mehr miissen die Konstruktionsbedingungen und -praktiken der »Ver-
Anderung« mitberticksichtigt werden, die den kreativen Austausch zwi-
schen Wissenschaft und Alltag betonen, denn der Fremde bleibt ein Kon-
strukt seines Betrachters — ganz gleich, wie sehr man sich um eine wissen-
schaftliche und niichterne Darstellung bemiiht. Der Uberblick {iber die un-
terschiedlichen ethnologischen Praktiken kritisiert die oftmals zu statischen
Konstrukte des Fremden, die unter Niitzlichkeitserwidgungen, Herrschafts-
anspriichen oder einfach nur aus wissenschaftlichem Ehrgeiz zu einem
oberflichlichen, mechanischem, ja kiinstlichen Unternehmen geraten,
mafgeschneidert fiir die Zwecke der Lehre, geeignet fiir einen schnell hin-
geschriebenen Abschluflbericht oder fiir aufregende Untersuchungsergeb-
nisse (vgl. Shamsul 1992: 393).

So bedarf es einer dauernden Uberarbeitung und Aktualisierung der
Parameter und des semantischen Inhaltes des Instrumentariums der Eth-
nologie, allein schon deshalb, weil viel von dem, was heute noch zur Kon-
struktion des Fremdartigen verwendet wird, den Gesellschaften und Ge-
meinschaften, auf die es angewendet wird, duferlich ist und aus der Per-
spektive dieser Gesellschaften eher eigenartig wirkt. Die Folge davon ist
neben einer »Versteinerung« bzw. »Verschmelzung« des Fremden mit sei-
ner stereotypen Konstruktion eine Vogelperspektive auf das Fremde oder
eine vollkommene verkehrte Wahrnehmung (vgl. ebd.). So spiegeln die Bil-
der des »Exoten«, des »Wilden« oder der »biuerlichen Stammesgesell-
schaft« tibergestiilpte soziale Konstrukte wider, die hiufig in einer koloniali-
stischen Begriffsgeschichte wurzeln und unabhingig von der kulturellen
oder lokalen Besonderheit des Fremden benutzt werden. Es sind damit aber
auch Konstrukte, die weniger auf die Beschaffenheit und Bedeutungen des
Anderen selbst verweisen, als vielmehr die Denkgewohnheiten und For-
schungsparameter, den Erfahrungs- und Darstellungsmodus, die Vorstel-
lungs- und Begriffswelten der Betrachter des Fremden offenlegen.

Diese Instrumentalisierung des Fremden in den frithen anthropologi-
schen und ethnologischen Studien dient der Grenzziehung zwischen »uns«
und »den anderen« auf der Grundlage eines modernen Begriffs- und Theo-
rie-Apparates. Der Blick auf die ethnologischen Praktiken macht deutlich,
daf} sich der ethnologische Diskurs nie in einem herrschaftsfreien Raum
entfaltete (vgl. Kohl 1993: 18). Er fordert aber auch auf, da sich der wissen-
schaftliche Beobachter von Fremdheit tiber die systematischen Implikationen
seiner Titigkeit — des Dolmetschens, des Reisens, des Beobachtens und
Schreibens — fiir die Darstellung wissenschaftlicher Erkenntnisse Klarheit
verschafft. Er muf seine Praktiken als konstitutive Elemente der Fremdheit
des Anderen mitdenken, ohne dabei selbst die Wissenschaft in einer Art
»science fiction« aufgehen zu lassen. Denn je mehr sich der Ethnologe des
fiktiven Charakters seines Untersuchungsgegenstandes bewufit wird, desto

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | KAPITEL 4

mehr gerit die Grenze zwischen dem »Hier« und »Dort« zwischen Realitit
und Imagination, zwischen Wissenschaft und Poesie ins Wanken (vgl.
Wolff 1992: 342).

In der ethnologischen Darstellung sollte es also nicht so sehr um die —
wie auch immer geartete Andersartigkeit des Fremden gehen —, sondern
darum, daf das »Fingierte«, d.h. die grundsitzliche »Hergestelltheit« derar-
tiger Darstellungen betont wird (vgl. ebd.). Diese Aufmerksamkeitsver-
schiebung auf den Ethnologen und seine Praktiken widerspricht aber zu-
nichst einmal dem modernen Forschungsparadigma, als Forscher sowohl
im Untersuchungsfeld als auch in der Darstellung der Untersuchungser-
gebnisse selbst »unsichtbar« zu bleiben.*® Doch allein der Versuch, seine
eigene Kultur weitestgehend zuriickstellen, um der Erfahrung der fremden
Kultur nicht »im Wege zu stehen, kann sich als verzerrendes Moment im
Verstehens- und Darstellungsprozefl des Fremden niederschlagen. Denn
die Grenzerfahrung des Ethnologen, der in der Ambivalenz der eigenen
Fremdheit im »Dort« und dem Wunsch, das Fremde ins »Hier« zu tiber-
fithren, gewissermafen gefangen bleibt, schligt sich hiufig in einer umso
statischeren Konstruktion des Fremden nieder. So kann die Grenzerfah-
rung mit dem Gefithl der Depersonalisation einhergehen**®, was mogli-
cherweise dazu fiihrt, die Fremdheit des Anderen zu dramatisieren,
schlimmstenfalls den Fremden als Feind zu konstruieren. Allerdings ver-
gifst der Ethnologe meist nur fiir einen Augenblick, wo er »wirklich« hinge-
hort, denn das Forscher-Erforschten-Verhiltnis basiert auf der Grundan-
nahme, dafl der Forscher immer der »Einheimische, die Erforschten im-
mer die »Fremden« verkérpern.

»Dies hat mindestens zwei gewichtige Folgen: zum einen bleibt der Forscher in sei-
ner sonstigen Alltagswelt, die mit der Welt der Erforschten wenig zu tun hat, veran-
kert, er ist nicht auf die Gesellschaft der Fremden angewiesen; zum Zweiten behalten
in dieser seiner Welt seine Sprache und seine Maf3stibe ihre Giiltigkeit, seine Selbst-

verstindlichkeiten und Handlungskompetenzen bleiben unangetastet« (Wong 1993: 8).

Solange der Ethnologe jedoch die eigene Begrenztheit als Erfahrungsmo-
ment des Fremden verschweigt, solange stellt die Erfahrung der Grenze
zwischen dem Eigenen und dem Fremden ein einseitig belastetes ethnolo-
gisches Instrument zur »VerAnderung« des Fremden dar. Ein solcher
Grenzgang betrachtet die Grenze nicht als Verbindungslinie, die die Rela-
tion zwischen dem Eigenen und dem Fremden zum Ausdruck bringt, son-
dern als rdumliche Tatsache mit kulturellen Folgen, und eben nicht eine so-
ziale Tatsache, die sich rdumlich formt (vgl. Simmel [1903] 1995: 141).

Die Arbeit des Ethnologen bleibt folglich ein Grenzgang, auch wenn die
Grenze keine natiirliche, sondern allenfalls eine durch ihn mithervorge-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 189

brachte Trennung des Eigenen und des Fremden sein kann. Doch gerade
um diese Hervorbringungsprozesse von Grenzen und ihrer Verwickeltheit
in alltigliche und wissenschaftliche Praktiken darf der Ethnologe bei all sei-
ner wissenschaftlichen Neugier und seinem »Hunger nach andersartigen
Menschen« nicht aus dem Auge verlieren, denn seine sinnlichen wie dar-
stellerischen Praktiken sind performative und konstruktive Weisen der
Wirklichkeitserzeugung. Sie bringen den Fremden als »Schaustiick« erst
hervor. Damit fungieren Beschreibungen, Bilder, Ubersetzungen oder Rei-
seeindriicke gerade nicht als »Daten« oder »Items«, die kombiniert oder zu-
sammengenommen ein Abbild der betreffenden Kultur ergeben wiirden. Es
sind »Bilder« im Sinne von Schau- und Sinnbildern, die eine evozierende
Funktion fiir den Ethnologen und seine Theorie selbst erfiillen: »Sie orga-
nisieren deren Wahrnehmungs- und Bedeutungsstrukturen, ihre Emotio-
nen und Einstellungen, sie geben gleichsam deren >Erfahrung eine Farbe««
(Wolff 1992: 347). Auch wenn es unmoglich ist, die Praktiken der »Ver-
Anderung« zu vermeiden, muf der Diskurs tiber das Fremde durch eine
permanente Reflexion iiber die eigene Person und die eigene Alltags- oder
Forschungspraxis als strategisches Instrument zur Konstruktion von
Fremdheit erginzt werden, der die Ethnologie dazu ermahnt, ihre Kon-
struktionen des Fremden wenn schon nicht abzuschaffen, doch zumindest
der beobachterrelativen Konstruktion einer sich in dauerndem Wandel be-
findlichen Gesellschaft anzupassen.

4.2 Soziologische Praktiken:
Zur »UnterOrdnung« des Fremden

Wenn man sich, wie seinerzeit Max Weber, auf die Suche nach »begriffli-
chen Orientierungspunkten« bzw. »idealtypischen Orientierungsmitteln«
(Weber [1920] 1988: 536) begibt, mit denen sich die gesellschaftlichen Ver-
hiltnisse in der Moderne in treffender Weise charakterisieren lassen, so
finden sich nicht wenige Ansitze zur Theorie und Geschichte des aufstei-
genden okzidentalen Abendlandes, die den Begrift der »Ordnung« mit sei-
nen Maximen der Eindeutigkeit, Klarheit und Reinheit in den Zenit sozialer,
kultureller und wirtschaftlicher Umbruchprozesse stellen.>*”

Legt man diesen normativ tiberformten Begriff der Ordnung zugrunde,
bezeichnet die europdische Moderne weitaus mehr als einen gesellschaftli-
chen Prozef, der mit Hilfe von Begriffen wie Urbanisierung, Industrialisie-
rung, Demokratisierung oder Individualisierung die Erosion der altherge-
brachten Ordnung neu zu rahmen versucht. Sie verweist zugleich auf eine
spezielle Gedankenstromung, die in zahlreichen Theorien, Modellen und
Begriffen unterschiedlicher Denker des 19. Jahrhunderts einerseits die neue

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | KAPITEL 4

Ordnung der gesellschaftlichen Verhiltnisse als rationaler, tiberschaubarer
und berechenbarer begreift, andererseits ihre »Ordentlichkeit« gerade aus
dem Gegensatz zu einer Nicht-Moderne bzw. traditionellen Gesellschaft be-
zieht. Dabei ist die Unterscheidung von »traditionell« und »modern« mehr
als eine blofe Kennzeichnung von sozialen Strukturen; sie ist eine idealty-
pische Konstruktion, die sich aus dem Bewegungsgesetz eines vielgestalti-
gen Differenzierungsprozesses generiert, bei der »das Traditionelle« und
»das Moderne« fiir zwei unterschiedlich zu bewertende Differenzierungs-
grade stehen, da ihnen eine progressive Unterscheidung zugrundeliegt.
Denn der progressive Charakter der Moderne ist Ursache und Folge einer
Abwertung ihres Gegeniibers.

Mit diesem Modernisierungsdenken, das den sozialwissenschaftlichen
Begriff der Moderne geprigt hat, gleichzeitig durch die klassischen Vertre-
ter der Sozialwissenschaften angeregt wurde, beschiftigt sich das folgende
Kapitel. Auch wenn die Klassiker der Soziologie das harte Wort der »Barba-
ren« oder »Wilden« vermeiden, so erscheinen ihnen diese vormodernen
bzw. vorindustriellen Gesellschaften doch als »traditionale« und »unzivili-
sierte« Gesellschaften, in denen die Entwicklung einer formalen und mate-
rialen Rationalitit noch aussteht (vgl. Miller/Soeffner 1996: 14). Fiir die
Selbstdeutungen der modernen Industriegesellschaften, mit denen sich die
Soziologie klassischerweise beschiftigt**®
zivilisierter Moderne und zivilititsdefizienter, in geographischer oder histo-

, ist somit die Differenz zwischen

rischer Ferne liegender Vormoderne von Anfang an konstitutiv.

So geht es im folgenden um eine kritische Auseinandersetzung mit
dieser durch die Zivilisierungs- und Normalisierungspraktiken angestachel-
ten Modernisierungstheorie und ihrer doppelbodigen Wirkung. Denn an-
stelle einer Fortschrittsthese, die sich als Schliisselsemantik der Industrie-
moderne durchgesetzt hat, verschieben die folgenden Kapitel die Aufmerk-
samkeit auf die Wechselwirkungsprozesse der Dichotomien von »zivilisiert«
und »unzivilisiert«, die neben den alltiglichen Handlungspraktiken lange
Zeit auch die soziologischen Diskurspraktiken geprigt haben. Dieser Blick
auf die soziologischen Praktiken, die einerseits der Diskursivierung, ande-
rerseits dem nichtdiskursiven Gebrauch des modernen Ordnungsdenkens
entscheidenden Vorschub geleistet haben, riickt so die Dialektik in den
Vordergrund, die die klassische Modernisierungstheorie zu verschleiern
wufdte. Denn im Grunde genommen war es Modernisierungsdiskurs, der
die Soziologie als Wissenschaft hervorgebracht und in ihren Begriffen, Mo-
dellen und Praktiken gewissermaflen auf Ordnung »getrimmt« hat.**° So
gilt es, die Praktiken der Normalisierung und Zivilisierung in ihrer doppel-
bodigen Wirkung zu untersuchen, einerseits als soziologische Diskursivie-
rungspraktiken, die dem Modernisierungsprozefs eine ungeheure Stoflkraft
verleihen, hauptsichlich aber als differenzsetzende Praktiken, die Regula-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 19T

tion, Disziplinierung und Rationalisierung auf Kosten des Fremden voran-
treiben.

Auch wenn die meisten Modernisierungstheoretiker darum bemiiht
sind, die Modernisierung moglichst nicht als unilineraren und monokausa-
len Prozef zu sehen, sind viele der klassischen Theorien von einer Perspek-
tive durchsetzt, bei der die Modernisierungstheorie als lineare Theorie des
Fortschritts, der Zivilisierung und Rationalisierung Bedeutung gewinnt, da
sich mit ihr Gesellschaften nach einer bestimmten Rangfolge von »traditio-
nell« zu »modern«, »primitiv« zu »zivilisiert« einordnen lassen. Auch die
soziologische Modernisierungstheorie macht sich diese qualitativen Katego-
rien zur Ordnung der gesellschaftlichen Wirklichkeit zunutze und entwirft
ihr Modell der »modernen« Gesellschaft auf der Vorstellung einer Substitu-
tion der traditionellen bzw. klassischen durch eine moderne Ordnung der
Wirklichkeit.

In diesem Sinne kritisiert das folgende Kapitel die moderne Ordnung,
die sich auf der Ebene einer soziologischen Theorie des Wandels die Theo-
rie der Moderne selbst zum Thema macht. Neben der gesamtgesellschafili-
chen Ordnung des Wandels geht es dieser — von Ulrich Beck auch als erste
bzw. einfach bezeichnete®® — Modernisierungstheorie nicht nur um die
Ordnung des Eigenen und des Fremden auf der Grundlage von institutio-
nellen und politischen Arrangements; vielfach driickt sich die ordentliche
wie ungleiche Trennung beider Seiten in Denk- und Handlungsweisen aus,
bei denen das Fremde gerade jenseits der Ordnungsgrenze plaziert wird.
Wenn im folgenden die Rede von der Moderne bzw. Modernitit ist, wird
damit im wesentlichen eine Denkkonstruktion bezeichnet, die von der klas-
sischen soziologischen Modernisierungstheorie mithervorgebracht und
durch ihre Kategorien und Modelle der sozialen Differenzierung, Zivilisie-
rung und Rationalisierung ideologisch tiberformt ist.

So geht es nicht nur um die Unterscheidung einer modernen Ordnung
gegeniiber anderen Ordnungen, sondern um die Auswirkung einer Totali-
sierung der modernistischen Ordnung im Hinblick auf die Behandlung und
Bewiltigung anderer Ordnungen. Denn ordnet man die Gesellschaften im
Hinblick auf ihren Modernititsgrad, ergeben sich Ordnungen des Eigenen
und des Fremden, bei denen die Differenz von »hier« und »dort« durch die
Differenz von »zivilisiert« und »unzivilisiert«, »normal« und »anormal«
durchtrinkt ist. Fiir eine Analyse der praktischen Ordnungen des Fremden
bedeutet dies, zwischen unterschiedlichen Ordnungspraktiken zu unter-
scheiden, mit deren Hilfe die Soziologie die eigene Gesellschaft als »mo-
dern« kennzeichnet, diese Kennzeichnung aber gleichzeitig als Konstruk-
tion zu betrachten, die ihre Bedeutung aus der Entgegensetzung gewinnt.
Es geht also darum, die Mechanismen der Unterdriickung, Ausgrenzung
und Diskriminierung als genuine Merkmale einer modernen Ordnung zu

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | KAPITEL 4

entbergen, die an einer Hervorbringung des Fremden als »archaisch«, »un-
zivilisiert«, »unordentlich« immer schon beteiligt sind. Die Unterordnung
des Fremden ist demnach in den soziologischen Praktiken zur Typisierung
der modernen Ordnung angelegt, von denen Foucaults Normalisierungs-
und Elias’ Zivilisierungspraktiken nachfolgend untersucht werden sollen.
Wihrend dabei Elias’ Zivilisierungstheorie aufgrund ihrer Ausklammerung
von Nebenfolgen als »einfache Modernisierungstheorie« a la Beck bezeich-
net werden kann, steht die Foucaultsche Analyse der Normalisierungsver-
fahren und -prozeduren im Zeichen einer »reflexiven Modernisierungx,
denn Foucault bricht mit einer modernistischen Perspektive auf den Mo-
dernisierungsprozefd selbst, um ihre Schattenseiten bzw. Briiche, Reflexe
und Nebenfolgen in den Blick zu riicken.

Die moderne Kultur betrachtet die gesellschaftlichen als »in Ordnung
zu bringende« Verhiltnisse, die sie mit Hilfe eines Normalisierungs- und
Zivilisierungsprogrammes richten will: Sie kimpft fiir Humanitit und gegen
Barbarei, fir Fortschritt und gegen Degeneration, fiir Rationalitit und ge-
gen Affektbetontheit, fiir universale Gesetzmifligkeiten und gegen indivi-
duelle Unregelmifigkeiten. Es ist eine neue Form der Ordnung, die keine
alternative Ordnung duldet, sie »bricht sich Bahn, wenn der Verdacht auf-
kommt, die so unverbriichlich und allumfassend scheinende Ordnung sei
nur eine unter moglichen anderen« (Waldenfels 199o: 18). Die moderne
Ordnung ist daher eine totale Ordnung, eben weil sie als »wahrhafte« und
»allumfassende« Ordnung mogliche oder wirkliche andere Ordnungen als
Bedrohung deutet.

Ambivalenz, Irrationalitit, Chaos, Kontingenz und Fremdheit werden
zu ihren »natiirlichen« Feinden, da sie die eigentliche Aufgabe der Moder-
ne: Ordnung zu schaffen ad absurdum fithren. Weder eindeutig faRbar noch
durchschaubar gilt der Fremde als »Stérer«, wenn nicht gar Feind des der
Ordnung immanenten Topos uneingeschrinkter Uberschaubarkeit, dessen
Fortschrittsoptimismus im »Ordnen und Systematisieren der Wirklichkeit«
Ausdruck findet, »mit dem Ziel, sie berechenbar und beherrschbar zu ma-
chen« (van der Loo/van Reijen 1992: 118). Denn Fremdheit kennzeichnet
den Bereich des Unentscheidbaren und steht damit zunichst einmal au-
Rerhalb jeder Einordnungsmoglichkeit.”" Die einfache Modernisierungs-
theorie besitzt die strategische Disposition, Kontingenzen, Deutungspro-
bleme oder Unsicherheiten zu begrenzen und mit Hilfe klarer Definitions-
raster zu bewiltigen, um stattdessen sichere, eindeutige und steuerbare Zo-
nen sozialer Integritit zu errichten.

»Es ist jene Disposition der konstruktivistischen Integration des freigesetzten, wenn

nicht am Ende selbstmichtig gesetzten Potentialis, deren Radikalisierung seit dem
spiten 18. Jahrhundert und bis weit ins 20. hinein nicht nur die Idee totaler Gestalt-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 193

barkeit, sondern auch die totaler Gestaltungsbediirftigkeit von Gesellschaft auf den
historischen Plan gerufen hat« (Makropoulos 1997a: 32).

Die moderne Welt beansprucht fiir sich, eine »bessere« Welt zu sein: effizi-
enter, schoner, sauberer, einheitlicher. Es ist eine Sehnsucht nach einer
zweckgerichteten Ordnung, die die gesellschaftlichen Verhiltnisse zu geo-
metrisieren und zu symmetrisieren sucht, um sie kontrollierbar, regierbar
und vorhersehbar zu machen. Doch diese Sehnsucht nach geordneten Ver-
hiltnissen bezieht ihre Energie aus einer »Abscheu« allem Aufler-Ordentli-
chen gegeniiber. Andere Ordnungen, Kulturen, Menschen werden dann so
dargestellt, als wiren sie eine »unzivilisierte«, ungeschliffene, plumpe und
brutale Lebensform. Oder man beschreibt sie als Degenerationserschei-
nung: als morbide, oft pathologische Abweichung vom »Normalen«; als
Verzerrung, Abirrung oder Anomalie (vgl. Bauman 2000: 220f.), die es zu
bekdmpfen, zu iiberwinden, im duflersten Fall zu vernichten gilt.

Die Uberwindung, Unterdriickung und Vernichtung von potentiell an-
deren Ordnungen zeigt sich daher nicht als Verirrung vom geraden Pfad
der Normalisierung und Zivilisierung, sondern als Ausdruck eben diesen
Geistes. Normalisierung und Zivilisierung beschreiben die Tendenz des
Modernisierungsprozesses, durch strengste Reglementierung und Organi-
sierung, Angleichung und Bewertung aller Handlungsmdéglichkeiten eine
liickenlose soziale Ordnung zu etablieren, »deren positives Ziel darin
be[steht], die Kontingenz zu bewiltigen, die nach der Auflésung der tradier-
ten pragmatischen und metaphysischen Ordnung als bodenlos er[scheint]«
(Makropoulos 1997a: 43). Ordnung gerit damit in den Konflikt, nicht als
friedlicher Zustand iiber den gesellschaftlichen Verhiltnissen zu »schwe-
ben, sondern einen permanenten Kampf um Grenzen zu fiihren, die dar-
uiber entscheiden, wer dazu gehort und wer nicht, wo »das Drinnen« und
wo »das Drauflen« beginnt bzw. was als ordentlich, gut und normal und
was als schlecht, unordentlich und fremd einzustufen ist. Insofern ist der
Anspruch auf System und Ordnung mit dem Anspruch auf Macht und
Herrschaft gekoppelt. Die moderne Macht der Ordnung ist eine differenzset-
zende Macht, weil sie in Dichotomien denkt bzw. eine »Phinomenologie der
Grenze« ist (Waldenfels 1990: 28). Sie trennt das Andere vom Wir, den
Feind vom Freund, das Fremde vom Vertrauten. Beide Glieder der Opposi-
tion sind voneinander abhingig, aber ihre Abhingigkeit ist nicht symme-
trisch. Vielmehr zwingt das Wir der vertrauten Freunde das fremde Gegen-
tiber in die Isolierung und sucht, es zu »beseitigen«. Hier versteckt sich der
ignorante und kompromifilose Charakter der Moderne, Fremdheit als ge-
gen die Ordnung rebellierendes Moment zu begreifen, das die Berechnung
von Ereignissen und die Relevanz erinnerter Handlungsstrukturen durch-
einanderbringt (vgl. Bauman 1992a: 14). Das moderne Gesicht der Macht

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | KAPITEL 4

spiegelt sich im Bestreben, alles gesellschaftliche Geschehen nach bestimm-
ten Grundsitzen ordnen zu wollen.

Der Zusammenbruch der géttlichen Weltordnung und der Naturgewal-
ten in Zeiten der industriellen Revolution und des Szientismus ldutet ein
Zeitalter des Entwerfens und Gestaltens, des Messens und Verwaltens, des
Organisierens und Korrigierens ein, das sich in einem modernen BewufStsein
der Ordnung manifestiert. Der Ehrgeiz der Moderne besteht darin, die als
»wild« und »unordentlich« gedachte Natur zu besiegen und sie zu einem
zweckdienlichen und »willfihrige[n] Objekt fiir die Freiheiten des Men-
schen« (ebd.: 57) zu machen. Ihr Ziel — das in einer artifiziellen Ordnung,
die als wahrhaft und richtig gilt, verwirklicht werden soll — ist die Vision ei-
ner besseren, von Grund auf gewandelten Gesellschaft, die alle Elemente in
ihrem Verhiltnis zur Ordnung klassifiziert. Dabei ist Ordnung gerade nicht
das spezifische Anliegen einzelner, sondern fillt als Strukturproblem in den
Aufgabenbereich der offentlichen Verwaltung und damit in einen, in der
Moderne erstarkten Nationalstaat.*'*

Im Gegensatz zu den traditionellen Gesellschaften, deren Weltan-
schauungen noch stark von mythologischen und religiésen Einfliissen be-
stimmt werden, in der sich der Mensch als Teil der Natur den unbeherrsch-
baren Kriften und Michten ausgeliefert sieht, treibt der Modernisierungs-
prozefl ein neues Weltbild voran, in dessen Zentrum nicht mehr Gott steht,
sondern der Mensch selbst als »Herrscher des Universums« agiert. Die
moderne Existenz glaubt an die Kraft der Vernunft und des Bewuftseins,
nach dem Zerfall einer géttlich garantierten, eine selbstmichtige soziale
Ordnung herstellen und immanent begriinden zu kénnen. Die moderne
technische Beherrschungsapparatur als Folge einer tibergreifenden indu-
striellen und naturwissenschaftlichen Revolution spannt ein ganzes Netz an
Herrschaftsinstrumentarien auf, die vom Apparat tiber die umgebenden so-
zialen Netzwerke bis hin zur Mentalitit, die zur Bedienung der Apparatur
erforderlich ist, reichen. Immer weiter dehnt sich die Grenze zwischen dem
Menschen-Méglichen und dem Natiirlich-Unverfiigbaren im Lichte techni-
scher Innovationen und wissenschaftlicher Erkenntnisse aus, die ganz un-
terschiedliche Versuche auf den Plan rufen, »soziale Ordnung und soziale
Wirklichkeit durch produktivistische Integration des freigesetzten Potentia-
lis selbstmichtig herzustellen und im Artifiziellen zu vervollkommnen«
(Makropoulos 1997a: 32).

Die moderne Kultur ersetzt die Abhingigkeit durch eine Distanz des
Menschen zur Natur: Neben der Zihmung der kérperlichen Krifte im Sin-
ne von Triebsublimierung und Ausbildung einer inneren Selbstzwangappa-
ratur zur Kontrolle und Regulierung von Emotionen legen v.a. die Domesti-
zierungsprozesse natiirlicher Krifte durch verbesserte Techniken auf dem
Gebiet der Hygiene, Ernidhrung, Kanalisation und medizinischen Versor-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 195

gung den Grundstein eines umfassenden Modernisierungsprozesses, der
die einst heilige und unantastbare Natur nun als ein Reservoir auszubeu-
tender Hilfsquellen begreift. Der abendlindische Rationalismus erklirt das
Programm einer »Anordnung der Welt«; Rationalismus besagt, »[...] dal
das siebzehnte Jahrhundert das Verschwinden der alten magischen oder
abergliubischen Anschauungen und den Eintritt der Natur in die wissen-
schaftliche Ordnung bedeutet« (Foucault 1971: 87). Die technische »Zih-
mung« der Naturkrifte tibersetzt das sakralisierte in ein durch Beobachtun-
gen und Experimente durchschaubares und beherrschbares Naturbild. Die-
se »Entzauberung des Weltbildes«, das aus den unkontrollierbaren Natur-
michten erklirbare und damit domestizierbare Phinomene, aus dem gliu-
bigen, passiven Menschen einen »Homo faber« macht, der schépferisch
und veridndernd auf seine Umgebung Einflufy nimmt (vgl. van der Loo/van
Reijen 1992: 122), vergroflert aber auch den Anpassungsdruck des Men-
schen an ein »technologisches Regime, das ihm ein planmiRiges, strategi-
sches und niitzliches Handeln abverlangt. Von einem modernen Individu-
um wird erwartet, daf es {iberlegt und sachlich fiir seine Interessen eintritt,
Distanz und Berechnung hinsichtlich der eigenen Emotionen und der an-
derer zugrundelegt und nicht impulsiv und kopflos, sondern rational und
wohliiberlegt handelt (vgl. ebd.: 145ff.). Wenngleich der Mensch als bewuf3t
handelndes Subjekt Anerkennung findet, unterliegt jedem sozialen Han-
deln der alles durchdringende Einfluf} einer normativ legitimierten Ord-
nung.

Die Geburt des modernen Menschen als Schépfer seiner Umgebung
verindert seine sittliche Qualifizierung. Mit der uneingeschrinkten Wis-
senschaftsgliubigkeit lernt die Gesellschaft eine neue Sprache, die dem Be-
reich des Werkzeug- und des Maschinenbaus entspringt und den transzen-
dentalen »Uberbau« des Handelns in ein utilitaristisches Profitdenken
uberfiihrt. Thre Logik fult weder auf irrationalen Heilsversprechen noch auf
moralisch fundierten Wertvorstellungen, sondern operiert nach funktionali-
stischen Gesichtspunkten, deren Primat nicht mehr das Ziel, sondern die
Methode selbst ist. »Statt ziel-verwirklichend wird das Handeln von Indivi-
duen in zunehmendem Mafle ziel-suchend« (ebd.: 156). Der von Weber
prognostizierte Ubergang von traditioneller Wertrationalitit zur modernen
Zweckrationalitit bricht mit der Vorstellung eines moralisch und religi6s
vertretbaren sozialen Handlungskontextes, der sich noch stark an den Wer-
tungspolen »gut/schlecht« orientiert und dem Handelnden fundamentale
Wertvorstellungen zuspricht. Stattdessen gert das menschliche Handeln
zunehmend in die Pflicht, »funktional« bzw. »effektiv« zu sein: Der Zweck
wird als ein »idealtypisches Orientierungsmittel« zur Lebensordnung
(Weber [1920] 1988: 536) gefafit und entbindet die Praxis aus einem morali-
schen Kontext. Die »Entzauberung des Weltbildes« (ebd.: 114), die Weber

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | KAPITEL 4

als »Geist des Kapitalismus« umreiflt und einen bedeutenden Beitrag in der
Verschiebung »vom seligmachenden Glauben an Gott zur Kraft des Han-
delns« (van der Loo/van Reijen 1992: 124) im Protestantismus, besonders
in der Lehre Calvins®®, ausmacht, rekurriert auf eine kulturspezifische hi-
storische Identititskonzeption.?* Damit bettet Weber den Rationalisie-
rungsprozefl, den er ebenfalls als zunehmende Intellektualisierung dem
okzidentalen, irreversiblen Zivilisationsprozefl zuschreibt, in ein dichtes so-
ziokulturelles Gewebe und bringt ihn mit der Irrationalitit von Lebensstil-
und Lebensfithrungskonzepten zusammen, um das Soziale und das Kultu-
relle als Bedingungsverhilinis gegenseitiger Beeinflussung darzustellen.
Der biirgerlich-kapitalistische Ethos betont die zunehmende Verwissen-
schaftlichung und Objektivierung gesellschaftlicher Verhiltnisse. Er will sie
durch die Kenntnis oder Anwendung von Regeln, empirischer, technischer
oder normativer Natur, faRbar machen, um sie in Aufzdhlungen, Klassifika-
tionen und Unterscheidungen, eindeutigen Gruppen, Serien, Elementfami-
lien zuzuordnen. Nicht mehr der Glaube an Magie und Geister, an Zufall
und Schicksal, sondern der Glaube an die prinzipielle Berechenbarkeit und
Beherrschbarkeit aller Dinge bildet das Fundament des Weberschen Ratio-
nalisierungstheorems und verdringt die Frage nach der moralischen Quali-
tit einer Handlung durch die Frage nach ihrer Produktivitit und Effizienz.

»Im Mittelpunkt steht dann nicht die Frage, ob etwas >gut< oder >schlecht« ist, son-
dern ob das Handeln fiir das gegebene Ziel, fiir das zu 16sende Problem effektiv ist.
Manchmal bleibt der moralische Gesichtspunkt sogar ganz aufler Betracht, und die
Effektivitit selbst wird als moralische Qualitit gewertet: >Gut« ist dann, >was funktio-

niert« (van der Loo/van Reijen 1992: 129).

Die Moderne steht im Zeichen eines materiellen und gesellschaftlichen
Fortschritts, der durch die neuen Erkenntnisse in Wissenschaft und Tech-
nik kontinuierlich vorangetrieben wird, und verkiirzt viele Probleme des so-
zialen Umfelds auf die Frage der Handlungseffektivitit. Ordnung ist nicht
mehr metaphysisches Prinzip, sondern das Werk menschlicher Leistung.
Die Erkenntnis der Machbarkeit und Kontrollierbarkeit, der Steuerbarkeit
und Regulierbarkeit setzt ein neues Verstindnis fiir gesellschaftliche Ver-
hiltnisse in Bewegung, {iber die »Ordnung der Dinge« nachzudenken und
ihre vermeintliche Natiirlichkeit als Kiinstlichkeit zu entlarven, um sie dann
zu einer Aufgabe des 6ffentlichen Staatswesens zu erkliren:

»Die Entdeckung, daf} die Ordnung nicht natiirlich war, war die Entdeckung der Ord-
nung als solcher. Der Begriff der Ordnung trat gleichzeitig mit dem Problem der Ord-
nung ins Bewufitsein, der Ordnung als einer Sache von Entwurfund Handlung, Ord-

nung als einer Obsession« (Bauman 1992a: 18).

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 197

Dieser »Ordnungsdrang« duflert sich in einem unermiidlichen Antrieb
moderner Existenz, sich selbst zu entwerfen. »Souverdne Agenturen« in Form
btirokratischer Verwaltungsapparate, technologischer und wissenschaftli-
cher Einrichtungen tibernehmen die Aufgabe, die Vision einer geordneten
Gesellschaft »in die Tat umzusetzen, indem sie tiber sprachliche Defini-
tions- und Begriffskataloge im Sinne einer progressiv vorwirtsgewandte
Geschichtsschreibung die gesellschaftlichen Verhiltnisse ins Reflexive
zwingen, ihre Zugehorigkeiten abfragen und eine zunehmende Systemati-
sierung vorantreiben, die sich gleichfalls im »Selbsterlebnis« des Menschen
niederschlagen.*

Es ist insbesondere die Praxis der Schrift als Medium einer Okonomie
der Ordnung®, die untrennbar an die durch die Druckkunst erméglichte
Reproduktionstechnik gekoppelt ist, mit der die Geschichte der Modernisie-
rung erzihlt wird. Schreiben als »mythische Praxis der Moderne« ist das
Resultat einer historischen, kritischen und 6konomischen Arbeit und be-
ruht auf der Primisse des »Machen-Wollens« (de Certeau 1988: 250). Das
taxierte »Schreiben« 16st das spontane »Sprechen« ab und kiindigt damit
eine Abkehr von der magischen Welt der Stimmen und der Traditionen an.
In der Praxis des Schreibens spiegelt sich der Geist der Moderne. Der Text
fungiert so als ein Ordnungsgeriist, in dem sprachliche Versatzstiicke und
Stoffe in einem Raum »nach festgelegten Regeln behandelt und aufgebaut
werden; fabrikmiRig verarbeitet, kénnte man sagen« (ebd.: 246). Recht-
schreibung, Grammatik und eine festgelegte Lautschrift bilden die »Pfeiler«
einer auf Schriftsprache griilndenden »Okonomie der Ordnung«. Im Ge-
gensatz zur oralen Praxis ist es das Laboratorium der Schrift, das strategisch
in die gesellschaftliche Wirklichkeit eingreift bzw. an ihren Veranderungen
»mitschreibt«. Insofern ist Schreiben immer auch Operieren, denn Sinn
und Bedeutung werden durch eine Reihenfolge und Systematik der Zeichen
hergestellt.

»Die Sprache ist fiir das Denken und die Zeichen das, was die Algebra fiir die Geo-
metrie ist; sie setzt an die Stelle des simultanen Vergleichs der Teile (oder der Gré-
Ren) eine Ordnung, deren Grade man nacheinander durchlaufen kann. In diesem
strengen Sinne ist die Sprache die Analyse des Denkens, nicht nur einfaches Ab-
schneiden, sondern tiefgreifende Schaffung der Ordnung im Raum« (Foucault 1971
120).

Dabei liegt es im Wesen einer allgemeinen Grammatik, nicht irgendeine
Ordnung herzustellen, sondern alle eventuellen Beziehungen, Elemente
und Erkenntnisse in einen universalen Diskurs einzubetten, in dem jede
vorstellbare Ordnung ihren Platz finden muf. Eine solche Sprache verfolgt
das Ziel, »allen Reprisentationen, wie immer sie beschaffen seien, adiquate

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | KAPITEL 4

Zeichen zu geben und zwischen ihnen alle méglichen Verbindungen her-
zustellen« (ebd.: 123). Nicht nur die Méglichkeit der Ordnung und Organi-
sation von Sprache, sondern auch die Macht, Gegenstinde und Mythen neu
entstehen zu lassen, machen die Schrift zum Projekt der modernen Idee,
die Geschichte der Vergangenheit als »unbeschriebenes Blatt« (de Certau
1988: 248) zu konstituieren, auf dem sich der Mythos des Fortschritts als
grofle Erzihlung ganz neu einschreiben kann.

»Der Ursprung liegt nicht mehr in dem, was erzihlt wird, sondern in der vielgestalti-
gen und dahinplitschernden Aktivitit, Texte zu produzieren oder die Gesellschaft als
Text zu produzieren. Der >Fortschritt< hat den Charakter der Schrift« (ebd.: 245).

Die moderne Sprache tibertént die Vielzahl der »eigenen Stimmens, die
durch eine ortsspezifische Tonlage und das soziale bzw. familiire System
als »unrein« gelten. Sie erstetzt sie durch eine »hygienische« Sprache, die
in Zeichen reprisentierbar und damit als »wahr« zu betrachten ist*”, denn
Erkenntnis, Wissen und Sprache sind eng miteinander verzahnt. In der
Praxis des Schreibens spiegelt sich die moderne Vision, das Feld der Spra-
che neu zu machen, zu produzieren, zu organisieren und von den Zweideu-
tigkeiten der Welt zu befreien (vgl. ebd.: 245), gleichzeitig ein ganzes histo-
risches Feld freizulegen, in dem die Geschichte der Erkenntnis méglich
wird (vgl. Foucault 1971: 125). Sprache wird damit zum Produktionsmittel
der Ordnung, das die Gesellschaft durch die Schrift organisiert und ihr eine
Macht verleiht, Geschichte zu machen.

Diese wohlgeformte, vereinheitlichte und von alltiglichen Idiosynkra-
sien »gesduberte« Sprache versucht dariiber hinaus, sich dem Ideal anzu-
nihern, Situationen oder Handlungen richtig zu entziffern und zu verste-
hen. »Sprache strebt danach, die Ordnung aufrechtzuerhalten und Zufall
und Kontingenz zu leugnen oder zu unterdriicken« (Bauman 1992a: 14).
Die Schattenseite dieser Selbstdefinition ist die Intoleranz, da die »Kon-
struktion von Ordnung [...] der Eingliederung und der Zulassung Grenzen
[setzt]« (ebd.: 21). Denn die Praxis exakter Definition, des Nennens und
Klassifizierens bringt auch immer einen Bereich der Ungenauigkeit, der
Vieldeutigkeit, der Nicht-Zugehorigkeit hervor.

Die Folgewirkung und Realisation von Diskursen in der Praxis zeigt,
daf} die Wissensproduktion der modernen Gesellschaft und ihre Prozessie-
rung nicht ausschlieflich in institutionellen Ordnungsrahmen stattfindet.
Sicherlich steht die institutionelle Objektivierungsseite des Wissens im
Untersuchungsfokus, denn die Prozesse der Rationsalisierung und Diffe-
renzierung bewirken die Ausbildung 6ffentlicher Einrichtungen und Orga-
nisationen, technologische Verfahrensweisen und »Apparaturen« einge-
schlossen. Doch neben diesen systematisierten Formen der Wissensproduk-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 199

tion darf nicht vernachlissigt werden, dafl theoretische Ideen bzw. exper-
tengestuitzte Wirklichkeitsinterpretationen in das Allerweltswissen der Indi-
viduen einsickern und ihre Handlungsweisen deutungspragmatisch mit-
formen (vgl. Keller 2001: 121). Der fiir die Moderne konstitutive Normali-
sierungs- und Zivilisierungsdiskurs ist somit auf zwei Ebenen anzusiedeln:
in auf Dauer gestellten Sondersinnwelten und Expertenwissensbestinden
und in kommunikativen Vermittlungsmustern und alltiglichen Interak-
tionspraktiken. So institutionalisieren staatliche Programme zur Erziehung,
Therapie, Sanktion oder medizinischen Behandlung umfassende und lang-
anhaltende Sozialdisziplinierungs- und Normalisierungsstrategien, die
sich als Ordnungspraktiken auch in die Wahrnehmungs-, Denk- und Hand-
lungsstruktur der dlltaglichen Sinnwelt »einbeiflen«.

4.2.1 Normalisierungspraktiken -
Zur Ordnung des Raumes (Foucault)

Foucaults historische Studien, die er selbst als ein »Projekt der Wahrheit«*®
konzipiert, erzihlen die Geschichte der Moderne vom exterritorialen Stand-
punkt des Fremden aus, an deren Ende nicht die Befreiung, sondern die
Unterwerfung und Klassifikation in »ordentliche« sowie »aufler-ordent-
liche« Subjekte steht. Foucault nimmt die Rolle des Ethnologen der eigenen
Kultur ein, indem er in das »Gemurmel« der Vergangenheit des »ancien
regime« eintaucht, um in die Tiefenschichten des modernen, rationalen
Diskurses der Gegenwart vorzudringen. Foucault beabsichtigt, von einem
solchen inneren »Auflen« her die unbewufiten Gesetzmifiigkeiten der ei-
genen Kultur in den Blick riicken.*” Damit legt er eine Theorie der Moder-
ne vor, deren Tenor nicht Fortschritt, Entwicklung und Aufklirung ist — wie
es die klassische bzw. einfache Modernisierungstheorie nahelegt —, sondern
die von Unterjochung, Disziplinierung und Verklirung spricht und damit
den Weg eines relativ aussichtslosen Kulturpessimismus beschreitet.**°
Foucault entwirft das Szenario einer Disziplinargesellschaft, die ihre
Individuen mit Hilfe einer spezifischen Machttechnik »sowohl als Objekte
wie als Instrumente behandelt und einsetzt« (Foucault 1976: 220). Ziel der
vielfiltigen Disziplinarmethoden, die von Blickrastern, Tableaus und Hand-
lungsfeldern bis hin zu Koperkarten und Bewegungsformen reichen (vgl.
Waldenfels 1991: 283), ist es, iiber eine transparente Sprache eine vollstin-
dige Ordnung der Dinge bzw. sozialen Tatsachen des Lebens dhnlich der
von Taxinomien oder Grammatiken herzustellen. Sprache gerit damit als
Medium der Ordnung und Macht in den Blick: Sie benennt, definiert, be-
schreibt und markiert damit sowohl Platz als auch Bedeutung und Zugeho-
rigkeit der Dinge und Menschen in der Welt. Durch die Uberschneidungen
von Wissen, Macht und Sprache legt Foucault der Gesellschaft eine diskursi-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | KAPITEL 4

ve Architektur symbolischer Ordnungen zugrunde, die das Subjekt regulieren
und in ein unentrinnbares Gewebe der Rationalisierung verstricken. Dis-
kurse bezeichnen mehr als die sprachliche Strukturierung von Gesellschaft,
sie sind als historische Macht-Wissens-Struktur dem Individuum vorgingig
und erméglichen gesellschaftliche Vergemeinschaftungs- und Integrations-
prozesse als auch Differenzierungs- und Stratifikationsprozesse.**

Foucault analysiert die Technologien und Funktionsweisen des moder-
nen Normalisierungsdiskurses, die zu einer Strukturierung der Machtver-
hiltnisse in der Gesellschaft beitragen, indem sie die sozialen Verhiltnisse
mittels binirer Unterscheidungen in einer Raster des »richtig« und »falsche,
»normal« und »fremd«, »krank« und »gesund« zwingen.*** Die Kategorie
der Fremdheit gebraucht Foucault nicht als ethnische Kategorie, sondern
als sozialen Positionsbegriff im Geflecht diskursiver Konstruktionen von
Wirklichkeit. Fremdheit bezeichnet jene Diskursposition, die als sogenann-
ter »Abfall« vom Unterscheidungsmuster des legitimen Diskurses hervor-
gebracht wird.**? Er betont damit den konstruktiven Charakter von Diskur-
sen, denn sie stellen (Sprach)Praktiken dar, die systematisch die Gegen-
stinde bilden, von denen sie sprechen. Dabei ist die Beziehung zwischen
den unterschiedlichen Diskurspositionen als Herrschaftsverhiltnis gedacht,
weil die von den Diskursen vermittelte Wirklichkeitskonstruktion ein an-
dauernder ProzeR der Auseinandersetzung zwischen kollektiven Akteuren
ist, die in einem symbolischen Kampf um die Durchsetzung ihrer Weltdeu-
tungen stehen (vgl. Keller 2001: 122). Dariiber hinaus benutzen die legiti-
men Akteure des Normalisierungsdiskurses die Kategorie des Fremden als
methodisches Prinzip einer exakten Wissenschaft, das die Diskurse um die
»normale und einzig wahre Wirklichkeit« anstachelt und erméglicht. Denn
das Terrain des Fremden beschreibt das Andere des Diskurses, das bei Fou-
cault immer auch als anderer institutioneller Kontext bzw. Bedeutungsraum
gedacht wird, so daR er die strategische Absicht des Normalisierungsdis-
kurses im wesentlichen in der wissenschaftlichen Ordnung des Raumes auslo-
tet. >4

Foucault macht eine Analogie zwischen der Geburt der modernen
Human- und Sozialwissenschaften und der Geburt des modernen Subjek-
tes auf: Er lokalisiert den Menschen inmitten des Geflechts diskursiver und
handlungstheoretischer Praktiken und Verfahrensweisen, die aus dem wis-
senschaftlichen Kanon hervorgehen, und bezeichnet ihn als Materie, an der
die Arbeit der Subjektivierung ansetzt. Sein Subjekt ist nicht der »Homo
Faber« der Neuzeit, der gestalterisch und produktiv seine Umwelt »im Griff
hat«. Vielmehr erfihrt es durch die Thematisierung und Entdeckung in der
Wissenschaft eine zunehmende »Objektivierung«, aber auch »diskursive
Zerstreuung« im Bedingungsverhilinis von Wissen und Macht.* Foucault
sieht das Subjekt als Gegenstand einer binir codierten Wissensmacht. Die-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 20T

se entbindet Unterscheidungen des »gut/schlecht« oder »gesund/krank«
vom individuellen Empfinden und erklirt sie zur Angelegenheit der 6ffent-
lichen Verwaltung und institutionellen Reglementierung. Die Ordnung der
Gesellschaft in normkonforme und deviante Subjekte setzt Foucault mit der
Ordnung des Wissens und damit auch der Ordnung der Macht analog. Thre
uneingeschrinkte Wirksamkeit entfaltet sie iiber die Einpflanzung diskursi-
ver Wahrheiten im Subjekt, um den Geburtsort des Individuums in den
Technologien einer Disziplinarmacht auszuloten und es damit als Objekt
auszuweisen.**°

Mit dem Aufstieg der Human- und Sozialwissenschaften, deren Agen-
ten (Mediziner, Psychiater usw.) unermiuidlich mit der Produktion von Ex-
pertenwissen beschiftigt sind, iibernimmt das Subjekt, speziell sein Kor-
per*?, die Funktion eines Forschungs- und Untersuchungsgegenstandes, in
den sich die Wahrheit der Wissenschaft in Form herrschender Diskurse,
wie bspw. disziplinspezifische »Fachsprachen«, einschreiben kann. Der
Mensch als ein im Koérper reprisentiertes Objekt wird zum Text, der Wissen
und Macht in sich trégt, und dessen Bedeutung von den Agenten des Wis-
sensregimes — den Intellektuellen bzw. Experten — entziffert bzw. gelesen
werden kann. Als »Inkarnationsapparate« fungieren Lehrbiicher und Lexi-
ka, Verfassungen und Gesetze, die ihr Wissen in den Kérper »einmeifReln«
und »zu Fleisch werden« lassen, um sich der Geschichte des Lebens zu
bemichtigen, sie zu reformieren, zu kasteien und zu erziehen (vgl. de Cer-
teau 1988: 261). So werden die Facetten des Fremden physisch untermauert:
Im Koérper manifestieren sich Normalitit, Vernunft und Gesundheit, aber
auch A-Normalie, Wahnsinn und Krankheit. Gleichzeitig verdeckt der Kor-
per in seiner vermeintlichen »Natiirlichkeit« die kulturellen Signien der
Norm und Normalitit, denn das, was als biologisches Substrat erscheint, ist
letztlich Ergebnis diskursiver Praktiken (vgl. Bublitz 1999: 199). Sprache
und Schrift zeigen sich als Medien einer Machttechnologie, die ihre Wur-
zeln im normativ »getrankten« Gewebe einer Semiologie der Menschenwis-
senschaften besitzen. Thre Autoren, Foucault rekurriert auf Pinel, Michelet,
Canguilhem oder Bichat, nutzen die Okonomie der Schrift, um die wissen-
schaftlichen Diskurse in Form von Lehrbiichern, Chroniken und Lexika, in
Bildern und Romanen in einen institutionell-organisatorischen Rahmen
einzubetten und damit eine legitime Infrastruktur, ein sogenanntes Dispo-
sitiv, einzurichten.®

Die moderne Utopie einer totalen Ordnung versucht, den Raum der Er-
fahrung auf der Basis des menschlichen Kérpers zu strukturieren. Der Kor-
per als »Papier« einer Deutungsmacht, die ihre Dringlichkeit aus der Magie
der Sprache schopft, wird durch die kulturelle Moral einer Hierarchie privi-
legierter Bedeutungszonen unterworfen, so dafl sich das Wesen der Ord-
nung bis in die machtarchitektonische Symbolik der Leiblichkeit, die die

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | KAPITEL 4

Seele des Menschen gefangen hilt, durchsetzt. Diese Konfiguration der
Welt auf der Grundlage einer Okonomie der Bewegungen und ihrer inne-
ren Organisation bezeichnet Foucault als »Diskursivierung des Sexes«
(Foucault 19977b: 21). Er beschreibt das Programm einer zunehmenden Ver-
sprachlichung des Korpers im Kontext von Wissen, Macht und Lust, die das
Bedingungsverhiltnis zwischen einer sprachlichen Normierung und Klassi-
fizierung und einer sozialen Normierung im Umgang mit dem Kérper auf-
zudecken versucht.

»Das Verbot bestimmter Worter, die Schicklichkeit der Ausdriicke und alle Zensuren
des Vokabulars konnen gegeniiber dieser groflen Unterwerfung nur als abgeleitet,
zweitrangig begriffen werden: als Mittel, den Sex moralisch akzeptierbar und tech-

nisch niitzlich zu machen« (ebd.: 32).

In der wachsenden Anzahl der Diskurse iiber den Sex in Medizin, Biologie
und Psychologie verfestigt sich gleichzeitig eine normative Sexualstruktur,
die im Spannungsfeld von Moral und Sittlichkeit die individuelle Beziehung
zum Korper kontrolliert. Das moderne Subjekt zerfillt bei Foucault in ein
theoretisches Konstrukt, reguliert und diszipliniert durch die Praktiken und
Diskurse von Experten, die in den Techniken und Praktiken des Koérpers
ihre unausweichliche Wirksamkeit entfalten: So verbinden sich anatomi-
sche Elemente, biologische Funktionen, Liiste und Empfindungen mit einer
Wissensmacht, an deren Ende die Konstitution und Vernatiirlichung der
»gesunden« Sexualitit, des »Wesens« des Menschen steht, um die Un-
gleichheits- und Geschlechterverhiltnisse, sexuelle Identitit und koérperli-
che Klassifikationen als »Natur« der Gesellschaft auszuweisen und damit
eine Produktion und Reproduktion ihrer entsprechenden Normen sicher-
zustellen. Der Korper ist Schnittstelle von Macht, Kultur und Rhetorik, des-
sen Anomalien, MiRbildungen und Perversionen, Geliiste, Geschmicker
und Empfindungen zur Inszenierung einer Geschlechter-, Verhaltens- und
Lebensnorm dienen. Die Korperlichkeit der Macht beruft sich weder auf ei-
nen urspriinglichen Vertrag noch auf grundlegende Rechte und Pflichten,
sondern auf die automatische Gelehrigkeit und Fligsamkeit, die in der Stei-
gerung der »Fihigkeiten« und »Tauglichkeiten« des Korpers die Vertiefung
der Unterwerfung miteinander verkettet (vgl. Foucault 1976: 177). Im Sinne
eines symbolischen Bedeutungstrigers stellt der Kérper die »Ordnung der
Gesellschaft« auf Dauer, indem er sich die fundamentalen kulturellen
Codes in Form von diskursiven Praktiken einverleibt und damitim epistemo-
logischem Feld des Verhiltnisses zu sich und den anderen die »Geschichte
der Machtkimpfe« materialisiert. Die Kérpererfahrung und -wahrnehmung
bleibt damit an Machtdiskurse riickgebunden und zeigt die »unterirdische«
Wirkungsweise der Machtverhiltnisse. Trotz des institutionellen Charakters

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 203

ist Macht fiir Foucault also keineswegs sichtbare oder dufierliche Macht. Sie
nimmt stattdessen in diskurskonstituierenden Praktiken, etwa in Therapie-
und Behandlungspraktiken, aber auch in alltiglichen Gesprichs- oder An-
redungspraktiken auf kapillare Weise Einfluf3.

Wihrend die klassische Modernisierungstheorie in ihrem unreflektier-
ten Fortschrittsoptimismus die Emanzipation des Subjektes im Prozefl der
Individualisierung ankurbelt, deckt Foucault in der Individualisierungsma-
trix die Unterwerfung des Menschen als genuine Herrschaftstaktik des mo-
dernen Staates und seiner 6ffentlichen Institutionen auf. Disziplinierung,
Regulierung und Normalisierung sind die Chiffren, die er der Moderne als
Wirkungsformen zuschreibt. Der moderne Staat als Agent einer reorgani-
sierten Pastoralmacht®*® mit seinen zahlreichen »Orten der Disziplin«, wie
beispielsweise der Polizei, den Unternehmen, dem Militir, der Schule oder
auch zahlreichen Fiirsorge- und Wohltitigkeitsvereinen, fungiert nicht als
Triger und Uberwacher gesellschaftlicher Mechanismen unter MiRachtung
des Individuums. Er ist eine »[...] raffinierte Struktur, in die Individuen
durchaus integrierbar sind — unter einer Bedingung: daf die Individualitit
in eine neue Form gebracht und einer Reihe spezifischer Modelle unterwor-
fen werde« (Foucault 1999a: 170). Damit fafdt Foucault die Macht des Staa-
tes nicht als repressive Instanz, die sich zwischen den juridischen Katego-
rien des »Erlaubt« und »Verboten« positioniert. Macht ist vielmehr ein »or-
ganisierendes Element einer Matrix, die Intelligibles von Verworfenem
trennt — und damit beides in Schach hilt« (Hark 1999: 7). Gleichzeitig
macht er deutlich, dafl die Macht nicht allein auf Institutionen oder Struk-
turen bzw. den Staat zuriickgefithrt werden kann, da sie sich weder im Be-
sitz einer Person, Gruppe oder Klasse befindet. Er spricht stattdessen von
Machtverhiltnissen als sozialen Beziehungen und Praktiken, die nicht als
etwas AuReres auf diese einwirken (vgl. Miimken 1997: 15), sondern ihnen
in Form einer den wechselseitigen Verhiltnissen eingeschrieben »Tiefen-
struktur« bereits innewohnen. In ihrem Zentrum steht die Norm, die Ver-
niinftiges von Unverniinftigem trennt und deren Modalitit das Subjekt,
sein Kérper und Bewuf3tsein ist. Foucault nimmt dem Individualisierungs-
begriff seinen emanzipatorischen Charakter, indem er den Diskurs des
Subjektes als Machtdiskurs offen legt, dessen Programmatik ein »Regieren
durch Individualisieren« ist.

»Es ist eine Machtform, die aus Individuen Subjekte macht. Das Wort Subjekt hat
einen zweifachen Sinn: vermittels Kontrolle und Abhingigkeit jemandem unterwor-
fen sein und durch Bewufdtsein und Selbsterkenntnis seiner eigenen Identitit verhaf-
tet sein. Beide Bedeutungen unterstellen eine Form von Macht, die einen unterwirft
und zu jemandes Subjekt macht« (Foucault 1999a: 166).

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | KAPITEL 4

Die Praxis der »normalisierenden Subjektivierung« spiegelt sich in der All-
tagspolitik der Disziplinierung und Dressierung des Individuums, deren
Absicht die freiwillige Bindung des Menschen an eine »Durchschnitts-
Identitit« umschreibt. Thr Werkzeug ist die Erzeugung eines gegenwirti-
gen, auf die Norm ausgerichteten Bewufitseins, daf die Beziehung zu sich
selbst durch die Vorgaben der Diskurse regelt. Dabei bleibt die Norm inhalt-
lich gestaltbar und variabel, wihrend ihr Funktionieren, Normwidriges vom
Normgerechten auszuschlieffen, wenig Spielraum lift. Durch die Grenze
des Normalen, die alle Lebensbereiche durchzieht, werden aber nicht nur
die Zonen der intelligiblen Normalitit, sondern immer auch die Taxino-
mien des Anormalen und Devianten reguliert, so dafl »Machtbeziehungen
die Grundlage fur weitreichende und den gesamten Gesellschaftskérper
durchlaufende Spaltungen« bilden (Foucault 1997a: 115). Die moderne Kul-
tur des Abendlandes ist daher nach Foucault eine Geschichte der Spaltung,
da unter dem »Zugmittel« der Ordnung, Normalisierung und Vereinheitli-
chung, immer auch die Kluft zum Anderen, Aufler-Ordentlichen, Fremden
aufbreche.

Anstelle einer zentralistischen Machtkonzeption, die ihre Kontrollan-
spriiche »von oben nach unten« durchsetzt, stellt Foucault eine netzférmi-
ges, zirkulierendes Machtmodell, dessen regelgeleitete Praxis auf eine Klas-
sifikation und Dichotomisierung der Verhiltnisse abzielt. Wo sie auftaucht,
zwingt sie die Wahrnehmungen, Erfahrungen und Haltungen in ein Raster
des Unterscheidens: Abnormitit wird zum Anderen der Norm, Abweichung
zum Anderen der Gesetzestreue, Krankheit zum Anderen der Gesundheit.
Diese normgeleitete Macht ist eben keine in factu existierende Macht, die
einer rationalen Logik folgt, sondern Foucault entwirft ein Netz weitver-
zweigter, in actu vorliegender Machtverhiltnisse, ein »Archipel von ver-
schiedenen Michten« (Foucault 1999b: 177), mit ihren jeweils spezifischen
Rationalititen, deren Mechanismus die Trennung von »Drinnen« und
»Drauflen« ist. Normalisierung als Normalismus stellt sich dabei vor allem
als Projekt der aufsteigenden Wissenschaften des 18. und 19. Jahrhunderts
dar, deren Forschungsinhalte und -ergebnisse in Form umfangreichen Text-
und Bildmaterials an einer Verdatung, Standardisierung und Konventiona-
lisierung der untersuchten Lebensbereiche mitwirken, indem sie Normal-
und Durchschnittswerte bilden und damit Richt- und Leitlinien setzen, um
die durch Zusammenbruch des dynastischen Reiches explosionsartige Zu-
nahme der Bevélkerung regierbar zu machen. Foucault spiirt in den, durch
den Aufstieg der empirischen Wissenschaften hervorgebrachten demogra-
phischen Daten von Verwaltungs- und Wirtschaftsapparaten, Bevilkerungs-
und Einwohnerstatistiken, Berechnungen zur Geburten- und Sterberate,
medizinischen Lehrbiichern zur Symptom- und Diagnosebestimmung die
Regulierungs- und Disziplinierungsstrategien moderner Gesellschaften auf.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 205

Sie geht gewissermafien methodisch vor, da sie mit Hilfe wissenschaftlicher
Befunde und Wissenskataloge die »sozialen Tatsachen des Lebens« zu ver-
schriftlichen und damit zu regulieren sucht. Daher setzt die Bio-Regu-
lierung durch den Staat und sub-staatliche Institutionen an der Kreuzung
von Korper und Bevolkerung an, indem sie Natalitit, Mortalitit, Sexualitit
und Morbiditit in die Schablone der Normalitit lenkt, gleichzeitig Unpas-
sendes bzw. Abweichendes als A-Normalie ausweist.**°

Die Praxis der Normalisierung beruft sich auf Texte, die die Fakten der
Wirklichkeit erst produzieren, um dann als Wahrheiten und Ordnungen —
Normalititen — auf das soziale Leben Einfluf zu nehmen: Das Wissen um
Ordnung reicht dabei von »normalen« Bevilkerungswachstumsraten iiber
»normale« Geburtenziffern bis hin zu »normalen« Krankheitsverldufen, das
nicht nur Subjekte und Verhaltensweisen in Relation zueinander setzt und
damit Verhiltnisse schafft, Vergleiche zieht und Entwicklungsverliufe
nachvollziehbar und abbildbar macht, sondern gleichzeitig eine Normativi-
tit des Sich-Anpassens, -Unterwerfens und -Fiigens ins Leben ruft. Dabei
argumentiert der Diskurs um die Normalitit aus der Perspektive eines Dis-
kurses der Pathologie und Endemie.*"

Die Produktion von Normalititen, Gewohnheiten und Alltiglichkeiten
schlieflt auf diese Weise eine Produktion von Abweichung, Ungewohntem
und Fremdem mit ein. Wo Vernunft zum aufklirerischen Ideal erhoben
wird, ist der Wahnsinn nicht fern, er nimmt zu und eréffnet dadurch im-
mer neue Riume und Moglichkeiten der Vernunft, denn »[njur in der
Nacht des Wahnsinns ist Licht méglich, das verschwindet, wenn sich der
von ihm aufgeldste Schatten verwischt« (Foucault 1969: 549). So findet die
soziale Konstruktion des Fremden nicht erst an den Rindern der eigenen
Kultur statt, sondern inmitten des Bewufitseins des rationalen Subjektes,
das in einem permanenten Dialog mit sich selbst und seinem wahnsinni-
gen Anderen zu stehen scheint.

Foucault nennt diese Form der Machtausiibung, die sich auf den
»Volkskorper« bezieht, Bio- bzw. Anatomie-Politik und betont ihre Kon-
stanz als auch indirekte Vorgehensweise, eben nicht unmittelbar (zu verbie-
ten, zu unterweisen, zu unterdriicken), sondern indirekt lenkend auf die
Handlungen des Einzelnen einzuwirken. »Handeln auf ein Handeln, auf
mogliche, kiinftige oder gegenwirtige Handlungen« (Foucault 1999c: 192),
so dafl das Machtverhiltnis anders als das Gewaltverhiltnis, das zwingt,
beugt, bricht und zerstort, produktiv verfihrt, und das Subjekt des Handelns
bis zuletzt anerkennt, ihm ein ganzes Feld von moglichen Antworten, Reak-
tionen, Wirkungen, Erfindungen eréffnet (vgl. ebd.). Fremdfithrung im
Sinne von statistischen Vorgaben und Wissensformen sowie Selbstprakti-
ken im Sinne von Modalititen des Verhiltnisses zu sich selbst, in denen
Techniken der Selbstpflege, -gestaltung und -disziplinierung ihre Wirkung

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | KAPITEL 4

entfalten, werden ich ein Geflecht wechselseitiger Durchdringung gesetzt,
so dafl Macht und Freiheit nicht als entgegengesetzte, sondern als wechsel-
seitige, miteinander verwobene Elemente dargestellt werden.

Es ist die Dialektik von Normalitit und Normativitit, die dem »norma-
len« Gang der Dinge eine Verbindlichkeit verleiht, in deren Zentrum die
Etablierung einer sozialen Ordnung steht, deren >Auflen< das Fremde im
Sinne des Normabweichlers ist. Denn mit der Produktion von Wahrheiten,
Regel- und Normalfillen, vorschriftsmifigen Verliufen und Standardma-
Ren ist eine Produktion von Randerscheinungen, Ausnahmen und Extrem-
fillen mitimpliziert, die den Normalismus als Ursprung aller Anomalien
ausweist und durch diese gleichzeitig begrenzt.

»Diese Normalisierung begniigt sich nicht damit, die Erfahrung einem blofRen Ge-
setz zu unterwerfen, sie greift in die Erfahrung ein, sie verindert die Erfahrungs-
strukturen; als eine >Normalisierungsmacht« schlieit sie die Momente des Politi-
schen und des Technischen und damit auch die Momente des Gewaltsamen ein«
(Waldenfels 1998: 12).

Die Normalisierungspraktiken kénnen so als Erzeugungsprinizip von Ab-
weichung und Devianz betrachtet werden, denn nur iiber die Orte des
»Anormalen« erschlielt sich der Bereich des »Normalen«. Sabine Hark
konstatiert, daR »[...] paradoxerweise das Pathologische, das Anormale, das
Deviante einen bestimmten epistemischen Vorrang vor dem Normalen be-
sitzt« (Hark 1999: 79). Es ist gewissermaflen als Vergroferungsglas zu ver-
stehen, durch das man das Normale besser betrachten kann. Normalisie-
rung produziert damit nicht nur einen spezifischen Typus von normalisier-
ter Subjektivitit, sondern betont gleichermaflen die Grenzen der Toleranz-
bereiche. Die Welt zerfillt so in Riume des Vertrauten, Gewohnten und
Normalen, die innerhalb der Grenzen liegen, und in Fremdes, Ungewohn-
tes und AuRer-Ordentliches im »DrauRen.

Foucault entwirft eine »Kartographie der Ordnungx, da sich die Diskur-
se um Wissen und Macht im Raum mittels Parzellierung, Funktionalisie-
rung und Klassifizierung konkretisieren und materialisieren. Gefingnis,
Psychiatrie und Klinik, aber auch Militir, Schule und Betrieb geraten unter
Normalisierungsperspektive in ein anderes Licht: Sie werden zu Produk-

232 Sje stellen dabei nicht nur

tionsstitten des Normalen und A-Normalen.
auf repressive MaRnahmen zur Disziplinierung im Sinne eines »Uberwa-
chens und Strafens« ihrer Mitglieder ab, sondern entwerfen Programme
anerkannter Formen der Lebensfithrung, die sich von der Erziehung der
Kinder tiber die Therapie und Diitetik des Kérpers bis hin zur Arbeitsplatz-
gestaltung erstrecken.”® Die Ein- und AuschlieRungsmacht dieser realen

Orte nennt Foucault »Heterotopien«, deren Zugangsregelung Prozeduren

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 207

der Offnung und SchlieRung umfassen.”** Besondere Aufmerksamkeit
widmet Foucault den Heterotopien der Devianz, die als »absolutes Auflen,
die Binnenrdume der Gemeinschaft im Sinne umschlossener, homogener
Riume hervorbringen und regulieren.®® Denn nur wo Unvernunft und
Wahnsinn walten, kénnen sich »verniinftige« Gesellschaftsformen entwik-
keln, nur wo Anomalien hervortreten, wird Normales sichtbar, nur wo
Fremdes und Ver-riicktes hervorbrechen, lassen sich Programme zur Regu-
lierung und Disziplinierung durchsetzen. Foucaults Denken an den Gren-
zen legt die Seinsweisen der Ordnung offen: »Das Heterogene bildet fiir
jede Kultur zugleich das Zeichen ihrer Zerbrechlichkeit wie ihrer eigenen
Kohirenz« (de Certeau 1997: 16), denn unter jeder Kontinuitit klafft der
Abgrund der Diskontinuitit, unter jedem Wunsch nach Kohirenz lauert die
Inkohidrenz, so dafé »[d]ie Heteronomie [...] zugleich der Stimulus und das
Unzulissige, die Wunde des Rationalismus [ist]« (ebd.: 17).23

Normalisierung als eindringlichster Impetus der Modernisierung ver-
korpert eine Wissensmacht, die in den Naturwissenschaften ihren Anfang
nimmt und als Komplex von Wissen und Kénnen in gleicher Weise den
Diskurs der Human- und Sozialwissenschaften beherrscht: »Wie funktio-
niert menschliches und soziales Verhalten? Wie wird es gesteuert? Wie laf3t
es sich im Stérungsfall reparieren, und wie lassen sich seine Kapazititen
steigern und vervielfiltigen?« (Waldenfels 1998: 62f.). Denn das Wissen
um die Normalitit bleibt nicht nur den Orten ihrer Anwendung verhaftet
im Sinne institutionalisierter und materialisierter Funktionsstitten, son-
dern schreibt sich als verinnerlichtes Wissen in den Wirklichkeitskonstruk-
tionen und Handlungspraktiken des Akteurs im Alltag ein. Macht funktio-
niert damit sowohl als duerlich organisiertes als auch als inneres, formen-
des Prinzip, so daf} sie weder personen- noch ortsgebunden, weder statisch
noch bestindig erscheint: »Die Macht ist nicht etwas, was man erwirbt,
wegnimmt, teilt, was man bewahrt oder verliert; die Macht ist etwas, was
sich von unzihligen Punkten aus im Spiel ungleicher und beweglicher Be-
ziehungen vollzieht« (Foucault 1998a: 115). Sie arbeitet vielmehr als eine
Kontrollinstanz im Einzelnen selbst, um von dort aus den eigenen und
fremden Titigkeitsbereich zu tiberwachen, zu kontrollieren und zu diszi-
plinieren.

Damit zieht Foucault die Analogie zwischen dem Blick der Wissen-
schaften auf den Menschen und einer im Einzelnen einsetzenden Proble-
matisierung seiner selbst. Dieser sogenannte »Blick auf sich selbst« ent-
spricht einer geschirften Aufmerksamkeit fiir eigene und fremde physiolo-
gische und psychische Zustinde, einer Wachsambkeit organismischer Wir-
kungen und einer spezifischen Erwartungshaltung. Es ist der Anfang einer
durch den modernen Normalisierungsdiskurs angestachelten »Sorge um
sich« (Foucault 1997c), die ihre Wirkung auf dem Schauplatz des Kérpers

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | KAPITEL 4

entfaltet: »seinen Zustand, seine Gleichgewichte, seine Gebrechen, seine
stindigen oder voriibergehenden Befindlichkeiten erscheinen als die ent-
scheidenden Variablen, nach denen sich das Verhalten zu richten hat«
(ebd.: 175). Im Gegensatz zu den Tendenzen der sokratischen Selbstsorge in
der griechischen Kultur bzw. der platonischen Lehre der cura sui in der Phi-
losophie demaskiert Foucault die moderne Sorge seiner selbst als Quelle
immer undurchschaubarer und kapillarer Machttechnologien. Es sind dis-
kursive Praktiken mit dem Ziel, ein Raster der Disziplinierung iiber den
Raum zu werfen, ihn zu organisieren, auszulaugen. Nur auf den ersten
Blick sei die »Sorge um sich« eine Macht des Subjektes tiber sich selbst. Ih-
re Wurzel liegt in einer als Projekt der Wahrheit verschleierten Wissen-
schaft, die durch ihre Kataloge zur Gesundheitspflege und Hygiene den
Blick auf die Lebensgewohnheiten und Umgangspraktiken des Menschen
lenkt, sich bis in ihre entlegendsten Alltagsnischen einschleichen und eine
permanente subjektive wie auch intersubjektive Uberwachung erzeugt. Die
Praxis der Selbstsorge ersetzt die aufwendigen Verfahren der Fremdkontrol-
le und »dufleren Zwingex, fiillt die Liicken und Nischen einer »Macht von
oben« durch die zirkuliren und intersubjektiven Kontrolltechniken der Sub-
jekte untereinander.

»Ob wir spazieren gehen oder ob wir sitzen, ob wir uns salben oder ein Bad nehmen,
ob wir essen, ob wir trinken, ob wir schlafen oder wachen, mit einem Wort: was im-
mer wir tun — das ganze Leben lang und bei allen damit verbundenen Beschiftigun-
gen — brauchen wir Ratschlige fiir eine Lebensfithrung, die niitzlich und ohne Un-

gemach ist« (ebd.: 135).

Der Normalismus bezeichnet eine Moralisierungs- und Disziplinierungs-
macht, die als »natiirliches« Mifdtrauen und Ablehnen gegeniiber Anomali-
titen, Auer-Ordentlichkeiten, a-typischen Phinomenen und Befremdlich-
keiten ihre alltagspragmatische Relevanz gewinnt. Die »Sorge um sich« griin-
det im Argwohn gegeniiber dem Anderen, der als widerstindiges Element der
Norm konstruiert wird. Wo das Fremde in Form von Triebiiberschiissen,
Phantasien oder Krankheit auftaucht, miissen soziale Exklusions- und wis-
senschaftliche Korrekturarbeiten geleistet werden: Therapien, Behandlun-
gen und dhnliche Verfahren werden in den daftir vorgesehenen Orten zur
Wiederherstellung der Ordnung eingesetzt und sie damit vom »Ort der
Vernunft« fernzuhalten.*”

Vernunft und Normalitit werden somit vom exterritorialen Standpunkt
des Anderen her entworfen: »des von der Vernunft zum Schweigen ge-
brachten Wahnsinns« (Fink-Eitel 1994: 217). Damit zeigt Foucault, daf® die
moderne Aufklirung den Aufstieg der Vernunft tiber die Repression des
Fremden austrigt, die Ausgrenzung des Anderen durch institutionelle

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 209

Praktiken und wissenschaftliche Verfahrensweisen zur Integration und
Etablierung einer Binnenordnung nutzt. Das Fremde, das in der Foucault-
schen Diktion als Anderer schlechthin (als Wahnsinn, Asozialitit und Anor-
malitit) konstruiert wird, ebnet den Weg fiir die Vernunft:

»Vernunft und Wahnsinn stehen in einem zwar wechselseitigen, jedoch asymmetri-
schen Verhiltnis des Ausschlusses. Als das Ausschliefende ist die Vernunft, der eine
Teil des Verhiltnisses, zugleich dessen Ganzes, weil der andere Teil des Verhiltnis-
ses, der Wahnsinn, vollstindig durch die AusschlieRungsleistung bestimmt ist«

(ebd.).

Das Fremde ermoglicht erst durch seine Ablehnung und Entiuflerlichung
die Konstruktion einer Ordnung der Dinge, so daf Hinrich Fink-Eitel
Wahnsinn und Vernunft als dialektisches Verhiltnis konstitutiert. Erst in
der »Beseitigung der irritierenden Fremdheit, die [beispielsweise] der
Wahnsinnige gegeniiber der herrschenden >Normalitit« darstellt [...]« (ebd.:
210), gelingt es, diese Normalitit zu bestitigen, sie zu produzieren und zu
reproduzieren. Wihrend das »Normale« im ausgehenden 20. Jahrhundert
zum selbstverstindlichen Orientierungs- und Handlungsraster gerit, das
einem Leben in »geordneten Verhiltnissen« entspricht, fillt Fremdheit mit
Anomalitit, schlimmstenfalls mit Wahnsinn zusammen.

Normalitit, so zeigt Foucault in seinen Studien eindrucksvoll, verkor-
pert keineswegs einen statischen Zustand. Als diskursive Wirklichkeitskon-
struktion ist sie in einen Kampf um Bedeutung verwickelt, in denen sie ein-
zelnen Diskursakteure interessenbezogen und taktisch agieren. Sie erschaf-
fen mit ihren Benennungen sowohl integrative Muster der Vergesellschaf-
tung als auch reglementierende Verfahren zu Ab- und Ausgrenzung ande-
rer Diskursteilnehmer. Denn Diskurse stehen in einem komplexen Ver-
hiltnis der Erméglichung und Begrenzung (vgl. Keller 2001: 134), die in ein
hierarchisches, zum Teil horizontales Verhiltnis iiberfithrt werden kénnen.
Durch die Kopplung des Normalen mit dem Normativen wird die Praxis der
Normalisierung an eine riicksichtslose Normierungs- und Ausgrenzungs-
praktik gebunden, die dem Fremden im Sinne des Normabweichlers die
Rolle des feindlichen Gegentibers einrdumt. Die Konstruktion des Abweich-
lers ist dabei nicht nur eine zufillige Nebenfolge des Normalisierungsdis-
kurses. Sie ist gewissermaflen der Ermoglichungszusammenhang fiir die
gesellschaftliche Geltungskraft des dominanten Diskurses der Normalisie-
rung. In diesem Sinne ist nicht der Wahnsinnige der wirklich wahnsinnige,
sondern die durch seine Repression ermdglichte Normalitit der eigentliche
Wahnsinn.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | KAPITEL 4

4.2.2 Zivilisierungspraktiken -
Zur Ordnung des Verhaltens (Elias)

Lange Zeit herrschte in den Sozialwissenschaften eine Modernisierungs-
perspektive vor, deren dominierender Terminus nicht Normalisierung,
sondern Zivilisierung lautete und anstelle des Foucaultschen » Untergangs-
szenarios« moderner Subjektivitit der wachsenden Synthese- sowie Fried-
fertigkeit des Menschen den Vorrang gab.>?

Dem jiidischen Philosophen und Soziologen Norbert Elias gelang mit
seinem monumentalen zweibindigen Werk vom »Prozef der Zivilisation,
das 1939 noch wihrend seines Exils in England erschien, aber erst in der
dritten Auflage 1976 aus der Marginalie des »Geheimtips unter Kennern«
binnen kiirzester Zeit zum Klassiker avancierte, der entscheidende Schritt
in die Reihe der »groflen Theorien«. Elias, der den Zugang zum besseren
Verstindnis gegenwirtiger Formen des Zusammenlebens in der retrospek-
tiven Genese gesellschaftlicher Strukturen und der mit ihnen verflochtenen
Psychogenese ihrer einzelnen Mitglieder sucht, etabliert die Prozefitheorie
als festen Baustein im angesehenen Repertoire der deutschen Soziologie.
»Zivilisation« lautet Elias’ Schliisselbegriff einer Theorie sozialer Prozesse,
die gelegentlich den Eindruck erweckt, als wiirde er staatenlose, auereuro-
piische Gesellschaften in recht plakativer Weise, quasi als »Vélker ohne Ge-
schichte« den »zivilisierten« westlichen Staatengesellschaften mit langer
Geschichte gegentiberstellen (vgl. Hinz 2000: 77).

Erst spit ging man mit seinem Prozef der Zivilisation als Ganzem ins
»Kreuzverhor«*?; zu gerne hielt sich der Glaube aufrecht, der Mensch sei
aus dem Schatten seiner barbarischen Vorfahren herausgetreten und habe
sich zum bewufdten und friedlichen Mitmenschen entwickelt, ganz so, als
hitte die Zivilisation »wirklich« stattgefunden. Denn Elias verstand unter
Zivilisierung keine »aggressive« Disziplinierungspraxis, wie es Foucault in
seiner Genealogie der modernen Normalisierungsgesellschaft von Anfang
an anlegt, sondern eine Ordnung von ganz spezifischer Art, die als solche
richtungslos, intentionslos ist, in ihrer gewalthemmenden und -verdrin-
genden Wirkung aber eine zuversichtliche, wenn nicht evolutionistische
Lesart nahelegt.

Elias begreift den von Foucault kritisch bewerteten Normalisierungs-
prozef als ProzeR der Zivilisation und fiihrt anstelle der Foucaultschen Un-
terscheidung von normal/anomal, gesund/krank, moralisch/pervers die
Trennung bzw. Genese vom unzivilisierten zum zivilisierten Verhalten ein.*#°
Zivilisation im Sinne einer gesamtgesellschaftlichen Sozialdisziplinierung
bildet ein strukturgeschichtliches Phinomen, das die Entstehung des neu-
zeitlichen Staates an die Schaffung ordnungsfihiger Individuen koppelt
und ihre Kontingenz durch die Zivilisierung des Verhaltens einzudimmen

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 2II

versucht (vgl. Makropoulos 1997a: 40ff.). Dabei betont Elias, dhnlich wie
Foucault, die Bedeutung der Macht- und Herrschaftsverhiltnisse, indem er
die Zivilisation an die Genese staatlicher Gewaltmonopole und Institutio-
nen riickkoppelt und als eine distinkte Kapitalform begreift. Auf diese Wei-
se basiert auch der Prozef der Zivilisation auf einem Ordnungsprimat, das
in einer Phase zunehmender Destruktion traditioneller Vergesellschaftung
und ihrer verbindlichen Normen die Neuschopfung einer geltenden Gesell-
schaftsorganisation tiber die selbstmichtige und damit sikulare Bekimp-
fung und Begrenzung von Fremdheit herzustellen versucht; Elias spricht in
diesem Zusammenhang auch von gesellschaftsspezifisch erlernten Selbst-
steuerungsmustern.

Mit der Kategorie des Fremden werden unter zivilisationstheoretischer
Perspektive sowohl die Gesamtheit grundlegender Bediirfnisse und Trieb-
impulse im Sinne einer noch ungeformten »Natur des Menschen« als auch
die Interferenz- und Kontingenzeffekte eines unkoordinierten zwischen-
menschlichen Handelns bezeichnet, die das Programm der Zivilisation be-
wiltigen soll.*#' Elias’ Prozefmodell temporalisiert die Fremdheitsproble-
matik, indem der Diskurs der Zivilisation das Fremde als »Unzivilisiertes«,
Vergangenes erzeugt, denn Zivilisierung steht fiir einen ganz bestimmten
Wandel, verstanden als » Vorriicken von Peinlichkeitsgrenzens, »fortschrei-
tende Interdependenz«, »Lernprozesse« oder eine »Stufenabfolge hin zum
Besseren«.

Auch Elias’ Studien sind historisch iibergreifend und reichen mehrere
Jahrhunderte zuriick, stellen damit den ProzeR der Modernisierung nicht
als »Blitzkrieg« der Wissenschaft und Technik, der rationalen Vernunft und
des aufklirerischen Geistes gegen traditionelle Gesellschaftsstrukturen dar,
sondern als langwierigen, multikausalen Transformationsprozefl gesell-
schaftlicher Figurationen.*** Damit arbeitet Elias an einer Theorie des so-
zialen Wandels.?# Die Prozefiperspektive verfolgt die Absicht, statische Ge-
sellschaftsmodelle durch einen dynamischen Vergesellschaftungsprozefs zu
ersetzen. Gesellschaft gerit als dynamische Bewegung, d.h. als eine pro-
zefRhafte Abfolge von Ereignissen — Figurationen — in den Blick, deren Ent-
wicklung nichtsdestoweniger strukturiert verlduft, ohne dabei jedoch linear
auf ein bestimmtes Ziel ausgerichtet zu sein. Elias arbeitet mit dem Verweis
auf die Riickkopplung des Bewegungsverlaufes von Gesellschaften mit der
strukturellen Ebene, um die Prozesse nicht als willkiirlich und variabel,
sondern als langfristige gesellschaftliche Vorginge darzustellen, die ihre
Ursachen und Wirkungen sowohl in der Soziogenese des Staates als auch
in der Psychogenese des Individuums haben. Im Sinne einer historischen
Perspektive stellt sich die Prozefitheorie gegen die Vorstellung, Soziologie
als Gegenwartswissenschaft*** zu begreifen; sie betont die Notwendigkeit
interdisziplinir angelegter sozialer Langzeitanalysen, da »[...] jede kurzfri-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | KAPITEL 4

stige Planung von Menschen durch langfristige ungeplante Prozesse beein-
fluRt wird« (Elias 1977: 148). Uberhaupt ist die Frage nach der »Geschicht-
lichkeit des Sehens« (Korte 1999: 317) Elias’ zentrale Fragestellung®® und
deckt sich mit Foucaults Forderung, ein historisches Bewufdtsein fiir die
Analyse gegenwirtiger Phinomene anzulegen, ohne jedoch eine ideologi-

246 Denn Zivilisation

sche Richtung in die sozialen Prozesse hineinzulesen.
vollzieht sich, obwohl ihr eine eigentiimliche Ordnung innewohnt, als Gan-
zes ungeplant (vgl. Elias 1976b: 313) und fufst daher weder auf rationalen
Erwigungen noch einer zielbewufiten Erziehung des Menschen. Wenn-
gleich die Abfolge selbst relativ planlos verliuft, bricht der Ordnungscha-
rakter der Zivilisation in den Praktiken der sozialen Steuerung von Staat
und Individuum, in den intersubjektiven Abstimmungsprozessen oder in
der Organisation der heterogenen Population hervor und arbeitet an einem
produktiven Grundmuster der modernen Vergesellschaftung mit, die den
Menschen Mdglichkeiten des »Selbstmanagements« auf der Grundlage ei-
ner Repressionsorientierung anbietet: Zivilisierung kann so auch als

»grundlegende Technologie jenes Typs sozialer Steuerung [aufgefalt werden], der
mit seiner konstitutiven Verschrinkung interner und externer, also sowohl in den
Individuen, wie auf sie wirkender Verfahren eines komplexen Kontingenzmanage-
ments, nicht nur die immanente Sicherheits- und Ordnungsstiftung, sondern gleich-
zeitig weit dariiber hinaus die funktionale Organisierung, optimale Verwaltung und
produktivistische Entfaltung der individuellen und kollektiven Moglichkeiten zum
Ziel hat« (Makropoulos 1997a: 52).

So gerit auch der Zivilisierungsdiskurs in den Verdacht, sowohl Struktur-
als auch Erzeugungsprinzip des Fremden zu sein. Der Aufstieg der »Zivil-
gesellschaft« strebt danach, Fremdheit im Sinne von Unsicherheit, Kontin-
genz und Unordnung des menschlichen Triebhaushaltes iiberwinden bzw.
ausgrenzen zu wollen, gleichzeitig in immer neuen Klassifikationen und
Differenzierungen des Seelen-, Gefiihls- und Gesellschaftslebens neu ent-
stehen zu lassen. Denn »das Unzivilisierte« spielt als Legitimations- und
Integrationsmodus fiir koloniale und nationale Herrschaftsanspriiche in
den Glauben an die abendlindische Zivilisation hinein.

In Abgrenzung zu der »rauhen, noch unzivilisierten Welt des frithen
Mittelalters und ihrer unkontrollierten Ausleben der Affekte®”, wird der
Zivilisationsprozefs in den Adelshiusern der Renaissance erstmals durch
die Rezeption der Manierenschriften der Humanisten deutlich.>#® Seit dem
spiten Mittelalter und der frithen Renaissance existieren zahlreiche Schrif-
ten zur hofischen Etikette, die das Verhalten bei Tisch, den Umgang mit
dem Besteck wie auch Praktiken und Techniken des Essens und Trinkens
mafiregeln, und die Elias nicht nur unter Niitzlichkeitsaspekten, sondern

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 213

eben auch unter langfristigen psychischen Verinderungen betrachtet.*+?
Von einem zunichst eher engen hofischen Kreis greift die zunehmende
Straffung und Differenzierung der Affektkontrolle allmahlich auf die ge-
samte Gesellschaft iiber; sie verlduft damit von »oben« nach »unten«. Mit
Blick auf die wachsende Zahl von Benimm- und Manierenbiichern im Zuge
der Ausdifferenzierung einer hofischen Kultur, die einen ganzen Apparat
an Geschichtsschreibern, Minnesingern und Dichtern unterhilt®°, ist es
vor allem die Praxis des Schreibens, die als strategische Kraft der Zivilisa-
tion in Erscheinung tritt. Die Schreibpraxis treibt die Standardisierung und
Inkarnation von Gebriuchen und Verhaltensweisen mit Hilfe von Erzie-
hungsschriften, Tischzucht und Manierenbiichern voran.

»Diese Gedichte und Schriften sind selbst ganz unmittelbar Instrumente der >Kondi-
tionierung« oder »Fassionierungs, der Einpassung des Einzelnen an jene Verhaltens-
weisen, die der Aufbau und die Situation seiner Gesellschaft erforderlich macht«
(Elias 1976a: 109).

Als eigenstindige Literaturgattung verkdrpern die Manierenschriften des 16.
Jahrhunderts den Beginn der modernen Utopie einer vollstindigen Kontrol-
le und Steuerung des eigenen Verhaltens. Die »Rationalisierung der Sinnex,
die sich die langfristige Affekt-, Selbst- und Naturbeherrschung zum Ziel
setzt, ebnet den Weg fiir die Etablierung einer liickenlosen sozialen Ord-
nung mit verbindlichen sozialen Normen und Kontrollinstanzen, die poten-
tiell oder aktuell abweichendes Verhalten regulieren bzw. sanktionieren und
damit die Bewiltigung der Kontingenz- sowie Fremdheitsproblematik beab-
sichtigen. Die Zivilisation zerlegt auf der Grundlage von »Verhaltensvor-
schriften« die Welt der Sinne in eine wohlgeformte, angebrachte, vorneh-
me, sittliche und eine unangebrachte, lasterhafte und schamlose Umgangs-
praxis, die sich an den korperlichen Verrichtungen »ablesen« lift: »Accord-
ing to Elias, the »uncivilized body« was constrained by a few behavioural
norms, gave immediate expression to emotion, and sought to satisfy desires
without restraint or regard for the welfare of others« (Shilling 1997: 93f.).
Zivilisation bedeutet daher immer auch, den Koérper unter das Gesetz
einer Schrift zu stellen, um seine undurchsichtige fleischliche Substanz in
einen »Text« zu verwandeln, der sich in seiner Lesbarkeit diskursiv bearbei-
ten 148t. Manierenbiicher, aber auch Romane, Liedertexte (Minnesang) und
andere textuelle Signien einer im Entstehen begriffenen modernen Kultur
stehen damit, ganz im Sinne einer Textwerdung von Korper und Existenz,
fiir die Unterbindung und Austreibung von allem Befremdlichen im Men-
schen: »von [einem] undurchsichtigen und zusammenhangslosen Fleisch,
von diesem exorbitanten und verwirrenden Leben endlich zur Einfachheit
und [Eindeutigkeit] eines Wortes zu gelangen [...]« (de Certeau 1988: 269).

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | KAPITEL 4

Die Praxis des Zivilisierungsdiskurses ist dabei sowohl Sprach- als auch
Handlungspraxis. Denn das zunichst sehr exklusive Wissen, das seinen
Ursprung in den hofischen Zeremoniellen oder Schriften im Wirkungsbe-
reich des Souverins besitzt, tibertrigt sich von dort aus kontinuierlich auf
die Umgangsformen der iibrigen Gesellschaft, in denen sie auf die Prakti-
ken der Lebensfithrung, Partnerwahl, Eheschliefung oder Familienplanung
bis heute (und auch noch weiter) Einflu nimmt.>> Elias begreift daher
den Prozefl gesellschaftlicher Modernisierung in der allmihlichen Um-
wandlung von »Fremdzwang« in »Selbstzwang« und beschreibt damit,
wenngleich er immer auch die gesamtgesellschaftlichen Strukturen beriick-
sichtigt, die Geschichte moderner Rationalisierung auf der Ebene des Verhal-
tens und Erlebens von Individuen. Zivilisation driickt sich in der langfristigen
Entwicklung kontrollierter Wahrnehmungs-, Verhaltens- und Bewertungs-
muster aus, deren Bestreben die weitgehende Beherrschung von Affekten
und Emotionen ist.

Die Zivilisierung des Menschen fiihrt Elias auf die Feststellung zuriick,
»daf} fortschreitende Differenzierung mit einem wachsenden Bewufitsein
gegenseitiger Abhingigkeiten und der Notwendigkeit einhergeht, das Ver-
halten besser aufeinander abzustimmen« (van der Loo/van Reijen 1992:
111). Dartiber hinaus verweist Elias auf den exklusiven Charakter der Zivilisa-
tion und bringt die Verinderung von Verhaltensstandards eng mit der Dy-
namik der damaligen Machtverhiltnisse in Verbindung, denn

»mjan kann die Zivilisation des Verhaltens und den entsprechenden Umbau des
menschlichen Bewuf3tseins und Triebhaushalts nicht verstehen, ohne den Prozef der
Staatenbildung und darin jene fortschreitende Zentralisierung der Gesellschaft zu
verfolgen [...]J« (Elias 1976Db: 8).

Elias zeigt, dafl die Veridnderung der Verhaltensstandards mit bestimmten
Verinderungen im Aufbau der Gesellschaft verflochten sind (wie auch um-
gekehrt): Als entscheidende strukturelle Verinderungen nennt er die Abls-
sung der Natural- durch die Geldwirtschaft und die damit einhergehende
Entstehung stabiler Zentralorgane in Form von Gewalt- und Steuermonopo-
len, die er von der Entwicklung der europiischen Feudalgesellschaften des
frithen Mittelalters bis zur abendlindischen Staatsgesellschaft nachzeich-
net. Damit bedeutet Zivilisierung immer auch Monopolisierung und Staa-
tenbildung. Elias spricht von der Renaissance als Zeitalter der absolutisti-
schen Herrschaft, das neben einer Gewaltmonopolisierung in der Institu-
tion des Konig- bzw. Fiirstentums gleichzeitig eine Strukturverinderung
der abendlindischen Gesellschaft im ganzen einschliefdt, beschrinkt sich
jedoch weitestgehend auf die franzgsische Gesellschaft mit ihrem Zentrum
in Paris.®?

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 215

»Erst die Errichtung eines effektiven und stabilen staatlichen Gewaltmonopols schafft
nimlich die Voraussetzungen fiir den Prozefl der zunehmenden sozialen Verflech-
tungen der Individuen, und der Apparat der staatlichen Herrschaft fiihrt selbst eine
Ballung von weitreichenden und dichtgekniipften Interdependenzketten mit sich — in
den stidtischen Zentren der Verwaltung und insbesondere an den Hofen« (Bogner

1989: 21).

Die Erklirungskraft des Eliasschen Zivilisationsmodells beruht auf dem
Moment der Entstehung stabiler Zentralmichte und der Interdependenz
der Konkurrenz zwischen verschiedenen Herrschern, d.h. von einer Zivili-
sation 143t sich nur dann sprechen, wenn auch die spannungsreichen Um-
wilzungsprozesse im Bereich der politischen und 6konomischen Macht-
verhiltnisse in den Blick geraten. Der Machtzuwachs des Konigs oder Fiir-
sten zeigt sich in ihrer neuhinzugewonnen Rolle, Reprisentant und Vorbild
bzw. »modellgebendes Prigeorgan des menschlichen Verhaltens« (Elias
19776b: 3) zu sein, so dafl die Hofe als stilbildende Zentren des Abendlandes
die Vision einer rationalen Gesellschaftsordnung ankurbeln.*” Der Hof ist
also ein institutioneller Bedeutungsrahmen, in dem spezifisches Wissen
gebiindelt, angehiuft und weitertransportiert wird.”* Wenngleich die funk-
tionale Differenzierung unter absolutistisch organisierten Gesellschaften
zunimmt, ist der Zivilisierungsdiskurs auch ein Entdifferenzierungs-
diskurs, da er die Verhaltensregulierung im Sinne einer Synchronisation
und Homogenisierung der sozialen und kulturellen Verhiltnisse zur Folge
hat.

Die Soziogenese des Hofes und des hofischen Lebens koppelt Elias an
die Soziogenese des Staates, der an die Stelle einer »Kriegergesellschaft«
und ihrer »Lust des Augenblicks« (ebd.: 96) die Feudalgesellschaft mit ei-
nem hoéheren Bedarf an Steuerung und Planung durch die wachsenden
Handelsverflechtungen setzt. Die Zunahme an gesellschaftlicher Interde-
pendenz, sozioSkonomischer Funktions- sowie Arbeitsteilung brechen mit
der Ungeregeltheit und Ungeddmpftheit der Triebe und forcieren eine Hal-
tung, deren Devise planen statt kimpfen lautet. Die Routinierung und Steue-
rung der Affekte bewirkt eine zunehmende Synthesefihigkeit des Men-
schen, zwischen auseinanderliegenden Ereignisses und Erfahrungsebenen
symbolische Beziehungen herstellen zu kénnen, so dafl die Entwicklung
eines Zeitbegriffs auf zivilisatorische Prozesse der Regulierung und gegen-
seitigen Abstimmung zuriickgefithrt werden kann. Zeit gerit damit als ge-
sellschaftlich entwickeltes Symbolsystem in den Blick, das den Zivilisations-
grad einer Gesellschaft markiert und ihre Unterscheidbarkeit zu anderen
Gesellschaften méglich macht. Elias verweist unermiidlich auf die Ver-
schrinkung soziogenetischer und psychogenetischer Prozesse, arbeitet da-
mit sehr nah am Simmelschen Modell der Wechselwirkung, will die Inter-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | KAPITEL 4

dependenzgeflechte aber nicht so sehr als kulturelle Integrationsmodi aus-
weisen, sondern bettet sie in einen kulturhistorischen Zusammenhang ein,
um anstelle der funktionalen ihre geschichtlich relative Bedeutung herauszu-
arbeiten.

»Wihrend [...] Simmel maflgeblich an den Formen der Wechselwirkung interessiert
ist, sie als gesellschaftsbildende Formen begreift, die erst Gesellschaft als sozialisie-
rende Instanz beschreibbar machen, ist das Interesse von Elias an den Interdepen-
denzgeflechten mehr auf ihre materiale Ausgestaltung und die Konkretion ihrer hi-
storischen Entwicklung ausgerichtet« (Jung 1999: 159).

Im Gegensatz zu Simmel, der die Formen der Vergesellschaftung als ab-
strakte Kategorien faflt, die er unter kulturtheoretischer Perspektive zu sy-
stematisieren versucht, setzt Elias langfristiger an und bettet das Kulturel-
le und das Soziale in seiner Prozefitheorie der Wechselseitigkeit von sich
bildenden Psychostrukturen und gebildeten Soziostrukturen (vgl. ebd.:
160f.) in ein und denselben Bedingungszusammenhang der historischen
Vergesellschaftung. Dabei konzentriert sich Elias auf die Macht- und Herr-
schaftsverhiltnisse. Er stellt jedoch anstelle des distinktiven und differen-
zierenden den durch Kopplung von Kultur- und Sozialfaktoren erméglich-
ten synthetischen Charakter des Zivilisationsbegriffes heraus. Zivilisation
geht mit dem neugeweckten Bediirfnis sowohl nach Abgrenzung des Adels
gegeniiber Bauern- und Biirgertum als auch klasseniibergreifend nach Syn-
chronisation und Ordnung sozialer Verhiltnisse einher. Die Interdepen-
denz und Konkurrenz der Menschen untereinander, ihre Auseinanderset-
zungen um Macht zeigen sich in dieser Lesart als stirkste Schubkrifte einer
Umwandlung von Auflen- in Innenzwinge, die sich in einem Ensemble
von Verhaltensvorschriften, Formalien der Kommunikation, einem Katalog
von Benimmregeln und Tischsitten bis hin zum Diktat der Koérperhaltung
niederschlagen. In diesem Ineinandergreifen von sozialen und biologischen
Prozessen will Elias den Dualismus von Kultur und Natur aufheben.

Doch Diskurse beinhalten nicht nur verschriftliches Wissen in Form
von systematischen Regelkatalogen, Courtoise-Schriften, Biicher zu Hof-
und Tischzuchten bzw. Benimm- und Manierenbiicher. Hiufig fiithrt der
Weg ihrer Analyse in die »Tiefenschicht von eher stummen Regeln, die das
alltigliche Leben der Individuen von ihrer Geburt an reglementieren, ohne
von den einzelnen gewdhnlich reflektiert und begriindet zu werden |[...]«
(Bogner 1989: 56). Neben der Vielzahl von zivilisierenden Texten, sind es
die zahlreichen stillschweigenden Prozeduren symbolischer Zeugnisse in Sozia-
lisation und Interaktion, mit denen der »Inkarnationsapparat« der Zivilisa-
tion seine Spuren in der psychogenetischen Struktur ihrer Gesellschafts-
mitglieder hinterldfit. Damit weist Elias Zivilisation nicht als bewuften, wil-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 217

lentlichen oder aus Griinden einer zweckorientierten Planung des Han-
delns entsprungenen Prozesses aus — dies wiirde ein autonomes, selbst re-
flektierendes Individuum voraussetzen (vgl. Jung 1999: 163) —, sondern
stellt den Mensch als Produkt unendlicher, langwieriger Prozeduren der
Verhaltensnormierung dar, dessen Entwicklung in einem umfassenden,
komplexen Geflecht teils offensichtlicher und expliziter, teils unsichtbarer,
impliziter gesellschaftlicher Interdependenzen steht, in denen die Normen
der Zivilisation eingeschrieben sind.*»

Dabei bleibt die Internalisierung gesellschaftlicher Normen an die
Struktur der Macht- und Herrschaftsverhiltnisse riickgebunden. Sie »ni-
sten« sich in Form von Bewegungs- und Handlungs-, Wahrnehmungs- und
Bewertungsmustern im Inneren des Menschen ein, so daf} Verhaltensun-
terschiede zum Spiegel gesellschaftlicher Rangunterschiede werden.?®
Wenngleich Elias den evolutioniren Charakter der Zivilisation leugnet, legt
die Kopplung von Macht und Sozialdisziplinierung ein Ungleichgewicht
offen: zwischen Zivilisationskompetenten, die ihr Verhalten gezielt und
wohl portioniert einsetzen kénnen und den »Sprung« in die kultivierte Ge-
sellschaftsschicht »geschafft haben«, und solchen, die aufgrund ihrer
»Emotionalitit«, »Spontaneitit« bzw. Unmittelbarkeit als Fremde Ausgren-
zung erfahren.®” Wihrend die traditionellen Gesellschaft kein scharfes
Fremdbild im Mosaik ihrer sozialen und kulturellen Verhiltnisse entwik-
keln kann, unterstiitzen die modernen Staatsbildungs- und Verzeitlichungs-
prozesse die Verschirfung von intergesellschaftlichen Kontrasten. Der
Fremde wird zum Menschen einer anderen Zeit bzw. eines anderen Lan-
des; er ist Mitglied einer Gesellschaft mit geringerer zeitlicher Differenzie-
rung und damit auch geringerem Zivilisationsgrad.

Soziale Herkunft und Anerkennung sind nicht mehr nur eine Frage
des Erbrechts und gottlicher Gnade, wie es das mittelalterliche Herrscher-
bild verkorpert, sondern driicken sich im Benehmen, in einer »Kultur der
guten Manieren« aus. Die psychische Struktur der Zivilisierung, die sich in
einem langsichtigen und kalkulierbaren Verhalten zeigt und sich zunichst
nur in der hofischen Gesellschaft durchsetzen kann, greift allmahlich mit
der Auflésung der Stinde, den wachsenden Interdependenzen und der an-
brechenden Urbanisierung auf die weitere Gesellschaft iiber und bewirkt
auch hier eine psychogenetische Metamorphose. »Die Menschen lernen, ihr
Verhalten lingerfristig zu planen: Unmittelbare Geluiste werden, wenn man
ihnen allzu sehr nachgibt, allmihlich in Hinblick auf eventuell nachfolgen-
de Unlustgefiihle bezwungen« (van der Loo/van Reijen 1992: 64). Diese
Bezwingung und Unterdriickung gegeniiber dem eigenen und dem ande-
ren Koérper (Abstimmung) bettet Elias zwar immer in die gesamtgesellschaft-
lichen Macht- und Herrschaftsverhiltnisse ein, er ist aber nicht explizit,
wie Foucault, an einem Entwurf einer Soziologie der Macht interessiert.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | KAPITEL 4

Zwar ist Macht ein Schliisselbegriff der Eliasschen Figurationstheorie®®

und gewinnt als strukturelle Eigenschaft sozialer Beziehungen in dem wach-
senden Interdependenzgeflecht der neuen politischen und ékonomischen
Einheiten zunehmend an Bedeutung, sie verdichtet sich aber nicht zu einer
eigenen Technologie der Macht, wie es Foucault in seinem Entwurf einer
»Mikrophysik« impliziert.?® Macht ist einer von vielen Begriffen, an denen
Elias die Relationalitit und Interdependenz gesellschaftlicher Phinomene
deutlich machen will, um anstelle von statischen Entititen Verflechtungs-
modelle zu entwickeln. Elias lduft mit dieser »ideologiefreien« Machtkon-
zeption aber Gefahr, die zivilisatorische »Uberlegenheit« der westlichen
Staatsgesellschaften als Machtmittel und -legitimation zwischen kolonisier-
enden Europiern und kolonisierten Nicht-Europiern anzuerkennen.

So 14t sich auch in seiner Theorie der Moderne neben einer Unter-
driickung und Rationalisierung des eigenen Trieb- und Affekthaushaltes ei-
ne Unterdriickung und Repression des Fremden auf mehreren Ebenen mit-
lesen: Zivilisierung unterstiitzt die Ausbildung von »etablierten Gruppen«
mit hoher interner sozialer, zeitlicher als auch kultureller Homogenitit bei
gleichzeitiger Konstruktion komplementirer Auenseiter, die nicht selten
zur »Zielscheibe« von Stigmatisierung und Gewalt werden. So wie Elias ein
Bedingungsverhiltnis zwischen Macht und Zivilisation schlieRt**°, geraten
die Wir-Thr-Balancen mehr und mehr ins Ungleichgewicht, weshalb Hans-
Peter Waldhoff neben gruppencharismatischen Prozessen der etablierten
»Zivilisierten« gleichzeitig die »Psychogenese des Auenseiters« (Waldhoff
1995: 2406) konstatiert. AuRenseiter verhalten sich abweichend, wobei Ab-
weichung nicht die Qualitit der Handlung beschreibt, sondern »das Pro-
dukt einer Transaktion ist, die zwischen einer gesellschaftlichen Gruppe
und einer [oder mehrerer] von dieser Gruppe als Regelverletzer angesehe-
nen Einzelperson[en] stattfindet« (Becker 1981: 8). Dementsprechend pro-
duziert die synchrone Gruppe mit hoher zeitlicher und funktionaler Diffe-
renzierung eine ihr entgegengesetzte Negativfolie, nimlich Minderheits-
gruppen niedriger zeitlicher und funktionaler Differenzierung und geringe-
rer interner Kohision. Ihre Konstruktion als Fremde und die damit verbun-
dene offensive Ausgrenzung dient dazu, »unerwiinschte Impulse der Ei-
gengruppe indirekt zu stigmatisieren und einer rigiden Sozialdisziplinie-
rung, mit bequemer Aggressionsabfuhr, zu unterwerfen« (Waldhoff 199s:
25f.). Im Gegensatz zu Foucault, der Abweichung bzw. Fremdheit sehr nah
an den »Krankheitsstatus« heranfiihrt, lenkt Elias den Blick auf interkultu-
relle Differenzen und skizziert den Fremden als Staatsfremden bzw. »Unzi-
vilisierten«.®!

In Anlehnung an das Eliassche Etablierten-Auflenseiter-Modell fiihrt
Waldhoff verschiedene Beispiele in der Kulturgeschichte des modernen
Abendlandes an und sieht in der Zivilisation des Menschen immer auch ei-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 219

ne Verschirfung gesellschaftlicher Konflikte: Unterschiede zwischen ein-
zelnen Bevolkerungsgruppen nehmen zu, Selbst- und Fremdbilder rigidi-
sieren sich, die Praxis der Assimilation und Ausgrenzung als fremd emp-
fundener Menschen erfihrt eine Radikalisierung. Die zivilisatorische Kom-
petenz der »individuellen Selbstregulierung momentaner trieb- und affekt-
bedingter Verhaltensimpulse oder deren Umleitung von den primiren auf
sekundire Ziele und gegebenenfalls auch deren sublimatorische Umgestal-
tung« (Elias 1986: 382) entlarvt Waldhoff als distinktive Machtquelle ge-
schlossener Gruppierungen, in denen die gegenseitige Abstimmung ein
hohes Maf erreicht hat. Diese Gruppen reagieren jedoch auf Menschen an-
derer historischer oder zeitgendssischer Zivilisationsformen mit Ausschluf,
da sie als iiberwiltigend fremd empfunden werden. Der Zivilisierungsdis-
kurs habe deshalb sowohl die Konstitution eines exklusiven Innen anhand
einer ausgefeilter Verhaltensmodellierung, die auf eine Selbsterzeugung
von Gruppencharisma abstellt, als auch eine Abgrenzung nach Aufien zur
Folge. Insofern produziert jeder Diskurs nicht nur legitimes Wissen, son-
dern immer auch eine Distinktionsstrategie gegeniiber anderen Wissens-
formen und -akteuren. So produziert der Zivilisierungsdiskurs gleichsam
zivilisatorische Vor- wie Zerrbilder, genauer gesagt, Stereotypen des unrei-
nen, schamlosen und unkultivierten Menschen,2®*

Dieser Mechanismus von Diskursen findet seine Entsprechung in der
Praxis des Subjektes, das versucht, seinen Ort in der Gesellschaft zu finden.
Das titige Individuum ist also voll dabei, wenn es um die Realisierung von
Machtbeziehungen geht. Es tut dies im Rahmen »lebendiger Diskurse« in-
sofern, als es diese zum Leben bringt (vgl. Jager 2001: 87). Damit setzt Elias
den Einzelnen aber auch ungewollt einen psychosozialen Verdringungs-
und Abgrenzungsprozef aus, da die »Zivilisierten« alles von sich weisen,
was ihnen wild, schmutzig, gewalttitig oder liistern erscheint, um solche
Versuchungen in sich selbst besser bezwingen zu kénnen.

Der Zivilisierungsdiskurs bringt damit die Figur des »unzivilisierten
Barbaren« hervor, der seine volle Bedeutung aus der Bezwingung einer
wachsenden »inneren Fremdheit« erhilt. Waldhoff spricht von einem spe-
zifischen Typus von Fremdheitsgefiihlen, die in der Okonomie sozialer Be-
ziehungen ihren Ausdruck findet, denn die »Rationalisierung der Sinne«
ruft gleichzeitig Mifftrauen und Abneigung gegeniiber »unkontrollierba-
ren« Menschengruppen hervor. » Fremd werden in unterschiedlichem Grade
alle Leute, in die das disziplinierende Regelwerk des modernen Staates
nicht einzudringen vermag« (Waldhoff 1995: 84). So beinhalte die Eliassche
Kopplung von Zivilisation und Staatenbildung zwei gegenliufige Tenden-
zen: Zivilisierung und Enizivilisierung, da die Okonomie der Gefiihlsdiffe-
renzierung sich nicht nur auf die intrapersonalen, sondern gleichfalls auf
die interpersonalen Grenzen auswirke:

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | KAPITEL 4

»Die Verinnerlichung der Aggressivititshemmung gegeniiber einer wachsenden
Wir-Gruppe, den immer menschenreicheren Nationalstaaten, wird mit Lenkung der
Aggression und offenen Gewalttaten gegen die Menschen bezahlt, die man als Re-
prisentanten eines anderen, fremden Schemas des gesellschaftlichen Seelenaufbaus
empfindet, sofern sie als wehrlos genug gehalten werden« (ebd.: 87).

Fremdheit entwickelt sich einerseits auf der persénlichen Erlebensebene, die
sich aus der Internalisierung gesellschaftlicher Primissen als Antwort auf
die neuen psychischen Bewertungsinstanzen entwickelt (unbewufte Trieb-
impulse, Scham- und Peinlichkeitsgefiihle usw.). Andererseits dehnt sich
die Ordnung und Steuerung des »Gefiihlshaushaltes« auf die strukturelle
Ebene aus. Um das eigene Handeln und Machtanspriiche zu legitimieren,
schafft der Zivilisierungsdiskurs eine Distanz zwischen dem »Irrationalen,
»Ungebindigten« und »Impulsiven«, weil durch die Separation eine positi-
ve Selbstbewertung bzw. eine Zone moralischer »Reinheit« und »kultureller
Kompetenz« erzeugt wird.>*3

Zivilisierung und Entzivilisierung werden nicht als entgegengesetzte
Wirklichkeitskonstruktionen gefafit. Entzivilisierungsphinomene miissen
vielmehr als unmittelbare Folge des Zivilisierungsdiskurses betrachtet wer-
den. Der Historiker Karl G. Zinn bezeichnet daher die zwischen dem 14.
und 17. Jahrhundert andauernden Hexenprozesse als »zivilisierte Menschen-
vernichtung« (Zinn 1989: 249). Er fiihrt ihre grausamen Ausmafe auf den
europiischen Mentalititswandel zuriick, da mitmenschliche Solidaritit und
das Gefiihl christlicher Gemeinschaft zugunsten einer egoistischen Uberle-
bensstrategie der Individuen verlorengehen. Folterexzesse und Hexenver-
brennungen seien daher keine anarchischen Ausfille einzelner, oder — wie
Elias einrdumt — Ausnahmeerscheinungen bzw. krankhafte Entartungen (vgl.
Elias 19776a: 268), sondern »Kollektivphinomene mit rationaler Dimension«
(Zinn1989: 251) und somit genuine Reaktionen auf den Zivilisationsprozef.2%4

Zwischen den Prozessen der durch Staatsbildung hervorbrechenden
absolutistischen Herrschaftsverhiltnisse und den Phantasmorgien von Teu-
fel und Hexe bestehe eine Verbindung. Ungeziigelte und grausame Gewalt-
exzesse gegen Fremde, die als »irrational« und »kreatiirlich« stereotypisiert
werden, kompensieren die Gefahr individueller »Zwangsneurosen«. Sie
stellen gewissermaflen Ersatzhandlungen fiir die Aggression gegen die im
Flirsten- oder Konigtum zentrierte Macht und Gewalt und die Repression
des eigenen Gefiihlshaushaltes bereit.*® Zinn zeigt in seiner Zivilisations-
kritik die Folgen der Umwandlung von Fremd- in Selbstzwang auf. Er be-
tont, dafs mit der Entwicklung von komplexeren Formen des Zusammenle-
bens sowohl neue Formen des Bewufdtseins als auch Unbewufitseins her-
vorgebracht werden, die sich in einer gewaltsamen und enthemmten Aus-
grenzungspraxis des Fremden offenbaren.>®®

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 221

Diskursive Konstruktionen des zivilisatorischen Fortschritts liefern die
semantische Referenz interkultureller Differenzen und bergen die Gefahr,
»[...] iiberlegene Macht, sei sie nun Skonomisch, politisch oder militirisch
begriindet, mit eben moralischer Uberlegenheit auf einer evolutioniren
Rangskala gleichzusetzen« (Giddens 1988: 298). Die wachsende Komplexi-
tit moderner Gesellschaften und ihre reflexive Verstindigung dartiber {6r-
dern die Fragmentierung der Kulturlandschaft entlang evolutionistischer
Kriterien. Der Fremde wird zum Kultur- und Gesellschaftsfremden, typi-
scherweise zum Auslinder.>®” Diese Kopplung von nationaler und kulturel-
ler Identitit ist gleichermaflen Folge des Zivilisationsprozesses, da die kul-
turellen Prozesse bei Elias untrennbar mit Staatsbildungsprozessen verfloch-
ten sind. Die Ausbildung zentraler Staatsorgane korreliert mit einer spezi-
fischen Habitualisierung ihrer Mitglieder. Im Habitus zeigt sich der spezifi-
sche Nationalcharakter des Menschen, denn Zivilisation bedeutet keinen
gleichférmigen, identischen Prozef3, vielmehr gibt es erhebliche Unterschie-
de und Variationen der Zivilisation je nach Form und Wandel des Staates,
so dafl von vielen, stark differierenden Prozessen der Zivilisation gespro-
chen werden muf.*%®

Jede Form von Zivilisation zielt darauf ab, das soziale Kapital ihrer Ak-
teure im Sinne »angemessener« Umgangs- und Verhaltensweisen zu meh-
ren und durch Distinktion gegeniiber anderen zu sichern. Der Habitus
macht deutlich, daf die Fremdartigkeit der Anderen nicht nur als duferli-
che Zuschreibung fungiert, sondern daR ausgeprigte bewuflte und unbe-
wufdte Mentalititsdifferenzen die Kluft zum Fremden vergrofern. Zivilisa-
tion miindet in einer Konstitution »enggeschniirter« nationaler Gemein-
schaftskonzepte, die eine Vollexklusion des Fremden als »Auslinder« be-
wirken und diese Ausgrenzung iiber die substantielle Differenz zivilisatori-
scher Standards (Habitus) legitimieren.2® Die Konstruktion des Fremden
als »feindlicher Auslinder« verdeutlicht die Verschiebung der Gewaltzone —
aus der Gruppe gleichen Mafles an Selbststeuerung heraus zu ihren zu-
nehmend nationalistisch gefaRRten Grenzen.?”°

Elias’ Zivilisationsansatz ist einheitlich gedacht. Er arbeitet mit der
Primisse der »Einheit und Ganzheit des Triebhaushaltes und die Zugeho-
rigkeit jeder besonderen Triebrichtung zu dieser Ganzheit« (Elias 1976a:
264). Demnach erstrecke sich die Verfeinerung und Disziplinierung ein-
zelner Triebduflerungen nicht nur iiber den Bereich der EfR- und Trinksit-
ten, sondern gleichfalls auf die Interaktions- und Sprachnormen bis hin zur
Kriegsfithrung und zum Strafrecht. Zinn meldet in seiner historischen Ar-
beit Bedenken gegeniiber dieser Gleichmifigkeit und Ausgewogenheit der
Triebsublimierung an; er stellt die Frage nach dem »Preis« des Vorriickens
von Scham- und Peinlichkeitsgrenzen, indem er die gewagte These formu-
liert:

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | KAPITEL 4

»Die neuzeitliche Genesis von Peinlichkeitsgefithlen und Ekelempfindungen dort,
wo sie — nach Elias — frither nicht vorhanden waren, bedeutet zwar einerseits gréfiere
Distanz zwischen den Menschen, aber andererseits nimmt mit dem psychosozialen
Abstand der Menschen zueinander auch die emotionale Wertschitzung, der Zunei-
gungsgehalt zwischenmenschlicher Beziehungen ab« (Zinn 1989: 240).

Die wachsende intersubjektive Distanz, das Schwinden der direkten » Kampf-
lust« und die latente Omniprisenz von Peinlichkeit und Ekel stelle sich
quer zur Solidaritit und Zuneigung der Menschen untereinander und fithre
zu einer »Asthetisierung des Schrecklichen« (ebd.: 245), oder wie es Bau-
man polemisch formuliert, zu einer »sozialen Erzeugung moralischer Indif-
ferenz« (Bauman 1992b: 32). Unter der Oberfliche der »guten Manieren«
und scheinbaren Mifigung finde eine Dehumanisierung der sozialen Verhiilt-
nisse statt: Gewalt werde nicht mehr direkt, personal und unter einem be-
stimmten »Ehrenkodex« ausgetragen — Elias selbst spricht von einer unge-
dimpften Entladung der Affekte, einer Lust an der Zerstérung und Qual
(vgl. Elias 19776a: 265) —, sondern korrespondiere im Zeitalter der Rationali-
sierung mit systematischen, effizienten und technisch-perfektionierten Be-
kampfungs- und Vernichtungsmethoden, die den Gegner nicht mehr als
Mensch, sondern als peinlich beriihrendes »Ungeziefer« begreifen und ein
»unmenschliches« Vorgehen legitimieren. Gewalt sei zu einer Angelegen-
heit eines biirokratisch-verwalteten Apparates geworden, die routiniert und
regelhaft am zuvor dehumanisierten, amoralisierten »Feind« der Gemein-
schaft unter zweckrationalen Gesichtspunkten durchgefiihrt wird.*”"

Wahrend sich Elias die Chance der Humanitit und Friedfertigkeit vom
ZivilisationsprozefR erhofft — die Kampflust auch der kriegerischen Natio-
nen erscheint in der zivilisierten Welt als gedimpft (vgl. ebd.: 264) —,
spricht Zinn anstelle von Sublimierung und Reduktion von einer Potenzie-
rung der Gewalt. Als Wegbereiter des Kapitalismus ermégliche der euro-
zentristisch gefafite Zivilisationsproze neue Dimensionen der Gewalt, die
eng an das Wirtschaftssystem und an eine individualistisch-liberalistisch ge-
falte Gesellschaftsphilosophie gebunden sei.

»Die kapitalistische Gesellschaft weist gegeniiber fritheren Formationen viele neue
Charakteristika auf, die als Belege fiir den Zivilisationsprozef gelten, aber sie brachte
auch die technischen und organisatorischen Fahigkeiten hervor, Kriege effizienter zu
fithren, verheerender zu zerstéren und massenhafter zu téten. Der Zivilisationspro-
zef3, der in Europa mit der Entstehung der biirgerlichen Gesellschaft und des Kapita-
lismus einherging, verinderte im Sinn einer iibergreifenden Rationalisierung die
Methoden und damit die dufleren Formen zwischenmenschlicher Aggression. [...]
Insofern verbanden sich Kapitalismus und Entwicklung der biirgerlichen Gesell-
schaft mit steigender Brutalisierung« (Zinn 1989: 257).

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 223

Die wachsende physische und psychische Distanz zwischen dem eigenen
Handeln und dessen Folgen, gekoppelt mit einer anwachsenden »Militari-
sierung« zentralstaatlich organisierter Gesellschaften, er6ffne der modernen
Praxis des Ordnens neue Moglichkeiten: Fremde geraten als »Zivilisations-
feinde« in den Blick, gegen die eine rational begriindbare Gewaltanwen-
dung zulissig erscheint.

Wenngleich das Zivilisationstheorem von einer Verdringung der Ge-
walt aus dem Alltagsleben ausgeht, treibt der zivilisationsimmanente »Ter-
ror der Selbstbeherrschung« bzw. des »Zwang zur Disziplin« die wachsen-
de Sensibilisierung gegeniiber fremden Verhaltens- und Umgangsformen
voran. Zivilisation im Sinne einer Bezwingung irrationaler und unbere-
chenbarer Ausdrucksformen problematisiert das Irrationale und Unbere-
chenbare als kontingente Bereiche, die sich quer zum modernen Projekt der
Kalkulierbarkeit und Voraussagbarkeit des individuellen und kollektiven
Verhaltens stellen. Zivilisation treibt die umfassende Sozialisation der Ge-
samtgesellschaft mit dem Ziel voran, eine soziale Ordnung auf der Grund-
lage einer bewufiten Konstruktion von Gesellschaft, d.h. auf der Grundlage
einer »Fabrikation von Subjekten«, herzustellen:

»Es ging um die Selbstentfaltung menschlicher Natur, und am Ende um eine Natur
des Menschen iiberbietende Konstruktion des Menschen. Und in diesem Sinne
steckt in der Sozialdisziplinierung prinzipiell ein Moment der gezielten Kontingenz-

regulierung [...]« (Makropoulos 1997a: 52).

Der Zivilisierungsdiskurs verlangt nach Eindeutigkeit und Kontrollierbar-
keit der Gefiihle. Er setzt eine staatliche Sozialsteuerung an die Stelle indi-
vidueller »Kidmpfe« und formuliert fest umrissene Verhaltenskataloge und
kulturelle Deutungsmuster im Gegensatz zum »Patchwork« traditioneller
Glaubensvorstellungen mit dem Ziel, Kontingenzen zu regulieren.
Dennoch zeigt die kritische Auseinandersetzung mit einer gesamtge-
sellschaftlichen »Verhéflichungstendenz«, dafl die Bemiithung um »Ein-
dimmung« und Bewiltigung immer auch an einer Produktion von Fremd-
heit beteiligt ist: Psychische Spannungen und Konfliktzustinde nehmen
durch die belastete Uber-Ich-Instanz zu bzw. immer mehr Gefiihle, die un-
ter Zivilisationsperspektive als »fremd« und kreatiirlich gelten, werden erst
den Blicken der Offentlichkeit, schlieRlich der eigenen Selbstwahrnehmung
entzogen, so dafl u.a. Waldhoff von einer »gesellschaftlichen Produktion
von UnbewufStheit« (Waldhoff 1995: 79) spricht. Auch wenn Elias mit dem
Verweis auf die Manierenbiicher und Benimmregeln den Eindruck eines
bewuflt ablaufenden Zivilisationsprozesses erweckt, dessen Praxis die
Schaffung neuer Vertraut- und Gewohnheiten bzw. Verhaltensstandards ist,
so mufl er immer auch einrdumen, dafl dieser Wandel als Ganzes nicht ra-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | KAPITEL 4

tional geplant ist (Elias 19776b: 313) und dafl Restriktionen und Konventio-
nen den Bereich der Affekte nicht nur formen, sondern auch spalten.’”*

»Immer dringt die Verinderung zu einer mehr oder weniger automatischen Selbst-
tiberwachung, zur Unterordnung kurzfristiger Regungen unter das Gebot einer ge-
wohnheitsmifigen Langsicht, zur Ausbildung einer differenzierten und festeren
>Uber-Ich«Apparatur« (ebd.: 338).

Elias erginzt die Freudsche Ich-Psychologie durch die Riickbettung der psy-
chischen Strukturen in die gesamtgesellschaftlichen, insbesondere hierar-
chischen Strukturen, und zeigt damit, dal die drei Instanzen Es, Ich und
Uber-Ich eine anthropologische Konstante besitzen. Im Gegensatz zum
psychoanalytischen Ansatz, der das Es als ein geschichtslos gedachtes Unbe-
wufites begreift, zeichnet Elias in seinem Zivilisationsprozef die Korre-
spondenz zwischen den Bewuftseinsstrukturen der Individuen sowie Ver-
haltens- und gesellschaftlicher Hierarchiestruktur nach und gibt zu verste-
hen, daf sich die Geschichte der Ideen und Denkformen nur dann wirklich
verstehen 1if3t, »wenn man, mit dem Wandel der zwischenmenschlichen
Beziehungen, zugleich den Aufbau des Verhaltens, das Gefiige des Seelen-
haushaltes als Ganzes ins Auge faRt« (ebd.: 389). Damit begreift Elias die
psychischen Strukturen (auch das »Es«) als historische Phinomene, die ihre
Ursache nicht in der Vita des Einzelnen, sondern in der Soziogenese der
Gesellschaft haben. Denn wihrend Freud die Krankheitsgeschichte Einzel-
ner analysiert, durchforscht Elias die kulturellen und symbolischen Zeug-
nisse der gesamten Gesellschaft, wie beispielsweise die Manierenbiicher.?”3

Elias vernachlissigt bei all seiner histographischen Detailgenauigkeit
die »Schattenseiten« der Zivilisation und umgeht in seiner Retrospektive
das Dilemma des Prognose- bzw. Konsequenzdenkens. Zu sehr hilt sich
der Mythos aufrecht, »Humanitit sei aus prisozialer Barbarei erwachsen«
(Bauman 1992b: 26) und Zivilisation kénne somit nur einen Prozefl der
»Bindigung«, »Besserung« und »Siuberung« bedeuten. Zwar endet Elias
Werk mit der Erkenntnis: »Die Zivilisation ist noch nicht abgeschlossen. Sie
ist erst im Werden« (Elias 1976b: 454). Gleichfalls 1483t er offen, welche
Spuren oder »Wunden« sie in der Gesellschaft hinterlassen hat, denn der
ProzeRgedanke lebt ja gerade von der Chance zukiinftiger Anderungen.
Die Zunahme von Angsten und Konflikten, von psychischen Spannungszu-
stinden durch die Umwandlung von Fremd- und Selbstzwang wird bei ihm
angedeutet — direkte Angste und Gefiihle der Bedrohung oder Uberwilti-
gung durch andere Wesen wandeln sich im Zivilisationsprozefl in der
Selbstzwangapparatur zu Konflikten im eigenen Seelenhaushalt (vgl. ebd.:
3971f.) —, dies als eine »Notlage« bzw. genuine Auswirkung einer Rationali-
sierung der Sinne deutlich zu machen, liegt ihm jedoch fern. Elias rdumt

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 225

zwar ein, dak die Verlagerung duRerer Angste und Konflikte in die Innen-
welt des Einzelnen das Risiko des Krieges und der Konkurrenzkimpfe im-
mer mit sich trigt, dennoch schwingt in seinen Worten die Hoffnung mit,
daf} »der Mensch jenes optimale Gleichgewicht seiner Seele findet, das wir
so oft mit grofen Worten wie >Gliick« und >Freiheit« beschworen« (ebd.: 454)
— insofern schweben Harmonie und Konsens, nicht Konflikt und Dissens
als »stummer Uberbau« itber dem Gebiude des Zivilisationsprozesses.*7+

So wie sich Elias gegen eine »fortschrittsgliubige« Lesart seiner Pro-
zeRtheorie auflehnt, wendet er sich gleichzeitig gegen eine repressive Re-
zeption. Denn auch wenn sich die eigentiimliche Modellierung des Trieb-
haushaltes, die Angst vor der sozialen Degradierung, die Zunahme des
Scham- und Peinlichkeitsempfindens, das Mifdtrauen gegeniiber eigenem
und fremdem Korper, die Spaltung des Seelenhaushalts, wachsende Diffe-
renzierung zwischen Triebfunktionen und Triebiiberwachungsfunktionen
als Folge von Macht- und Herrschaftsverhiltnissen darstellen, werden sie
nicht auf ihre Wechselwirksamkeit mit eben diesen untersucht.*””> Doch
seine Theorie des Wandels, verstanden als Rationalisierung der Sinne, kann
nur durch die von ihm gemachten Unterscheidungen zwischen Rationalitit
und Irrationalitit, Zivilisation und Entzivilisation, Kontrolle und »Entglei-
sung« funktionieren, gerade weil die Konstruktion des Eigenen eines
Fremden bedarf, von dem sie sich abheben kann.

4.2.3 Die Grenzen der Ordnung

Normalisierung und Zivilisierung stehen als Chiffren der Modernisierung
fiir eine Ordnung der sich selbst »in Ordnung« denkenden Gesellschaft, die
Gemeinschaft als normativ integrierten Handlungszusammenhang, ihre
Mitglieder als »verntinftig« und »normal« bzw. »iiber-ich-reguliert« konsti-
tuiert. Wenngleich Foucault und Elias die Praxis der Moderne als einen Pro-
zefd sowohl diskursiver wie nicht-diskursiver Regulierung und Reglementie-
rung von Gesellschaft betrachten, ist ihre Perspektive unterschiedlich.

Wihrend Foucault das Fremde schlechthin (das »Ver-Riickte«) als er-
moglichendes Moment fir den Diskurs der Normalisierungsgesellschaft
diskutiert, nimmt Elias keine Riickkopplung seiner Theorie des Eigenen an
eine Theorie des Fremden vor. Die kritische Dekonstruktion des traditiona-
len Zivilisierungsdiskurses und seiner Wirkungsweise im Alltag von Akteu-
ren zeigt die Kehrseite eines rationalistisch geordneten Gemeinwesens und
der im Einzelnen sich vollziehenden Verinnerlichung der kollektiven
Zwinge auf. Der Zivilisierungsdiskurs provoziert geradewegs eine Ver-
schirfung der »Etablierten-Aufienseiter-Beziehung, die als asymmetrische
Beziehung zwischen Zivilisationskompetenten und dem »unkontrollierten,
schmutzigen Gesindel« entworfen wird.?”®

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | KAPITEL 4

So konvergiert das Selbstbild der »Etablierten« mit einer Mehrfachmar-
ginalisierung ihrer »Aufenseiter«. Doch gerade diese Nebenfolgen bringen
die Zivilisationsbriiche zum Ausdruck und fordern eine kritische Ausein-
andersetzung mit der verengten Perspektive auf den Zivilisationsprozef.
Elias’ »Uber-Ich«regulierten Kultur-Landschaften iiberblenden die steini-
gen Wege der Ausgeschlossenen. Gerade weil die moderne Gesellschaft auf
einen Zivilisierungsprozef hin angelegt ist, weil in ihr nach einer Verdrin-
gung des vormodern Barbarischen gestrebt wird, gerade weil sich ihre Ra-
tionalitit als eine Rationalitit der Weltbeherrschung, als instrumentelle
Vernunft begreift, ist sie nicht immun gegen Inhumanitit und Barbarei,
gegen Fremdenhafl und gewaltvolle Ausgrenzung (vgl. Miller/Soeffner
1996: 16), sondern sie erscheint in ithrem Kern als intolerant gegeniiber
dem Fremden.

Die Konstruktionen der modernen Subjektivitit im Netzwerk gesell-
schaftlicher Diskurse der Zivilisierung und Normalisierung bleibt an die
Konstruktion des Fremden riickgekoppelt. Denn erst die Fabrikation eines
»unzivilisierten« und »wilden« Fremden ermdoglicht den soziologischen
Diskurs der Rationalisierung, Disziplinierung und Normalisierung, der die
klassische Modernisierungstheorie als Theorie des Fortschritts »in Gang
hilt«. Wo Elias die Verinnerlichung staatlicher Fremdzwinge konstatiert, ist
die Exklusivitit des nationalen Glaubenssystems an das Erleben und Ab-
grenzen von Auflenseitern und Fremden miteingeschlossen, wo die Ag-
gressivititshemmung gegeniiber einer wachsenden Wir-Gruppe ein hohes
MaR an Selbstdisziplinierung abverlangt, nehmen Brutalitit und Gewalt
gegeniiber Fremden zu, wo Foucault die normative Integration des Glei-
chen in die vernunftbeseelte »Ordnung der Dinge« ausmacht, ertffnet er
immer auch Orte der Devianz, des absoluten Auf3en, des Fremden.

Zivilisierung und Normalisierung stehen fiir eine jahrhundertiibergrei-
fende Parzellierung, Disziplinierung und Reglementierung des gesellschaft-
lichen Raumes, die Zugangsregelungen iiber Ein- und Ausschluf}, Steue-
rungsmechanismen iiber »Michtige« und Unterdriickte, Homogenisierung
und gegenseitige Abstimmung (Wir-Ich-Balance) tiber die gesellschaftliche
Konstruktion von Abweichungen und Verzeitlichung gesellschaftlicher
Verhiltnisse betreiben. Denn die Praxis der Ordnung zeigt sich genau in
diesem Bestreben, Menschengruppen zu synchronisieren, aber auch von
anderen abzugrenzen. Die diskursiven wie nicht-diskursiven Praktiken der
Zivilisierung und Normalisierung geraten damit als moderne Ordnungs-
praktiken mit »doppelbédiger« Funktion in den Blick. Sie stiften eine posi-
tive Distinktheit von Gruppen, bringen aber auch Konflikte an ihren Gren-
zen hervor. Sie erzeugen das Gefiihl von Kompetenz und Uberlegenheit
durch die Genese von »Insider-Wissen, fordern aber auch die Verteidigung
der »legitimen Kultur« durch Identifizierung und Abwertung kultureller

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 227

Rand- und Auflenseiter heraus. Sie etablieren Zonen der Vertrautheit und
Sicherheit, schliefen sie damit aber immer auch vom Terrain des unbe-
kannten Fremden aus, so daf sich in der Dialektik der Ordnung die positive
Wechselwirkung des Eigenen und Fremden verbirgt.*”

Foucault, der seine Gesellschaftstheorie aus der Perspektive des Ande-
ren entwirft und deshalb in die Rolle des »Ethnologen der eigenen Kultur«
(Fink-Eitel 1994) gerit, wendet Fremdheit als methodisches Prinzip an, im
verfremdenden Blick den »stummen Boden der Diskurse zum Sprechen zu
bringen«. Dieser ethnologische Blick auf die »Pathologien des Alltags« wird
zur Voraussetzung, eine Sensibilitit fiir die »aggressiven« Normalititen,
»Disziplinierungen« des Subjekts und die »Ideologien« des Alltiglichen zu
entwickeln.?”® Damit geht es Foucault im wesentlichen darum, den relativ
positiven Modernisierungstheorien der Nachkriegszeit einen Begriff von
Modernitit gegeniiberzustellen, in dem die Frage nach der »Ambivalenz
der Moderne« von Anfang an angelegt ist, wenngleich er damit Gefahr
lduft, die Metaerzidhlung der modernen Fortschrittserzihlung durch eine
Metaerzihlung einer die Moderne durchziehenden »Barbarei am Subjekt«
zu ersetzen.

Der traditionelle Diskurs der Moderne ist ein Diskurs des Fortschritts,
der »Abweichung« und »Unzivilisertheit« als Gegenprinzipien konstitutiert.
Doch die moderne Geschichte des Fortschritts kann letztlich nur durch die
Polarisierung des Eigenen und des Fremden funktionieren. Insofern liefern
sogenannte »Erfolgsstorys« nicht nur Prototypen des Zivilisierten und
Normalisierten, sondern sie produzieren diese Bilder auf einer Folie jener
Gruppe von Menschen, deren Verhaltens-, Lebens- und AuRerungsformen
in Inkongruenz zum Normalen und Fortschrittlichen stehen, es sabotieren
und in Frage stellen und somit zu Ordnungs-Fremden werden. Genau um
diesen Bruch muf sich eine Soziologie des Fremden drehen, die den klassi-
schen Modernisierungsdiskurs dahingehend unterliuft, daf sie ihre Kritik
an den zivilisationsfeindlichen Elementen der Gesellschaft (des Fremden-
hasses, der Fremdenangst- und feindlichkeit) nicht als Gegenprinzip der
Ordnung deutet, sondern als Kern der Moderne herausstellt. Denn solange
man sie als reine Zivilisationsdefizite diskutiert, setzt man genau dieses
Ideal der Zivilitit voraus und riskiert allenfalls einen Blick hinter die Gren-
ze der Normalisierung und Zivilisierung, tibersieht aber die vielfiltigen
Prozesse der Konstitution und Riickkopplung auf beiden Seiten der Grenze.
Auch wenn es der Soziologie durch die Konzentration auf die Praktiken der
Selbstkonstitution auch in Zukunft wohl nur schwer gelingen wird, die Un-
terscheidung zwischen Hiesigen und Fremden aufler Kraft zu setzen, so
bleibt die Hoffnung, dafl sie diese bislang eindeutige Abgrenzungslogik,
wenn schon nicht aushebelt, doch zumindest kiinstlich weiterfiihrt.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Ausblick: Grenzen und Chancen einer

Soziologie des Fremden

Gestehen wir uns angesichts der wissenschaftlichen und alltiglichen Ord-
nungen des Anderen die Wechselseitigkeit des Eigenen und des Fremden
ein, i3t sich weder die Ethnologie noch die Soziologie des Fremden als ei-
ne »Kunst der Genauigkeit« betreiben, die hier das Eigene und dort das
Fremde - sduberlich voneinander getrennt — absteckt, da sie das Spiel von
Nihe und Distanz, Aufruhr und Freundschaft, Vertrautheit und Feindschaft
ignorieren. Eine solche Ent-»Eignung« des Fremden verharrt reglos im mo-
dernistischen Bemiihen, Ordnung zu schaffen, um mit Hilfe eindeutiger
Klassifikationen den sozialen Raum zu parzellieren; sie bietet aber keinerlei
Moglichkeit zur Losung, geschweige denn zum Verstehen des Problems des
Fremden selbst, sondern lediglich Weisen zu seiner Kontrolle. Die Kon-
struktion des Anderen als Fremden in der alltiglichen Interaktion oder wis-
senschaftlichen Auseinandersetzung sagt daher mehr tiber den Beobachter
von Fremdheit als tiber den Fremden selbst aus.

Denn die intensive Auseinandersetzung mit dem Forschungsobjekt des
Fremden fiihrt hiufig dazu, ihn mit »vertrauten« Deutungsmustern, »ver-
trauten« Modellen und Gesellschaftskonzeptionen, »vertrauten« Begriffen
und Methoden zu untersuchen, bis er schlieflich selbst so »vertraut« ge-
worden ist, daf sein Irritationspotential verloren geht und es einfach wird,
die eigenen Vorstellungen und Bilder tiber ihn zu stiilpen. Doch gerade die
dem Fremden eigene Irritation sollte nicht eingeebnet, sondern dazu be-
nutzt werden, sich — als Fach — selbst als »stérender Fremder« aufzufiihren,
um sich in die Selbstverstindlichkeiten und Gewif3heiten einzumischen, sie
zu hinterfragen, einen priifenden Blick darauf zu werfen und die eigene
fachinterne »Routine« in Frage zu stellen. Vertrautheit ist der Feind der
Wibegierde (vgl. Bauman 2000: 27), weshalb gerade die Soziologie dazu

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | KAPITEL S

aufgefordert ist, ihre eigenen wissenschaftlichen Typisierungen, Konstruk-
tionen und Methoden, Praktiken und Routinen darauthin zu priifen, was
bislang seinen gewohnten Gang ging. Es geht also um ein »Mifdtrauen« der
vertrauten Ordnung gegeniiber.

Solange wir Fremdes und Eigenes als voneinander unabhingige Entiti-
ten der sozialen Wirklichkeit behandeln, bleibt das Verstehen des Fremden
eine Selbstauslegung im Anderen, das sich zwischen Mythologisierung und
Banalisierung, zwischen Abspaltung und Assimilation, zwischen Furcht
und Faszination bewegt, immer dazu geneigt, den Fremden zum Auflensei-
ter, Siindenbock, zur Karikatur und zum Feind zu kultivieren. Als wiren
wir vom Gebot, ginzlich unvoreingenommen aufeinander zuzugehen,
schlichtweg tberfordert. Dem Glauben verfangen, im Verweis auf den
Fremden die Bedrohung bzw. Fragilitit des Ureigensten kaschieren zu
konnen (vgl. Orth 1993: 105), vergroflert eine Aprioritit des Eigenen das
uns bevorstehende Leid einer Universalisierung der Fremdheit angesichts
einer globalisierten Welt, das bekanntlich umso unertriglicher wird, je rela-
tiver sich das Eigene angesichts aufbrechender bzw. sich verschiebender
Grenzen darstellt. Die Verwechslung des Eigenen mit einer Schutzzone, in
der Berithrungsingste gepflegt werden, fithrt unweigerlich in die »Ein-
bahnstrafle« einer Dramatisierung des Fremden, der, sind die Grenzen
einmal pords geworden, tiberall hervorzubrechen droht.

Denn wir kénnen in der Welt, in der wir leben, zunehmend auch ohne
zu reisen und bereist zu werden, dem Fremden begegnen. Ja, es scheint ge-
rade zum Signum unserer Zeit zu gehoren, daf fir Fremdheitserfahrungen
der verschiedensten Art staatliche Grenziibertritte immer weniger notig
sind, da wir mit Nachrichten, Informationen und Bildern aus fremden Wel-
ten tiglich iiberschiittet werden (vgl. Schroer 1997: 16) und die globale Ver-
netzung von Kulturen, das Ausmaf}, in dem Menschen mit ihren kulturel-
len Bedeutungen im Raum unterwegs sind (vgl. Hannerz 1995: 68), die tat-
sichliche Anwesenheit des Fremden uniibersehbar machen. Dieser »Einfall
des Anderen« erweckt mancherorts die Sehnsucht nach Unterschieden, mit
deren Hilfe man den Fremden wieder dorthin schicken méchte, wo er
scheinbar »hingehért« — in die Fremde.

Die Tatsache, dafl kein Land mehr von Migrationsbewegungen unbe-
rithrt bleibt und durch die weltweite wirtschaftliche Konkurrenz innerhalb
der Linder neue Desintegrations- und Ungleichheitsverhiltnisse aufklaffen,
machen das »Denken an den Anderen« schwierig (vgl. Augé 1995: 86), da
sie weniger die Auflosung der Fremde als vielmehr eine Krise der eigenen
Identitit bedeuten. Der Wunsch unbedingter Geschlossenheit der eigenen
Gruppe wird umso lauter, je weniger es gelingt, das Spiel des Unterschei-
dens und Differenzierens entlang territorialer, politischer, nationaler, aber
auch sozialer oder ethnischer Merkmale passieren zu lassen, bei dem es bis-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AusBLICK: GRENZEN UND CHANCEN EINER SOZIOLOGIE DES FREMDEN | 231

lang klare Gewinner und Verlierer gab. Religion, Geschlecht, Sprache, Klas-
se, Ethnizitit — all dies ist immer weniger an riumliche und politische
Grenzziehung gebunden und beschleunigt die gegenwirtige Relativierung
des Eigenen in seiner Konfrontation mit dem Globalen, denn

»[njationale und Migranten-Kulturen, Sub- und Superkulturen (consumer-culture,
pop-culture) durchdringen und erginzen sich stetig. Was gestern noch exotisch war,
ist heute bereits heimisch, und das ehedem Eigene gehort lingst zum Alltag in der
Fremde« (Briunlein/Lauser 1999: 2).

Erst die Akzeptanz dieser Relativitit, die das Eigene nicht frei von Kontin-
genz liflt, bietet einen Weg, die Differenz des Anderen zu respektieren.
Dies bedeutet jedoch, daf wir die manipulativen Krifte des Schlagwortes
der kulturellen Identitit »entbergenc, die dort Vereinheitlichung diagnosti-
ziert, wo in Wirklichkeit starke Differenzen herrschen und oft nur die Re-
duktion auf eine pittoreske Folklore zwischen Regionalismus und Ethno-
manie bedeutet (vgl. Bausinger 1995: 232f), die den Fremden abwerten
oder assimilieren muf, um ihren »Gemeinsamkeitsglauben« aufrecht er-
halten zu kénnen. Einer glaubwiirdig betriebenen Soziologie des Fremden
kann es am Ende nur noch darum gehen, daf das Fremde fremd bleiben
darf, die Eigenheit des Eigenen aber in Zweifel gezogen wird. »Es geht um
das Vergniigen, die eigene Identitit in Frage zu stellen derart, dafs ihre Ein-
heit als Gewalt, als Eingeschlossen-Sein in die eigene Kultur, erscheint«
(Schifer 2000: 199), Kultur aber damit gerade nicht, wie die Ethnologie
glauben machen wollte, einen nahezu unberiihrten »Schutzraum« darstellt
— vielmehr befand sich das »Lob der kulturellen Besonderheit« immer auf
der Kippe zum Schrei nach Segregation und Hierarchisierung (vgl. Bausin-
ger 1995: 253).

Dennoch kann die Ethnologie bei der Reformulierung der Soziologie
des Fremden eine Hilfe sein — nicht, indem sie das Anschauungsmaterial
fir die Zementierung modernistischer Herrschaftsbilder liefert, sondern
indem sie ein methodisches Arsenal zur Kuriorisierung des Eigenen bereit-
hilt und die Ordnungen des Fremden auf der Grundlage ihrer Resonanz-
beziehung zum Eigenen in den Blick riickt. Klaus Amann und Stefan
Hirschauer (1997) benennen Aufgaben und Vorgehensweisen eines solchen
Programms, das sich darum bemiiht, allgemein zugingliche Bereiche der
Alltagserfahrung, denen das Stigma des Selbstverstindlichen anhaftet, un-
ter der Primisse des zu entdeckenden Unbekannten zu betrachten. »Das
weitgehend Vertraute wird dann betrachtet als sei es fremd, es wird nicht
nachvollziehend verstanden, sondern methodisch >befremdet«: es wird auf
Distanz zum Beobachter gebracht« (Amann/Hirschauer 1997: 12). Nur in
dieser distanzierenden Befremdung des Allzuvertrauten lassen sich die kul-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | KAPITEL 5

turellen Ordnungen des Eigenen und des Fremden im Hinblick auf ihre
wechselseitige Beeinflussung und Konstruktion aufschliisseln, die sich in
erster Linie als Machigebilde zu erkennen geben. Um diesen machtvollen
Beziehungen »auf die Spur zu kommen, die in den narrativen und visuel-
len Konstruktionen des Fremden mitwirken, bedarf es eines »radikalen
Zweifels«, den Mut, den common sense zu brechen, um nicht ungepriift Be-
griffe, Modelle und anerkannte Forschungsobjekte zu akzeptieren, die wie-
derum vorkonstruierte Konstruktionen darstellen. Bourdieu ist es, der mit
seinem Vorschlag einer »Reflexiven Anthropologie« (1996) den Versuch
wagt, das Schweigen der Doxa des Professionsfeldes zu durchbrechen und
ihren strukturellen Konservatismus offenzulegen. Auch er fordert eine
»Konversion des Blicks«, ein »mit anderen Augen sehen, das in der Lage
ist, die gewohnlichen wissenschaftlichen Prikonstruktionen voriibergehend
aufler Kraft zu setzen (Bourdieu 1996: 284f.), und das ihre Vertrautheit als
Machtpraktik vorfiihrt, die immer schon der Versuchung unterlag, Wissen-
schaft zum Eingriff in das Objekt zu benutzen (vgl. ebd.: 294). Bourdieu
spricht von einem permanenten Kampf um Bedeutung, in dem der Wissen-
schaftler als Beobachter und Autor, was immer er tut, doch immer verwik-
kelt bleibt, so daf} jede seiner sprachlichen Auerungen, seiner Interpreta-
tionsangebote und Modellentwiirfe die Virtualitit eines Machtaktes enthal-
ten. In diesem Sinne reprisentieren die stereotypen Konstruktionen des Ju-
den und des Auslinders, des Wilden und des Exoten strukturell »eingepafi-
te« Objekte, die zur Stabilisierung des Eigenen dienen, den Fremden im
Gegenzug zum stummen »Objekt der Begierde« werden lassen. Folgt man
Bourdieu an die von ihm offengelegten Grenzen der Objektivierungsmog-
lichkeit der Wissenschaft, deren Losung nur eine »teilnehmende Objekti-
vierung« im Sinne eines Bruchs mit jener Neigung zur Investition in das
Objekt sein kann, wird deutlich, daf eine Hinwendung zum Problem des
Fremden nur iiber die Selbstthematisierung bzw. das Eingestindnis eigener
Begrenztheit verlaufen kann.

Demnach geht es um das Aufbrechen eines totalen, weil selbstgewissen
Denkens, das alles umfassen will und nichts aufler sich sein 1ift. Stattdes-
sen soll die Auseinandersetzung mit dem Fremden ein Denken provozie-
ren, das mit Lévinas gesprochen, unabgeschlossen, nicht allumfassend,
nicht endgiiltig ist (vgl. Schmid 1993: 22), das den Fremden selbst fremd
laRt, seine Wirkungen auf das Eigene, Erfahrungs- und Bedeutungsmuster,
strukturelle Einbindungen und semantische Wirkungsweisen, praktische
Konstruktionen und deren theoretische Ausbeutung vertraut machen méch-
te, um die Fragwiirdigkeit des Eigenen zur Sprache zu bringen. Damit bewegt
es sich gleichsam weg von der Figur des Fremden, seiner Wesen- und Leib-
haftigkeit, um sich stirker den Rahmenbedingungen seiner Begegnung,
den Praktiken und Typisierungsverfahren zu widmen, um die stummen

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AuSBLICK: GRENZEN UND CHANCEN EINER SOZIOLOGIE DES FREMDEN | 233

Botschaften »rund um das Fremde« aufzuschliisseln und sichtbar zu ma-
chen. Denn je mehr die Auseinandersetzung mit dem Fremden seine prin-
zipielle Unhintergehbarkeit und tiefe Vielfalt herausfordert, desto deutlicher
wird seine Abhingigkeit vom Eigenen, desto dringlicher erscheint aber
auch die Notwendigkeit, nicht vom Eigenen auf das Fremde, sondern um-
gekehrt, von den Konstruktionen des Fremden auf das Eigene zuriickzu-
schliefen. Diese Hinwendung zum Fremden »auf Kosten einer Totalitit
des Eigenen« bedeutet unter Umstinden einen langen und schmerzlichen
Bewufstwerdungsprozefl. Lifit man sich zu sehr auf das Fremde ein, kann
es verfithren und das Eigene ersetzen, ohne dafl die Wechselseitigkeit selbst
zur Sprache gebracht wird. Beriihrt man es nur am Rande, bleibt sein Ver-
stindnis eine Selbstauslegung im Anderen. Erst im Eingestindnis, daf Dif-
ferenzen nicht nur (an)erkannt, sondern auch ausgehalten werden miissen,
daf, wer Grenzen {iiberschreiten und durchbrechen méchte, sich immer
auch ihre Kinstlichkeit und Wirkungsweisen eingestehen mugf, 16st die Be-
gegnung mit dem Fremden ihr Erkenntnis-Versprechen ein.*”?

Das besagt aber, daf wir uns einer Irritation aussetzen, denn der
Fremde, den wir vorher an den Rand des Relevanzbereiches gedringt hat-
ten, klagt jetzt seine tatsichliche Bedeutung ein. Er bricht die Gewilheit des
impliziten Weltvertrauens, des Denkens-wie-iiblich auf, verfremdet das Ver-
traute, indem er Kohirenz und Reinheit als Idee entlarvt und die »Be-
schrinktheit« unseres BewufStseins vorhilt: Das Fremde hat nicht erst Ein-
fluR auf uns, wenn wir ihm gegeniiberstehen, sondern ist selbst an der
Konstruktion unseres Vertrautheits- und Bekanntheitswissens beteiligt. Die
Grenzen des Eigenen und des Fremden sind dann aber vor allem das Resul-
tat unserer eigenen Begrenztheit.

Je eher wir die weltweiten Zusammenhinge, die Verkettungen diesseits
und jenseits der Grenze anerkennen, desto eher miissen wir uns eingeste-
hen, daR die Figur des Fremden lingst in unserer potentiellen Reichweite
lag und liegt. Den »Container der fraglosen Selbstverstindlichkeiten«, der
bequemen Eindeutigkeiten zu verlassen fillt verstindlicherweise schwer;
schlieflich wird unsere Authentizitit in Frage gestellt: Identitit als Resultat
von Selbstdistanz, Vertrautheit als Kehre der Unwissenheit, Ordnung als
das Gegeniiber des Chaos — »das Gesicht des Fremden entlarvt das Gliick«
(Kristeva 1990: 13). Am Ende allen possessiven Individualismus, den uns
die Moderne in ihrem Uberlegenheits- und Fortschrittsdenken in Form ei-
nes egozentrischen Weltbildes nahegebracht hat, miissen wir uns auch der
anderen, der dunklen Seite moderner Gesellschaftsprozesse erinnern. Denn
vor dem Loblied auf das selbstbewufite, aufgeklirte, rationale Subjekt war
die Verunsicherung, die Sinnkrise, die Selbstentfremdung, die die funktio-
nal ausdifferenzierte Moderne zunichst als Kultur der Indifferenz stigmati-
sierte. Nationaler Geist und Nationalkultur sind damit eben nicht ur-»ei-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | KAPITELS

genste« Impulse, sondern gewissermaflen Kompensationsformen, um die
beklagte fehlende Intimitit und zerborstene Hegemonie des Eigenen wieder-
herzustellen, um das Fremde wieder fremd zu machen, es als Uneigenes
aus dem Kanon der Vertrautheit zu vertreiben. Denn wenn mit der Moder-
ne einerseits die Vernichtung von Raum und Zeit, die Entgrenzung und
Mafstabsvergrofierung, soziale Differenzierung und Demokratisierung oh-
ne ideologische oder lokale Einschrinkungen verbunden war, so manife-
stiert sich in der Vergesellschaftungsform der Nation ein dem widerspre-
chendes territorial fixiertes, ideell sehr begrenztes Konzept, das den Men-
schen vor dem »semantischen Bankrott« bewahrt. »»Mensch« und >Nation«
sind die Gegenpole, von denen gegen die Erosion gemeinschaftlicher For-
men von Sozialitit Front gemacht wird. An ihnen entziindet sich die neue
Identititsthematik, und hier wird darum gerungen, wer als Fremder zu gel-
ten hat« (Hahn 1994: 127). Die Stabilitit und Macht der Moderne schopft
aus einer klaren Identititspolitik, welche die Nation bzw. den Staatsbiirger
als semantische Grundlage kultureller Integration und Abgrenzung in-
strumentalisiert, den Fremden als Feind brandmarkt: Grenzen werden zu
Kampfzonen; sie sind die Front, an der der Krieg des Eigenen gegen das
Fremde ausgetragen wird.

Auch die klassische Soziologie machte sich die Polarisierungsmdglich-
keit des Fremden zunutze, indem sie ihn vornehmlich als sozialen wie kultu-
rellen »Grenzgenerator« auffafite, der in seiner Unvertrautheit und Nicht-
Zugehorigkeit ein modernistisches Konzept von Gesellschaft, Kultur und
Individuum zum Ausdruck brachte, das sich im Sinne einer wohlintegrier-
ten Ganzheit durch innere Homogenitit und duflere Distinktion auszeich-
nete. Das Eigene und das Fremde wurden so zu Kategorien, die das Gute
und das Schlechte, das Schéne und das HiRliche, den Freund und den
Feind, kurz die Gegensitze siuberlich auseinanderhalten und damit auch
als unvertriglich erscheinen lief} (vgl. Erdheim 1992: 24). So konnte das
Problem des Fremden auf Distanz gehalten werden; es begann gewisser-
mafen erst an den Grenzen der eigenen Gesellschaft und fiel damit aus
dem Aufgabengebiet der Soziologie heraus.

Aber auch die »Heimatdisziplin« des Fremden, die Ethnologie, verfiel
der Macht der Grenze, die den Fremden als Antonym des Eigenen zur Pro-
jektionsfliche und Kunstfigur von Bildermachern, Geschichtenerzihlern
und Zeichensetzern werden lie8. Der »Exot« bzw. »Wilde« entsprang einer
evolutionistischen Vorstellung gesellschaftlicher Entwicklung, die ihn an
Orten aufspiirte, an denen die Modernisierung in ihrer Deutlichkeit noch
nicht Fufl gefaflt hatte, so daf auch die ethnologischen Konstruktionen des
Fremden mehr als nur einmal mit dem Bild urspriinglicher Naturvélker,
primitiver und wilder Stimme, unzivilisierter, vormoderner Zustinde ver-
schmolz. Doch die Grenzziehung zwischen »uns« und »den anderen« auf

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AusBLICK: GRENZEN UND CHANCEN EINER SOZIOLOGIE DES FREMDEN | 235

der Grundlage eines modernistisch und eurozentristisch tiberformten Be-
griffs- und Theorie-Apparates macht deutlich, daf sich dieser ethnologische
Diskurs nie in einem herrschaftsfreien Raum entfaltete (vgl. Kohl 1993: 18),
sondern dafl dem Fremden die Etablierung als ebenbiirtiger, gleichberech-
tigter und respektvoller Mensch in der Ethnologie verwehrt wurde.?*° Auch
wenn die Ethnologie vorgab, den Fremden nicht missionieren oder koloni-
alisieren, sondern lediglich »beschreiben« zu wollen — »Woérter«, so kriti-
siert Kohl, »sind keineswegs unschuldig. Wie eine fremde Kultur geschil-
dert wird, kann fiir deren Angehorige verheerende Folgen haben. In diesem
Fall sollte die Verzeichnung der Bewohner der Neuen Welt zu >Wildenc«
letztlich der ideologischen Legitimation des europdischen Kolonialismus
und seiner ausbeuterischen Praktiken dienen.« (ebd.).

Erst wenn wir die eigene Begrenztheit als Ergebnis wechselseitiger Be-
einflussungsverhiltnisse denken, die den Anderen als Ich, das Ich als Pro-
dukt der Absetzung vom Anderen in den Blick nehmen, werden wir unter
der Fremdheit »drauflen« nicht mehr leiden. Denn solange wir den Ande-
ren als anders denken, ist er auch anders. Je eher wir uns auf die Grenzen
des Eigenen und des Fremden nicht als Trennungs-, sondern als Verbin-
dungslinien einlassen, desto eher gelingt es, die Quelle des Staunens, der
Depersonalisation als Symptom, das das Fremde auslst, zu beschwichtigen
(vgl. Kristeva 1990: 206). Denn auch die kulturellen Zivilisationsmuster des
Gruppenlebens waren in Wirklichkeit nie so musterhaft, als Rezepte so klar
in der Beschreibung und Auslegung, wurden nie von allen gleichermafen
geteilt und entstammten in der Regel verschiedenen kulturellen Strémun-
gen und Vermischungen, die sich im Laufe der Zeit auch wandelten. Das
volksgebundene, homogene und separatistische Modell ethnisch fundierter
Einzelkulturen stellte allenfalls ein Idealtypus dar, welcher die tatsichliche
innere Komplexitit moderner Kulturen zu verschleiern wufdite und Mog-
lichkeiten zur Kontrolle des Fremden durch klare Grenzkriterien bot. In-
und Outsider unterschieden sich »auf den ersten Blick«: Fremde besaflen
eine andere Staatsangehdérigkeit, sprachen eine andere Sprache, waren wo-
moglich mit physiognomischen »Eigen«-arten bzw. »Fremd«-heiten ausge-
stattet und lieRen sich durch diese miihelose Identifizierbarkeit eben auch
miihelos stigmatisieren, angreifen und ausgrenzen. Diese verfestigten Bil-
der des Eigenen und des Fremden mit ihren verfestigten Analyseverfahren
gilt es in Zweifel zu ziehen. Denn durch stindige Wiederholung bzw. eine
zu reibungslos funktionierende Analyse werden Dinge vertraut und »ma-
chen keine Probleme mehr«.

Doch genau um diese Problematisierung und Stérung des Normallaufs
geht es hier. Der alltigliche wie wissenschaftliche Umgang mit Fremden
sollte nicht so vertraut werden, dafl wir uns selbst nicht mehr irritieren las-
sen. Der Fremde muf in gewisser Weise unbequem bleiben, um verfestigte

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | KAPITEL S

Lebens- und Denkweisen aufzulockern und uns selbst herauszufordern. Die
Herausforderung des Fremden liegt also in dem Widerstand gegen die ei-
gene Gewiftheit. Je weiter wir unseren Bezugsrahmen stecken, je mehr wir
die Einfliisse und Beeinflussungen, die Interessen und Ignoranz, die Macht
und Ohnmacht gegeniiber anderen Kulturen, Lebensstilen und Identititen
zugeben, desto weniger verbindlich wird das »Eigene«, desto weniger fremd
wird das »Fremde«. Doch es wire etwas blauiugig zu glauben, daft die Ero-
sion der Ideologie des Eigenen von einer Integration in die »fréhliche Run-
de der unauflgsbaren Gegensitze« nahtlos aufgefangen werden kénnte —
Regression, Multiplikation von Differenzen oder auch Re-Ethnisierung
schwingen als unsichtbares Gefahrenpotential unweigerlich mit. Eine neue
Optik, die die Banalitit der Macht, die Praktiken, die zur Erhaltung und
Herrschaft des Eigenen wirksam werden, in den Blick nimmt, kann diese
oftmals subtilen und politisch fehlgedeuteten Folgeerscheinungen aus dem
Dunst von Sicherheits- und Gefahrendiskursen entreiffen, um sie zuvor-
derst als Integrations-, Herrschafts- und Identititsproblematik zu enthtillen.
Es ist der Blick des Ethnologen, der selbst als eine Herrschaftsgeste durch-
schaut wurde, mit dem jetzt nicht mehr das Fremde auf seine Fremdheiten,
sondern das Eigene auf seine Eigenheiten hin durchleuchtet werden soll.
Diese Ethnologie des Eigenen zwingt den Beobachter, seine Sicht von Welt,
Gesellschaft und Identitit zunichst als differenziert, nicht-identisch, nicht-
integriert aufzufassen. Indem das Fremde, das Nicht-Identische, das Ande-
re in die gelassene, bequeme Logik der Vernunft, des Bewuftseins ein-
dringt, haben wir eine Chance, mit anderen zu leben.

Wir sollten diese Chance nutzen; sie ist nicht zuletzt auch die Hinter-
tiir, mit der wir die »Schlachtfelder« des Eigenen hinter uns lassen und mit
der Restauration der Ethnologie und Soziologie des Fremden beginnen
konnen. Denn es ist beizeiten mutiger, den heuristischen Wert des Eigenen
zu hinterfragen, als von einem bequemen Beobachterstandpunkt aus die
beunruhigenden, aufregenden und teilweise sehr »wilden« Anderen zu un-
tersuchen. Eine derartig angelegte »Soziologie des Fremden« fordert eine
quere Sichtweise, eine neue Logik heraus: Es sind nicht die Grenzen, die
sich auflésen, es sind die Logiken, in Grenzen zu denken, zwischen Berei-
chen, die durch Grenzen gespalten werden, zu unterscheiden, die als un-
brauchbar vorgefithrt werden. Wie nahe das Fremde am Eigenen angesie-
delt ist, wie flieBend ihre Uberginge sind, zeigt der uralte Widerspruch, der
im lateinischen Ursprung des Fremdheits-Begriffs von Anfang an angelegt
ist: hostis bzw. hospes steht fiir zwei gegensitzliche Rollen, fiir den Wirt wie
fiir den Gast, fiir den Fremden wie fiir den auswirtigen Feind (vgl. Stagl
1996). Diese Duplizitit von Vertraut- und Fremdheiten und nicht deren
Auseinanderdividieren gilt es nachzuvollziehen. Es geht also auch darum,
als Wissenschaftler die Rolle des »Grenzmarkierers« oder gar »Ordnungs-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AusBLICK: GRENZEN UND CHANCEN EINER SOZIOLOGIE DES FREMDEN | 237

hiiters« aufzugeben, da die rigide Unterscheidung von Fremdheit und Ver-
trautheit auf ein in Dichotomien denkendes Bewufitseins verweist, das
nicht in der Lage ist, dem Fremden auch nur im entferntesten Bekanntes
abzuerkennen bzw. dem Eigenen etwas Fremdes einzurdumen: Eine Logik
auf Kosten der Anderen. Diese Unterscheidung von Vertrautem und Frem-
dem, die bislang so eindeutig wie selbstverstindlich gemacht wurde, ist in
Wirklichkeit ein Miteinander, das den Fremden als das Andere der Ord-
nung, aber dennoch als Teil von ihr denkt.

Das Eingestindnis dieser widerspriichlichen Logik, die die Begrenztheit
des Eigenen im Fremden deutlich werden 14ft, unterstiitzt die Objektivie-
rung des Verhiltnisses der Soziologie zu ihrem Objekt, es wirft aber auch
Fragen auf: Welche Chance haben wir, mit dem Fremden zu leben, wenn er
der Seismograph unserer eigenen Begrenztheit ist? Fremdenfeindlichkeit
und Rassismus beantworten diese Frage mit einem Riickzug aufs Bollwerk
des Eigenen. Sie malen das Schreckensszenario einer amoralisierten und
zerkliifteten Gesellschaft, eines unzivilisierten »globalen Dorfes«, das Uber-
fremdung mit Entfremdung, Entfremdung mit Unsicherheit, Unsicherheit
mit Kriminalitit gleichsetzt, ohne der Tatsache gewahr zu werden, da es
die fehlende Bereitschaft ist, dem Fremden Eigenes abzuerkennen bzw. die
Differenzen des Eigenen zuzulassen, die die Grenzen zu Kampfzonen ver-
wandeln. Eine auf Macht und Herrschaft basierende Grenzziehung, die der
Dualitit des »Entweder-Oder« verhaftet ist, um die Fraglosigkeit des Eige-
nen auf der Fragwiirdigkeit des Anderen zu errichten, iibersieht, daf} nicht
das Fremde das eigentliche Problem darstellt, sondern das problematisch
gewordenen Eigene den Wunsch nach klaren, d.h. konturierten Verhiltnis-
sen weckt. Es geht daher immer auch um die Frage der Integration, denn
kein noch so fremd anmutender Mensch kann die Angst auslésen, die
durch Prozesse der Desintegration ohnehin schon heraufbeschworen wur-
den. Im Gegensatz zu Abwehr- und Vereinnahmungstendenzen, die letzt-
lich beide zum Verschwinden des Fremden beitragen, in einer »grenz-
durchlissigen« Welt aber immer schwieriger aufrechtzuerhalten ist, zeich-
net sich unter den Bedingungen der Globalisierung der Trend zur »Univer-
salisierung des Fremden« (Schroer 1997) ab, bei der die Abschottung ge-
geniiber Fremden bzw. fremden Einfliissen immer weniger gelingen diirf-
te. Die Moderne, die ausgezogen war, Uneindeutigkeit, Ungewif3heit, Unbe-
kanntheit und Fremdheit zu eliminieren, sieht sich der Wiederkehr des
Verdringten gegeniiber und muf8 sich nicht nur ihrer unzureichenden und
in hohem Mafle »imaginiren« Gemeinschaftskonzepte gewahr werden,
sondern mit dem »Stachel des Fremden« (Waldenfels 1990) abfinden, der
schmerzlich daran erinnert, dafl das Fremde sich offenbar nicht dauerhaft
assimilieren, vertreiben oder »ausmerzen« 14ft.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | KAPITEL 5

»Es bleibt vielmehr ein widerspenstiger und unbequemer Storenfried in der Welt der
Dazugehorigen, der die Willkiirlichkeit von Zugehérigkeitsregeln offenlegt und da-
mit fortwihrend Einspruch gegen sich verfestigende Inklusions- und Exklusionsstra-
tegien erhebt« (Schroer 1997: 36).

Gleichzeitig bringt die Universalisierung der Fremdheit, die eine Folge der
Wanderschaft und Vermischung kulturellen Bedeutungen ist, die Notwen-
digkeit zur Sprache, neue theoretische und methodische Arrangements zu
finden, die dank einer Sensibilitit fiir die kulturellen »Ungleichzeitigkeiten
des Gleichzeitigen« mehr als die Angleichung oder den Verlust von Kultur
in den globalen Umwilzprozessen sehen. Insbesondere die Ethnologie
mufl ihre zumeist kulturalistisch, d.h. separatistisch ausgelegten Kulturana-
lysen aufgeben, die ihren »Eigensinn« und ihre Authentizitit aus der Fixie-
rung auf einen Raum, einer gesellschaftlichen Ordnung oder auch aus ei-
nem bestimmten Typus Mensch schopften, um den Blick auf die durch
Globalisierung angestachelten kulturellen Umstrukturierungen und Zirku-
lationen zu lenken. Es geht darum, dafl der Bogen zu einem neuen kultur-
soziologischen Paradigma gespannt wird, das sowohl seine Vorliebe fiir
Konsens, Typus und Gemeinsambkeit als auch sein »interkulturelles Frem-
deln« ablegt, damit aber auch vom Vorhaben ablift, Kultur in ihrer Ganz-
heit zu erfassen, um sich mehr dynamisch, verinderbar zu prisentieren.
Denn gerade eine globale Optik zeigt die Fragmentiertheit und Mischver-
hiltnisse der Welt auf und gibt zu bedenken, daf es keine Gruppen gibt,
deren Sinn- und Symbolzusammenhinge eindeutig, undurchlissig, sepa-
riert sind. »Alles ist bunt gescheckt, durchlissig, verschrinkt und verstreut.
Die Suche nach der Ganzheit ist hier kein zuverlissiger Leitfaden mehr,
und (Ab-)Geschlossenheit wird zu einem unerreichbaren Ideal« (Geertz
1996: 73). Denn heute wie in Zukunft wird es dem Ethnologen immer
schwerer fallen, auflereuropiische, kleinste demographische Kulturen zu
finden, die er als in sich geschlossenes Sinnsystem, als isolierte Einheit be-
trachten und beschreiben kann, ohne dabei seinen eigenen Beobachter-
standpunkt, sein Forschungsinteresse zu rechtfertigen. Vielmehr zwingen
ihn die entwerteten Sicherheiten zu der plotzlichen Erkenntnis, daR er
selbst als Fremder Fremde beobachtet. Vor dem Hintergrund dieser unge-
wohnlichen Selbstthematisierung mag eine Ethnosoziologie interkultureller
Begegnungen gelingen.

Der Preis, den wir fiir eine derart betriebene Soziologie des Fremden
zahlen miissen, ist hoch. Der Verzicht auf eine wohlgestaltete und einheitli-
che Theorie angesichts des »Flickenteppichs von Fremdheiten« ist nur eine
Konsequenz; die Verinderungen im eigenen Selbstverstindnis, die mit den
Konstruktionen des Fremden einhergehen, die andere. In der Vorstellung
unserer Selbst als Fremde miissen wir unsere einstige stabile, homogene

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AuSBLICK: GRENZEN UND CHANCEN EINER S0ZIOLOGIE DES FREMDEN | 239

und selbstgewisse kulturelle Identitit aufgeben. Denn mit dem Abschied
vom Fremden nehmen wir auch Abschied von klaren Selbstbegrenzungen.
»Kontingente Existenz bedeutet Existenz, die frei von Gewifheit ist — und
eine Gewiflheit, die an diesem unseren trostlosen Ort fehlt oder unter den
Trimmern moderner Wahrheiten schwer auszugraben ist, ist die Gewif-
heit der Solidaritit« (Bauman 1995: 288). Doch die Entschiedenheit, mit der
gegen den »Terror der Uniformitit« angegangen wird, ist nicht zwangsliufig
dieselbe Entschiedenheit mit der fiir eine »Gemeinschaft von Fremden, fiir
eine »Harmonie der Differenz« gekimpft wird, da der Perspektivwechsel
allein noch keine Moralitit mitliefert. Manch einer befiirchtet, dafl durch
die Fragmentierung des Eigenen die falsche Moral durch eine fehlende Mo-
ral ersetzt wiirde im Sinne eines amobenhaften Subjektes, das seinen Sinn
fiir das kulturelle Erbe verloren hat, weder Ziele fiir die Zukunft formuliert
noch den Versuch wagt, steuernd in das Rad der Geschichte einzugreifen.

Auch wenn gewissermaflen das Schicksal der Einsicht »ein Fremder
unter Fremden zu sein« Toleranz heifdt, bedeutet dies noch lange nicht, daf}
sie automatisch in Solidaritit miindet; Gleichgiiltigkeit und Entfremdung
sind genauso wahrscheinlich, denn der Zustand der Toleranz ist wesentlich
und unheilbar ambivalent (vgl. ebd.). Der Zusammenbruch des Bollwerks
des Eigenen ist eher eine Chance, dem Fremden ohne Angst, ohne das Ver-
langen nach Grausambkeit oder Demiitigung zu begegnen. Nichtsdestowe-
niger ist sie eine Grenzerfahrung, da sie pausenlos mit der eigenen Be-
grenztheit konfrontiert und den wissenschaftlichen Betrachter dazu er-
mahnt, ganz gleich wie vorsichtig und selbstkritisch die Auseinanderset-
zung mit dem Fremden, wie selbstverstindlich die Umwege seiner Erfor-
schung bzw. die Anstrengung einer Relativierung des Eigenen in Kauf ge-
nommen werden, so deutlich bleibt am Ende doch die Nichtverfiigbarkeit des
Fremden.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anmerkungen

1| Der Begriff der Moderne verweist nicht nur auf einen Epochen-
begriff, der die gesellschaftlichen Entwicklungen in der Zeitspanne zwi-
schen dem 17. und 20. Jahrhundert umfaft und damit im wesentlichen ei-
nen historischen Entwicklungsgang der westlichen Gesellschaft von tradi-
tionalen zu ausdifferenzierten Lebensformen beschreibt, die durch Prozesse
der Industrialisierung, Urbanisierung, Rationalisierung oder auch Verstaat-
lichung begleitet werden. Er wird im weiteren Verlauf auch als eine spezifi-
sche Diskurs-, Denk- und Handlungspraxis gefafit, die die neue »objektive«
Ordnung der Wirklichkeit mittels sprachlich oder symbolisch vermittelter
Kommunikationsprozesse zu gesellschaftlich objektivierten Sinn macht; das
von den Modernisierungsdenkern kommunikativ prozessierte Deutungs-
und Handlungswissen iiber die moderne Welt ist gewissermafien konstitu-
tiv fiir das »soziale Wirklichwerden der Wirklichkeit« (Keller 2001: 118).

2 | Frank-Olaf Radtke fordert deshalb auf, neben der Benennungsar-
beit die Gebrauchs- und Anwendungspraxis wissenschaftlicher Diskurse
und Begriffe mitzubedenken, da neben forcierten Semantiken immer auch
unbeabsichtigte Nebenfolgen, sogenannte »blinde Flecke« von Diskursen
existieren. So kénnen auch Diskurse als Sozialtechniken verstanden wer-
den, die bereits aufgrund der Wahl unterschiedlicher Distinktionskriterien
bestimmte historische Konstruktionen »in Umlauf bringen«, was Radtke
am Diskurs des Multikulturalismus und seiner Anthropologisierung von
Ethnizitat in funktional differenzierten Gesellschaften exemplifiziert (vgl.
Radtke 1991).

3| Rudolf Stichweh &duflert die Vermutung, dafl der soziologische
Begriff des Fremden und seine jiingere Diskussion auf die deutsch-juidische
intellektuelle und sozial-kulturelle Konstellation um 1900 zuriickzufithren
ist (Stichweh 1992: 299), die sich quasi statisch zwischen einem moralisier-
ten und integrierten Gemeinschaftswesen und einem, dem entgegengesetz-
ten Auflenseitertum »bewegt«.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | ANMERKUNGEN

4 | Zur Absteckung verschiedener Grade von Fremdheit vgl. Stagl
1997; Waldenfels 1995.

5| Gerade die von Harold Garfinkel (1967) begriindete Ethnome-
thodologie beschiftigt sich mit dieser von den Gesellschaftsmitgliedern her-
vorgebrachten methodischen Konstruktion der Alltagswirklichkeit, die grof-
tenteils auf gegenseitigem Verstindnis und auf wechselseitigen Sinniiber-
einstimmungen beruht. Die Ethnomethodologie geht von einer Konstru-
iertheit sozialer Ordnung aus, die trotz der Objektivierungs- und Verfesti-
gungsprozesse ihren Ursprung in der Alltagspraxis besitzt. Vgl. hierzu auch
Patzelt 1987.

6 | Erving Goffman legt in seinem vom symbolischen Interaktionis-
mus und der Ethnomethodologie beeinflufiten, sehr vielschichtigen Werk
die Vielzahl und Ordnung sozialer Interaktionsrituale offen. Dabei stehen
den Formen zentrierter Interaktion, in denen ein einziges offizielles Zen-
trum fiir kognitive und visuelle Aufmerksambkeit besteht, Formen unzen-
trierter Interaktion gegentiber, zu denen er u.a. das Verhalten auf der Stra-
e und auf einer groflen Veranstaltung zihlt. Goffman betont die Bedeu-
tung von Normen und Regeln in jeder Form der sozialen Interaktion, so
auch im »Stralenverkehr«. Denn hier komme es weniger auf das Engage-
ment zur anderen Person bzw. auf den Gesprichsinhalt an, als vielmehr
darauf, daR jeder einzelne eine Verpflichtung gegeniiber einer bestimmten
Rolle — die des Fuflgingers, Autofahrers, Flaneurs usw. — wahrnehmen
muf (vgl. Goffman 1994, insb. S. 124{f)).

7 | Auch Simmel formuliert in seinem Essay »Die Grofistidte und
das Geistesleben« die elementaren Voraussetzungen fiir das Funktionieren
von Interaktion in verdichteten Sozialriumen, indem er die Wechselwirk-
samkeit von Raum und Geistesleben betont. Laut Simmel nimmt die phy-
sisch reale Struktur der Stadt, ihre Grofle, Dichte und Heterogenitit Einflufy
auf die psychosozialen Komponenten ihrer Einwohner, die sich in einer
speziellen Personlichkeits-, Gefiihls- und Interaktionsstruktur des moder-
nen Menschen ausdriickt. Die urbane Lebensweise spiegelt sich in einer
steigenden Versachlichung, einer intersubjektiven Gleichgiiltigkeit und der
Haltung, daR soziale Beziehungen gréfitenteils austauschbar und oberflich-
licher seien, und schwankt daher zwischen der Erfahrung omnipotenter
Freiheit und der Einsicht, ein »unbedeutendes Ridchen im grofRen Getriebe
der kapitalistischen Maschinerie« zu sein.

8 | Der amerikanische Stadtsoziologe Richard Sennett bezeichnet
die grofdstidtische Kultur in Anlehnung an die Tradition der Chicagoer
Schule daher auch als eine »Kultur des Unterschieds«, denn sie lasse Un-
terschiede nicht nur zu, sondern férdere und begiinstige die Indifferenz
ihrer Einwohner. Der Stadtbewohner als Fremder, dessen Entwicklung des
Selbst auf einer komplexen und fragmentierten Erfahrung der AuRenwelt

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 243

beruht, verliert das Bewufdtsein fir die »Natalitit« und das »biologische
Schicksal«. Doch gerade diese Idee der Unpersonlichkeit und Selbstent-
fremdung, dieses »Transzendieren der eigenen Identitit« deutet Sennett als
Chance, andere Menschen auf der Strafle mit neuen Augen zu sehen (vgl.
Sennett 1991: 179f.). Solange der Andere als Typus, also als Rollentriger
wahrgenommen wird, ist er in seiner ethnischen Eigenart fiir uns unsicht-
bar.

9 | Harumi Befu (1999) veranschaulicht diese Relationalitit am Bei-
spiel der Figur des »Dimonen«, dessen Fremdheit auf eine konstitutive
wertrationale Unterscheidung des moralisch Guten und Bosen verweist.
Nicht die Immoralitit desjenigen, der als Dimon bezeichnet wird, sondern
die Moralitit derjenigen, die ihn als dimonisch empfinden, ist ausschlagge-
bendes Kriterium seiner Fremdheit. Wer, unter welchen Voraussetzungen
und zu welchem Zeitpunkt als »dimonisch« wahrgenommen wird, ist also
abhingig von der Moral der jeweiligen Gesellschaft: »One notes that in
these cases, itis the simmorality< of the human which causes the human to be-
come a demon. But whose morality is being used as the standard? It is un-
questionably the morality of self which is being used to judge the other. But
to the extent that morality is relative, the morality of one society may well be
the immorality of another« (Befu 1999: 24).

10 | Jede soziale Exklusion ist mit einer Grenzziehung verbunden
und verweist auf ein Verteilungsgefille. Wer »drauen ist, verfiigt viel-
leicht nicht tiber die gleichen Rechte, die gleichen Giiter bzw. diesselben
Wissens- und Erfahrungsbestinde wie die Zugehdorigen. Das heifit, jede Be-
ziehung zwischen Zugehdrigen und Nichtzugehdrigen beinhaltet minde-
stens einen Aspekt der Ungleichheit (vgl. Stenger 1997: 173); vgl. hierzu
auch weiter unten Kapitel 2.4.

11 | Der komplexe Bedeutungsgehalt von Fremdheit gerit vor allem
dann in den Blick, »[...] wenn man auf andere Sprachen rekurriert, die
durchweg mehrere Worter verwenden, um dieses vielfiltige Phinomen zu
bezeichnen« (Waldenfels 1995: 612). So finden sich beispielsweise im Fran-
zosischen sowohl die Bezeichnungen »étranger« als auch »alien/aliennec,
die fiir die unterschiedlichen Facetten des Fremden stehen.

12 | Vgl. hierzu auch Meudt (1975) bzw. das nichste Kapitel.

13 | Kien Nghi Ha (1999) untersucht aus einer postkolonialen Per-
spektive die konstruktive und emanzipative Deutungspraxis des Stigmas
»fremd« fuir das Identititskonzept tiirkischer Migranten der 2. und 3. Gene-
ration in Deutschland. Im Gegensatz zur autodestruktiven Anpassung der 1.
Generation an das Fremdenbild des Gastarbeiters, der auf seine berufliche
Arbeitsleistung reduziert wurde, zeigt Ha den veridnderten Umgang mit
Zuschreibungen der Aufnahmegesellschaft im Bewufitsein der jiingeren
Generationen auf. Mittels kommunikativer Praktiken im Bereich der Litera-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | ANMERKUNGEN

tur, Musik, Kunst oder Mode setzen sie sich in unterschiedlichen Kontexten
mit dem Stigma kritisch auseinander und instrumentalisieren es als politi-
sches Instrument zur eigenen sozialen und kulturellen Reprisentation im
offentlichen Diskurs.

14 | Vgl. zur Historisierung der modernen Denk- und Erfahrungswei-
se Foucaults Ethnologie der eigenen Kultur weiter unten Kapitel 4.2.1.

15 | So zeigt Diana Wong (1992) am Beispiel der Fremdenfigur des
»Asylanten«, daf es eben nicht den »Asylanten« gibt, sondern dafl das Bild
des »Asylanten« — je nach Begegnungsebene — erheblich variiert: Er ist »der
Auslinder«, »der Arme«, »der Reisende«, »der Fliichtling«, »das Opfer«
oder »der politisch Verfolgte«. »Den Kontext dieser Art von Kulturbegeg-
nungen aufzuschliisseln, heifdt, die vielschichtige Matrix kulturspezifischer
Konstruktionen von Fremdheit, die jeweils auf verschiedenen Begegnungs-
ebenen wirksam sind, zu rekonstruieren« (Wong 1992: 413).

16 | Die Wirklichkeit der Alltagswelt wird als Wirklichkeit hinge-
nommen und bedarf keiner zusitzlichen Verifizierungen. »Aber sogar der
unproblematische Teil der Alltags-Wirklichkeit ist nur solange unproblema-
tisch, wie man ihn nicht problematisiert, das heifét, solange seine Kontinui-
tit nicht durch das Auftauchen eines Problems durchbrochen wird« (Ber-
ger/Luckmann 1998: 27). Scheitert eine Interaktion zwischen Personen, ist
der Grund weniger in der Qualitit der Handlung bzw. der beteiligten Per-
son selbst zu suchen, als in der Begrenztheit des impliziten Wissensbestan-
des, der nur eine bestimmte Anzahl typischer Rahmungen aufweist, um
situationsangewandt deuten zu kénnen: vgl. hierzu auch Hettlage 1991.

17 | Nur in hochst eingeschrinktem Mafle sind wir fiireinander
durchschaubar; selbst Eheleute sind einander unverfiigbar, sie glauben sich
zu kennen und werden nur nicht in diesem Glauben, der hiufig auf fal-
schen Vorstellungen beruht, korrigiert, weshalb Gesellschaft immer auch
auf einer intersubjektiven Intoleranz basiert (vgl. Hahn 1994: 144f.).

18 | So spiegeln sich beispielsweise beliebte stereotype Vorstellungen
iiber Menschen mit Sehbehinderungen darin, daff Sehbehinderte hiufig als
»traurig«, »ernst«, »hilflos« oder »kontaktgehemmt« bezeichnet werden
(vgl. Hoheimer 1975).

19 | Zur Umwandlung der Fremdheits- zur Asyldebatte in Deutsch-
land vgl. Horning 1993 bzw. Wong 1992.

20 | Unter einer stereotypen Denkweise wird allerdings nicht die An-
schauung selbst, sondern die Art und Weise ihrer Verwendung verstanden.
»We define a stereotypical belief as a belief about people that is 1) wholly de-
rived from membership in a special group; 2) disregards the variability with-
in the group; 3) is accompanied and sustained by a negative affect« (Schul/

Zukier 1999: 33).
21 | Die Sozialpsychologie beantwortet die Frage der Stereotypbil-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 245

dung mit dem Hinweis auf die Begrenztheit der menschlichen Informa-
tionsverarbeitungskapazitit sowie durch die mit den Abgrenzungsmecha-
nismen verbundenen Akzentuierungen der Zugehdrigkeit zur eigenen
Gruppe. So argumentiert Gerhard Winter in seinem Uberblicksartikel:
»Fremdgruppen sind nach Auffassung der kognitiv orientierten Sozial-
psychologen stets von Abwertung bedroht, weil mit der Konstituierung einer
Differenz offensichtlich eine Festigung und Aufwertung der eigenen Grup-
penidentitit verkniipft ist, eine >positive Distinktheit« resultiert« (Winter
1995: 107). Stereotypbildungsprozesse werden in diesem Sinne als Orientie-
rungshilfen gefaft, die weniger als soziales Fehlverhalten, sondern viel-
mehr als Strategie einzelner oder ganzer Gruppen in den Blick geraten, um
den durch die Prisenz des Fremden ins Wanken geratenen Orientierungs-
rahmen zuriickzuerlangen, mitunter sogar zu stirken.

22 | So zeigt Hahn am Beispiel der Moderne, dafl die Selbstbeschrei-
bung moderner Staaten als Nationen zwangsliufig mit der Zuschreibung
des »Fremden als Auslinder« korrespondiert (vgl. Hahn 1994: 162f.).

23 | Vgl. zur »Verletzbarkeit« von Alltagswirklichkeit die berithmten
Krisenexperimente von Garfinkel 1967.

24 | Auch wenn die Wissenssoziologie die Abweichung von der ver-
trauten Ordnung im Falle anderer Kulturen mit der Formel »andere Men-
schen, andere Sitten« erkliren kann, ohne damit die Plausibilitit der eige-
nen Ordnung zu gefihrden, kennt sie durchaus Krisensituationen, in denen
die gesellschaftlich geschaffenen Legitimationssysteme der Ordnung zu-
sammenzubrechen drohen.

25 | Fithrt man diese Uberlegung weiter, lieRe sich schluRfolgern,
daf vor allem solche Personen zu sozialen Konstruktionen der Ungleich-
wertigkeit neigen miifdten, deren soziale Identitit bedroht ist bzw. die eine
soziale Aufwertung ihrer sozialen Identitit anzustreben versuchen (vgl.
Frindte 1999: 39).

26 | Vgl. zum Begriff der »imagined communities« am Beispiel der
Nation: Anderson 1988.

27 | Zu einer ausfiihrlichen Auseinandersetzung mit der Wechselwir-
kung von Fremd- und Selbstbild vgl. auch das folgende Kapitel.

28 | So vermag es die kommunikative Form der Nation, Eigenes als
Vertrautes auszuflaggen und mit Anspriichen der Superioritit zu verbin-
den, ohne dafs man sich um die Beflaggung selbst kitmmern mufl (vgl.
Nassehi/Richter 1996: 157). Notwendigerweise ist dabei jedoch alles Fremde
und Unvertraute zugleich auch Nicht-Nationales und unterstiitzt in dieser
Rolle die Vorstellung vom Nationalen als das Eigene und Vertraute.

29 | Daher stecken Vergleichs- und Konkurrenzsituationen in Misch-
riumen und Ubergangszonen méglicherweise Kontexte ab, die kommuni-
kative »Adressen« der eindeutigen Selbst- und Fremdreferenz attraktiv ma-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | ANMERKUNGEN

chen, da sie erlauben, zwischen »uns« und »den anderen« zu differenzie-
ren, Konkurrenten zu identifizieren oder Adressaten fiir Probleme und
Knappheit auszumachen. Gleichzeitig wird durch die Exklusion der ande-
ren die eigene Inkludiertheit gesichert, denn iiber den Ausschlufl des
Fremden wird die Integritit der vermeintlichen Vertrautheiten konstituiert.

30 | Hans-Jiirgen Heinrichs Argumentation erinnert stellenweise
stark an den Simmelschen Verweis auf die vergesellschaftende Funktion
des Streits: vgl. Simmel [1905] 1995. Zu einer Neuaufnahme des Simmel-
schen Gedanken »Integration durch Konflikt« vgl. auch Dubiel 2000.

31 | Die Kriminalsoziologie geht davon aus, daf} der Fremde im Sin-
ne des Abweichlers fiir das Funktionieren des Sanktionssystems einer Ge-
sellschaft notwendig ist. Dabei betont sie vor allem das Verfahren, Abweich-
ler als einzelne »Siindenbocke« darzustellen, denn die Bestrafung des
Normbrechers funktioniert nur, solange sie ihren Ausnahmecharakter be-
hilt. Der »Siindenbock« verliert seine Funktion, wenn er massenhaft auf-
tritt. Zur Funktionalitit von Abweichung vgl. auch die Dialektik von Straf-
recht und Dunkelziffer bei Liiderssen 1975.

32 | Sobald der Devianzbegriff relational als soziale Definition gefafit
wird, ist es fiir den Sozialwissenschaftler schwierig, die Abweichung selbst
zu untersuchen, da mit ihr ja gerade keine empirisch sichtbaren und mef-
baren Beziehungen zwischen Akteuren gemeint sind. Giinter Wiswede
schlidgt daher vor, zunichst die Normen und Erwartungen in einer Gesell-
schaft zu untersuchen, um im Anschluff daran den Grad der registrierten
sozialen Abweichung einer Person festzustellen. Dabei erscheint es nicht
von Bedeutung, ob die »registrierte« Abweichung mit der »tatsichlichen«
Abweichung tibereinstimmt, da fiir die Erklirung abweichenden Verhaltens
irrelevant ist, ob falsch registriert wird (vgl. Wiswede 1979: 143). Becker
selbst spricht davon, die Aufmerksamkeit von den Abweichlern auf die Be-
schuldiger zu lenken, die bis dahin relativ wenig beobachtet worden sind,
auf jene Beteiligten, die iiber gentigend Einflul verfiigen, um ihren Be-
schuldigungen Wirksambkeit zu verleihen: auf Polizei, Gerichte, Arzte, El-
tern usw. (vgl. Becker 1981: 167).

33 | »Wir erkennen, dafl soziale Regeln, weit davon entfernt, fixiert
und unverdnderbar zu sein, fortwihrend in jeder Situation neu gebildet
werden, um dem Vorteil, dem Willen und der Machtposition der verschie-
denen Teilnehmer zu entsprechen« (Becker 1981: 172).

34 | Im Zusammenhang dieser produktiven Seite von Unordnung
vgl. auch Mary Douglas’ ethnologischen Ausfithrungen zur Dialektik von
Sauberkeit und Schmutz: »Schmutz verstofit gegen Ordnung. Seine Beseiti-
gung ist keine negative Handlung, sondern eine positive Anstrengung, die
Umwelt zu organisieren« (Douglas 1985: 12). Douglas betont das stete Be-
mithen des Menschen, Ordnungen aufzustellen und »festzuklopfen, in-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 247

dem er eine geradezu obsessive Aufmerksamkeit der Bekimpfung des
Schmutzes widmet: Dinge an ihren richtigen Ort zu stellen (wo sie hinge-
horen) sei somit durch die Notwendigkeit motiviert, die Grenzen zwischen
jenen Unterteilungen auf Dauer intakt und deutlich erkennbar zu halten,
die unsere Welt ordentlich und folglich bewohnbar und leicht handhabbar
machen (vgl. Bauman 2000: 83f.).

35 | Gerade in Sinnkrisen und Phasen des Umbruchs, in letzter Kon-
sequenz fiir gewaltsame Konfliktlosungsversuche, fiir Krieg, zeigt sich diese
Vergemeinschaftungsfunktion der Fremdenangst bzw. -feindlichkeit als
hilfreich, da es sowohl der Ab- und Ausgrenzung wie der Selbstbestitigung
dient. Und zwar auf der Empfingerseite ebenso wie bei den Aussendern
des Ressentiment: vgl. hierzu auch Benz 1996.

36 | Der Sozialanthropologe und Soziologe Helmuth Plessner be-
zeichnet daher die Entfremdung als Umweg, der zum echten Verstehen des
Vertrauten fiithrt: »Man muf die Zone der Vertrautheit fremd geworden
sein, um sie wieder sehen zu kénnen. Mit erfrischten Sinnen genief3t man
die Wiederbegegnung mit dem nun sichtbar gewordenen Umbkreis, der uns
zugleich freundlich umschliefft und als Bild gegeniibertritt« (Plessner [1953]
1983: 92f.). Laut Plessner ist es der Emigrant, der mit anderen Augen seine
Heimat wiederentdeckt, der wohl am intensivsten jene Entfremdung des
Blicks erlebe. Plessner spricht dem Erfahren von Fremdheit eine objektivie-
rende Kraft zu: »Sie weckt uns zu neuer Wahrnehmung, befreit den Blick
und hirtet ihn gegen die ablenkenden und verdeckenden Vorurteile« (ebd.:
9s).

37 | Selbst in ganz eng gefafiten Ordnungskonzepten wie dem Natio-
nalstaat, den Bauman als besonders strengen »Ordnungshiiter«, ja sogar
»Girtner« begreift (vgl. Bauman 1992b: 43-57), gibt es diese Kontingenz,
denn Ordnen heifdt Unterscheiden.

38 | Vgl. zur moralischen Logik sozialer Konflikte auch Honneth 1992.

39| Vgl. zu einigen Dimonisierungpraktiken als Dehumanisierungs-
praktik: »To demonize a human is to strip a person or a group of persons of
moral pulchritude entirely, ascribing to them all immoral and evil attributes
existing in society. Reducing a human to a subhuman or nonhuman demon-
ic form is a drastic psychological process, often requiring special ideologic-
al justification« (Befu 1999: 26).

40 | Im Zuge der soziologischen Fremdenfeindlichkeitsforschung hat
neben der Desintegrationsthese von Wilhelm Heitmeyer (1992) und der
Frankfurter Studie zum autoritiren Charakter (1950) auch die interessen-
und konflikttheoretische These nach Hartmut Esser (19906) gerade in kom-
plexen westlichen Industriegesellschaften an Bedeutung gewonnen. Esser
sieht dabei ethnische Konflikte zwischen »Einheimischen« und »Fremden«
vor dem Hintergrund eines ethnisch geframten strukturellen Ungleichge-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | ANMERKUNGEN

wichtes, das einen abgestuften Zugang zum System sozialer Leistungen
nach sich zieht. So ist es gerade keine primordiale Bindung und Loyalitit
gegeniiber Kulturen und Traditionen, sondern vielmehr die interessengelei-
tete und damit rationale Exklusion bestimmter Gruppen am generellen Ka-
pital sowie die damit verbundenen Wettbewerbsnachteile und Prestigeein-
buflen, die zur Verschirfung ethnischer Konflikte beitragen. Diese Ethnisie-
rung sozialer Probleme dient dazu, sich Vorteile im Verteilungskampf zu si-
chern und ist damit wesentlich ein sozialstrukturelles Phanomen, das nicht
nur durch die Interessen von losen Gruppen im Alltag, sondern auch von
Politikern, Arbeitgebern, 6ffentlichen Bildungseinrichtungen und Medien
hervorgerufen wird (vgl. Esser 1990).

41 | Die Diskussion der Stigmatisierung bringt die mangelnde Macht-
sensibilitit der Migrations- und Assimilationsforschung zur Sprache, denn
die ethnische Zugehorigkeit als vermeintlich herausragendes Moment lenkt
vom Tatbestand ab, daf} machtstirkere Gruppen in der Lage sind, als fremd
Bezeichnete vom Zugriff auf Machtpositionen ebenso auszuschlielen wie
von Kontakten zu Mitgliedern der machtstirkeren Gruppe.

42 | Die Gegeniiberstellung von Sefhaften und Neuankémmlingen
erinnert stark an Simmels Konfrontation des beweglichen Hindlers und
der rdumlich-fixierten Gruppe (vgl. ausfithrlicher Kapitel 3.1), wobei jedoch
Simmel den Begriff der Beweglichkeit tiber die riumliche Dimension hin-
aus faflt, die Frage der Macht- und Herrschaftsverhiltnisse aber weithin
ausspart.

43 | Das Vorurteil bedeutet die glatte Weigerung, dem Feind irgend-
welche Tugenden zuzugestehen, verbunden mit der Neigung, seine wirkli-
chen oder imaginiren Laster zu vergréflern, d.h. alle Handlungen des er-
klirten Feindes werden so interpretiert, daf sie sein Bild weiter verdiistern
(vgl. Bauman 2000: 69). Vorurteile bezeichnen jene Einstellungen, die die
Aufmerksamkeit auf bestimmte Klassen von Informationen beschrinken
und damit eine Ubergeneralisierung bewirken. Bei diesen Urteilssimplifi-
zierungen handelt es sich in der Regel um abwertende und gleichzeitig du-
Rerst resistente Einstellungen, deren Objekte Auflengruppen oder — als
Spezialfall von Auflengruppen — Minorititen sind, die vom Kontext der Ei-
gengruppe, der Pridisposition des Einzelnen sowie Situationsfaktoren ab-
hingen. Das Vorurteil manifestiert sich damit in einer Doppelmoral der
Gruppe, den eigenen Mitgliedern eben solche Rechte und Verhaltensweisen
einzurdumen bzw. anzuerkennen, die man dem »Auflenseiter« vorhilt bzw.
an ihm miRbilligt. Vgl. zur sozialpsychologischen Voruteilsforschung all-
gemein: Allport 1971; Dollard 1973.

44 | Fur eine empirische Untersuchung zur Funktion und Dynamik
von Ausgrenzungspraktiken in Gruppenbildungsprozessen Jugendlicher
vgl. den aktuellen Forschungsbericht von Eckert et al. 2000.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 249

45 | Vgl. Foucault 1998b,c.

46 | Foucault wendet sich mit dem Entwurf seiner Genealogie des
Subjektes gegen die Positionen des Existentialismus, insbesondere gegen
die Position seines Zeitgenossen und spiteren Freundes Jean Paul Sartre.

47 | Emmanuel Lévinas formuliert in seinem oft zitierten Werk »Die
Spur des Anderen« das ethische Primat der gegenseitigen Anerkennung,
das er dem Rimbaudschen Kerngedanken »Ich ein Anderer« (der Andere ist
ein Ich) entlehnt, denn der Andere ist Voraussetzung und Bedingung der
Menschwerdung: »Dem Anderen von Angesicht zu Angesicht gegentiber-
stehen — das bedeutet, nicht téten zu kénnen« (Lévinas 1998: 116). Im Ge-
gensatz zu Foucault ist die Begegnung mit dem Anderen bei Levinas weni-
ger die Voraussetzung fiir einen egoistischen Selbstbezug; dieser wird gera-
de durch die Beziehung zu ihm zerstort. Lévinas moralisiert die Beziechung
zum Anderen, indem er die Nihe zum Anderen mit einer Verantwortung
fiir den Anderen gleichsetzt, damit die Subjektivitit nicht monadisch fafit,
denn in der Verantwortung driickt sich eine Passivitit des Ich aus im Sinne
eines Flir-den-Anderen-Sein bzw. einer »Stellvertretungs, sich an die Stelle
des Anderen zu setzen. Diese Affektivitit ist in der intersubjektiven Dimen-
sion im Denken Foucaults selbst nicht vorhanden, auch wenn das Mitsein
als ein Modus des Daseins in Betracht gezogen wird.

48 | Im Konzept der Selbstpraktiken spielen die anderen in Gestalt
von Lehrern, Fithrern, Beratern und personlichen Vertrauten eine besonde-
re Rolle. Sie erginzen die Sorge um sich durch eine Hilfe des Anderen, le-
gen das intersubjektive Geflecht der Subjektivitit offen: »Die Sorge um sich
— oder der Anteil, den man an der Sorge nimmt, die die anderen um sich
selbst haben sollen — erscheint somit als eine Intensivierung der gesell-
schaftlichen Beziehungen. [...] Die Sorge um sich erscheint also zumindest
an einen >Seelendienst« gebunden, dem die Moglichkeit spielerischen Tau-
sches mit dem anderen und ein System gegenseitiger Verpflichtungen zu-
grundeliegen« (Foucault 1997c: 74f.).

49 | Bereits zum Ende des 19. Jahrhunderts wurde in der amerikani-
schen Soziologie unter dem Einfluf von William James’ Sozialpsychologie
und Deweys Pragmatismus eine soziologische Identititskonzeption entwik-
kelt, die das Fremde in Gestalt des handelnden Gegeniibers als Vorausset-
zung und Resonanzboden der eigenen Identitit herausarbeitete. Vgl. hierzu
u.a. Meads Ansatz der Identititsgenese weiter unten Kapitel 3.4.

50 | Der Fremde ist »Abfall« der Selbstdefinitionen und Selbstkon-
struktionen, weil der Beobachter im modernen Alltag mit binidren Codes
der Unterscheidung arbeitet; daher bedarf es bei der Entschliisselung alltig-
licher Konstellationen des Eigenen und des Fremden gewissermafien einer
doppelten Dekonstruktion, bei der der Blick vom Fremden zunichst auf die
eigene Identitit und dann auf die Selektionsprozesse gelenkt wird, die un-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | ANMERKUNGEN

serer Wirklichkeitskonstruktion zugrundeliegen. Damit gibt unser Verhilt-
nis zum Fremden allerhand iiber uns preis: So wie wir ihn als Auslinder
wahrnehmen, konstituieren wir eine nationales »Wir«, das frei von kulturel-
len Fremdeinfliissen ist. Glauben wir den Fremden in der Figur des Gei-
steskranken zu erkennen, sind wir es, die sich der eigenen geistigen Unver-
sehrtheit sicher sind. So wie wir den Fremden im »schwulen AIDS-Er-
krankten« brandmarken, machen wir deutlich, dafl wir Heterosexualitit zu
der »normalenc, »natiirlichen« und »gesunden« Form des Geschlechtsver-
kehrs zdhlen. Méglicherweise geht ein betrichtlicher Teil leidvoller Fremd-
heitserfahrung auf das Konto einer vehementen, beinahe schon antiquier-
ten Sehnsucht nach Vertrautheit (vgl. Makropoulos 1993: 43). Zu einer ge-
naueren Untersuchung des Phinomens AIDS als aktuelles Beispiel des xe-
nophoben Diskurses vgl. Hahn 1994, 1997.

51 | Dieter Claessens spricht hier eine »Selbst-Erziehungsleistung«
an, in der wir uns der wechselseitigen Konstitution unserer Identitit be-
wufdt werden und beginnen, uns weniger um uns selbst als vielmehr um
die zu kiimmern, die allein durch ihre Existenz unsere Identitit garantie-
ren. Claessens vermutet, dal es dabei klug ist, in ein solches Netz von Be-
ziehungen, die unsere Identitit bestitigen, gerade nicht nur einen engen
»Kreis von Eingeweihtens, sondern auch Fremde im Sinne von Auslindern
u.a. miteinzubeziehen (vgl. Claessens 1991: 55).

52 | So weist beispielsweise Justin Stagl auf die Doppelbodigkeit der
Fremdheitserfahrungen hin, indem er {iberspitzt Gastfreundschaft und
Fremdenfeindlichkeit als zwei Seiten ein und derselben Medaille darstellt,
indem er die lexikalische Mehrdeutigkeit des Wortes »Gast« aufdeckt: »Im
Deutschen wie in anderen indogermanischen Sprachen bedeutet >Gast< zu-
gleich auch >Fremder< oder >auswirtiger Feinds, ja sogar >Teufel« (Stagl
1996: 129).

53 | Carl Schmitt (1963) formuliert seinen »Begriff des Politischen«
auf der Grundlage dieser »Freund-Feind-Gruppierung«, wobei der Feind
bei Schmitt der 6ffentliche, d.h. der vom Staat verbindlich bestimmte Feind
ist und sich als solcher von der politischen Einheit der Gruppe abgrenzt.
Schmitt sieht die politische Einheit als das Ergebnis eines Gruppierungs-
prozesses, die sich ihrem Wesen nach auf diese Unterscheidung zwischen
Freund und Feind stiitzt, und durch die Semantik des Staates iiberformt
wird. So aktiviert eine staatliche bzw. nationale Uberformung der Gruppe
die Symbolik des vertrauten Raumes und der Grenze und wirkt in dieser
Form auch auf das Bild des Fremden ein, der im Zeitalter der Nation der
politische Staatsfeind ist. Vgl. hierzu auch Balkes (1992) Analyse und Kritik
an Schmitts Freund-Feind-Gruppierung.

54 | Waldenfels faf’t Fremdheit, dhnlich wie Bauman, als all das, was
aufierhalb einer Ordnung liegt, und spricht von radikaler Fremdheit als de-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 25T

ren hochste Steigerung, die auflerhalb jeder Ordnung bleibt, wie beispiels-
weise Rausch, Eros oder Tod (vgl. Waldenfels 1997: 72f.).

55 | Bauman diskutiert zunichst die vom Fremden ausgehende Be-
drohung in einem modernen, auf binire Klassifikationsmuster rekurrieren-
den Gesellschaftsgefiige, spannt jedoch dann den Bogen zu einer postmo-
dernen Zukunftsvision, in der sich Fremdheit im Sinne von Ambivalenz
zur Kompetenz verwandelt: So wie Fremdheit die beschauliche und tro-
stende Welt der Ordnung durch die verkérpernde multiple Inkongruenz zu
ldhmen und vergiften imstande ist (vgl. Bauman 1992b: 73ff.), liegt in ihr
gleichzeitig die Hoffnung vom Anfang einer praktizierten Solidaritit.
Fremdheit als Ambivalenz, so schlulfolgert Bauman, ist die Chance zur
Umbkehrung vom Schicksal zum Geschick, von der Toleranz zur Solidaritit
(vgl. ebd.: 290).

56 | Die Projektion von Frustration auf das Gegentiber wird in der So-
zialpsychologie auch als sogenannte »Siindenbock-Theorie« (Dollard) be-
zeichnet, bei der Aggressionen, negative Empfindungen und Angste in der
Regel auf machtschwichere Personen — Minderheiten — verschoben wer-
den. Dabei richtet sich die Aggression nicht auf die wahre Quelle der Fru-
stration, sondern wird aus Griinden der Sichtbarkeit oder antizipierter Kon-
sequenzlosigkeit auf leicht erreichbare Ziele umgelenkt.

57 | Freud malt ein instabiles Bild der Identitit, indem er sie fiir prin-
zipiell regressionsanfillig hilt. Zu einigen »Wiederbegegnungen« mit dem
Fremden und Moglichkeiten ihrer projektiven Verarbeitung vgl. auch Lind-
ner 1994, insb. S. 150ff.

58 | Vgl. hierzu exemplarisch Befus dynamische Konzeption der Be-
ziehung zwischen Gott und Teufel: Befu 1999, insb. S. 22ff.

59 | Die klassische Migrationsforschung unterscheidet — nahezu »asep-
tisch« — zwischen Ankunfts- und Herkunftsregion. In dieser Politik des
konkreten Ortes 1ift sich die Heimat von Asylsuchenden, Gastarbeitern,
Einwanderern lokalisieren, so daf Vertreibungspraktiken, Auswanderungs-
und Ruckkehrforderungen geltend gemacht werden koénnen. Erst in der
neueren Globalisierungs- und Migrationsdiskussion wird die strenge Sepa-
rierung dieser Rdume in sog. »transnationalen sozialen Riumen« aufgeho-
ben: Vgl. hierzu Pries 1998.

60 | Auch in der Ethnologie war man sich der Vorteile eines radikalen
Kulturrelativismus durchaus bewufit, da die kulturelle Entfernung, die hau-
fig auch eine rdumliche war, zu Gleichgiiltigkeit und damit Integritat fithrt
(vgl. Geertz 1997: 224).

61 | Fiir Bourdieu ist die distinktive Kraft des Geschmacks Ausdruck
einer Klassengesellschaft. Er unterscheidet drei wesentliche Dimensionen:
legitimen, mittleren und populdren Geschmack, spricht dem letzteren die
geringste Legitimation zu. Geschmack stellt in der Bourdieuschen Konzep-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | ANMERKUNGEN

tion gesellschaftlicher Machtverhiltnisse gewissermafien ein personifizier-
tes Herrschaftspotential dar, das die einverleibten Machtbeziehungen wi-
derspiegelt und die Unterschiede der physischen Ordnung der Dinge in die
symbolische Ordnung signifikanter Unterscheidungen uberfithrt (vgl.
Bourdieu 1982: 284).

62 | Die Kunst des Zusammenlebens mit dem Fremden besteht in ei-
ner hoflichen Nicht-Beachtung, die Goffman (1994) als spezifisches Inter-
aktionsritual in Situationen fafit, in denen es zu einer Zusammenballung
von Menschen kommt, denen man nicht allen mit gleichem Engagement
entgegentreten kann — so z.B. auf groflen Festen oder auf der Strafle, in
denen eine gewisse Fassade im Sinne eines »impression management«
notwendig wird.

63 | Vgl. zur Anonymitit von Typisierungen klassisch Berger/Luck-
mann 1998, insb. S. 34f.

64 | Der »spite Eintritt« designiert den Fremden zum »Eindring-
ling«, der gegen die Ordnung des Raumes verstifit. Goffman spricht in die-
sem Zusammenhang von einer (beabsichtigten oder unbeabsichtigten) Ver-
letzung der Regel, die sich im »Eindringen« spiegelt; »Es handelt sich dabei
um den offensichtlichen Fall eines, ein Territorium, zu dem es kein Zu-
gangsrecht hat, betretenden oder ein Reservat kontaminierenden Individu-
ums. Die Urheberschaft ist variabel: die Handlung kann unbeabsichtigt,
oder bewufltes Nebenprodukt einer fiir dringlich gehaltenen Handlung,
oder boswillig — das heit nur um der Ubertretung willen ausgefithrt —
sein« (Goffman 1974b: 82).

65 | Vgl. u.a. die funktionale Verankerung des Fremden als »Entwick-
lungshelfer« in Thomas Schmids Lesart von Werner Sombarts monumenta-
len Werk Der moderne Kapitalismus. Schmid zeigt den zukunftsgewandten
Fremden als Schliisselfigur der Moderne, der durch seinen ausgeprigten
Geschiftssinn, einer gehérigen Portion Wagemut und Tatkraft »nicht so
sehr als Storenfried, sondern mehr [als] einen, der der Gesellschaft, in die er
gekommen ist, auf die Spriinge hilft« (Schmid 1993: 203). Sombart be-
schrinkt sein Interesse fiir den Fremden als Einwanderer auf seine Funk-
tion im sich herausbildenden modernen Wirtschaftssystem, und plaziert
ihn als stimulierenden Innovator in der Geschichte des kapitalistischen Un-
ternehmers: »Unausgesetzt wihrend des europiischen Mittelalters und in
grofRerem Umfange noch in den spiteren Jahrhunderten verlassen Fami-
lien ihren angestammten Wohnsitz, um in einem anderen Lande ihren
Herd zu errichten. Und das sind gerade diejenigen Wirtschaftssubjekte, die
wir in zahlreichen Fillen als die Begriinder und Férderer kapitalistischer
Organisation ansprechen miissen« (Sombart 1928: 883). Seine besondere
Eignung begriindet Sombart zum einen durch die »natiirliche Auslese« der
Auswanderung (nur die Tichtigsten, Mutigsten und Entschlossensten

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 253

nehmen den Schritt der Ausreise auf sich) und durch die spezifische psy-
chische Disposition, einem »kapitalistischen Geist«, aus dem der Abbruch
aller alten Lebensgewohnheiten und Lebensbeziehungen entspringt (vgl.
ebd.: 885).

66 | So ist der Fremde wie geschaffen fiir die Rolle des Beichtvaters
oder Richters; dem Fremden werden Geheimnisse anvertraut, Gestindnisse
gemacht, intime Wahrheiten offenbart, eben weil er eine gewisse Anonymi-
tat, Distanz bzw. Loyalitit verkorpert, die Vertrautheit zulift. So wie sich
beispielsweise im Anfangsstadium einer Liebesbeziehung die Fremdheit
des anderen als besonders reizvoll herausstellt, kann sich dieses Einzigar-
tigkeitgefiihl doch nur so lange bewihren, wie sich die geliebte Person nicht
als »Gleicher unter Gleichen« entpuppt (vgl. Simmel [1908] 1958: 512).

67 | Dabei benennt Simmel im ersten »analytischen« Teil seiner »Phi-
losophie« vor allem die Voraussetzungen und Bedingungen, die den Sinn
und die praktische Stellung des Geldes beeinflussen, wihrend er im zwei-
ten »synthetischen« Teil vor allem auf die individuellen und kulturellen
Konsequenzen der Geldwirtschaft eingeht.

68 | Diese Neutralitit des Tausches basiert auf einer Machtgleichheit
der Tauschpartner, die sich in ihrer Interaktion auf universalistische Prin-
zipien (gesetzliche Bestimmungen, Zinsatz, Verhaltenscodes) berufen und
durch diese iiberindividuellen vertrauensbildenden Mafnahmen die Bezie-
hung zum Tauschpartner affektiv neutral halten. So wird der Gegentiber als
Rollentriger (Kunde, Verkiufer, Anbierter) und gerade nicht als Individu-
um wahrgenommen. Universalismus, affektive Neutralitit sowie Spezifitit
sind dabei wesentliche Verhaltensmuster moderner Gesellschaft, wie Tal-
cott Parsons (1972) in seiner systemischen Analyse moderner Gesellschaf-
ten und ihren Mustern der Wertorientierung deutlich macht.

69 | Analog zum Wohlverhalten »héflicher Gleichgiiltigkeit« spricht
Goffman immer dann von schlechtem Benehmen, wenn der Blick in ein
»Gaffen« bzw. »Starren« tiberwechselt und damit einen Normbruch begeht,
so z.B. in Situationen »[...] wo jemand den Moment, in dem der andere
nicht herschaut, sich zunutze macht, um seinerseits hinzuschauen, und
dann feststellen muf, da} das Objekt seiner Neugier sich plétzlich umwen-
det und ihn, den illegalen Beobachter, beim Gucken ertappt« (Goffman
1971: 87).

70 | Die Kultur der Stadt wird bei Simmel zur Kultur der Indifferenz
(vgl. Miiller 1988: 21), da ihr der Hauch der Kiuflichkeit, Austauschbarkeit
und Reproduzierbarkeit anhaftet, wenn auch Simmel dies nicht als Konse-
quenz, sondern als Voraussetzung der Kultivierung und Aufgipfelung des
Individuellen verstanden wissen mochte.

71 | Park geht nach dem Erwerb seines M.A.-Grades in Philosophie
in Harvard zur Fortsetzung seines Studiums nach Berlin, wo er mit Begei-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | ANMERKUNGEN

sterung an den im Wintersemester 1899 /1900 stattfindenden soziologi-
schen Vorlesungen Simmels teilnimmt und dessen Konzeption eines dyna-
mischen Gesellschaftsmodells wie auch die Vorliebe fiir die Grof3stadt teilt.

72 | Die Beschrinkung des »marginal-man«Konzepts auf Ethnizitits-
und Nationalititskonflikte brachte Park stellenweise die Kritik einer zu ein-
seitigen Auffassung von der Struktur marginaler Situationen ein — er ver-
nachlissige die Frage genereller Statusinkonsistenz, damit aber auch rollen-
theoretische und gruppendynamische Aspekte (vgl. Bargatzky 1981: 143).

73 | Marginalisierung ist damit nicht nur eine Strategie der sozial-
rdumlichen Diskriminierung von Migranten durch die Aufnahmegesell-
schaft, sondern umfaflt auch eine individuellen Bewiltigungsmechanismus
der Krisis, an deren Ende die Integration durch Unterschiedlichkeit steht.
So 1Rt sich Parks Konzept des »marginal man« auch vor dem Hintergrund
seiner migrationssoziologischen Uberlegungen lesen, denn sein Modell des
sogenannten »race-relation-cycle« beschreibt den Prozefl der Integration
ethnischer Gruppen als phasischen Prozefl, der quasi mechanisch, also oh-
ne Rekursivitit in eine neue Qualitit des Sozialen — eine transkulturelle
»Weltbiirgerschaft« — fithrt. Park spricht auch hier von einer sogenannten
Konfliktphase, die sich an die Kontakt- und Wettbewerbsphase anschlief3t,
die jedoch irreversibel auf Gleichheit, also Assimilation, hinausliuft, denn
durch interkulturelle Kontakte bzw. Mischehen werden nach Park ethnische
Unterschiede eingeebnet.

74 | Im Gegensatz dazu wertet Simmel die Losgelostheit und Freiheit
des Fremden, die aus der sozialen und kulturellen Indeterminiertheit er-
wichst, als eher undramatischen Zustand: Der Hindler bleibt auch in der
Nihe distanziert und sucht nicht zwangslaufig neben der funktionalen auch
eine soziale Mitgliedschaft in der neuen Gruppe.

75 | Den Erfahrungen als Journalist ist es wohl auch zuzurechnen,
daf Park immer wieder fiir die empirische Forschung eintritt, indem er die
soziale Wirklichkeit durch systematische Erkundungen, genaue Beobach-
tungen aus erster Hand durchschaubar machen will. Parks persénliche Na-
he zum Fremden ist nicht nur auf seine Position als »Randseiter« zuriick-
zufithren, in der er sich durch die marginale Stellung zwischen Wissen-
schaft und Praxis, zwischen akademischer und publizistischer Erfahrung,
selbst befand. Auch seine unter dem Forschungsprogramm der Chicagoer
Schule durchgefiihrten ethnographischen Feldstudien fiihrten zu der von
Simmel klassisch beschriebenen Situation des Fremden, zugleich nah und
doch fern zu sein — der Ethnograph verkérpert die Einheit aus Nihe und
Distanz, er dringt in eine unvertraute Struktur ein, ohne ihr jedoch anzuge-
horen. Dabei gerit er als einer der »ersten Praktiker des »investigative jour-
nalism«« (Stichweh 1992: 296) oft genug selbst in die Rolle des Menschen
zwischen den Kulturen.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 255

76 | Dieses Beobachten »aus erster Hand« lernt Park u.a. durch die
Begegnung mit Booker T. Washington, der ihn mit dem Farbigen- und
»Rassen«problem in Berithrung bringt. Sieben Jahre verbringt Park unter
den Farbigen in den Siidstaaten, in denen er sich mit ihrer Lebensweise,
ihren Gewohnheiten und mit den Umstinden, in denen sie leben muften,
vertraut macht (vgl. Nelissen 1973: 517).

77 | Der Aufsatz wurde erstmals 1915 im American Journal of Sociology
verdftentlicht.

78 | Immer schon hatte sich die Chicagoer Schule den sogenannten
Menschen am Rande der Gesellschaft zugewandt: Immigranten, »Schwarze,
StraRengangs, Obdachlose oder auch »Prostituierte« galten als beliebte Un-
tersuchungsobjekte, an deren Verrdumlichungsformen — Slums und Ghet-
tos — sich nach Ansicht einer stark mit 6kologischen Begriffen operierenden
Stadtsoziologie Uberlebensstrategien einer sich wandelnden Welt aufge-
zeigt wurden; sie waren nicht zuletzt die Gruppen, die die urbane Entwick-
lung zu einem Grofteil forcierten.Vgl. hierzu auch Thomas 1972.

79 | Zu einigen klassischen Studien der Chicago School of Sociology
vgl. exemplarisch: Charles F. Johnson u. Robert E. Park: »The Negro in Chi-
cago« (1920), Louis Wirth: »The Ghetto« (1928) oder auch Harvey W. Zor-
baugh: »The Gold Coast and the Slum« (1929).

80 | Unter dem Begriff der »Krisis« versteht Schiitz, mit Riickgriff
auf William I. Thomas’ klassische Definition, eine persénliche Situation,
die »den FluR der Gewohnheiten unterbricht und die Bedingungen |[...] so-
wohl des BewufRtseins wie auch der Praxis dndert« (Schiitz [1944] 1972: 59).
Hier wird deutlich, daf Schiitz sich um eine sozialpsychologisch motivierte
Betrachtung der Fremdenproblematik bemiiht, wie er im Untertitel seines
Essays ausdriicklich erwihnt: Fremdheit ist ein Phinomen, dafl wir nicht
nur auf der rationalen Ebene als eine andere Sinnstruktur wahrnehmen,
sondern es schligt sich als besondere Erfahrung auf der Ebene des Erlebens
nieder. Die »Krisis« gehort im tibrigen zum Alltagsdiskurs der Ethnologie,
in der der Begriff des »Kulturschocks« jedoch nicht so sehr die psychische
Disposition des anschlufsuchenden Fremden umreifit, sondern das
Fremdheitsverhiltnis zwischen Forschern und Fremden charakterisiert, in-
dem es sich v.a. auf das Nichtverstehen der Lebenspraxis der erforschten
Fremden seitens des Forschers bezieht, und hier auf einen Zustand der
Desorientierung und Verwirrung anspielt (vgl. Wong 1992: 1).

81 | Schiitz emigriert aufgrund seiner jiidischen Herkunft mit seiner
Familie 1938 zunichst nach Paris, ein Jahr spiter in die USA. Seinen per-
sonlichen Status als »Fremder« verliert er zeit seines Lebens nie ganz. Von
der amerikanischen Soziologie unter Talcott Parsons lediglich kritisch zur
Kenntnis genommen, erhilt Schiitz nach Jahren des Wartens eine Stellung
als Gastdozent und schliellich eine Professur an der New Yorker Emigran-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | ANMERKUNGEN

tenuniversitit »New School of Social Research«, an der er bis zu seinem
Tod lehrt.

82 | Die klassische Wissenssoziologie entwirft das Bild der »Wissens-
insel«, indem sie es einem klar umrissenen System von Sinnzusammen-
hingen zuordnet. Die voneinander abgrenzbaren Wissensbereiche gewin-
nen so eine gewisse Autonomie; sie folgen einer eigenen Logik, einer eige-
nen Methodik, durch die Erfordernisse der rollengebundenen Wissensver-
mittlung sogar einer eigene Padagogik (vgl. Schiitz/Luckmann 1975: 299).
Gleichzeitig spiegelt das Bild der »Wissensinsel« die Ordnung der gesell-
schaftlichen Verhiltnisse wider, da die Konstruktion des Fremden als »Ein-
dringling« die Konstruktion des stabilen wie homogenen Gruppenverban-
des beinhaltet.

83 | Die Phinomenologie wurde als eigenstindige philosophische
Theorierichtung von Edmund Husserl zu Beginn des 20. Jahrhunderts be-
griindet, von Schiitz und seinen bertthmten Schiilern Peter Berger und
Thomas Luckmann fiir die Wissenssoziologie fruchtbar gemacht mit dem
Anspruch einer handlungstheoretischen Begriindung der Sozialwissen-
schaften. Als »Lehre von den Erscheinungen der sozialen Welt« fragt die
Phinomenologie nach den universellen Strukturen der subjektiven Ord-
nung, auf denen sich sinnverstehendes Handeln ereignet, d.h. sie setzt an
der Erfahrung des Individuums an und fithrt die gesellschaftlichen Struktu-
ren und Handlungen auf das menschliche Empfinden bzw. Bewufdtsein zu-
riick, wobei das Bewuftsein als Konstruktionsmodus zur Ordnung der Welt
gefafst wird. Damit tritt der Alltag als Untersuchungsgegenstand in den
Vordergrund. Als Gegenbewegung zum naturwissenschaftlichen Pro-
gramm einer stark empiristisch argumentierenden Psychologie und Biolo-
gie versuchen zunichst Husserl, spiter Martin Heidegger, Maurice Mer-
lau-Ponty u.a. sich an einer philosophischen Begriindung von Wissen-
schaft, die sich mit der Konzentration auf qualitative Methoden den Vor-
wurf mangelnden Empiriebezugs gefallen lassen mufl. Zu einer ausfiihrli-
cheren Darstellung der Theorierichtung und ihrer Rezeption in den ande-
ren Geisteswissenschaften vgl. Lyotard 1993.

84 | In seinem Werk »Das Problem der Relevanz« nennt Schiitz eini-
ge Beispiele fiir die Inkohirenz unseres Alltagswissens, so u.a.: »Jeder Koch
weif}, dafl ein in heiflem Wasser drei oder vier Minuten gekochtes Ei >weich
gekocht« sein wird und dafl beim weiteren Kochen es >hart gekocht« sein
wird. Jedoch sind die hochkomplizierten Vorginge, die in der chemischen
Struktur des Albumin stattfinden und die diesen Zustand schaffen, dem
Koch tiberhaupt nicht vertraut und vielleicht auch von der Chemie nicht
vollstindig geklart« (Schiitz 1971: 192).

85 | Diese Annahme, einer dem Fremden gegeniiberstehenden stark
integrierten Gemeinschaft, fordert, wie Nassehi in seiner Kritik anmerkt,

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 257

ein >Container-Modell< von Gesellschaft, bei dem »Gesellschaft als normativ
integrierter Verband mit stabilen Mustern und reziproken sozialen Verhilt-
nissen« verstanden und nicht weiter problematisiert wird (vgl. Nassehi
1995: 4406).

86 | Diese Form der Fremdheit, die Bernhard Waldenfels (1995) als
vertraute bzw. alltigliche Fremdheit faRlt, wird als fraglos gegebene Intersub-
jektivitit hingenommen. Der Andere im Sinne eines alter ego ist Teil der
Wirklichkeit, da sie immer eine Wirklichkeit ist, die mit anderen geteilt
wird.

87 | In der Annahme, dafl mein Gegeniiber denselben Gedanken-
strom wie ich besitzt, kann ich unser Bewufltsein parallel setzen und mich
an seine Stelle denken. Auf der Grundlage meines Wissens und meiner Er-
fahrung und durch die Beobachtung des Verhaltens meines Mitmenschen
kann ich mich dann in den anderen hineinversetzen und auf sein BewufSt-
sein riickschliefen, d.h. ihn verstehen. Dabei nehme ich ihn als Stereotyp
wahr, d.h. daR ich bereits ein vertrautes Bild meines alter ego besitze, das
sich mit den Kategorien meines Bewufltseins deckt. Gleichwohl ich nicht
die Individualitit meines Gegeniibers in Form des subjektiv gemeinten
Sinns erfassen kann, gelingt mir die Identifikation mit ihm auf der Ebene
stereotyper Bilder.

88 | Das Gewahrwerden der eigenen Grenzen ist allein deshalb von
Bedeutung, da gerade die interkulturelle Fremdheitserfahrung ja immer
auch mit moglichen (versiumten) Alternativen zur eigenen Lebenspraxis in
der gegebenen gesellschaftlichen Wirklichkeit konfrontiert, und als solche
den priifenden Riickblick auf die Welt und unseren je eigenen Selbstent-
wurf provoziert (vgl. Wierlacher 1993: 63f.).

89 | Die Schockerfahrung ist eine Grenzerfahrung des eigenen Welt-
und Selbstverstindnisses. Sie setzt das »Denken-wie-iiblich« aufler Kraft, so
dafl unser Weltauslegungsschema nicht mehr auf die Welt und das Han-
deln des Fremden anwendbar ist. Hier schligt die eigene Vertrautheit in ei-
ne unheimliche Fremdheit um, die nicht nur die Gruppe, sondern gleich-
falls der sich ihr annihernde Fremde zu spiiren bekommt; die Erfahrung
mit dem »Aufer-Ordentlichen« verzeichnet Einbriiche in der Welt der ei-
genen und der anderen Ordnungen (vgl. Stenger 1997: 200).

90 | Die sozialisierten Weltauslegungsschema, mit denen die Welt zu
einem beherrschbaren Feld geordnet und organisiert wurde, kénnen sich
nicht mehr bewihren; die Welt zeigt sich an diesen Bruchstellen als unver-
trautes, fremdes Terrain und bestitigt, wie eng und beschrinkt unser Wis-
sen von ihr »wirklich« ist.

91 | Vgl. zur Schwierigkeit des Verstehens bzw. Leichtigkeit des Mif2-
verstehens im ethnologischen Kontext der interkulturellen Begegnung auch
weiter unten Kapitel 4.1.1.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | ANMERKUNGEN

92 | Fiir eine Mead-Rezeption im Hinblick auf die Genese seines
Kommmunikationsmodells finden sich fruchtbare Ansitze in Wundts Kon-
zept der »Lautgebirde«, deren Doppelstruktur Mead interessiert: »Die Laute
und Gebidrden, insbesondere aber die Lautgebirde, die der Mensch hervor-
bringt, wenn er sich an andere wendet, rufen bei ihm selbst Reaktionen
hervor (oder kénnen solche hervorrufen). Er kann sich selbst nicht sprechen
horen, ohne in gewisser Weise die Haltung einzunehmen, die er einge-
nommen hitte, wenn andere sich mit denselben Worten an ihn gewandt
hitten« (Mead 1980: 245).

93 | Zu einer ausfihrlicheren Darstellung der Zeitdimension in
Meads praktischer Intersubjektivitit vgl. Hoérning 2001.

94 | Blumer bemiiht sich um die theoretische Fundierung der Posi-
tion des Symbolischen Interaktionismus a la Mead: Auf der Grundprimisse
jeglicher empirisch orientierten Entwiirfe einer menschlichen Gesellschatft,
die vom Beginn bis zum Ende die Tatsache beriicksichtigen muf}, dafl
menschliche Gesellschaft aus Personen besteht, die sich an Handlungen be-
teiligen, formuliert Blumer einen Interaktionsbegriff, der sich aus der Be-
deutung ergibt, die den Dingen bzw. Personen zugeteilt wird und sich aus
ihnen ableitet, dabei einen permanenten Interpretationsprozefl der Betei-
ligten voraussetzt. Entscheidend ist, dafl Blumer drei weitere Primissen
einfithrt: (1) Menschen handeln Dingen gegeniiber auf der Grundlage der
Bedeutungen, die diese Dinge fiir sie besitzen. (2) Die Bedeutung sol-
cher Dinge ist aus der sozialen Interaktion mit den Mitmenschen abgeleitet
oder entsteht aus ihr. (3) Diese Bedeutungen werden in einem interpretati-
ven Prozef, den die Person in ihrer Auseinandersetzung mit den ihr be-
gegnenden Dingen benutzt, gehandhabt und abgeindert. »Unter Dingen
wird hier alles gefalt, was der Mensch in seiner Welt wahrzunehmen ver-
mag — physische Gegenstinde, wie Biume oder Stiihle; andere Menschen,
wie eine Mutter oder einen Verkiufer; Kategorien von Menschen, wie Freun-
de oder Feinde; Institutionen, wie eine Schule oder eine Regierung; Leit-
ideale, wie individuelle Unabhéngigkeit oder Ehrlichkeit; Handlungen ande-
rer Personen, wie ihre Befehle oder Wiinsche; und solche Situationen, wie
sie dem Individuum in seinem alltiglichen Leben begegnen« (Blumer 1973:
81).

95 | Die Identifikation bleibt in dieser Phase im sozialen Nahbereich;
das Kind identifiziert sich mit vertrauten Personen seiner Umgebung
(i.d.R. Vater und Mutter).

96 | Im Orginal mit »Game«, in der Ubersetzung auch als »Wett-
kampf« bezeichnet.

97 | Zu einem ausfiihrlichen Entwurf einer sozialen Personlichkeits-
theorie in den Sozialwissenschaften vgl. Ohle 1978.

98 | Damit geht Mead von einer grundlegend moralischen Person-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 259

lichkeit aus, 14t dabei jedoch aufler Acht, daf} die verinnerlichten Werte
und Normen auch »abwegig« sein kénnen.

99 | Armin Nassehi nimmt damit den »blinden Fleck« der Beobach-
tung, nimlich den Beobachter personaliter, als Gegenstand seiner Kritik,
um die unproblematisierten Voraussetzungen einer Soziologie des Frem-
den aufzudecken. So spricht er von einer soziologischen Engfithrung des
Gemeinschaftsbegriffs, der in der vereinfachten Gegeniiberstellung stabiler
Ingroups und verunsicherter Outsider zum Ausdruck kommt und Fremd-
heit gegen einen vollstindig integrierten, »fremdenfreien«, »normativ inte-
grierten Verband« (Nassehi 1995: 446) ausspielt.

100 | Gleichwohl das auslésende Moment fiir die Beschiftigung mit
dem Fremden nicht selten in der personlichen Geschichte der Autoren
selbst zu liegen scheint, denn alle besaflen »auf kurz oder lang« den Status
des Auflenseiters. Sowohl Simmel als auch Schiitz bringen in ihrer Sozio-
logie des Fremden die personlichen Erfahrungen als Menschen jiidischen
Glaubens mit ein: Ausgrenzung, Boykottierung und Vertreibung kenn-
zeichnen — wenn auch in unterschiedlich starkem Mafde — die Biographien
beider Autoren und legen die Vermutung nahe, daf der von ihnen be-
schriebene Fremdenstatus kein ihnen wirklich »fremder« Status war. So
erfihrt Schiitz in seiner Rolle als jiidischer Emigrant in Amerika zur Zeit
des Nationalsozialismus die Stigmatisierung als Fremder am eigenen Leib
wie auch Simmel aufgrund seiner jiidischen Herkunft mit den Ausgren-
zungs- und Diskriminierungsmechanismen in seiner wissenschaftlich nicht
reibungslos verlaufenden Karriere konfrontiert wird. Auch Park sind die
von ihm beschriebenen Randseiter nicht wirklich fremd, da er bereits in
jungen Jahren in seiner Titigkeit als Journalist und Publizist mehrerer Zei-
tungen mit den ethnischen Minderheiten und gesellschaftlich Marginali-
sierten in der Grof3stadt Kontakt aufgenommen hatte, zeitweilig sogar mit
ihnen lebte. So betont auch Karl-Heinz Kohl die autobiographischen Paral-
lelen zwischen dem Fremden und seinen »soziologischen Vitern«, denn
Simmel, der seiner Herkunft nach Jude war, »[...] vermochte nicht zuletzt
aufgrund seiner eigenen Erfahrungen verschiedene Formen der Stigmati-
sierung, Aussonderung und auch Integration des Fremden in unserer Kul-
tur eindringlich darzustellen« (Kohl 1990: 98).

101 | Hier greift m.E. Nassehis Kritik an der klassischen Soziologie des
Fremden zu kurz, der die Ansitze von Simmel, Schiitz und Park als zu we-
nig differenziert und etwas vorschnell als »reine Wirkungsforschung« ab-
tut, wihrend doch Park vor allem die Genese des Fremden durch den Ver-
weis auf die Migrationsstréme in den Blick nimmt und Simmels »Philoso-
phie des Geldes« auch als »Entfremdungsprogramm« im Sinne eines sich
durch die moderne Geldwirtschaft zunehmend sich versachlichenden, ra-
tionalisierenden Geistes gelesen werden kann.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | ANMERKUNGEN

102 | Es bleibt bei Schiitz also zunichst noch unklar, wer hier eigent-
lich der Fremde ist, denn durch die xenozentristische Perspektive wird der
Fremde zum Vertrauten des Lesers. Durch die Ausblendung der Migra-
tionsprozesse und der »eigentlichen Herkunft« des Fremden einerseits und
der fehlenden Auseinandersetzung mit spezifischen Einwanderungsbedin-
gungen, -praktiken und -institutionen der Aufnahmegesellschaft anderer-
seits, bleibt die Vertrautheit des Fremden jedoch ein Mittel zur Beobach-
tung.

103 | Man bekommt bei Schiitz den Eindruck, dafk der Fremde, solan-
ge er sich selbst als Reisender, Besucher, Gast bzw. Flaneur versteht, eine
gewisse Immunitit genieflt und in seinem Selbstverstindnis nicht gefihr-
det ist.

104 | Vielmehr 148t sich bereits die Umkehrung der Perspektiven er-
ahnen, denn so wie der bewegliche Fremde in einer Welt der SefRhaften
vielleicht noch fremd erscheint, geraten die Sefhaften in einer modernen
Welt beweglicher Identititen mehr und mehr zu Fremden.

105 | Park betont ausdriicklich die bedeutende Funktion der damali-
gen Grofistidte als Spiegel und Geburtsstitten dieses Wandels.

106 | Wolfgang Welsch fafit den Begriff des »Kugelmodells« von Kul-
tur als »normativ gefihrlich« auf (Welsch 1997: 69). Kennzeichend fiir die-
ses Konzept, das er als »klassisch« und »modernistisch« bezeichnet und
durch die traditionelle Wissenssoziologie forciert wurde, sind seiner An-
sicht nach »soziale Homogenisierung, ethnische Fundierung und interkul-
turelle Abgrenzung« (Welsch 1997: 68).

107 | Simmel sympathisiert mit dem Fremden, indem er dessen Res-
sourcen fiir die Gesellschaft aufdeckt. OD als reizvolles Moment einer Lie-
besbeziehung, die einen gewissen Grad an Fremdheit nicht verlieren darf,
um nicht in Routine >umzukippens, oder ob als notwendige Voraussetzung
fiir Vertrautheit/Vertraulichkeit beispielsweise in der Beichtsituation, im-
mer betont Simmel auch die vielen Mdoglichkeiten, die das Fremde auf-
schlieRt.

108 | Vgl. hierzu exemplarisch Rithzel 1997.

109 | Vgl. zur kunstwissenschaftlichen Fremdheits-Diskussion den
Sammelband von Rolf-Peter Janz (2001), oder auch Alois Wierlachers
(1993) Zusammenstellung der kulturwissenschaftlichen Fremdheitsdebatte.

110 | Vgl. hierzu auch Leiris 1979.

111 | Gerade der franzosische und britische Strukturfunktionalismus
nach Emile Durkheim und Bronislaw Malinowski bezieht ethnographische
Kulturanalysen in ihre Forschungsergebnisse mit ein, da sie in den ver-
meintlich geschlossenen auflereuropdischen Kulturkreisen (Trobriand, Pa-
pua-Neuguinea) ihr Postualt einer ganzheitlichen Gesellschaftsauffassung
und Ausgewogenheit von ethnischen Sozialsystemen am sichtbarsten besti-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 261

tigt sahen. So spiegelten sich nach Malinowski in den kulturellen Riten, My-
then und zeremoniellen Handelsunternehmen der Trobriander nicht etwa
irrationale Glaubensvorstellungen, sondern gesellschaftlich geronnene Re-
gelungen zur Aufrechterhaltung einer sozialen Ordnung. »Hier« wie » Dort«
scheint also die Qualitit des Denkens dieselbe zu sein, sie unterscheidet
sich lediglich in der Form der sozialen Organisation. So spricht Durkheim
zwar von der Solidaritit als Prinzip des Sozialen schlechthin, unterscheidet
aber zwischen mechanischer und organischer Solidaritit in segmentierten
und arbeitsteiligen Gesellschaften.

112 | Diese Konzentration auf die wirtschaftlich und politisch unbe-
deutsamen und zahlenmifig nicht ins Gewicht fallenden Kleingruppen
bzw. Randgesellschaften brachte der Ethnologie zeitweilig die Bezeichnung
des »Orchideenfachs« ein.

113 | Bereits durch diese unterschiedlichen Gegenstandsbereiche wird
das zentrale Problem der Ethnologie im Vergleich zur Soziologie angespro-
chen: die Asymmetrie der Macht zwischen Forscher und Untersuchungs-
gegenstand, die v.a. in der postmodernen Ethnologie nach James Clifford
und George E. Marcus (1986) bzw. im deutschsprachigen Raum durch
Eberhard Berg und Martin Fuchs (1993) thematisiert wird. Entgegen jegli-
cher Sachaussagen iiber die fremde Kultur geht es den postmodernen An-
sitzen um die Beziehung zwischen Forscher und Forschungssubjekt, die
durch Macht- und Ungleichheitsverhiltnisse tiberformt ist und durch jeden
anders intepretiert wird. So kann es keine privilegierte Sicht auf Kultur ge-
ben, da alles in letzter Instanz bruchstiickhaft, historisch bedingt und offen
bleibt, auch wenn die Konzentration auf die Besonderheit des Einzelfalls
moglicherweise staatliche oder institutionelle »Randbedingungen« bzw.
Regelmifligkeiten auRer Acht 14fit.

114 | »Seit ihren Anfingen hat die Ethnologie die Fremden in der
Fremde als ihr ureigenstes Forschungsobjekt fiir sich reklamiert, wihrend
die Soziologie, ebenfalls seit ihrer Griindung, ihre Existenzberechtigung in
der vertrauten, altbekannten Lebenswirklichkeit der eigenen Gesellschaft
begriindet sah« (Wong 1993: 1).

115 | Die klassische Ethnologie wird im folgenden auch als sogenannte
moderne im Sinne von modernistische Phase ethnologischer Forschung
bezeichnet. Mit Riickgriff auf Norman K. Denzin (1997) umfafit diese Pha-
se sowohl die traditionale Periode zwischen dem 19. Jahrhundert bis zum
zweiten Weltkrieg als auch eine modernistische Periode, die bis in die
1970er Jahre hineinreicht und in einigen gegenwirtigen ethnologischen
Arbeiten immer noch prisent ist. Ausschlaggebend fiir dieses Wissen-
schaftsverstindnis ist das Selbstverstindnis des Forschers, der gemif eines
positivistischen Wissenschaftsparadigmas als »objektiver« Beobachter kon-
struiert wird, der seine Felderfahrungen in »objektive« Daten zu tiberfiih-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | ANMERKUNGEN

ren vermag. Gleichzeitig wird das Beobachtunsgsobjekt als uneingeschrinkt
fremd konstruiert und als »unzivilisierte« und »naturhafte« Lebensform
unreflektiert den Standortbestimmungen eines eurozentristischen Weltbil-
des ausgesetzt.

116 | Vgl. zur Dialektik von Selbst- und Fremdbild als Grundmuster
der Identititsbildung weiter oben Kap. 2.5 oder auch Kaschuba 1999, insb.
132ff.

117 | Geertz spricht in diesem Zusammenhang von Informationen
zweiter oder dritter Ordnung. »Nur ein >Eingeborener«< liefert Informatio-
nen erster Ordnung — es ist seine Kultur« (Geertz 1983: 23).

118 | Vgl. weiter unten Kapitel 4.1.4.

119 | Vgl. zur Konstruktion und Abgrenzung des Fremden mit Hilfe
des Geruchssinns besonders anschaulich: Guttandin 1994.

120 | Diesen Mangel an ethnologischer Definitionsstirke beklagt auch:
Bargatzky 1993, insb. S. 220.

121 | Welche grofe Bedeutung dabei selbst die korperlichen Praktiken
des Ethnologen einnehmen, machen insbesondere neuere Ansitze der fe-
ministischen ethnographischen Filmisthetik deutlich. Sie decken — in den
dem Diskurs der Niichternheit verschriebenen Reprisentationsformen — die
Resonanz des Koérpers auf, indem sie ihn als Ort ansehen, der die Passage
des »Dort« ins »Hier« regelt bzw. durch seine bestimmte Art zu sehen, zu
fithlen und zu wissen organisiert (vgl. Kuehnast 199o).

122 | Natiirlich muf an einer Kontextualisierung und Dekonstruktion
ethnologischer Fremdbilder gearbeitet werden, doch die Forderung, sich
kiinftig jedweder Konstruktion des Anderen zu enthalten, ist voraussicht-
lich nicht einlésbar.

123 | Im Sinne des Konzepts des Fremdverstehens nach Schiitz stellt
der Ethnologe den Anspruch, das Fremde hermeneutisch zu erschliefen,
wenngleich er dabei den Fremden selbst nicht selten »aufl6st«. Es ist dann
eine Strategie des Verstehens, die den Fremden in seiner Fremdheit und
Gefihrlichkeit aufzulésen sucht und dem Vertrauten und Bekannten an-
verwandelt, mithin durch Integration unschidlich macht (vgl. Guttandin
1993: 465f.).

124 | Die Performanz der Wiederholung bzw. Wiederdarstellung ba-
siert auf der Vorstellung, Reprisentation als Praxis aufzufassen, d.h. nicht
die richtige Wiedergabe von Wirklichkeiten steht im Vordergrund der Re-
prisentation, sondern ihre Akteure und ihr Publikum, ihre Autoren und Le-
ser. In diesem Zusammenhang spricht Johannes Fabian von Reprisenta-
tion als Performance (vgl. Fabian 1993: 339).

125 | Auch Klaus R. Scherpe betont den ambivalenten Gehalt mimeti-
schen Verstehens, indem er es als Voraussetzung und Medium des Erle-
bens des Anderen diskutiert, gleichzeitig mit Homi Bhabha aber auf ihre

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 263

kolonialistische Ausbeutung in der Vergangenheit hinweist, »Mimikry als
subversive Strategie der vom weiflen Mann beherrschten ethnischen Kul-
tur« (Scherpe 1996: 38) zu benutzen.

126 | So bleibt die mimetische Anniherung an den Fremden ein zer-
brechliches Unterfangen, gerade weil sie sich hdufig mit einem aus der Di-
stanz entworfenen Bild des Anderen begniigt.

127 | Christoph Antweiler benennt in seinem anthropologischen Uber-
blick zur kognitiven Dimension interkulturellen Umgangs den Idealtypus
traditioneller Ethnologie: Kleine, tiberschaubare, schriftlose, als geschichts-
los aufgefafdte und fiir isoliert gehaltene Gruppen, die man in technologi-
scher und sozialer Hinsicht als »primitiv« einstuft: Vgl. Antweiler 1989,
insb. S. 139.

128 | Nicht ohne Grund galten und gelten Inselvélker als beliebte For-
schungsziele, scheint hier doch die Wirklichkeit der fremden Kultur am
Ufer, das die Insel umgibt, zu enden. Diese vermeintliche natiirliche Be-
grenzung vereinfacht es dem Ethnologen, die Gesamtheit der von ihm be-
obachteten Riten und Traditionen, Lebensformen und -gewohnheiten,
sprich: die fremde Welt in Gdinze in eine Ubersetzung »zu packen«. Uber-
setzungen dieser Art geben aber nicht nur eine synoptische Zusammen-
schau der Welt am Ende des Ozeans, vielmehr besitzen sie die immanente
Eigenschaft, die Insel mitsamt ihrem Ufer vor dem Auge des Betrachters
entstehen, sie als Gegenbild bzw. Negation der eigenen Kultur hervortreten
zu lassen.

129 | Das Bild des »Einheimischen« bzw. »Eingeborenen« spiegelt da-
bei die rdumliche Engfithrung eines ethnologischen Kulturkonzepts, das
Kultur und ihre Mitglieder im Bild des in Zeit und Raum begrenzten Feldes
automatisch »beheimatet« und ihre ethnologische Totalerfassung moglich
macht.

130 | Der Ubersetzer behandelt jedoch in dieser Perspektive fremde
Kulturen etwas voreilig als »Sprachinseln« und tibersieht, daf jede Kultur —
mit Wittgenstein gesprochen — ihr eigenes Sprachspiel auf der Insel prakti-
ziert, der Zugang daher nicht etwa durch universal logische Regeln von au-
Ren allein, sondern durch das praktische Wissen um den spezifischen Zu-
sammenhang von Sprache und Lebenspraxis hergestellt werden kann (vgl.
Guttandin 1993: 460). Wie schwierig es sein kann, Auerungen und Wert-
vorstellungen der einen Kultur in die Begriffswelt einer anderen zu iiber-
setzen, wird deutlich, wenn Begriffe wie »gliicklich« oder »traurig«, »gut«
oder »bdse«, »Recht« und »Unrecht« in den Blick geriickt werden, die ne-
ben der Frage der unterschiedlichen Ethik v.a. auf die spezifischen Ge-
brauchsweisen und lebensweltlichen Implikationen sprachlicher AuRerun-
gen verweisen.

131 | Hiufig waren es kolonialistische, wirtschaftliche und soziale Ab-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | ANMERKUNGEN

hingigkeitsverhiltnisse, die die Wahl des Beobachtungsortes, die Perspekti-
ve auf die fremde Kultur tiberschatteten und an das Verstehen ganz be-
stimmte Erwartungen und Sachzwinge kniipfte, so daR die Ubersetzungen
weniger als »reine« Vermittlungsmedien angelegt waren, sondern in ihrer
Folge von der Assimilation, Bekehrung bis hin zur Vernichtung und Ver-
teufelung des Fremden reichten.

132 | So betrachtete man die Dérfer, in denen Bronislaw Malinowski,
Margaret Mead, Ruth Benedict und Claude Lévi-Strauss Forschung betrie-
ben, grofitenteils als tibersichtliche, handhabbare Einheiten, die reprisenta-
tiv fiir das kulturell Ganze stehen und im Begriff des »Kulturkreises« ihre
anschauliche Wirkungskraft entfalten.

133 | Zu einer Kritik am ethnologischen Paradigma der »seflhaften
Kultur« vgl. Clifford 1999.

134 | Auch wenn in der neueren Ethnologie Ansitze zur Moglichkeit
der Gegendarstellung der Ethnographierten diskutiert werden (vgl. Gotto-
wik 1997: 122ff.), bleibt die Asymmetrie des Erforscher-Erforschten-Verhilt-
nisses relativ unberiihrt.

135 | Vgl. zur kritischen Auseinandersetzung mit der Ubersetzungslei-
stung von Ethnologen Aokis (1992) exemplarische Erfahrungen.

136 | Andererseits gibt es ohne Ubersetzung selbst in den engsten Be-
ziehungen keine Kommunikation (vgl. Giiell 1992: 12). Damit werden die
Grenzen interkultureller Kommunikation bereits angedeutet, da ein »In-
Kontakt-Treten« mit der fremden Kultur eine stindige Ubersetzungsarbeit
abverlangt, gleichzeitig jedoch das Verhiltnis zwischen dem Eigenen und
dem Fremden insoweit problematisch werden 14Rt, als dafl das Dilemma
der Uniibersetzbarkeit mit dem Unverstindnis des Fremden konvergiert.
Insofern birgt die ethnologische Gleichsetzung von Ubersetzen und Verste-
hen die Gefahr, in die wissenschaftliche »Sackgasse« des »Alles oder
Nichts« (vgl. ebd.: 13) zu geraten, die die Beziehung zum Fremden nur noch
an der Ubersetzbarkeit bzw. Uniibersetzbarkeit mit. Hier deutet sich ein
weiterer Konflikt an, da der Ubersetzer die radikale Verschiedenheit der
Sprache annimmt, trotzdem an der Idee ihrer prinzipiellen Ubersetzbarkeit
festhilt.

137 | Dolmetscher zitieren Stimmen, ganz so, als wiren sie in der
Lage, die eigene Stimme im Akt des Zitierens vollig zu verschmihen. Mit
de Certeau zeigt sich jedoch deutlich, dafl die Praxis des Stimmen-Zitierens
keine objektive Reprisentation des Gesagten bedeutet, sondern selbst ein
performativer Akt ist, der organisiert, was er aussagt. So zeigt de Certeau im
Riickgriff auf die Geschichte Robinson Crusoes, der Freitags Fuflspuren im
Sand entdeckt und daraufhin mutmaft, dafl sie von irgendetwas »Wildemx
stammen, die in dieser AuRerung selbst enthaltene Konstitution der Wild-
heit sowie der ihr entgegengesetzten Zivilisiertheit auf. Denn »[s]o wie man

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 205

das benennt, was man exkommuniziert, schafft und definiert der Name des
»Wilden« zugleich das, was die Schreib6konomie aufierhalb ihrer selbst an-
siedelt« (de Certeau 1988: 2779). Die Praxis des Stimmen-Zitierens bringt
Unterscheidungen in ihren Benennungen erst hervor. Crusoe bringt mit
seinen Worten die Dichotomie zwischen »wild« und »zivilisiert« zum Aus-
druck, generiert und organisiert damit eine Hierarchisierung der Welt. Die
wortliche Wiedergabe des Erlebten, Gesehenen, Erfahrenen erschafft Un-
terschiede, zieht Grenzen, nennt Dinge beim Namen, grenzt andere damit
aus und macht sie »mundtot«. Indem der Ubersetzer die Kultur als fremd
bezeichnet, konstatiert und erzeugt er die Fremdheit des Anderen, bringt
sie gleichzeitig zum Schweigen, indem er den konkreten Gesprichspartner
und die individuelle Begegnung durch eine personale Konstruktion in der
dritten Person Plural ersetzt, die als Kunstfigur keinen eigenstindigen Dis-
kurs fithren kann (vgl. Gottowik 1997: 191).

138 | Der Ethnologe setzt dabei die Ubersetzbarkeit aller (gestisch und
klanglich miteingeschlossenen) Sprachen in die »natiirliche« Alltagssprache
voraus, ganz so, als gibe es nichts, woriiber er nichts sagen kénnte. Selbst
die wildesten Korpergerdusche, Schreie und Trinen, Schmerzen und Stéh-
nen hilt er fiir zitierbar. Er unterstellt also Ubersetzbarkeit aller (gestisch
und klanglich miteingeschlossenen) Sprachen in die gesprochene Alltags-
sprache.

139 | Denn die Ubersetzung erscheint nicht dann als glaubhaft, wenn
sich die Dargestellten darin wiedererkennen, sondern wenn sie auf Katego-
rien beruht, die man auch zur Beschreibung der eigenen Gesellschaft heran-
ziehen wiirde.

140 | Denn nicht nur literarische Ubersetzer, d.h. Ubersetzer, die ei-
nen literarischen Text in eine andere Sprache transformieren, stellen den
Anspruch, die von ihnen produzierten Texte als Ausflu kulturellen und li-
terarischen Schaffens zu betrachten und nicht blof als reine »Kopien« und
Reproduktionen des Originals. Vgl. dariiber hinaus zum Darstellungspro-
blem des Dolmetschers im Kontext von Asylanhérungen exemplarisch:
Scheffer 1997.

141 | Joachim Renn, der sich mit Ruckgriff auf Ludwig Wittgensteins
Theorie der »Sprachspiele« der Probleme in der Dolmetscherpraxis bewuf3t
wird, schligt daher einen Ubersetzungsbegriff vor, der sich nicht mit einer
abstrakten Bekanntschaft mit der fremden Sprache begntigt, sondern sich
im »Feld« selbst mit ihr hinreichend bekannt macht. »Ubersetzen im radi-
kalen Sinne (das demnach auch die Instanz des Dolmetschers bzw. des
Ethnologen-Informanten einschlief3t) heiflt nicht, Bekanntes anderen be-
kannt zu machen, nicht, das fiir andere Unvertraute diesen vertraut zu ma-
chen, sondern es heifst die Bekanntschaft erst schlieflen und Vertrautheit
herstellen« (Renn 1998: 157).

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | ANMERKUNGEN

142 | Vgl. zur Frage der Ubersetzbarkeit des kulturell Fremden in kul-
turrelativistischer Sicht Cappai 2000.

143 | So richtig exotisch scheint es immer dann, wenn sich die Geo-
graphie, Sprache und Hautfarbe der Menschen indert; je weiter von der
Heimat entfernt, desto fremder die Menschen und je fremder, desto mehr
Schitze bergen sie auch. Zur Verschrinkung von Reisen und Imagination
vgl. auch: Gohlis et al. 1998.

144 | Dennoch bedeutet die Reise immer auch »Grenzgang«: Behilt
der Ethnologe auch wihrend seines Aufenthaltes in der Fremde den Status
des Reisenden, unterliegt er der Gefahr, Menschen, Tiere, Gegenstinde »im
Vorbeigehen« wahrzunehmen, d.h. sie losgeldst von ihren unterschiedli-
chen Kontexten zu betrachten. Verfillt er auf der anderen Seite an einem
Ort in »SeRhaftigkeit«, verliert er »auf kurz oder lang« die besonderen Ei-
genschaften, die das »Unterwegssein« mit sich bringt.

145 | Clifford Geertz bringt das Fernweh des Ethnologen auf die For-
mel: »beruflich besessen von anderen Welten und davon, sie zuerst uns
selbst und dann, durch begriffliche Verfahren, [...] unseren Lesern begreif-
lich zu machen« (Geertz 1997: 237).

146 | So zeigt Stefan Goldmann, dafl zur Beschreibung von Siidseevdl-
kern hiufig auf einen Topos zuriickgegriffen wurde, der besagt, dafl sich
Wilde in der Regel wie Kinder verhalten, so dafl die Europier dem ohnehin
zumeist kolonialen Verhiltnis einen weiteren Ausdruck verliehen: »Die
fremden Wilden waren nicht mehr etwas vollig anderes, sondern waren, wie
die eigenen Kinder, erziehbar geworden« (Goldmann 1985: 215).

147 | Urs Bitterli schildert die Anfinge dieser exotisch motivierten Be-
gegnung von europiischen Reisenden zwischen dem 16. und 19. Jahrhun-
dert, bei denen die Fremden als Faszinosum behandelt wurden. Als Beispiel
fithrt Bitterli u.a. Kolumbus’ erste Reise an, von der er sieben Arawak-Indi-
aner nach Europa mitbrachte, deren ungewdhnlicher Federschmuck, Far-
bung und Bemalung der Haut, Haar und Kérperbau viel Anlaf zum Be-
staunen gaben. Die Fremden, die unfreiwillig aus ihrer Heimat nach Euro-
pa verschleppt wurden, wo man sie als exotisches Kuriosum und Sensation
auf Umziigen und Empfingen bei Hof einer ungliubig gaffenden Menge
vorfithrte, erlitten dabei in der Regel das Schicksal, ihr weiteres Dasein als
Jahrmarktsattraktion oder als Sklave zu fithren (vgl. Bitterli 1991: 180ff.).
Zur Zurschaustellung des Fremden in Europa vgl. auch: Goldmann 1985b.

148 | Sie beschrinkt sich jedoch auf eine sich selbst geniigende Sensa-
tionslust, ohne an einem wissenschaftlich fundierten Studium des Fremden
interessiert zu sein. Dabei gehen Pionierlust und Entdeckungsrausch mit
einer Konstruktion des Exotismus »Hand in Hand«, denn die durch Flot-
tenbau und geographische Kenntnis erweckten Moglichkeiten des »Weltrei-
sens«, das exklusiven Personen (Wissenschaftlern, Adeligen, Kriegsherren,

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 267

Kiunstlern, Literaten) zunichst vorbehalten bleibt, fithrt dazu, Erwartungen
des Aufregenden, des Verlockenden und Abenteuerlichen an die zu berei-
sende Fremde zu kntipfen, und ihre Entdeckung auch als Legitimation fiir
hohe Reisekosten hervorzuheben. »Das Bewuftsein, sich in der Ausnahme-
situation des Weltgereisten zu befinden und der Ehrgeiz, den Leser [von Rei-
seberichterstattungen] mit besonders pittoresken Details zu unterhalten,
verleitet manchen Reisenden dazu, ein Gemisch von personlicher Erfah-
rung, uniiberpriifbarer Information aus zweiter Hand und allerlei Legenden
im Selbstgefiihl der eigenen Kompetenz vorzutragen und all dies zu einem
exotischen Kranz von Ausgefallenheiten zu verflechten« (Bitterli 1991: 26).

149 | Vgl. zu einer ausfiihrlichen Kritik der exotischen Darstellung des
Fremden u.a. auch Edward Saids Abhandlung zur europiischen Tradition
des Orientalismus (1994), die den Orient als mythologische Konstruktion
als einer von Europiern kolonialisierbaren Welt von herrschaftsbediirftigen
Vélkern zum kontrastreichen Gegenbild des Westens instrumentalisiert.

150 | Damit wirkt die Fremde aber auch auf ihre »Entdecker« zuriick,
indem die phantasiebestiickten Reisebilder der Fremde den »Connaisseur,
den Kenner, Feingeist und Sammler auf den Plan ruft, der sich an der Exo-
tik weidet, an ihr berauscht (vgl. Valjavec 1997: 164) und den Reisenden
selbst zum welterfahrenen bzw. kosmopolitischen »Kenner« macht.

151 | Zur Dialektik von Rationalisierung und Irrationalisierung im Zu-
ge des Zivilisationsprozesses vgl. auch weiter unten Kap. 4.2.1.

152 | Auch der Ethnologe hing den »grofen« Entdeckungsreisen und
ihrem Ideal einer menschlichen Zivilisation nach: »Man ging immer — auch
in den Sozial- und Humanwissenschaften allgemein — von einem asymme-
trischen Verhiltnis hochentwickelter Kulturen zu >exotischen< >primitiven<
Kulturen aus« (Lieris 1979: 19) Die kulturelle Hierarchie, die sich durch den
Fortschrittsoptimismus der Moderne im Begriff der Zivilisierung verfestig-
te, schuf gewissermaRen die Grundlage fiir eine ethnologische Forschungs-
tradition, die den Fremden auf einer Skala kultureller Entwicklung einstuf-
te: Der gefihrliche Riickschlufl dieser macht-durchtrinkten Kulturbetrach-
tung bestand in der Annahme, daf}, je fremder ein Mensch erschien, desto
urspriinglicher, natiirlicher und kulturloser stufte man sein Verhalten ein.

153 | Vgl. auch weiter unten Kap. 4.2.1.

154 | Die Tatsache, dafl man den »Wilden« alles zutraut, fithrt Erwin
Frank (1987) auf eine spezifisch modernistische Dialektik der Grenze zu-
riick, die all das als »Jenseits-der-Grenze-Phinomen« fafdt, was im Kontrast
zur zivilisierten, erforschten und unterworfenen Welt steht (vgl. Frank
1987: 200f). Frank fithrt am Beispiel einiger Zeugen und Quellen des Kan-
nibalismus auch die Ethnologen als professionelle Grenzverschieber vor, die
mafigeblich daran beteiligt sind, dafl unsere Kenntnisse iiber Kannibalen
dahingehend tibereinstimmen, »[...] dafl Menschenfresser immer nur >da-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | ANMERKUNGEN

hintens, >weit wegs, >im Herzen Afrikas<, >im Innern der Urwilder Brasi-
liens< oder »in entlegenen Bergtilern Neuguineas< zu finden sind, nicht
aber hier und jetzt und mitten unter uns« (ebd.: 200) — damit an der Tei-
lung der Welt in eine Zone des zivilisierten >Bekannten< und eines rium-
lich und zeitlich davon abgegrenzten >unzivilisierten< Fremden mitbeteiligt
sind.

155 | Exotik ist nicht Afrika und auch nicht »der Mann aus dem
Busch«. Victor Segalen fordert in seinem »Versuch iiber den Exotismus« zu
Beginn des Jahrhunderts, den Terminus des Exotismus von den Palmen
und Kamelen, von der schwarzen Haut und der gelben Sonne zu befreien
(Segalen 1983: 41), um ihn weniger in den Tropen und im Dschungel als
mehr im »Kopf« des Betrachtenden zu lokalisieren. Die Exotik miisse von
der »Siidsee-Topos« befreit werden, um nicht zu einem »Mythomoteur«
bzw. »Abziehbild europiischer Projektionen« zusammenzuschrumpfen
und die fremde Kultur im paradisischen Naturbild einzuschmelzen.

156 | Insbesondere der Ansatz der Ethnopsychoanalyse, die die Paralle-
le zwischen ethnologischer Fremdheitserfahrung und Psychoanalyse zieht,
nimmt das Motiv der Reise ins Unbekannte auf, lokalisiert ihren Untersu-
chungsgegenstand jedoch weniger im dufleren, tatsichlichen als im inneren
Ausland — dem Unbewufiten: »Beide Gebiete sind schwer zu erreichen: Im
einen Fall sind es Urwilder, Stimpfe, Entfernungen, im anderen Fall Vorur-
teile, Geftihlswinde sowie Identifikationen [...]« (Erdheim 1990: 143).

157 | Nicht selten stellen auch Angst, Unsicherheit und Skepsis typi-
sche Reisebegleiter dar, die die Erfahrung des Fremden in ein durch Unsi-
cherheit und Konflikt geprigtes Wahrnehmungsfeld manévrieren. In dieser
Zone der Mehrdeutigkeit, in der das eingelebte System von Sinn durch den
fremden Gegensinn durchkreuzt wird, neigt der Forscher schnell dazu, Be-
wiltigungsmoglichkeiten der Krise zu aktivieren, indem er beispielsweise
seine personlich empfundene »Ohnmacht« im kolonialistischen Blick auf-
fingt bzw. durch die ethnographische Autoritit versucht, die Kontrolle iiber
das Fremde zuriickzuerlangen. Auch in dieser Ambivalenz der Gefithlswelt
des Reisenden zeigt sich das Gefahrenpotential fiir die Ethnologie, da die
Entfernung bzw. Distanz zwischen dem Eigenen und Fremden riumlich
zwar liberwunden sein mag, die irritierende Wirkung der Reise an sich aber
zu einer ideologischen Untermauerung dieser Differenz fithren kann. »Wer
sich beispielsweise im Zeitalter der Renaissance auf Reisen begab, der
pflegte, sofern er kein ganz junger Mensch mehr war, vorher sein Testa-
ment zu machen« (vgl. Richter 1991: 100).

158 | Die Angst des Reisenden potenziert sich im Zeitalter der Aufkla-
rung, da die Rationalisierung der Reiseangst durch prophylaktische Maf3-
nahmen (Gesundheitsratschlige, Reise-, Hand- und Tagebiicher) mit einer
anwachsenden Sensibilisierung fiir jegliche Gefahrenquelle einhergeht; al-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 269

les Fremde wird praktisch als Gefahr verdichtigt, so dafd Dieter Richter re-
stiimmiert: »Gerade der aufklirerische Blick auf die Gefahr als vermeidbares
Risiko macht die Gefahr omnipotent, kann doch das Risiko iiberall lauern«
(Richter 1991: 107).

159 | Oder wie Literaturwissenschaftler Dietrich Krusche das Besonde-
re der Reise, ihrer Entbehrungen und Opfer im Hinblick auf die Dramati-
sierung des Erlebten und Gesehenen hervorzuheben weifl: »Zu Hause
konnte einer kein Held werden, jedenfalls kein so grofRer, daf es sich lohn-
te von ihm zu singen. Hier fehlten die unglaublichen Ungeheuer, die zu
erschlagen waren. Auflerdem breiteten Geschichten sagenhafter Taten sich
nicht so leicht aus, wenn sie in nichster Nihe geschahen, die Bekanntheit
des Lokalen lihmte ihnen die Fliigel« (Krusche 1994: 87).

160 | Aber auch hier zeigt sich die »Schattenseite« der Ethnologie als
»reisende Wissenschaft«, da mitunter die Strapazen der Reise zum Kriteri-
um der Fremdheit avancieren; andererseits wird die Konstruktion des aben-
teuerlichen Fremde durch den moglichen Zuwachs an eigener Offenheit und
Sensibilitit zum Zerrbild persénlicher moralischer Stirkung gemacht. Eine
antike Vorstellung der Reise stellt die Auffassung der Reise als BuRRe und
Liuterung dar. Der Reisende besafl dabei die Hoffnung, Probleme und
Schuld hinter sich zu lassen und durch das selbstgewihlte Exil der Reise
Vergeltung und Reinigung zu erlangen.

161 | So gerit die Reise als doppeldeutige Praxis in den Blick, da die
Suche nach dem Fremden die Méglichkeit der Selbsterfahrung bereithilt,
damit aber auch den Beruf des Ethnologen als solchen »exotisiert«. Der bri-
tische Ethnologe Nigel Barley karrikiert seine Berufskollegen, indem er die
Feldforschung, jenes »Drauflen-gewesen-sein« als Methode aufdeckt, die
selbst dem langweiligsten Experten gewisse Phrasen zur Verfligung stellt
(»Damals im Busch ...«, »Es war herrlich ...«, »Das kannst Du Dir nicht vor-
stellen, was ich dort erlebt habe ...« usw.), die ihm die Aura des Exzentrikers
verleihen: Barley 1995.

162 | Vgl. zu einer Kritik am ethnologischen Wunschbild der isolierten
Kultur auch Karl H. Hérning (1999), der sich mit Riickgriff auf Geertz bzw.
de Certeau und ihrer »Wiederbelebung« durch die Cultural Studies vom
Substanzbegriff der Kultur zugunsten eines praxisorientierten Interesses an
kulturellen Formen des Wissens distanziert.

163 | Reisen beinhaltet immer auch Flucht, Exil, Verschleppung, wie
u.a. Clifford (1997) in seiner Chronologie des Reisens im spiten zwanzig-
sten Jahrhundert immer wieder betont.

164 | Die Vorstellung, dafs bspw. ein Afrikaner sein Zelt im »europii-
schen Dorf« aufschligt, um die Sitten und Gebriuche der hiesigen Gesell-
schaft zu erforschen, scheint abwegig.

165 | SchlieRlich kann die Praktik des Reisens dariiber hinaus Einfluf

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | ANMERKUNGEN

auf die Wahrnehmung und Darstellung des Fremden nehmen, da Metho-
den- bzw. Materialauswahl mit den Begleiterscheinungen der Reise selbst
verwoben sind: Lange und komplizierte Anreisen, Klima- und Wetterlagen
des Zielortes, Energieversorgung, Gewichtsbeschrinkungen und Trans-
portbedingungen zwingen nicht selten den Ethnologen noch vor der eigent-
lichen Beobachtung und Beschreibung des Fremden, sein Arsenal an »Ap-
paraturen« zur Wahrnehmung und Aufzeichnung unter ganz praktischen,
weniger gegenstandsadiquaten Gesichtspunkten auszuwihlen.

166 | Wenn man dagegen von einem Ereignis »hort« oder »liest«, be-
deutet das, daf} es abgeschlossen und vergangen ist (vgl. Leed 1993: 197f.).
Auch Simmel betont die Einzigartigkeit des Auges, dafl ein reziprokes
Wechselverhiltnis der Sich-Anblickenden evoziert und im Gegensatz zum
Ohr oder Geruchssinn das beweglichste Organ darstellt (vgl. Simmel [1907]
1993).

167 | Bronislaw Malinowski kritisiert die frithen Formen ethnologi-
scher Feldforschung als passives und bequemes Ansammeln von Daten
meist durch die Arbeit eines Dritten — dem sogenannten Informanten —
und fordert als einer der ersten das Primat der qualitativen Verfahrern in
der Ethnologie ein, indem er die teilnehmende Beobachtung als »Konigs-
weg« der Sozial- und Kulturwissenschaft bezeichnet: »Wir brauchen ganz
unzweifelhaft eine neue Methode fiir das Sammeln von Beweisen. Der So-
zialanthropologe muf$ seine bequeme Position im Sessel auf der Veranda
der Missions- und Regierungsstation aufgeben, wo er bewaffnet mit Block
und Bleistift und zuweilen mit einem Whisky und Soda, die Erklirung von
Informanten entgegennimmt [...]. Er muf stattdessen hinausgehen in die
Dérfer und [...] bei der Arbeit in Girten, am Strand und im Dschungel zuse-
hen [...]. Die Information mufl aus dem vollkommen beobachteten Leben der
Eingeborenen kommen« (Malinowski 1973: 218; Herv. d. Autorin).

168 | Simmel spricht vom Schauen als unmittelbarste Wechselbezie-
hung, denn man kann nicht durch das Auge nehmen, ohne zugleich zu ge-
ben (vgl. Simmel [1907] 1993: 280).

169 | Auch Malinowski privilegiert letzten Endes den Blick des von au-
Ren kommenden Beobachters gegeniiber dem internen Teilnehmer, da der
»Eingeborene« keine Kenntnis vom Gesamtumfang irgendeiner sozialen
Struktur besitzt. So mutmafit Malinowski in seiner Ethnologie der Kula:
»Sie kennen ihre eigenen Motive, wissen um den Zweck individueller
Handlungen und um die dafiir geltenden Regeln; wie sich aber aus diesen
die ganze kollektive Institution zusammensetzt, liegt auflerhalb ihres gei-
stigen Horizontes. Nicht einmal der intelligenteste Eingeborene besitzt eine
klare Vorstellung davon, daff das Kula ein grofies, organisiertes soziales Ge-
bilde ist, und dessen soziologische Funktion und dessen Auswirkungen
kennt er noch viel weniger« (Malinowski 1979: 116).

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 271

170 | Vgl. zur Differenzierung zwischen emisch — »von innen heraus«
— und etisch — »von auflen her« auch: Dworschak 1998, insb. S. 75f. Der
Ethnologe steht vor der Aufgabe, sowohl die emische Innensicht der Akteu-
re als auch ihre etische Auflensicht mitzureflektieren (vgl. Schweizer 1999:
7), um den lokalen Einzelfall bzw. die speziellen Ereignisse in einen kultu-
rellen, sozialen und gesamtgesellschaftlichen Kontext einzubetten. Die aus
der linguistischen Unterscheidung von Phonologie und Phonetik in die eth-
nologischen Methodologie tibertragenen Begriffe »emisch« versus »etisch«
betrachten dabei die Handlungen und Auerungen des Fremden im Hin-
blick auf die Reprisentanz des Klassifikationssystems der untersuchten
ethnischen Gruppe (emisch) als auch auf den Bezugspunkt auflerhalb des
spezifischen Systems (etisch).

171 | In der Regel fordert dabei das Auge die analytische Trennung
von Betrachter und Betrachtetem ein, die die Moderne als erkenntnistheore-
tischen Bruch wissenschaftstheoretisch iiberformt.»Obwohl Sehen und Hé-
ren gleicherweise Fernsinne sind, ist das Sehen die eigentlich distanzbil-
dende Kraft im Wahrnehmen. Die Tastdistanz bleibt familiir, gewisserma-
Ren im Korperumbkreis. Das Sehen erst macht daraus die prinzipielle Di-
stanz, es betastet und untersucht, ohne dafl die Dinge in Reichweite kom-
men miilten« (Hoffmann-Axthelm 1987: 36). Insofern spricht Dieter
Hoffmann-Axthelm vom Sehen als der anonymsten Sinnestitigkeit, ano-
nymer als Gleichgewicht, Schwere, Lautstirke, Schmerz. Im Schauen kénne
der Betrachter sich leicht von den gesehenen Gegenstinden abstrahieren
(vgl. ebd.: 37), so da8 das Sehen kaum Widerstand gegen begriffliche Funk-
tionalisierung leiste. Denn im Gegensatz zu Geriichen, Kilte, Druck,
Schmerz und Hunger scheint das Einfallen von Licht weniger Einflufl auf
die Bewertung und Wahrnehmung von Menschen und Gegenstinden zu
nehmen.

172 | So analysiert beispielsweise Jonathan Crary die Genese des mo-
dernen Blicks anhand des von Wheatstone entwickelten Stereoskops zu En-
de des 19. Jahrhunderts. Wheatstone blendet den szenischen Bezug zwi-
schen Betrachter und Objekt aus, der auf einer Abwesenheit jeglicher Ver-
mittlung zwischen Auge und Bild beruht (vgl. Crary 1996: 131). Die synthe-
tische Trennung zwischen Betrachter und Welt verleugnet die Einbettung
des Sehenden in gesellschaftliche Machtstrukturen und verschmiht den
Korper, sein Pulsieren, seine Gebdrden und Phantasmen als Grundlage des
Sehens (vgl. ebd.: 140). Die Moderne produziert einen Beobachtungs- bzw.
Betrachtertypus, der Sehen als eine vom Korper losgeléste, abstrakte Sin-
nestitigkeit begreift und als Moglichkeit eines relativ »unverzerrten« Zu-
gangs zur Wirklichkeit beansprucht.

173 | Vgl. zur »Inauthentizitit« der Nihe in der Feldforschung auch
Wong 1992, insb. S. 7f.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 | ANMERKUNGEN

174 | Der Forscherblick ist ein Blick, der keine Verbindlichkeiten ein-
geht; die korperliche Nihe, die er voraussetzt, ist keine moralische Nihe.
Wolfgang Kaschuba kritisiert die vermeintliche »Blickfreiheit« des Ethnolo-
gen, der iiberall »hinsieht«, aber keine Verantwortung fiir das, was er er-
blickt, ibernimmt. Sein voyeuristischer Habitus, den er mit dem »Recht auf
Forschung« legitimiert, sollte nach Kaschuba stets auch ein »Recht auf
Nicht-erforscht-Werden« mitdenken, d.h. die Forschungsneugier sollte
immer da zuriickgestellt werden, wo Intimitit und Tabu zu respektieren
sind (vgl. Kaschuba 1999: 207). Auch Werner Schiffauer verweist auf die
fehlende Moral des Beobachters und fordert auf, Verantwortung fiur das
Widerfahrene zu tibernehmen, schlieRlich registriere der Ethnologe durch
seine »Augenzeugenberichte« nicht nur die fremde Welt, sondern bringe
sie erst mithervor, sei demnach am weiteren Gebrauch und Miflbrauch
mitbeteiligt (vgl. Schiffauer 1997: 161).

175 | Vgl. zur Autonomisierung des Sehens gegeniiber der anderen
Sinne als »Arbeitsform« in der Moderne: Crary 1996. Der amerikanische
Kunsthistoriker, der seinen Uberlegungen die historische Konstruiertheit
des Sehens zugrundelegt, zeichnet den Bedingungszusammenhang von
Gesellschaft, Technik, Kunst und Status bzw. Praxis des Betrachters nach.
Crary schliefdt eine Parallele zwischen der Art und Weise des Sehens und
gesamtgesellschaftlichen Modernisierungsprozessen und unterstellt ihnen
mit Foucault ein erhebliches Maf} an Normativitit. Chris Jenks, der sich
ebenfalls mit dem visuellen Paradigma als Ausfluf} eines spezifischen Wis-
senschaftsverstindnis auseinandersetzt, spricht in diesem Zusammen-
hang auch von der »skopischen Ordnung der Moderne« (vgl. Jenks 1995:
15ff).

176 | Beobachtungen an bestimmten Gruppen gehen in der Regel in-
tensive Beobachtungstrainings voraus. Die griindliche Beobachterschulung
soll vor allem erméglichen, Kategorien und Fragestellungen der Beobach-
tungsysteme im Gedichtnis anzuspeichern, die in der Feldforschungssitua-
tion abrufbar gemacht werden koénnen. Gleichzeitig werden spezifische
Techniken, beispielsweise die verdeckte versus unverdeckte, direkte versus
distanzierte, systematische versus unstrukturierte Beobachtung, eingetibt,
die sich durch ein unterschiedliches Selbstverstindnis des Beobachters,
seine Bewegung und Sichtbarkeit »im Feld« u.v.m. unterscheiden. Inwie-
weit die teilnehmende Beobachtung als eine erlernbare Technik betrachtet
werden darf und wieviel Intuition und Kompetenz der Forscher selbst mit-
einbringen muf, bleibt jedoch schwer zu beantworten.

177 | So kritisiert Thomas Theye (1985) die eingefahrenen stereotypen
ethnologischen Fotografien des Fremden, die mit Vorliebe als sog. »native
types« angefertigt wurden, d.h. den Fremden dramatisch in seiner Anders-
artigkeit in Szene setzen, und weist auf die Trigheit dieser automatisierten

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 273

Wahrnehmungsmuster hin, die sich selbst in »immer gleichen« Touristen-
fotos widerspiegeln.

178 | Edgar Morin (1991) geht in seinem konstruktivistischen Ansatz
von der unaufléslichen Bande zwischen Kultur und Erkenntnis aus, die bis
in die Praktiken des Sehens und Denkens eindringen. Kultur beschreibt er
als einen »kognitiven Apparat«, der die Wahrnehmung von Formen und
Farben, die Identifizierung von Gegenstinden und Wesenheiten in Form
angeborener Schemata des Wiedererkennens steuert. Sie ist im wesentli-
chen »innerlich«. Kultur generiert das Bewufdtsein, sie erzeugt Erkenntnis
bzw. 143t Erkenntnisse immer nur auf der Grundlage der eigenen kulturel-
len Art und Weise des Wahrnehmens, Denkens und Erkennens zu.

179 | Bereits vor der eigentlichen Begegnung setzt diese Sensibilisie-
rung fiir Unterschiede ein, in der Fremdheit als Kontrastbild des Eigenen
produziert wird. So verliduft beispielsweise die Trennlinie des Schauens in
Afrika auf der Grenzlinie »Schwarz-Weifd«. Elmar Dettmar macht deutlich,
dafl dieses Primat gegenseitiger Wahrnehmung zwischen Euopiern und
Afrikanern nicht nur zu einer extremen Kategorisierung und Vermeidung
von Kontakten fithre, sondern gleichfalls Prozesse reziproker Mystifizie-
rungen und Glorifizierungen hervorrufe. In Zeiten kolonialistischer sowie
rassistischer Ausbeutung kann so das Andere aber auch zum Fluchtort fiir
Phantasien werden, die die Unzulinglichkeit des eigenen Lebenszusam-
menhangs transzendieren. Die sichtbaren Stigmata des »Weifl« und
»Schwarz« werden mit symbolischer Bedeutung aufgeladen, die wechselsei-
tigen Dechiffrierungsprozessen unterliegen. »So verspricht Afrika den Eu-
ropiern ein Paradies der Urspriinglichkeit und Naturverbundenheit, Europa
den Afrikanern individuelle Freiheit, Wohlstand und die Verwirklichung
von Demokratie und Menschenrechten« (Dettmar 1992: 78).

180 | Die im Bild festgehaltene Dokumentation des Fremden nimmt
dabei v.a. zu Beginn der Feldforschung bizarre Formen an, denn auf der
Suche nach dem rassenbiologischen besten Exemplar ist man auch gern be-
reit, die krankhaften Auswiichse der Natur wie Lepra, Lupus, Elefantitis u.
dgl. als Trophien auf- und mitzunehmen (vgl. Theye 1985: 29) und dem
Bild somit Beweis- bzw. Vorfiithrcharakter zuzusprechen.

181 | So sind visuelle Medien auch nicht unwesentlich an dem allge-
mein verbreiteten Verstindnis beteiligt, Geschichte als eine Folge von be-
deutsamen historischen Momenten zu betrachten (vgl. Theye 1989: 16).

182 | Einen umfassenden Uberblick zur Geschichte und zum For-
schungsbereich der visuellen Ethnologie liefert Hockings (1995).

183 | Wilma Kiener (1999) spricht von einer authentischen Gestalt der
Bilder. Denn wihrend Worter, mit Ausnahme von Wortmalereien, konven-
tioneller Natur sind und in beliebiger, willkiirlicher Verbindung zum Be-
zeichneten stehen, sind Bilder dem Bedeuteten durch Ahnlichkeit verpflich-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | ANMERKUNGEN

tet. Bilder sind extrem direkte Stellvertreter, sie »sprechen« von einer Sache,
indem sie die Sache selbst zeigen (vgl. Kiener 1999: 161).

184 | So ermdglichen beispielsweise bestimmte Kameraeinstellungen,
wie halbnahe Fixierungen einzelner Personen oder Gegenstinde im Gegen-
satz zu Such- und Schwenktechniken leichter, ein miiheloses Verstehen des
Dargestellten (vgl. Keifenheim 1987: 78). Wihrend dabei die ersten ethno-
logischen Filme noch von einer gewissen Unsicherheit des Forschers zeu-
gen (vgl. Jordan 1992), 1aft sich im Laufe der Zeit eine zunehmende Pro-
fessionalisierung im Umgang mit der Kamera ablesen: Der ethnologische
Film wird zur Kunst, auch wenn er sich nicht immer zu seinem Kiinstler-
status bekennt. Um mit Bildern Sinn zu erzeugen, werden alle Moglichkei-
ten des zur Verfiigung stehenden Materials ausgeschépft. Wo man sich in
den Anfingen mit der Aufzeichnung bewegter Bilder durch eine Standka-
mera zufrieden gab, ersetzen Grof3- und Nahaufnahmen, optimaler Stand-
ort der Kamera, aufwendige Schnittechnik und Belichtungsmafinahmen die
»Unwissenheit« bzw. »Unsicherheit« durch neuartige Privilegien des Fil-
menden. Mehr und mehr breitet sich der »allwissende Blick« der Moderne
in der ethnologischen Feldforschung aus, der den Film zum Kunstprodukt
werden lift, gleichzeitig aber den Fremden in den tiberzeugten Bildern des
Filmemachers einfingt und damit dem Gefilmten Objektcharakter zu-
spricht.

185 | Das Ergebnis eines solchen Blicks waren schlimmstenfalls Foto-
graphien der sog. »native types«, in denen der Fremde fiir den europi-
ischen Betrachter zu einem belichelten und bemitleidenswerten Objekt de-
gradiert wurde: »Die Wilden wurden mit Faustkeilen und Steinixten ins
Studio geschafft und machten dort Feuer mit Holzstécken, tanzten vor den
gemalten Palmen und vollfithrten ihre Scheinkimpfe vor dem Auge der
Kamera« (Theye 1985: 34).

186 | Denn als Entdecker und Beobachter fremder Welten sieht er im-
mer nur einen Bruchteil der anderen Kultur und malt sich in einem Akt der
Aneignung den Rest selbst aus. Die Augen werden durch die Einbildungs-
kraft erginzt, die das Wahrnehmungsfeld vom »Feld« auf die entfernten
Hiigel und Tiler, auf die gesamte Insel bzw. den gesamten Kontinent aus-
dehnt und den Ausschnitt somit kraft Metonymie zu einer Reprisentation
des Ganzen macht (vgl. Greenblatt 1998: 187).

187 | Einen umfassenden Uberblick zur Entstehung und Genese des
ethnologischen Films, seinen Urhebern und modernen Nachfolgern liefert
Pierre L. Jordan (1992) in seinem Abrifl zur »Geschichte des Blicks«.

188 | So problematisiert Herbert Kalthoff am Beispiel seiner ethnogra-
phischen Untersuchungen in Internatsschulen (1997) die diversen Integra-
tionsformen des Feldes, die von Strategien der Abwehr (der Beobachtete
nimmt sich selbst aus dem Beobachtungsfokus heraus und lenkt den Blick

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 275

auf andere Objekte) bis hin zu Vereinnahmungsstrategien (der Beobachter
avanciert zum Kronzeugen in Konfliktfillen usw.) reichen.

189 | Wie ein Kind versucht sich der Ethnologe in einer »zweiten So-
zialisation« in die fremde Kultur zu integrieren, um den Standpunkt des
Fremden, seinen Bezug zum Leben zu verstehen und sich seine Sicht sei-
ner Welt vor Augen zu fithren.

190 | Diese zunichst soziale Form der Integration des Fremden in ei-
ne Lokalitit impliziert das notwendige Risiko einer ausbleibenden oder
halbherzigen Riickkehr in die eigene Welt, es bietet aber eben auch zahlrei-
che Erkenntnischancen, die man bei Vermeidung des Risikos ausschligt
(vgl. Amann/Hirschauer 1997: 17).

191 | Zur Vorgeschichte der wissenschaftlichen Ethnographie vgl. u.a.
Kohl 1993, insb. S. 100-109.

192 | Norman K. Denzin (1997) spricht vom sogenannten vierten Mo-
ment der Ethnologie, deren Beginn er in die Mitte der 1980er Jahre hin-
einverlegt. Im Zuge einer »Krise der Reprisentation« zeichnet sich diese
auch als postmoderne Ethnologie bezeichnete Forschungsrichtung durch
die hohe Reflexivitit des Ethnographen aus, der die klassichen modernen
Reprisentationsformen als Herrschaftsinstrumente einer »weiflen, minn-
lichen Feldforschungsperspektive« entlarvt und damit den Diskurs des
Fremden in einen Diskurs des Geschlechts, der Klasse und Ethnizitit riick-
bettet.

193 | Wahrend mit dem Begriff der Ethnologie ein allgemeiner, syn-
thetischer Ausdruck fiir die Wissenschaft vom kulturell Fremden gekenn-
zeichnet wird, die die systematische Auswertung der erhobenen empiri-
schen Daten unter vergleichenden und theoretischen Gesichtspunkten vor-
nimmt, beschrinkt sich der Begriff der Ethnographie auf die spezifische
Praxis des Beschreibens fremder menschlicher Gruppierungen, auch wenn
beide Termini lange Zeit synonym verwendet wurden. Ethnographie, neben
der teilnehmenden Beobachtung die gingigste Methode der Ethnologie, be-
deutet die beschreibende Darstellung einzelner Ethnien und erfolgt auf der
Grundlage der vom Forscher durch direkte Beobachtungen oder durch Be-
fragungen gewonnenen Informationen (vgl. Kohl 1993: 99). Dennoch 14ft
sich diese Unterscheidung strenggenommen nicht aufrechterhalten, da jede
beschreibende Titigkeit immer auch eine vergleichende Titigkeit ist, zumal
die Darstellung der fremden Kultur in der Sprache der eigenen stattfindet
und damit in eine dichtes Geflecht historischer, kultureller und sozialer
Diskurse gerit, in dem ein ganzes Arsenal an kulturellen Erzihlpraktiken,
-techniken, -traditionen und -konventionen existiert, die eben nicht in ei-
nem »leeren« Raum auf »unbeschriebenen Blittern« ihre Wirkung entfal-
ten, sondern immer schon in einem vorstrukturierten narrativen Raum mit
anerkannten literatur- und erzihlpraktischen Techniken steht.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | ANMERKUNGEN

194 | Vgl. v.a. Geertz 1990.

195 | Interdisziplinire Vorwiirfe und Eingestindnisse, dafl die ethno-
graphischen Texte eben keine vllig autonomen Ontologien darstellen, son-
dern im buchstiblichen Sinne an der Kultur und Geschichte ganzer Vélker
»mitschreiben« bzw. ihre Begriffe, Bilder und Deutungen an der Konstruk-
tion des Fremden beteiligt sind, folgen erst spiter.

196 | Interessant an der Simultanmitschrift, die vom Autor eine gewis-
sen Geschwindigkeitsschreibkunst abverlangt, erscheint die naive Vorstel-
lung, die Ausgrenzung des Gedichtnisses zum Mafstab fiir die Verlaflich-
keit des Aufgezeichneten zu betrachten (vgl. Hartmann 1991: 156).

197 | Die Ansitze nach der »anthropologischen Wende« sprechen
auch von einer »verschriebenen Fremdheit, die von der Ethnographie pro-
duziert wird, durch »die eigentiimliche Fixierung der Bedeutung im Flufl
der Ereignisse, das Gerinnen des Verhaltens zur Kultur, des Geschehens
zur Geschichte [...]J« (Ellrich 1999: 20).

198 | So deutet er beispielsweise Ruth Benedicts schematische Por-
traits und summarische Wertungen in ihren »Patterns of Culture« als ver-
steckten Hinweis auf die Vorstellung von der eigenen Kultur, der amerika-
nischen Identitit, die sie ebenso ganz und vollstindig zusammenfaflt wie
die Zunis, die Kwakiutl, Dobu oder Japaner (vgl. Geertz 199o0: 29f.).

199 | Foucault zieht hier eine scharfe Trennung zwischen »literari-
schen« und »naturwissenschaftlichen« Diskursen, bezieht sich im Hinblick
auf die Abwesenheit des Autors auf letztere.

200 | Insofern spricht Geertz (1990) vom kiinstlichen Wilden, d.h. sie
sind ein mit literarischen Kunstmitteln hergestelltes Konstrukt einer Inter-
pretation von Interpretationen (vgl. Bachmann-Medick 1992: 13).

201 | Auch Justin Stagl weist in seiner iiberblicksartig angelegten Aus-
einandersetzung mit der »Darstellung des Fremden in der Wissenschaft«
(1981) auf die konstruktive Komponente jeder graphischen Titigkeit hin,
indem er zunichst die Tatsache der lebensweltlichen Relevanz als Rahmen
jeder Beschreibung betont, da das Besondere bzw. das Fremde in eine no-
strifizierte Begriffswelt eingebettet, sein unheimliches Potential durch den
vertrauten umgangssprachlichen Nachvollzug damit gebannt wird (vgl.
Stagl 1981: 284f.).

202 | So konstituiert die Tatigkeit des Ethnographierens den Forscher
als Subjekt, wihrend die fremde Kultur in eine passive Objektposition ohne
Mitspracherecht hineinmanévriert wird.

203 | Geertz kritisiert in seiner bewufdt rhetorisch formulierten Ab-
handlung »Hier Sein?« eine der Hauptannahmen, auf denen das Schreiben
anthropologischer Texte lange Zeit beruhte, »[...] dafd namlich seine Unter-
suchungsobjekte und sein Publikum nicht nur trennbar wiren, sondern
auch moralisch nicht zusammenhingen, daf man die ersteren zu beschrei-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 277

ben, aber nicht anzureden, die letzteren zu informieren, aber nicht einzu-
beziehen hitte [...]« (Geertz 1990: 129).

204 | Es ist eben nicht die Zugehdorigkeit der Ethnologen, die in Frage
gestellt wird, sondern man unterstellt den Vertrautheiten der von ihm Auf-
gesuchten eine gewisse »Kuriositit« — zumindest miissen sie insoweit
fremder und aufregender als die vertrauten Dinge des Lebens sein, daf sich
der Aufwand einer ethnologischen Untersuchung lohnt; schliellich erhebt
die Ethnologie den Anspruch, kulturelle Unterschiede und Fremdes zu er-
forschen und deutlich machen zu kénnen, worin diese Unterschiede im
Vergleich zur eigenen Kultur bestehen.

205 | Die Unsichtbarkeit des Ethnologen driickt sich in einer persénli-
chen »Opferbereitschaft« aus: Jahrelanges »Eintauchen« in die fremde Welt
der anderen Kultur unter teilweise »primitivsten« Lebensumstinden, ein
immer waches Auge fiir die alltiglichsten Alltiglichkeiten des zu beobach-
tenden Gruppenverbandes, Verzicht auf sozialen Status u. dgl. sind einige
einer ganzen Reihe von personliche Zugestindnisse, die der Forschungsge-
genstand bzw. das -interesse dem Ethnologe abverlangt.

206 | Geertz schildert die Erfahrung der Depersonalisation in seinen
ersten Eindriicken der Bali-Reise, die er 1958 mit seiner Frau unternimmt:
»Wir kamen von Berufs wegen als Eindringlinge, und die Balinesen behan-
delten uns in einer Weise, die anscheinend ihren Gewohnheiten gegentiber
Leuten entsprach, die nicht ihrer Lebenswelt angehérten und sich doch auf-
dringten, ndmlich so, als ob wir nicht vorhanden wiren. Fiir sie und in ei-
nem gewissen Grade fiir uns selber waren wir Unpersonen, Phantome, Un-
sichtbare« (Geertz 1983: 202).

207 | So bemiiht sich beispielsweise Goffman um die Ordnung der
Alltagsinteraktionen (1971a/b, 1974) bzw. um die innere Organisation unse-
res Wissens mit Hilfe der Rahmenanalyse (1977), wihrend sich Schiitz
(1971) einer Kartographie der Relevanzzonen verschreibt oder Bourdieu
(1982) herrschaftssoziologisch die Gesellschaft anhand verschiedener Krif-
tefelder durchstrukturiert. Zu einer kritischen Auseinandersetzung mit der
»Ordentlichkeit« der Soziologie am Beispiel der Industriesoziologie: vgl.
Horning 1989.

208 | Wissenschaftssoziologisch erscheint die Tatsache, dafd die Sozio-
logie gleichsam mit den modernen europdischen Nationalstaaten geboren
ist und die national verfaite Industriegesellschaft naturwiichsig zur Bezugs-
einheit ihrer wissenschaftlichen Bemiithungen wurde, von besonderer Be-
deutung, da ihr eine gewissen »Blindheit« gegeniiber Phinomenen und
Beeinflussungsverhiltnissen jenseits der Grenze der eigenen Gesellschaft
eigen zu sein scheint. Vgl. zu einer ausfithrlichen Kritik auch Pries 1999.

209 | So kontrastiert Spencer den Typus der modernen, industriellen
Gesellschaft mit einer vormodernen, despotischen Gesellschaft, wihrend

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | ANMERKUNGEN

Comte dem theologischen und metaphysischem Stadium der Vormoderne
eine militirische und feudale Herrschaft gegeniiberstellt. Auch Webers
zweckorientiertes Rationalisierungstheorem baut auf dem Gegenbild der
Vormoderne als wertrationale Agrargesellschaft auf, wihrend Durkheim
zwischen segmentierter und arbeitsteiliger Gesellschaft unterscheidet und
Simmel traditionelle Waren- und Tauschgesellschaften mit modernen
Geldwirtschaften kontrastiert.

210 | Beck unterscheidet zwischen erster und zweiter Moderne bzw.
zwischen einfacher und reflexiver Modernisierungstheorie. Dabei benutzt
er den Begriff der reflexiven Modernisierung zunichst als eine »Begriffs-
Brille«, mit der sich das orthodoxe Ordnungsschema der einfachen Moder-
nisierung und ihrer unhinterfragten »Weiter-So-Parolen« und »Kontroll-
Avatismenc relativieren bzw. iiberhaupt erst sichtbar machen lassen. Es
gehtihmum das Aufbrechen des soziologischen Modernisierungskanons, der
das ideologische Relikt einer linearen und sich selbst absolut setzenden
Theorie ist (vgl. Beck 1996: 23).

211 | Vgl. hierzu auch weiter oben Kapitel 2.6.

212 | Bauman vergleicht den Nationalstaat und dessen Arrangieren
von Gesellschaft mit der Tatigkeit des Girtners. »Jede girtnerische Planung
bestimmt, was als Unkraut zu gelten hat, und sieht dessen Vernichtung vor.
Dabher ist die Unkrautvernichtung keineswegs eine destruktive, sondern ei-
ne kreative Titigkeit, die sich von den pflanzenden und erhaltenden Aktivi-
titen nicht grundsitzlich unterscheidet« (Bauman 1992b: 107).

213 | Die Lehre Calvins (1509-1564) forcierte die Idee vom Menschen,
als irdischer Verwalter Gottes die Natur so gut wie méglich zu ordnen und
sie unter utilitaristischen Gesichtspunkten zu betrachten. Daher dufert sich
die »Nichstenliebe« im Calvinismus in erster Linie »in Erfiillung der durch
die lex naturae gegebenen Berufsaufgaben, und sie nimmt dabei einen ei-
gentiimlichen sachlich-unpersénlichen Charakter an: den eines Dienstes an
der rationalen Gestaltung des uns umgebenden gesellschaftlichen Kosmos«
(Weber [1905] 1988: 100f.).

214 | Max Weber sieht im »Beamtentum« den Prototyp einer rationa-
len Lebensordnung, dessen Tugenden er im Erwerbssinn, der Puinktlichkeit
und dem Fleif idealtypisch umreifit (vgl. Weber [1920] 1988: 34).

215 | So besitzt auch der komplementir zur Rationalisierung und Do-
mestizierung voranschreitende Prozef8 der Individualisierung im Sinne ei-
ner zunehmenden Thematisierung der eigenen Existenz das Ziel, das
Schicksal in die eigene Hand zu nehmen bzw. es in eine gesellschaftlich
akzeptable Bahn zu lenken. Dabei folgt sie dem Gesetz der Ordnung, genau
zu definieren, zu beweisen, zu klassifizieren und zu bestimmen. Aus der
Umklammerung der Kollektivitit von Kirche oder Zunft heraus entlassen,
sieht sich die moderne Existenz vor die Aufgabe gestellt, personaliter »Iden-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 279

titdtsarbeit« zu leisten und ihr eigenes Geschick und ihre Verantwortlich-
keit bestimmen zu lernen. Dabei dienen ihm die neue entstehenden Ord-
nungswissenschaften des Menschen als Orientierungsstiitzen, die dem
Menschen Tableaus, Symbolsysteme und Chronologien als Kategorien der
Zugehorigkeit zur Verfiigung stellen.

216 | Heiner Keupp et al. heben in diesem Zusammenhang die Bedeu-
tung der modernen Sprache, die eine gesprochene Schrift ist, fiir die Identi-
fizieren hervor. Sie ebnet als Medium zu diskursiven Konstruktion der
Identitit des Weg fiir eine Arbeit an der eigenen Geschichte (vgl. Keupp et
al. 1999: 101-109). Identitit und Identifikation finden ihre Entsprechung im
Bezeichneten. Im Modus der Narration entstehen dialogische Selbstentwiir-
fe, in denen sich der Mensch im Sich-Erzihlen als Einheit erfihrt, so dafd
Denken, Erfahrung und Sprechen mehr und mehr zusammenfallen und
fiir eine vollkommene Transparenz zwischen Zeichen und dem von ihnen
Reprisentierten eintreten. Diese symbolischen Systeme der Selbstnarration
dienen der Produktion von Kohirenz und Kontinuitit. Denn im modernen
Erzihlen liegt der Wille, etwas zu produzieren, die Geschichte von vorn an-
fangen zu lassen, sich selbst gegeniiber der Vergangenheit als unbeschrie-
benes Blatt zu konstituieren und damit auf die Auflenwelt, von der man
sich zunichst im Schreiben oder Erzihlen abgesondert hat, einzuwirken.
Dabei handelt es sich nicht um individuelle Besitztiimer, sondern die
Selbst-Narrationen unterliegen einer stindigen sozialen Bewertung. Sie ori-
entieren sich an den Erzihlformen, -inhalten und -konventionen der spezi-
fischen Kultur und leisten eine permanente Passungsarbeit zwischen
Selbst- und Fremdbild. Insofern spricht Foucault von einer spezifischen
Okonomie des Zeichens, binir zu verfahren und alle Ungenauigkeiten als
Ahnlichkeiten oder Verschiedenheiten auszuweisen (vgl. Foucault 1971,
insb. S. g1-107).

217 | Die »Wahrheit« des Textes resultiert aus einem »Glauben an die
Schrift« (vgl. de Certeau 1997: 134), den die Literatur- und Kulturgeschichte
durch die Anbindung des Textes an die »realen« 6konomischen, sozialen,
psychologischen oder ideologischen Strukturen bereitet, deren »Effekt« er
angeblich ist. Mit ihrer permanenten Produktion einer Referentialitit von
Texten und Diskursen, d.h. Texten und Diskursen, die auf Reales verwei-
sen, »stopft« die Literatur- bzw. Kulturwissenschaft die »Locher« des Nichts
und tiberdeckt das Chaos des individuellen und traditionellen Erfahrungs-
schatzes. »Auf diese Weise transformiert sie den Text in eine Institution,
wenn wir damit die Funktion bezeichnen, die Entsprechung von Diskurs
und Realem glaubwiirdig zu machen und ihren Diskurs als Gesetz des Rea-
len einzusetzen« (ebd.: 135).

218 | Mit seinem »Projekt der Wahrheit« will Foucault die »Be-
schrinktheit« des modernen Bewufdtseins aufdecken, indem er einen histo-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | ANMERKUNGEN

rischen Uberblick auf die Geschichte der modernen Wissenschaft wirft und
ihrer unermiidlichen Produktion von »Wahrheiten« als Unterwerfung des
Individuums unter ein Regime des Wissens liest. Nicht die Emanzipation,
sondern die Unterdriickung sei die »wahre« Geschichte der Moderne, deren
Methoden er unter Zuhilfenahme der strukturalen Ethnologie, der Lingui-
stik und der Psychoanalyse aufdecken will und damit gleichzeitig eine »Ge-
genwissenschaft« zu den Humanwissenschaften (Psychologie, Soziologie,
Literaturwissenschaft oder Ideengeschichte) in der sogenannten »kritischen
Archiologie« umreifit.

219 | Insofern versteht er sich selbst als »Archiologe des Wissens«,
um die alternativlose Geltung einer herrschenden Rationalitit ins Wanken
(vgl. Bublitz 1999: 241f.) und den »stummen Boden« ihrer Diskurse zum
Sprechen zu bringen. Diskurs bedeutet fiir Foucault dabei dreierlei: einmal
ein allgemeines Gebiet aller Aussagen, dann eine individuierbare Gruppe
von Aussagen, schliellich eine regulierte Praxis, die fiir eine bestimmte
Zahl von Aussagen verantwortlich ist (vgl. Foucault 1971: 116).

220 | So liest sich Foucaults Analyse der »Auflésung des Subjekts«
stellenweise selbst als Phantasma einer riickwirtsgewandten Sehnsucht
nach der »Authentizitit« und »Ganzheit« des Menschen.

221 | Insofern kénnen sie als Strukturierungs- und Erzeugungsprinzip
gesellschaftlicher Wirklichkeit gefalt werden.

222 | Foucault verschrinkt den Normalisierungsdikurs mit einem
»Phantasma der Reinheit« auf, das von der Reinheit des Kérpers (Hygie-
ne/Diitetik) tiber die des Geistes und der Seele (Psychoanalyse) bis hin zur
Reinheit des Volkskdrpers und des Volksgeistes einer Nation (Okonomie/
Volkswissenschaft) reicht.

223 | Im Fall des Normalisierungsdiskurses spiegeln dabei diskursive
Konstruktionen der Un-Vernunft, A-Normalie oder Un-Gesundheit die
Wirkungsweisen des verdinglichten Bias wider.

224 | Die Position des Fremden ist nicht nur eine marginalisierte Spre-
cherrolle. Sie wird bei Foucault grofitenteils als tatsichliches rdumliches
Abseits der Gesellschaft konstitutiert: Klinik, Hospital, Gefingnis und An-
stalt werden somit zu institutionell-organisatorischen »Diskurs-Exilen«.

225 | Nicht Selbststeigerung und Autonomie, sondern Bezwingung,
Negation und Fragmentierung des Subjektes seien die unvermeidlichen
Folgen des wissenschaftlichen Diskurses vom »Erkenntnisobjekt Mensch«.
Unter Normalisierungsperspektive werden gesellschaftlicher Raum und
Subjekt »zerstreut«: Foucault spricht von einer Parzellierung und Fragmen-
tierung der Verhiltnisse als Folge moderner Machttechnologien, was ihn
nah an die Argumentation postmoderner Theoretiker heranfiihrt.

226 | Er unterscheidet dabei drei Weisen der Objektivierung, die Men-
schen in Subjekte verwandeln: die Objektivierung des sprechenden Sub-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 281

jekts in der Allgemeinen Grammatik, in der Philologie und in der Lingui-
stik, die Objektivierung des produktiven Subjekts in der Analyse der Reich-
tiimer und der Okonomie und die Objektivierung der puren Tatsachen des
Lebens in der Naturgeschichte oder Biologie (vgl. Foucault 1999a: 161), wo-
bei er dem letzteren Bereich seine grofite Aufmerksambkeit widmet.

227 | Foucault spricht vom »gelehrigen Korper«, der im Militir-,
Schul- und Spitalwesen im Detail »bearbeitet« wird: »Aus dem formlosen
Teig, aus einem untauglichen Koérper macht man die Maschine, deren man
bedarf; Schritt fiir Schritt hat man die Haltungen zurechtgerichtet, bis ein
kalkulierter Zwang jeden Korperteil durchzieht und bemeistert, den gesam-
ten Korper zusammenhilt und verfiigbar macht und sich insgeheim bis in
die Automatik der Gewohnheiten durchsetzt« (Foucault 1976: 173).

228 | Foucault koppelt somit das Bedingungsverhiltnis der Macht- und
Wissensgeschichte an das Medium der Schrift, deren Technik die allmihli-
che Vertextung des gesellschaftlichen Lebens ist.

229 | Foucault geht davon aus, daf in modernen Gesellschaften des
christlichen Abendlandes die pastorale Machttechnologie wiederkehrt, de-
ren spezifisch ethischer Code dem christlichen Bild der Bevormundung der
einzelnen Glieder der »Herde« durch den »Hirten« entlehnt ist. Damit ver-
wickelt er die christlichen Institutionen mit den staatlichen Geschiften und
begreift die politische Fithrung immer auch als Fiithrung der Seelen. Cha-
rakteristisch an der Pastoralmacht sei ihre Ausrichtung auf das Seelenheil,
ihre Selbstlosigkeit und individualisierende Tendenz sowie ihre Allgegen-
wirtigkeit. Durch den Begriff der Pastoralmacht stellt Foucault dem zu eng
gefaflten juridischen bzw. politischen Machtbegriff, dessen Praxis die Re-
pression und Unterweisung ist, eine produktive und amorphe Machtkon-
zeption gegeniiber, die an Wissen, Kompetenz und Qualifikation gebunden
und unermiidlich an der Produktion von Wahrheit, der Wahrheit des Indi-
viduums selbst, beteiligt ist.

230 | So verdeutlichen Manfred Pohlen und Margarethe Bautz-Holz-
herr die Dialektik der Ordnung am Beispiel der Deutungsmacht Psychiatrie,
indem sie den Psychiater als gesellschaftlich beauftragten »Polizisten« be-
zeichnen, der in Ubereinstimmung mit der gesellschaftlichen Normalitit
nicht nur die Schliisselgewalt der Abgrenzung von »verriickt« und »nor-
mal« besitzt, sondern durch seine Deviantenauslese die den offentlichen
Verkehr stérenden und auffilligen Subjekte entfernt. »Mit seinem Katego-
riensystem der pathologischen Normabweichung liefert er die Rechtferti-
gung fiir die Maflnahmen der >sozialen Kontrolle< und tibt damit eine wich-
tige Entlastungsfunktion fiir die Gesellschaft aus, die der Abgrenzungspra-
xis gegeniiber dem Anormalen bedarf, um sich die Stabilitit des Normalen
zu bewahren« (Pohlen/Bautz-Holzherr 1995).

231 | Die Endemie bezeichnet, anders als die Epidemie, all jene »Krank-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | ANMERKUNGEN

heiten«, die die permanenten Faktoren des Entzugs von Kriften, der Ver-
minderung der Arbeitskraft, des Schwinden der Energie umreifdt: »Es geht
also nicht um Krankheiten, die den Tod bringen, sondern um solche, die
das Leben brutal niederwerfen, Krankheiten, die einen 6konomischen Ko-
stenfaktor darstellen, da sie die Produktivitit der Bevolkerung hemmen«
(Mtimken 1997: 23f.).

232 | Foucault nennt hier u.a. das Phinomen des »Hospitalismus«:
Das Hospital als »unnatiirlicher Ort der Heilung« rufe Krankheiten hervor,
die auf die »besondere Aufmerksamkeit der Pflege«, die »Melancholie des
den Patienten umgebenden Schauspiels« u. dgl. zuriickzufiihren sei. »Das
Hospital ist so [...] Schopfer von Krankheiten« (Foucault 1969: 432).

233 | Es ist Frederic W. Taylor mit seinem wissenschaftlichen Pro-
gramm der Betriebsfithrung, der eine Vereinheitlichung und Verdatung der
Arbeitswelt auf der Grundlage von Zeit- und Bewegungsstudien im Visier
hat und den Raum nach Produktivititsgesichtspunkten rationalisiert. Die
tayloristische Manufaktur ordnet den Raum in iibersichtliche, analysierbare
Einheiten, um die Anwesenheit und Qualitit der Arbeitenden auf einen
Blick sichtbar zu machen, ihre Arbeitskraft aber gleichzeitig auch vergleich-
bar, klassifizierbar und in Zahlen, Tabellen und Bilanzen mefibar zu ma-
chen. Auch hier hilt ein psychophysischer Diskurs Einzug in die Gesell-
schaft, indem die Arbeitswelt unter eine naturwissenschaftlich-biologische
Betrachtungsweise fillt. Der tayloristische Diskurs begriindet die »Wissen-
schaft vom industriell arbeitenden Menschen« und unterstiitzt die innere
Zergliederung wie auch Vereinheitlichung der Arbeiterklassen. Insofern
faflt Hannelore Bublitz den Taylorismus auch als Element des kapitalisti-
schen Machtdispositivs (vgl. Bublitz 1999: 270-278).

234 | Heterotopien sind nach Foucault reale Orte, an denen reale Ver-
ortungen von Individuen stattfinden, d.h. sie sind Produktions- und An-
wendungsstitten von Normalisierungswissen, das die Ungleichzeitigkeiten
bzw. Heterochronien der Machtdiskurse, ihre Ungleichzeitigkeiten und
Verzweigungen im Ort biindelt und damit eine Kontinuitit und Stabilitit
von Herrschaft erzeugt (vgl. Wahrig-Schmidt 1999: 272).

235 | Vgl. hierzu weiter oben Kapitel 2.3.

236 | Der vermeintliche Antagonismus der Foucaultschen Begriffspaa-
re Vernunft und Wahnsinn, Macht und Freiheit, Normalitit und Patholo-
gie, Alter und Ego ist also in Wirklichkeit eine unauflésbare Dialektik der
Verhiltnisse.

237 | Formung, Heilung und Erziehung dienen der Normalisierungs-
macht somit als Kontroll- und Reproduktionsmethoden, um jegliche For-
men der Fremdheit im Menschen auszutreiben und seine »normale« Ent-
wicklung zu gewihrleisten.

238 | Die deutsche Soziologie nahm erst spit Notiz von Foucault.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 283

239 | Zu einer Infragestellung der Moderne als gewaltfreies, fort-
schrittliches Projekt vgl. u.a. Miller/Soeffner 1996.

240 | Wenngleich Elias nicht wie Foucault an einem dialektischen
Moment dieses Prozesses interessiert ist. Elias umreifdt die Vertrautheits-
zone der Moderne im Zivilisierten, Kontrollierten und Disziplinierten, ver-
schweigt jedoch die Dialektik der Ordnung, die das Fremde in den Bereich
des Kreatiirlichen, Archaischen bzw. Unbewuf3ten abdringt.

241 | Auch Elias setzt damit — in Analogie zu Foucault — sein Zivilisa-
tionsprogramm am Korper an, indem er das Verhalten der Menschen als
Ausfluf} gesellschaftlicher Strukturen betrachtet, weshalb Shilling ihn auch
zur Etablierung einer historischen Perspektive fiir eine Soziologie des Kor-
pers heranzieht: »Elias’ analysis of European civilizing process provides us
with a theory of [...] civilized bodies. [...] His work also provides a long-term
view of the individualization, rationalization and socialization of the body
which helps to explain what it is to be embodied in a particular historical
epoche« (Shilling 1997: 93).

242 | Figurationen stellen eine soziologische Kategorie dar, die das
Phinomen der sozialen Beziehung als tiberindividuelle Verflechtungsfigur
versteht.

243 | Zur Grundlegung einer Theorie sozialer Prozesse vgl. Elias
1977

244 | Elias’ Kritik richtet sich gegen die arbeitsteilige Trennung in den
Disziplinen, speziell eine gegenwartsbezogene »Soziologie« versus eine
vergangenheitsbezogene »Geschichtswissenschafi«: vgl. Elias 1977, insb. S.
132-138.

245 | Die »Geschichtlichkeit des Sehens« ist Titel seiner Promotion.

246 | Die Schwierigkeit der Wertneutralitit in der Prozefperspektive
zeigt sich in der »Historiographie« beider Autoren: Wihrend Foucaults
Blick auf die Moderne ein »Untergangsszenario« (Unterwerfung des Sub-
jekts) malt, bringt sich Elias mit seinem Entwurf des Zivilisationsprozesses
leicht den Vorwurf der Evolutionsperspektive ein. Zur »normativen Unklar-
heit« bei Foucault vgl. Fraser 1994. Zur Ideologie der Zivilisation aus ethno-
logischer Perspektive vgl. Kellner 1995.

247 | Hier schildert Elias das noch »schamlose« und »unzivilisierte«
Ef-, Schneuz-, Spuk- und Schlafverhalten der Menschen sehr plastisch.

248 | Elias entdeckt die Manierenbiicher wihrend seiner Exilzeit in
England im traditionsreichen Lesesaal des britischen Museums, in dem
auch schon Marx sein Hauptwerk »Das Kapital« verfafite. Elias setzt die
Schrift des Erasmus, die »civilitas morum puerilium« aus dem Jahre 1522
an die Spitze der Manierenbticher, das die Probleme der Menschenformung
und -erziehung in den Mittelpunkt riickt, die sogenannte »civilité« zum
Programm erklart.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | ANMERKUNGEN

249 | So zeigt Elias in seiner Habilitationschrift zur hofischen Gesell-
schaft, daR der Gebrauch von Messer und Gabel neben dem hygienischen
Empfinden auch die Peinlichlichkeits- und Schamgefiihle tangiert.

250 | Die groRen Hofe werden zu »potentiellen Zentren der literari-
schen Patronage« (vgl. Elias 19776b: 101).

251 | Elias betont, daft die Zivilisation noch nicht am Ende ist (vgl. Eli-
as 1976b: 454).

252 | Elias verlegt den »Startpunkt« seines Zivilisationsprozesses nach
Frankreich (speziell nach Versailles), das er als stirkstes zentralistisch ge-
fafltes Land im 16. Jahrhundert zihlt und von dem aus sich die gleichen
Umgangsformen, die gleichen Manieren, der gleiche Geschmack u. dgl. fiir
kiirzere oder lingere Zeit tiber alle Hofe Europas hin ausdehnt (vgl. Elias
19776b: 4ft). Das »Franzosische« kann sich als Etikette und Sprache am Hof
und in der »feinen« Gesellschaft etablieren. Gleichzeitig macht er aber auch
immer deutlich, da es keinen absoluten lokalen oder historischen »Start-
punkt« in langfristigen Prozessen, so auch im Zivilisationsprozef3, geben
kann, sondern daf diese selbst wieder Resultat von Prozessen sind, die un-
geplant und unlinear verlaufen.

253 | Die Konzentration auf die abendlindische Zivilisation westlicher
Staatsgesellschaften bringt Elias die Kritik einer zu einseitig betriebenen
Theorie sozialen Wandels ein, die es schwierig macht, die Gleichwertigkeit
»fremder« und »unzivilisierter« Wahrnehmungsformen einzuklagen. Vgl.
hierzu klassisch Duerr 1978.

254 | Hier finden sich gelehrte Kleriker zu Verwaltungszwecken, Spiel-
leute und Kunstler zu Unterhaltungszwecken, aber auch die ersten Ge-
schichtsschreiber, um die Schicksale ihrer Herrscher in Minnesang und
Heldenliedern zu verewigen. IThre wachsende Beschiftigung am Hof ge-
winnt im Laufe der Zeit institutionelle Ziige: Sie bilden Bausteine einer si-
kularen Ordnungsinstanz, deren Bemiihen es ist, eine eigene moderne Kul-
tur neu entstehen zu lassen, die die Vielzahl der kulturellen Strémungen
unter der Etikette der »kultivierten Zivilisiertheit« zu vereinheitlichen sucht.
Kiinstlerische Erziehung, geistige Bildung und »courtoise« Umgangsfor-
men dienen als Distinktionsmittel der Macht und des Reichtums der Feu-
dalgesellschaft, die sich durch ein erhohtes Prestige- und Reprisentations-
bediirfnis gegeniiber der anderen Bevélkerung auszeichnet (vgl. Elias
1976D: 114), dieser jedoch ebenfalls die legitimen und »richtigen« Verhal-
tens- und Ausdrucksweisen vorlebt.

255 | So kritisiert Hans Peter Duerr, dafl in der westlichen Zivilisation
die Erfahrung zunehmend nach innen gerutscht sei, was eine Panzerung
und Abschlieffung des Ich gegeniiber der Welt zur Folge habe.

256 | Diese Verinnerlichungsmatrix wird von Elias selbst stellenweise
als Habitus bezeichnet, ist aber nicht so sehr an der generativen und repro-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 285

duktiven Funktion des Habitus im Hinblick auf soziale Ungleichheitsver-
hiltnisse interessiert, wie es der gegenwirtig bekannteste »Habitus-Theore-
tiker« Bourdieu ist — sein Habitus ist vor allem ein Klassen-Habitus —, son-
dern legt den Schwerpunkt auf seine nationale Identifizierbarkeit. Habitus
wird in der Eliasschen Diktion als »Nationalcharakter« eines Volkes konzi-
piert, der keine biologisch fixierte Disposition, sondern eine den spezifi-
schen Staatsbildungsprozessen und gesellschaftlichen Interdependenzge-
flechten entspringende Mentalitit meint, in der die Geschichte eines Volkes
enthalten ist. Zu einer kritischen Auseinandersetzung mit dem »deutschen
Habitus« vgl. Elias 1994.

257 | Insofern unterscheidet Elias auch verschiedene Grade des Enga-
gements und der Distanzierung (vgl. Elias 1983), deren Ausprigung die
Entwicklung des menschlichen Wissens steuert bzw. die Erkenntnisfihig-
keit des Menschen beeinflufit.

258 | Elias weist darauf hin, »[...] daf} >Macht« eine Beziehung zwi-
schen zwei oder mehr Menschen oder vielleicht sogar zwischen Menschen
und Naturobjekten ausdriickt, dafl Macht ein Attribut von Beziehungen ist
und sich am besten in Verbindungen mit dem Hinweis auf mehr oder we-
niger fluktuierende Machtwandlungen gebrauchen lifit« (Elias 1981: 124f)).
Vgl. hierzu auch Bogner 1989, insb. S. 36-41.

259 | Foucaults Machtbegriff deckt sich zunichst mit der Ideologie des
Reformprojektes zu Beginn des 18. Jahrhunderts, das an die Stelle der blu-
tigen Rituale (Leibesmarter, Hinrichtung..) unblutige Disziplinarmaf-
nahmen setzt. Erst in seiner spiteren, stark praxisbezogenen Machtkonzep-
tion stellt Foucault die Eigendynamik und Selbstreferentialitit der Macht in
den Vordergrund, die sich in Form von Mikropraktiken immer weiter ver-
istelt, ohne der permanenten ideologischen Riickversicherung zu bediirfen.
Im Gegensatz zu Elias, der Macht und Herrschaft noch relativ stinde- bzw.
klassengebunden konzipiert, betont Foucault ihre Losgel6stheit von Perso-
nen, Gruppen, Klassen.

260 | Die Moglichkeit des Triebsublimation und Verhaltenssteuerung
einer Gruppe erhoht ihren internen Kohisionsgrad, den Elias in seinem
Etablierten-Auflenseitermodell als spezifische distinktive Machtquelle fadt
(vgl. Elias 1990 bzw. weiter oben Kap. 2.4).

261 | Insofern zeigt Waldhoff in seiner Zivilisationskritik, daf} die Er-
findung des modernen Menschen gleichzeitig die Implikation einer Erfin-
dung des Anderen (vgl. Waldhoft 1995: 81) bedeutet — des Menschen mit
niedrigerer Zivilisationskompetenz —, weshalb er auch von einem »Zivilisa-
tionsgefille« (ebd.: 61) spricht.

262 | Waldhoff schildert u.a. das Schicksal der Zigeuner, Sinti und
Roma, in Deutschland, die als Menschen mit »ungehemmten Wesen« be-
schrieben werden, deren Gefiihlslagen rasch und in extremer Weise um-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 | ANMERKUNGEN

schlagen konnen und deshalb selbst auf »legalem« Wege — durch Gesetzes-
regelung — Ausgrenzungen erfahren.

263 | Hier faflt Waldhoff die Prozesse der Differenzierung und Aus-
grenzung als Korrelate zur psychischen »Ordnung« der Affekte, die Fremd-
heiten hervorbringt und in ihre Grenzen verweist.

264 | Hier kniipft auch Baumans Kritik am Mythos vom »guten« Zivi-
lisationsprozef} an, indem er den Holocaust nicht als »Entgleisung« des
zweckrationalen und vernunftgeleiteten Handelns falt. Vielmehr begreift er
die Zivilisation als »Wegbereiter« und Legitimititsfaktor des Holocaust, da
er neben der zunehmenden Rationalisierung des Handelns und der Sinne
ein biirokratisch-organisiertes »Social Engineering« eines »Girtner-Staates«
nach Effizienz-Kriterien zu ordnen sucht. Dieses Ordnungsbemiihen, das
auf Kosten einer »ethischen Blindheit« (Bauman 1992b: 28) seine volle Ent-
faltung in der »Endlésung der Judenfrage« erhilt, arbeitet nach der zivilisa-
torischen Trennung von »Kulturpflanzen« und »Unkraut, das ausgemerzt
werden mufl (vgl. ebd.: 32).

265 | Mario Erdheim (1996) erwihnt in diesem Zusammenhang die
im 16. Jahrhundert massenhaft stattfindenden Katzenverbrennungen.

266 | Auch wenn die Phantasmorgien von Hexe und Teufel als Uber-
gangsphinomene von begrenzter Bedeutung sind, zeigen sie die Tiefen-
schichten eines rationalen Diskurses in der Moderne: die Ideologie der ei-
genen Kultur, einer Kultur, die den Zivilisationsbegriff als symbolisches
Machtmittel gegeniiber machtschwicheren Gruppen einsetzt, die als »vul-
gir« oder »unzivilisiert« herabgesetzt werden. Vgl. hierzu auch weiter oben
Kapitel 2.4.

267 | Waldhoff fithrt Beispiele zivilisatorischer Ausgegrenzter an, sieht
jedoch im »Auslinder« den Prototypen des modernen Fremden.Vgl. zum
Auslinder als Prototyp des Fremden in der Moderne auch Hahn 1994.

268 | So hat sich einigen Interpreten der Sprachgebrauch von Zivilisa-
tionsprozessen im Plural und eine prizise Unterscheidung unterschiedlicher
Ebenen von Pluralisierungsprozessen durchgesetzt (vgl. Hinz 2000: 79;
Herv. d. Autorin).

269 | Waldhoftf macht darauf aufmerksam, dafl das Phinomen der
Ausgrenzung an die aus dem Gruppenleben verdringte physische Gewalt
gekoppelt sei: Der Fremde konterkariere die eigenen Verhaltenszwinge, die
das Ich- bzw. Wir-Ideal stiitzen, und treibe in seiner Unangepafitheit (er
verkorpert das Irrationale schlechthin) die tabuisierten Aggressions- und
Abwehrhaltungen hervor.

270 | So wird aus ethnopsychoanalytischer Sicht der Vorwurf laut, dafy
Elias die Umwandlung von Fremd- in Selbstzwang als erfolgreich betrachte,
die »unterirdische« Wirkungsweise der verdrangten und unterdriickten Ag-
gressions- und Gefiihlsschiibe aber unberiicksichtigt lasse. Mario Erdheim

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 287

kritisiert die fehlende Eigendynamik bzw. unbewufdte Motivation des Elias-
schen Unbewufiten, denn »[tjrotz der Eintibung von guten Manieren und
einer entwickelteren Affektkontrolle pflegt diese Aggression nimlich nicht
zu verschwinden, sondern lediglich versteckter ihre destruktive Arbeit an
der Kultur fortzusetzen« (Erdheim 1996: 164).

271 | Hierbei wird v.a. der qualitativ-strukturelle Wandel von Gewalt
im Zivilisationsprozefl untersucht. Die Ausiibung von Gewalt erfolge dem-
nach nicht mehr personen-, orts- und sachgebunden, sondern sie wird als
strukturelles Phinomen der individuellen Wahrnehmung entzogen und in
langfristigen Institutionalisierungsprozessen in ein System von Apparaten
und Technologien, Zwangs- und Repressionsmitteln im Sinne einer staatli-
chen Militarisierung eingebunden. So sprechen sowohl Zinn (1989) als
auch Bauman (1992) von einer Rationalisierung und Asthetisierung der Gewalt
als Folge staatlicher und sozialer Repressalien, die mit einer sozialen Erzeu-
gung moralischer Indifferenz einhergeht.

272 | So bringt der Zivilisierungsdiskurs einen Wirklichkeitsbereich
der gestalt- und regulierbaren Triebenergien und einen dieser Bewiltigung
entgegengerichteten Triebenergien hervor, die von der normativen Zivilisa-
tionsinstanz, dem »Uber-Ich«, im Zaum gehalten werden miissen.

273 | Das Es spiegelt in dieser Lesart die Herauslésung des Fremden
aus dem AuReren, dem feindlichen Gegeniiber, in das Innere des Vertrau-
ten, das sich im Gefiihl des Unheimlichen als »eigenes Unbewufites« bzw.
»unbewufltes Eigenes« (Kristeva 1990: 199) im Menschen manifestiert. Die
zivilisationstheoretische Perspektive beschreibt damit einen Spaltungspro-
zef}, der die zunehmende Rationalisierung und Regulierung der Sinne in-
nerhalb von Gruppen bei gleichzeitiger Differenzierung der individuellen
Gemiits- und Gefiihlslandschaft einschliefit: Der Einzelne unterliegt einer
»Psychologisierungs, d.h. es kommt zur Ausdifferenzierung und Stabilisie-
rung einer Uber-Ich-Instanz und eines UnbewufRten.

274 | Als Utopist wollte sich Elias jedoch selbst nicht verstanden wis-
sen.

275 | So ist fur Elias »Gleichheit« im Sinne von Abstimmung und Syn-
chronisation und nicht Differenz, Kampf oder gar Abspaltung das Resultat
des Zivilisationsprozesses. Ja, Elias vermeidet es geradewegs, die Verbin-
dung zwischen einem Homogenisierungsgedanken des Zivilisationsprozes-
ses, der die »klare Tendenz zur Angleichung der Lebens- und Verhaltens-
standards zur Nivellierung der groflen Kontraste« (Elias 1976b: 424) besitzt,
und einem Differenzierungsprogramm, das die Abgrenzung und Absto-
Rung starkerer gegeniiber schwicherer Gruppen forciert und die Kontraste
und Spannungen in der Gesellschaft verstirkt (vgl. ebd.), in ein Bedin-
gungsverhiltnis zu setzen.

276 | Psychoanalytische Ansitze sprechen dartiber hinaus von einer

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 | ANMERKUNGEN

gesamtgesellschaftlichen Produktion von Unbewufdtheit, da »zahlreiche
Triebregungen [...] erst den Blicken der Offentlichkeit, schlieRlich der eige-
nen Selbstwahrnehmung entzogen [werden]« (Waldhoff 1995: 79).

277 | Vgl. hierzu vor allem weiter oben Kapitel 2.1.

278 | Im Sinne einer kritischen Hermeneutik, die auf die hierarchi-
schen Oppositionen, Zentrismen und Aporien im Sprachgebdude der Ord-
nung aufmerksam machen will, argumentiert Foucault aus der Perspektive
des »zivilisatorischen Ideals« der Toleranz, Offenheit fiir das Andere und
des gegenseitigen Respekts.

279 | Vgl. zur Bildungsidee des Fremden auch: Schifer 2000.

280 | Vgl. hierzu auch klassisch Munasu Duala-M’bedys (1977) Kritik
an der fehlenden Humanitit in der Ethnologie.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Abels, H., 1998: Interaktion, Identitit, Prisentation. Kleine Einfithrung in
interpretative Theorien der Soziologie. Opladen/Wiesbaden: Westdeut-
scher Verlag.

Adorno, T. W., 1950: Studien zum autoritiren Charakter. Frankfurt a. M./
New York: Campus.

Albrecht, C., 1997: Der Begriff der, die, das Fremde. Zum wissenschaftli-
chen Umgang mit dem Thema Fremde. Ein Beitrag zur Klirung einer
Kategorie, S. 80-94 in: Bizeul, Y., Bliesner, U., Prawda, M. (Hg.): Vom
Umgang mit dem Fremden. Hintergrund — Definitionen — Vorschlige.
Weinheim/Basel: Beltz.

Allport, G. W., 1971: Die Natur des Vorurteils. Kéln: Kiepenheuer & Witsch.

Amann, K., Hirschauer, S., 1997: Die Befremdung der eigenen Kultur. Ein
Programm, S. 7-53 in: dies. (Hg.): Die Befremdung der eigenen Kultur.
Zur ethnographischen Herausforderung soziologischer Empirie. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp.

Anderson, B., 1988: Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines folgen-
reichen Konzepts. Frankfurt a. M./New York: Campus.

Antweiler, C., 1989: Eigenbilder, Fremdbilder, Naturbilder. Anthropologi-
scher Uberblick und Auswahlbibliographie zur kognitiven Dimension
interkulturellen Umgangs. Anthropos. Internationale Zeitschrift fur
Volker- und Sprachkunde, 1-3: 137-168.

Aoki, T., 1992: Zur Ubersetzbarkeit von Kultur, S. 49-68 in: Matthes, J.
(Hg.): Soziale Welt, Sonderband 8: Zwischen den Kulturen? Géttingen:
Schwartz.

Asad, T., 1993: Ubersetzen zwischen Kulturen. Ein Konzept der britischen
Sozialanthropologie, S.300-335 in: Berg, E., Fuchs, M. (Hg.): Kultur,
soziale Praxis, Text. Die Krise der ethnographischen Reprisentation.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 | LITERATUR

Augé, M., 1994: Orte und Nicht-Orte. Voriiberlegungen zu einer Ethnologie
der Einsambkeit. Frankfurt a. M.: Fischer.

Augé, M., 1995: Krise der Identitit oder Krise des Andersseins? Die Bezie-
hung zum Anderen in Europa, S. 45-64 in: Kaschuba, W. (Hg.): Kultu-
ren — Identititen — Diskurse. Perspektiven Europdischer Identitit. Ber-
lin: Akademie Verlag.

Bachmann-Medick, D., 1992: »Writing-Culture« — ein Diskurs zwischen
Ethnologie und Literaturwissenschaft. kea. Zeitschrift fiir Kulturwis-
senschaften, 4: 1-21.

Balke, F., Habermas, R., Nanz, P., Sillem, P., 1993: Schwierige Fremdheit.
Uber Integration und Ausgrenzung in Einwanderungsldndern. Frank-
furt a. M.: Fischer.

Balke, F., 1992: Die Figur des Fremden bei Carl Schmitt und Georg Sim-
mel. Sociologia Internationalis, 30: 35-59.

Bardmann, T. M., 1997: Unterscheide! Konstruktivistische Perspektiven in
Theorie und Praxis. Aachen: Kerstin.

Bargatzky, T., 1981: Das »marginal man«Konzept: Ein Uberblick. Sociolo-
gus, 31: 141-166.

Bargatzky, T., 1993: Die Ethnologie und der Begriff der kulturellen Fremde,
S. 219-234 in: Wierlacher, A. (Hg.): Kulturthema Fremdheit. Leitbegrif-
fe und Problemfelder kulturwissenschaftlicher Fremdheitsforschung.
Miinchen: Iudicium.

Barley, N., 1995: Traumatische Tropen. Notizen aus meiner Lehmbhiitte.
Stuttgart: Klett-Cora.

Bauman, Z., 1992a: Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit.
Hamburg: Junius.

Bauman, Z., 1992b: Dialektik der Ordnung. Die Moderne und der Holo-
caust. Hamburg: Europdische Verlagsanstalt.

Bauman, Z., 1995: Postmoderne Ethik. Hamburg: Hamburger Edition.

Bauman, Z., 1997: Flaneure, Spieler und Touristen. Essays zu postmoder-
nen Lebensformen. Hamburg: Hamburger Edition.

Bauman, Z., 2000: Vom Nutzen der Soziologie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bausinger, H., Beyrer, K., Korff, G. (Hg.), 1991: Reisekultur: von der Pilger-
fahrt zum modernen Tourismus. Miinchen: C. H. Beck.

Bausinger, H., 1995: Jenseits des Eigensinns: Kulturelle Nivellierung als
Chance?, S. 229-246 in: Kaschuba, W. (Hg.): Kulturen — Identititen —
Diskurse. Perspektiven Europiischer Ethnologie. Berlin: Akademie Ver-
lag.

Beck, U., 1996: Das Zeitalter der Nebenfolgen und die Politisierung der
Moderne, S. 19-113 in: ders., Giddens, A., Lash, S., (Hg.): Reflexive Mo-
dernisierung. Eine Kontroverse. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Beck, U., 1996: Wie aus Nachbarn Juden werden. Zur politischen Kon-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 29T

struktion des Fremden in der reflexiven Moderne, S. 318-344 in: Miller,
M., Soeftner, H.-G. (Hg.): Modernitit und Barbarei. Soziologische Zeit-
diagnose am Ende des 20. Jahrhunderts. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Becker, H. S., 1981: Auenseiter. Zur Soziologie abweichenden Verhaltens.
Frankfurt a. M.: Fischer.

Befu, H., 1999: Demonizing the »Other«, S. 17-31 in: Wistrich, R. S. (Hg.):
Demonizing the Other. Antisemitism, Racism, and Xenophobia. Am-
sterdam: Harwood Academie.

Benninghoff-Liihl, S., 1993: »Worter stiirzten auf mich ein«. Kulturschock,
Gestindnis und die Konstruktion von Wissen in ethnographischen Tex-
ten. kea. Zeitschrift fiir Kulturwissenschaften, 3: 56-73.

Benz, W., 1996: Feindbild und Vorurteil. Beitrige tiber Ausgrenzung und
Verfolgung. Miinchen: DTV.

Berg, E., Fuchs, M. (Hg.), 1993: Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise der
ethnographischen Reprisentation. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Berg, E., Fuchs, M., 1993: Phinomenologie der Differenz. Reflexionsstufen
ethnographischer Reprisentation, S. 11-109, in: dies. (Hg.): Kultur, so-
ziale Praxis, Text. Die Krise der ethnographischen Reprisentation.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Berger, T., Luckmann, P., 1998: Die gesellschaftliche Konstruktion der
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. 5. Aufl., Frankfurt a.
M.: Fischer.

Berry, J. W., Kim, U., Boski, P., 1988: Psychological Acculturation of Immi-
grants, in: Kim, Y. Y., Gudykunst, W. B. (Hg.): Cross-cultural Adapta-
tion: Current Approaches. Newbury Park: Sage.

Bielefeld, U., 1991: Das Konzept des Fremden und die Wirklichkeit des
Imaginiren, S.97-129 in: ders. (Hg.): Das Eigene und das Fremde:
neuer Rassismus in der Alten Welt? Hamburg: Junius.

Bielefeld, U., 2001: Exklusive Gesellschaft und inklusive Demokratie. Zur
gesellschaftlichen Stellung und Problematisierung des Fremden,
S. 19-52 in: Janz, R.-P. (Hg.): Faszination und Schrecken des Fremden.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bitterli, U., 1991: Die »Wilden« und die »Zivilisierten«. Grundziige einer
Geistes- und Kulturgeschichte der europiisch-iiberseeischen Begeg-
nung. 2. durchges. und um einen bibliogr. Nachtr. erw. Aufl.,, Miin-
chen: C. H. Beck.

Blumer, H., 1973: Der methodologische Standort des symbolischen Interak-
tionismus, S.80-147 in: Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen (Hg.):
Alltagswissen, Interaktion und gesellschaftliche Wirklichkeit. Bd 1:
Symbolischer Interaktionismus und Ethnomethodologie. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt.

Bodemann, Y. M., 1998: Von Berlin nach Chicago und weiter. Georg Sim-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292 | LITERATUR

mel und die Reise seines »Fremden«. Berliner Journal firr Soziologie, 1:
125-142.

Bogner, A., 1989: Zivilisation und Rationalisierung. Die Zivilisationstheo-
rien M. Webers, N. Elias’ und der Frankfurter Schule. Opladen: West-
deutscher Verlag.

Bolz, N, 1993: Am Ende der Gutenberg Galaxis: die neuen Kommunika-
tionsverhiltnisse. Miinchen: Fink.

Bourdieu, P., 1982: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen
Urteilskraft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bourdieu, P., Wacquant, L. J. D., 1996: Reflexive Anthropologie. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

Briunlein, P. J., Lauser, A., 1992: Einleitung: Writing Culture. kea. Zeit-
schrift fir Kulturwissenschaften, 4: I-V.

Briunlein, P. J., Lauser, A., 1997: Grenziiberschreitungen, Identititen. Zu
einer Ethnologie der Migration in der Spitmoderne. kea. Zeitschrift fiir
Kulturwissenschaften, 10: 1-21.

Bublitz, H., 1999: Foucaults Archiologie des kulturellen Unbewufiten.
Zum Wissensarchiv und Wissensbegehren moderner Gesellschaften.
Frankfurt a. M./New York.: Campus.

Bukow, W.-D., 1999: Fremdheitskonzepte in der multikulturellen Gesell-
schaft, S. 37-49 in: Kiesel, D., Messerschmidt, A., Scherr, A. (Hg.): Die
Erfindung der Fremdheit. Zur Kontroverse um Gleichheit und Diffe-
renz im Sozialstaat. Frankfurt a. M.: Brandes & Apsel.

Cappai, G., 2000: Kulturrelativismus und die Ubersetzbarkeit des kulturell
Fremden in Sicht von Quine und Davidson. Eine Beobachtung aus so-
zialwissenschaftlicher Perspektive. Zeitschrift fiir Soziologie, 29: 253-
274.

Claessens, D., 1991: Das Fremde, Fremdheit und Identitit, S. 45-56 in:
Schiffter, O. (Hg.): Das Fremde: Erfahrungsmoglichkeiten zwischen
Faszination und Bedrohung. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Clifford, J., Marcus, G. E. (Hg.), 1986: Writing Culture. The Poetics and Po-
litics of Ethnography. Berkeley, CA: University of California Press.
Clifford, J., 1997: Routes. Travel and Translation in the Late Twentieth Cen-

tury. Cambridge, MA/London: Harvard University Press.

Clifford, J., 1986: Introduction: Partial Truths, S. 1-27 in: ders., Marcus, G.
E. (Hg.): Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethnography.
Berkeley, CA: University of California Press.

Clifford, J., 1999: Kulturen auf der Reise, S. 476-514 in: Horning, K. H.,
Winter, R. (Hg.): Widerspenstige Kulturen. Cultural Studies als Her-
ausforderung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Crary, J., 1996: Techniken des Betrachters. Sehen und Moderne im 19.
Jahrhundert. Dresden/Basel: Verlag der Kunst.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 293

Dirmann, ., 1996: Der Fremde zwischen den Fronten der Ethnologie und
Philosophie. Philosophische Rundschau, 43: 46-63.

Dirmann, ., 1998: Fremdgehen: Phinomenologische »Schritte zum Ande-
ren, S. 461-545 in: Munkler, H. (Hg.): Die Herausforderung durch das
Fremde. Berlin: Akademie Verlag.

De Certau, M., 1988: Kunst des Handelns. Berlin: Merve.

De Certeau, M., 1997: Theoretische Fiktionen. Geschichte und Psychoana-
lyse. Wien: Turia & Kant.

Denzin, N. K., 1997: Interpretative Ethnography. Ethnographic Practices for
the 21st Century. Thousand Oaks/London/New Delhi: Sage.

Dettmar, E., 1992: Der Blick kehrt um. Die Neuerschaffung des Eigenen
und Fremden im Verlauf der afrikanisch-europdischen Begegnung. kea.
Zeitschrift fir Kulturwissenschaften, 2: 77-87.

Deutschmann, C., 2000: Geld als »absolutes Mittel«. Zur Aktualitit von
Simmels Geldtheorie. Berliner Journal fur Soziologie, 3: 301-314.

Dollard, J., 1973: Frustration und Aggression. Weinheim/Basel: Beltz.

Douglas, M., 1985: Reinheit und Gefihrdung. Eine Studie zur Vorstellung
von Verunreinigung und Tabu. Berlin: Reimer.

Duala-M’bedy, M., 1977: Xenologie. Die Wissenschaft vom Fremden und
die Verdringung der Humanitit in der Anthropologie. Freiburg/
Miinchen: Alber.

Duala-M’bedy, L.-]. B., 1994: Xenologie. Sinn und Zweck einer Lehre vom
Fremden, S. 28-50 in: Egner, H. (Hg.): Das Eigene und das Fremde.
Angst und Faszination. Solothurn/Diisseldorf: Walter.

Dubiel, H., 2000: Integration durch Konflikt?, S. 132-143 in: Friedrichs, J.,
Mayer, K. U., Schluchter, W. (Hg.): Soziale Integration. Sonderheft der
Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie. Opladen:
Westdeutscher Verlag.

Duerr, H. P., 1978: Traumzeit. Uber die Grenze zwischen Wildnis und Zivi-
lisation. Frankfurt a. M.: Syndikat.

Diising, E., 1986: Intersubjektivitit und Selbstbewufitsein. Behavioristische,
phinomenologische und idealistische Begriindungstheorien bei Mead,
Schiitz, Fichte und Hegel. Kéln: Dinter.

Dworschak, H., 1998: Vertrautheit und Staunen. Zur Problematik interkul-
turellen Verstehens, S. 67-81 in: Fréhlich, G., Mérth, 1. (Hg.): Symboli-
sche Anthropologie der Moderne: Kulturanalysen nach Clifford Geertz.
Frankfurt a. M./ New York: Campus.

Eckert, R., Reis, C., Wetzstein, T. A., 2000: »Ich will halt anders sein wie
die anderen«. Abgrenzung, Gewalt und Kreativitit bei Gruppen Jugend-
licher. Opladen: Leske & Budrich.

Egner, H. (Hg.), 1994: Das Eigene und das Fremde. Angst und Faszination.
Solothurn/Diisseldorf: Walter.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 | LITERATUR

Elias, N., 1976a,b: Uber den Prozef der Zivilisation. Soziogenetische und
psychogenetische Untersuchungen. 2 Bde. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Elias, N., 1981: Was ist Soziologie? 4. Aufl., Miinchen: Juventa.

Elias, N., 1983: Engagement und Distanzierung. Arbeiten zur Wissenssozio-
logie I. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Elias, N., Scotson, J. L., 1990: Etablierte und Auflenseiter. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Elias, N., 1994: Studien iiber die Deutschen. Machtkimpfe und Habitus-
entwicklung im 19. und 20 Jahrhundert. 2. Aufl,, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Elias, N., 1977: Zur Grundlegung einer Theorie sozialer Prozesse. Zeit-
schrift fur Soziologie, 2: 127-149.

Engelmann, J. (Hg.), 1999: Der Foucault-Reader. Diskurs und Medien.
Frankfurt a. M.: Deutsche Verlags-Anstalt.

Erdheim, M., 1990: Sigmund Freud, S.137-150 in: Marschall, W. (Hg.):
Klassiker der Kulturanthropologie. Von Montaigne bis Margaret Mead.
Miinchen: C. H. Beck.

Erdheim, M., 1992: Fremdeln. Kulturelle Unvertriglichkeit und Anziehung.
Kursbuch, 107: 19-35.

Erdheim, M., 1996: Unbewufitheit im Prozef der Zivilisation, S. 158-172 in:
Rehberg, K.-S. (Hg.): Norbert Elias und die Menschenwissenschaften.
Studien zur Entstehung und Wirkungsgeschichte seines Werkes.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Esser, H., 1996: Ethnische Konflikte als Auseinandersetzung um den Wert
von kulturellem Kapital, S. 64-99 in: Heitmeyer, W., Dollase, R. (Hg.):
Die bedringte Toleranz. Ethnisch-kulturelle Konflikte, religitse Diffe-
renzen und die Gefahren politisierter Gewalt. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Fabian, J., 1993: Prisenz und Reprisentation. Die Anderen und das anthro-
pologische Schreiben, S. 335-365 in: Berg, E., Fuchs, M. (Hg.): Kultur,
soziale Praxis, Text. Die Krise der ethnographischen Reprisentation.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Fink-Eitel, H., 1994: Die Philosophie und die Wilden. Uber die Bedeutung
des Fremden fiir die europiische Geistesgeschichte. Hamburg: Junius.

Flotzinger, R. (Hg.), 1999: Fremdheit in der Moderne. (Studien zur Moder-
ne; Bd 3). Wien: Passagen.

Fortes, M., 1992: Fremde, S. 43-80 in: Loycke, A. (Hg.): Der Gast, der bleibt.
Dimensionen von Georg Simmels Analyse des Fremdseins. Frankfurt
a. M./New York: Campus.

Foucault, M., 1969: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des
Wahns im Zeitalter der Vernunft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

15.02.2026, 01:31:28.


https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 295

Foucault, M., 1971: Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Human-
wissenschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Foucault, M., 1976: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Foucault, M., 1997a: Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit. Bd 1,
5. Aufl., Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Foucault, M., 1997b: Der Gebrauch der Liiste. Sexualitit und Wahrheit. Bd
2, 5. Aufl., Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Foucault, M., 1997c: Die Sorge um sich. Sexualitit und Wahrheit. Bd 3, s.
Aufl., Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Foucault, M., 1999a: Warum ich Macht untersuche. Die Frage des Subjekts,
S. 161-172 in: Engelmann, J. (Hg.): Der Foucault-Reader. Diskurs und
Medien. Frankfurt a. M.: Deutsche Verlags-Anstalt.

Foucault, M., 1999b: Die Maschen der Macht, S. 172-187 in: Engelmann, J.
(Hg.): Der Foucault-Reader. Diskurs und Medien. Frankfurt a. M.:
Deutsche Verlags-Anstalt.

Foucault, M., 1999c: Wie wird Macht ausgeiibt?, S. 187-202 in: Engelmann,
J. (Hg.): Der Foucault-Reader. Diskurs und Medien. Frankfurt a. M.:
Deutsche Verlags-Anstalt.

Foucault, M., 2000: Was ist ein Autor?, S.198-233 in: Jannidis, F., Lauer,
G., Martinez, M., Winko, S. (Hg.): Texte zur Theorie der Autorenschaft.
Stuttgart: Reclam.

Frank, E., 1987: »Sie fressen Menschen, wie ihr scheufiliches Aussehen
beweist ...« Kritische Uberlegungen zu Zeugen und Quellen der Men-
schenfresserei, S. 199-225 in: Duerr, H. P. (Hg.): Authentizitit und Be-
trug in der Ethnologie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Fraser, N., 1994: Foucault iiber die moderne Macht: Empirische Einsichten
und normative Unklarheiten, S. 31-56 in: dies.: Widerspenstige Prakti-
ken. Macht, Diskurs, Geschlecht. Frankfurt a. M.

Frederking, V., 1994: Der Fremde. Die Fremde. Das Fremde. Zeitschrift fiir
Didaktik der Philosophie und Ethik, 1: 18-38.

Freud, S., [1915] 1963: Triebe und Triebschicksale, S. 210-234 in: ders.: Ge-
sammelte Werke. 3. Aufl.,, Frankfurt a. M.: Fischer.

Freud, S., [1919] 1978: Das Unheimliche, S. 229-269 in: ders.: Gesammelte
Werke. Bd 12: Werke aus den Jahren 1917-1920. 5. Aufl., Frankfurt a.
M.: Fischer.

Friedrich, M., Hagemann-Doumbia, A., Kapfer, R., Petermann, W., Thoms,
R., van de Loo, M.-]., 1984: Ethnologie und Film. Einleitende Bemer-
kungen, S. 9-17 in: dies. (Hg.): Die Fremden sehen. Ethnologie und
Film. Miinchen: Trickster.

Frindte, W., 1999: Konstruktionen, Theorien und Fragen iiber das Fremde,

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 | LITERATUR

S.16-33 in: ders. (Hg.): Fremde Freunde Feindlichkeiten. Sozialpsycho-
logische Untersuchungen. Opladen/Wiesbaden: Westdeutscher Verlag.

Frindte, W., 1999: Wenn Konstruktivisten nach Fremdenfeindlichkeit, An-
tisemitismus und Gewalt fragen — Die Befrager, die Befragten und die
Fragen, S.33-50 in: ders. (Hg.): Fremde Freunde Feindlichkeiten. So-
zialpsychologische Untersuchungen. Opladen/Wiesbaden: Westdeut-
scher Verlag.

Fuchs, P., 1997: Adressabilitit als Grundbegriff der soziologischen System-
theorie. Soziale Systeme, 1: 57-81.

Garfinkel, H., 1967: Studies in Ethnomethodology. Englewood Cliffs: Pren-
tice Hall.

Geertz, C., 1983: Dichte Beschreibung. Beitrige zum Verstehen kultureller
Systeme. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Geertz, C., 1990: Die kiinstlichen Wilden. Der Anthropologe als Schriftstel-
ler. Miinchen/Wien: Hanser.

Geertz, C., 1996: Welt in Stiicken. Kultur und Politik am Ende des 20.
Jahrhunderts. Wien: Passagen.

Geertz, C., 1997: Vom Sinn der kulturellen Differenz, S. 221-244 in: Trick-
ster Jahrbuch Bd 1: Uberschreitungen. Wuppertal: Peter Hammer.
Giddens, A., 1988: Die Konstitution der Gesellschaft. Grundziige einer

Theorie der Strukturierung, Frankfurt a. M./New York: Campus.

Girtler, R., 1989: Die »teilnehmende unstrukturierte Beobachtung« — ihr
Vorteil bei der Erforschung des sozialen Handelns und des ihm enthal-
tenen Sinns, S. 103-113 in: Aster, R., Merkens, H., Repp, M. (Hg.): Teil-
nehmende Beobachtung. Werkstattberichte und methodologische Re-
flexionen. Frankfurt a. M./New York: Campus.

Gorner, R., 1997: Das Fremde und das Eigene. Zur Geschichte eines Wert-
konflikts, S. 13-25 in: Breuer, I., Solter, A. A. (Hg.): Der fremde Blick.
Perspektiven interkultureller Kommunikation und Hermeneutik. Er-
gebnisse der DAAD-Tagung in London 1996. Bozen: Edition Sturzflii-
ge.

Goffman, E., 1971: Verhalten in sozialen Situationen. Strukturen und Re-
geln der Interaktion im &ffentlichen Raum. Giuitersloh: Bertelsmann.

Goffman, E., 1974a: Stigma. Uber Techniken der Bewiltigung beschidigter
Identitit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Goffman, E., 1974b: Das Individuum im 6ffentlichen Austausch. Mikrostu-
dien zur 6ffentlichen Ordnung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Goffman, E., 1994: Interaktionsrituale. Uber Verhalten in direkter Kom-
munikation. 3. Aufl., Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Gohlis, T., Hennig, C., Kagelmann, J., Kramer, D., Spode, H. (Hg.), 1998:
Voyage. Jahrbuch fiir Reise & Tourismusforschung, Bd 2: Das Bild der
Fremde — Reisen und Imagination. Kéln: Dumont.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 297

Goldmann, S., 198s5a: Die Siidsee als Spiegel Europas. Reisen in die versun-
kene Kindheit, S. 208-243 in: Theye, T. (Hg.): Wir und die Wilden. Ein-
blicke in eine kannibalische Beziehung. Reinbek bei Hamburg: Ro-
wohlt.

Goldmann, S., 1985b: Wilde in Europa. Aspekte und Orte ihrer Zurschau-
stellung, S. 243-270 in: Theye, T. (Hg.): Wir und die Wilden. Einblicke
in eine kannibalische Beziehung. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Gombrich, E. H., 1994: Zur Psychologie des Bilderlesens, S. 11-20 in: ders.:
Das forschende Auge: Kunstbetrachtung und Naturwahrnehmung.
Frankfurt a. M./New York: Campus.

Gottowik, V., 1997: Konstruktionen des Anderen. Clifford Geertz und die
Krise der ethnographischen Reprisentation. Berlin: Reimer.

Greenblatt, S.J., 1998: Wunderbare Besitztiimer. Die Erfindung des Frem-
den: Reisende und Entdecker. Berlin: Wagenbach.

Guell, P. E., 1992: Das Spiel mit dem Spiegel. Verstreute Notizen iiber die
Moglichkeit des verkehrten Blicks. kea. Zeitschrift fir Kulturwissen-
schaften, 2: 7-15.

Guttandin, F., 1993: Die Relevanz des hermeneutischen Verstehens fiir eine
Soziologie des Fremden, S. 458-481 in: Jung, T., Miiller-Doohm, S.
(Hg.): »Wirklichkeit« im Deutungsprozef3: Verstehen und Methoden in
den Kultur- und Sozialwissenschaften. Frankfurt a. M: Suhrkamp.

Guttandin, F., 1994: Der Geruch des Fremden. Der Fremde als Relations-
begriff. Sociologia Interantionalis, 32: 55-76.

Ha, K. G., 1999: Ethnizitit und Migration. Miinster: Westfilisches Dampf-
boot.

Hahn, A., 1994: Die soziale Konstruktion des Fremden, S.140-163 in:
Sprondel, W. M. (Hg.): Die Objektivitit der Ordnung und ihre kommu-
nikative Konstruktion. Frankfurt a. M: Suhrkamp.

Hahn, A., 1997: »Partizipative« Identititen, S.115-159 in: Miunkler, H.,
Ladwig, B: (Hg.): Furcht und Faszination: Facetten der Fremdheit. Ber-
lin: Akademie Verlag.

Hahn, A., 2000: The Social Construction of the Stranger. Alexander von
Humboldt-Mitteilungen, 75: 11-23.

Hall, S., 1994: Das Lokale und das Globale: Globalisierung und Ethnizitit,
S. 44-66 in: ders.: Rassismus und kulturelle Identitit. Hamburg: Ar-
gument.

Harbsmeier, M., 1991: Neue Welten. Wilde Vélkerkunde. Deutsche Entdek-
kungsreisen der frithen Neuzeit, S. 91-100 in: Bausinger, H., Beyrer, K.,
Korft, G. (Hg.): Reisekultur: Von der Pilgerfahrt zum modernen Tou-
rismus. Miinchen: C. H. Beck.

Hark, S., 1999: Deviante Subjekte. Normalisierung und Subjektformierung,
S. 65-85 in: Sohn, W., Mehrtens, H. (Hg.): Normalitit und Abwei-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298 | LITERATUR

chung. Studien zur Theorie und Geschichte der Normalisierungsgesell-
schaft. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Harth, D., 2000: Der Forscher als Schamane. http://www.uni-heidelberg.de/
uni/presse/rci1/1.html

Hartmann, A., 1991: Reisen und Aufschreiben, S. 152-159 in: Bausinger, H.,
Beyrer, K., Korff, G. (Hg.): Reisekultur: Von der Pilgerfahrt zum mo-
dernen Tourismus. Miinchen: C. H. Beck.

Heeschen, V., 1989: Geschichte(n) sehen — Feldforschung in Irian Jaya, S.
57-71 in: Aster, R., Merkens, H., Repp, M. (Hg.): Teilnehmende Beob-
achtung. Werkstattberichte und methodologische Reflexionen. Frank-
furt a. M./New York: Campus.

Heinrichs, H.-J., 1978: Einleitung, S. 7-29 in: Leiris, M.: Das Auge des Eth-
nographen. Ethnologische Schriften II. Frankfurt a. M.: Syndikat.

Heinrichs, H.-J., 1979: Einleitung, S. 7-50 in: Leiris, M.: Die eigene und die
fremde Kultur. Ethnologische Schriften. Hrsg. v. Heinrichs, H.-J., 2.
Aufl., Frankfurt a.M.: Syndikat.

Heinrichs, H.-J., 1992: Inmitten der Fremde. Von In- und Auslindern.
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Heitmeyer, W., 1992: Die Bielefelder Rechtsextremismus-Studie: Erste
Langzeituntersuchung zur politischen Sozialisation méannlicher Ju-
gendlicher. Weinheim: Juventa.

Henning, C., 1998: Reisen und Imagination, S. 7-10 in: Gohlis, T., Hennig,
C., Kagelmann, J., Kramer, D., Spode, H. (Hg.), 1998: Voyage. Jahrbuch
fiir Reise & Tourismusforschung, Bd 2: Das Bild der Fremde — Reisen
und Imagination. K6ln: Dumont.

Hess, R., Wulf, C., 1999: Einleitung, S. 9-13 in: dies. (Hg.): Grenzginge.
Uber den Umgang mit dem FEigenen und dem Fremden. Frankfurt a.
M./New York: Campus.

Hettlage, R., 1991: Rahmenanalyse — oder die innere Organisation unseres
Wissens um die Ordnung der sozialen Wirklichkeit, S. 91-155 in: ders.,
Lenz, K. (Hg.): Erving Goffman — ein soziologischer Klassiker der zwei-
ten Generation. Bern/Stuttgart: Haupt.

Hinz, M., 2000: Affektgeladenheit und Bedeutungswandel des Zivilisa-
tionsbegriffs, S. 71-105 in: Treibel, A., Kuzmics, H., Blomert, R. (Hg.):
Zivilisationstheorie in der Bilanz. Beitrige zum 100. Geburtstag von
Norbert Elias. Opladen: Leske & Budrich.

Hirschauer, S., 1999: Die Praxis der Fremdheit und die Minimierung von
Anwesenheit. Eine Fahrstuhlfahrt. Soziale Welt, 50: 221-247.

Hitzler, R., 1988: Sinnwelten. Ein Beitrag zum Verstehen von Kultur. Opla-
den: Westdeutscher Verlag.

Hockings, P. (Hg.), 1995: Principles of Visual Anthropolgoy. The Hague:
Mouton de Gruyter.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 299

Hoérning, K. H., 2001: Experten des Alltags. Die Wiederentdeckung des
praktischen Wissens. Weilerswist: Velbriick.

Hoérning, K. H., 1989: Von ordentlichen Soziologen und unordentlicher
Realitdt. Soziale Welt, 40: 76-85.

Hoérning, K. H., 1993: Das Fremde und das Eigene. Schwierigkeiten zivilen
Zusammenlebens, S.127-138 in: Sicking, M., Lohe, A. (Hg.): Die Be-
drohung der Demokratie von rechts: Wiederkehr der Vergangenheit.
Kéln: Bund.

Hoérning, K. H., 1999: Kulturelle Kollisionen. Die Soziologie vor neuen
Aufgaben, S. 84-116 in: ders., Winter, R. (Hg.): Widerspenstige Kultu-
ren. Cultural Studies als Herausforderung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hoffmann-Axthelm, D., 1987: Sinnesarbeit. Nachdenken tiber Wahrneh-
mung. Frankfurt a. M./New York: Campus.

Hoheimer, J., 1975: Stigmatisierung als sozialer Prozef, S. 3-13 in: Brusten,
M., Hoheimer, J. (Hg.): Stigmatisierung. Zur Produktion gesellschaftli-
cher Randgruppen. Bd 1, Neuwied/Darmstadt: Luchterhand.

Honer, A., 1994: Einige Probleme lebensweltlicher Ethnographie, S. 85-106
in: Schrér, N. (Hg.): Interpretative Sozialforschung. Auf dem Weg zu
einer hermeneutischen Wissenssoziologie. Opladen: Westdeutscher
Verlag.

Honneth, A., 1992: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik
sozialer Konflikte. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Honold, A., 1997: Das Fremde verstehen — das Verstehen verfremden: Eth-
nographie als Herausforderung fiir Literatur- und Kulturwissenschatft.
Trans. Internet-Zeitschrift fur Kulturwissenschaft. (http://www.adis.
at/arlt/institut/trans/1Nr/ honold.htm).

Hiittermann, J., 2000: Der avancierende Fremde. Zur Genese von Unsi-
cherheitserfahrungen und Konflikten in einem ethnisch polarisierten
und sozialriumlich benachteiligten Stadtteil. Zeitschrift fiir Soziologie,
29: 275-293.

Jager, S., 2001: Diskurs und Wissen. Theoretische und methodische Aspek-
te einer kritischen Diskurs- und Dispositivanalyse, S. 81-113 in: Keller,
R., Hirseland, A., Schneider, W., Viehover, W. (Hg.): Handbuch So-
zialwissenschaftliche Diskursanalyse. Bd 1: Theorien und Methoden.
Opladen: Leske & Budrich.

Janoska-Bend], J., 1965: Methodologische Aspekte des Idealtyps. Max Weber
und die Soziologie der Geschichte. Berlin: Duncker & Humblot.

Janz, R.-P. (Hg.), 2001: Faszination und Schrecken des Fremden. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

Janz, R.-P., 2001: Einleitung, S.7-19 in: ders. (Hg.): Faszination und
Schrecken des Fremden. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 | LITERATUR

Jenks, C., 1995: The Centrality of the Eye in Western Culture, S. 1-26 in:
ders. (Hg.): Visual Culture. London: Routledge.

Joas, H., 1994: Kreativitit und Autonomie. Die soziologische Identititskon-
zeption und ihre postmoderne Herausforderung, S.109-119 in: Gorg,
C. (Hg.): Gesellschaft im Ubergang: Perspektiven kritischer Soziologie.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Jordan, P.-L., 1992: Ein Blick auf die Geschichte — Geschichte eines Blicks.
Cinéma — Cinema - Kino: 23-74.

Jung, T., 1999: Geschichte der modernen Kulturtheorie. Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft.

Kampf, H., 2000: Anthropologische Implikationen der Hermeneutik und
die Frage nach dem »radikal Fremden« im Kontext der Ethnologie. Pai-
deuma. Mitteilungen zur Kulturkunde, 46: 149-161.

Kalthoff, H., 1997: Fremdenreprisentationen. Uber ethnographisches Ar-
beiten in exklusiven Internatsschulen, S.240-267 in: Hirschauer, S.,
Amann, K. (Hg.): Die Befremdung der eigenen Kultur. Zur ethnogra-
phischen Herausforderung soziologischer Empirie. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Kaschuba, W. (Hg.), 1995: Kulturen — Identititen — Diskurse. Perspektiven
Europiischer Ethnologie. Berlin: Akademie Verlag.

Kaschuba, W., 1999: Einfithrung in die Europdische Ethnologie. Miinchen:
C. H. Beck.

Kast, V., 1994: Angst und Faszination. Emotionen in Bezug auf das Frem-
de, S. 214-239 in: Egner, H. (Hg.): Das Eigene und das Fremde. Angst
und Faszination. Solothurn/Diisseldorf: Walter.

Keifenheim, B., 1987: Wenn Bilder auf die Reise gehen, S. 69-9o in: Hus-
mann, R. (Hg.): Mit der Kamera in fremden Kulturen. Aspekte des
Films in Ethnologie und Volkskunde. Darmstadt: Gehling.

Keller, R., 2001: Wissenssoziologische Diskursanalyse, S. 113-145 in: ders.,
Hirseland, A., Schneider, W., Viehover, W. (Hg.): Handbuch Sozialwis-
senschaftliche Diskursanalyse. Bd 1: Theorien und Methoden. Opladen:
Leske & Budrich.

Kellner, R., 1995: Norbert Elias und die Ethnologie — Uber die Probleme der
Ethnologie mit der Zivilisationstheorie. Angewandte Sozialforschung —
Fortschritte der Zivilisation, 2: 201-212.

Keupp, H., Ahbe, T., Gmiir, W., Hofer, R., Mitscherlich, B., Kraus, W.,
Straus, F.,1999: Identititskonstruktionen. Das Patchwork der Identititin
der Spitmoderne. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Kiener, W., 1999: Die Kunst des Erzihlens. Narrativitit in dokumentari-
schen und ethnographischen Filmen. Konstanz: UVK Medien.

Kiesel, D., Messerschmidt, A., Scherr, A. (Hg.), 1999: Die Erfindung der

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 301

Fremdheit. Zur Kontroverse um Gleichheit und Differenz im Sozial-
staat. Frankfurt a. M.: Brandes & Apsel.

Kledzik, S. M., 1994: »Fremde« verstehen. Zeitschrift fiir Didaktik der Phi-
losophie und Ethik, 1: 38-45.

Kluge, S., 1999: Empirisch begriindete Typenbildung. Zur Konstruktion
von Typen und Typologien in der qualitativen Sozialforschung. Opla-
den: Leske & Budrich.

Knecht, M., Welz, G., 1995: Ethnographisches Schreiben nach Clifford,
S. 71-90 in: Hauschild, T. (Hg.): kea, Sonderband 1: Ethnologie und Li-
teratur. Bremen: kea Edition.

Kogler, H. H., 1994: Michel Foucault. Stuttgart/Weimar: J. B. Metzler.

Koepping, K.-P., 1987: Authentizitit als Selbstfindung durch den anderen:
Ethnologie zwischen Engagement und Reflexion, zwischen Leben und
Wissenschaft, S.7-38 in: Duerr, H. P. (Hg.): Authentizitit und Betrug
in der Ethnologie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Koepping, K.-P., 1990: Authentizitit in der Dialektik Selbst/Anderer. kea.
Zeitschrift fir Kulturwissenschaften, 1: 6-21.

Koepping, K.-P., 1995: Ausgrenzung oder Vereinnahmung? Eigenes und
Fremdes aus der Sicht der Ethnologie, S. 179-202 in: Miiller, S., Otto,
H.-U,, Otto, U. (Hg.): Fremde und Andere in Deutschland. Nachdenken
uiber das Einverleiben, Einebnen, Ausgrenzen. Opladen: Leske & Bud-
rich.

Kohl, K.-H., 1979: Exotik als Beruf. Zum Begriff der ethnographischen Er-
fahrung bei B. Malinowski, E. E. Evans-Pritchard und C. Lévi-Strauss.
Wiesbaden: Heymann.

Kohl, K.-H., 1993: Ethnologie — die Wissenschaft vom kulturell Fremden.
Eine Einfithrung. Miinchen: C. H. Beck.

Kohl, K.-H., 1990: Uber den Umgang mit dem Fremden. Ethnologische
Beobachtungen in Ost-Flores. kea. Zeitschrift fiir Kulturwissenschaften,
I: 98-113.

Kohl, K.-H., 1992: Geordnete Erfahrung. Wissenschaftliche Darstellungs-
formen und literarischer Diskurs in der Ethnologie, S. 363-375 in: Mat-
thes, J. (Hg.): Soziale Welt, Sonderband 8: Zwischen den Kulturen?
Géttingen: Schwartz.

Korte, H., 1999: Norbert Elias (1897-1990), S. 315-334 in: Kisler, D. (Hg.):
Klassiker der Soziologie. Bd 1: Von Auguste Comte bis Norbert Elias.
Miinchen: C. H. Beck.

Krasberg, U., 1998: Kultur als Ethnographie der Grenziiberschreitung.
Miinchener Beitrige zur interkulturellen Kommunikation, 6: 31-44.

Kristeva, J., 1990: Fremde sind wir uns selbst. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Krusche, D., 1994: Reisen. Verabredung mit der Fremde. 2. durchgeseh.
Aufl., Miinchen: C. H. Beck.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 | LITERATUR

Kuehnast, K., 1990: Gender Representation in Visual Ethnographies: An
Interpretivist Perspective. CVA Review: 21-29.

Ladwig, B., 1997: »Das Fremde« und die Philosophie der normalen Spra-
che, S. 77-93 in: Naguschewski, D., Trabant, J. (Hg.): Was heifst hier
»fremd«?: Studien zu Sprache und Fremdheit. Berlin: Akademie Verlag.

Lange, H.-]., 1999: Er-fahren des Woanders. Wahrnehmungen zum Reisen
als Lebensmodus. Tourismus Journal: Zeitschrift fiir tourismuswissen-
schaftliche Forschung, 3: 101-120.

Leed, E. J., 1993: Die Erfahrung der Ferne. Reisen von Gilgamesch bis zum
Tourismus unserer Tage. Frankfurt a. M./New York: Campus.

Leiris, M., 1978: Das Auge des Ethnographen. Ethnologische Schriften II.
Frankfurt a. M: Syndikat.

Leiris, M., 1979: Ethnographie und Kolonialismus, S. 53-72 in: ders.: Die
eigene und die fremde Kultur. Ethnologische Schriften. Hrsg. v. Hein-
richs, H.-J., 2. Aufl., Frankfurt a. M.: Syndikat.

Lévinas, E., 1998: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phinomeno-
logie und Sozialphilosophie. 3. Aufl., Freiburg/Miinchen: Alber.

Lindner, R., 1990: Die Entdeckung der Stadtkultur. Soziologie aus der Er-
fahrung der Reportage. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lindner, R., 1999: Robert E. Park (1864-1944), S. 213-230 in: Kaesler, D.
(Hg.): Klassiker der Soziologie. Bd 1: Von August Comte bis Norbert
Elias. Miinchen: C. H. Beck.

Lindner, W.-V., 1994: Die Fremden und unsere Identitit. Uberlegungen
aus psychoanalytischer und psychosozialer Sicht, S. 139-159 in: Egner,
H. (Hg.): Das Eigene und das Fremde. Angst und Faszination. Solo-
thurn/Disseldorf: Walter.

Lipp, W., 1985: Stigma und Charisma. Uber soziales Grenzverhalten. Ber-
lin: Reimer.

van der Loo, H., van Reijen, W. (Hg.), 1992: Modernisierung. Projekt und
Paradox. Miinchen: DTV.

Loycke, A., 1992: Der Gast, der bleibt, S. 103-124 in: ders. (Hg.): Der Gast,
der bleibt. Dimensionen von Georg Simmels Analyse des Fremdseins.
Frankfurt a. M./New York: Campus.

Luckmann, T., 1981: Einleitung, S. XI-XVI in: Becker, H. S.: Auenseiter.
Zur Soziologie abweichenden Verhaltens. Frankfurt a. M.: Fischer.
Liderssen, K., 1975: Strafrecht und »Dunkelziffer«, S.244-267 in: ders.,
Sack, F. (Hg.): Seminar: Abweichendes Verhalten I: Die selektiven

Normen der Gesellschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lyotard, J.-F., 1993: Die Phinomenologie. Hamburg: Junius.

Makropoulos, M., 1997a: Modernitit und Kontingenz. Miinchen: Fink.

Makropoulos, M., 1997b: Stadtkultur und Grenzpersénlichkeit. Differenz-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 303

erfahrungen im Lichte Robert Ezra Parks. Sociologia Internationalis,
35: 27-39.

Makropoulos, M., 1988: Der Mann auf der Grenze. Robert Ezra Park und
die Chancen einer heterogenen Gesellschaft. Freibeuter, 35: 8-22.

Makropoulos, M., 1993: Grenzziehung. Asthetik und Kommunikation, 82:
41-44.

Malinowski, B., 1973: Magie, Wissenschaft und Religion und andere Schrif-
ten. Frankfurt a. M.: Fischer.

Malinowski, B., 1979: Argonauten des westlichen Pazifik. Ein Bericht iiber
Unternehmungen und Abenteuer der Eingeborenen in den Inselwelten
von Melanesisch-Neuguinea. Frankfurt a. M.: Syndikat.

Masson, P., 1995: Anthropologische Dimensionen interkultureller Verste-
hensbemithungen, S. 234-246 in: Weiland, R. (Hg.): Philosophische
Anthropologie der Moderne. Weinheim/Basel: Beltz.

Matthes, J. (Hg.), 1992: Soziale Welt, Sonderband 8: Zwischen den Kultu-
ren. Gottingen: Schwartz.

Mead, G. H., [1934] 1968: Geist, Identitit und Gesellschaft aus der Sicht des
Sozialbehaviorismus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Mead, G. H., [1913] 1980: Die soziale Identitit, S. 241-253 in: ders.: Gesam-
melte Aufsitze. Bd 1. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Mead, G. H., [1925] 1980: Die Genesis der Identitit und die soziale Kontrol-
le, S.299-329 in: ders.: Gesammelte Aufsitze. Bd 1. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Melber, H., 1992: Der Weiflheit letzter Schlufl. Rassismus und kolonialer
Blick. Frankfurt a. M.: Brandes & Apsel.

Meudt, V., 1975: Stigmatisierung sozialer Abweichler als Identititsstrategie.
Soziale Welt, 26: 45-58.

Miller, M., Soeffner, H.-G. (Hg.), 1996: Modernitit und Barbarei. Soziologi-
sche Zeitdiagnose am Ende des 20. Jahrhunderts. 2. Aufl.,, Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

Miller, M., Soeffner, H.-G., 1996: Modernitit und Barbarei. Eine Einlei-
tung, S. 12-28 in: dies. (Hg.): Modernitit und Barbarei. Soziologische
Zeitdiagnose am Ende des 20. Jahrhunderts. 2. Aufl.,, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Mischung, R., 1999: Uber Diskursmoden in der Ethnologie, S. 154-176 in:
Kokot, W., Drackl¢, D. (Hg.): Wozu Ethnologie? Berlin: Reimer.

Morin, E., 1991: Kultur « Erkenntnis, S. 75-85 in: Watzlawick, P., Krieg, P.
(Hg.): Das Auge des Betrachters. Beitrige zum Konstruktivismus.
Miinchen/Ziirich: Piper.

Moses, R., 1990: On Dehumanizing the Enemy, S. 110-119 in: Volkan, V.
D., Vanuik, G. (Hg.): The Psychodynamics of International Relation-
ships: Concepts and Theories. Lexington, MA.: Lexington Books.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | LITERATUR

Mottier, V., 1999: Praxis, Macht und Interpretation. Garfinkel, Bourdieu,
Foucault, S. 126-158 in: Reckwitz, A., Sievert, H. (Hg.): Interpretation,
Konstruktion, Kultur. Ein Paradigmenwechsel in den Sozialwissen-
schaften. Opladen/Wiesbaden: Westdeutscher Verlag.

Miiller, L., 1988: Die Grofstadt als Ort der Moderne. Uber Georg Simmel,
S. 14-34, in: Scherpe, K. R. (Hg.): Die Unwirtlichkeit der Stidte. Grof-
stadtdarstellungen zwischen Moderne und Postmoderne. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt.

Mimken, J., 1997: Die Ordnung des Raumes. Die Foucaultsche Machtana-
lyse und die Transformation des Raumes in der Moderne. Pfungstadt/
Bensheim: Edition ergon.

Minkler, H., Ladwig, B. (Hg.), 1997: Furcht und Faszination: Facetten der
Fremdheit. Berlin: Akademie Verlag.

Minkler, H. (Hg.), 1998: Die Herausforderung durch das Fremde. Berlin:
Akademie Verlag.

Minkler, H., Ladwig, B., 1997: Dimensionen der Fremdheit, S. 11-45 in:
dies. (Hg.): Furcht und Faszination: Facetten der Fremdheit. Berlin:
Akademie Verlag.

Minkler, H., Ladwig, B., 1998: Einleitung: Das Verschwinden des Fremden
und die Pluralisierung der Fremdheit, S. 11-27 in: Miinkler, H. (Hg.):
Die Herausforderung durch das Fremde. Berlin: Akademie Verlag.

Musil, R., [1932] 1998: Der Mann ohne Eigenschaften. 2 Bde. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt.

Nagl, L., 1998: Pragmatismus. Frankfurt a. M./New York: Campus.

Nassehi, A., 1999: Differenzierungsfolgen. Beitrige zur Soziologie der Mo-
derne. Opladen/Wiesbaden: Westdeutscher Verlag.

Nassehi, A., 1990: Zum Funktionswandel von Ethnizitit im Prozef gesell-
schaftlicher Modernisierung. Soziale Welt, 41: 261-283.

Nassehi, A., 1995: Der Fremde als Vertrauter. Soziologische Beobachtungen
zur Konstruktion von Identititen und Differenzen. Kolner Zeitschrift
fiir Soziologie und Sozialpsychologie, 47: 443-463.

Nassehi, A., Richter, D., 1996: Die Form »Nation« und der Einschluf} durch
Ausschlufi. Beobachtungen zur Fremdenfeindlichkeit in Deutschland.
Sociologia Internationalis, 34: 151- 177.

Nassehi, A., Schroer, M., 1999: Integration durch Staatsbiirgerschaft? Eini-
ge gesellschaftstheoretische Zweifel. Leviathan, 1: 95-113.

Nedelmann, B., 1999: Georg Simmel (1858-1918), S. 1277-150 in: Kaesler, D.
(Hg.): Klassiker der Soziologie. Bd 1: Von Auguste Comte bis Norbert
Elias. Miinchen: C. H. Beck.

Nelissen, N. J. M., 1973: Robert Ezra Park (1864-1944). Ein Beitrag zur Ge-
schichte der Soziologie. Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozial-
psychologie, 25: 515-530.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 305

Nichols, B., 1997: Was Ethnographen erzihlen, S.167-208 in: Trickster
Jahrbuch. Bd 1: Uberschreitungen. Wuppertal: Peter Hammer.

Ohle, K., 1978: Das Ich und das Andere. Grundziige einer Soziologie des
Fremden. Stuttgart: Fischer.

Oppitz, M., 1989: Kunst der Genauigkeit. Wort und Bild in der Ethnogra-
phie. Miinchen: Trickster.

Ortega, F., 1997: Michel Foucault: Die Rekonstruktion der Freundschaft.
Miinchen: Fink.

Orth, ., 1993: Vom Umgang mit dem Fremden. Asthetik und Kommunika-
tion, 82: 104-1006.

Park, R. E., [1928] 1964: Human Migration and the Marginal Man, S. 345-
357 in: ders.: Race and Culture. Essays in the Sociology of Contempora-
ry Man. London: Free Press of Glencoe.

Park, R. E,, [19313] 1964: The Problem of Cultural Differences, S. 3-15 in:
ders.: Race and Culture. Essays in the Sociology of Contemporary Man.
London: Free Press of Glencoe.

Park, R. E., [1931b] 1964: Mentality of Racial Hybrids, S. 377-393 in: ders.:
Race and Culture. Essays in the Sociology of Contemporary Man. Lon-
don: Free Press of Glencoe.

Park, R. E., [1937] 1964: Cultural Conflict and the Marginal Man, S. 372-377
in: ders.: Race and Culture. Essays in the Sociology of Contemporary
Man. London: Free Press of Glencoe.

Parsons, T., 1972: Das System moderner Gesellschaften. Miinchen: Juventa.

Patzelt, W. J., 1987: Grundlagen der Ethnomethodologie. Theorie, Empirie
und politikwissenschaftlicher Nutzen einer Soziologie des Alltags.
Miinchen: Fink.

Petermann, W., 1984: Geschichte des ethnographischen Films. Ein Uber-
blick, S. 17-55 in: Friedrich, M., Hagemann-Doumbia, A., Kapfer, R., Pe-
termann, W., Thoms, R., van de Loo, M.-].: Die Fremden sehen. Ethno-
logie und Film. Miinchen: Trickster.

Pfleiderer, B., 1992: Captain Cook oder die Liebe, das Land und der Tod.
kea. Zeitschrift fur Kulturwissenschaften, 2: 15-28.

Plessner, H., [1953] 1983: Mit anderen Augen, S. 88-105 in: ders.: Gesam-
melte Schriften. Bd VIII: Conditio Humana. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Plessner, H., [1953] 1983: Uber Menschenverachtung, S. 105-117 in: ders.:
Gesammelte Schriften. Bd VIII: Conditio Humana. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Pohlen, M., Bautz-Holzherr, M., 1995: Psychoanalyse — Das Ende einer
Deutungsmacht. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Pries, L., 1998: Transnationale soziale Rdume. Theoretisch-empirische Skiz-
ze am Beispiel der Arbeitswanderungen Mexiko — USA, S. 55-87 in:

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 | LITERATUR

Beck, U. (Hg.): Perspektiven der Weltgesellschaft. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Pries, L., 1999: Die Transnationalisierung der sozialen Welt und die deut-
sche Soziologie. Soziale Welt, 50: 383-395.

Quindeau, I., 1999: Psychoanalytische Sicht auf Fremdheit: Fremde — An-
dere — Dritte, S. 167-185 in: Kiesel, D., Messerschmidt, A., Scherr, A.
(Hg.): Die Erfindung der Fremdheit. Zur Kontroverse um Gleichheit
und Differenz im Sozialstaat. Frankfurt a. M.: Brandes & Apsel.

Radtke, F.-O., 1991: Lob der Gleich-Giiltigkeit. Zur Konstruktion des Frem-
den im Diskurs des Multikulturalismus, S. 79-97 in: Bielefeld, U. (Hg.):
Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der Alten Welt?
Hamburg: Junius.

Rithzel, N., 1997: Gegenbilder. Nationale Identitit durch Konstruktion des
Anderen. Opladen: Leske & Budrich.

Renn, J., 1998: Ubersetzungskultur. Grenziiberschreitung durch Uberset-
zung als ein Charakteristikum der Moderne. Sociologia Internationalis,
36: 141-170.

Richter, D., 1991: Die Angst des Reisenden, die Gefahren der Reise, S. 100-
108 in: Bausinger, H., Beyrer, K., Korff, G. (Hg.): Reisekultur: von der
Pilgerfahrt zum modernen Tourismus. Miinchen: C. H. Beck.

Richter, R., 1993: Der fremde Stil. Asthetik und Kommunikation, 82: 64-72.

Said, E., 1994: Orientalismus. Frankfurt a. M.: Ullstein.

Saunders, P., 1987: Die Stadt als 6kologische Gemeinschaft, S. 55-86 in:
ders.: Soziologie der Stadt. Frankfurt a. M./New York: Campus.

Schifer, A., 2000: Die Bildungsreise konfrontiert mit dem kulturell Frem-
den. Von den Grenzen der humanistischen Bildungsidee. Bildung und
Erziehung, 2: 183-203.

Schiffter, O., 1991: Modi des Fremderlebens. Deutungsmuster im Umgang
mit Fremdheit, S. 11-45 in: ders. (Hg.): Das Fremde: Erfahrungsmog-
lichkeiten zwischen Faszination und Bedrohung. Opladen: Westdeut-
scher Verlag.

Scheffer, T., 1997: Dolmetschen als Darstellungsproblem. Eine ethnogra-
phische Studie zur Rolle der Dolmetscher in Asylanhdérungen. Zeit-
schrift fiir Soziologie, 26: 159-180.

Scherpe, K. R., 1996: Das Andere verstehen? Mimesis — ein Vermogen
beim Umgang mit dem Fremden. Neue Rundschau, 107: 36-46.

Scherr, A., 1999: Die Konstruktion von Fremdheit in sozialen Prozessen.
Uberlegungen zur Kritik und Weiterentwicklungen interkultureller
Pidagogik, S. 49-67 in: Kiesel, D., Messerschmidt, A., Scherr, A. (Hg.):
Die Erfindung der Fremdheit. Zur Kontroverse um Gleichheit und Dif-
ferenz im Sozialstaat. Frankfurt a. M.: Brandes & Apsel.

Schiffauer, W., 1997: Die Angst vor der Differenz. Zu neuen Strémungen

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 307

in der Kultur- und Sozialanthropologie, S. 157-172 in: ders.: Fremde in
der Stadt. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Schiffauer, W., 1994: Die civil society und der Fremde — Grenzmarkierun-
gen in vier politischen Kulturen, S. 185-200 in: Balke, F., Habermas, R.,
Nangz, P., Sillem, P. (Hg.): Schwierige Fremdheit. Uber Integration und
Ausgrenzung in Einwanderungslindern. Frankfurt a. M.: Fischer.

Schmid, T., 1993: Der Fremde als Provokateur und Entwicklungshelfer, S.
200-229 in: Balke, F., Habermas, R., Nanz, P, Sillem, P. (Hg.): Schwie-
rige Fremdheit. Uber Integration und Ausgrenzung in Einwanderungs-
landern. Frankfurt a. M.: Fischer.

Schmied-Kowarzik, W., Stagl, J. (Hg.), 1993: Grundfragen der Ethnologie.
Beitrige zur gegenwirtigen Theorie-Diskussion. 2. tiberarb. und erw.
Aufl, Berlin: Reimer.

Schmitt, C., [1932] 1963: Der Begriff des Politischen: Text von 1932 mit ei-
nem Vorwort und drei Collarien.3. Aufl., Berlin: Duncker & Humblot.

Schroer, M., 1997: Fremde, wenn wir uns begegnen. Von der Universalisie-
rung der Fremdheit und der Sehnsucht nach Gemeinschatft, S. 15-41 in:
Nassehi, A. (Hg.): Nation, Ethnie, Minderheit. Beitrige zur Aktualitit
ethnischer Konflikte. Kéln/Weimar/Wien: Bohlau.

Schiitz, A., [1953] 1971: Wissenschaftliche Interpretation und Alltagsver-
stindnis menschlichen Handelns, S. 3-55 in: ders.: Gesammelte Aufsit-
ze I: Das Problem der sozialen Wirklichkeit. Den Haag: Nijhoff.

Schiitz, A., [1944] 1972: Der Fremde. Ein sozialpsychologischer Versuch, S.
43-69 in: ders. (Hg.): Gesammelte Aufsitze II: Studien zur soziologi-
schen Theorie. Den Haag: Nijhoff.

Schiitz, A., [1932] 1960: Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Ein-
leitung in die verstehende Soziologie. 2. unv. Aufl., Wien: Springer.

Schiitz, A., 1971: Das Problem der Relevanz. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Schiitz, A., Luckmann, T., 1975: Strukturen der Lebenswelt. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Schul, Y., Zukier, H., 1999: Why Do Stereotypes Stick?, S.31-44 in: Wi-
strich, R. S. (Hg.): Demonizing the Other. Antisemitism, Racism and
Xenophobia. Amsterdam: Harwood Academie.

Schweizer, T., 1999: Wie versteht und erklirt man eine fremde Kultur?
Zum Methodenproblem der Ethnographie. Kélner Zeitschrift fiir Sozio-
logie und Sozialpsychologie, 51: 1-33.

Segalen, V., 1983: Asthetik des Diversen: Versuch iiber den Exotismus. Auf-
zeichnungen. Frankfurt a. M. /Paris: Qumran.

Sennett, R., 1991: Civitas. Die Grof8stadt und die Kultur des Unterschieds.
Frankfurt a. M.: Fischer.

Shamsul, A. B., 1992: Das Konzept »Dorf« in Untersuchungen tiber Malay-
sia. Zur Problematik analytischer Konzepte in der Konstruktion von

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 | LITERATUR

Alteritit, S. 393-404 in: Matthes, J. (Hg.): Soziale Welt, Sonderband 8:
Zwischen den Kulturen. Géttingen: Schwartz.

Shilling, C., 1997: The Body and Difference, S. 65-108 in: Woodward, K. et
al. (Hg.): Identity and Difference. Culture, Media and Identities. Thou-
sand Oaks: Sage.

Simmel, G., [1900] 1996: Philosophie des Geldes. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Simmel, G., [1903] 1995: Soziologie des Raumes, S. 132-184 in: ders.: Auf-
sitze und Abhandlungen 1901-1908. Bd I. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Simmel, G., [1903] 1995: Die Grof3stidte und das Geistesleben, S. 116-132
in: ders.: Aufsitze und Abhandlungen 1901-1908. Bd I. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Simmel, G., [1905] 1995: Das Ende des Streits, S. 333-345 in: ders.: Aufsitze
und Abhandlungen 1901-1908. Bd I. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Simmel, G., [1907] 1993: Soziologie der Sinne, S. 276-293 in: ders.: Aufsit-
ze und Abhandlungen 1901-1908. Bd II. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Simmel, G., [1908] 1992: Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen der
Vergesellschaftung. Berlin: Duncker & Humblot.

Simmel, G., [1908] 1958: Exkurs tiber den Fremden, S. 509-513, in: ders.:
Soziologie, 4. Aufl., Berlin: Duncker & Humblot.

Simmel, G., [1908] 1993: Der Mensch als Feind. Zwei Fragmente aus einer
Soziologie, S. 335-344 in: ders.: Aufsitze und Abhandlungen 1901-1908.
Bd II. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Simmel, G., [1917] 2000: Individualismus, S.299-313 in: ders.: Aufsitze
und Abhandlungen 1909-1918. Bd II. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Simon, F. B, 1991: Innen- und Auflenperspektive. Wie man systemisches
Denken im Alltag nutzen kann, S. 139-151 in: Watzlawick, P., Krieg, P.
(Hg.): Das Auge des Betrachters. Miinchen/Ziirich: Piper.

Solter, A. A., 1997: Die Einbeziehung des Fremden. Reflexionen zur kultu-
rellen Fremdheit bei Simmel, Habermas und Huntington, S. 25-53 in:
dies., Breuer, I. (Hg.): Der fremde Blick. Perspektiven interkultureller
Kommunikation und Hermeneutik. Ergebnisse der DAAD-Tagung in
London 1996. Bozen: Edition Sturzfliige.

Sohn, W., Mehrtens, H. (Hg.), 1999: Normalitit und Abweichung. Studien
zur Theorie und Geschichte der Normalisierungsgesellschaft. Opladen:
Westdeutscher Verlag.

Sohn, W., 1999: Bio-Macht und Normalisierungsgesellschaft — Versuch ei-
ner Anniherung, S. 9-30 in: ders., Mehrtens, H. (Hg.): Normalitit und
Abweichung. Studien zur Theorie und Geschichte der Normalisie-
rungsgesellschaft. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Sombart, W., 1928: Die Fremden, S. 883-896 in: ders.: Der moderne Kapi-
talismus. Historisch-systematische Darstellung des gesamteuropi-

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 309

ischen Wirtschaftslebens von seinen Anfingen bis zur Gegenwart.
Zweiter Halbband: Die Vorkapitalistische Gesellschaft. Miinchen/
Leipzig: Duncker & Humblot.

Stagl, J., 1981: Die Beschreibung des Fremden in der Wissenschaft, S. 273-
296 in: Duerr, H.-P. (Hg.): Der Wissenschaftler und das Irrationale. Bd
1: Beitrdge aus Ethnologie und Anthropologie. Frankfurt a. M.: Syndi-
kat.

Stagl, J., 1993a: Szientistische, hermeneutische und phinomenologische
Grundlagen der Ethnologie, S. 15-51 in: Schmied-Kowarzik, W., Stagl, J.
(Hg.): Grundfragen der Ethnologie: Beitrige zur gegenwirtigen Theo-
rie-Diskussion. 2. iiberarb. und erw. Aufl., Berlin: Reimer.

Stagl, J., 1993b: Malinowskis Paradigma, S. 93-107 in: Schmied-Kowarzik,
W., Stagl, J. (Hg.): Grundfragen der Ethnologie. Beitrige zur gegenwir-
tigen Theorie-Diskussion. 2. iitberarb. und erw. Aufl., Berlin: Reimer.

Stagl, J., 1996: Zur Soziologie der Gastfreundschaft anhand einer biirgerli-
chen Einladung. Sociologia Internationalis, 34: 129-152.

Stagl, J., 1997: Grade der Fremdheit, S. 85-115 in: Miinkler, H., Ladwig, B:
(Hg.): Furcht und Faszination: Facetten der Fremdheit. Berlin: Akade-
mie Verlag.

Stenger, H., 1997: Deutungsmuster der Fremdheit, S. 159-223 in: Miinkler,
H., Ladwig, B. (Hg.): Furcht und Faszination: Facetten der Fremdheit.
Berlin: Akademie Verlag.

Stenger, H., 1998: Soziale und kulturelle Fremdheit. Zur Differenzierung
von Fremdheitserfahrungen am Beispiel ostdeutscher Wissenschaftler.
Zeitschrift fur Soziologie, 277: 18-38.

Stichweh, R., 1992: Der Fremde — Zur Evolution der Weltgesellschaft.
Rechtshistorisches Journal, 11: 295-316.

Stichweh, R., 1997: Der Fremde — Zur Soziologie der Indifferenz, S. 45-65
in: Munkler, H., Ladwig, B: (Hg.): Furcht und Faszination: Facetten der
Fremdheit. Berlin: Akademie Verlag.

Theye, T. (Hg.), 1985: Wir und die Wilden. Einblicke in eine kannibalische
Beziehung. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Theye, T., 1985: Optische Trophien. Vom Holzschnitt zum Foto-Album:
Eine Bildgeschichte der Wilden, S. 18-40, in: ders. (Hg.): Wir und die
Wilden. Einblick in eine kannibalische Beziehung. Reinbek bei Ham-
burg: Rowohlt.

Theye, T., 1989: Einfithrung, S. 8-58 in: ders. (Hg.): Der geraubte Schatten.
Eine Weltreise im Spiegel der ethnographischen Photographie. Miin-
chen/Luzern: C. J. Bucher.

Thomas, B., 1972: Migration and Urban Development. A Reappraisal of Bri-
tish and American Long Cycles. London: Menthuen.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 | LITERATUR

Thyen, A., 1994: Das Eigene und das Fremde oder Uber universelle Gerech-
tigkeit. Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie und Ethik, 1: 5-14.

Trabant, J., Naguschewski, D., 1998: Die Herausforderung durch die frem-
de Sprache. Der Fall des Franzosischen, S.131-201 in: Minkler, H.
(Hg.): Die Herausforderung durch das Fremde. Berlin: Akademie Ver-
lag.

Tyler, S., 1993: Zum »Be-/Abschreiben« als »Sprechen Fiir«. Ein Kommen-
tar, S. 288-297 in: Berg, E., Fuchs, M. (Hg.): Kultur, soziale Praxis,
Text. Die Krise der ethnographischen Reprisentation. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Valentin, K., 1981: »Die Fremdenc, S. 158-160 in: ders.: Gesammelte Werke,
Bd 1: Monologe und Dialoge. Miinchen/Ziirich: Piper.

Valjavec, F., 1997: Globale Ethnologie. Wandlungen kultureller Auffassun-
gen in Randlagen. Miinchen: Akademie Verlag.

Vossenkuhl, W., 1990: Jenseits des Vertrauten und Fremden, S. 101-115 in:
Marquard, O. (Hg.): Einheit und Vielheit. XIV. Deutscher Kongref$ fiir
Philosophie in GieRen 21.-26. September 1987. Hamburg: Meiner.

Wagener, S., 1999: Feindbilder. Wie kollektiver Hass entsteht. Berlin: Qua-
driga.

Wabhrig-Schmidt, B., 1999: Zwischen Normalisierung und Normalismus:
Konvergenzen und Divergenzen bei der Analyse moderner Gesellschaf-
ten in den Begriffen der Normalisierungsmacht (Kommentar), S. 266-
288 in: Sohn, W., Mehrtens, H. (Hg.): Normalitit und Abweichung.
Studien zur Theorie und Geschichte der Normalisierungsgesellschaft.
Opladen: Westdeutscher Verlag.

Waldenfels, B., 1990: Der Stachel des Fremden. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Waldenfels, B., 1992: Einfiihrung in die Phinomenologie. Miinchen: Fink.

Waldenfels, B., 1998: Grenzen der Normalisierung. Studien zur Phinome-
nologie des Fremden 2. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Waldenfels, B., 1991: Michel Foucault: Ordnung in Diskursen, S. 277-298
in: Ewald, F., Waldenfels, B. (Hg.): Spiele der Wahrheit. Michel Fou-
caults Denken. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Waldenfels, B., 1994: Ordnungen des Sichtbaren, S. 233-253 in: Boehm, G.
(Hg.): Was ist ein Bild? Miinchen: Fink.

Waldenfels, B., 1995: Das Eigene und das Fremde. Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie, 4: 611-620.

Waldenfels, B., 1997: Phinomenologie des Eigenen und des Fremden,
S. 65-85 in: Miinkler, H., Ladwig, B: (Hg.): Furcht und Faszination: Fa-
cetten der Fremdheit. Berlin: Akademie Verlag.

Waldhoff, H.-P., 1995: Fremde und Zivilisierung. Wissenssoziologische
Studien iiber das Verarbeiten von Gefiihlen der Fremdheit. Probleme

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 31I

der modernen Peripherie-Zentrums-Migration am tiirkisch-deutschen
Beispiel. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Weber, M., [1904] 1968: Die »Objektivitit« sozialwissenschaftlicher und so-
zialpolitischer Erkenntnis, S.146-214 in: ders.: Gesammelte Aufsitze
zur Wissenschaftslehre. 3. erw. u. verb. Aufl., Tiibingen: Mohr Siebeck.

Weber, M., [1920] 1988: Die protestantische Ethik und der Geist des Kapita-
lismus, S. 17-63 in: ders. Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie.
Bd L. 9. Aufl, Tiibingen: Mohr Siebeck.

Weber, M., [1920] 1988: Die Berufsethik des asketischen Protestantismus,
S. 84-163 in: ders.: Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie. Bd I.
9. Aufl,, Tibingen: Mohr Siebeck.

Weber, M., [1920] 1988: Zwischenbetrachtung: Theorie der Stufen und
Richtungen religioser Weltablehnung, S. 536-573 in: ders.: Gesammelte
Aufsitze zur Religionssoziologie. Bd I. 9. Aufl.,, Tibingen: Mohr Sie-
beck.

Weiss, B., 1999: Die kulturelle Praxis globaler Beziehungen. »Reisen« als
Uberschreitung der Grenzen der Disziplin. Osterreichische Zeitschrift
fuir Politikwissenschaft, 3: 1-17.

Welsch, W., 1997: Transkulturalitit. Zur verinderten Verfassung heutiger
Kulturen, S. 67- 91 in: Schneider, F., Thomsen, C. W. (Hg.): Hybridkul-
tur. Medien, Netze, Kiinste. Kéln: Wienand.

Wellershoff, D., 1979: Erkenntnisgliick und Egotrip. Uber die Erfahrung
des Schreibens. Literaturmagazin, 11: 213-243.

Wenzel, H., 1990: Die »Sozialpsychologie«: Meads Theorie sozialen Han-
delns, S. 47-87 in: ders. (Hg.): George Herbert Mead zur Einfithrung.
Hamburg: Junius.

Wierlacher, A. (Hg.), 1993: Kulturthema Fremdheit: Leitbegriffe und Pro-
blemfelder kulturwissenschaftlicher Fremdheitsforschung. Miinchen:
Tudicium.

Wierlacher, A., 1993: Kulturwissenschaftliche Xenologie. Ausgangslage,
Leitbegriffe und Problemfelder, S. 19-115 in: ders. (Hg.): Kulturthema
Fremdheit: Leitbegriffe und Problemfelder kulturwissenschaftlicher
Fremdheitsforschung. Miinchen: Iudicium.

Wiswede, G., 1979: Soziologie abweichenden Verhaltens. 2. véllig ver. Aufl,,
Stuttgart/Berlin/K6ln/Mainz: Kohlhammer.

Winter, G., 1995: Stereotypisierung und Diskriminierung von Fremden, S.
103-117 in: Miiller, S., Otto, H.-U., Otto, U. (Hg.): Fremde und Andere
in Deutschland. Nachdenken iiber das Einverleiben, Einebnen, Aus-
grenzen. Opladen: Leske & Budrich.

Wolft, S., 1992: Die Anatomie der Dichten Beschreibung. Clifford Geertz
als Autor, S. 393-362 in: Matthes, J. (Hg.): Soziale Welt, Sonderband 8:
Zwischen den Kulturen. Géttingen: Schwartz.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 | LITERATUR

Wolfradt, U., 1993: Wandel in der Fremde. Zur Psychologie der Akkultura-
tion. kea. Zeitschrift fiir Kulturwissenschaften, 3: 29-44.

Wong, D., 1992: Fremdheitsfiguren im gesellschaftlichen Diskurs. Am Bei-
spiel der Asylzuwanderung nach Deutschland, S. 405-420 in: Matthes,
J. (Hg.): Soziale Welt, Sonderband 8: Zwischen den Kulturen. Géttin-
gen: Schwartz.

Wong, D., 1993: Rethinking »Kulturschock«: Zum Umgang mit der
Fremdheit in der Forschungspraxis. kea. Zeitschrift fur Kulturwissen-
schaften, 3: 1-17.

Wood, M. M., [1934] 1969: The Stranger. A Study in Social Relationships.
New York: Columbia University Press.

Wulf, C., 1999: Der Andere, S. 13-38 in: ders., Hess, R. (Hg.): Grenzginge:
tuber den Umgang mit dem Eigenen und dem Fremden. Frankfurt
a.M./New York: Campus.

Zinn, K. G., 1989: Kanonen und Pest. Uber die Urspriinge der Neuzeit im
14. und 15. Jahrhundert. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Zolla, E., 1987: Authentizitit und Schwindel, S. 290-308 in: Duerr, H. P.
(Hg.): Authentizitit und Betrug in der Ethnologie. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Titel zum Thema

Julia Lossau

Die Politik der Verortung
Eine postkoloniale Reise zu
einer ANDEREN Geographie
der Welt

2002, 230 Seiten,
kart., 25,80 €,
ISBN: 3-933127-83-1

Jorg Diirrschmidt
Globalisierung

2002, 132 Seiten,
kart., 12,00 €,
ISBN: 3-933127-10-6

Theresa Wobbe
Weltgesellschaft

2000, 100 Seiten,
kart., 10,50 €,
ISBN: 3-933127-13-0

Urs Staheli
Poststrukturalistische
Soziologien

2000, 88 Seiten,
kart., 10,50 €,
ISBN: 3-933127-11-4

Thomas Faist
Transstaatliche
Gemeinschaften

Juni 2002, ca. 100 Seiten,
kart., ca. 10,50 €,
ISBN: 3-933127-35-1

Thomas Faist (Hg.)
Transstaatliche Raume
Politik, Wirtschaft und Kultur
in und zwischen Deutschland
und der Tirkei

2000, 430 Seiten,
kart., 24,80 €,
ISBN: 3-933127-54-8

Ludger Pries
Internationale Migration

2001, 84 Seiten,
kart., 9,50 €,
ISBN: 3-933127-27-0

Alexander Horstmann,
Giinther Schlee (Hg.)
Integration durch
Verschiedenheit
Lokale und globale
Formen interkultureller
Kommunikation

2001, 408 Seiten,
kart., 24,80 €,
ISBN: 3-933127-52-1

Georg Stauth

Authentizitdat und kulturelle
Globalisierung

Paradoxien kultur-
lUbergreifender Gesellschaft

1999, 62 Seiten,
kart., 8,90 €,
ISBN: 3-933127-05-X

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

15.02.2026, 01:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839400845
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Ordnungen des Anderen
	Inhalt
	Vorwort
	1 Einleitung: Zur Ordnung des Eigenen und des Fremden
	2 Alltägliche Ordnungen des Fremden
	2.1 Alltägliche Interaktion: Fremdheit als Beziehung
	2.2 Alltägliche Konstruktion: Fremdheit als Zuschreibung
	2.3 Alltägliche Unterscheidung: Fremdheit als Regulativ
	2.4 Alltägliche Etikettierung: Fremdheit als Chiffre der Macht
	2.5 Alltägliche Identifikation: Fremdheit als Komplement
	2.6 Alltägliche Irritation: Fremdheit als Ambivalenz
	2.7 Wie läßt sich mit dem Fremden umgehen?

	3 Typische Ordnungen des Fremden
	3.1 Simmels raumsoziologische Typisierung des »Händlers«: Fremdheit als räumliche und soziale Beweglichkeit
	3.2 Parks kultursoziologische Typisierung des »Mulatten«: Fremdheit als moralisches und kulturelles Grenzgehen
	3.3 Schütz' wissenssoziologische Typisierung des »Immigranten«: Fremdheit als Kollision kulturspezifischer Wissensordnungen
	3.4 Meads pragmatistische Konzeption des »signifikanten/generalisierten Anderen«: Fremdheit als reflexives Moment sozialer Interaktion
	3.5 Gibt es eine klassische Soziologie des Fremden?
	3.5.1 Das Problem der Perspektivität
	3.5.2 Das Problem der Kontextualität
	3.5.3 Das Problem der Wertung
	3.5.4 Egozentrische Vereinseitigungen und pragmatistische Anschlüsse


	4 Praktische Ordnungen des Fremden
	4.1 Ethnologische Praktiken: Zur »VerAnderung« des Fremden
	4.1.1 (Re)Präsentationspraktiken: Ethnologen sind Dolmetscher
	4.1.2 Exotisierungspraktiken: Ethnologen sind Reisende
	4.1.3 Authentisierungspraktiken: Ethnologen sind Beobachter
	4.1.4 Autorisierungspraktiken: Ethnologen sind Schriftsteller
	4.1.5 Die Grenzen der »VerAnderung«

	4.2 Soziologische Praktiken: Zur »UnterOrdnung« des Fremden
	4.2.1 Normalisierungspraktiken – Zur Ordnung des Raumes (Foucault)
	4.2.2 Zivilisierungspraktiken – Zur Ordnung des Verhaltens (Elias)
	4.2.3 Die Grenzen der Ordnung


	5 Ausblick: Grenzen und Chancen einer Soziologie des Fremden
	Anmerkungen
	Literatur

