Frauen und Arbeit — Der Fahigkeitenansatz’

MARTHA C. NUSSBAUM "~

Women and Work — The Capabilities Approach

In this article Nussbaum lays out her version of the capabilities approach, an approach that focuses on
what people are actually able to do and to be. Using the narrative method she starts by telling the
stories of Vasanti and Jayamma, two Indian women, to illustrate how changes in their lives conld be
evalnated. Concepts like ,quality of life* and ,development’ need a normative framework that crosses
cultnral boundaries. Nussbanm addresses the worries that arise when we attempt to use any cross-
cultural framework in talking about improvements in women's lives. Then she criticises dominant
economic accounts of norms and goals like GINP per capita and preference-satisfaction. Finally she
argues that the capabilities approach is the most fruitful for cross-cultural purposes, showing that it
has good answers to the problems that plague the other approaches.

Key words: Human Capabilities, Feminist Liberalism, Social Justice, Women's Human Rights

,,I found myself beautiful as a free human mind* (Mrinal, in: Rabindranath Ta-
gore Letter from a Wife).

»Es versteht sich, dass das menschliche Auge anders genieB3t als das rohe, un-
menschliche Auge, das menschliche Obr anders als das rohe Ohr etc. [...] Der
unter dem rohen praktischen Bedurfnis befangene Sinz hat auch nur einen bor-
nierten Sinn. Fur den ausgehungerten Menschen existiert nicht die menschliche
Form der Speise, sondern nur ihr abstraktes Dasein als Speise; ebensogut kénn-
te sie in rohster Form vorliegen, und es ist nicht zu sagen, wodurch sich diese
Nahrungstitigkeit von der #erischen Nahrungstitigkeit unterscheide (IKarl Marx,
Okonomisch-philosophische Manuskripte ans dem Jabr 1844).

1. Vasanti und Jayamma — Die Lebenssituation zweier indischer Frauen

Ahmedabad im indischen Bundesstaat Gujarat ist die Stadt der Textilfabriken, in der
Mahatma Gandhi die Arbeiterschaft nach seinem Prinzip des gewaltlosen Widerstan-
des organisiert hat. Touristen besuchen die Stadt vor allem wegen des Textilmuseums
und des Gandhi-Schreins. Aber heute zieht sie auch als Heimat einer neuen Widet-
standsbewegung die Aufmerksamkeit auf sich: die Se/fEmployed Women's Association
(SEWA) mit mehr als 50.000 Mitgliedern, die seit iiber 20 Jahren Arbeiterinnen hilft,

Dieser Aufsatz ist eine Ubersetzung des Textes von Nussbaum, Martha (2000): Women and Work.
The Capablhtles Approach, in: The Little Magazine 1, Heft 1: 26-37. Fur die freundliche Genehmi-
gung zur Ubersetzung und zum Abdruck danken wit dem Little Magazine; New Delhi,
www.littlemag.com.

Hok

Prof. Martha Nussbaum, University of Chicago, Law School, 1111 East 60% Street, Chicago,
IL 60637, US.A., E-Mail: martha_nussbaum@]law.uchicago.edu; Forschungsschwerpunkte: Moral-
philosophie und Politische Philosophie, Feministische Philosophie, Altgriechische und Rémische
Philosophie, Globale Gerechtigkeit und Internationale Entwicklung, Philosophie der Gefiihle.

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. ©
mit, 0r oder In KI-Systemen, KI-} Moﬂ-llsn nder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

ihre Lebensbedingungen durch Kredite, Ausbildung und eine Gewerkschaft zu ver-
bessern. Auf der einen Seite des verschmutzten Flusses, der die Stadt zweiteilt, steht
das schibige alte Gebidude, in dem die SEWA gegriindet wurde und das jetzt fiir die
Biiros der Angestellten genutzt wird. Auf der anderen Seite des Flusses befindet sich
ein Birogebdude aus Marmor, in dem seit kurzem die Ausbildungsriume und die
SEWA-Bank untergebracht sind. Alle Kundinnen und alle Beschiftigten dieser Bank
sind Frauen.

Vasanti sitzt auf dem Boden des Besprechungszimmers in dem alten Birogebaude, in
dem sich die SEWA-Mitglieder treffen, um sich mit den Mitarbeiterinnen zu beraten.
Sie ist eine kleine rundliche Frau Anfang 30, trigt einen schénen blauen Sari und ihr
langes Haar ist auf dem Kopf ordentlich zu einem Knoten zusammengesteckt. Ihre
Zihne sind unregelmiBig und verfirbt, aber ansonsten sieht sie gesund aus. Meine
Kollegin Martha Chen sagte mir spiter, dass Vasanti eine Rajput ist, also aus einer
hohen Kaste stammt. Sie ist mit ihrer édlteren (und aus einer niedrigeren Kaste stam-
menden) Freundin Kokila gekommen, die Tonkriige herstellt und Hausmeisterin der
ortlichen Konferenzhalle ist, eine grof3e, engagierte Gemeindevertreterin, die der Poli-
zel dabei hilft, Fille hiuslicher Gewalt aufzukliren. Vasanti spricht leise und oft mit
gesenktem Blick, aber aus ihren Augen spritht Leben.

Vasanti erzihlt uns, dass ihr Ehemann ein Spieler und Alkoholiker war. Er nahm das
Haushaltsgeld, um sich damit zu betrinken, und als er kein Geld mehr hatte, unterzog
er sich einer Vasektomie, um so an das vom Staat als Anreiz dazu gebotene Geld zu
kommen. Daher hat Vasanti keine Kinder, die ihr helfen konnten. Als ihr Mann im-
mer gewalttitiger wurde, konnte sie nicht linger bei ihm bleiben und sie kehrte zu
ithrer eigenen Familie zurlick. Thr Vater, der Singer-Nihmaschinenteile hergestellt
hatte, ist gestorben, aber ihre Briider betreiben in seinem fritheren Laden ein Autotei-
legeschift. Indem sie eine Maschine nutzte, die ihrem Vater gehérte, und im Laden
lebte, verdiente sie ein kleines Einkommen: Sie stellte Osen fiir die Haken an Sati-
Oberteilen her. Thre Briider besorgten ihr einen Anwalt, um ihren Mann vor Gericht
auf Unterhalt zu verklagen — ein ziemlich ungewd6hnlicher Schritt fiir eine Frau aus
ithren Verhiltnissen —, aber der Fall zieht sich schon iber Jahre hin, ohne dass ein
Ende in Sicht wire. In der Zwischenzeit haben ihre Brider ihr auch ein Darlehen
gegeben, womit sie sich eine Maschine zum Sdumen von Saris anschaffen konnte; aber
sie wollte nicht von ihnen abhingig sein, da ihre Briidder verheiratet sind und Kinder
haben und sie vielleicht nicht mehr viel linger unterstiitzen wollen. Daher hat sie mit
Hilfe der SEWA ein eigenes Bankdarlehen aufgenommen, um ihren Briiddern das ge-
lichene Geld zuriickzugeben, und jetzt hat sie auch schon fast das gesamte SEWA-
Darlehen zurtickgezahlt. Gewohnlich fehle es Frauen an Zusammenhalt, sagt sie, und
reiche Frauen wiirden arme Frauen ausnutzen. Bei der SEWA hat sie dagegen Ge-
meinschaftssinn erfahren. Sie fiihlt sich sichtlich wohl in der Gesellschaft von Kokila,
einer Frau aus einer ganz anderen sozialen Schicht und mit einem ganz anderen Tem-
perament.

Mittlerweile ist Vasanti sehr lebhaft geworden; sie sieht uns direkt an und ihre Stimme
ist klar und kriftig. Frauen in Indien mussten sehr viel ertragen, sagt sie. Und auch sie
habe in ihrem Leben ziemlich viel Leid ertragen miissen. Aber aus dem Schmerz er-
wachse Stirke. Jetzt, da es thnen besser gehe, wollen sie auch anderen Frauen helfen.

zfwu 4/1 (2003), 8-31

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

10

In der abklingenden Hitze eines spiten Mirztages steht Jayamma vor ihrer Hiitte in
Tivandrum, Kerala.! Das erste, was an ihr auffillt, ist ihre aufrechte Haltung und die
muskuldse Kraft ihrer Bewegungen. Zwar fallen ihr die Zihne aus, ihre Sehkraft
scheint getriibt zu sein und ihr Haar ist diinn — aber sie kénnte eine Kompaniechefin
sein, die ihre Truppen in den Kampf befiehlt. Es ist nicht iberraschend, dass es in
ithrem Leben erbitterte Kdmpfe mit ihren Kindern und den Nachbarn gegeben hat. Thr
Kiefer steht vor, wenn sie Tabak kaut. Als eine Ezhava — einer niedrigen, aber nicht
offiziell verzeichneten Kaste — ist Jayamma in zweifacher Hinsicht schlecht gestellt:
Ihr fehlt ein guter sozialer Status und zudem kommt sie nicht fiir die Affirmative-
Action-Programme in Frage, die der Staat fir die niedrigsten Kasten eingefiithrt hat. Sie
lebt immer noch in einer auf 6ffentlichem Grund und Boden illegal errichteten Sied-
lung am Rande von Trivandrum.

Jayamma ist erst kiirzlich in den Ruhestand getreten; fast 45 Jahre lang hat sie in einer
Ziegelbrennerei gearbeitet und jeden Tag acht Stunden lang Ziegelsteine geschleppt,
500 bis 700 Ziegel pro Tag. (Sie hat nie mehr als fiinf Rupien pro Tag verdient und
ihre Beschiftigung hing vom Wetter ab.) Ihre Arbeit bestand darin, eine Planke mit 20
Ziegel auf dem Kopf zu transportieren, sie durch die Kraft ihres Halses zu balancie-
ren, schnell zum Ofen zu gehen, dort die Ziegel abzuladen, ohne sich dabei den Hals
zu verrenken, und sie dem Mann, der den Ofen fillt, zwei und zwei zu reichen. Die
Minner in der Ziegelindustrie machen diese Schwerstarbeit einige Zeit und gehen
dann tber zu qualifizierteren (aber weniger anstrengenden) Aufgaben des Ziegelfor-
mens und des Ofenfillens, die sie bis ins mittlere und fortgeschrittene Alter fortsetzen
konnen. Diese Arbeit ist bis zu doppelt so gut bezahlt, obwohl sie leichter und weni-
ger gefihrlich ist. Frauen werden fiir diese Beforderungen nie in Betracht gezogen und
thnen wird nie erlaubt, die damit verbundenen Qualifikationen zu erwerben. Wie die
meisten kleinen Unternehmen in Indien wird die Ziegelbrennerei als Heimarbeit defi-
niert und daher sind ihre Arbeiterinnen und Arbeiter durch keine Gewerkschaft ge-
schitzt. Alle werden sie schlecht bezahlt, aber Frauen mussen noch zusitzliche Be-
nachteiligungen ertragen.

Mit Mitte 60 ist Jayamma nicht mehr in der Lage, die schwere kérperliche Arbeit zu
tun, und hat keine andere Beschiftigungsmdoglichkeit, auf die sie zuriickgreifen kann.
Als Hausangestellte mochte sie nicht arbeiten, weil dies in ihrer Umgebung als be-
schimend und erniedrigend angesehen wird. Jayamma fiigt noch eine politische Erkld-
rung hinzu: ,,Als Bedienstete stehst du mit einer Klasse in Verbindung, die dein Feind
ist.”“ Obwohl Witwe, bekommt sie keine Rente. Das zustindige Amt in ihrem Dorf
teilte ihr mit, sie sei nicht berechtigt, weil sie zwei kriftige S6hne habe; doch ihre S6h-
ne leben weit entfernt und weigern sich, ihr zu helfen. Trotz dieser (und anderer)
Hindernisse kimpft Jayamma beharrlich weiter. An einem Gesprich scheint sie nicht
interessiert zu sein, aber sie fuhrt ihre Besucher herum und versichert sich, dass uns
Limonensaft und Wasser angeboten werden.

1 Im Unterschied zu Vasantis Lebensgeschichte wurde die von Jayamma in der entwicklungsékonomi-
schen Literatur schon untersucht (vgl. Gulati 1981 und Gulati/ Gulati 1997). Ich bin Leela Gulati
sehr dankbar dafiir, dass sie mich Jayamma und ihrer Familie vorgestellt hat, und auch fir ihre Diens-
te als Ubersetzerin.

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

Jayamma und Vasanti sind in einer Nation aufgewachsen, in der Frauen den Minnern
formell gleichgestellt sind, mit gleichen politischen Rechten und nominell gleichen
sozialen und beruflichen Chancen. (Diskriminierung aufgrund des Geschlechts ist
nach der indischen Verfassung verboten.) Trotzdem haben beide Benachteiligungen
aufgrund ihres Geschlechts erlitten: Diskriminierung in Ausbildung und Beruf,
Schwierigkeiten durch fehlende minnliche Unterstiitzung — Gleichgtltigkeit in Ja-
yammas Fall, hiusliche Gewalt und Alkoholismus in Vasantis Fall. Diese Probleme
sind spezifisch fiir die soziale Situation von Frauen bestimmter Kasten und regionaler
Umstinde in Indien. Man kann Jayammas Entscheidungen und Restriktionen nicht
verstehen, ohne im Einzelnen nachzuvollziehen, wie sie sozial gestellt ist: was es heil3t,
eine Ezhava und keine Pulaya zu sein, in Kerala und nicht in einem anderen Bundes-
staat zu wohnen, in der Stadt und nicht auf dem Land zu leben. Man kann Vasanti
nicht verstehen, ohne die doppelte Belastung in ihrem Leben nachzuvollziehen, nim-
lich einerseits einer hoheren Kaste anzugehdren — mit zahlreichen Regeln, die den als
richtig angesehenen Lebenswandel vorgeben — und andererseits sehr arm zu sein, mit
geringer Aussicht, den Lebensunterhalt angemessen zu verdienen. Man kann ihre
Geschichte auch nicht verstehen, ohne die Programme zur Familienplanung in Guja-
rat zu kennen, die Fortschritte der SEWA-Bewegung und die Hintergriinde der auf
Gandhi zurtickgehenden Tradition der Selbstversorgung, auf der die Frauenbewegung
in Gujarat beruht. Ohne Zweifel prigen diese Besonderheiten das Leben beider Frau-
en auf eine Weise, die fiir AuBenstehende das Verstindnis erschwert.

Doch ihre Probleme sind auch nicht v6llig verschieden von Problemen vieler Frauen
(und vieler armer Menschen) in anderen Teilen der Welt. Der dringende Wunsch bei-
der Frauen nach Eigenstindigkeit und wirtschaftlicher Unabhingigkeit, der Wunsch
beider, etwas eigenes Geld zu haben und Eigentum zu besitzen — das sind Ziele, die
sie mit Frauen in vielen Teilen der Welt gemeinsam haben. Der Koérper, der arbeitet,
ist in gewissem Sinne der gleiche Korper tiberall auf der Welt, und seine Bediirfnisse
nach Erndhrung und Gesundheitsfirsorge sind gleich — daher ist es nicht allzu tiberra-
schend, dass die Situation einer Handarbeiterin in Trivandrum mit der in Peking oder
sogar in Chicago vergleichbar ist, dass sie kein vollig fremdes Bewusstsein und keine
vollig fremde Identitit zu haben scheint, obwohl die Umstinde, in denen ihr Bewusst-
sein verwurzelt ist, fremd sind. So ist der Korper, der geschlagen wird, in gewissem
Sinne der gleiche auf der ganzen Welt, auch wenn die Umstinde hiuslicher Gewalt in
jeder Gesellschaft speziell sind. Selbst was an den Lebensverhiltnissen einer Frau
vollig fremd erscheinen mag, ist auf einer anderen Ebene nicht so ungewdhnlich. Uns
erscheint es ziemlich seltsam, dass in der Ziegelbrennerei die schweren Arbeiten von
den Frauen getan werden und ihnen dafiir auch noch weniger bezahlt wird —, aber
viele Arten sexueller Diskriminierung am Arbeitsplatz folgen dhnlich irrationalen Mus-
tern. Auch die Tatsache, dass eine so starke und kluge Frau wie Vasanti nicht zur
Schule gehen will, erscheint uns eigenartig —, aber das ist gar nicht so tberraschend,
wenn davon auszugehen ist, dass sie keinerlei Anzeichen fiir ein besseres Leben sieht,
welches sie durch eine Ausbildung erreichen koénnte. Dartiber nachzudenken, was
gleichartig und was verschieden ist in ithrem Leben — das ist die Aufgabe, der sich jede
normative Theorie sozialer Gerechtigkeit in einer verflochtenen Welt zu stellen hat.

zfwu 4/1 (2003), 8-31

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

11


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

12

2. Soziale Gerechtigkeit und Geschlecht

Menschen haben Wiirde, die Achtung durch Gesetze und soziale Institutionen ver-
dient. Diese Idee geht auf viele Traditionen zuriick; sie ist heute der Kern des moder-
nen demokratischen Denkens und Handelns in der ganzen Welt. Die Idee der Men-
schenwiirde umfasst im Allgemeinen die Idee des glichen Wertes: Reiche und Arme,
Stadt- und Landbewohner, Frau und Mann, alle verdienen sie die gleiche Achtung
allein aufgrund ihres Menschseins, und diese Achtung darf nicht willkiirlich einge-
schrinkt werden. Oft ist diese Idee der Gleichwertigkeit auch mit den Ideen Freiheit
und Chancengleichheit verbunden: Die Gleichwertigkeit der Personen zu achten, dazu
gehort unter anderem, ihre Fihigkeit zu férdern, ein Leben nach ihren ureigensten
Vorstellungen zu fithren.

Doch die Menschenwtirde wird hiufig aufgrund des Geschlechts verletzt. Wie Vasanti
und Jayamma werden viele Frauen auf der Welt im Hinblick auf Beschiftigung, kor-
perliche Sicherheit und Unversehrtheit, ausreichende Erndhrung und Gesundheitsfiir-
sorge, Ausbildung und politische Mitbestimmung ungerecht behandelt. In vielen Fil-
len sind diese Hirten auf ihr Frausein zuriickzufiihren und in vielen Fillen schaffen
oder stiitzen Gesetze und Institutionen diese Ungerechtigkeiten. Auf der ganzen Welt
leisten Frauen Widerstand gegen Ungleichheit und fordern das Recht, mit Achtung
behandelt zu werden.

Aber wie sollen wir diese Anstrengungen bewerten? Welche Darstellung tiber die zu
erreichenden Ziele und die zu vermeidenden Ubel sollen wir benutzen? Es lisst sich
nicht vermeiden, einen normativen Rahmen zu verwenden, der kulturelle Grenzen
tberschreitet, wenn wir Uber Konzepte wie ,Lebensqualitit’ von Frauen, ihren ,Le-
bensstandard’, ihre ,Entwicklung® und ihre ,grundlegenden Anspriiche’ nachdenken.
Dies alles sind normative Konzepte, die von uns eine normative Position verlangen,
falls wir sie in weiterfithrender Weise einsetzen wollen. Mangels Alternative bietet die
Entwicklungsékonomik einige alles andere als vollkommene Darstellungen von Nor-
men und Zielen, wie z.B. steigendes Pro-Kopf-Einkommen oder Priferenzbefriedi-
gung. (Auf diese Ansitze wird weiter unten eingegangen.)

In diesem Artikel mochte ich mich zunichst den Bedenken zuwenden, die aufkom-
men, wenn wir versuchen, einen interkulturellen Rahmen zu benutzen, um tber Ver-
besserungen im Leben von Frauen zu sprechen. Danach werde ich die vorherrschen-
den 6konomischen Ansitze kritisch priifen. Schliefllich werde ich den ,Fihigkeitenan-
satz® verteidigen, einen Ansatz Gber die Priorititen in der Entwicklung, der nicht auf
Priferenzbefriedigung abzielt, sondern darauf, was Menschen tatsichlich in der Lage
sind zu tun und zu sein. Ich werde argumentieren, dass dieser Ansatz fiir solche Zwe-
cke am ergiebigsten ist, und zeigen, dass er auf die Probleme der anderen Ansitze gute
Antworten gibt.

3. Die Notwendigkeit interkultureller Ziele

Bevor wir damit fortfahren kénnen, eine bestimmte Darstellung tiber Entwicklungs-
ziele zu verteidigen, miissen wir eine Herausforderung meistern, die sich neuerdings
sowohl in feministischen Kreisen als auch in entwicklungspolitischen Diskussionen
stellt. Ess ist die Frage zu beantworten, ob wir tiberhaupt nach einem Set interkulturel-

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

ler Ziele suchen sollen, wo es um die Chancen von Frauen geht. Es ist ziemlich offen-
sichtlich, dass Frauen dies schon in vielen Bereichen tun, vor allem im Bereich der
Arbeit. Im informellen Sektor zum Beispiel organisieren sich Frauen immer hiufiger
auf internationaler Ebene, um Ziele und Priorititen festzulegen (vgl. WIEGO 1999).2
Aber dieser Prozess ist intellektuell und politisch umstritten. Wo kommen diese nor-
mativen Kategorien her, wird gefragt? Und wie kdnnen sie fiir Kulturen als angemes-
sen gerechtfertigt werden, die traditionellerweise andere normative Kategorien genutzt
haben? Nun beschrinkt sich natiirlich keine kritische Sozialtheorie auf die Kategorien
des alltiglichen Lebens innerhalb einer Kultur. Wenn sie das machen wiirde, kénnte
sie wahrscheinlich nicht ihre spezielle Aufgabe als Theorie erfiillen, die die Systemati-
sierung und kritische Prifung von Intuitionen, die im tdglichen Leben oft ungepriift
bleiben, umfasst. Eine Theorie gibt uns eine Reihe von Begriffen an die Hand, mit
denen Missstinde benannt werden kénnen, die ansonsten namenlos im Hintergrund
versteckt bleiben wiirden. Begriffe wie ,sexuelle Beldstigung® oder ,feindliche Ar-
beitsumgebung’ sind hierfiir gute Beispiele.

Zunichst hért man das, was ich das Argument von der Kultur nenne. Traditionelle Kultu-
ren, so lautet das Argument, haben ihre eigenen Normen dariiber, wie das Leben von
Frauen auszusehen hat: Dies sind hdufig Normen Uber weibliche Bescheidenheit,
Unterwiirfigkeit, Gehorsamkeit und Selbstaufopferung. Feministinnen und Feministen
sollten nicht ohne weiteres davon ausgehen, dass diese Normen schlecht sind, unfi-
hig, Frauen ein gutes und gedeihliches Leben zu erméglichen. Im Gegensatz dazu
erscheinen die Normen, die von Feministinnen vorgeschlagen werden, diesem Kon-
trahenten verdachtig ,westlich‘, weil sie Entscheidungsfreiheit und Chancengleichheit
betonen.

Meine vollstindige Antwort auf dieses Argument wird aus meinem eigenen Vorschlag
hervorgehen, der sicherlich keine Wahlméglichkeit einer Frau, ein traditionelles Leben
zu fihren, ausschlief3t, solange sie ganz sicher bestimmte wirtschaftliche und politi-
sche Chancen hat. Wir sollten aber gleich zu Beginn betonen, dass die Vorstellung
von Tradition, wie sie in diesem Argument vorkommt, viel zu einfach ist. Kulturen
sind Schauplitze von Auseinandersetzung und Streit. Sie enthalten dominante Stim-
men und auch die Stimmen von Frauen, die nicht immer gehért worden sind. Es wire
zum Beispiel unglaubwiirdig zu unterstellen, dass die zahlreichen Gruppen, die sich
dafiir einsetzen, die Arbeitsbedingungen von Frauen im informellen Sektor zu verbes-
sern, diese Frauen einer Gehirnwische unterzégen und sie erst daraufthin eine Verbes-
serung ihrer wirtschaftlichen Chancen anstrebten; offensichtlich stellen sie Mittel fiir
Ziele zur Verfiigung, die Frauen schon haben, und schaffen einen Kontext weiblicher
Solidaritit, innerhalb dessen diese Ziele verfolgt werden kénnen. Wo solche Gruppen
bestehende Priferenzen verdndern, tun sie dies in der Regel, indem sie Frauen ein
besseres Verstindnis ihrer Moglichkeiten und ihrer Gleichwertigkeit in einer Weise
geben, die zur Selbstverwirklichung der Frauen beitrdgt (wie Tagores Heldin lebhaft
erklirt). Was vielleicht tatsidchlich ,westlich® sein mag, ist die arrogante Annahme, dass
Entscheidungsfreiheit und wirtschaftliches Handeln ausschlielich westliche Werte

2 Zum Leitungskomitee der WIEGO gehoren Ela Bhatt von der SEWA und Martha Chen, eine der
fiihrenden Diskussionsteilnehmerinnen in der Fihigkeitenfrage.

zfwu 4/1 (2003), 8-31

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

13


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

14

seien! Kurzum, da Kulturen Schauplitze der Auseinandersetzung sind, wirft die Be-
zugnahme auf die Kultur eher Fragen als Antworten auf. Dadurch wird aber sicherlich
nicht gezeigt, dass interkulturelle Normen eine schlechte Antwort auf diese Fragen
sind.

Nun wollen wir das Argument betrachten, welches ich das Argument vom Guten der
Vielfalt nenne. Dieses Argument erinnert daran, dass unsere Welt zum Teil deshalb so
vielfiltig ist, weil wir nicht alle einem einzigen Set von Gewohnheiten und Normen
zustimmen. Wir sprechen den unterschiedlichen Sprachen der Welt Wert und Schén-
heit zu und halten es fiir eine schlechte Sache, die die Ausdrucksmoglichkeiten des
menschlichen Lebens allgemein verringert, wenn irgendeine Sprache untergehen soll-
te. Und so haben auch kulturelle Normen ihre eigene besondere Schénheit; die Welt
riskiert zu verarmen, indem sie homogener wird.

Hier sollten wir mdgliche Behauptungen unterscheiden: Zum einen kénnte behauptet
werden, dass Vielfalt an sich etwas Gutes ist; zum anderen kénnte gesagt werden, dass
es Probleme mit den Werten der 6konomischen Effizienz und des Konsumverhaltens
gibt, die unsere verflochtene Welt immer mehr dominieren. Dieser zweite Einwand
sagt natirlich nichts gegen interkulturelle Normen, sondern es wird lediglich angeregt,
dass ihr Inhalt gegeniiber einigen vorherrschenden 6konomischen Werten kritisch
sein sollte. Daher liegt die wahre Herausforderung fiir unser Unterfangen im ersten
Einwand. Um dem zu begegnen, miissen wir uns fragen, inwiefern kulturelle Vielfalt
wirklich der sprachlichen Vielfalt gleicht. Die Schwierigkeit mit der Analogie liegt
darin, dass Sprachen Menschen nicht schaden, wihrend kulturelle Praktiken dies hiu-
fig tun. Wir kénnen der Meinung sein, dass bedrohte Sprachen wie Kornisch und
Bretonisch zu erhalten sind, ohne dass wir das Gleiche auch, wie im Falle von Vasan-
tis Ehemann, tiber die hochst traditionelle Praxis der hiuslichen Gewalt denken; sie ist
es nicht Wert, erhalten zu werden, nur weil es sie gibt und es eine sehr alte Praxis ist.
Letztendlich untergribt der Einwand daher nicht die Suche nach interkulturellen
Normen, sondern fordert sie geradezu; er bringt uns dazu zu fragen, ob die zur Dis-
kussion stehenden kulturellen Werte zu denen gehéren, die es Wert sind, bewahrt zu
werden, und dies verlangt nach einem zumindest ganz allgemeinen interkulturellen
Bewertungsrahmen, der uns sagen kann, wann es fiir uns besser ist, eine Praxis aus-
sterben zu lassen.

SchlieBilich gibt es noch das Argument vom Paternalismus. Dieses Argument besagt, dass
wir, wenn wir ein Set bestimmter interkultureller Normen als RichtgroBen fur die
verschiedenartigen Gesellschaften in der Welt nutzen, die Handlungsfreiheit der Men-
schen zu wenig respektieren (und damit verbunden ihre Rolle als demokratische Buir-
gerinnen und Biirger). Menschen kénnen selbst am besten beurteilen, was fiir sie gut
ist, und wenn wir sagen, dass ihre eigenen Entscheidungen nicht gut fir sie sind, be-
handeln wir sie wie Kinder. Das ist ein wichtiger Punkt, den jeder tragfihige interkul-
turelle Vorschlag beriicksichtigen muss. Aber er ist wohl kaum mit der Zustimmung
zu interkulturellen Normen unvereinbar. In der Tat scheint er zumindest einige inter-
kulturelle Normen explizit zu billigen, wie die politischen Freiheiten und andere
Wahlmoglichkeiten. Das Nachdenken tiber Paternalismus bestarkt uns darin, die viel-
faltigen Weisen zu respektieren, in denen Biirgerinnen und Birger in einer pluralisti-
schen Gesellschaft ihr Leben fithren, und daher nach einem Set interkultureller Nor-

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

men zu suchen, die Freiheit und Entscheidungsmdoglichkeit der bedeutsamsten Art
schiitzen. Das heil3t aber auch, dass wir auf jeden Fall religidse Toleranz, Vereini-
gungsfreiheit und andere wichtige Freiheiten als wertvoll erachten. Diese Freiheiten
sind ihrerseits interkulturelle Normen und sie sind vielfach nicht vereinbar mit den
Ansichten, die Menschen und Gesellschaften vertreten.

Zudem sind viele existierende Wertesysteme selbst hochgradig paternalistisch, beson-
ders gegentiber Frauen. Sie behandeln sie als ungleich vor dem Gesetz, als Menschen
ohne vollen Biirgerstatus, ohne Eigentumsrechte, ohne Vereinigungsfreiheit und ohne
die Arbeitnehmerrechte, die Minner haben. Wenn wir solch einem System begegnen,
ist es in gewisser Hinsicht paternalistisch zu sagen, es tut uns leid, aber dies ist nach
den universellen Normen von Gleichheit und Freiheit, welche wir verteidigen wollen,
inakzeptabel. So gesehen ist jeder Gesetzesentwurf ,paternalistisch® gegeniiber Fami-
lien oder Gruppen oder Praktiken oder sogar gegentiiber Gesetzesparagraphen, die
Menschen mit ungeniigender oder ungleicher Achtung behandeln. Zum Beispiel ist
die indische Verfassung in diesem Sinne paternalistisch, wenn sie den Menschen sagt,
dass es von nun an illegal ist, die Kaste oder das Geschlecht zum Ausgangspunkt von
Diskriminierung zu machen. Aber das ist wohl kaum ein gutes Argument gegen
grundlegende Verfassungsrechte oder noch allgemeiner dagegen, sich den Versuchen
von einigen Leuten, andere zu tyrannisieren, zu widersetzen. Wir mogen den Paterna-
lismus nicht, denn es gibt etwas anderes, das wir mogen, nimlich Entscheidungsfrei-
heit in fundamentalen Angelegenheiten. Es ist vollig konsequent, einige Formen des
Paternalismus abzulehnen, dagegen solche zu unterstiitzen, die die Grundwerte garan-
tieren.

Der Schutz der Entscheidungsfreiheit beschrinkt sich auch nicht auf eine formale
Verteidigung der Grundfreiheiten. Entscheidungsfreiheit hat materielle Voraussetzun-
gen, bei deren Fehlen nur der Anschein von Entscheidungsfreiheit besteht. Viele
Frauen, die in gewisser Weise die ,Wahl® haben, zur Schule zu gehen, kénnen dies
nicht tun, weil die wirtschaftlichen Umstinde ihres Lebens es unméglich machen.
Frauen, die in dem Sinne wirtschaftlich unabhingig sein ,kénnen’, dass kein Gesetz sie
davon abhilt, kénnen schlicht dadurch abgehalten werden, dass ihnen die Mittel oder
der Zugang zu Krediten fehlen. Kurzum, Freiheit heiit nicht nur, auf dem Papier
Rechte zu haben, es ist auch erforderlich, in der materiellen Lage zu sein, solche Rech-
te auszutiben. Und dies erfordert Ressourcen. Der Staat, der den Menschen Rechte
effektiv garantieren will, wird Normen auch tber die kurze Liste von Grundrechten
hinaus anerkennen miissen: Er wird Position beziehen miissen zur Umverteilung von
Einkommen und Vermdgen, zu Beschiftigung, Besitzverhiltnissen, Gesundheit und
Ausbildung. Wenn wir glauben, dass diese Normen interkulturell von Bedeutung sind,
werden wir eine internationale Position einnehmen missen, um auf die Verwirkli-
chung dieser Ziele zu dringen. Das verlangt jedoch noch mehr Universalismus und in
gewisser Weise Paternalismus; aber wir kénnen wohl kaum behaupten, dass die zahl-
reichen Frauen, die in einer gewalttitigen oder unterdriickenden Ehe leben und die
keine Mittel haben und keine Chance, au3erhalb des Hauses Arbeit zu suchen, beson-
ders frei sind, das zu tun, was sie mochten.

Das Argument vom Paternalismus deutet darauf hin, dass wir eine interkulturelle
normative Darstellung vorziehen sollten, die Ermichtigung und Chancengleichheit

zfwu 4/1 (2003), 8-31

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

15


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

16

betont und dabei den Menschen viel Raum lisst, ihren Lebensweg selbst zu bestim-
men, wenn ihnen erst einmal diese Moglichkeiten offen stehen. Es gibt uns keinen
ernst zu nehmenden Grund, die ganze Idee interkultureller Normen zuriickzuweisen,
vielmehr einige gute Griinde, warum wir nach solchen Normen suchen sollten, wobei
in solch einer Darstellung nicht nur die Grundfreiheiten einzuschlieBen sind, sondern
auch Formen wirtschaftlicher Ermichtigung, die entscheidend dazu beitragen, dass die
Freiheiten fir die Menschen wirklich verfiighar sind. Und das Argument legt noch
etwas anderes nahe: dass die Darstellung, die wir suchen, nach Ermichtigung und
Chancengleichheit fiir jede einzelne Person streben sollte, wobei jeder Mensch als ein
Ziel zu respektieren ist und nicht nur als Vertreter oder Unterstiitzer zum Erreichen
der Ziele anderer. Frauen werden zu oft als Mitglied einer organischen Einheit behan-
delt, fir die die Familie oder die Gemeinschaft gehalten wird und ihre Interessen den
umfassenderen Zielen dieser Einheit untergeordnet, das heil3t typischerweise denen
ithrer méinnlichen Mitglieder. Gleichwohl bedeutet das eindrucksvolle wirtschaftliche
Wachstum einer Region nichts fiir Frauen, deren Eheminner ihnen die Kontrolle tber
das Haushaltseinkommen entziehen. Wir durfen nicht nur die Gesamtsumme betrach-
ten, ob es sich dabei um eine Region oder eine Familie handelt; wir miissen vielmehr
die Verteilung der Ressourcen und Chancen fiir jede eingelne Person betrachten und da-
von ausgehen, dass jede Person fiir sich achtenswert ist.

4. Mingel traditioneller 6konomischer Ansitze

Ein anderer Weg, um zu verdeutlichen, warum interkulturelle Normen in der interna-
tionalen Politikarena so dringend bendtigt werden, besteht datin, die Alternativen zu
betrachten. Der am weitesten verbreitete Ansatz, die Lebensqualitit in einer Nation zu
messen, war bisher derjenige, einfach nach dem Pro-Kopf-Einkommen zu fragen.
Dieser Ansatz versucht, alle interkulturellen Aussagen dartiber, was Wert hat, zu um-
gehen — obwohl er, wohlgemerkt, von Reichtum als universalem Wert ausgeht. Was er
auslisst, ist jedoch viel bedeutsamer. Es wird tiberhaupt nichts Giber die Verteilung
von Einkommen und Vermdégen gesagt, und Linder mit dhnlichen Gesamtzahlen
kénnen starke Abweichungen in der Verteilung aufweisen. Im Roman Hard Times von
Charles Dickens hat das Zirkuskind Sissy Jupe das Problem der fehlenden normativen
Betrachtung der Verteilung klar erkannt: Sie sagt, dass der 6konomische Ansatz ihr
keine Auskunft dariiber gibt, ,who has got the money and whether any of it is mine“. Genauso
geht es Frauen in der ganzen Welt: Die Tatsache, dass eine Nation oder Region im
Ganzen wohlhabender ist als eine andere, ist nur ein Teil der Geschichte; sie sagt uns
nicht, was ein Staat fir Frauen verschiedener sozialer Schichten getan hat oder wie es
thnen geht. Um das herauszufinden, missen wir ihr Leben betrachten; aber dann
missen wir jenseits der Verteilung von Einkommen und Vermégen genauer angeben,
welche Teile des Lebens wir betrachten sollen — etwa Lebenserwartung, Sduglings-
sterblichkeit, Ausbildungsméglichkeiten, Gesundheitsfiirsorge, Beschiftigungsmog-
lichkeiten, Besitzverhiltnisse, politische Freiheiten. Indem wir erkennen, was in der
Berechnung des Bruttosozialprodukts fehlt, werden wir gedringt, solche und andere
Grundgiiter auf universelle Weise zu formulieren, so dass wir die Liste der Grundgu-
ter dazu nutzen kénnen, die Lebensqualitit Gber verschiedene Gesellschaften hinweg
zu vergleichen.

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

Ein weiteres Problem mit allen ressourcenbasierten Ansitzen, auch denen, die die
Verteilung einbeziehen, ist, dass sich die Menschen in ihrer Fahigkeit unterscheiden,
Ressourcen in Titigsein umzusetzen. Einige dieser Unterschiede sind ganz offensicht-
lich kérperlicher Natur. Erndhrungsbedtrfnisse variieren mit dem Alter, der Beschit-
tigung und dem Geschlecht. Eine schwangere oder stillende Frau braucht mehr Nahr-
stoffe als eine nicht-schwangere Frau. FEin Kind braucht mehr Proteine als ein Er-
wachsener. Fin nicht-gelihmter Mensch braucht nur wenig Ressourcen, um mobil zu
sein, wihrend ein gelihmter Mensch viel mehr Ressourcen bendtigt, um das gleiche
Mal3 an Mobilitdt zu erzielen. Viele dieser Unterschiede konnen unbeachtet bleiben,
wenn wir in einer reichen Nation leben, die es sich leisten kann, fur alle Personen ein
hohes Mal3 an korpetlicher Fertigkeit zu erreichen; in der sich entwickelnden Welt
miussen wir jedoch auf diese Unterschiede in den Bediirfnissen ganz besonders achten.
Wiederum sind einige der relevanten Unterschiede sozialer Art und stehen mit den
traditionellen Hierarchien in Zusammenhang. Wenn wir die Biirgerinnen und Biirger
eines Landes alle auf den gleichen Ausbildungsstand bringen wollen, werden wir de-
nen, die durch traditionelle Hierarchien oder Vorurteile daran gehindert werden, mehr
Ressourcen zukommen lassen miissen: So wird sich die Alphabetisierung von Frauen
in vielen Teilen der Welt als teurer erweisen als die Alphabetisierung von Minnern.
Wenn wir nur mit Ressourcen operieren, werden wir hiufig Ungleichheiten verstir-
ken, die sich stark auf das Wohlergehen auswirken.

Wenn wir uns von ressourcenbasierten hin zu priferenzbasierten Ansitzen bewegen,
stoBen wir auf eine Reihe anderer Schwierigkeiten.? Priferenzen sind nicht exogen
und unabhingig von 6konomischen und sozialen Bedingungen. Sie werden zumindest
teilweise durch diese Bedingungen geprigt. Frauen haben oft so lange keine Priferenz
fir wirtschaftliche Unabhingigkeit, bis sie Wege kennen lernen, die es thnen ermogli-
chen, diese Ziele zu erreichen; auch fiihlen sie sich so lange nicht als Biirgerinnen mit
Rechten, die bisher ignoriert wurden, wie sie nicht tiber ihre Rechte unterrichtet wer-
den und dazu ermutigt werden, an ihre Gleichwertigkeit zu glauben. Alle diese Ideen
und die darauf basierenden Priferenzen nehmen fir Frauen regelmifig in Bildungs-
programmen Gestalt an, die von unterschiedlichen Frauenorganisationen geférdert
werden. Auch die Priferenzen von Minnern sind oft durch soziale Einfliisse gestaltet
oder eben missgestaltet. Manner haben hiufig eine starke Priferenz, dass ihre Frauen
die gesamte Kindererziehung und die ganze Hausarbeit ibernehmen sollten — oft
noch zusitzlich zu einem Achtstundentag. Auch diese Priferenzen liegen nicht in der
Natur der Sache: sie werden durch soziale Traditionen der Bevorzugung und Unter-
ordnung gestaltet. Folglich wird ein priferenzbasierter Ansatz regelmiflig Ungleichhei-
ten verstirken, besonders solche Ungleichheiten, die so tief verwurzelt sind, dass sie
sich in die Wiinsche der Menschen eingeschlichen haben.

5. Der Fihigkeitenansatz

Eine verniinftige Antwort auf alle diese Bedenken — eine Antwort, die imstande ist,
ein guter Leitfaden fiir den Staat zu sein, um grundlegende Verfassungsprinzipien

3 Eine umfassende Darstellung der priferenzbasierten 6konomischen Ansitze enthilt Nussbaum 2000,
Kapitel 2.

zfwu 4/1 (2003), 8-31

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

17


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

18

festzulegen, und fir internationale Organisationen, um die Lebensqualitit zu bewerten
— wird durch eine Version des Fabigkeitenansatzes gegeben, einem Ansatz zur Bewer-
tung der Lebensqualitit, fiir den in der 6konomischen Theorie Amartya Sen* den Weg
gebahnt hat und der mittlerweile durch den Human Development Report der UNDP (vgl.
UNDP 1993-1996) groBle Bedeutung gewonnen hat. Meine eigene Version dieses
Ansatzes unterscheidet sich in mehretlei Hinsicht von Sens; ich werde einfach den
aktuellen Stand meiner Ansicht darstellen.

Die zentrale Frage des Fihigkeitenansatzes ist nicht ,Wie zufrieden ist diese Frau?
oder ,Uber wie viel Ressourcen kann sie verfiigen?® Es ist vielmehr die Frage ,Was ist
sie tatsdchlich fihig (able 7o) zu tun und zu sein?’. Indem sie aus politischen Griinden
fiir eine vorlaufige Liste von Titigkeiten (functions) eintreten, die im menschlichen Le-
ben von zentraler Bedeutung sind, fragen diejenigen, die diesen Ansatz nutzen, ,Ist die
Person dazu befihigt (capable of) oder nichtr‘. Sie fragen nicht nur danach, ob eine
Person zufrieden ist mit dem, was sie tut, sondern auch danach, was sie tut und was
sie in der Lage ist zu tun (welches ihre Chancen und Freiheiten sind). Sie fragen nicht
nur nach den Ressourcen, die vorhanden sind, sondern auch danach, wie diese einge-
setzt werden oder eben nicht und der Frau ermdglichen, titig zu werden (to function).

Die intuitive Idee hinter dem Ansatz ist zweigeteilt: Erstens, dass es bestimmte Tatig-
keiten gibt, die im Leben eines Menschen so zentral sind, dass ihr Dasein oder Fehlen
als Merkmal daftr herangezogen wird, ob es sich um menschliches Leben handelt
oder nicht. Zweitens, und das ist es, was Marx bei Aristoteles gefunden hat, dass uns
etwas daran liegt, diese Titigkeiten auf eine wirklich menschliche Weise auszuiiben,
nicht nur wie ein Tier. Wir sagen oft genug, dass ein Leben derart verarmt ist, dass es
eines Menschen nicht mehr wiirdig ist, dass man zwar am Leben bleibt, aber mehr
oder weniger wie ein Tier, nicht fahig, seine menschlichen Anlagen zu entwickeln und
auszuiiben. Im Eingangszitat von Marx ist eine ausgehungerte Person nicht in der
Lage, Nahrung auf eine wirklich menschliche Weise zu sich zu nehmen — womit e, so
glaube ich, eine von praktischer Vernunft und sozialem Verhalten geprigte Art und
Weise meint. Er oder sie schnappt nur noch nach etwas Essbarem, um zu iibetleben,
und die vielen sozialen und rationalen Bestandteile der menschlichen Nahrungsaut-
nahme kénnen dabei nicht zum Vorschein kommen. Ahnlich kann auch der Verstand
eines Menschen auf einer blof3 tierischen Ebene arbeiten, wenn er nicht kultiviert wird
durch angemessene Ausbildung, durch Muf3e zum Spiel und zur Selbstverwirklichung
sowie durch wertvolle Beziehungen zu anderen; und wir sollten der Liste noch ein
paar Dinge hinzufiigen, die Marx wahrscheinlich nicht annehmen wirde, wie Mei-
nungs- und Versammlungsfreiheit und auch die Glaubensfreiheit. Der Kerngedanke
scheint zu sein, dass der Mensch ein wiirdevolles freies Wesen ist, welches sein Leben
selbst gestaltet, anstatt nur passiv geformt und wie ein Herdentier herumgetrieben zu
werden.

Im Extremfall werden wir sagen, dass der Mangel der Fihigkeit (capability) zu einer
zentralen Titigkeit so grof} ist, dass die Person tUberhaupt kein menschliches Wesen
(mehr) ist — wie im Fall gewisser, sehr schwerer Formen geistiger Behinderung oder
bei Altersdemenz. Aber ich bin weniger an dieser Grenzlinie interessiert (auch wenn

4 Erstmals erwihnt wird der Fihigkeitenansatz in Sen 1980.

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

sie fiir die medizinische Ethik wichtig ist) als an einer h6heren Stufe, ab der die Fahig-
keit einer Person ,wirklich menschlich®, das heil3t eines Menschen wiirdig ist. Diese I1dee
enthilt somit eine Vorstellung tiber menschlichen Wert oder Wiirde.

Man beachte, dass in diesem Ansatz jeder Person Wert beigemessen wird, jede Person
zum Ziel wird. Wie seine biirgerlichen Vorginger hilt es Marx fiir vollig falsch, die
Ziele einiger Menschen denen anderer unterzuordnen. Denn darin liegt der Kern der
Ausbeutung, nimlich eine Person fiir die Zwecke anderer als blo3es Objekt zu behan-
deln. Was dieser Ansatz anstrebt, ist eine Gesellschaft, in der jedes Individuum als
achtenswert behandelt wird und alle in die Lage versetzt werden, wirklich menschlich
zu leben.

Es ist moglich, eine Zusammenstellung dieser notwendigen Elemente eines wirklich
menschlichen Titigseins (functioning) vorzunehmen, die breiten interkulturellen Kon-
sens erzielt, eine Liste, die fiir politische Zwecke von Leuten unterstiitzt werden kann,
die ansonsten sehr unterschiedliche Ansichten davon haben, was ein vollstindig gutes
menschliches Leben wire. Die Liste sollte Orientierung geben fir die Bewertung der
Lebensqualitit und fir die politische Planung, und sie zielt darauf ab, Fihigkeiten
auszuwihlen, die von zentraler Bedeutung sind, was auch immer sonst eine Person
erreichen will. Sie haben daher einen besonderen Anspruch auf Unterstiitzung fiir
politische Zwecke in einer pluralistischen Gesellschaft.>

Die Liste stellt das Ergebnis jahrelanger interkultureller Diskussion dar,% und Verglei-
che zwischen friheren und spiteren Versionen werden zeigen, dass der Einbezug
weiterer Stimmen ihren Inhalt in vielfiltiger Weise gestaltet hat. Sie bleibt offen und
bescheiden; sie kann immer wieder angefochten und verindert werden. Sie bestreitet
auch nicht, dass die Punkte auf der Liste in gewissem Umfang in verschiedenen Ge-
sellschaften verschieden konstruiert sind. Tatsdchlich ist ein Teil der Idee der Liste,
dass ihr Inhalt gemil3 der lokalen Glaubensvorstellungen und Gegebenheiten konkre-
ter spezifiziert werden kann. Hier folgt die aktuelle Version:

Zentrale menschliche Funktionsfabigkeiten

1. Leben: Fihig zu sein, bis zum Ende eines menschlichen Lebens normaler Linge zu
leben; nicht vorzeitig zu sterben oder bevor das Leben so reduziert ist, dass es
nicht mehr lebenswert ist.

2. Karperliche Gesundpeir. Fihig zu sein, eine gute Gesundheit zu haben, einschlief3lich
der reproduktiven Gesundheit;” angemessen ernihrt zu sein; angemessene Unter-
kunft zu haben.

5 Offensichtlich verstehe ich das Politische breiter als andere Theoretikerinnen und Theoretiker der
liberalen westlichen Tradition, fur die der Nationalstaat immer noch die Grundeinheit bleibt. Ich stel-
le mir nicht nur innenpolitische Beratungen vor, sondern auch interkulturelle Bewertungen der Le-
bensqualitit und andere Formen der internationalen Beratung und Planung.

¢ Siehe die Beitrige von Roop Rekha Verma, Martha A. Chen, Nkiru Nzegwu, Margarita Valdes und
Xiaorong Li, in: Nussbaum/ Glover 1995.

Die International Conference on Population and Development ICPD) von 1994 hat eine Definition
der reproduktiven Gesundheit tibernommen, welche gut zur intuitiven Idee der wirklich menschli-

zfwu 4/1 (2003), 8-31

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

19


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

Kirperliche Unversebrtheit. Fihig zu sein, sich frei von einem Ort zum anderen zu
bewegen; geschiitzt zu sein vor gewalttitigen Angriffen, sexuelle und hiusliche
Gewalt eingeschlossen; Méglichkeiten zu haben zu sexueller Befriedigung und zur
Wahl in Fragen der Fortpflanzung.

Wabrnebmung, Vorstellungskraft und Denkvermigen: Fahig zu sein, seine Sinne und
seine Phantasie zu gebrauchen, zu denken und zu argumentieren — und diese Din-
ge auf eine ,wirklich menschliche® Art und Weise zu tun, geschult und kultiviert
durch eine angemessene Erziehung, eingeschlossen, aber keinesfalls beschrinkt
auf die Fahigkeit, lesen und schreiben zu kénnen, sowie grundlegende mathemati-
sche und wissenschaftliche Kenntnisse. Fahig zu sein, Vorstellungskraft und
Denkvermégen zum Erleben und Produzieren von religitsen, literarischen, musi-
kalischen u.a. Werken und Ereignissen eigener Wahl einzusetzen. Fihig zu sein,
seinen Verstand in einer Weise einzusetzen, die durch Garantien der politischen
und kiinstlerischen Meinungsfreiheit und die Religionsfreiheit geschtitzt ist. Fahig
zu sein, angenehme Erfahrungen zu machen und unnétigen Schmerz zu vermei-
den.

Gefiihle: Fihig zu sein, Beziehungen zu anderen Personen und zu Dingen einzuge-
hen; diejenigen zu lieben, die uns lieben und fiir uns sorgen, tiber ihre Abwesen-
heit traurig zu sein; ganz allgemein zu lieben, zu trauern, Sehnsucht, Dankbarkeit
und gerechtfertigten Arger zu verspiiren. Und dass die emotionale Entwicklung
nicht durch Angst und Schrecken verhindert wird. (Diese Fahigkeit zu unterstiit-
zen, bedeutet Formen menschlicher Gemeinschaft zu unterstiitzen, von denen
gezeigt werden kann, dass sie entscheidend sind fiir die menschliche Entwick-
lung.)

Praktische 1 ernunft: Fihig zu sein, eine Vorstellung des Guten zu entwickeln und
sich auf kritische Uberlegungen zur eigenen Lebensplanung einzulassen. (Dies
umfasst den Schutz der Gewissensfreiheit.)

Sozgiale Zugebirigkeit:
(a) Fihig zu sein, mit anderen zusammenzuleben, an ihrem Leben Anteil zu neh-
men, sich auf verschiedene Formen sozialer Interaktion einzulassen; fahig zu sein,

sich in die Situation anderer hineinzudenken und mitzufiihlen; die Fihigkeit zu
Gerechtigkeit und Freundschaft zu haben. (Diese Fihigkeit zu schiitzen, bedeutet,

20

chen Titigkeiten, die diese Liste leitet, passt: ,,Reproductive health is a state of complete physical,
mental and social well-being and not merely the absence of disease or infirmity, in all matters relating
to the reproductive system and to its functions and processes. Reproductive health therefore implies
that people are able to have a satisfying and safe sex life and that they have the capability to repro-
duce and the freedom to decide if, when and how often to do so“ (ICPD 1994: 43). Die Definition
enthilt im Weiteren auch Informationen iiber Methoden der Familienplanung eigener Wahl und wie
man dazu kommt. Eine kurze Zusammenfassung der ICPD-Empfehlungen, die vom Pane/ on Repro-
ductive Health of the Committee on Population des National Research Council Gbernommen wurden, spezifi-
ziert drei Anforderungen an die reproduktive Gesundheit: ,,1. Every sex act should be free of coerci-
on and infection. 2. Every pregnancy should be intended. 3. Every bitth should be health® (Tsui/
Wasserheit/ Haaga 1997: 13-14).

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

Institutionen zu schiitzen, die solche Formen der sozialen Zugehérigkeit ermégli-
chen und férdern, und zudem die Versammlungs- und Redefreiheit zu schiitzen.)

(b) Die sozialen Grundlagen der Selbstachtung und der Nicht-Demiitigung zu ha-
ben; fihig zu sein, als ein wirdevolles Wesen behandelt zu werden, dessen Wert
mit dem anderer gleich ist. Dies umfasst den Schutz vor Diskriminierung auf-
grund von Rasse, Geschlecht, sexueller Orientierung, Religion, Kaste, ethnischer
Abstammung oder nationaler Herkunft.

8. Abndere Arten: Fihig zu sein, mit Ricksicht auf und in Beziehung zu Tieren, Pflan-
zen und der Natur zu leben.

9. Spiel Fihig zu sein, zu lachen, zu spielen und erholsame Titigkeiten zu genief3en.
10. Gestaltung des eigenen Umfeldes:

(a) Politisch: Fahig zu sein, an politischen Entscheidungen mitzuwirken, die das ei-
gene Leben bestimmen; das Recht zu haben auf politische Partizipation, Schutz
der freien Meinungsiauflerung und der Gemeinschaft.

(b) Materiel): Fihig zu sein, Eigentum zu besitzen (sowohl Grund und Boden als
auch bewegliche Giter); das Recht zu haben, eine Beschiftigung auf gleicher
Grundlage wie die anderen zu suchen; geschiitzt zu sein vor willkiitlicher Durch-
suchung und Gefangenennahme. Bei der Arbeit fihig zu sein, wie ein menschli-
ches Wesen zu arbeiten, praktische Vernunft auszuliben und mit den Mitarbeite-
rinnen und Mitarbeitern in einer Beziehung gegenseitiger Anerkennung zu stehen.

Es ist zu betonen, dass dies eine Liste eigenstindiger Komponenten ist. Wir kénnen
das Bediirfnis nach einer von ihnen nicht dadurch befriedigen, dass den Menschen
eine grofere Menge einer anderen zur Verfigung gestellt wird. Alle sind sie von zent-
raler Bedeutung und alle sind in ihrer Beschaffenheit ganz unterschiedlich. Die nicht
reduzierbare Pluralitit der Liste beschrinkt die Kompromisse, die einzugehen sinnvoll
ist, und beschrinkt daher die Anwendbarkeit quantitativer Kosten-Nutzen-Analysen.
Gleichzeitig stehen die einzelnen Punkte auf der Liste in vielschichtigen Beziechungen
zueinander. Einer der wirksamsten Wege, Frauen in die Lage zu versetzen, ihr eigenes
Umfeld zu gestalten und ihr Recht auf politische Partizipation wahrzunehmen, ist,
thnen Lesen und Schreiben beizubringen. Frauen, die Arbeit auBlerhalb des Hauses
suchen kénnen, haben mehr Ressourcen, ihre kérperliche Unversehrtheit vor hiusli-
cher Gewalt zu schiitzen. Solche Tatsachen geben uns noch mehr Grund, keine Fi-
higkeit auf Kosten einer anderen zu férdern.

Unter den Fihigkeiten treten zwei — namlich praktische Vernunft und soziale Zugeho-
rigkeit — durch ihre besondere Wichtigkeit hervor, da sie beide alle anderen organisie-
ren und durchdringen, wodurch das Streben danach erst wirklich menschlich wird.
Seine Wahrnehmung auf eine Weise zu nutzen, die nicht von einem typisch menschli-
chen Gebrauch des Denkens und Planens geprigt ist, bedeutet, sie auf eine unvoll-
kommene menschliche Art und Weise zu nutzen. Tagores Heldin beschreibt sich
selbst als ,,a free human mind*“ — und dieses Selbstbild durchzieht alle anderen Titigkei-
ten. Gleichzeitig bedeutet, seine eigenen Uberlegungen anzustellen, ohne dabei die
Umstinde und Bediirfnisse anderer zu bedenken, ebenfalls, sich in einer unvollkom-
menen menschlichen Weise zu verhalten.

zfwu 4/1 (2003), 8-31

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

21


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

22

Die grundlegende Intuition, von der der Fihigkeitenansatz im politischen Bereich
ausgeht, ist die, dass menschliche Fihigkeiten einen moralischen Anspruch auf deren
Entfaltung haben. Menschen sind Geschépfe, die, wenn ihnen die entsprechende
Ausbildung und materielle Unterstiitzung gegeben wird, vollstindig zu diesen mensch-
lichen Titigkeiten befihigt werden. Das heillt, sie sind Geschépfe mit bestimmten
Fahigkeiten auf niedrigerem Niveau (die ich ,,grundlegende Fihigkeiten“® nenne), um
die besagten Titigkeiten auszuiiben. Wenn diesen Fihigkeiten die Unterstiitzung vor-
enthalten wird, die sie in Fahigkeiten héheren Niveaus, wie sie auf meiner Liste ste-
hen, verwandeln wiirde, sind sie fruchtlos, abgeschnitten, in gewisser Hinsicht nur ein
Schatten ihrer selbst. Wenn einer Schildkréte ein Leben gegeben wiirde, das Titigkei-
ten nur auf dem Niveau von Tieren erlaubte, wiren wir nicht empdrt, sihen darin
weder Verschwendung noch Ungliick. Wenn einem Menschen ein Leben gegeben ist,
in dem menschliche Tatkraft und Ausdrucksfihigkeit verhindert werden, sehen wir
darin sehr wohl Verschwendung und Ungliick — eine Tragtdie, die zum Beispiel in der
Aussage von Tagores Heldin threm Ehemann gegeniiber zum Ausdruck kommt, wenn
sie sagt: ,,I am not one to die eastly.“ Ein Leben ohne Wiirde und Entscheidungstreiheit,
ein Leben, in dem sie nicht mehr als ein Anhingsel sein kann, wire ihrer Meinung
nach eine Art Tod ihrer Menschlichkeit.

Wir beginnen also mit einem Gefiihl fiir Wert und Wiirde der fundamentalen mensch-
lichen Anlagen und sehen sie als Anspriiche auf die Moglichkeit zum Tatigsein, An-
spriiche, aus denen sich entsprechende soziale und politische Pflichten ergeben. Und
tatsidchlich gibt es drei verschiedene Arten von Fahigkeiten, die in der Analyse eine
Rolle spielen. Erstens die grundlegenden Fibigkeiten: die angeborene Ausstattung der
Einzelnen, die die notwendige Basis sind, um die fortgeschrittenere Fihigkeit zu ent-
wickeln und die Grundlage fir eine moralische Betrachtung. Zweitens die znternen
Fabigkeiten: Das sind Zustinde einer Person, die, soweit es die Person selbst betrifft,
ausreichend sind, um die erforderlichen Titigkeiten auszuiiben. Eine Frau, die keine
Beschneidung erlitten hat, hat die interne Fihigkeit zu sexueller Lust; die meisten Er-
wachsenen uberall auf der Welt haben die interne Fihigkeit zur Glaubens- und Mei-
nungsfreiheit. SchlieBlich die &ombinierten Fibigkeiten, die definiert werden kénnen als
interne Fihigkeiten kombiniert mit geeigneten dulleren Bedingungen zur Ausiibung
der Titigkeit. Eine Frau, die nicht beschnitten wurde, aber schon als Kind Witwe
geworden ist, und der es nicht erlaubt ist, wieder zu heiraten, hat zwar die interne,
aber nicht die kombinierte Fahigkeit zur sexuellen Entfaltung (und meistens in sol-
chen Fillen auch nicht zur Erwerbstitigkeit und zur politischen Partizipation) (vgl.
Chen 1995 und 2000). Burgerinnen und Birger eines repressiven, nicht-
demokratischen Regimes haben die interne, aber nicht die kombinierte Fahigkeit,
threm Gewissen gemidl3 zu reden und zu handeln. Dann ist die Liste also eine Liste
kombinierter Fahigkeiten. Einen der Punkte auf der Liste zu verwirklichen, hat nicht
nur zur Folge, die angemessene Entwicklung der internen Anlagen der Menschen zu
fordern, sondern auch die Umgebung so zu gestalten, dass sie fiir die Austibung prak-
tischer Vernunft und anderer vorrangiger Titigkeiten glinstig ist.

8  Siehe eine detailliertere Diskussion dazu in Nussbaum 2000, Kapitel 1.

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

6. Tatigsein und Fahigkeit

Wir haben jetzt sowohl das Titigsein als auch die Fahigkeit betrachtet. Wie stehen sie
in Beziehung zueinander? Die Klirung dieser Frage ist entscheidend, um die Bezie-
hung des ,Fihigkeitenansatzes® zu unseren Gedanken tber Paternalismus und Plura-
lismus zu bestimmen. Denn wiirden wir das Tatigsein selbst als das Ziel 6ffentlicher
Politik ansehen, wiirde ein liberaler Pluralist mit Recht einwenden, dass damit viele
Wahlmoglichkeiten ausgeschlossen wiren, fur die sich Birgerinnen und Burger in
Ubereinstimmung mit ihren eigenen Vorstellungen des Guten entscheiden kénnten.
Eine tiefreligiose Person konnte es vorziehen, nicht gut genidhrt zu sein, sondern
streng zu fasten. Ob aus religiésen oder anderen Griinden kénnte jemand ein sexuell
enthaltsames Leben einem aktiven Sexualleben vorziehen. Jemand kénnte es vorzie-
hen, sich mit voller Hingabe der Arbeit zu widmen, die Erholung und Spiel aus-
schlieB3t. Sage ich allein schon durch die Benutzung der Liste, dass diese Lebensweisen
nicht wirklich menschlich oder erfiillt sind? Und tbertrage ich dem Staat die Aufgabe,
Menschen in die erforderliche Art des Tatigseins hineinzudringen, egal was sie selbst
vorziehen?

Es ist wichtig, dass die Antwort auf diese Frage Nein lautet. Fihigkeit, nicht Titigsein,
ist das angemessene politische Ziel. Dies ist so, weil der Ansatz sehr grolen Wert auf
die praktische Vernunft legt, als ein Gut, das zum einen alle anderen Titigkeiten
durchdringt und sie damit vollkommen menschlich macht, und das zum anderen
selbst eine zentrale Titigkeit auf der Liste darstellt. Die Person mit geniigend Nahrung
kann sich immer entschlieBen zu fasten, aber es besteht ein groler Unterschied zwi-
schen Fasten und Hungern, und es ist dieser Unterschied, den wir erfassen wollen.
Auch die Person, die die iiblichen Chancen zur sexuellen Befriedigung hat, kann sich
immer fiir ein enthaltsames Leben entscheiden, und der Ansatz widerspricht dem
nicht. Er widerspricht jedoch (zum Beispiel) der Praxis der Frauenbeschneidung, die
Menschen die Chance nimmt, sich fiir sexuelles Tdtigsein zu entscheiden (und zudem
auch die Chance, sich fiir ein sexuell enthaltsames Leben zu entscheiden).” Eine Per-
son, die Gelegenheit zum Spiel hat, kann sich immer fiir ein arbeitsreiches Leben ent-
scheiden; auch hier gibt es einen grolen Unterschied zwischen diesem selbst gewiahl-
ten Leben und einem Leben, das durch unzureichende Arbeitszeitregelung und/oder
durch Doppelbelastung, die Frauen in vielen Teilen der Welt unfihig macht zu spie-
len, eingeschrinkt ist. Der Ansatz bleibt nicht auf zuzerne Fihigkeiten beschrinkt, gleich-
gultig gegentiber den Bemtihungen der Einzelnen, die diese in einer feindlichen Um-
gebung auszuliben versuchen. In diesem Sinne ist er gegeniiber dem Ziel des Tatigs-
eins hochst aufmerksam und instruiert den Staat, dieses immer im Blick zu behalten.
Auf der anderen Seite dringt er die Menschen nicht zum Titigsein: Ist die Bithne erst
einmal bereitet, bleibt die Entscheidung ihnen tiberlassen.

7. Fihigkeiten und Menschenrechte

Fruhere Versionen der Liste schienen von Ansitzen abzuweichen, die in der Men-
schenrechtsbewegung verbreitet sind, da sie den traditionellen politischen Rechten

9 Siehe Nussbaum 1999, Kap. 3 und 4.

zfwu 4/1 (2003), 8-31

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

23


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

24

und Freiheiten keinen so grolen Platz einrdiumten — obwohl von Anfang an betont
wurde, dass diese einbezogen werden miissten. Die jetzt vorliegende Version der Liste
korrigiert diesen Mangel der Betonung. Die politischen Freiheiten haben zentrale Be-
deutung dafiir, Wohlergehen menschlich zu machen. Eine Gesellschaft, die auf das
Wohlergehen abzielt und dabei diese Freiheiten tibergeht, ldsst ihren Mitgliedern nur
ein unvollkommenes menschliches Mal3 an Befriedigung zukommen. Amartya Sen
schreibt dazu:

,»Politische Rechte sind wichtig nicht nur fiir die Befriedigung der Bediirfnis-
se, sie sind auch wesentlich fiir die Formulierung von Bedtrfnissen. Und
diese Idee bezieht sich letztendlich auf die Achtung, die wir einander als
Mitmenschen schulden® (Sen 1994: 38).10

Es gibt viele Grinde fir die Ansicht, dass politischen Freiheiten eine instrumentelle
Rolle dabei zukommt, materielle Katastrophen (vor allem Hungersnéte, vgl. Sen 1981)
zu verhindern und wirtschaftliches Wohlergehen zu férdern. Aber ihre Rolle ist nicht
blof3 instrumentell: sie sind vielmehr als solches wertvoll.

Fahigkeiten stehen in sehr enger Beziehung zu den Menschenrechten, wie sie in inter-
nationalen Diskussionen der Gegenwart verstanden werden. Tatsichlich umfassen sie
das Gebiet, das sowohl die so genannten ,Grundrechte der ersten Generation® (politi-
sche und biirgerliche Freiheiten) als auch die so genannten ,Grundrechte der zweiten
Generation® (wirtschaftliche und soziale Rechte) abdeckt, und spielen eine dhnliche
Rolle, indem sie die philosophische Untermauerung fiir die grundlegenden Verfas-
sungsprinzipien liefern. Weil die Sprache der Rechte gut etabliert ist, miissen diejeni-
gen, die die Fihigkeiten verteidigen, zeigen, was durch diese neue Sprache hinzu-
kommt (vgl. Nussbaum 1997).

Die Idee der Menschenrechte ist iberhaupt keine kristallklare Idee. Rechte werden auf
viele verschiedene Weisen verstanden und schwierige theoretische Fragen werden
hiufig durch den Gebrauch der Sprache der Rechte verschleiert, wodurch manchmal
der Eindruck von Ubereinstimmung entstehen kann, obwohl in Wirklichkeit ein erns-
ter philosophischer Konflikt besteht. Es besteht Uneinigkeit tiber die Grundlage eines
Rechtsanspruches: Vernunft, Empfindung oder das blofe Leben haben alle ihre An-
hinger. Uneinigkeit besteht auch dariiber, ob Rechte vorpolitisch sind oder aus Geset-
zen und Institutionen hervorgehen (Kant vertrat letztere Ansicht, wenngleich die vor-
herrschende Menschentechtstradition an ersterer festhilt). Uneins ist man datiiber, ob
sie nur einzelne Personen haben kénnen oder auch Gruppen, und ob Rechte als Ne-
benbedingungen zu zielgerichtetem Handeln anzusehen sind oder eher als ein Teil des
sozialen Ziels, das gefoérdert wird. Man ist zudem uneins tiber die Bezichung zwischen
Rechten und Pflichten: wenn A ein Recht auf S hat, bedeutet das dann, dass es immer
jemanden gibt, der die Pflicht hat, S bereitzustellen, und wie sollen wir entscheiden,
wer dieser jemand ist? SchlieSlich ist man uneins dartber, welche Rechte als Rechte
anf etwas zu verstehen sind. Sind Menschenrechte in erster Linie Rechte, in bestimmter
Weise behandelt zu werden? Rechte auf ein bestimmtes Mal3 an erreichtem Wohler-
gehen? Rechte auf Ressourcen, mit denen man seinen Lebensplan verfolgen kann?

10 Vgl. Rawls 1993: 187-188, wo Freiheit und Bediirfnis in dhnlicher Weise verkniipft werden.

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

Rechte auf bestimmte Chancen und Leistungen, mit denen man Entscheidungen tiber
den Lebensplan treffen kann?

Die Darstellung zentraler Fihigkeiten hat den Vorteil, wie mir scheint, dass sie eindeu-
tig Stellung bezieht zu diesen offenen Fragen, wihrend sie gleichzeitig klar sagt, was
die motivierenden Anliegen sind und was das Ziel ist. Bernard Williams hat dies in
seinem Kommentar zu Sens Tanner-Vorlesung von 1987 deutlich gemacht:

,»Ich bin selbst nicht sehr glicklich dariiber, Rechte als Ausgangspunkt zu
nehmen. Der Begriff eines grundlegenden Menschenrechtes scheint mir
ziemlich unklar zu sein und ich wiirde lieber aus der Perspektive der grund-
legenden menschlichen Fahigkeiten dahin gelangen. Ich wiirde es vorzichen,
Fihigkeiten die Arbeit machen zu lassen und, falls wir eine Sprache oder
Rhetorik der Rechte brauchen, sie von ihnen geliefert zu bekommen als um-
gekehrt (Williams 1987: 100).

Wie Williams sagt, bedarf die Bezichung zwischen den beiden Konzepten jedoch wei-
terer Kldrung angesichts der Dominanz der Sprache der Rechte in der Welt der inter-
nationalen Entwicklung.

In einigen Bereichen besteht der beste Weg, dariiber nachzudenken, was Rechte sind,
darin, sie als kombinierte Fibigkeiten anzusehen. Das Recht auf politische Partizipation,
das Recht auf freie Religionsausiibung, das Recht auf freie Meinungsdu3erung — diese
und andere Rechte werden am besten als Vermdgen zum Tiétigwerden betrachtet. Mit
anderen Worten, Biirgern ein Recht in diesen Bereichen zu sichern, bedeutet, sie in die
Position der kombinierten Fihigkeit zu bringen, um die Titigkeit in diesem Bereich
austiben zu kénnen. (Natiirlich gibt es noch eine andere Bedeutung von ,Recht’, wel-
che eher meinen ,,grundlegenden Fihigkeiten® entspricht: Menschen haben ein Recht
auf Glaubensfreiheit einfach kraft ihres Menschseins, selbst wenn der Staat, in dem sie
leben, ihnen diese Freiheit nicht garantiert.) Indem wir Rechte als kombinierte Fahig-
keiten definieren, verdeutlichen wir, dass ein Volk im Land C nicht wirklich das Recht
auf politische Partizipation hat, nur weil dies auf dem Papier steht: Sie haben dieses
Recht nur, wenn sie durch wirksame Mal3nahmen tatsdchlich zur politischen Partizipa-
tion befdhigt werden. Frauen in vielen Nationen haben ein nominelles Recht auf poli-
tische Partizipation, ohne dieses Recht im Sinne der Fihigkeit zu haben: Zum Beispiel
konnte ihnen Gewalt drohen, sollten sie das Haus verlassen. Kurzum, das Denken im
Begriff der Fihigkeit gibt uns eine RichtgroBe, wenn wir dartiber nachdenken, was es
wirklich bedeutet, jemandem ein Recht zu sichern.

Eine andere Gruppe von Rechten, grofitenteils im Bereich des Eigentums und des
wirtschaftlichen Vorteils, scheint in ihrer Beziehung zu den Fihigkeiten analytisch
unterschiedlich zu sein. Nehmen wir zum Beispiel das Recht auf Schutz und Unter-
kunft. Dies sind Rechte, die auf eine Reihe verschiedener Arten analysiert werden
kénnen: im Hinblick auf Ressourcen oder Nutzen (Befriedigung) oder Fihigkeiten.
(Auch hier miissen wir wiederum unterscheiden zwischen der Behauptung, ,A hat ein
Recht auf Schutz® — die sich hiufig auf einen moralischen Anspruch von A aufgrund
des Menschseins bezieht, was ich eine grundlegende Fibigkeiten nenne — und der Aussage
,Land C gibt seinen Biirgern das Recht auf Schutz’. Es ist der zweite Satz, dessen Ana-
lyse ich hier diskutiere.) Auch hier scheint es jedoch férdetlich zu sein, diese Rechte
als Fahigkeiten zu begreifen. Wenn wir bei dem Recht auf Schutz an eine bestimmte

zfwu 4/1 (2003), 8-31

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

25


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

26

Menge von Ressourcen denken, dann stehen wir wirklich vor dem Problem, das ich
schon friher diskutiert habe: Ressourcen an Menschen zu verteilen, fiihrt nicht immer
dahin, Menschen in unterschiedlichen Situationen auf das gleiche Niveau der Fihigkeit
zum Titigwerden zu bringen. Die nutzenbasierte Analyse steht ebenfalls vor einem
Problem: Traditionellerweise benachteiligte Menschen mdgen sich mit einem sehr
niedrigen Lebensstandard zufrieden geben, weil sie glauben, dass dies alles ist, worauf
sie hoffen kénnen. Dagegen schaut die Fihigkeitenanalyse darauf, wie Menschen tat-
sichlich ermichtigt werden zu leben. Okonomische und materielle Rechte als Fihig-
keiten zu analysieren, ermdglicht es uns daher, klar die Grinde darzulegen, die wir
dafiir haben, den Benachteiligten ungleiche Geldsummen zu geben oder spezielle
Programme einzurichten, um ihren Ubergang zur vollen Fihigkeit zu unterstiitzen.

Die Sprache der Fihigkeiten hat einen weiteren Vorteil gegentiber der Sprache der
Rechte: Sie ist nicht so stark an eine bestimmte kulturelle oder historische Tradition
gebunden, wie es von der Sprache der Rechte angenommen wird. Diese Ansicht ist
nicht sehr exakt: Obwohl der Begriff ,Rechte’ mit der europiischen Aufklirung ver-
bunden ist, sind dessen einzelne Ideen in vielen Traditionen tief verwurzelt.!! Was
zum Beispiel Indien angeht, so sind, einmal abgesehen von der kiirzlich in Kraft getre-
tenen Sprache der Rechte in der indischen Rechts- und Verfassungstradition, die we-
sentlichen einzelnen Ideen schon in viel fritheren Zeiten des indischen Denkens tief
verwurzelt — in Ideen religitser Toleranz, die seit den Edikten von Aschoka im 3. Jh.
v. Chr. entwickelt wurden, im Denken tber Hindu-Moslem-Beziehungen im Mogul-
reich und nattrlich in vielen progressiven und humanistischen Lehren des neunzehn-
ten und zwanzigsten Jahrhunderts, die man sicherlich nicht einfach fiir westlich und
den eigenen Traditionen gegeniiber respektlos halten kann (vgl. Sen 1997a).12 Tagore
fithrt die Freiheitskonzeption, die von Meerabei, der jungen Ehefrau in seiner Erzih-
lung, auf der Suche nach Selbstverwirklichung herangezogen wird, auf die Mogultradi-
tion zuriick. Thr Selbstbild eines ,,freien menschlichen Geistes® leitet sie also nicht von
irgendwelchen externen Einflissen her, sondern von einer Kombination aus Erfah-
rung und Geschichte.

,Rechte’ sind also nicht ausschlief3lich westlich; sie kénnen aus vielfiltiger Perspektive
unterstiitzt werden. Trotzdem erlaubt uns die Sprache der Fahigkeiten, diese mithsame
Debatte zu umgehen. Wenn wir einfach davon sprechen, was Menschen tatsdchlich
fihig sind zu tun und zu sein, geben wir uns noch nicht einmal den Anschein, eine
westliche Idee zu bevorzugen. Uberlegungen zu Titigkeit und Fihigkeit existieren
Gberall und es gibt keine Kultur, in der Menschen sich nicht fragen, was sie fihig sind
zu tun und welche Chancen zum Titigsein sie haben.

Wenn wir die Sprache der Fihigkeiten haben, brauchen wir dann noch die Sprache der
Rechter Trotz aller Unzulidnglichkeiten spielt die Sprache der Rechte im politischen
Diskurs vier wichtige Rollen: Wenn sie in der ersten Art eingesetzt wird, wie in dem
Satz ,A hat ein Recht, die grundlegenden politischen Freiheiten durch den Staat garan-
tiert zu bekommen’, erinnert sie uns daran, dass Menschen berechtigte und unver-

11 Sowohl fiir Indien als auch fiir China siche Sen 1997a; siehe auch Taylor 1999.

12 Zu Tagore siche Sen 1997b; Bardhan 1990, Einleitung. Zur Sprache der Rechte im indischen Unab-
hingigkeitskampf siche Nehru 1936: 612.

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

zichtbare Anspriiche auf bestimmte Arten dringender Behandlung haben, egal was die
Welt um sie herum dazu beigetragen hat. Ich habe gezeigt, dass diese Rolle der Spra-
che der Rechte eng verbunden ist mit den ,,grundlegenden Fihigkeiten®, wie ich sie
genannt habe, und zwar in dem Sinne, dass die Rechtfertigung fir die Aussage, dass
Menschen solche natiirlichen Rechte haben, meistens damit beginnt, auf einige fihig-
keitendhnliche Merkmale der Menschen abzuzielen (Rationalitit, Sprache), die sie
wenigstens in einem Mindestmal} besitzen. Und ich glaube in der Tat, dass ohne eine
solche Rechtfertigung die Berufung auf Rechte ziemlich ritselhaft bleibt. Andererseits
gibt es keinen Zweifel daran, dass man die grundlegenden Fihigkeiten von Menschen
anerkennen koénnte und dennoch bestreitet, dass dieses zugleich bedeutet, dass sie
Rechte besitzen im Sinne von berechtigten Anspriichen auf bestimmte Arten der Be-
handlung. Wir wissen, dass diese Schlussfolgerung durch einen Grof3teil der Weltge-
schichte hindurch nicht gezogen wurde. Sich auf Rechte zu berufen, sagt daher mehr
aus als die bloB3e Berufung auf grundlegende Fihigkeiten ohne jedes weitere ethische
Argument der Art, wie ich es geliefert habe. Die Sprache der Rechte verweist darauf,
dass es ein solches Argument gibt und dass wir starke normative Schlisse aus der
Tatsache der grundlegenden Fahigkeiten ziehen.

Selbst auf der zweiten Ebene, wenn wir iiber staatlich garantierte Rechte sprechen,
betont die Sprache der Rechte die Wichtigkeit und elementare Rolle dieser Fahigkeits-
bereiche. Die Aussage, ,Hier ist eine Liste von Dingen, die Menschen fihig sein soll-
ten zu tun und zu sein‘, hat nur eine vage normative Resonanz. Die Aussage, ,Hier ist
eine Liste elementarer Rechte,’ ist rhetorisch direkter. Damit wird geradewegs gesagt,
dass es sich um besonders dringende Titigkeiten handelt, die sich auf das Gefihl des
berechtigten Anspruchs stiitzen, den alle Menschen auf diese Dinge aufgrund ihres
Menschseins haben.

Drittens ist die Sprache der Rechte wichtig wegen des Gewichts, das sie auf die Ent-
scheidungsfreiheit und die Autonomie der Menschen legt. Die Sprache der Fihigkei-
ten wurde, wie ich schon gesagt habe, dafiir konzipiert, Raum fir Entscheidungen zu
lassen und die Idee zu kommunizieren, dass es einen groBen Unterschied macht, ob
Menschen in ein Titigsein gedringt werden, das fiir wertvoll erachtet wird, oder ob
die Entscheidung dartiber den Menschen selbst tibetlassen bleibt. Doch es gibt Ansit-
ze, die zwar die aristotelische Rede von Titigsein und Fihigkeit benutzen, die aber
Freiheiten nicht in der Weise betonen, wie mein Ansatz es tut: Der marxistische Aris-
totelismus und einige Arten des katholischen thomistischen Aristotelismus sind auf
diese Art illiberal. Wenn wir auch die Sprache der Rechte ins Spiel bringen, hilft uns
das, denke ich, besondere Betonung auf die wichtige Tatsache zu legen, dass das an-
gemessene politische Ziel sich an der Mdglichkeit der Menschen orientiert, sich fir
bestimmte Arten der Titigkeiten zu entscheiden, nicht einfach am tatsdchlichen Ti-
tigsein.

Schlieflich bewahrt die Sprache der Rechte in den Bereichen, in denen wir verschie-
dener Meinung tber die geeignete Analyse der Rechtediskussion sind — wo die An-
spriiche von Nutzen, Ressourcen und Fihigkeiten noch weiter ausgearbeitet werden —
ein Gefiihl fiir den Bereich der Ubereinsrimmung, wihrend wir weiterhin Gber die
richtige Art der Analyse auf einer spezifischeren Ebene nachdenken.

zfwu 4/1 (2003), 8-31

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

27


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

28

8. Fihigkeiten als Ziel der Entwicklung von Frauen

Legitimes Interesse an Vielfalt, Pluralismus und personlicher Freiheit ist nicht unver-
einbar mit der Anerkennung interkultureller Normen, und tatsichlich sind interkultu-
relle Normen dann erforderlich, wenn wir Vielfalt, Pluralismus und Freiheit schiitzen
wollen, wobei jeder Mensch als Handelnder und als Ziel zu sehen ist. Der beste Weg,
all diese Anliegen zusammenzubringen, besteht darin, Normen als eine Reihe von
Fahigkeiten zu vollstindig menschlichem Titigsein zu formulieren und dabei zu beto-
nen, dass Fihigkeiten Bereiche menschlicher Freiheit nicht verschlieBen, sondern
schitzen.

Der Fihigkeitenrahmen, der herangezogen wird, um das Leben von Frauen, die sich
in vielen verschiedenen, sich entwickelnden und entwickelten Lindern fiir die Gleich-
berechtigung einsetzen, zu bewerten, ist meines Erachtens kein Fremdkérper: Er
stimmt recht gut mit Forderungen tiberein, die Frauen in vielen globalen und nationa-
len politischen Zusammenhingen lingst stellen. Daher kénnte es Giberfliissig erschei-
nen, diese Punkte zu einer Liste zusammenzustellen: Warum nicht einfach Frauen
selbst entscheiden lassen, was sie in jedem einzelnen Fall fordern wollen? Um diese
Frage zu beantworten, sollten wir darauf verweisen, dass die Debatte um internationa-
le Entwicklung immer schon eine normative Sprache benutzt. Wo sich der Fihigkei-
tenansatz noch nicht — wie im Human Development Report der UNDP — durchgesetzt
hat, Gberwiegt immer noch eine viel weniger angemessene theoretische Sprache, sei es
die Rede von Priferenzbefriedigung oder von wirtschaftlichem Wachstum. Wir brau-
chen den Fihigkeitenansatz als eine menschlich reiche Alternative zu diesen unzuling-
lichen Theorien der menschlichen Entwicklung,.

Kommen wir nun zuriick zu Vasanti und Jayamma und bewerten ihre Lebensge-
schichten anhand der Fihigkeitenliste. Das Drehbuch von Vasantis Leben wurde
weitgehend von Minnern geschrieben, von denen sie abhingig war: ithrem Vater, ih-
rem Mann, den Briidern, die ihr geholfen haben, als ihre Ehe in die Briiche ging. Die-
se Abhingigkeit gefdhrdete ihr Leben und ihre Gesundheit, stand einer Ausbildung im
Weg und hinderte sie daran, sich selbst als eine Person wahrzunehmen, die einen Le-
bensplan hat und Entscheidungen treffen kann. Am schlimmsten erging es ihr in ihrer
Ehe: Sie bifite ihre kérperliche Unversehrtheit durch hiusliche Gewalt ein, ihr emoti-
onales Gleichgewicht durch Furcht und sie war abgeschnitten von allen Formen sozia-
ler, familidrer, freundschaftlicher und gesellschaftlicher Zugehorigkeit. Aus all diesen
Griinden sah sie sich selbst nicht als einen freien und wiirdevollen Menschen, der
gleich viel Wert ist wie alle anderen Menschen. Dabei spielen Dinge wie Eigentum,
Berufstitigkeit und Zugang zu Krediten eine wichtige Rolle: Dass sie kein Eigentum
hatte, weder Lesen noch Schreiben konnte, keine beschiftigungsbezogenen Fertigkei-
ten erworben hatte und kein Darlehen aufnehmen konnte auller von ihren minnli-
chen Verwandten, all dies verstirkte ihr Abhingigkeitsverhiltnis und hielt sie viel
linger in einer Missbrauchsbeziehung, als wenn sie frei hitte entscheiden kénnen.
Hieran erkennen wir, wie eng alle Fihigkeiten miteinander verbunden sind, wie das
Fehlen der einen, allein schon schlecht, auch andere untergribt. Vasanti hatte aber
auch Glick: Ihre Verwandten waren ihr gegeniiber nicht gewalttitig und sie hatte
Brider, die sich mehr als tiblich um sie gekiimmert haben. Deshalb konnte sie ihren
Ehemann auch verlassen, ohne einer gefihrlichen korperlichen oder erniedrigenden

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

Arbeit nachgehen zu miissen. Aber es entstand dadurch eine neue Form der Abhin-
gigkeit; Vasanti blieb extrem angreifbar und es fehlte ihr weiterhin an Selbstvertrauen.

Das SEWA-Darlehen hat dieses Bild verindert. Vasanti hatte jetzt nicht nur ein Ein-
kommen, sondern auch eigenstindig die Kontrolle tiber ihren Lebensunterhalt. Selbst
als sie der SEWA noch viel Geld schuldete, war es besser, es der SEWA zu schulden
als ithren Briiddern: Teil einer Gemeinschaft von Frauen zu sein, die sich gegenseitig
unterstiitzen, war etwas vollig anderes als eine arme Verwandte zu sein, die von Almo-
sen lebt, und zwar in Bezug sowohl auf die praktische Vernunft als auch auf die sozia-
le Zugehorigkeit. Ihr Geftihl der eigenen Wiirde stieg, als sie das Datlehen zurtickzahl-
te und zu sparen begann. Zu der Zeit als ich sie traf, hatte sie schon ein betrichtliches
Selbstvertrauen und Selbstwertgefithl erworben; und ihre Beziehungen zu anderen
Frauen, in Gruppen und personlichen Freundschaften, waren fiir sie eine neue Quelle
der Freude und des Stolzes. Auch ihre Beteiligung am politischen Leben hat stark
zugenommen, seitdem sie sich Kokilas Projekt angeschlossen hat, dessen Aufgabe
darin besteht, die Polizei davon zu iberzeugen, mehr Fille hiuslicher Gewalt zu un-
tersuchen. Interessanterweise fithlt sie sich jetzt auch dadurch besser, dass sie die
Moglichkeit hat, anderen zu helfen, was sie friher durch die Konzentration auf das
pure Ubetleben nicht konnte.

Wenn wir iiber ihre Situation nachdenken, sehen wir, wie wenig der 6ffentliche Sektor
fiir sie getan hat und wie viel Gliick sie hatte, dass eine der besten nichtstaatlichen
Frauenorganisationen ganz in ihrer Nihe war. Der Staat versiumte es, ihr eine Ausbil-
dung zu ermdglichen; er versiumte es, sie vor Gewalt in der Ehe zu schiitzen und
ihren Ehemann wegen Missbrauchs zur Verantwortung zu ziehen; er versdumte es, ihr
die gleichen Figentumsrechte innerhalb der Familie zuzusichern; er versiumte es, ihr
den Zugang zu Darlehen zu gewihren. Tatsichlich war die einzige bedeutsame Rolle,
die der Staat in Vasantis Leben gespielt hatte, eine negative: die Zahlung fiir die Va-
sektomie ihres Mannes, die ihre prekire Lage noch verschlimmerte.

Jayammas Situation bietet dazu einen beachtlichen Kontrast. Einerseits hatte sie einen
viel schlechteren Start ins Leben als Vasanti und es ging ihr das ganze Leben lang
schlechter in Bezug auf einige der Fahigkeiten. Sie musste sich immer Sorgen machen,
ob sie genug zum Hssen hatte, und sie litt zeitweise an Unterernidhrung; ihre Arbeit
war extrem gefihrlich und korperlich anstrengend. Sie hatte keine mannlichen Ver-
wandten, die sie unterstiitzten, und obwohl sie im Gegensatz zu Vasanti Kinder hatte,
waren diese mehr eine Belastung als eine Hilfe. Sie hat keine Ersparnisse und hatte
noch nie ein Darlehen aufgenommen; die Eigentumsrechte des Landes, auf dem sie
illegal wohnt, sind ungeklirt. Sie erlitt Diskriminierung am Arbeitsplatz, ohne etwas
dagegen tun zu kénnen. Zudem musste sie — im Gegensatz zu Vasanti — das tun, was
zahllose Frauen in unterentwickelten Lindern tun miissen, nimlich zusitzlich zu der
Belastung einer ganztigigen anstrengenden Arbeit einen Haushalt fithren und Kinder
aufziehen.

Andererseits hatte es Jayamma in mancher Hinsicht besser als Vasanti. IThre Gesund-
heit ist gut, ohne Zweifel wegen ihrer eindrucksvollen kérperlichen Stirke und Kondi-
tion, und sie musste nie kérperliche Gewalt von ihrem Ehemann ertragen, der offen-
kundig viel schwicher war als sie. Sie scheint sich von niemandem einschiichtern zu
lassen und sie hatte schon ein Verstindnis politischer Angelegenheiten, welches Va-

zfwu 4/1 (2003), 8-31

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

29


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

30

santi erst kiirzlich entwickelt hat. Von ihr wurde nicht wie von Vasanti erwartet, dass
sie sich unterordnet und sie hat es auch nicht getan; iiber viele Jahre hinweg hat sie
sich erfolgreich dafir eingesetzt, ihre Familie zusammenzuhalten und ihre Situation zu
verbessern.

Der Staat hat fiir Jayamma viel mehr getan als fiir Vasanti. Die illegalen Siedler auf
offentlichem Grund und Boden haben jetzt die Eigentumsrechte an dem Land be-
kommen, obwohl sie noch vor Gericht gehen miissen, um den Anspruch geltend zu
machen. Die vom Staat angebotenen Dienstleistungen sind eine unschitzbare Hilfe
fiir Jayammas schweren Tag. Die Siedlung ist jetzt an die Wasserversorgung ange-
schlossen und durch ein Programm des Staates wurde ihr eine Innentoilette gebaut.
Staatliche medizinische Versorgung ist in der Nihe, gut und kostenlos. Zwar hatte
Jayamma das Bildungsangebot fiir ihre eigenen Kinder nicht genutzt, aber ihre Enkel
haben vom staatlichen Kampf gegen Traditionen der Nicht-Ausbildung profitiert.
Sicherlich hat es der Staat versiumt, sexuelle Diskriminierung an ihrem Arbeitsplatz
zu verbieten. Aber in vielerlei Hinsicht kénnen der Regierung in Kerala gute Noten
fir die Férderung menschlicher Fihigkeiten ausgestellt werden.

Der Fihigkeitenrahmen stimmt ziemlich genau mit dem iiberein, wortiber diese Frau-
en schon nachdenken oder ab einem bestimmten Zeitpunkt in ihrem Leben nachzu-
denken beginnen. Insoweit er Kritik an der traditionellen Kultur mit sich bringt, un-
terstiitzt er sie in ihrer schon sehr kritischen Haltung; in der Tat wire jeder Rahmen,
der keine Kritik enthielte, nicht austreichend, um ihre Bedurfnisse und Ziele zu erfas-
sen. Vor allem die Ideen der praktischen Vernunft, der Gestaltung des Umfeldes und
der Nicht-Erniedrigung scheinen in ihrem Denken besonders hervorzutreten, neben
offensichtlicheren Uberlegungen zu Ernihrung, Gesundheit und Schutz vor Gewalt.
Auch wo die Liste ihre Gedanken nicht exakt widerspiegelt, wie zum Beispiel in der
Bedeutung, die sie der Ausbildung beimisst, scheint sie doch fiir normative politische
Zwecke die Aspekte des Lebens gut einzufangen, die zwischen den beiden Frauen und
den allgemeinen Zielen Unabhingigkeit, Wiirde und Gestaltungskraft stehen, nach
denen beide intensiv streben.

Frauen in der ganzen Welt hat es an Unterstiitzung ihrer zentralen menschlichen T4-
tigkeiten gefehlt und diese fehlende Unterstiitzung ist in gewissem Umfang dadurch
bedingt, dass sie Frauen sind. Aber Frauen haben, im Gegensatz zu Steinen oder
Bdumen, das Potenzial, zu solchen menschlichen Titigkeiten fihig zu werden, wenn
sie gentigend Nahrung, Ausbildung und andere Unterstiitzung bekommen. Deshalb ist
ihre Ungleichheit in Bezug auf Fihigkeiten ein Gerechtigkeitsproblem. Es ist an allen
Menschen, dieses Problem zu l6sen. Ich behaupte, dass uns ein interkulturelles Kon-
zept menschlicher Fahigkeiten Orientierung gibt, wenn wir diese schwierige Aufgabe
angehen.

Aus dem Englischen von Ulrike Knobloch nnd Claudia Rosenban

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

Literaturverzeichnis

Bardban, Kalpana (Ed.) (1990): Of Women, Outcastes, Peasants, and Rebels: A Selection of
Bengali Short Stories, Berkeley.

Chen, Martha A. (1995): A Matter of Survival: Women's Right to Employment in India and
Bangladesh, in: Nussbaum, Martha C./ Glover, Jonathan (Ed.) (1995): Women, Culture
and Development: A Study of Human Capabilities, Oxford: 37-57.

Chen, Martha A. (2000): Perpetual Mourning: Widowhood in Rural India, Delhi.

Gulati, 1eela (1981): Profiles in Female Poverty: A Study of Five Poor Working Women in
Kerala, Delhi.

Gutlati, Leela) Gulati, Mitn (1997): Female Labour in the Unorganised Sector: The Brick Worker
Revisited, in: Economic and Political Weekly, May 3: 968-971.

ICPD — International Conference on Population and Development (1994): Report of the International
Conference on Population and Development, Kairo.

Nebrn, Jawaharlal (1936): An Autobiography, Delhi.

Nussbaum, Martha C. (1997): Capabilities and Human Rights, in: Fordham Law Review 66: 273-
300.

Nussbanm, Martha C. (1999): Sex and Social Justice, New York/ Oxford.

Nussbaum, Martha C. (2000): Women and Human Development: The Capabilities Approach,
Cambridge/ New York.

Nussbanm, Martha C./ Glover, Jonathan (Ed.) (1995): Women, Culture and Development: A
Study of Human Capabilities, Oxford.

Rawls, John (1993): Political Libralism, New York.

Sen, Amartya, K. (1980): Equality of What?, in: Sterling M. McMurrin (Ed.): Tanner Lectures on
Human Values I, Cambridge [wiederabgedruckt in: Sen, Amartya K. (1982): Choice, Wel-
fare, and Measurement, Cambridge MA: 353-369].

Sen, Amartya K. (1981): Poverty and Famines: An Essay on Entitlement and Deprivation,
Oxford.

Sen, Amartya, K. (1994): Freedom and Needs, in: The New Republic, 10./17. Januar 1994: 31-
38.

Sen, Amartya, K. (19972): Human Rights and Asian Values, in: The New Republic, 14./21. Juli
1997: 33-41.

Sen, Amartya, K. (1997b): Tagore and His India, in: New York Review of Books, 26. Juni 1997.

Taylor, Charles (1999): Conditions of an Unforced Consensus on Human Rights, in: Joanne R.
Bauer/ Daniel A. Bell (Ed.): The East Asian Challenge for Human Rights, Cambridge/
New York: 124-144.

Tsut, Amy O./ Wasserbeit, Judith N./ Haaga, Jobn G. (Ed.) (1997): Reproductive Health in Deve-
loping Countries, Washington.

UNDP — United Nations Development Programme (1993-1996): Human Development Report, New
York.

Williams, Bernard (1987): The Standard of Living: Interests and Capabilities, in: Sen, Amartya
K./ Muellbauet, John/ Kanbur, Ravi/ Hart, Keith/ Williams, Bernard: The Standard of
Living. The Tanner Lectures, edited by Geoffrey Hawthorn, New York: 94-102.

WIEGO — Women in Informal Employment: Globalizing and Organizing (1999): Annual Meeting and
Public Seminar, 12.-14. April 1999, Ottawa.

zfwu 4/1 (2003), 8-31

73218111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

31


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

