
8  

Frauen und Arbeit – Der Fähigkeitenansatz* 

MARTHA C. NUSSBAUM** 

Women and Work – The Capabilities Approach 

In this article Nussbaum lays out her version of the capabilities approach, an approach that focuses on 
what people are actually able to do and to be. Using the narrative method she starts by telling the 
stories of Vasanti and Jayamma, two Indian women, to illustrate how changes in their lives could be 
evaluated. Concepts like ‚quality of life‘ and ‚development‘ need a normative framework that crosses 
cultural boundaries. Nussbaum addresses the worries that arise when we attempt to use any cross-
cultural framework in talking about improvements in women's lives. Then she criticises dominant 
economic accounts of norms and goals like GNP per capita and preference-satisfaction. Finally she 
argues that the capabilities approach is the most fruitful for cross-cultural purposes, showing that it 
has good answers to the problems that plague the other approaches. 

Key words: Human Capabilities, Feminist Liberalism, Social Justice, Women's Human Rights 

„I found myself beautiful as a free human mind“ (Mrinal, in: Rabindranath Ta-
gore Letter from a Wife). 
„Es versteht sich, dass das menschliche Auge anders genießt als das rohe, un-
menschliche Auge, das menschliche Ohr anders als das rohe Ohr etc. [...] Der 
unter dem rohen praktischen Bedürfnis befangene Sinn hat auch nur einen bor-
nierten Sinn. Für den ausgehungerten Menschen existiert nicht die menschliche 
Form der Speise, sondern nur ihr abstraktes Dasein als Speise; ebensogut könn-
te sie in rohster Form vorliegen, und es ist nicht zu sagen, wodurch sich diese 
Nahrungstätigkeit von der tierischen Nahrungstätigkeit unterscheide“ (Karl Marx, 
Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jahr 1844). 

1. Vasanti und Jayamma – Die Lebenssituation zweier indischer Frauen 
Ahmedabad im indischen Bundesstaat Gujarat ist die Stadt der Textilfabriken, in der 
Mahatma Gandhi die Arbeiterschaft nach seinem Prinzip des gewaltlosen Widerstan-
des organisiert hat. Touristen besuchen die Stadt vor allem wegen des Textilmuseums 
und des Gandhi-Schreins. Aber heute zieht sie auch als Heimat einer neuen Wider-
standsbewegung die Aufmerksamkeit auf sich: die Self-Employed Women's Association 
(SEWA) mit mehr als 50.000 Mitgliedern, die seit über 20 Jahren Arbeiterinnen hilft, 

________________________ 
*  Dieser Aufsatz ist eine Übersetzung des Textes von Nussbaum, Martha (2000): Women and Work. 

The Capabilities Approach, in: The Little Magazine 1, Heft 1: 26-37. Für die freundliche Genehmi-
gung zur Übersetzung und zum Abdruck danken wir dem Little Magazine; New Delhi, 
www.littlemag.com. 

**  Prof. Martha Nussbaum, University of Chicago, Law School, 1111 East 60th Street, Chicago, 
IL 60637, U.S.A., E-Mail: martha_nussbaum@law.uchicago.edu; Forschungsschwerpunkte: Moral-
philosophie und Politische Philosophie, Feministische Philosophie, Altgriechische und Römische 
Philosophie, Globale Gerechtigkeit und Internationale Entwicklung, Philosophie der Gefühle. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


zfwu 4/1 (2003), 8-31 9 

ihre Lebensbedingungen durch Kredite, Ausbildung und eine Gewerkschaft zu ver-
bessern. Auf der einen Seite des verschmutzten Flusses, der die Stadt zweiteilt, steht 
das schäbige alte Gebäude, in dem die SEWA gegründet wurde und das jetzt für die 
Büros der Angestellten genutzt wird. Auf der anderen Seite des Flusses befindet sich 
ein Bürogebäude aus Marmor, in dem seit kurzem die Ausbildungsräume und die 
SEWA-Bank untergebracht sind. Alle Kundinnen und alle Beschäftigten dieser Bank 
sind Frauen. 
Vasanti sitzt auf dem Boden des Besprechungszimmers in dem alten Bürogebäude, in 
dem sich die SEWA-Mitglieder treffen, um sich mit den Mitarbeiterinnen zu beraten. 
Sie ist eine kleine rundliche Frau Anfang 30, trägt einen schönen blauen Sari und ihr 
langes Haar ist auf dem Kopf ordentlich zu einem Knoten zusammengesteckt. Ihre 
Zähne sind unregelmäßig und verfärbt, aber ansonsten sieht sie gesund aus. Meine 
Kollegin Martha Chen sagte mir später, dass Vasanti eine Rajput ist, also aus einer 
hohen Kaste stammt. Sie ist mit ihrer älteren (und aus einer niedrigeren Kaste stam-
menden) Freundin Kokila gekommen, die Tonkrüge herstellt und Hausmeisterin der 
örtlichen Konferenzhalle ist, eine große, engagierte Gemeindevertreterin, die der Poli-
zei dabei hilft, Fälle häuslicher Gewalt aufzuklären. Vasanti spricht leise und oft mit 
gesenktem Blick, aber aus ihren Augen sprüht Leben. 
Vasanti erzählt uns, dass ihr Ehemann ein Spieler und Alkoholiker war. Er nahm das 
Haushaltsgeld, um sich damit zu betrinken, und als er kein Geld mehr hatte, unterzog 
er sich einer Vasektomie, um so an das vom Staat als Anreiz dazu gebotene Geld zu 
kommen. Daher hat Vasanti keine Kinder, die ihr helfen könnten. Als ihr Mann im-
mer gewalttätiger wurde, konnte sie nicht länger bei ihm bleiben und sie kehrte zu 
ihrer eigenen Familie zurück. Ihr Vater, der Singer-Nähmaschinenteile hergestellt 
hatte, ist gestorben, aber ihre Brüder betreiben in seinem früheren Laden ein Autotei-
legeschäft. Indem sie eine Maschine nutzte, die ihrem Vater gehörte, und im Laden 
lebte, verdiente sie ein kleines Einkommen: Sie stellte Ösen für die Haken an Sari-
Oberteilen her. Ihre Brüder besorgten ihr einen Anwalt, um ihren Mann vor Gericht 
auf Unterhalt zu verklagen – ein ziemlich ungewöhnlicher Schritt für eine Frau aus 
ihren Verhältnissen –, aber der Fall zieht sich schon über Jahre hin, ohne dass ein 
Ende in Sicht wäre. In der Zwischenzeit haben ihre Brüder ihr auch ein Darlehen 
gegeben, womit sie sich eine Maschine zum Säumen von Saris anschaffen konnte; aber 
sie wollte nicht von ihnen abhängig sein, da ihre Brüder verheiratet sind und Kinder 
haben und sie vielleicht nicht mehr viel länger unterstützen wollen. Daher hat sie mit 
Hilfe der SEWA ein eigenes Bankdarlehen aufgenommen, um ihren Brüdern das ge-
liehene Geld zurückzugeben, und jetzt hat sie auch schon fast das gesamte SEWA-
Darlehen zurückgezahlt. Gewöhnlich fehle es Frauen an Zusammenhalt, sagt sie, und 
reiche Frauen würden arme Frauen ausnutzen. Bei der SEWA hat sie dagegen Ge-
meinschaftssinn erfahren. Sie fühlt sich sichtlich wohl in der Gesellschaft von Kokila, 
einer Frau aus einer ganz anderen sozialen Schicht und mit einem ganz anderen Tem-
perament. 
Mittlerweile ist Vasanti sehr lebhaft geworden; sie sieht uns direkt an und ihre Stimme 
ist klar und kräftig. Frauen in Indien müssten sehr viel ertragen, sagt sie. Und auch sie 
habe in ihrem Leben ziemlich viel Leid ertragen müssen. Aber aus dem Schmerz er-
wachse Stärke. Jetzt, da es ihnen besser gehe, wollen sie auch anderen Frauen helfen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


10  

In der abklingenden Hitze eines späten Märztages steht Jayamma vor ihrer Hütte in 
Tivandrum, Kerala.1 Das erste, was an ihr auffällt, ist ihre aufrechte Haltung und die 
muskulöse Kraft ihrer Bewegungen. Zwar fallen ihr die Zähne aus, ihre Sehkraft 
scheint getrübt zu sein und ihr Haar ist dünn – aber sie könnte eine Kompaniechefin 
sein, die ihre Truppen in den Kampf befiehlt. Es ist nicht überraschend, dass es in 
ihrem Leben erbitterte Kämpfe mit ihren Kindern und den Nachbarn gegeben hat. Ihr 
Kiefer steht vor, wenn sie Tabak kaut. Als eine Ezhava – einer niedrigen, aber nicht 
offiziell verzeichneten Kaste – ist Jayamma in zweifacher Hinsicht schlecht gestellt: 
Ihr fehlt ein guter sozialer Status und zudem kommt sie nicht für die Affirmative-
Action-Programme in Frage, die der Staat für die niedrigsten Kasten eingeführt hat. Sie 
lebt immer noch in einer auf öffentlichem Grund und Boden illegal errichteten Sied-
lung am Rande von Trivandrum. 
Jayamma ist erst kürzlich in den Ruhestand getreten; fast 45 Jahre lang hat sie in einer 
Ziegelbrennerei gearbeitet und jeden Tag acht Stunden lang Ziegelsteine geschleppt, 
500 bis 700 Ziegel pro Tag. (Sie hat nie mehr als fünf Rupien pro Tag verdient und 
ihre Beschäftigung hing vom Wetter ab.) Ihre Arbeit bestand darin, eine Planke mit 20 
Ziegel auf dem Kopf zu transportieren, sie durch die Kraft ihres Halses zu balancie-
ren, schnell zum Ofen zu gehen, dort die Ziegel abzuladen, ohne sich dabei den Hals 
zu verrenken, und sie dem Mann, der den Ofen füllt, zwei und zwei zu reichen. Die 
Männer in der Ziegelindustrie machen diese Schwerstarbeit einige Zeit und gehen 
dann über zu qualifizierteren (aber weniger anstrengenden) Aufgaben des Ziegelfor-
mens und des Ofenfüllens, die sie bis ins mittlere und fortgeschrittene Alter fortsetzen 
können. Diese Arbeit ist bis zu doppelt so gut bezahlt, obwohl sie leichter und weni-
ger gefährlich ist. Frauen werden für diese Beförderungen nie in Betracht gezogen und 
ihnen wird nie erlaubt, die damit verbundenen Qualifikationen zu erwerben. Wie die 
meisten kleinen Unternehmen in Indien wird die Ziegelbrennerei als Heimarbeit defi-
niert und daher sind ihre Arbeiterinnen und Arbeiter durch keine Gewerkschaft ge-
schützt. Alle werden sie schlecht bezahlt, aber Frauen müssen noch zusätzliche Be-
nachteiligungen ertragen. 
Mit Mitte 60 ist Jayamma nicht mehr in der Lage, die schwere körperliche Arbeit zu 
tun, und hat keine andere Beschäftigungsmöglichkeit, auf die sie zurückgreifen kann. 
Als Hausangestellte möchte sie nicht arbeiten, weil dies in ihrer Umgebung als be-
schämend und erniedrigend angesehen wird. Jayamma fügt noch eine politische Erklä-
rung hinzu: „Als Bedienstete stehst du mit einer Klasse in Verbindung, die dein Feind 
ist.“ Obwohl Witwe, bekommt sie keine Rente. Das zuständige Amt in ihrem Dorf 
teilte ihr mit, sie sei nicht berechtigt, weil sie zwei kräftige Söhne habe; doch ihre Söh-
ne leben weit entfernt und weigern sich, ihr zu helfen. Trotz dieser (und anderer) 
Hindernisse kämpft Jayamma beharrlich weiter. An einem Gespräch scheint sie nicht 
interessiert zu sein, aber sie führt ihre Besucher herum und versichert sich, dass uns 
Limonensaft und Wasser angeboten werden. 

________________________ 
1 Im Unterschied zu Vasantis Lebensgeschichte wurde die von Jayamma in der entwicklungsökonomi-

schen Literatur schon untersucht (vgl. Gulati 1981 und Gulati/ Gulati 1997). Ich bin Leela Gulati 
sehr dankbar dafür, dass sie mich Jayamma und ihrer Familie vorgestellt hat, und auch für ihre Diens-
te als Übersetzerin. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


zfwu 4/1 (2003), 8-31 11 

Jayamma und Vasanti sind in einer Nation aufgewachsen, in der Frauen den Männern 
formell gleichgestellt sind, mit gleichen politischen Rechten und nominell gleichen 
sozialen und beruflichen Chancen. (Diskriminierung aufgrund des Geschlechts ist 
nach der indischen Verfassung verboten.) Trotzdem haben beide Benachteiligungen 
aufgrund ihres Geschlechts erlitten: Diskriminierung in Ausbildung und Beruf, 
Schwierigkeiten durch fehlende männliche Unterstützung – Gleichgültigkeit in Ja-
yammas Fall, häusliche Gewalt und Alkoholismus in Vasantis Fall. Diese Probleme 
sind spezifisch für die soziale Situation von Frauen bestimmter Kasten und regionaler 
Umstände in Indien. Man kann Jayammas Entscheidungen und Restriktionen nicht 
verstehen, ohne im Einzelnen nachzuvollziehen, wie sie sozial gestellt ist: was es heißt, 
eine Ezhava und keine Pulaya zu sein, in Kerala und nicht in einem anderen Bundes-
staat zu wohnen, in der Stadt und nicht auf dem Land zu leben. Man kann Vasanti 
nicht verstehen, ohne die doppelte Belastung in ihrem Leben nachzuvollziehen, näm-
lich einerseits einer höheren Kaste anzugehören – mit zahlreichen Regeln, die den als 
richtig angesehenen Lebenswandel vorgeben – und andererseits sehr arm zu sein, mit 
geringer Aussicht, den Lebensunterhalt angemessen zu verdienen. Man kann ihre 
Geschichte auch nicht verstehen, ohne die Programme zur Familienplanung in Guja-
rat zu kennen, die Fortschritte der SEWA-Bewegung und die Hintergründe der auf 
Gandhi zurückgehenden Tradition der Selbstversorgung, auf der die Frauenbewegung 
in Gujarat beruht. Ohne Zweifel prägen diese Besonderheiten das Leben beider Frau-
en auf eine Weise, die für Außenstehende das Verständnis erschwert. 
Doch ihre Probleme sind auch nicht völlig verschieden von Problemen vieler Frauen 
(und vieler armer Menschen) in anderen Teilen der Welt. Der dringende Wunsch bei-
der Frauen nach Eigenständigkeit und wirtschaftlicher Unabhängigkeit, der Wunsch 
beider, etwas eigenes Geld zu haben und Eigentum zu besitzen – das sind Ziele, die 
sie mit Frauen in vielen Teilen der Welt gemeinsam haben. Der Körper, der arbeitet, 
ist in gewissem Sinne der gleiche Körper überall auf der Welt, und seine Bedürfnisse 
nach Ernährung und Gesundheitsfürsorge sind gleich – daher ist es nicht allzu überra-
schend, dass die Situation einer Handarbeiterin in Trivandrum mit der in Peking oder 
sogar in Chicago vergleichbar ist, dass sie kein völlig fremdes Bewusstsein und keine 
völlig fremde Identität zu haben scheint, obwohl die Umstände, in denen ihr Bewusst-
sein verwurzelt ist, fremd sind. So ist der Körper, der geschlagen wird, in gewissem 
Sinne der gleiche auf der ganzen Welt, auch wenn die Umstände häuslicher Gewalt in 
jeder Gesellschaft speziell sind. Selbst was an den Lebensverhältnissen einer Frau 
völlig fremd erscheinen mag, ist auf einer anderen Ebene nicht so ungewöhnlich. Uns 
erscheint es ziemlich seltsam, dass in der Ziegelbrennerei die schweren Arbeiten von 
den Frauen getan werden und ihnen dafür auch noch weniger bezahlt wird –, aber 
viele Arten sexueller Diskriminierung am Arbeitsplatz folgen ähnlich irrationalen Mus-
tern. Auch die Tatsache, dass eine so starke und kluge Frau wie Vasanti nicht zur 
Schule gehen will, erscheint uns eigenartig –, aber das ist gar nicht so überraschend, 
wenn davon auszugehen ist, dass sie keinerlei Anzeichen für ein besseres Leben sieht, 
welches sie durch eine Ausbildung erreichen könnte. Darüber nachzudenken, was 
gleichartig und was verschieden ist in ihrem Leben – das ist die Aufgabe, der sich jede 
normative Theorie sozialer Gerechtigkeit in einer verflochtenen Welt zu stellen hat. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


12  

2. Soziale Gerechtigkeit und Geschlecht 
Menschen haben Würde, die Achtung durch Gesetze und soziale Institutionen ver-
dient. Diese Idee geht auf viele Traditionen zurück; sie ist heute der Kern des moder-
nen demokratischen Denkens und Handelns in der ganzen Welt. Die Idee der Men-
schenwürde umfasst im Allgemeinen die Idee des gleichen Wertes: Reiche und Arme, 
Stadt- und Landbewohner, Frau und Mann, alle verdienen sie die gleiche Achtung 
allein aufgrund ihres Menschseins, und diese Achtung darf nicht willkürlich einge-
schränkt werden. Oft ist diese Idee der Gleichwertigkeit auch mit den Ideen Freiheit 
und Chancengleichheit verbunden: Die Gleichwertigkeit der Personen zu achten, dazu 
gehört unter anderem, ihre Fähigkeit zu fördern, ein Leben nach ihren ureigensten 
Vorstellungen zu führen. 
Doch die Menschenwürde wird häufig aufgrund des Geschlechts verletzt. Wie Vasanti 
und Jayamma werden viele Frauen auf der Welt im Hinblick auf Beschäftigung, kör-
perliche Sicherheit und Unversehrtheit, ausreichende Ernährung und Gesundheitsfür-
sorge, Ausbildung und politische Mitbestimmung ungerecht behandelt. In vielen Fäl-
len sind diese Härten auf ihr Frausein zurückzuführen und in vielen Fällen schaffen 
oder stützen Gesetze und Institutionen diese Ungerechtigkeiten. Auf der ganzen Welt 
leisten Frauen Widerstand gegen Ungleichheit und fordern das Recht, mit Achtung 
behandelt zu werden. 
Aber wie sollen wir diese Anstrengungen bewerten? Welche Darstellung über die zu 
erreichenden Ziele und die zu vermeidenden Übel sollen wir benutzen? Es lässt sich 
nicht vermeiden, einen normativen Rahmen zu verwenden, der kulturelle Grenzen 
überschreitet, wenn wir über Konzepte wie ‚Lebensqualität‘ von Frauen, ihren ‚Le-
bensstandard‘, ihre ‚Entwicklung‘ und ihre ‚grundlegenden Ansprüche‘ nachdenken. 
Dies alles sind normative Konzepte, die von uns eine normative Position verlangen, 
falls wir sie in weiterführender Weise einsetzen wollen. Mangels Alternative bietet die 
Entwicklungsökonomik einige alles andere als vollkommene Darstellungen von Nor-
men und Zielen, wie z.B. steigendes Pro-Kopf-Einkommen oder Präferenzbefriedi-
gung. (Auf diese Ansätze wird weiter unten eingegangen.) 
In diesem Artikel möchte ich mich zunächst den Bedenken zuwenden, die aufkom-
men, wenn wir versuchen, einen interkulturellen Rahmen zu benutzen, um über Ver-
besserungen im Leben von Frauen zu sprechen. Danach werde ich die vorherrschen-
den ökonomischen Ansätze kritisch prüfen. Schließlich werde ich den ‚Fähigkeitenan-
satz‘ verteidigen, einen Ansatz über die Prioritäten in der Entwicklung, der nicht auf 
Präferenzbefriedigung abzielt, sondern darauf, was Menschen tatsächlich in der Lage 
sind zu tun und zu sein. Ich werde argumentieren, dass dieser Ansatz für solche Zwe-
cke am ergiebigsten ist, und zeigen, dass er auf die Probleme der anderen Ansätze gute 
Antworten gibt. 

3. Die Notwendigkeit interkultureller Ziele 
Bevor wir damit fortfahren können, eine bestimmte Darstellung über Entwicklungs-
ziele zu verteidigen, müssen wir eine Herausforderung meistern, die sich neuerdings 
sowohl in feministischen Kreisen als auch in entwicklungspolitischen Diskussionen 
stellt. Es ist die Frage zu beantworten, ob wir überhaupt nach einem Set interkulturel-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


zfwu 4/1 (2003), 8-31 13 

ler Ziele suchen sollen, wo es um die Chancen von Frauen geht. Es ist ziemlich offen-
sichtlich, dass Frauen dies schon in vielen Bereichen tun, vor allem im Bereich der 
Arbeit. Im informellen Sektor zum Beispiel organisieren sich Frauen immer häufiger 
auf internationaler Ebene, um Ziele und Prioritäten festzulegen (vgl. WIEGO 1999).2 
Aber dieser Prozess ist intellektuell und politisch umstritten. Wo kommen diese nor-
mativen Kategorien her, wird gefragt? Und wie können sie für Kulturen als angemes-
sen gerechtfertigt werden, die traditionellerweise andere normative Kategorien genutzt 
haben? Nun beschränkt sich natürlich keine kritische Sozialtheorie auf die Kategorien 
des alltäglichen Lebens innerhalb einer Kultur. Wenn sie das machen würde, könnte 
sie wahrscheinlich nicht ihre spezielle Aufgabe als Theorie erfüllen, die die Systemati-
sierung und kritische Prüfung von Intuitionen, die im täglichen Leben oft ungeprüft 
bleiben, umfasst. Eine Theorie gibt uns eine Reihe von Begriffen an die Hand, mit 
denen Missstände benannt werden können, die ansonsten namenlos im Hintergrund 
versteckt bleiben würden. Begriffe wie ‚sexuelle Belästigung‘ oder ‚feindliche Ar-
beitsumgebung‘ sind hierfür gute Beispiele. 
Zunächst hört man das, was ich das Argument von der Kultur nenne. Traditionelle Kultu-
ren, so lautet das Argument, haben ihre eigenen Normen darüber, wie das Leben von 
Frauen auszusehen hat: Dies sind häufig Normen über weibliche Bescheidenheit, 
Unterwürfigkeit, Gehorsamkeit und Selbstaufopferung. Feministinnen und Feministen 
sollten nicht ohne weiteres davon ausgehen, dass diese Normen schlecht sind, unfä-
hig, Frauen ein gutes und gedeihliches Leben zu ermöglichen. Im Gegensatz dazu 
erscheinen die Normen, die von Feministinnen vorgeschlagen werden, diesem Kon-
trahenten verdächtig ‚westlich‘, weil sie Entscheidungsfreiheit und Chancengleichheit 
betonen. 
Meine vollständige Antwort auf dieses Argument wird aus meinem eigenen Vorschlag 
hervorgehen, der sicherlich keine Wahlmöglichkeit einer Frau, ein traditionelles Leben 
zu führen, ausschließt, solange sie ganz sicher bestimmte wirtschaftliche und politi-
sche Chancen hat. Wir sollten aber gleich zu Beginn betonen, dass die Vorstellung 
von Tradition, wie sie in diesem Argument vorkommt, viel zu einfach ist. Kulturen 
sind Schauplätze von Auseinandersetzung und Streit. Sie enthalten dominante Stim-
men und auch die Stimmen von Frauen, die nicht immer gehört worden sind. Es wäre 
zum Beispiel unglaubwürdig zu unterstellen, dass die zahlreichen Gruppen, die sich 
dafür einsetzen, die Arbeitsbedingungen von Frauen im informellen Sektor zu verbes-
sern, diese Frauen einer Gehirnwäsche unterzögen und sie erst daraufhin eine Verbes-
serung ihrer wirtschaftlichen Chancen anstrebten; offensichtlich stellen sie Mittel für 
Ziele zur Verfügung, die Frauen schon haben, und schaffen einen Kontext weiblicher 
Solidarität, innerhalb dessen diese Ziele verfolgt werden können. Wo solche Gruppen 
bestehende Präferenzen verändern, tun sie dies in der Regel, indem sie Frauen ein 
besseres Verständnis ihrer Möglichkeiten und ihrer Gleichwertigkeit in einer Weise 
geben, die zur Selbstverwirklichung der Frauen beiträgt (wie Tagores Heldin lebhaft 
erklärt). Was vielleicht tatsächlich ‚westlich‘ sein mag, ist die arrogante Annahme, dass 
Entscheidungsfreiheit und wirtschaftliches Handeln ausschließlich westliche Werte 

________________________ 
2 Zum Leitungskomitee der WIEGO gehören Ela Bhatt von der SEWA und Martha Chen, eine der 

führenden Diskussionsteilnehmerinnen in der Fähigkeitenfrage. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


14  

seien! Kurzum, da Kulturen Schauplätze der Auseinandersetzung sind, wirft die Be-
zugnahme auf die Kultur eher Fragen als Antworten auf. Dadurch wird aber sicherlich 
nicht gezeigt, dass interkulturelle Normen eine schlechte Antwort auf diese Fragen 
sind. 
Nun wollen wir das Argument betrachten, welches ich das Argument vom Guten der 
Vielfalt nenne. Dieses Argument erinnert daran, dass unsere Welt zum Teil deshalb so 
vielfältig ist, weil wir nicht alle einem einzigen Set von Gewohnheiten und Normen 
zustimmen. Wir sprechen den unterschiedlichen Sprachen der Welt Wert und Schön-
heit zu und halten es für eine schlechte Sache, die die Ausdrucksmöglichkeiten des 
menschlichen Lebens allgemein verringert, wenn irgendeine Sprache untergehen soll-
te. Und so haben auch kulturelle Normen ihre eigene besondere Schönheit; die Welt 
riskiert zu verarmen, indem sie homogener wird. 
Hier sollten wir mögliche Behauptungen unterscheiden: Zum einen könnte behauptet 
werden, dass Vielfalt an sich etwas Gutes ist; zum anderen könnte gesagt werden, dass 
es Probleme mit den Werten der ökonomischen Effizienz und des Konsumverhaltens 
gibt, die unsere verflochtene Welt immer mehr dominieren. Dieser zweite Einwand 
sagt natürlich nichts gegen interkulturelle Normen, sondern es wird lediglich angeregt, 
dass ihr Inhalt gegenüber einigen vorherrschenden ökonomischen Werten kritisch 
sein sollte. Daher liegt die wahre Herausforderung für unser Unterfangen im ersten 
Einwand. Um dem zu begegnen, müssen wir uns fragen, inwiefern kulturelle Vielfalt 
wirklich der sprachlichen Vielfalt gleicht. Die Schwierigkeit mit der Analogie liegt 
darin, dass Sprachen Menschen nicht schaden, während kulturelle Praktiken dies häu-
fig tun. Wir können der Meinung sein, dass bedrohte Sprachen wie Kornisch und 
Bretonisch zu erhalten sind, ohne dass wir das Gleiche auch, wie im Falle von Vasan-
tis Ehemann, über die höchst traditionelle Praxis der häuslichen Gewalt denken; sie ist 
es nicht Wert, erhalten zu werden, nur weil es sie gibt und es eine sehr alte Praxis ist. 
Letztendlich untergräbt der Einwand daher nicht die Suche nach interkulturellen 
Normen, sondern fordert sie geradezu; er bringt uns dazu zu fragen, ob die zur Dis-
kussion stehenden kulturellen Werte zu denen gehören, die es Wert sind, bewahrt zu 
werden, und dies verlangt nach einem zumindest ganz allgemeinen interkulturellen 
Bewertungsrahmen, der uns sagen kann, wann es für uns besser ist, eine Praxis aus-
sterben zu lassen. 
Schließlich gibt es noch das Argument vom Paternalismus. Dieses Argument besagt, dass 
wir, wenn wir ein Set bestimmter interkultureller Normen als Richtgrößen für die 
verschiedenartigen Gesellschaften in der Welt nutzen, die Handlungsfreiheit der Men-
schen zu wenig respektieren (und damit verbunden ihre Rolle als demokratische Bür-
gerinnen und Bürger). Menschen können selbst am besten beurteilen, was für sie gut 
ist, und wenn wir sagen, dass ihre eigenen Entscheidungen nicht gut für sie sind, be-
handeln wir sie wie Kinder. Das ist ein wichtiger Punkt, den jeder tragfähige interkul-
turelle Vorschlag berücksichtigen muss. Aber er ist wohl kaum mit der Zustimmung 
zu interkulturellen Normen unvereinbar. In der Tat scheint er zumindest einige inter-
kulturelle Normen explizit zu billigen, wie die politischen Freiheiten und andere 
Wahlmöglichkeiten. Das Nachdenken über Paternalismus bestärkt uns darin, die viel-
fältigen Weisen zu respektieren, in denen Bürgerinnen und Bürger in einer pluralisti-
schen Gesellschaft ihr Leben führen, und daher nach einem Set interkultureller Nor-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


zfwu 4/1 (2003), 8-31 15 

men zu suchen, die Freiheit und Entscheidungsmöglichkeit der bedeutsamsten Art 
schützen. Das heißt aber auch, dass wir auf jeden Fall religiöse Toleranz, Vereini-
gungsfreiheit und andere wichtige Freiheiten als wertvoll erachten. Diese Freiheiten 
sind ihrerseits interkulturelle Normen und sie sind vielfach nicht vereinbar mit den 
Ansichten, die Menschen und Gesellschaften vertreten. 
Zudem sind viele existierende Wertesysteme selbst hochgradig paternalistisch, beson-
ders gegenüber Frauen. Sie behandeln sie als ungleich vor dem Gesetz, als Menschen 
ohne vollen Bürgerstatus, ohne Eigentumsrechte, ohne Vereinigungsfreiheit und ohne 
die Arbeitnehmerrechte, die Männer haben. Wenn wir solch einem System begegnen, 
ist es in gewisser Hinsicht paternalistisch zu sagen, es tut uns leid, aber dies ist nach 
den universellen Normen von Gleichheit und Freiheit, welche wir verteidigen wollen, 
inakzeptabel. So gesehen ist jeder Gesetzesentwurf ‚paternalistisch‘ gegenüber Fami-
lien oder Gruppen oder Praktiken oder sogar gegenüber Gesetzesparagraphen, die 
Menschen mit ungenügender oder ungleicher Achtung behandeln. Zum Beispiel ist 
die indische Verfassung in diesem Sinne paternalistisch, wenn sie den Menschen sagt, 
dass es von nun an illegal ist, die Kaste oder das Geschlecht zum Ausgangspunkt von 
Diskriminierung zu machen. Aber das ist wohl kaum ein gutes Argument gegen 
grundlegende Verfassungsrechte oder noch allgemeiner dagegen, sich den Versuchen 
von einigen Leuten, andere zu tyrannisieren, zu widersetzen. Wir mögen den Paterna-
lismus nicht, denn es gibt etwas anderes, das wir mögen, nämlich Entscheidungsfrei-
heit in fundamentalen Angelegenheiten. Es ist völlig konsequent, einige Formen des 
Paternalismus abzulehnen, dagegen solche zu unterstützen, die die Grundwerte garan-
tieren. 
Der Schutz der Entscheidungsfreiheit beschränkt sich auch nicht auf eine formale 
Verteidigung der Grundfreiheiten. Entscheidungsfreiheit hat materielle Voraussetzun-
gen, bei deren Fehlen nur der Anschein von Entscheidungsfreiheit besteht. Viele 
Frauen, die in gewisser Weise die ‚Wahl‘ haben, zur Schule zu gehen, können dies 
nicht tun, weil die wirtschaftlichen Umstände ihres Lebens es unmöglich machen. 
Frauen, die in dem Sinne wirtschaftlich unabhängig sein ‚können‘, dass kein Gesetz sie 
davon abhält, können schlicht dadurch abgehalten werden, dass ihnen die Mittel oder 
der Zugang zu Krediten fehlen. Kurzum, Freiheit heißt nicht nur, auf dem Papier 
Rechte zu haben, es ist auch erforderlich, in der materiellen Lage zu sein, solche Rech-
te auszuüben. Und dies erfordert Ressourcen. Der Staat, der den Menschen Rechte 
effektiv garantieren will, wird Normen auch über die kurze Liste von Grundrechten 
hinaus anerkennen müssen: Er wird Position beziehen müssen zur Umverteilung von 
Einkommen und Vermögen, zu Beschäftigung, Besitzverhältnissen, Gesundheit und 
Ausbildung. Wenn wir glauben, dass diese Normen interkulturell von Bedeutung sind, 
werden wir eine internationale Position einnehmen müssen, um auf die Verwirkli-
chung dieser Ziele zu drängen. Das verlangt jedoch noch mehr Universalismus und in 
gewisser Weise Paternalismus; aber wir können wohl kaum behaupten, dass die zahl-
reichen Frauen, die in einer gewalttätigen oder unterdrückenden Ehe leben und die 
keine Mittel haben und keine Chance, außerhalb des Hauses Arbeit zu suchen, beson-
ders frei sind, das zu tun, was sie möchten. 
Das Argument vom Paternalismus deutet darauf hin, dass wir eine interkulturelle 
normative Darstellung vorziehen sollten, die Ermächtigung und Chancengleichheit 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


16  

betont und dabei den Menschen viel Raum lässt, ihren Lebensweg selbst zu bestim-
men, wenn ihnen erst einmal diese Möglichkeiten offen stehen. Es gibt uns keinen 
ernst zu nehmenden Grund, die ganze Idee interkultureller Normen zurückzuweisen, 
vielmehr einige gute Gründe, warum wir nach solchen Normen suchen sollten, wobei 
in solch einer Darstellung nicht nur die Grundfreiheiten einzuschließen sind, sondern 
auch Formen wirtschaftlicher Ermächtigung, die entscheidend dazu beitragen, dass die 
Freiheiten für die Menschen wirklich verfügbar sind. Und das Argument legt noch 
etwas anderes nahe: dass die Darstellung, die wir suchen, nach Ermächtigung und 
Chancengleichheit für jede einzelne Person streben sollte, wobei jeder Mensch als ein 
Ziel zu respektieren ist und nicht nur als Vertreter oder Unterstützer zum Erreichen 
der Ziele anderer. Frauen werden zu oft als Mitglied einer organischen Einheit behan-
delt, für die die Familie oder die Gemeinschaft gehalten wird und ihre Interessen den 
umfassenderen Zielen dieser Einheit untergeordnet, das heißt typischerweise denen 
ihrer männlichen Mitglieder. Gleichwohl bedeutet das eindrucksvolle wirtschaftliche 
Wachstum einer Region nichts für Frauen, deren Ehemänner ihnen die Kontrolle über 
das Haushaltseinkommen entziehen. Wir dürfen nicht nur die Gesamtsumme betrach-
ten, ob es sich dabei um eine Region oder eine Familie handelt; wir müssen vielmehr 
die Verteilung der Ressourcen und Chancen für jede einzelne Person betrachten und da-
von ausgehen, dass jede Person für sich achtenswert ist. 

4. Mängel traditioneller ökonomischer Ansätze 
Ein anderer Weg, um zu verdeutlichen, warum interkulturelle Normen in der interna-
tionalen Politikarena so dringend benötigt werden, besteht darin, die Alternativen zu 
betrachten. Der am weitesten verbreitete Ansatz, die Lebensqualität in einer Nation zu 
messen, war bisher derjenige, einfach nach dem Pro-Kopf-Einkommen zu fragen. 
Dieser Ansatz versucht, alle interkulturellen Aussagen darüber, was Wert hat, zu um-
gehen – obwohl er, wohlgemerkt, von Reichtum als universalem Wert ausgeht. Was er 
auslässt, ist jedoch viel bedeutsamer. Es wird überhaupt nichts über die Verteilung 
von Einkommen und Vermögen gesagt, und Länder mit ähnlichen Gesamtzahlen 
können starke Abweichungen in der Verteilung aufweisen. Im Roman Hard Times von 
Charles Dickens hat das Zirkuskind Sissy Jupe das Problem der fehlenden normativen 
Betrachtung der Verteilung klar erkannt: Sie sagt, dass der ökonomische Ansatz ihr 
keine Auskunft darüber gibt, „who has got the money and whether any of it is mine“. Genauso 
geht es Frauen in der ganzen Welt: Die Tatsache, dass eine Nation oder Region im 
Ganzen wohlhabender ist als eine andere, ist nur ein Teil der Geschichte; sie sagt uns 
nicht, was ein Staat für Frauen verschiedener sozialer Schichten getan hat oder wie es 
ihnen geht. Um das herauszufinden, müssen wir ihr Leben betrachten; aber dann 
müssen wir jenseits der Verteilung von Einkommen und Vermögen genauer angeben, 
welche Teile des Lebens wir betrachten sollen – etwa Lebenserwartung, Säuglings-
sterblichkeit, Ausbildungsmöglichkeiten, Gesundheitsfürsorge, Beschäftigungsmög-
lichkeiten, Besitzverhältnisse, politische Freiheiten. Indem wir erkennen, was in der 
Berechnung des Bruttosozialprodukts fehlt, werden wir gedrängt, solche und andere 
Grundgüter auf universelle Weise zu formulieren, so dass wir die Liste der Grundgü-
ter dazu nutzen können, die Lebensqualität über verschiedene Gesellschaften hinweg 
zu vergleichen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


zfwu 4/1 (2003), 8-31 17 

Ein weiteres Problem mit allen ressourcenbasierten Ansätzen, auch denen, die die 
Verteilung einbeziehen, ist, dass sich die Menschen in ihrer Fähigkeit unterscheiden, 
Ressourcen in Tätigsein umzusetzen. Einige dieser Unterschiede sind ganz offensicht-
lich körperlicher Natur. Ernährungsbedürfnisse variieren mit dem Alter, der Beschäf-
tigung und dem Geschlecht. Eine schwangere oder stillende Frau braucht mehr Nähr-
stoffe als eine nicht-schwangere Frau. Ein Kind braucht mehr Proteine als ein Er-
wachsener. Ein nicht-gelähmter Mensch braucht nur wenig Ressourcen, um mobil zu 
sein, während ein gelähmter Mensch viel mehr Ressourcen benötigt, um das gleiche 
Maß an Mobilität zu erzielen. Viele dieser Unterschiede können unbeachtet bleiben, 
wenn wir in einer reichen Nation leben, die es sich leisten kann, für alle Personen ein 
hohes Maß an körperlicher Fertigkeit zu erreichen; in der sich entwickelnden Welt 
müssen wir jedoch auf diese Unterschiede in den Bedürfnissen ganz besonders achten. 
Wiederum sind einige der relevanten Unterschiede sozialer Art und stehen mit den 
traditionellen Hierarchien in Zusammenhang. Wenn wir die Bürgerinnen und Bürger 
eines Landes alle auf den gleichen Ausbildungsstand bringen wollen, werden wir de-
nen, die durch traditionelle Hierarchien oder Vorurteile daran gehindert werden, mehr 
Ressourcen zukommen lassen müssen: So wird sich die Alphabetisierung von Frauen 
in vielen Teilen der Welt als teurer erweisen als die Alphabetisierung von Männern. 
Wenn wir nur mit Ressourcen operieren, werden wir häufig Ungleichheiten verstär-
ken, die sich stark auf das Wohlergehen auswirken. 
Wenn wir uns von ressourcenbasierten hin zu präferenzbasierten Ansätzen bewegen, 
stoßen wir auf eine Reihe anderer Schwierigkeiten.3 Präferenzen sind nicht exogen 
und unabhängig von ökonomischen und sozialen Bedingungen. Sie werden zumindest 
teilweise durch diese Bedingungen geprägt. Frauen haben oft so lange keine Präferenz 
für wirtschaftliche Unabhängigkeit, bis sie Wege kennen lernen, die es ihnen ermögli-
chen, diese Ziele zu erreichen; auch fühlen sie sich so lange nicht als Bürgerinnen mit 
Rechten, die bisher ignoriert wurden, wie sie nicht über ihre Rechte unterrichtet wer-
den und dazu ermutigt werden, an ihre Gleichwertigkeit zu glauben. Alle diese Ideen 
und die darauf basierenden Präferenzen nehmen für Frauen regelmäßig in Bildungs-
programmen Gestalt an, die von unterschiedlichen Frauenorganisationen gefördert 
werden. Auch die Präferenzen von Männern sind oft durch soziale Einflüsse gestaltet 
oder eben missgestaltet. Männer haben häufig eine starke Präferenz, dass ihre Frauen 
die gesamte Kindererziehung und die ganze Hausarbeit übernehmen sollten – oft 
noch zusätzlich zu einem Achtstundentag. Auch diese Präferenzen liegen nicht in der 
Natur der Sache: sie werden durch soziale Traditionen der Bevorzugung und Unter-
ordnung gestaltet. Folglich wird ein präferenzbasierter Ansatz regelmäßig Ungleichhei-
ten verstärken, besonders solche Ungleichheiten, die so tief verwurzelt sind, dass sie 
sich in die Wünsche der Menschen eingeschlichen haben. 

5. Der Fähigkeitenansatz 
Eine vernünftige Antwort auf alle diese Bedenken – eine Antwort, die imstande ist, 
ein guter Leitfaden für den Staat zu sein, um grundlegende Verfassungsprinzipien 

________________________ 
3 Eine umfassende Darstellung der präferenzbasierten ökonomischen Ansätze enthält Nussbaum 2000, 

Kapitel 2. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


18  

festzulegen, und für internationale Organisationen, um die Lebensqualität zu bewerten 
– wird durch eine Version des Fähigkeitenansatzes gegeben, einem Ansatz zur Bewer-
tung der Lebensqualität, für den in der ökonomischen Theorie Amartya Sen4 den Weg 
gebahnt hat und der mittlerweile durch den Human Development Report der UNDP (vgl. 
UNDP 1993-1996) große Bedeutung gewonnen hat. Meine eigene Version dieses 
Ansatzes unterscheidet sich in mehrerlei Hinsicht von Sens; ich werde einfach den 
aktuellen Stand meiner Ansicht darstellen. 
Die zentrale Frage des Fähigkeitenansatzes ist nicht ‚Wie zufrieden ist diese Frau?‘ 
oder ‚Über wie viel Ressourcen kann sie verfügen?‘ Es ist vielmehr die Frage ‚Was ist 
sie tatsächlich fähig (able to) zu tun und zu sein?‘. Indem sie aus politischen Gründen 
für eine vorläufige Liste von Tätigkeiten (functions) eintreten, die im menschlichen Le-
ben von zentraler Bedeutung sind, fragen diejenigen, die diesen Ansatz nutzen, ‚Ist die 
Person dazu befähigt (capable of) oder nicht?‘. Sie fragen nicht nur danach, ob eine 
Person zufrieden ist mit dem, was sie tut, sondern auch danach, was sie tut und was 
sie in der Lage ist zu tun (welches ihre Chancen und Freiheiten sind). Sie fragen nicht 
nur nach den Ressourcen, die vorhanden sind, sondern auch danach, wie diese einge-
setzt werden oder eben nicht und der Frau ermöglichen, tätig zu werden (to function). 
Die intuitive Idee hinter dem Ansatz ist zweigeteilt: Erstens, dass es bestimmte Tätig-
keiten gibt, die im Leben eines Menschen so zentral sind, dass ihr Dasein oder Fehlen 
als Merkmal dafür herangezogen wird, ob es sich um menschliches Leben handelt 
oder nicht. Zweitens, und das ist es, was Marx bei Aristoteles gefunden hat, dass uns 
etwas daran liegt, diese Tätigkeiten auf eine wirklich menschliche Weise auszuüben, 
nicht nur wie ein Tier. Wir sagen oft genug, dass ein Leben derart verarmt ist, dass es 
eines Menschen nicht mehr würdig ist, dass man zwar am Leben bleibt, aber mehr 
oder weniger wie ein Tier, nicht fähig, seine menschlichen Anlagen zu entwickeln und 
auszuüben. Im Eingangszitat von Marx ist eine ausgehungerte Person nicht in der 
Lage, Nahrung auf eine wirklich menschliche Weise zu sich zu nehmen – womit er, so 
glaube ich, eine von praktischer Vernunft und sozialem Verhalten geprägte Art und 
Weise meint. Er oder sie schnappt nur noch nach etwas Essbarem, um zu überleben, 
und die vielen sozialen und rationalen Bestandteile der menschlichen Nahrungsauf-
nahme können dabei nicht zum Vorschein kommen. Ähnlich kann auch der Verstand 
eines Menschen auf einer bloß tierischen Ebene arbeiten, wenn er nicht kultiviert wird 
durch angemessene Ausbildung, durch Muße zum Spiel und zur Selbstverwirklichung 
sowie durch wertvolle Beziehungen zu anderen; und wir sollten der Liste noch ein 
paar Dinge hinzufügen, die Marx wahrscheinlich nicht annehmen würde, wie Mei-
nungs- und Versammlungsfreiheit und auch die Glaubensfreiheit. Der Kerngedanke 
scheint zu sein, dass der Mensch ein würdevolles freies Wesen ist, welches sein Leben 
selbst gestaltet, anstatt nur passiv geformt und wie ein Herdentier herumgetrieben zu 
werden. 
Im Extremfall werden wir sagen, dass der Mangel der Fähigkeit (capability) zu einer 
zentralen Tätigkeit so groß ist, dass die Person überhaupt kein menschliches Wesen 
(mehr) ist – wie im Fall gewisser, sehr schwerer Formen geistiger Behinderung oder 
bei Altersdemenz. Aber ich bin weniger an dieser Grenzlinie interessiert (auch wenn 
________________________ 
4 Erstmals erwähnt wird der Fähigkeitenansatz in Sen 1980. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


zfwu 4/1 (2003), 8-31 19 

sie für die medizinische Ethik wichtig ist) als an einer höheren Stufe, ab der die Fähig-
keit einer Person ‚wirklich menschlich‘, das heißt eines Menschen würdig ist. Diese Idee 
enthält somit eine Vorstellung über menschlichen Wert oder Würde. 
Man beachte, dass in diesem Ansatz jeder Person Wert beigemessen wird, jede Person 
zum Ziel wird. Wie seine bürgerlichen Vorgänger hält es Marx für völlig falsch, die 
Ziele einiger Menschen denen anderer unterzuordnen. Denn darin liegt der Kern der 
Ausbeutung, nämlich eine Person für die Zwecke anderer als bloßes Objekt zu behan-
deln. Was dieser Ansatz anstrebt, ist eine Gesellschaft, in der jedes Individuum als 
achtenswert behandelt wird und alle in die Lage versetzt werden, wirklich menschlich 
zu leben. 
Es ist möglich, eine Zusammenstellung dieser notwendigen Elemente eines wirklich 
menschlichen Tätigseins (functioning) vorzunehmen, die breiten interkulturellen Kon-
sens erzielt, eine Liste, die für politische Zwecke von Leuten unterstützt werden kann, 
die ansonsten sehr unterschiedliche Ansichten davon haben, was ein vollständig gutes 
menschliches Leben wäre. Die Liste sollte Orientierung geben für die Bewertung der 
Lebensqualität und für die politische Planung, und sie zielt darauf ab, Fähigkeiten 
auszuwählen, die von zentraler Bedeutung sind, was auch immer sonst eine Person 
erreichen will. Sie haben daher einen besonderen Anspruch auf Unterstützung für 
politische Zwecke in einer pluralistischen Gesellschaft.5 
Die Liste stellt das Ergebnis jahrelanger interkultureller Diskussion dar,6 und Verglei-
che zwischen früheren und späteren Versionen werden zeigen, dass der Einbezug 
weiterer Stimmen ihren Inhalt in vielfältiger Weise gestaltet hat. Sie bleibt offen und 
bescheiden; sie kann immer wieder angefochten und verändert werden. Sie bestreitet 
auch nicht, dass die Punkte auf der Liste in gewissem Umfang in verschiedenen Ge-
sellschaften verschieden konstruiert sind. Tatsächlich ist ein Teil der Idee der Liste, 
dass ihr Inhalt gemäß der lokalen Glaubensvorstellungen und Gegebenheiten konkre-
ter spezifiziert werden kann. Hier folgt die aktuelle Version: 

Zentrale menschliche Funktionsfähigkeiten 
1. Leben: Fähig zu sein, bis zum Ende eines menschlichen Lebens normaler Länge zu 

leben; nicht vorzeitig zu sterben oder bevor das Leben so reduziert ist, dass es 
nicht mehr lebenswert ist. 

2. Körperliche Gesundheit: Fähig zu sein, eine gute Gesundheit zu haben, einschließlich 
der reproduktiven Gesundheit;7 angemessen ernährt zu sein; angemessene Unter-
kunft zu haben. 

________________________ 
5 Offensichtlich verstehe ich das Politische breiter als andere Theoretikerinnen und Theoretiker der 

liberalen westlichen Tradition, für die der Nationalstaat immer noch die Grundeinheit bleibt. Ich stel-
le mir nicht nur innenpolitische Beratungen vor, sondern auch interkulturelle Bewertungen der Le-
bensqualität und andere Formen der internationalen Beratung und Planung. 

6 Siehe die Beiträge von Roop Rekha Verma, Martha A. Chen, Nkiru Nzegwu, Margarita Valdes und 
Xiaorong Li, in: Nussbaum/ Glover 1995. 

7 Die International Conference on Population and Development (ICPD) von 1994 hat eine Definition 
der reproduktiven Gesundheit übernommen, welche gut zur intuitiven Idee der wirklich menschli-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


20  

3. Körperliche Unversehrtheit: Fähig zu sein, sich frei von einem Ort zum anderen zu 
bewegen; geschützt zu sein vor gewalttätigen Angriffen, sexuelle und häusliche 
Gewalt eingeschlossen; Möglichkeiten zu haben zu sexueller Befriedigung und zur 
Wahl in Fragen der Fortpflanzung. 

4. Wahrnehmung, Vorstellungskraft und Denkvermögen: Fähig zu sein, seine Sinne und 
seine Phantasie zu gebrauchen, zu denken und zu argumentieren – und diese Din-
ge auf eine ‚wirklich menschliche‘ Art und Weise zu tun, geschult und kultiviert 
durch eine angemessene Erziehung, eingeschlossen, aber keinesfalls beschränkt 
auf die Fähigkeit, lesen und schreiben zu können, sowie grundlegende mathemati-
sche und wissenschaftliche Kenntnisse. Fähig zu sein, Vorstellungskraft und 
Denkvermögen zum Erleben und Produzieren von religiösen, literarischen, musi-
kalischen u.a. Werken und Ereignissen eigener Wahl einzusetzen. Fähig zu sein, 
seinen Verstand in einer Weise einzusetzen, die durch Garantien der politischen 
und künstlerischen Meinungsfreiheit und die Religionsfreiheit geschützt ist. Fähig 
zu sein, angenehme Erfahrungen zu machen und unnötigen Schmerz zu vermei-
den. 

5. Gefühle: Fähig zu sein, Beziehungen zu anderen Personen und zu Dingen einzuge-
hen; diejenigen zu lieben, die uns lieben und für uns sorgen, über ihre Abwesen-
heit traurig zu sein; ganz allgemein zu lieben, zu trauern, Sehnsucht, Dankbarkeit 
und gerechtfertigten Ärger zu verspüren. Und dass die emotionale Entwicklung 
nicht durch Angst und Schrecken verhindert wird. (Diese Fähigkeit zu unterstüt-
zen, bedeutet Formen menschlicher Gemeinschaft zu unterstützen, von denen 
gezeigt werden kann, dass sie entscheidend sind für die menschliche Entwick-
lung.) 

6. Praktische Vernunft: Fähig zu sein, eine Vorstellung des Guten zu entwickeln und 
sich auf kritische Überlegungen zur eigenen Lebensplanung einzulassen. (Dies 
umfasst den Schutz der Gewissensfreiheit.) 

7. Soziale Zugehörigkeit: 
(a) Fähig zu sein, mit anderen zusammenzuleben, an ihrem Leben Anteil zu neh-
men, sich auf verschiedene Formen sozialer Interaktion einzulassen; fähig zu sein, 
sich in die Situation anderer hineinzudenken und mitzufühlen; die Fähigkeit zu 
Gerechtigkeit und Freundschaft zu haben. (Diese Fähigkeit zu schützen, bedeutet, 

______________________________ 

 
chen Tätigkeiten, die diese Liste leitet, passt: „Reproductive health is a state of complete physical, 
mental and social well-being and not merely the absence of disease or infirmity, in all matters relating 
to the reproductive system and to its functions and processes. Reproductive health therefore implies 
that people are able to have a satisfying and safe sex life and that they have the capability to repro-
duce and the freedom to decide if, when and how often to do so“ (ICPD 1994: 43). Die Definition 
enthält im Weiteren auch Informationen über Methoden der Familienplanung eigener Wahl und wie 
man dazu kommt. Eine kurze Zusammenfassung der ICPD-Empfehlungen, die vom Panel on Repro-
ductive Health of the Committee on Population des National Research Council übernommen wurden, spezifi-
ziert drei Anforderungen an die reproduktive Gesundheit: „1. Every sex act should be free of coerci-
on and infection. 2. Every pregnancy should be intended. 3. Every birth should be health“ (Tsui/ 
Wasserheit/ Haaga 1997: 13-14). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


zfwu 4/1 (2003), 8-31 21 

Institutionen zu schützen, die solche Formen der sozialen Zugehörigkeit ermögli-
chen und fördern, und zudem die Versammlungs- und Redefreiheit zu schützen.) 
(b) Die sozialen Grundlagen der Selbstachtung und der Nicht-Demütigung zu ha-
ben; fähig zu sein, als ein würdevolles Wesen behandelt zu werden, dessen Wert 
mit dem anderer gleich ist. Dies umfasst den Schutz vor Diskriminierung auf-
grund von Rasse, Geschlecht, sexueller Orientierung, Religion, Kaste, ethnischer 
Abstammung oder nationaler Herkunft. 

8. Andere Arten: Fähig zu sein, mit Rücksicht auf und in Beziehung zu Tieren, Pflan-
zen und der Natur zu leben. 

9. Spiel: Fähig zu sein, zu lachen, zu spielen und erholsame Tätigkeiten zu genießen. 
10. Gestaltung des eigenen Umfeldes: 

(a) Politisch: Fähig zu sein, an politischen Entscheidungen mitzuwirken, die das ei-
gene Leben bestimmen; das Recht zu haben auf politische Partizipation, Schutz 
der freien Meinungsäußerung und der Gemeinschaft. 
(b) Materiell: Fähig zu sein, Eigentum zu besitzen (sowohl Grund und Boden als 
auch bewegliche Güter); das Recht zu haben, eine Beschäftigung auf gleicher 
Grundlage wie die anderen zu suchen; geschützt zu sein vor willkürlicher Durch-
suchung und Gefangenennahme. Bei der Arbeit fähig zu sein, wie ein menschli-
ches Wesen zu arbeiten, praktische Vernunft auszuüben und mit den Mitarbeite-
rinnen und Mitarbeitern in einer Beziehung gegenseitiger Anerkennung zu stehen. 

 
Es ist zu betonen, dass dies eine Liste eigenständiger Komponenten ist. Wir können 
das Bedürfnis nach einer von ihnen nicht dadurch befriedigen, dass den Menschen 
eine größere Menge einer anderen zur Verfügung gestellt wird. Alle sind sie von zent-
raler Bedeutung und alle sind in ihrer Beschaffenheit ganz unterschiedlich. Die nicht 
reduzierbare Pluralität der Liste beschränkt die Kompromisse, die einzugehen sinnvoll 
ist, und beschränkt daher die Anwendbarkeit quantitativer Kosten-Nutzen-Analysen. 
Gleichzeitig stehen die einzelnen Punkte auf der Liste in vielschichtigen Beziehungen 
zueinander. Einer der wirksamsten Wege, Frauen in die Lage zu versetzen, ihr eigenes 
Umfeld zu gestalten und ihr Recht auf politische Partizipation wahrzunehmen, ist, 
ihnen Lesen und Schreiben beizubringen. Frauen, die Arbeit außerhalb des Hauses 
suchen können, haben mehr Ressourcen, ihre körperliche Unversehrtheit vor häusli-
cher Gewalt zu schützen. Solche Tatsachen geben uns noch mehr Grund, keine Fä-
higkeit auf Kosten einer anderen zu fördern. 
Unter den Fähigkeiten treten zwei – nämlich praktische Vernunft und soziale Zugehö-
rigkeit – durch ihre besondere Wichtigkeit hervor, da sie beide alle anderen organisie-
ren und durchdringen, wodurch das Streben danach erst wirklich menschlich wird. 
Seine Wahrnehmung auf eine Weise zu nutzen, die nicht von einem typisch menschli-
chen Gebrauch des Denkens und Planens geprägt ist, bedeutet, sie auf eine unvoll-
kommene menschliche Art und Weise zu nutzen. Tagores Heldin beschreibt sich 
selbst als „a free human mind“ – und dieses Selbstbild durchzieht alle anderen Tätigkei-
ten. Gleichzeitig bedeutet, seine eigenen Überlegungen anzustellen, ohne dabei die 
Umstände und Bedürfnisse anderer zu bedenken, ebenfalls, sich in einer unvollkom-
menen menschlichen Weise zu verhalten. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


22  

Die grundlegende Intuition, von der der Fähigkeitenansatz im politischen Bereich 
ausgeht, ist die, dass menschliche Fähigkeiten einen moralischen Anspruch auf deren 
Entfaltung haben. Menschen sind Geschöpfe, die, wenn ihnen die entsprechende 
Ausbildung und materielle Unterstützung gegeben wird, vollständig zu diesen mensch-
lichen Tätigkeiten befähigt werden. Das heißt, sie sind Geschöpfe mit bestimmten 
Fähigkeiten auf niedrigerem Niveau (die ich „grundlegende Fähigkeiten“8 nenne), um 
die besagten Tätigkeiten auszuüben. Wenn diesen Fähigkeiten die Unterstützung vor-
enthalten wird, die sie in Fähigkeiten höheren Niveaus, wie sie auf meiner Liste ste-
hen, verwandeln würde, sind sie fruchtlos, abgeschnitten, in gewisser Hinsicht nur ein 
Schatten ihrer selbst. Wenn einer Schildkröte ein Leben gegeben würde, das Tätigkei-
ten nur auf dem Niveau von Tieren erlaubte, wären wir nicht empört, sähen darin 
weder Verschwendung noch Unglück. Wenn einem Menschen ein Leben gegeben ist, 
in dem menschliche Tatkraft und Ausdrucksfähigkeit verhindert werden, sehen wir 
darin sehr wohl Verschwendung und Unglück – eine Tragödie, die zum Beispiel in der 
Aussage von Tagores Heldin ihrem Ehemann gegenüber zum Ausdruck kommt, wenn 
sie sagt: „I am not one to die easily.“ Ein Leben ohne Würde und Entscheidungsfreiheit, 
ein Leben, in dem sie nicht mehr als ein Anhängsel sein kann, wäre ihrer Meinung 
nach eine Art Tod ihrer Menschlichkeit. 
Wir beginnen also mit einem Gefühl für Wert und Würde der fundamentalen mensch-
lichen Anlagen und sehen sie als Ansprüche auf die Möglichkeit zum Tätigsein, An-
sprüche, aus denen sich entsprechende soziale und politische Pflichten ergeben. Und 
tatsächlich gibt es drei verschiedene Arten von Fähigkeiten, die in der Analyse eine 
Rolle spielen. Erstens die grundlegenden Fähigkeiten: die angeborene Ausstattung der 
Einzelnen, die die notwendige Basis sind, um die fortgeschrittenere Fähigkeit zu ent-
wickeln und die Grundlage für eine moralische Betrachtung. Zweitens die internen 
Fähigkeiten: Das sind Zustände einer Person, die, soweit es die Person selbst betrifft, 
ausreichend sind, um die erforderlichen Tätigkeiten auszuüben. Eine Frau, die keine 
Beschneidung erlitten hat, hat die interne Fähigkeit zu sexueller Lust; die meisten Er-
wachsenen überall auf der Welt haben die interne Fähigkeit zur Glaubens- und Mei-
nungsfreiheit. Schließlich die kombinierten Fähigkeiten, die definiert werden können als 
interne Fähigkeiten kombiniert mit geeigneten äußeren Bedingungen zur Ausübung 
der Tätigkeit. Eine Frau, die nicht beschnitten wurde, aber schon als Kind Witwe 
geworden ist, und der es nicht erlaubt ist, wieder zu heiraten, hat zwar die interne, 
aber nicht die kombinierte Fähigkeit zur sexuellen Entfaltung (und meistens in sol-
chen Fällen auch nicht zur Erwerbstätigkeit und zur politischen Partizipation) (vgl. 
Chen 1995 und 2000). Bürgerinnen und Bürger eines repressiven, nicht-
demokratischen Regimes haben die interne, aber nicht die kombinierte Fähigkeit, 
ihrem Gewissen gemäß zu reden und zu handeln. Dann ist die Liste also eine Liste 
kombinierter Fähigkeiten. Einen der Punkte auf der Liste zu verwirklichen, hat nicht 
nur zur Folge, die angemessene Entwicklung der internen Anlagen der Menschen zu 
fördern, sondern auch die Umgebung so zu gestalten, dass sie für die Ausübung prak-
tischer Vernunft und anderer vorrangiger Tätigkeiten günstig ist. 

________________________ 
8 Siehe eine detailliertere Diskussion dazu in Nussbaum 2000, Kapitel 1. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


zfwu 4/1 (2003), 8-31 23 

6. Tätigsein und Fähigkeit 
Wir haben jetzt sowohl das Tätigsein als auch die Fähigkeit betrachtet. Wie stehen sie 
in Beziehung zueinander? Die Klärung dieser Frage ist entscheidend, um die Bezie-
hung des ‚Fähigkeitenansatzes‘ zu unseren Gedanken über Paternalismus und Plura-
lismus zu bestimmen. Denn würden wir das Tätigsein selbst als das Ziel öffentlicher 
Politik ansehen, würde ein liberaler Pluralist mit Recht einwenden, dass damit viele 
Wahlmöglichkeiten ausgeschlossen wären, für die sich Bürgerinnen und Bürger in 
Übereinstimmung mit ihren eigenen Vorstellungen des Guten entscheiden könnten. 
Eine tiefreligiöse Person könnte es vorziehen, nicht gut genährt zu sein, sondern 
streng zu fasten. Ob aus religiösen oder anderen Gründen könnte jemand ein sexuell 
enthaltsames Leben einem aktiven Sexualleben vorziehen. Jemand könnte es vorzie-
hen, sich mit voller Hingabe der Arbeit zu widmen, die Erholung und Spiel aus-
schließt. Sage ich allein schon durch die Benutzung der Liste, dass diese Lebensweisen 
nicht wirklich menschlich oder erfüllt sind? Und übertrage ich dem Staat die Aufgabe, 
Menschen in die erforderliche Art des Tätigseins hineinzudrängen, egal was sie selbst 
vorziehen? 
Es ist wichtig, dass die Antwort auf diese Frage Nein lautet. Fähigkeit, nicht Tätigsein, 
ist das angemessene politische Ziel. Dies ist so, weil der Ansatz sehr großen Wert auf 
die praktische Vernunft legt, als ein Gut, das zum einen alle anderen Tätigkeiten 
durchdringt und sie damit vollkommen menschlich macht, und das zum anderen 
selbst eine zentrale Tätigkeit auf der Liste darstellt. Die Person mit genügend Nahrung 
kann sich immer entschließen zu fasten, aber es besteht ein großer Unterschied zwi-
schen Fasten und Hungern, und es ist dieser Unterschied, den wir erfassen wollen. 
Auch die Person, die die üblichen Chancen zur sexuellen Befriedigung hat, kann sich 
immer für ein enthaltsames Leben entscheiden, und der Ansatz widerspricht dem 
nicht. Er widerspricht jedoch (zum Beispiel) der Praxis der Frauenbeschneidung, die 
Menschen die Chance nimmt, sich für sexuelles Tätigsein zu entscheiden (und zudem 
auch die Chance, sich für ein sexuell enthaltsames Leben zu entscheiden).9 Eine Per-
son, die Gelegenheit zum Spiel hat, kann sich immer für ein arbeitsreiches Leben ent-
scheiden; auch hier gibt es einen großen Unterschied zwischen diesem selbst gewähl-
ten Leben und einem Leben, das durch unzureichende Arbeitszeitregelung und/oder 
durch Doppelbelastung, die Frauen in vielen Teilen der Welt unfähig macht zu spie-
len, eingeschränkt ist. Der Ansatz bleibt nicht auf interne Fähigkeiten beschränkt, gleich-
gültig gegenüber den Bemühungen der Einzelnen, die diese in einer feindlichen Um-
gebung auszuüben versuchen. In diesem Sinne ist er gegenüber dem Ziel des Tätigs-
eins höchst aufmerksam und instruiert den Staat, dieses immer im Blick zu behalten. 
Auf der anderen Seite drängt er die Menschen nicht zum Tätigsein: Ist die Bühne erst 
einmal bereitet, bleibt die Entscheidung ihnen überlassen. 

7. Fähigkeiten und Menschenrechte 
Frühere Versionen der Liste schienen von Ansätzen abzuweichen, die in der Men-
schenrechtsbewegung verbreitet sind, da sie den traditionellen politischen Rechten 

________________________ 
9 Siehe Nussbaum 1999, Kap. 3 und 4. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


24  

und Freiheiten keinen so großen Platz einräumten – obwohl von Anfang an betont 
wurde, dass diese einbezogen werden müssten. Die jetzt vorliegende Version der Liste 
korrigiert diesen Mangel der Betonung. Die politischen Freiheiten haben zentrale Be-
deutung dafür, Wohlergehen menschlich zu machen. Eine Gesellschaft, die auf das 
Wohlergehen abzielt und dabei diese Freiheiten übergeht, lässt ihren Mitgliedern nur 
ein unvollkommenes menschliches Maß an Befriedigung zukommen. Amartya Sen 
schreibt dazu: 

„Politische Rechte sind wichtig nicht nur für die Befriedigung der Bedürfnis-
se, sie sind auch wesentlich für die Formulierung von Bedürfnissen. Und 
diese Idee bezieht sich letztendlich auf die Achtung, die wir einander als 
Mitmenschen schulden“ (Sen 1994: 38).10 

Es gibt viele Gründe für die Ansicht, dass politischen Freiheiten eine instrumentelle 
Rolle dabei zukommt, materielle Katastrophen (vor allem Hungersnöte, vgl. Sen 1981) 
zu verhindern und wirtschaftliches Wohlergehen zu fördern. Aber ihre Rolle ist nicht 
bloß instrumentell: sie sind vielmehr als solches wertvoll. 
Fähigkeiten stehen in sehr enger Beziehung zu den Menschenrechten, wie sie in inter-
nationalen Diskussionen der Gegenwart verstanden werden. Tatsächlich umfassen sie 
das Gebiet, das sowohl die so genannten ‚Grundrechte der ersten Generation‘ (politi-
sche und bürgerliche Freiheiten) als auch die so genannten ‚Grundrechte der zweiten 
Generation‘ (wirtschaftliche und soziale Rechte) abdeckt, und spielen eine ähnliche 
Rolle, indem sie die philosophische Untermauerung für die grundlegenden Verfas-
sungsprinzipien liefern. Weil die Sprache der Rechte gut etabliert ist, müssen diejeni-
gen, die die Fähigkeiten verteidigen, zeigen, was durch diese neue Sprache hinzu-
kommt (vgl. Nussbaum 1997). 
Die Idee der Menschenrechte ist überhaupt keine kristallklare Idee. Rechte werden auf 
viele verschiedene Weisen verstanden und schwierige theoretische Fragen werden 
häufig durch den Gebrauch der Sprache der Rechte verschleiert, wodurch manchmal 
der Eindruck von Übereinstimmung entstehen kann, obwohl in Wirklichkeit ein erns-
ter philosophischer Konflikt besteht. Es besteht Uneinigkeit über die Grundlage eines 
Rechtsanspruches: Vernunft, Empfindung oder das bloße Leben haben alle ihre An-
hänger. Uneinigkeit besteht auch darüber, ob Rechte vorpolitisch sind oder aus Geset-
zen und Institutionen hervorgehen (Kant vertrat letztere Ansicht, wenngleich die vor-
herrschende Menschenrechtstradition an ersterer festhält). Uneins ist man darüber, ob 
sie nur einzelne Personen haben können oder auch Gruppen, und ob Rechte als Ne-
benbedingungen zu zielgerichtetem Handeln anzusehen sind oder eher als ein Teil des 
sozialen Ziels, das gefördert wird. Man ist zudem uneins über die Beziehung zwischen 
Rechten und Pflichten: wenn A ein Recht auf S hat, bedeutet das dann, dass es immer 
jemanden gibt, der die Pflicht hat, S bereitzustellen, und wie sollen wir entscheiden, 
wer dieser jemand ist? Schließlich ist man uneins darüber, welche Rechte als Rechte 
auf etwas zu verstehen sind. Sind Menschenrechte in erster Linie Rechte, in bestimmter 
Weise behandelt zu werden? Rechte auf ein bestimmtes Maß an erreichtem Wohler-
gehen? Rechte auf Ressourcen, mit denen man seinen Lebensplan verfolgen kann? 

________________________ 
10 Vgl. Rawls 1993: 187-188, wo Freiheit und Bedürfnis in ähnlicher Weise verknüpft werden. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


zfwu 4/1 (2003), 8-31 25 

Rechte auf bestimmte Chancen und Leistungen, mit denen man Entscheidungen über 
den Lebensplan treffen kann? 
Die Darstellung zentraler Fähigkeiten hat den Vorteil, wie mir scheint, dass sie eindeu-
tig Stellung bezieht zu diesen offenen Fragen, während sie gleichzeitig klar sagt, was 
die motivierenden Anliegen sind und was das Ziel ist. Bernard Williams hat dies in 
seinem Kommentar zu Sens Tanner-Vorlesung von 1987 deutlich gemacht: 

„Ich bin selbst nicht sehr glücklich darüber, Rechte als Ausgangspunkt zu 
nehmen. Der Begriff eines grundlegenden Menschenrechtes scheint mir 
ziemlich unklar zu sein und ich würde lieber aus der Perspektive der grund-
legenden menschlichen Fähigkeiten dahin gelangen. Ich würde es vorziehen, 
Fähigkeiten die Arbeit machen zu lassen und, falls wir eine Sprache oder 
Rhetorik der Rechte brauchen, sie von ihnen geliefert zu bekommen als um-
gekehrt“ (Williams 1987: 100). 

Wie Williams sagt, bedarf die Beziehung zwischen den beiden Konzepten jedoch wei-
terer Klärung angesichts der Dominanz der Sprache der Rechte in der Welt der inter-
nationalen Entwicklung. 
In einigen Bereichen besteht der beste Weg, darüber nachzudenken, was Rechte sind, 
darin, sie als kombinierte Fähigkeiten anzusehen. Das Recht auf politische Partizipation, 
das Recht auf freie Religionsausübung, das Recht auf freie Meinungsäußerung – diese 
und andere Rechte werden am besten als Vermögen zum Tätigwerden betrachtet. Mit 
anderen Worten, Bürgern ein Recht in diesen Bereichen zu sichern, bedeutet, sie in die 
Position der kombinierten Fähigkeit zu bringen, um die Tätigkeit in diesem Bereich 
ausüben zu können. (Natürlich gibt es noch eine andere Bedeutung von ‚Recht‘, wel-
che eher meinen „grundlegenden Fähigkeiten“ entspricht: Menschen haben ein Recht 
auf Glaubensfreiheit einfach kraft ihres Menschseins, selbst wenn der Staat, in dem sie 
leben, ihnen diese Freiheit nicht garantiert.) Indem wir Rechte als kombinierte Fähig-
keiten definieren, verdeutlichen wir, dass ein Volk im Land C nicht wirklich das Recht 
auf politische Partizipation hat, nur weil dies auf dem Papier steht: Sie haben dieses 
Recht nur, wenn sie durch wirksame Maßnahmen tatsächlich zur politischen Partizipa-
tion befähigt werden. Frauen in vielen Nationen haben ein nominelles Recht auf poli-
tische Partizipation, ohne dieses Recht im Sinne der Fähigkeit zu haben: Zum Beispiel 
könnte ihnen Gewalt drohen, sollten sie das Haus verlassen. Kurzum, das Denken im 
Begriff der Fähigkeit gibt uns eine Richtgröße, wenn wir darüber nachdenken, was es 
wirklich bedeutet, jemandem ein Recht zu sichern. 
Eine andere Gruppe von Rechten, größtenteils im Bereich des Eigentums und des 
wirtschaftlichen Vorteils, scheint in ihrer Beziehung zu den Fähigkeiten analytisch 
unterschiedlich zu sein. Nehmen wir zum Beispiel das Recht auf Schutz und Unter-
kunft. Dies sind Rechte, die auf eine Reihe verschiedener Arten analysiert werden 
können: im Hinblick auf Ressourcen oder Nutzen (Befriedigung) oder Fähigkeiten. 
(Auch hier müssen wir wiederum unterscheiden zwischen der Behauptung, ‚A hat ein 
Recht auf Schutz‘ – die sich häufig auf einen moralischen Anspruch von A aufgrund 
des Menschseins bezieht, was ich eine grundlegende Fähigkeiten nenne – und der Aussage 
‚Land C gibt seinen Bürgern das Recht auf Schutz‘. Es ist der zweite Satz, dessen Ana-
lyse ich hier diskutiere.) Auch hier scheint es jedoch förderlich zu sein, diese Rechte 
als Fähigkeiten zu begreifen. Wenn wir bei dem Recht auf Schutz an eine bestimmte 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


26  

Menge von Ressourcen denken, dann stehen wir wirklich vor dem Problem, das ich 
schon früher diskutiert habe: Ressourcen an Menschen zu verteilen, führt nicht immer 
dahin, Menschen in unterschiedlichen Situationen auf das gleiche Niveau der Fähigkeit 
zum Tätigwerden zu bringen. Die nutzenbasierte Analyse steht ebenfalls vor einem 
Problem: Traditionellerweise benachteiligte Menschen mögen sich mit einem sehr 
niedrigen Lebensstandard zufrieden geben, weil sie glauben, dass dies alles ist, worauf 
sie hoffen können. Dagegen schaut die Fähigkeitenanalyse darauf, wie Menschen tat-
sächlich ermächtigt werden zu leben. Ökonomische und materielle Rechte als Fähig-
keiten zu analysieren, ermöglicht es uns daher, klar die Gründe darzulegen, die wir 
dafür haben, den Benachteiligten ungleiche Geldsummen zu geben oder spezielle 
Programme einzurichten, um ihren Übergang zur vollen Fähigkeit zu unterstützen. 
Die Sprache der Fähigkeiten hat einen weiteren Vorteil gegenüber der Sprache der 
Rechte: Sie ist nicht so stark an eine bestimmte kulturelle oder historische Tradition 
gebunden, wie es von der Sprache der Rechte angenommen wird. Diese Ansicht ist 
nicht sehr exakt: Obwohl der Begriff ‚Rechte‘ mit der europäischen Aufklärung ver-
bunden ist, sind dessen einzelne Ideen in vielen Traditionen tief verwurzelt.11 Was 
zum Beispiel Indien angeht, so sind, einmal abgesehen von der kürzlich in Kraft getre-
tenen Sprache der Rechte in der indischen Rechts- und Verfassungstradition, die we-
sentlichen einzelnen Ideen schon in viel früheren Zeiten des indischen Denkens tief 
verwurzelt – in Ideen religiöser Toleranz, die seit den Edikten von Aschoka im 3. Jh. 
v. Chr. entwickelt wurden, im Denken über Hindu-Moslem-Beziehungen im Mogul-
reich und natürlich in vielen progressiven und humanistischen Lehren des neunzehn-
ten und zwanzigsten Jahrhunderts, die man sicherlich nicht einfach für westlich und 
den eigenen Traditionen gegenüber respektlos halten kann (vgl. Sen 1997a).12 Tagore 
führt die Freiheitskonzeption, die von Meerabei, der jungen Ehefrau in seiner Erzäh-
lung, auf der Suche nach Selbstverwirklichung herangezogen wird, auf die Mogultradi-
tion zurück. Ihr Selbstbild eines „freien menschlichen Geistes“ leitet sie also nicht von 
irgendwelchen externen Einflüssen her, sondern von einer Kombination aus Erfah-
rung und Geschichte. 
‚Rechte‘ sind also nicht ausschließlich westlich; sie können aus vielfältiger Perspektive 
unterstützt werden. Trotzdem erlaubt uns die Sprache der Fähigkeiten, diese mühsame 
Debatte zu umgehen. Wenn wir einfach davon sprechen, was Menschen tatsächlich 
fähig sind zu tun und zu sein, geben wir uns noch nicht einmal den Anschein, eine 
westliche Idee zu bevorzugen. Überlegungen zu Tätigkeit und Fähigkeit existieren 
überall und es gibt keine Kultur, in der Menschen sich nicht fragen, was sie fähig sind 
zu tun und welche Chancen zum Tätigsein sie haben. 
Wenn wir die Sprache der Fähigkeiten haben, brauchen wir dann noch die Sprache der 
Rechte? Trotz aller Unzulänglichkeiten spielt die Sprache der Rechte im politischen 
Diskurs vier wichtige Rollen: Wenn sie in der ersten Art eingesetzt wird, wie in dem 
Satz ‚A hat ein Recht, die grundlegenden politischen Freiheiten durch den Staat garan-
tiert zu bekommen‘, erinnert sie uns daran, dass Menschen berechtigte und unver-
________________________ 
11 Sowohl für Indien als auch für China siehe Sen 1997a; siehe auch Taylor 1999. 
12 Zu Tagore siehe Sen 1997b; Bardhan 1990, Einleitung. Zur Sprache der Rechte im indischen Unab-

hängigkeitskampf siehe Nehru 1936: 612. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


zfwu 4/1 (2003), 8-31 27 

zichtbare Ansprüche auf bestimmte Arten dringender Behandlung haben, egal was die 
Welt um sie herum dazu beigetragen hat. Ich habe gezeigt, dass diese Rolle der Spra-
che der Rechte eng verbunden ist mit den „grundlegenden Fähigkeiten“, wie ich sie 
genannt habe, und zwar in dem Sinne, dass die Rechtfertigung für die Aussage, dass 
Menschen solche natürlichen Rechte haben, meistens damit beginnt, auf einige fähig-
keitenähnliche Merkmale der Menschen abzuzielen (Rationalität, Sprache), die sie 
wenigstens in einem Mindestmaß besitzen. Und ich glaube in der Tat, dass ohne eine 
solche Rechtfertigung die Berufung auf Rechte ziemlich rätselhaft bleibt. Andererseits 
gibt es keinen Zweifel daran, dass man die grundlegenden Fähigkeiten von Menschen 
anerkennen könnte und dennoch bestreitet, dass dieses zugleich bedeutet, dass sie 
Rechte besitzen im Sinne von berechtigten Ansprüchen auf bestimmte Arten der Be-
handlung. Wir wissen, dass diese Schlussfolgerung durch einen Großteil der Weltge-
schichte hindurch nicht gezogen wurde. Sich auf Rechte zu berufen, sagt daher mehr 
aus als die bloße Berufung auf grundlegende Fähigkeiten ohne jedes weitere ethische 
Argument der Art, wie ich es geliefert habe. Die Sprache der Rechte verweist darauf, 
dass es ein solches Argument gibt und dass wir starke normative Schlüsse aus der 
Tatsache der grundlegenden Fähigkeiten ziehen. 
Selbst auf der zweiten Ebene, wenn wir über staatlich garantierte Rechte sprechen, 
betont die Sprache der Rechte die Wichtigkeit und elementare Rolle dieser Fähigkeits-
bereiche. Die Aussage, ‚Hier ist eine Liste von Dingen, die Menschen fähig sein soll-
ten zu tun und zu sein‘, hat nur eine vage normative Resonanz. Die Aussage, ‚Hier ist 
eine Liste elementarer Rechte,‘ ist rhetorisch direkter. Damit wird geradewegs gesagt, 
dass es sich um besonders dringende Tätigkeiten handelt, die sich auf das Gefühl des 
berechtigten Anspruchs stützen, den alle Menschen auf diese Dinge aufgrund ihres 
Menschseins haben. 
Drittens ist die Sprache der Rechte wichtig wegen des Gewichts, das sie auf die Ent-
scheidungsfreiheit und die Autonomie der Menschen legt. Die Sprache der Fähigkei-
ten wurde, wie ich schon gesagt habe, dafür konzipiert, Raum für Entscheidungen zu 
lassen und die Idee zu kommunizieren, dass es einen großen Unterschied macht, ob 
Menschen in ein Tätigsein gedrängt werden, das für wertvoll erachtet wird, oder ob 
die Entscheidung darüber den Menschen selbst überlassen bleibt. Doch es gibt Ansät-
ze, die zwar die aristotelische Rede von Tätigsein und Fähigkeit benutzen, die aber 
Freiheiten nicht in der Weise betonen, wie mein Ansatz es tut: Der marxistische Aris-
totelismus und einige Arten des katholischen thomistischen Aristotelismus sind auf 
diese Art illiberal. Wenn wir auch die Sprache der Rechte ins Spiel bringen, hilft uns 
das, denke ich, besondere Betonung auf die wichtige Tatsache zu legen, dass das an-
gemessene politische Ziel sich an der Möglichkeit der Menschen orientiert, sich für 
bestimmte Arten der Tätigkeiten zu entscheiden, nicht einfach am tatsächlichen Tä-
tigsein. 
Schließlich bewahrt die Sprache der Rechte in den Bereichen, in denen wir verschie-
dener Meinung über die geeignete Analyse der Rechtediskussion sind – wo die An-
sprüche von Nutzen, Ressourcen und Fähigkeiten noch weiter ausgearbeitet werden – 
ein Gefühl für den Bereich der Übereinstimmung, während wir weiterhin über die 
richtige Art der Analyse auf einer spezifischeren Ebene nachdenken. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


28  

8. Fähigkeiten als Ziel der Entwicklung von Frauen 
Legitimes Interesse an Vielfalt, Pluralismus und persönlicher Freiheit ist nicht unver-
einbar mit der Anerkennung interkultureller Normen, und tatsächlich sind interkultu-
relle Normen dann erforderlich, wenn wir Vielfalt, Pluralismus und Freiheit schützen 
wollen, wobei jeder Mensch als Handelnder und als Ziel zu sehen ist. Der beste Weg, 
all diese Anliegen zusammenzubringen, besteht darin, Normen als eine Reihe von 
Fähigkeiten zu vollständig menschlichem Tätigsein zu formulieren und dabei zu beto-
nen, dass Fähigkeiten Bereiche menschlicher Freiheit nicht verschließen, sondern 
schützen. 
Der Fähigkeitenrahmen, der herangezogen wird, um das Leben von Frauen, die sich 
in vielen verschiedenen, sich entwickelnden und entwickelten Ländern für die Gleich-
berechtigung einsetzen, zu bewerten, ist meines Erachtens kein Fremdkörper: Er 
stimmt recht gut mit Forderungen überein, die Frauen in vielen globalen und nationa-
len politischen Zusammenhängen längst stellen. Daher könnte es überflüssig erschei-
nen, diese Punkte zu einer Liste zusammenzustellen: Warum nicht einfach Frauen 
selbst entscheiden lassen, was sie in jedem einzelnen Fall fordern wollen? Um diese 
Frage zu beantworten, sollten wir darauf verweisen, dass die Debatte um internationa-
le Entwicklung immer schon eine normative Sprache benutzt. Wo sich der Fähigkei-
tenansatz noch nicht – wie im Human Development Report der UNDP – durchgesetzt 
hat, überwiegt immer noch eine viel weniger angemessene theoretische Sprache, sei es 
die Rede von Präferenzbefriedigung oder von wirtschaftlichem Wachstum. Wir brau-
chen den Fähigkeitenansatz als eine menschlich reiche Alternative zu diesen unzuläng-
lichen Theorien der menschlichen Entwicklung. 
Kommen wir nun zurück zu Vasanti und Jayamma und bewerten ihre Lebensge-
schichten anhand der Fähigkeitenliste. Das Drehbuch von Vasantis Leben wurde 
weitgehend von Männern geschrieben, von denen sie abhängig war: ihrem Vater, ih-
rem Mann, den Brüdern, die ihr geholfen haben, als ihre Ehe in die Brüche ging. Die-
se Abhängigkeit gefährdete ihr Leben und ihre Gesundheit, stand einer Ausbildung im 
Weg und hinderte sie daran, sich selbst als eine Person wahrzunehmen, die einen Le-
bensplan hat und Entscheidungen treffen kann. Am schlimmsten erging es ihr in ihrer 
Ehe: Sie büßte ihre körperliche Unversehrtheit durch häusliche Gewalt ein, ihr emoti-
onales Gleichgewicht durch Furcht und sie war abgeschnitten von allen Formen sozia-
ler, familiärer, freundschaftlicher und gesellschaftlicher Zugehörigkeit. Aus all diesen 
Gründen sah sie sich selbst nicht als einen freien und würdevollen Menschen, der 
gleich viel Wert ist wie alle anderen Menschen. Dabei spielen Dinge wie Eigentum, 
Berufstätigkeit und Zugang zu Krediten eine wichtige Rolle: Dass sie kein Eigentum 
hatte, weder Lesen noch Schreiben konnte, keine beschäftigungsbezogenen Fertigkei-
ten erworben hatte und kein Darlehen aufnehmen konnte außer von ihren männli-
chen Verwandten, all dies verstärkte ihr Abhängigkeitsverhältnis und hielt sie viel 
länger in einer Missbrauchsbeziehung, als wenn sie frei hätte entscheiden können. 
Hieran erkennen wir, wie eng alle Fähigkeiten miteinander verbunden sind, wie das 
Fehlen der einen, allein schon schlecht, auch andere untergräbt. Vasanti hatte aber 
auch Glück: Ihre Verwandten waren ihr gegenüber nicht gewalttätig und sie hatte 
Brüder, die sich mehr als üblich um sie gekümmert haben. Deshalb konnte sie ihren 
Ehemann auch verlassen, ohne einer gefährlichen körperlichen oder erniedrigenden 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


zfwu 4/1 (2003), 8-31 29 

Arbeit nachgehen zu müssen. Aber es entstand dadurch eine neue Form der Abhän-
gigkeit; Vasanti blieb extrem angreifbar und es fehlte ihr weiterhin an Selbstvertrauen. 
Das SEWA-Darlehen hat dieses Bild verändert. Vasanti hatte jetzt nicht nur ein Ein-
kommen, sondern auch eigenständig die Kontrolle über ihren Lebensunterhalt. Selbst 
als sie der SEWA noch viel Geld schuldete, war es besser, es der SEWA zu schulden 
als ihren Brüdern: Teil einer Gemeinschaft von Frauen zu sein, die sich gegenseitig 
unterstützen, war etwas völlig anderes als eine arme Verwandte zu sein, die von Almo-
sen lebt, und zwar in Bezug sowohl auf die praktische Vernunft als auch auf die sozia-
le Zugehörigkeit. Ihr Gefühl der eigenen Würde stieg, als sie das Darlehen zurückzahl-
te und zu sparen begann. Zu der Zeit als ich sie traf, hatte sie schon ein beträchtliches 
Selbstvertrauen und Selbstwertgefühl erworben; und ihre Beziehungen zu anderen 
Frauen, in Gruppen und persönlichen Freundschaften, waren für sie eine neue Quelle 
der Freude und des Stolzes. Auch ihre Beteiligung am politischen Leben hat stark 
zugenommen, seitdem sie sich Kokilas Projekt angeschlossen hat, dessen Aufgabe 
darin besteht, die Polizei davon zu überzeugen, mehr Fälle häuslicher Gewalt zu un-
tersuchen. Interessanterweise fühlt sie sich jetzt auch dadurch besser, dass sie die 
Möglichkeit hat, anderen zu helfen, was sie früher durch die Konzentration auf das 
pure Überleben nicht konnte. 
Wenn wir über ihre Situation nachdenken, sehen wir, wie wenig der öffentliche Sektor 
für sie getan hat und wie viel Glück sie hatte, dass eine der besten nichtstaatlichen 
Frauenorganisationen ganz in ihrer Nähe war. Der Staat versäumte es, ihr eine Ausbil-
dung zu ermöglichen; er versäumte es, sie vor Gewalt in der Ehe zu schützen und 
ihren Ehemann wegen Missbrauchs zur Verantwortung zu ziehen; er versäumte es, ihr 
die gleichen Eigentumsrechte innerhalb der Familie zuzusichern; er versäumte es, ihr 
den Zugang zu Darlehen zu gewähren. Tatsächlich war die einzige bedeutsame Rolle, 
die der Staat in Vasantis Leben gespielt hatte, eine negative: die Zahlung für die Va-
sektomie ihres Mannes, die ihre prekäre Lage noch verschlimmerte. 
Jayammas Situation bietet dazu einen beachtlichen Kontrast. Einerseits hatte sie einen 
viel schlechteren Start ins Leben als Vasanti und es ging ihr das ganze Leben lang 
schlechter in Bezug auf einige der Fähigkeiten. Sie musste sich immer Sorgen machen, 
ob sie genug zum Essen hatte, und sie litt zeitweise an Unterernährung; ihre Arbeit 
war extrem gefährlich und körperlich anstrengend. Sie hatte keine männlichen Ver-
wandten, die sie unterstützten, und obwohl sie im Gegensatz zu Vasanti Kinder hatte, 
waren diese mehr eine Belastung als eine Hilfe. Sie hat keine Ersparnisse und hatte 
noch nie ein Darlehen aufgenommen; die Eigentumsrechte des Landes, auf dem sie 
illegal wohnt, sind ungeklärt. Sie erlitt Diskriminierung am Arbeitsplatz, ohne etwas 
dagegen tun zu können. Zudem musste sie – im Gegensatz zu Vasanti – das tun, was 
zahllose Frauen in unterentwickelten Ländern tun müssen, nämlich zusätzlich zu der 
Belastung einer ganztägigen anstrengenden Arbeit einen Haushalt führen und Kinder 
aufziehen. 
Andererseits hatte es Jayamma in mancher Hinsicht besser als Vasanti. Ihre Gesund-
heit ist gut, ohne Zweifel wegen ihrer eindrucksvollen körperlichen Stärke und Kondi-
tion, und sie musste nie körperliche Gewalt von ihrem Ehemann ertragen, der offen-
kundig viel schwächer war als sie. Sie scheint sich von niemandem einschüchtern zu 
lassen und sie hatte schon ein Verständnis politischer Angelegenheiten, welches Va-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


30  

santi erst kürzlich entwickelt hat. Von ihr wurde nicht wie von Vasanti erwartet, dass 
sie sich unterordnet und sie hat es auch nicht getan; über viele Jahre hinweg hat sie 
sich erfolgreich dafür eingesetzt, ihre Familie zusammenzuhalten und ihre Situation zu 
verbessern. 
Der Staat hat für Jayamma viel mehr getan als für Vasanti. Die illegalen Siedler auf 
öffentlichem Grund und Boden haben jetzt die Eigentumsrechte an dem Land be-
kommen, obwohl sie noch vor Gericht gehen müssen, um den Anspruch geltend zu 
machen. Die vom Staat angebotenen Dienstleistungen sind eine unschätzbare Hilfe 
für Jayammas schweren Tag. Die Siedlung ist jetzt an die Wasserversorgung ange-
schlossen und durch ein Programm des Staates wurde ihr eine Innentoilette gebaut. 
Staatliche medizinische Versorgung ist in der Nähe, gut und kostenlos. Zwar hatte 
Jayamma das Bildungsangebot für ihre eigenen Kinder nicht genutzt, aber ihre Enkel 
haben vom staatlichen Kampf gegen Traditionen der Nicht-Ausbildung profitiert. 
Sicherlich hat es der Staat versäumt, sexuelle Diskriminierung an ihrem Arbeitsplatz 
zu verbieten. Aber in vielerlei Hinsicht können der Regierung in Kerala gute Noten 
für die Förderung menschlicher Fähigkeiten ausgestellt werden. 
Der Fähigkeitenrahmen stimmt ziemlich genau mit dem überein, worüber diese Frau-
en schon nachdenken oder ab einem bestimmten Zeitpunkt in ihrem Leben nachzu-
denken beginnen. Insoweit er Kritik an der traditionellen Kultur mit sich bringt, un-
terstützt er sie in ihrer schon sehr kritischen Haltung; in der Tat wäre jeder Rahmen, 
der keine Kritik enthielte, nicht ausreichend, um ihre Bedürfnisse und Ziele zu erfas-
sen. Vor allem die Ideen der praktischen Vernunft, der Gestaltung des Umfeldes und 
der Nicht-Erniedrigung scheinen in ihrem Denken besonders hervorzutreten, neben 
offensichtlicheren Überlegungen zu Ernährung, Gesundheit und Schutz vor Gewalt. 
Auch wo die Liste ihre Gedanken nicht exakt widerspiegelt, wie zum Beispiel in der 
Bedeutung, die sie der Ausbildung beimisst, scheint sie doch für normative politische 
Zwecke die Aspekte des Lebens gut einzufangen, die zwischen den beiden Frauen und 
den allgemeinen Zielen Unabhängigkeit, Würde und Gestaltungskraft stehen, nach 
denen beide intensiv streben. 
Frauen in der ganzen Welt hat es an Unterstützung ihrer zentralen menschlichen Tä-
tigkeiten gefehlt und diese fehlende Unterstützung ist in gewissem Umfang dadurch 
bedingt, dass sie Frauen sind. Aber Frauen haben, im Gegensatz zu Steinen oder 
Bäumen, das Potenzial, zu solchen menschlichen Tätigkeiten fähig zu werden, wenn 
sie genügend Nahrung, Ausbildung und andere Unterstützung bekommen. Deshalb ist 
ihre Ungleichheit in Bezug auf Fähigkeiten ein Gerechtigkeitsproblem. Es ist an allen 
Menschen, dieses Problem zu lösen. Ich behaupte, dass uns ein interkulturelles Kon-
zept menschlicher Fähigkeiten Orientierung gibt, wenn wir diese schwierige Aufgabe 
angehen. 
 

Aus dem Englischen von Ulrike Knobloch und Claudia Rosenhan 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8


zfwu 4/1 (2003), 8-31 31 

Literaturverzeichnis 

Bardhan, Kalpana (Ed.) (1990): Of Women, Outcastes, Peasants, and Rebels: A Selection of 
Bengali Short Stories, Berkeley. 

Chen, Martha A. (1995): A Matter of Survival: Women's Right to Employment in India and 
Bangladesh, in: Nussbaum, Martha C./ Glover, Jonathan (Ed.) (1995): Women, Culture 
and Development: A Study of Human Capabilities, Oxford: 37-57. 

Chen, Martha A. (2000): Perpetual Mourning: Widowhood in Rural India, Delhi. 
Gulati, Leela (1981): Profiles in Female Poverty: A Study of Five Poor Working Women in 

Kerala, Delhi. 
Gulati, Leela/ Gulati, Mitu (1997): Female Labour in the Unorganised Sector: The Brick Worker 

Revisited, in: Economic and Political Weekly, May 3: 968-971. 
ICPD – International Conference on Population and Development (1994): Report of the International 

Conference on Population and Development, Kairo. 
Nehru, Jawaharlal (1936): An Autobiography, Delhi. 
Nussbaum, Martha C. (1997): Capabilities and Human Rights, in: Fordham Law Review 66: 273-

300. 
Nussbaum, Martha C. (1999): Sex and Social Justice, New York/ Oxford. 
Nussbaum, Martha C. (2000): Women and Human Development: The Capabilities Approach, 

Cambridge/ New York. 
Nussbaum, Martha C./ Glover, Jonathan (Ed.) (1995): Women, Culture and Development: A 

Study of Human Capabilities, Oxford. 
Rawls, John (1993): Political Libralism, New York. 
Sen, Amartya, K. (1980): Equality of What?, in: Sterling M. McMurrin (Ed.): Tanner Lectures on 

Human Values I, Cambridge [wiederabgedruckt in: Sen, Amartya K. (1982): Choice, Wel-
fare, and Measurement, Cambridge MA: 353-369]. 

Sen, Amartya K. (1981): Poverty and Famines: An Essay on Entitlement and Deprivation, 
Oxford. 

Sen, Amartya, K. (1994): Freedom and Needs, in: The New Republic, 10./17. Januar 1994: 31-
38. 

Sen, Amartya, K. (1997a): Human Rights and Asian Values, in: The New Republic, 14./21. Juli 
1997: 33-41. 

Sen, Amartya, K. (1997b): Tagore and His India, in: New York Review of Books, 26. Juni 1997. 
Taylor, Charles (1999): Conditions of an Unforced Consensus on Human Rights, in: Joanne R. 

Bauer/ Daniel A. Bell (Ed.): The East Asian Challenge for Human Rights, Cambridge/ 
New York: 124-144. 

Tsui, Amy O./ Wasserheit, Judith N./ Haaga, John G. (Ed.) (1997): Reproductive Health in Deve-
loping Countries, Washington. 

UNDP – United Nations Development Programme (1993-1996): Human Development Report, New 
York. 

Williams, Bernard (1987): The Standard of Living: Interests and Capabilities, in: Sen, Amartya 
K./ Muellbauer, John/ Kanbur, Ravi/ Hart, Keith/ Williams, Bernard: The Standard of 
Living. The Tanner Lectures, edited by Geoffrey Hawthorn, New York: 94-102. 

WIEGO – Women in Informal Employment: Globalizing and Organizing (1999): Annual Meeting and 
Public Seminar, 12.-14. April 1999, Ottawa. 

 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:10:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-8

