
II. Indien-Topik 133

gion dieser Funktion unterworfen sei, korreliere mit entsprechend minderwertiger

›Religions-Kunst‹.208

Das religiöse Fundament des Schreckens der Religion ist der Fanatismus.209 Dieser

zeigt sich – wie bereits dargelegt – nicht zuletzt in den diversen ›Selbstpeinigungen‹210

sowie in ›gewaltiger Architektur‹: »Dieser grandiosen fanatischen Angst verdankenMa-

dura, Tanjore, Trichinipoli ihre gewaltigen Tempelstädte, verdankt Indien die einzige

Kunst, die bis zur letzten Wurzel rein indisch ist.«211

II.10. Religion als Fortschrittshindernis, religiöse Zwänge, Kastenwesen,
Hierarchien

Der Fanatismus wird häufig in Kollokation mit dem Topos der Religion als Fortschritts-

hindernis aktualisiert. Dies bezieht sich zwar auch auf den Islam,212 vor allem aber auf

denHinduismus213 und insbesondere das Kastenwesen.214 Die Grenzziehungen zwischen

den Kasten stellen, so eine gängige argumentative Verknüpfung beider Topoi (die zu-

dem häufig in Kollokation mit dem Aberglauben-Topos auftritt), das Fortschrittshindernis

schlechthin dar. Die Begründung ist einfach und konventionalisiert: »Da es infolge un-

übersteigbarer Scheidungen niemand [sic!] möglich war, jemals in eine höhere Kaste

zu gelangen, konnte kein Ehrgeiz das Volk antreiben.«215 Die Verhinderung des Fortschritts

kann sich auch als Degeneration ausdrücken.216

208 Vgl. z.B. Wechsler (1906), S. 108.

209 Vgl. u.a. Tellemann (1900), S. 126f.: »Dann wieder Barbarei, Fanatismus; einer wirren Phantasie

entsprungene Tempel, in denenmanwandelt wie in einemwüsten Traum; so gigantisch die Form,

so verzerrt die Gestalten; eine melodielose Musik, einige Priester, ein Elephant, bettliges Volk. […]

So hat mir Süd-Indien von der ganzen Reise das Reichlichste gebracht an Hitze, an Tempeldurch-

einander und an größter fanatischer Verwirrung der Gemüther […].«

210 Vgl. z.B. Ewers (1911), S. 234f.: »Dieser Fanatismus des Hindu ist weit stärker, weit gewaltiger als bei

irgendeinem andern Volke der Erde. Freilich fehlt ihm jedes aggressive Moment, jede Stoßkraft,

die doch Islam wie Christentum in so reichem Maße kannten; diese wilde Glut ist passiv und still

und besteht im tiefsten Grunde in einer grenzenlosen Angst vor den entsetzlichen Göttern, die der

Hindu nicht liebt, die er aber aufs äußerste fürchtet und stets nur durch neueOpfer, Tempelbauten

und selbstquälerische Bußen zu versöhnen hofft.«

211 Ewers (1911), S. 234.

212 Vgl. u.a. Hengstenberg (1908), S. 25: »Die islamistische Religion ist grobsinnlich, ihr Fatalismus

lähmt alle freudige Tätigkeit, hindert allen Fortschritt und bildet dadurch ein Kulturhindernis.«

Vgl. auch Meebold (1908), S. 98f.: »Überall sonst und bis auf den heutigen Tag zeigte sich der Mys-

tizismus des Mohammedanismus nur in der Form, die der grösste Feind des Fortschritts auf allen

Gebieten ist: im Fanatismus.«

213 Vgl. z.B. Tellemann (1900), S. 55: »[…] und dumpfsinniger Fanatismus lähmt jeglichen Fortschritt.«

214 Vgl. Meebold (1908), S. 35: »Man hat bei uns kaum einen Begriff davon, welch tiefgehenden Ein-

fluss die Kaste auf das Volksleben hat.«

215 Hengstenberg (1908), S. 105. Vgl. auch Hengstenberg (1908), S. 24: »Mit Ausnahme der bengali-

schen Babus kennen die Hindu im allgemeinen keinen Ehrgeiz. Wohl hauptsächlich deshalb, weil

sie sich niemals in eine höhere Kaste aufschwingen können.« Vgl. außerdem Zimmer (1911), S. 126:

»Ein Drang nach Verbesserung der Daseinsformen scheint dem Hindu fremd zu sein.«

216 Vgl. z.B. Wechsler (1906), S. 144: »Die Wirkung des ganzen Systems ist der Verfall der Rasse. Da

keiner in die Höhe kann, strengt sich niemand an; keiner hat das Bedürfnis zur Entwicklung, da

https://doi.org/10.14361/9783839452271-019 - am 14.02.2026, 10:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Topik zwischen Modellierung und Operationalisierung

Die negative Bewertung der Religion und vor allem des Kastenwesens zeigt sich nicht

nur im Urteil des Fortschrittshindernisses, sondern auch in der Vorstellung der religiösen

Zwänge. Diese äußert sich beispielsweise als »Zwingherrschaft des Brahmanismus«217

oder als »Zwingeherrschaft der Kaste«218. Der Fanatismus und die ›Macht des Kastensys-

tems‹ werden rekurrent als ›Sklaventum‹ abgewertet.219 Der bereits beschriebene ›feh-

lende Ehrgeiz‹ ist argumentativ unmittelbar gekoppelt an die »bezwingende Macht der

Kastenvorstellungen«220, sodass sich diverse Kollokationen in den Bewertungen ›indi-

scher‹ Religion(en) ergeben. In diesem Sinne ist die Vorstellung, das Volk trage ein

»Joch, das es zu indolent ist abzuschütteln«221, topisch verfestigt, wobei es jener »un-

glaublich starken Zwangsvorstellung«222 der Religion unterworfen sei.

Die wahrgenommene Omnipräsenz der Religion und desKastenwesens korreliert mit

der besonderen Rolle, die ihr in den Reiseberichten zukommt.223 Nicht selten werden

dem Kastenwesen oder einzelnen Elementen des religiösen Lebens ganze Kapitel gewid-

met, zumindest aber häufig mehrere erklärende und zugleich stark wertende Absät-

ze. Diese treten zum einen gebündelt als Erläuterungen zum Kastenwesen im Allgemei-

nen auf; zum anderen lassen sich gängige Kontexte ausmachen, in denen spezifische

Facetten des Kastenwesens verhandelt werden.224 Angesichts dieser Ubiquität des Kas-

tenwesen-Topos, der ganz unterschiedliche Aktualisierungen aufweist, soll im Weiteren

lediglich exemplarisch auf einige besonders rekurrente Aspekte eingegangen werden.

Für die Funktionsweise der Indien-Topik ist es aufschlussreich, zu untersuchen, wie

sich um den Kastenwesen-Topos herum Elemente einer enzyklopädischenWissens-Ord-

nung anlagern.225 So wird im Hinblick auf die Differenzierungen des Kastenwesens fast

immer auf die ›vier Varnas‹ Bezug genommen, auf deren Untergliederung in zahlrei-

che Elemente eingegangen und dabei betont, dass es letztlich über tausend oder auch

die äußerste Energie, die überhaupt aufgewendet wird, höchstens dazu dienen könnte, auf dem-

selben Niveau zu bleiben, auf demman bisher gewesen ist.«

217 Vgl. Dahlmann (1908), Bd. 2, S. 51: »Der tausendjährigeKampf zwischenbuddhistischemundbrah-

manischem Kultus hatte seinen Abschluß in dem endgültigen Triumph der Zwingherrschaft des

Brahmanismus gefunden.«

218 Dalton (1899), S. 71: »Dazu hier ein Volk wie kein anderes auf Erden, dem die Zwingeherrschaft der

Kaste ein ebenso unbegreiflich willig getragenes, wie unerbittlich hartes, ja unmenschliches Joch

auflegt.« Vgl. auch Dalton (1899), S. 40-42 und passim.

219 Vgl. z.B. Dahlmann (1908), Bd. 2, S. 40: »Unsummen von materiellen und menschlichen Kräften

werden für den religiösen Gedanken geopfert. Der Hindu ist ein Sklave seiner Religion und ein

fanatischer Sklave.«

220 Wechsler (1906), S. 115.

221 Tellemann (1900), S. 55.

222 Wechsler (1906), S. 52.

223 Es handelt sich um sehr verdichtete Kollokationen des alles ist Religion- sowie des Kastenwesen-To-

pos, welche einzeln und in Verbindung durch eine hohe ›Kombinationsfreudigkeit‹ gegenüber

weiteren Topoi gekennzeichnet sind.

224 Beispielsweise werden die Kasten- und Klassengrenzen häufig in Bezug auf die jeweils zugeord-

neten Abteile oder Waggons in Eisenbahnen thematisiert. Vgl. z.B. Haeckel (1883), S. 137f.

225 Dies gilt letztlich zwar für viele Topoi der Indien-Topik, aber in einigen Fällen sind die wiederkeh-

renden Ausführungen im Umfeld einiger Topoi derart verdichtet, dass sich von enzyklopädisch

geprägtem Vorwissen (vgl. dazu III.14) sprechen lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839452271-019 - am 14.02.2026, 10:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Indien-Topik 135

über zweitausend Kasten gebe.226 Dazu kommen in einigen Fällen Informationen zur

Herkunft des Kasten-Begriffs durch die Portugiesen.227 Das entsprechende Vorwissen

ist derart verdichtet, dass es explizit als solches reflektiert wird.228 Dazu gehört bei-

spielsweise das häufig reproduzierte Wissen um den Zusammenhang zwischen Kaste

und Beruf.229 Dieses wird in Verbindung mit ausgeprägter oder fehlender ›Arbeitstei-

lung‹230 sowie mit den ›fehlenden Aufstiegschancen‹231 aktualisiert, welche meistens in

Kombination mit dem Topos der Religion als Fortschrittshindernis ausgeführt werden.

Darüber hinaus gilt das Interesse vor allem denHierarchien innerhalb des Kastenwe-

sens und dabei vor allem den jeweiligen ›Polen‹, den ›Brahmanen‹ und den ›Ausgestoße-

nen‹. Den ›Brahmanen‹ wird zugeschrieben, dass sie ›hochnäsig‹ oder ›stolz‹ seien und

anstatt zu arbeiten von den Gaben der Gläubigen lebten.232 In diesem Zusammenhang

wird den ›Brahmanen‹233 außerdem ein ›Interesse an der Aufrechterhaltung des Sys-

tems‹234 zugeschrieben, insofern sie diejenigen sind, die am meisten vom Kastenwesen

profitieren.235

226 Vgl. z.B. Wechsler (1906), S. 137: »Diese vier Kategorien sind nur die großen Einteilungen, […] aber

innerhalb jeder dieser vier Kasten gibt es unzählige Zwischenabteilungen; zurzeit rechnen die

Gelehrten über 2000 verschiedene Kasten aus […].«

227 Vgl. u.a. Fries (1912), S. 119: »DasWort ›Kaste‹, von den Portugiesen zuerst gebraucht, soll ›das‹ aus-

drücken, was der alte Hinduglauben mit ›Varna‹ oder ›Farbe‹ bezeichnet.« In dem Auszug zeigen

sich gängige Kollokationen sowohl mit dem Farben- als auch mit dem Etymologie-Topos. Vgl. u.a.

II.20 und III.20.

228 Vgl. z.B.Wechsler (1906), S. 136: »Wenn einer nach Indien kommt, dannweiß er aus der Schule, aus

den Grubeschen Geschichtsbildern, oder, um ernsthaft zu sein, aus irgend einem wissenschaftli-

chen Buche, daß es bei den Hindus Kasten gibt. Vier Kasten: […].«

229 Wechsler (1906), S. 136: »Für jenen Teil der Bevölkerung also, der den Hinduglauben hat, gibt es

[…] eine von vornherein gegebeneWeltanschauung, die fast nuancenlos ist, einen von vornherein

gegebenen Beruf, einen Stand und nur eine Möglichkeit der Entwicklung, nämlich die, herabzu-

kommen, zu sinken, ein Paria zu werden.« Vgl. auch Fries (1912), S. 120: »Jede Kaste hat ihre eigene

Profession, ihr Handwerk.«

230 Vgl. z.B. Deussen (1904), S. 144f. sowie S. 104.

231 Vgl. u.a. Wechsler (1906), S. 140: »Die Moral der Kaste wird man bald verstehen. Sie heißt: ›Du

kannst nur fallen und nie steigen.‹ Denn niemand vermag, weder durch gute Taten, noch durch Er-

werben vonReichtümern, noch durch seine persönlichenQualitäten aus einer Kaste in eine andere

aufzusteigen. Menschen können Fürsten werden, Radschas und Maharadschas, aber sie behalten

jene Kaste, die ihr Geschlecht seit Hunderten von Jahren gehabt hat.«

232 Vgl. Meebold (1908), S. 135.

233 Die Grenzen zwischen ›Brahmanen‹ und ›Priestern‹ sowie ›Tempeldienern‹ verfließen dabei häu-

fig.

234 Diese Argumentation findet sich auch bezogen auf das Interesse der Briten an der Aufrechterhal-

tung des Kolonialsystems aktualisiert. Vgl. dazu II.22.

235 Vgl. exemplarisch dazu Wechsler (1906), S. 143: »Diese ganze Kastengesetzgebung ist, wie man

sieht, als ein Staatssystem nach denWünschen der herrschenden Klassen, vor allem aber der ers-

ten, der Brahminen entworfen. ZwanzigMillionenBrahminengibt es in Indien, undmit verhältnis-

mäßig natürlich ganz wenigen Ausnahmen, die von der neuen Zeit erweckt worden sind, arbeitet

kein Brahmine etwas. Er sitzt im Tempel, er stellt für seine Gemeindekinder das Horoskop, gibt ih-

nen Ratschläge und läßt sich ernähren. Es ist seiner Religion nach sein Recht, in der Tat die Pflicht

jedes Hindus, den Brahminen zu füttern und zu kleiden. Was immer er tut, muß teuer bezahlt

werden, und er ist es, der mit eiserner Gewalt das Kastensystem aufrecht erhält.«

https://doi.org/10.14361/9783839452271-019 - am 14.02.2026, 10:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Topik zwischen Modellierung und Operationalisierung

Daneben wird terminologisch ungenau die Stellung der sogenannten ›Paria‹, ›Out-

casts‹, ›Shudras‹, ›Rodiyas‹ oder ›Ausgestoßenen‹236 kommentiert.237 Empörungen über

das Kastenwesen sowie damit verwobene Aktualisierungen des Degenerations- sowie des

Religion als Fortschrittshindernis-Topos treten in enger argumentativer Verknüpfung zu

Kommentaren auf, welche die ›Ausgestoßenen‹ bemitleiden. Das Kastenwesen wird in

diesem Zusammenhang – teilweise in Kontrast zu christlichen Doktrinen238 – ethisch

verurteilt, was sich insbesondere auf den Ausschluss der ›Paria‹ bezieht.

Die Angst vor dem ›Ausgestoßenwerden‹239 bezieht sich in den Aktualisierungen

auf die Religion oder die Kaste, aber auch darauf, ›Indien‹ verlassen zu müssen.240 So

bedeute ein Aufenthalt in Europa den Verlust der Kaste.241 Etwas seltener, aber durch-

aus ebenfalls topisch verdichtet wird dieses Argument gedreht und der Europäer als

Angehöriger einer höheren Kaste reflektiert: Bedingt durch die Herrschaft der Briten

würden Europäer als »Leute einer höheren und höchsten Kaste«242 betrachtet, die ent-

sprechende »Ehrenbezeugung[en]«243 erfahren. Teilweise werden diese jeweils einseiti-

236 Im Folgendenwird im Fließtext die Schreibweise ›Paria‹ verwendet, wobei diese im Supertext zwi-

schen ›Pariah‹ und ›Paria‹ variiert. Darüber hinaus finden im Supertext die teilweise synonym ge-

brauchten Begriffe ›Outcasts‹, ›Shudras‹ und ›Rodiyas‹ Verwendung. Vgl. dazu beispielsweise das

Kapitel »Die Ausgestossenen« in Ewers (1911), S. 249-256. Eine innerhalb der Logik des Kastensys-

temsmögliche oder nötige Differenzierung zwischen der ›vierten‹ oder ›untersten‹ Kaste und den

›Ausgestoßenen‹ als quasi außerhalb des Systems stehendenMenschen ist imSupertext nicht kon-

sistent und daher für die Darstellung der topischen Zusammenhänge des Supertexts nicht sinn-

voll.

237 Vgl. z.B. Meebold (1908), S. 35: »Auf den Pariah schauen sie alle herunter, er ist für sie nur halb

Mensch.«

238 Vgl. exemplarischMeebold (1908), S. 35: »Wo soll auch dieNächstenliebe herkommen, da doch die

Kaste das Volk in beste, bessere, gute, geringe Menschen und Pariahs einteilt? Das ist der beste

Nährboden für Selbstüberhebung, Selbstsucht und alles Selbst, und hat das Verständnis für die

wundervolle Lehre der Brüderlichkeit, wie sie Rama und Buddha gaben, völlig ertötet.«

239 Vgl. Wechsler (1906), S. 140: »Ja, Parias, das muß man nämlich ganz deutlich betonen, das ist die

fünfte Kaste, denn der Arbeiter, das Glied der vierten Kaste, hat noch ein aristokratisches Lebens-

gefühl, er hat noch etwas zu verlieren, er kann noch ausgestoßen, ein Paria werden.«

240 Vgl. z.B. Wechsler (1906), S. 140: »So verliert der Hindu seine Kaste, wenn er übers Meer fährt,

verliert sie also, wenn er nach England geht.«

241 Vgl. Deussens Wiedergabe der Aussage des »junge[n] Harilâl«: »›[…] aber die Reise nach England

würde für mich die Ausstossung aus meiner Kaste zur Folge haben, und diesen Schmerz kann ich

meinen Eltern und Verwandten nicht antun.‹« (Deussen [1904], S. 60.) Vgl. auch Deussen (1904),

S. 135: »Meine Frage, ob er nicht einmal nach Europa kommen möchte, verneinte er mit Entschie-

denheit. Als ich darauf hinwies, dass ja auchderMaharaja vonBarodagegenwärtig in Europaweile,

antwortete er kurz: ›Ja, der ist ein Çûdras.‹« Die von Deussen gewählte Bezeichnung ›Çûdra‹ für die

›Pariah‹ oder ›Ausgestoßenen‹ ist ungewöhnlich und markiert seine Spezialkenntnisse als Indo-

loge. Während die ›Shudra‹ heute eigentlich die vierte Kaste bezeichnet, meint Deussen mit der

Bezeichnung ›Çûdra‹ offensichtlich jene, die außerhalb des Kastensystems stehen.

242 Böckmann (1893), S. 29: »Die Inder, soweit ich sie jetzt kennen gelernt, haben im Allgemeinen et-

was Rührendes fürmich; gewiß haben sie durch die Herrschaft der Engländer, im Vergleich zu den

früheren Zuständen, materiell gewonnen, aber sie sind doch die geborenen Besitzer des Landes

und nun betrachten sie uns Eindringlinge als Leute einer höheren und höchsten Kaste und lassen

sich willig Alles gefallen.«

243 Zimmer (1911), S. 53f.: »Unterwegsfiel uns auf, daßdie Schutzleute […] bei unseremAnblick stramm

standen und grüßend die Hand zum Spitzturban erhoben. Wir schoben die Ehrenbezeugung auf

https://doi.org/10.14361/9783839452271-019 - am 14.02.2026, 10:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Indien-Topik 137

gen Deutungen und Argumentationen aber auch als solche reflektiert, womit Raum für

die Ambivalenz entsprechender Erfahrungen und ihrer Deutungen geschaffen wird.244

Die Frage der ›Stellung des Europäers‹ im ›Kastensystem‹ – eine häufige Aktua-

lisierungsvariante des Kastenwesen-Topos – wird in weiteren Kontexten verhandelt,245

wobei die Diskussion der ›Unreinheit‹246 der Europäer besondere Aufmerksamkeit auf

sich zieht. Diese ›Unreinheit‹ bezieht sich auf allgemeinen Kontakt,247 wird aber vor

allem im Kontext des Essens248 und insbesondere der getrennten Einnahme von Mahl-

zeiten aktualisiert – sowohl in den Häusern von Europäern249 als auch, wenn Europäer

eingeladen werden.250 Die entsprechenden Praktiken werden wiederkehrend als ›Kas-

unsere khakifarbene Bekleidung und wähnten, daß eine Verwechselung mit indischen Offizie-

ren vorliegen müsse. Zu unserer Überraschung erfuhren wir aber, daß der eingeborene Hüter der

Ordnung verpflichtet ist, j e d e n weißen Mann zu grüßen. Da sieht man mal wieder englische

Art! Der Brite betont mit dieser Anordnung seinen ausgesprochenen Herrnstandpunkt, auf dem

er ohne weiteres den Weißen über den Andersfarbigen stellt.«

244 Vgl. z.B. Deussen (1904), S. 25f.: »Diese Furcht der orthodoxenHindus, durch Berührungmit einem

Çûdra verunreinigt zu werden, erstreckt sich eigentlich auch auf alle Europäer, da sie im Prinzip

sämtlich Çûdra sind. Indessen hat dieMacht der Gewohnheit so weit gesiegt, dass fast alle Hindus

dem Europäer zur Begrüssung die Hand reichen; selten geschah es, dass sie ihre Hände zurück-

hielten.«

245 Vgl. auch Deussens recht kreativen und sich selbst inszenierenden Umgang mit dieser Frage: »Ich

musste ihnen über meine Lebensstellung, meinen Namen, der sich im Sanskrit als Devasena sehr

glücklich wiedergeben liess, meine Titel usw. berichten und wurde schließlich gefragt, zu welcher

Kaste ich gehöre? Ohne Zögern gab ich die vollkommen korrekte Antwort, dass ich ein Çûdra sei,

denn alle Ausländer sind nach dem brahmanischen System Çûdras, las aber auf den Gesichtern

meiner Hörer ein solches Befremden über diese Antwort, dass ich mir vornahm, künftig etwas

mehr mich dem Ideenkreise der Fragenden anzupassen. Ich pflegte daher späterhin bei der oft

an mich gerichteten Frage nach meiner Kaste zu antworten, dass ich in meiner vorigen Geburt

ein Brahmane gewesen sei, aber infolge irgend einer Sünde als Europäer, d.h. als Çûdra habe wie-

dergeboren werden müssen und nunmehr nach dem Studium von Veda und Vedanta, nach dem

Besuche Indiens und so vieler heiliger Orte und Männer hoffen dürfe, das nächste Mal mit Über-

springung der zwischenliegenden Kasten wieder als Brahmane auf die Welt zu kommen. Dieses

Märchen pflegte bei meinen Zuhörern viele Heiterkeit zu erregen […].« (Deussen [1904], S. 73f.)

246 Die Europäer stehen in dieser Argumentation außerhalb des Kastensystems und gehören damit der

sogenannten ›Kaste der Unreinen‹ an. Vgl. z.B. Tellemann (1900), S. 71: »Draußen stehen schau-

derhafte Bettelfrauen in grandiosester Unverschämtheit; denn wunderlich, für so ›unrein‹ uns die

Hindu auch halten und gründlich darob verachten, unser Geld gefällt ihnen außerordentlich.«

247 Vgl. z.B. Wechsler (1906), S. 137: »Irgend einWasserträger, von einem Europäer angestellt, berührt

nun einmal solchen Unrat, weil ihm das aufgetragen worden ist und er seinen guten Platz nicht

verlieren will. Er wird dabei gesehen, und von diesem Tage an kennt ihn kein Wasserträger mehr,

reicht ihm niemand die Hand, ißt niemand mehr mit ihm an einem Tische […].« Vgl. auch Garbe

(1889), S. 91: »Die Pandits, welche einen Europäer besuchen, wechseln nachher zu Hause ihre Klei-

dung; man reicht ihnen beim Kommen und Gehen nicht die Hand und achtet auch sonst darauf,

daß man ihnen nicht zu nahe sitzt.«

248 Vgl. z.B. Tellemann (1900), S. 47: »Ich biete ihnen etwas Essen an, aber verächtlich lehnt der Hindu

unsere ›unreine‹ Kost ab.«

249 Vgl. z.B. Meebold (1908), S. 36: »Nicht genug damit, dass er selbst als Europäer und Christ dem

Pariah gleich steht und deshalb im eigenen Haus getrennt essen musste, […].«

250 Vgl. noch einmal exemplarischMeebold (1908), S. 36: »Umgekehrt ist es dasselbe. Ist der Europäer

zumHindu eingeladen – der Inder ist gastfreundlich – so plaudert es sich ganz nett und behaglich

https://doi.org/10.14361/9783839452271-019 - am 14.02.2026, 10:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Topik zwischen Modellierung und Operationalisierung

tenvorurteile‹ abgewertet.251 Darüber hinaus beziehen diese sich jedoch nicht nur auf

den Umgang von Indern im Allgemeinen oder ›Brahmanen‹ im Besonderen mit Eu-

ropäern, sondern auch auf den Kontakt von Indern untereinander, was beispielsweise

›Diener‹ von Europäern und Angehörige anderer Kasten betrifft.252

Ein weiterer Aktualisierungszusammenhang des Kastenwesen-Topos bezieht sich auf

das Verhältnis von Haut-Farbe und der Stellung innerhalb der Hierarchien des Systems,

was sich im Supertext als eine besonders stabile Kollokation dieser drei Topoi darstellt.

Im Rahmen des konventionalisierten Argumentationsmusters wird die ›hellere Haut-

farbe‹ an ›höhere Kaste‹253 gebunden oder andernfalls die ›dunklere Hautfarbe‹ den

›niederen Kasten‹254 zugeschrieben, wobei sich zudem Kollokationenmit dem Arier-To-

pos ergeben.255

II.11. Kinderheirat, Bajaderen, Witwenverbrennung

Drei zentrale Topoi verdichten sich in der Indien-Topik im Hinblick auf die Rolle und

das Leben der indischen Frauen, wobei diese zumeist mit ›Rückständigkeit‹ belegt sind

und den Fanatismus, die religiösen Zwänge sowie den Schrecken der Religion illustrieren

sollen. Es handelt sich um die Kinderheirat, dieWitwenverbrennung und die Bajadere. Der

hohe Grad topischer Verdichtung dieser drei Topoi wird dabei im Supertext teilweise

explizit auf Goethe bezogen, am prägnantesten bei Ewers:

»Drei Worte kennt der Europäer, der nicht gerade ein Gelehrter ist, von dem Leben der

indischen Frau: Satti (Witwenverbrennung), Bajadere, Kinderheirat. Die beiden ersten

Begriffe sind aus Goethes ›Gott und die Bajadere‹ jedem Deutschen bekannt, einem

vor und nach demEssen. Aber zu Tischwirdman als unrein behandelt und hat an demKatzentisch

zu sitzen.«

251 Vgl. z.B. Deussen (1904), S. 25f. sowie Garbe (1889), S. 91.

252 Deussen (1904), S. 25: »Ich übersah, dass sich zu Dienern der Europäer nur die allerniedrigsten

Kasten der Hindus hergeben, welche von den höheren Kasten mehr noch als Christen und Mo-

hammedaner gemieden werden. Unser Lalu durfte es nicht wagen, das Haus unserer Hindufreun-

de zu betreten, denn ein allgemeiner Hausputz wäre die notwendige Folge der Verunreinigung

gewesen, in welche seine blosse Gegenwart das Haus gebracht haben würde.«

253 Vgl. z.B. Lischke (1886), S. 128: »Auffallend war mir hier […] die große Verschiedenheit der Hautfar-

be der Eingeborenen. Von einem nur lichtbräunlich angeflogenenWeiß, welches fast ebensowohl

einemSüdeuropäer als einemAsiaten angehören könnte, bis zu tiefemSchwarzbraun sind alle Ab-

stufungen vertreten. Die helle Färbung findet sich vorzugsweise bei den Angehörigen der höheren

Kasten.«

254 Vgl. z.B. Ewers (1911), S. 254f.: »Die hellere Hautfarbe ist in Indien, wie überall sonst in der Welt,

das Zeichen der besseren Rasse. Die höchste Kaste Indiens, die Brahmanen, die ›Zweimalgebore-

nen‹, sind sehr viel heller wie die andere Bevölkerung, in manchen Gegenden kaum dunkler als

der Europäer. Je tiefer die Kasten sind, um so dunkler ist im allgemeinen die Hautfarbe; eine Blut-

mischung zwischen ihnen ist aber bei dem so ungeheuer scharf ausgeprägten Kastengeiste der

Indier fast undenkbar. So waren auch die edlen Frauen, die den Rodiyas hingeworfen wurden, von

guter Rasse und von heller Farbe; ihr Blut mag noch heute den Ausgestoßenen die edlere Farbe

und Körperform gewahrt haben.«

255 Vgl. z. B. Hengstenberg (1908), S. 116: »Die rein arische Abstammung der als heilig und unverletz-

lich geltenden Brahmanen zeigt sich in der helleren Farbe ihrer Haut.«

https://doi.org/10.14361/9783839452271-019 - am 14.02.2026, 10:52:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

