
II. Fragestellung, Forschungsstand und offene 
Probleme

1. Fragen und Thesen

Gegenstand dieser Untersuchung sind theoretische Äußerungen zur 
Malerei im vormodernen China. Aus der in der Einleitung dargeleg­
ten philosophischen Perspektive ergeben sich mehrere Fragen an die 
schriftliche Überlieferung, die miteinander Zusammenhängen. So ver­
weist die Frage »was heißt >wirklich< ?« auf die Frage nach der Aus­
legung von »Welt«. Insofern auch im Zusammenhang mit der Male­
rei von »Welt« gesprochen wird, stellt sich hier spezifischer das eine 
Problem, wie da jeweils das Phänomen »Welt« in der Malerei zum 
Tragen kommt, wie also der Ausdruck »Welt als Bild« zu deuten ist. 
Hierbei wird unweigerlich das betreffende Bildverständnis, dazu aber 
näher die Reflexion auf das Sehen und die ästhetische Anschauung zu 
erkunden sein. Zur Konkretisierung dieses Problemkomplexes seien 
nachfolgend zu den großen Themen Kunst, Bild und Anschauung die 
an die Fachforschung und mit ihrer Unterstützung letztlich an die 
Quellen heranzutragenden Fragen und Thesen kurz erläutert. So soll 
von vornherein eine Anknüpfung der sinologischen Fachforschung an 
Gesichtspunkte und Problemhorizonte der zeitgenössischen Ästhetik 
und Bildwissenschaft versucht werden.

Von zentraler Bedeutung sind zunächst diese Fragen: Wozu wird 
im vormodernen China gemalt, und wozu führt die Bildbetrachtung? 
Wird die Malerei vom Gedanken des Ausdrucks oder der Mitteilung 
im gemalten Werk und vom rezeptiven Akt aus faßbar, oder wird 
Kunst im allgemeinen und die Malerei im besonderen viel eher von 
einer eigentümlichen Bestimmung des Menschseins aus begriffen? 
Richtet sich die Kunstbetrachtung als ästhetisches Verhalten über­
haupt auf ein individuelles Werk der »Kunst« oder viel eher auf eine 
darin zentrierte Sphäre menschlicher Lebensverwirklichung?

Zu klären ist sodann jeweils, ob die verfügbaren Aussagen auf 
eine Werk-, eine Produktions- oder eine Rezeptionsästhetik abzielen. 

56

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragen und Thesen

Und es wird diese Alternative überhaupt auf ihre Übertragbarkeit 
auf die ästhetische Reflexion im vormodernen China hin zu über­
prüfen sein. Diesbezüglich soll hier schon die Behauptung vorange­
stellt werden, daß es ästhetische Theorien im vormodernen China 
viel eher auf ästhetische Vollzüge einer Anverwandlung des Indivi­
duums an die Welt, mithin auf transformative Prozesse abgesehen 
haben. Es wird daher zu untersuchen sein, ob sie nicht allenfalls un­
ter dem Titel einer »Transformationsästhetik« angemessen erfaßt 
werden können. Mithin gilt es der These nachzugehen, daß in der 
ästhetischen Einstellung, verstanden als eine Lebenshaltung im wei­
testen Sinne, im Ausgang von einer angeschauten »Welt im Bild« 
sich jeweils situativ für den Menschen seine »Welt« konstituiert; 
dieser Vorgang bedeutet aber eine Transformation des Menschen im 
ästhetischen Akt, eine Verwandlung und Neubegründung seines 
ganzen Seins-zur-Welt. Dieser Sachverhalt der Ästhetik wäre, wie 
eingangs erläutert, mit der Rede von der »Welt als Bild« zu um­
schreiben. Es wird diesbezüglich im jeweiligen Fall zu prüfen sein, 
inwieweit dieser Vorgang der Weltstiftung innerhalb der Kunst nur 
einen schönen Schein darstellt, gewissermaßen eine romantische 
Verklärung der realen Lebenssituation, oder ob hier tatsächlich das 
Wirkliche schlechthin in seiner existentiellen Dimension zur Entfal­
tung gelangt.

Es soll der Vermutung nachgegangen werden, daß gegenüber 
einem engen semiotischen Verständnis von Kunst das Moment einer 
weitreichenden Performativität in den Mittelpunkt der Ästhetik zu 
rücken ist. Mit »Performativität« ist dabei erstens gemeint, daß mit 
der Wahrnehmung einer Gestalt ein unumkehrbares zeitliches Ge­
schehen untrennbar verbunden ist, das in seiner existentiellen Be­
deutung über den ästhetischen Akt hinausreicht. Zweitens birgt der 
Ausdruck »performativ« einen Hinweis darauf, daß durch eine 
scheinbar statische Form hindurch ein dynamisches Ereignis statt­
findet. Auch die anschauliche Gestalt in der Malerei ist nicht ein 
für allemal und außerhalb der Zeit gegeben. Auch sie entfaltet sich 
im ästhetischen Akt als zeitlich verfaßte Verlaufsform und ist in 
diesem Sinne »per-formativ« wie die Gestalten einer Zeitkunst zu 
nennen.

Diese Fraglichkeit gilt es gerade gegenüber der Kritik an klassi­
schen Mimesis-Theorien und einer gesteigerten Aufmerksamkeit für 
performative Momente der Kunst in der zeitgenössischen Ästhetik - 
von Konrad Fiedler, John Dewey, Jean-Paul Sartre und Theodor W. 

57

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

Adorno über Wolfgang Welsch, Niklas Luhmann, Gernot Böhme,1 
Christoph Menke,2 Dieter Mersch3 und Martin Seel bis hin zu dezi­
dierten »Bildwissenschaftlern« wie Gottfried Boehm und Lambert 
Wiesing - anhand einer gezielten Interpretation der Textquellen aus­
zuführen. Im Hinblick auf die ältere chinesische Theorie der Malerei 
bleiben selbst diese modernen Neuansätze der Ästhetik noch unbe­
friedigend. Wenngleich das semiotische Moment gegenständlicher 
Darstellung in der älteren chinesischen Malerei keinesfalls geleugnet 
werden kann, läßt sich doch zeigen, daß sowohl die Erweiterung der 
Semiotik um eine Pragmatik des performativen Zeigens als auch 
wahrnehmungstheoretische Versuche, die Performativität des Er­
scheinens selbst zu erfassen, aus einer abendländischen Prädisposi­
tion heraus den genuin ethisch verfaßten Horizont der Bildlichkeit 
nach vormodernem chinesischem Verständnis von vornherein ver­
fehlen müssen.4 In diesem Rahmen vermögen heute die an der chi­
nesischen Geistesgeschichte gewonnenen Beobachtungen ihren wert­
vollsten Beitrag zur Ästhetik zu leisten.

So rekonstruiert beispielsweise Menke nach Adorno und Derrida 
die ästhetische Erfahrung aus der Sicht einer »Negativitätsästhetik« 
ganz nach dem dialektischen Muster eines unendlichen Spiels zwi­
schen scheiternden Versuchen des Verstehens von Signifikanz und 
einem »überschüssigen Material« des Kunstwerks.5 Noch wo aus­
drücklich eine »Irritation des automatischen Verstehens« und die in­
tern unabschließbare Prozessualität der ästhetischen Erfahrung als 
das Definiens des Ästhetischen eingeführt werden,6 kehrt hier doch 
im Gewände einer hermeneutischen Rezeptionsästhetik die alte Fixie­
rung auf die Werkästhetik und eine Ontologie des offenen Kunst­
objektes gegenüber der logischen Geschlossenheit des Begriffs wieder. 

1 Vgl. G. Böhme, Atmosphäre. Essays zur neuen Ästhetik, Frankfurt a.M. 1995.
2 Vgl. Chr. Menke, Die Souveränität der Kunst. Ästhetische Erfahrung nach Adorno 
und Derrida, Frankfurt a.M. 1991.
3 Vgl. D. Mersch, Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einer Ästhetik des Performa­
tiven, Frankfurt a. M. 2002.
4 Wahrscheinlich ist dafür ein bis heute latent fortwirkender Kantianismus verant­
wortlich, unter dessen Eindruck Sartre (L'imaginaire, 371) seinerzeit mit allergrößter 
Selbstverständlichkeit behaupten konnte: »[...] il est stupide de confondre la morale et 
l'esthetique.« Ein solches prinzipielles Zurückweichen der Ästhetik vor dem ethisch­
existentiellen Wirklichkeitsverhältnis des Menschen muß den Blick auf die ältere chine­
sische Kunst und ihre Theorie in fundamentaler Weise verstellen.
5 Menke, Die Souveränität, 90 f.
6 Menke, Die Souveränität, 47 ff.

58

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragen und Thesen

Die ästhetische Erfahrung wird noch im Rahmen einer »Rehabilitie­
rung des Buchstabens« unter der Hand unter den Begriff des Verste­
hens eines geistigen Gehalts subsumiert.7 Dementsprechend werden 
die sodann unter der Überschrift einer »Souveränität der Kunst« ver­
handelten subversiven Folgen der negativitätsästhetischen Erfahrung 
für das Außerästhetische weitgehend im Lichte von »Diskursen« und 
deren Transformation erörtert.8 Die Auseinandersetzung bleibt in 
klassischer Weise auf eine sprachliche und erkenntnismäßige Welt­
erfassung beschränkt. So gerät weder der aisthetische Weltzugang 
selbst noch die unumkehrbare Verwandlung des Subjekts im Zuge 
ästhetischer Erfahrung oder die der Welt im ganzen in den Blick.

Gegen eine solche Einseitigkeit traditioneller Ästhetik, die kunst­
kritisch auf die besonderen Merkmale des Kunstwerks ausgeht und 
daher noch in der erfahrungsbezogenen »Dynamisierung« der Idee 
des Ästhetischen das Moment der Erkenntnis zum Maßstab der äs­
thetischen Lust erhebt, versucht etwa Boehm sicherlich zu Recht stär­
ker das genuine Sinnereignis des Bildhaften als solchen zu fassen und 
gegen eine rein begriffliche Ästhetik stark zu machen.9 Zu untersu­
chen wäre indes, ob das Bild in der älteren chinesischen Kunst, auch 
wenn es durchaus nicht als repräsentierende Darstellung begriffen 
werden kann, im Sinne einer immer noch abendländischen Alterna­
tive zwischen Formen des Gegebenseins von Sinn nunmehr als eine 
»eigene Sinngenese« gesehen werden sollte, die auf eine besondere 
Weise des Objektzugangs und des Erkenntnisgewinns abzielt. Ver­
mutlich teilt es gar nicht primär »Sinn« mit, entfaltet vielmehr eine 
Wirksamkeit. Insofern wäre das Bild überhaupt nicht vorrangig als 
ein »bildliches System der Sinnerzeugung« zu fassen10 - und die 
gesteigerte Beachtung der performativen ikonischen Sinnstiftung sei­
tens einer jüngeren Ästhetik müßte vor chinesischen Bildern ihrer­
seits auch wieder Entscheidendes, nämlich eine nur ethisch zu fassen­
de Stiftung des Wirklichen selbst, verfehlen.

Seel mag da weiter gehen. Von ihm wird mit voller Berechtigung 
neben der »Kontemplation« und der »Imagination« eine »ästhetische 
Korrespondenz« von existentieller Wertigkeit herausgestellt. Gleich­

7 Menke, Die Souveränität, 39 ff. et passim.
8 Menke, Die Souveränität, 189 ff./211 f. et passim.
9 G. Boehm, »Die Wiederkehr der Bilder«, in: Ders., Was ist ein Bild, 11-38.
10 So G. Boehm, »Kunsterfahrung als Herausforderung der Ästhetik«, in: Willi Oelmül- 
ler (Hg.), Ästhetische Erfahrung, Paderborn 1981, 16 ff.

59

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

wohl unterstellt er der gegenüber der Kunst fundamentaleren Natur­
wahrnehmung selbst noch im Modus der »ästhetischen Korrespon­
denz«, daß es sich dabei um einen »gestaltenden Ausdruck von Le­
bensmöglichkeiten« und um den »ästhetischen Widerschein des 
Lebens [Hervorhebungen M. O.]« handele.11 Unter dem Stichwort 
eines ereignishaft verstandenen ästhetischen »Erscheinens« als 
Grundzug der Kunst wird dementsprechend auch hier von ihm die 
»Anschauung eines Weltverhältnisses [Hervorhebung M. O.]« vor 
dem Kunstwerk in Anschlag gebracht.12 Gemäß dieser Theorie bleibt 
ein Verstehen die unabdingbare Voraussetzung jeder ästhetischen 
Wahrnehmung von Kunstgebilden.13 Und zumindest fragwürdig am 
Maßstab des Erkennens orientiert wirkt Seels Rede vom Kunstwerk 
als einem »komplexen Zeichen« wie ebenso folgende Aussage:

»Arten der Weltbegegnung werden so zur Darbietung gebracht, wodurch Arten 
der Begegnung mit Weltbegegnung möglich werden.«14

Geht es bei einer so gefaßten »Begegnung mit Weltbegegnung« auf 
der zweiten Stufe, nämlich der ästhetischer Anschauung, tatsächlich 
um mehr oder anderes als um eine wesentlich »theoretische« Einsicht 
in die Möglichkeiten des Menschseins in dieser Welt? Ist mit »Darbie­
tung« nicht doch wieder nur eine Art intuitiver Eröffung für das Er­
kennen angesprochen? Wird so nicht das Weltverhältnis selbst im 
Kunstwerk oder durch es objektiviert und somit anschaulich - wie 
dies ein mimetisches Kunstverständnis ja nahelegt? Gibt es aber dem­
gegenüber nicht doch noch andere Möglichkeiten, wie im Vollzug der 
ästhetischen Anschauung eine nicht vergegenständlichte »Welt« ins 
Spiel kommt und so unser Weltverhältnis in situativer Tatsächlichkeit 
gestiftet wird? Es gilt, die ethisch wirksame Entfaltung eines Weltver­
hältnisses in der ästhetischen Einstellung vor dem angeschauten Bild 
noch abzuheben von der durch die Anschauung vermittelten »Sinn- 
Imagination«,15 die sich nach Seels Darstellung wohl auf Gegenständ­
lichkeiten richten zu müssen scheint und wodurch die Kunst letztlich 
doch wieder eher zum Erkenntnismittel wird, als daß sie tatsächlich 
einen Raum existentieller Wirksamkeit eröffnet.

Es läßt sich im Ausgang von der ästhetischen Reflexion im vor­

11 Seel, Eine Ästhetik, 111.
12 M. Seel, Ästhetik des Erscheinens, Frankfurt a. M. 2003, 136 f.
13 Seel, Ästhetik, 158 et passim.
14 Seel, Ästhetik, 184.
15 Seel, Ästhetik, 136.

60

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragen und Thesen

modernen China deutlicher fragen: Bleibt nicht selbst noch die beste­
chende Auffächerung des Ästhetischen in die drei Dimensionen 
»Kontemplation, Imagination, Korrespondenz« nach Seel unter dem 
methodischen Primat des Imaginativen und der Sinndeutung einem 
besonderen abendländischen Weltzugang unter den Vorzeichen von 
Anschauung und Ontologie verpflichtet, ohne das ästhetische Phäno­
men im ganzen und im Kern schon erfaßt zu haben? Noch wo Seel 
eine alle drei Dimensionen »integrativ« inkludierende traditionelle 
Kunst und eine dieselben in Form ästhetischer Differenzen »inter- 
ferentiell« oder problematisch im Werk inkludierende neuere Kunst 
einander gegenüberstellt, scheint seine Argumentation allzu sehr 
einem platonisch-aristotelischen Rahmen verpflichtet. Daher kennt 
er lediglich die Alternative zwischen dem Werk als »Repräsentant 
und Agent einer gedeuteten [...] Welt« oder als »Agent - nicht aber 
Repräsentant - einer experimentierenden Deutung [Hervorhebung 
M. O.] der Welt«.16 Vielleicht ist tatsächlich zumal das chinesische 
Berg-Wasser-Bild (shän shui huä pLlzK^E) jenseits dieser Alternative 
anzusiedeln, wenn seine »korresponsiv« zu nennende performative 
Dimension eine Weltstiftung außerhalb des Horizontes der objekti­
vierenden Deutung von Welt, eine nicht länger »imaginativ« aus­
geprägte Weltstiftung zu leisten vermag.

Neben dem Themenkomplex der Kunstauffassung gilt es also, 
das Verständnis des gemalten Bildes zu untersuchen. Was leistet ein 
Bild als Bild für die Anschauung? Ist es, insofern es etwas Gegen­
ständliches zeigt, als Wiedergabe, Darstellung, Ausdruck, Sinnbild, 
Evokation oder noch auf andere Weise zu verstehen? Und wenn 
Kunst in einem Weltverhältnis fundiert ist, ist es demzufolge eine 
»Einsicht«, eine Erkenntnis von der Welt, die das gemalte Bild nach 
Art eines Zeichens darbietet, oder handelt es sich dabei um einen in 
der Anschauung vermittelten lebenspraktischen Weltzugang von an­
derer als erkenntnismäßiger Art? Wie vollzieht sich durch das an­
schaulich Gemalte hindurch die Eröffnung von Welt? Zu fragen ist 
daher grundsätzlicher: Wo ist überhaupt das Bild, das heißt wo wird 
es seinem Sinn nach in der Anschauung verortet? Wird das Bild mit 
seinem materiellen Träger und dessen engen Grenzen identifiziert? Ist 
es also durchaus in jenem sichtbar erscheinenden Ausschnitt des 
Werks zu suchen? Oder wird das Bild in seiner ursprünglichen Ver­

16 Seel, Eine Ästhetik, 265.

61

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

fassung und ästhetischen Funktion von vornherein dem Menschen 
und dem ästhetischen Akt seiner Sinnentfaltung unterworfen?

Im Blick auf kennzeichnende Züge der Kunstpraxis im vor­
modernen China - namentlich die in einem sukzessiven Vorgang ab­
zurollenden Querformate, das »variable« Verhältnis von Bild und 
Rahmen sowie das nachträgliche Verändern der Bildgestalt durch Ein­
schreibungen und Zusätze - und die überlieferten Werke der Malerei 
stellt sich die Frage, ob nicht das Bild als Bild da vielfach gerade nicht 
in seiner fertigen Verkörperung in einer bestimmten Bildgestalt, im 
materiellen Werk selbst also, gesucht wird. Zu vermuten ist, daß das 
Bild im älteren China seinem Sinn nach gerade erst in der Offenheit 
einer durch den Vollzug der ästhetischen Anschauung vermittelten 
synchronen und diachronen Stiftung einer weithaften Wirklichkeit, 
damit aber auch der menschlichen Gemeinschaft anzusetzen ist. Mit­
hin gilt es zu erforschen, ob der für Europa so maßgebliche Chiasmus 
zwischen Bild und Wirklichkeit auf ästhetische Haltungen im vormo­
dernen China übertragbar ist. Dem kommt die fundamentale Frage 
gleich, inwieweit die Bildfunktion überhaupt als »metaphorisch«, das 
heißt als eine spezifische Übertragungs- und Verbindungsleistung in­
nerhalb einer Erkenntnisbemühung um das Wirkliche gedeutet wird.

So versucht neben anderen bekanntlich Ricoeur, die Metapher 
vom Verdikt des Zeichenhaften Verweises durch Ähnlichkeit und 
einer gleichartigen Wiederholung des Vorgegebenen zu entlasten.17 
Gegenüber seiner Beschränkung auf abendländische Verständnishori­
zonte und sich daraus zwangsläufig ergebende Grenzen, an die sein 
Vorgehen stößt und an denen es in gewisser Weise zerbricht, kann der 
Blick auf die chinesische Überlieferung gerade den Gedanken der Ei­
genständigkeit des poetisch-künstlerischen Bildes gegenüber einer 
vermeinten Wirklichkeit mit einem für Ricoeur offenkundig in Euro­
pa nicht mehr greifbaren Sinngehalt füllen. Denn wo im Ausgang von 
einer platonistischen »Zweiweltenlehre« das Bild vom Zeichen her 
gedeutet wird, muß jede noch so kritische Bestimmung der Metapher 
an deren genuinem Wirklichkeitswert scheitern. So stellt Ricoeur ein­
mal fest:

»11 faut l'avouer, l'analyse laisse un residu qui est ... l'image meme!«18 

17 P. Ricoeur, La metaphore vive, Paris 1975, 221 ff./273 ff.
18 Ricoeur, La metaphore, 254.

62

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragen und Thesen

Auch die »Stimmung« ist er nämlich noch verweishaft - »heuri­
stisch« - zu deuten gezwungen:
»[...] le mood n'est pas moins heuristique Seule une humeur mythisee 
ouvre et decouvre le monde.«19

Noch in der durch Ricoeur und andere so sehr aufgewerteten »meta­
phorischen« Rede geht es um ein erkennendes Weltverhältnis, das 
heißt um die Brücke vom Schein zur Wahrheit.20

Nicht anders verhält es sich freilich auch mit jener semiotisch 
ermittelten »metaphorical exemplification«, die nach Nelson Good­
man Kunst als solche auszeichnet.21 Zuletzt ordnet Goodman auch 
das in seiner »Selbständigkeit« etablierte Zeichen der Kunst gleich­
wohl dem charakteristischen Erkenntnisstreben des Abendlandes un­
ter und verwischt die Grenze zwischen welterschließender Kunst und 
weltverstehender Wissenschaft.22 Die in der europäischen Neuzeit 
seit Vico verschiedentlich gesuchte Emanzipation des Bildes im Sinne 
seiner genuinen »Metaphorizität« aus den Zwängen einer ebenso 
»vor-bildlichen« wie »vorbildhaften« Wirklichkeit scheitert zuletzt 
an ihren eigenen metaphysischen Voraussetzungen. Das Wirkliche 
wird in Europa durch das Sich-Zeigen in so grundlegender Weise be­
herrscht, daß auch die Bilder ihrer eigenen Entmachtung durch den 
metaphorischen Verweis nicht entrinnen können. Dieser Horizont 
bindet jedoch ein nicht-metaphorisches Bildverständnis im vormoder­
nen China nicht, weshalb von daher ein fundamental abweichendes 
Bilddenken zu erschließen ist. So wird zu sehen sein, inwiefern das 
Bild als selbständige Einheit in einem bestimmten Verhältnis zur 
Wirklichkeit aufgeht und daher nach den Vorgaben der vormodernen 
chinesischen Malereitheorien von vornherein nicht metapherntheo­
retisch oder ausschließlich vom Gedanken der Mimesis aus begriffen 
werden kann.23

19 Ricoeur, La metaphore, 309.
20 Vgl. Ricoeur, La metaphore, 302: »la logique de la decouverte« und 353: »dimension 
epistemologique de l'imagination«.
21 Goodman, Languages, 236.
22 Goodman, Languages, 258 ff.
23 Vgl. die im Hinblick auf die Grundlagen der älteren chinesischen Poetik von Stephen 
Owen vorgetragene, in ihrer weitreichenden Bedeutsamkeit jedoch nicht weiter entfal­
tete Feststellung von der Non-Fiktionalität der chinesischen Lyrik (Owen, Traditional, 
34); vgl. eine ähnliche Argumentationsrichtung auch in: Pauline Yu, The Reading of 
Imagery in the Chinese Poetic Tradition, Princeton 1987, 38ff./168. Wesentlich darüber 
hinaus gelangt Jullien in Vom Wesen des Nackten.

63

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

Zunächst fächert sich die Bildproblematik vor diesem Hinter­
grund in Richtung auf das gestaltete Werk, den Gestaltungsakt, die 
Person des Künstlers wie den Betrachtungsakt weiter auf. Es ist insbe­
sondere zu klären, wie das vielzitierte »Lesen« von Bildern genau zu 
verstehen ist. Falls das Bild nicht als Metapher auf die Wirklichkeit 
fungiert, ist es letztlich gerade nicht in einem seine Bedeutung aus 
einem Sinnbild oder einer Chiffre heraus entschlüsselnden »Lesen« 
aufzunehmen. Im Blick auf die theoretischen Grundlagen wird sich 
die These erhärten lassen, daß das Bild tatsächlich weder synthetisch 
wahrgenommen noch im Detail oder als Ganzes metaphorisch gelesen 
werden will. Aus dieser Perspektive ist ein Werk nie als abgeschlossen 
anzusehen. Seine fortgesetzte ästhetische Aktualisierung in der situa­
tiven Betrachtung wie in Form der bekannten Eingriffe durch Gedich­
te, Aufschriften und Stempel - als vordergründigste Manifestation 
seiner Offenheit - findet auch theoretisch ihre Erklärung im zugrun­
de liegenden Bildverständnis.

Auf diesem Boden erwachsen ferner in größerer Deutlichkeit 
Fragen nach der Sichtbarkeit und der Anschauung. Was wird im ge­
genständlich darstellenden Bild, was am Menschen und was an der 
Natur gesehen?24 Wie wird überhaupt »das Sichtbare« verstanden? 
Und wie wird infolgedessen gesehen? Die zeitliche Verlaufsform des 
Sehens und die existentiellen, besonders die leiblichen Bedeutungsim­
plikationen der Wahrnehmung sind in ihrem Sinn einer Aufklärung 
zu unterziehen. Es ist zu erforschen, welche Funktion der sinnlichen 
Wahrnehmung im Rahmen des ästhetischen Verhaltens zukommt 
und worauf genau das Sehen sich jeweils richtet. Was ist für die An­
schauung eine »Gestalt«? Bilden einzelne Gestalten und Gestalt­
zusammenhänge oder vielmehr dazwischen angesiedelte Werte wie 
»Atmosphären« und »Stimmungsqualitäten« den Gehalt der Wahr­
nehmung?

24 Beinahe wörtlich dieselbe Grundfrage stellt auch Jullien (Vom Wesen, 119): »>Was< 
malen die Chinesen?« Zu Recht streicht Seel seinerseits gegen eine naive Nachahmungs­
theorie die fundamentale Imaginationsleistung jeder Wahrnehmung heraus: »Natur 
muß schon als ein im weitesten Sinn bildliches Zeichen gesehen werden können, damit 
sie den Zeichen der Kunst zum Vorbild dienen kann.« (Seel, Eine Ästhetik, 178). Diese 
von der gesamten Forschungsliteratur zur vormodernen chinesischen Malereitheorie 
vernachlässigte Frage muß sicherlich an den Anfang jeder ernsthaften Auseinanderset­
zung mit jener Ästhetik gestellt werden. Allerdings darf dabei die Bilder stiftende Tätig­
keit gerade nicht in einer ausschließlich bewußtseinsmäßig verstandenen Imaginations­
leistung gesucht werden. Es muß das leibliche Sein-zur-Welt in seiner Gesamtheit 
Berücksichtigung finden.

64

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragen und Thesen

Bereits innerhalb eines werkästhetischen Ansatzes bei der Lektü­
re der Schriftzeugnisse kann in fruchtbarer Weise gefragt werden, 
welche Rolle in der künstlerischen Konstitution des Sinnes die an­
schauliche »Gestalt« spielt.25 Wo verläuft da die so oft thematisierte 
Grenze zwischen Innen und Außen, dem Sichtbaren und dem Un­
sichtbaren, die dem vertrauten Gegensatz zwischen Gestalt und Ge­
halt nahezustehen scheint? Und zeigt sich, wo ein »innerer Gehalt« 
oder ein Transzendentes in der Immanenz der Bilder sichtbar zu wer­
den scheint, damit überhaupt etwas Allgemeines? Oder gilt dieser 
Sinnverweis im Bild noch konkret Individuellem? Zu vermuten ist, 
daß es in der Bildkunst nicht anders als in der Dichtung um den »in- 
zitativen Verweis« (xmg ®-) von der partikularen Gestalt auf eine 
situative Ganzheit und vom sichtbaren Etwas auf ein sich entziehen­
des Geschehen geht, nicht jedoch um den metaphysischen Wesensver­
weis auf das wahre Sein.26 Von besonderem Interesse ist ferner die 
Frage nach Gegenständlichkeit und Abstraktion, nach Darstellungs­
wert und Eigenwert der Linie. Ebenso gilt es aus zeichentheoretischer 
Sicht immer wieder entlang der Begriffe »Ausdruck«, »Sinnverweis« 
und »Sich-Zeigen« zu fragen. Auf besondere Weise wird schließlich 
die alte, mit der Idee formaler Ähnlichkeit verknüpfte Problematik, 
die jeder mimetisch darstellenden Kunst innewohnt, in den Horizont 
der betreffenden Auslegung des Wirklichen zurückzuverfolgen sein; 
allein auf diesem Boden kann sinnvoll entschieden werden, worauf 
überhaupt eine »formale Ähnlichkeit« jeweils abheben kann.

Im folgenden soll jetzt die chinabezogene Fachforschung vorge­
stellt und das Bild skizziert werden, welches sich aus den bisher vor­

25 Eine eindringliche Studie in dieser Richtung erschließt wichtige Ansatzpunkte für ein
gestalttheoretisches Fragen: Yuan Xiaojin »Lun Zhongguo zaoqi hualun zhong
xing de guannian ji qi yiyi iLTHl(»Über die Formidee 
und ihre Bedeutung in der frühen chinesischen Malereitheorie«), in: Meishu yanjiu H

[= MY] 68:4 (1992), 19-47. Im Anschluß daran drängen sich weitere Fragen der 
Art auf: Welche Funktion kommt der »Leere« zu? Konstituieren sich ästhetische Phäno­
mene als »Ganzes«, aus »Teilen«, in »Relationen«, durch einen explizit gemachten »Zu­
sammenhang«, durch ein - rationales - »Ordnungsgefüge« ? Wie wird das Verhältnis 
von »offen« und »verborgen«, von »Figur« und »Grund«, Gestaltetem und Gestalt­
losem, von Gesagtem und Unsagbarem verstanden? Welche Funktion kommt der Bezie­
hung selbst zwischen solchen komplementären Momenten in der ästhetischen Sinnent­
faltung zu? Sind damit nur »Kompositionselemente« und »Prinzipien künstlerischer 
Formgebung« angesprochen, oder bezeichnet ihre Beziehung als solche den Angelpunkt 
in ästhetischen Phänomenen?
26 So Julliens Plädoyer in La valeur allusive und Le detour et l'acces.

65

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

liegenden Erkenntnissen zur Eigenart der vormodernen chinesischen 
Ästhetik und Malerei in der Auseinandersetzung mit den schriftli­
chen Quellen ergeben hat. Besondere Berücksichtigung soll hierbei 
die Herausarbeitung einer Ästhetik des Berg-Wasser-Bildes erfahren.

2. Die Berg-Wasser-Malerei und ihre Ästhetik nach dem Stand 
der Forschung

Das gesamte überlieferte Korpus der malereitheoretischen Schriften 
Chinas bis zum 20. Jahrhundert ist nicht verläßlich textkritisch bear­
beitet oder eingehender kommentiert worden, geschweige daß es voll­
ständig in eine moderne Sprache übersetzt worden wäre. Am umfang­
reichsten und editorisch am weitesten fortgeschritten ist die im 
weiteren zugrunde gelegte Ausgabe der überlieferten Schriften zur 
Malereitheorie von Yu Jianhua Die wechselvolle Überliefe­
rung aller Quellen der älteren chinesischen Geschichte bürdet dem 
jeweiligen textus receptus bekanntlich stets ein hohes Maß an Unsi­
cherheit auf. Die text- und editionskritisch oft nicht mehr einwandfrei 
zu lösenden Probleme betreffen sowohl die Autorschaft als auch die 
Textlänge, die Reihenfolge der Abschnitte und die Sprachgestalt im 
einzelnen. In besonderem Maße liegt diese Fraglichkeit der geschicht­
lichen Grundlagen wie ein Schatten über mehreren der hier zu Rate 
gezogenen Textzeugnisse, worauf jeweils gesondert hinzuweisen sein 
wird. In dieser Studie soll es insgesamt jedoch im Ausgang von For­
mulierungen, die tradiert wurden, um die Aufdeckung von leitenden 
Gedanken gehen, soweit diese oft unabhängig von einer bestimmten 
Urheberschaft in der Geschichte wirksam geworden sind. Die Fragen 
der überlieferten Textfassungen betreffen daher nur in seltenen Fällen 
unmittelbar die Bedeutsamkeit und die geschichtliche Wirkmächtig­
keit der Gedanken. Aus diesem Grund erscheint hier die von Yu Jian-

1 Yu Jianhua (Hg.), Zhongguo gudai hualun leibian (Erör­
terungen der Malerei im alten China, nach Kategorien geordnet), xiüdingben flM]
2 Bde., Beijing 1998 [im folgenden zitiert als LB I bzw LB II], In weiteren Auswahlausga­
ben von Shen Zicheng (Lidai lunhua mingzhu huibian JljR |&lYi [An­
thologie berühmter Erörterungen der Malerei aus allen Epochen], Neuausgabe, Beijing 
1982) und Yu Anian (Hualun congkan [Sammlung von Erörterungen
der Malerei], 2 Bde., Beijing 1989) sind die editorischen Eingriffe nicht kenntlich ge­
macht und die Texttitel oft eigenwillig gewählt, so daß hier keine einigermaßen zuver­
lässige Grundlage gewährleistet scheint.

66

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Berg-Wasser-Malerei und ihre Ästhetik nach dem Stand der Forschung 

hua erstellte Textgrundlage vorderhand ausreichend verläß­
lich.

Des weiteren liegen mehrere Überblicksdarstellungen zur Ästhe­
tik in chinesischer Sprache vor, die der Malereitheorie besondere Auf­
merksamkeit schenken. Dies sind namentlich die Arbeiten von Xu 
Fuguan Liu Gangji bzw. Li Zehou Ye Lang

4 Chen Chuanxi und He Chuxiong Allerdings
haben diese Monographien sich nicht konsequent vom Muster der 
historischen Gesamtschau befreit, so daß ihr Beitrag zu systema­
tisch-philosophischen Problemen sich in bestimmten Grenzen be­
wegt. Daneben stehen japanische Vorarbeiten, vor allem die von Na- 
kamura Shigeo Hatano Takeshi8 und Usami Bunri
ZtS.9 Der größte Teil der bisherigen Forschung in westlichen Spra­
chen ist auf der anderen Seite in weit stärkerem Maße an den Bedürf­
nissen der kunsthistorischen Forschung als an denen einer philoso­
phischen Ästhetik ausgerichtet. Es fehlt also nicht an mehr oder 
weniger verstreuten Kommentaren und Erläuterungen zu bekannten

2 Xu Fuguan Zhongguo yishu jingshen (Der künstlerische Geist
in China), Taibei 1988 (zuerst Taizhong 1966).
3 Li Zehou ^'/$)|L/Liu Gangji Zhongguo meixue shi (Geschichte
der chinesischen Ästhetik), 5 Bde., Beijing 1987 ff.
4 Ye Lang nf Zhongguo meixue shi dagang (Abriß der Geschichte
der chinesischen Ästhetik), Shanghai 1985.
5 Chen Chuanxi ISÜWLiuchao hualun yanjiu (Untersuchungen zur
Malereitheorie in der Zeit der Sechs Dynastien), xiüdingben Taibei 1991 (Erst­
ausgabe: Nanjing 1985); ders., Zhongguo huihua lilun shi (Geschichte
der chinesischen Malereitheorie), Taibei 1997; ders., Zhongguo huihua meixue shi TIU

(Geschichte der chinesischen Malereiästhetik), 2 Bde., Beijing 2000.
6 He Chuxiong Zhongguo hualun yanjiu (Untersuchungen zur
chinesischen Malereitheorie), Beijing 1996.
7 Nakamura Shigeo Chügoku garon no tenkai (Die Ent­
wicklung der chinesischen Malereitheorie), Kyöto 1965.
8 Hatano Takeshi »Sö Hei >Ga sansui jo< no tokushitsu f ® |LlzK/T J (7)

(»Die Eigenart von Zong Bings >Vorrede zum Malen von Berg und Wasser<«), in: 
Chügoku chüsei bungaku kenkyü TU7 (1968), 42.
9 Usami Bunri »Sansuiga to fükeishi iLlzkÜJ L (»Berg-Wasser-
Malerei und Landschaftsdichtung«), in: Chügoku shisöshi kenkyü 19
(1996), 135-154; ders., »Rikuchö geijutsuron ni okeru ki no mondai Tx^S^tBto

(»Das Problem des ki in der Kunsttheorie der Epoche der Sechs Dyna­
stien«), in: Töhö gakuhö 69 (1997), 205-245; ders., »Södai kaiga riron ni okeru
>keishö< no mondai TRnW HHBra JC 7, « (»Das Problem der Form in
der Malereitheorie der Song-Zeit«), in: Nihon Chügoku gakkaihö El TUSCH’50 
(1998), 124-137.

67

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

Textpassagen und Gedanken, soweit diese eine Relevanz für die 
Kunstgeschichte besitzen. Daneben liegen bereits eine Reihe von all­
gemeinen Einführungen10 sowie von Studien zu einzelnen Quellen­
texten, Autoren oder Epochen vor.11 Auf Französisch sind zudem zwei 
Anthologien,12 auf Englisch mehrere Textsammlungen mit der aus-

10 Eine kunstgeschichtliche Grundlagendarstellung bietet Goeppers Vom Wesen chine­
sischer Malerei und sein Abriß Aspekte des traditionellen chinesischen Kunstbegriffs 
(Wiesbaden 2000), kulturgeschichtliche Annäherungen sodann Nicole Vandier-Nicolas, 
Peinture Chinoise et Tradition lettree, Fribourg 1983; dies., Esthethique et peinture de 
paysage en Chine, Paris 1983; Y. Escande, L'art en Chine. La resonnance Interieure, Paris 
2001.
11 Die Theorie der Gelehrtenmalerei von der Song bis in die Ming PFJ-Zeit wird 
bereits eingehender dargestellt von Susan Bush in ihrer systematischen Studie The Chi­
nese Literati on Painting. Su Shih (1037—1101) to Tung Ch'i-ch'ang (1555-1636), Cam­
bridge 1971; mehrere Einzelaufsätze auch in dem von Bush und Murck herausgegebenen 
wichtigen Sammelband Theories of the Arts in China; daneben Victoria Contag, Die 
Beiden Steine: Beitrag zum Verständnis des Wesens chinesischer Landschaftsmalerei, 
Braunschweig 1950; William R. B. Acker, Some T'ang and pre-T'ang Texts on Chinese 
Painting, translated and annotated by W. R. B. Acker, Sinica Leidensia VIII/XII, 2 Bde., 
Leiden 1954/1974; Erik Zürcher, »Recent Studies on Chinese Painting«, in: T'oung Pao 
51: 4/5 (1964), 375-422; entsprechende Passagen in Osvald Sirens umfassender Kunst­
geschichte Chinas mit dem Titel Chinese Painting: Leading Masters and Principles, 
7 Bde., New York 1978; Michael Sullivan, The Birth of Landscape Painting in China, 
London 1962; James Cahill, »Confucian Elements in the Theory of Painting«, in: 
A. Wright (Hg.), The Confucian Persuasion, Stanford 1966, 115-140; Leon Hurvitz, 
»Tsung Ping's Comments on Landscape Painting«, in: Artibus Asiae 32 (1970), 146- 
156; Kiyohiko Munakata, Ching Hao's Pi-fa-chi: A Note on the Art of Brush, Artibus 
Asiae suppl. 31, Ascona 1974; ders., »Concepts of Lei and Kan-lei in Early Chinese Art 
Theory«, in: Bush/Murck, Theories, 105-131; S. Bush, »Tsung Ping's Essay on Painting 
Landscape and the >Landscape Buddhisrm of Mount Lu«, ebd., 132-164; Ledderose, The 
Earthly Paradise, ebd., 165-183.
12 Francois Cheng (Hg.), Souffle-esprit. Textes theoriques chinois sur l'art pictural, Paris 
1989; Escande, Traites. Letztere ausführlich kommentierte Anthologie, von der bisher 
nur der erste Band erschienen ist, vereinigt mehrere Vorteile in sich. Erstens ist sie - 
gemeinsam mit der kurz zuvor erschienenen Untersuchung L'art en Chine derselben 
Autorin, jedoch im Gegensatz zu westlichen Gewohnheiten hinsichtlich der Gattungs­
einteilung - zugleich der Schreibkunst und der Malerei gewidmet, was allein der bis 
heute in der chinesischen Welt praktizierten engen Verbindung dieser Künste Rechnung 
trägt. Zweitens ist sie umfassend in der Auswahl der Texte wie keine andere, wodurch 
überhaupt erst ein Überblick möglich wird. Und schließlich sind die Texte vollständig 
und in ihrer chronologischen Abfolge wiedergegeben, wodurch mit Ausnahme der be­
grenzten Sammlung von Acker (Some T'ang) erstmals im Westen die Integrität der 
Quellen als Zeugnisse eines theoretischen Bemühens, einer in sich geschlossenen Re­
flexion gewahrt wird. Anderswo ist hingegen, chinesischen Gepflogenheiten folgend, 
eine thematische - zum Teil die Textgestalt und die Textausrichtung über Gebühr ver­
zerrende - Zerstückelung der Quellen im Hinblick auf eine bessere Bezugsetzung zu

68

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Berg-Wasser-Malerei und ihre Ästhetik nach dem Stand der Forschung 

zugsweisen oder vollständigen Wiedergabe wichtiger Quellentexte 
erschienen.13

Im deutschen Sprachraum steht eine über einzelne Hinweise hin­
ausgehende Beschäftigung mit dem Thema der älteren chinesischen 
Malereitheorien und der Ästhetik noch weitgehend aus. Auch hat in 
jüngster Zeit Francois Jullien mit seiner Abhandlung La gründe image 
n'a pas de forme (Paris 2003)14 erstmals überhaupt einen Versuch 
vorgelegt, das ältere chinesische Bildverständnis und die Malereitheo­
rie aus einem entschieden philosophischen Blickwinkel zu betrachten 
und so für die ästhetische Debatte fruchtbar zu machen. Vor allem im 
Hinblick auf die Einseitigkeiten der betreffenden chinesischen und die 
mangelhafte Fundierung der ansonsten auf japanisch, französisch und 
englisch vorliegenden Forschung in Fragen der philosophischen Äs­
thetik erscheint eine weitergehende Untersuchung der hier einge­
schlagenen Ausrichtung als ein Gebot der Zeit.

Es läßt sich in diesem Rahmen die eine, vorwiegend kunsthisto­
risch motivierte Forschungsrichtung unter den Versuch einordnen, an 
den überlieferten Bildzeugnissen gewonnene Sachverhalte und Ent­
wicklungen mit der Auskunft der schriftlichen Quellen abzugleichen. 
So soll entweder die Kunstgeschichte bestätigt und präzisiert werden, 
und dem Korpus der »theoretischen« Schriften wird dann allenfalls 
dokumentarischer und illustrativer Wert beigemessen;15 oder es soll 
die aufgrund der schlechten Überlieferungslage bis ins 10. Jahrhun­
dert oft spekulative Kenntnis der Kunstgeschichte durch Rekonstruk­
tionen und Schlußfolgerungen zu den verlorenen Kunstwerken an­

technischen Fragen einerseits, zu kunsthistorischen Entwicklungen andererseits die Re­
gel.
13 Vgl. die kommentierten Anthologien von O. Siren, The Chinese on the Art of Pain- 
ting, New York 1963; Lin Yutang, The Chinese Theory of Art, London 1967; S. Bush/ 
Hsiao-Yen Shih (Hg.), Early Chinese Texts on Painting, Cambridge-London 1985.
14 Deutsch von Markus Sedlaczek: Das große Bild hat keine Form oder Vom Nicht- 
Objekt durch Malerei. Essay über Desontologisierung, München 2005. Auch wenn Jul- 
liens wichtiges Buch erst nach Abschluß dieser Arbeit zur Verfügung stand und somit 
nicht angemessen Berücksichtigung finden konnte, fühlt sich ihm die vorliegende Unter­
suchung der ganzen Ausrichtung nach eng verwandt. Es ist sicherlich als eine Bestär­
kung der hier verfochtenen Thesen zu werten, daß hier wie dort unabhängig voneinan­
der aus einer philosophischen Herkunft heraus gleichgerichtete Fragestellungen in die 
sinologische Fachforschung hineingetragen werden, um die chinesische Kulturwelt einer 
auf europäische Traditionen fixierten Philosophie sinnvoll zugänglich zu machen.
15 Vgl. dagegen etwa Erwin Panofskys Forderung nach einem »nachbarschaftlichen«, 
also gleichwertigen Verhältnis von Kunsttheorie und -geschichte innerhalb einer Kunst­
wissenschaft (E. Panowsky, Sinn und Deutung in der bildenden Kunst, Köln 1975, 25).

69

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

hand der schriftlichen Quellen gestützt werden. Daneben bewegt sich 
eine zweite Forschungsrichtung, der es um eine historische Nach­
zeichnung jener theoretischen Strömungen zu tun ist, die im Unter­
grund einer zunächst wahrgenommenen Geschichte der materiellen 
Kunstzeugnisse mitlaufen und Stilentwicklungen maßgeblich be­
fruchten. Gemäß diesem Anliegen werden die theoretischen Schriften 
als weitgehend eigenständige Überlieferung einer ideen- und geistes­
geschichtlichen Analyse unterworfen und in den größeren Zusam­
menhang kulturgeschichtlicher Forschung eingebracht. Ein gewisses 
legitimatorisches Bestreben, wonach immer wieder der eigentümliche 
Weg der älteren chinesischen Kunstpraxis unterstrichen wird, wird 
dabei in der Mehrzahl der chinesischsprachigen Forschungen erkenn­
bar. In westlichen Publikationen hingegen wird mehr oder weniger 
klar ein komparatives Interesse sichtbar. Einem vielschichtigen For­
schungsfeld entstammen also die im weiteren zu beleuchtenden An­
sätze. Dabei soll lediglich auf diejenigen Aspekte in kritischer Absicht 
näher eingegangen werden, die für die oben aufgeworfenen Fragen 
von Bedeutung sind. Wenn damit ein Dekonstruktionsversuch ein­
hergeht, so gilt dieser nicht so sehr der einzelnen, oftmals verdienst­
vollen Deutung, sondern vor allem den Verständnishorizonten der 
bisherigen Forschung im ganzen.

2.1. Der kunsthistorische Rahmen

In der Geschichte der Malerei im vormodernen China läßt sich neben 
einer älteren Figurenmalerei das Aufkommen anderer eigenständiger 
Motive wie Tiere und Pflanzen, vor allem aber der äußerst bedeutsa­
me Aufstieg des Themas der »Naturdarstellung« im Berg-Wasser- 
Bild (shän shui huä jJLlzfCÄ) seit etwa dem vierten Jahrhundert be­
obachten. Zunächst als Hintergrund zu historisch-mythischen Stof­
fen auftretend, reift den schriftlichen Quellen zufolge schon in dieser 
frühen Zeit eine neuartige Auffassung von der naturwüchsigen Um­
gebung des Menschen und ihrem hohen Wert als unabhängiger Bild­
inhalt heran. Zum anderen gewinnt die Malerei auf beweglichen Bild­
trägern wie Wandschirmen und Fächern und auf den Malgründen 
Seide und Papier zunehmend an Bedeutung gegenüber der Wandma­
lerei. Außerdem tritt seit der TangJ^-Zeit (618-907) die reine Tusche­
malerei (shui md huä zkSÄ) neben die farbige Bildgestaltung, um 
im zehnten Jahrhundert eine Schlüsselstellung in der künstlerischen 

70

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Berg-Wasser-Malerei und ihre Ästhetik nach dem Stand der Forschung

Entwicklung zu erlangen. Beherrscht wird der hier zu erörternde For­
schungszweig jedoch von der Beobachtung, daß sich im Gefolge der 
Schreibkunst16 auch die Malerei aus instrumentellen Funktionen und 
gesellschaftlich-höfischen wie sakralen Bindungen befreite und schon 
seit dem vierten Jahrhundert zu einem stark individualisierten Aus­
drucksmittel im Gebrauch durch die herausragende Künstlerpersön­
lichkeit und zum Zweck einer ästhetischen Betrachtungspraxis 
heranwuchs.17 Diese Emanzipation wird zumeist als parallel verlau­
fend zur Herausbildung einer nicht-akademischen, das heißt ur­
sprünglich nicht handwerklich-berufsmäßig betriebenen »Malerei 
der Gebildeten und Beamten« (wen ren huä Aff, wen shi huä 3C 
drjE), irreführend auch »Literatenmalerei« genannt,18 verstanden.

16 Vgl. zur Schreibkunst die sowohl kulturgeschichtlich als auch philosophisch-ästhe­
tisch tiefer eindringende Darstellung von Jean Francois Billeter mit dem Titel L'art chi- 
nois de l'ecriture. Essay sur la calligraphie (Genf 1989/Mailand 2001). Irreführend ist 
die übliche Gleichsetzung der bis ins Altertum zurückreichenden chinesischen Übung 
dessen, was später als »die Regelung des Schreibens« (fä shü bezeichnet wurde 
und woraus etwa seit der Zeitenwende eine regelrechte Kunstübung unter dem Namen 
»Verfahrensweisen des Schreibens« (shüfä W'Zfe) erwuchs, mit der in Europa nur höchst 
rudimentär ausgebildeten, allein dekorativen Funktionen unterworfenen »Schönschrift« 
oder »Kalligraphie«. Die Schreibkunst der gesamten chinesischen Kulturwelt ist als eine 
höchst individualisierte Kunstform eine Stilkunst von gleichem Rang wie die Dichtung 
und die Malerei und wird seit der Han-Zeit in zunehmendem Maße um der geistigen 
und sittlichen Bildung des Menschen willen, also als Einübung in das gute Leben, be­
trieben. Mit der Idee des Schönen hat sie, wenn überhaupt, nur unter den Vorgaben 
vormoderner chinesischer Ästhetik zu tun. Vgl. ebenso schon Billeter (L'art chinois, 
11), der überdies auf die prinzipiellen Unterschiede zwischen der chinesischen Zeichen­
schrift und einer alphabetischen Schrift sowie auf die notwendigen Konsequenzen, die 
sich daraus für eine Kunst des Schreibens ergeben, eingeht.
17 Im Hinblick auf den Einfluß des älteren Nachdenkens über die Schreibkunst auf die 
Entwicklung der Theorien zur Malerei ist vor allem die aufschlußreiche Kommentierung 
der Quellen aus beiden Strömungen durch Escande (Traites; L'art) lehrreich. Allerdings 
sind die betreffenden Detailuntersuchungen einseitig in schreibkünstlerischen Horizon­
ten befangen. Aus einer modernistischen Betonung der Reflexion auf gleichsam graphi­
sche, abstrakte Momente in der technischen Bildgestaltung scheinen sie mitunter an 
eigenständigen Gedanken der auf Malerei bezogenen Texte vorbeizugehen.
18 Weder der antike Stand des Dienstadels shi ± noch die spätere Ausweitung dieses 
Ausdrucks zur Bezeichnung aller männlichen Mitglieder der Gesellschaft, die schrift­
kundig sind und damit Zugang zu wissensmäßiger und sittlicher Bildung, zugleich auch 
die moralische Pflicht dazu haben, die mithin auf die Ausbildung einer Persönlichkeit 
nach dem Maßstab des »Edlen« (jün zi Anspruch erheben, im Zuge dessen ein 
Amt in der Staatsverwaltung erstreben und sich in der Gemeinschaft der »Gebildeten« 
miteinander solidarisieren können, hat das geringste mit dem »Literaten« der bürger­
lichen und aristokratischen Salons des 19. und frühen 20. Jahrhunderts in Europa zu tun. 
Wen andererseits kann sehr wohl auch nur die Schrift und das Feld der Literatur

71

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

Letztere wiederum wird ihrer Idee nach für den großartigen Auf­
schwung der Berg-Wasser-Malerei in der Epoche der Fünf Dynastien 
(wü dai Tl'Pc) und der frühen Song^-Zeit, also seit dem zehnten 
Jahrhundert, wie für die Verfeinerung der Tuschemalerei im Sinne 
höchster graphischer Sensibilität, durchgeistigter Gestaltfülle und 
subjektiv-expressiver Bedeutsamkeit verantwortlich gemacht.

Alle Forschungen zur Kunsttheorie durchzieht im Gefolge dieses 
kunsthistorischen Befundes wie ein roter Faden die Frage, wie bezüg­
lich der älteren chinesischen Kunst insgesamt das Verhältnis zwischen 
der gegenständlichen Darstellung oder einem »objektiven« Moment 
einerseits und dem Eigenwert künstlerischer Gestaltung oder »sub­
jektiv-expressiven« Momenten andererseits zu beurteilen sei. In aller 
Regel wird dabei eine geradlinige historische Entwicklung von einer 
Gegenstandsmimesis über einen metaphysisch aufgeladenen Realis­
mus bis hin zur individuellen Stilisierung im subjektiven Ausdruck 
zugrunde gelegt. Vor allem die unreflektierte Anwendung von Kate­
gorien wie »objektiv« und »subjektiv«, »Naturalismus«, »Realis­
mus«, »Stilisierung«, »Expressionismus« und »Abstraktion« auf die 
chinesische Kunstentwicklung muß jedoch von vornherein als zwei­
felhaft erscheinen. Kann beispielsweise eine frühe Malerei, wenn sie 
denn aus einem ursprünglichen Nachahmungstrieb gegenüber For­
men und Eindrücken hervorgegangen sein soll, zugleich als »orna­
mental« und »stilisiert« zu bezeichnen sein?19 Diese Attribute setzen

bezeichnen. Doch auch die Lebensform und die Ideale des wen ren XA oder wen shi 1C 
I:, womit sich seit der ausgehenden Han/H-Zeit alle Beamtenanwärter und Amtsinha­

ber mehr und mehr identifizierten, dürfen nicht mit unseren »Schriftstellern«, »Litera­
ten«, »Bohemiens« und anderen Romantisierungen dieser Art gleichgesetzt werden, 
zumal das Wort »Literatur« im deutschen Sprachraum eine engere Konnotation und 
die Sache ein niedrigeres Ansehen besitzt als im französischen oder englischen. Der un­
reflektierte Anglizismus »Literat« ist ebenso wie die moderne akademische Selbstüber­
schätzung in der Wiedergabe mit »Gelehrter« für wen ren abzulehnen. Im Hinblick 
auf die chinesische Welt greift aber auch jener andere anglophile Sinologismus in der 
Rede von einer »Kultivierung der eigenen Person« für xiü shen angesichts des 
»kultivierten Fräuleins« im Deutschen vermutlich noch zu kurz. Es scheint sich daher 
statt der zu engen Fixierung auf das Handwerk des Schriftstellers und für den heute 
kaum noch präzise begriffenen Begriff der »Kultur« für wen am ehesten noch die 
goethesche Rede von einer umfassenden »Bildung« des Menschen anzubieten - sofern 
dabei nicht sogleich und ausschließlich an die spätere Dekadenzform des »Bildungsbür­
gers« gedacht wird, die durchaus auch in der chinesischen Geistesgeschichte unter der 
Bezeichnung wen ren JCX Blüten trieb und treibt.
19 In dieser Hinsicht greift vor allem die entsprechende Darstellung in Sullivan, The 
Birth, 41 ff., zu kurz.

72

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Berg-Wasser-Malerei und ihre Ästhetik nach dem Stand der Forschung 

doch eine dem vorhergehende Stufe einfacher Mimesis und ein gehö­
riges Maß an künstlerischer Abstraktion voraus, wie es schwerlich in 
die Anfänge einer Kunst zu verlegen sein dürfte. Nicht anders über­
sieht auch die Kennzeichnung einer frühen Gegenstandsmimesis als 
»realistisch« oder »naturalistisch«, daß mit diesen Titeln erst eine spä­
te Stufe in der Kunstentwicklung umschrieben werden kann. Sie im­
plizieren doch gerade eine bestimmte abstraktive und damit nicht ur­
sprüngliche Sichtweise auf das Wirkliche als solches; möglich wird ein 
malerischer Realismus, wenn er unter vermeintlich harmlosen Stich­
worten wie »Illustration« oder »Replik« der Realität gefaßt wird,20 
allenfalls durch die vorgängige Reduktion des Sehens auf Erschei­
nungsform, Stofflichkeit und Farbe, jedoch unter Absehung von wei­
teren Bedeutsamkeiten, moralischen Wertungen und affektiven Ver­
hältnissen bis hin zur magischen oder anders existentiell ausgelebten 
Bildwirksamkeit. Was immer wieder als »Realismus« oder »Natura­
lismus« bezeichnet wird, wäre viel eher auf eine Entwicklungsstufe 
mit jedem »Subjektivismus« oder »Expressionismus« zu stellen und 
entbehrt aufgrund einer höchst weitgehenden Abstraktionsleistung 
sicherlich der angenommenen Primitivität. Diese Schwäche in den 
Grundbegriffen setzt sich ins Detail der Forschung hinein fort.

2.2. »Religiöse« Hintergründe und ein metaphysischer Realismus

Die historische Erforschung des Zusammenhangs zwischen religiösen 
Gemeinschaften und den Entwicklungen in der Malerei ist bis heute 
nicht weit fortgeschritten. Ebenso befindet sich gegenüber der ikono- 
graphischen Kenntnis die ikonologische Forschung hinsichtlich eines 
»daoistischen« oder »buddhistischen« Sinngehalts in der Kunst noch 
am Beginn.21 Hier und da werden, etwa bei Autoren wie Zong Bing

20 So vor allem Bush, The Chinese Literati, 13 E/18 et passim.
21 Gegenüber der kunsthistorischen Erforschung von Einflüssen des Buddhismus und 
Daoismus auf die Kunst - erstere sind hinlänglich behandelt worden, letztere erst jüngst 
umfassender dokumentiert in folgendem Ausstellungskatalog: Stephen Little/Shawn 
Eichman (Hg.), Taoism and the Arts of China, Chicago 2000 - haben bezüglich der 
Theorie die 1964 spekulativ vorgetragenen Bemerkungen von E. Zürcher (Recent Stu- 
dies, 390) bis heute kaum mehr Konturen gewonnen. Vgl. die jüngeren Studien von: 
Hubert Delahaye, Les premieres peintures de paysage en Chine: Aspects religieux, Paris 
1981; L. Ledderose, »Some Taoist Elements in the Calligraphy of the Six Dynasties«, in: 
T'oung Pao 70 (1984), 246-278; ders., Earthly Paradise.

73

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

'M (375-443), einhellig daoistische und buddhistische Gedanken und 
Einstellungen namhaft gemacht, und ihr Stellenwert wird bis heute 
kontrovers diskutiert.22 Der insbesondere mit der Entwicklung der 
Berg-Wasser-Malerei einhergehenden Rezeption von »daoistisch« zu 
nennenden Grundideen aus dem Buch Zhuang Zi widmet Xu 
Fuguan sogar eine ganze Abhandlung.23 Im allgemeinen wird 
so die Ausbildung einer ästhetischen Naturwahrnehmung und ihr 
Niederschlag in der Dichtung und der bildenden Kunst seit dem vier­
ten Jahrhundert mit Motiven einer daoistisch-buddhistischen Weit­
sicht verknüpft. Für die in der Song^-Zeit aufblühende »Malerei 
der Gebildeten und Beamten« gilt der Zusammenhang mit dem 
C/ianjji||-Buddhismus - bekannt unter der sinojapanischen Lesung 
zen - sodann als ein Gemeinplatz. Vor allem in bezug auf die Berg- 
Wasser-Malerei seit der späteren Song5j<- und in der Yuanjc-Zeit 
(1279-1368) werden daneben bisweilen utopistische und eskapisti­
sche Momente festgestellt. In dem damals aufkommenden Ästhetizis­
mus, etwa bei Mi Fu (1051-1107) und Zhao Mengfu 
(1254-1322), wird eine ganz allgemeine, ebenso politisch wie religiös 
motivierte Art der »Weltflucht« in das Reich der Kunst gesehen.24

22 Vgl. dazu vor allem Bush, Tsung Ping; M. Obert, »Vom Nutzen und Vorteil der Bild­
betrachtung: Zong Bings Theorie der Landschaftsmalerei«, in: Asiatische Studien LIV: 4 
(2000), 839-874; Xie Lei »Guan dao chang shen - Zong Bing >Hua shan shui xu< 
zheng du (( RlllzkJ^ » lEiS« (»Betrachtung des Dao und Freisetzen
des Geistigen - Neulektüre der >Vorrede zum Malen von Berg und Wasser< des Zong 
Bing«), in: MY 1999:2, 17-19; Liu Daoguang »Jingang jing< he >Hua shan shui 
xu< « ^|<Jl]££ » In « iWlllÄ/T’ » « (»Das >Diamantsutra< und die >Vorrede zum Malen 
von Berg und Wasser<«), in: MY 2002:4, 61-64; Wei Bin fj’lM, »>Hua shan shui xu< yu 
fojiao guanxi wenti shangque « jS|[_LlzkJT: » -M#l'n]^j^ffi« (»Bestimmung der 
Beziehung zwischen der >Vorrede zum Malen von Berg und Wasser< und dem Buddhis­
mus«), in: MY 2003:4, 103-107; Xie Lei »Jingang jing< yu >Hua shan shui xu< zai 
bianshuo « ^|<]>]^ » « iWlllzkFp )) (»Erneute Diskussion zum >Diamant-
sutra< und der >Vorrede zum Malen von Berg und Wasser<«), in: MY 2003:4, 108-114. 
Gerade die letztgenannte Reihe chinesischer Veröffentlichungen belegt in ihrer sich stei­
gernden philologischen und historischen Gelehrsamkeit sehr deutlich, daß rekonstruk­
tive Spekulationen dieser Art solange auf tönernen Füßen stehen und angreifbar bleiben, 
wie sie nicht auf die in ihrer jeweiligen Deutung in Anschlag gebrachte »wissenschaft­
liche«, »moderne« Metasprache und die darin aufgehobene »Weltanschauung« reflek­
tieren. Damit reproduzieren sie oftmals nur die immergleichen Vorurteile zur Rolle von 
»Ästhetik« und »Religion« wie zu geistesgeschichtlichen Übertragungsprozessen, wo 
argumentativ fundierte Urteile über historische Sachverhalte gewonnen werden sollten.
23 Xu Fuguan, Zhongguo yishu, besonders 225 ff.
24 Unter den Schlagworten einer »mystischen Hingebung« und einer »Auflösung des 
Selbst im Gefühl des Alls« sucht schon 1943 Fischer (Chinesische Landschaftsmalerei,

74

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Berg-Wasser-Malerei und ihre Ästhetik nach dem Stand der Forschung

Alle diese Bezüge zwischen Religion und Kunst werden als frag­
los angenommen; doch nur selten sind in kritischer Absicht genaue 
Rezeptionswege aufgedeckt worden. Wenn in der Forschung das 
Berg-Wasser-Motiv nicht selten als ein »Meditationsobjekt« interpre­
tiert und damit die »religiösen« Wurzeln und die performative Eigen­
art dieser Malerei unterstrichen werden,25 so ist doch bislang uner­
forscht geblieben, wie diese vermeintliche »Meditation« vollzogen 
wurde, wie also genau in der Anschauung des Bildes das Berg-Was­
ser-Motiv seine vorgeblich »meditative« Dimension zum Austrag 
bringen kann. Um bezüglich der wesentlichen ästhetischen Momente 
und der besonderen Funktionsweisen auf der Ebene der »religiösen« 
Bildgestaltung und -Betrachtung genaueren Aufschluß zu erlangen, 
bildet eine bildtheoretische Untersuchung zum Performativen in der 
Malerei den Dreh- und Angelpunkt.

Mehr Raum nimmt ferner das Bemühen ein, die Malerei und die 
Kunstbetrachtung neben dem philosophischen Denken als einen ei­
gentümlichen Erkenntnisweg darzustellen. Mit diesem Verständnis 
davon, was Kunst ausmache und wozu sie diene, beerben so gut wie 
alle Interpreten aus Ost und West Hegels Ästhetik,26 wobei dieses 
Erbe in der modernen chinesischen Forschungsliteratur naturgemäß 
noch systematischer und entschiedener entfaltet wird als in den euro­

190) den »Ausdruck des Religiösen im Ästhetischen« zu beschreiben. Auch bei Bush 
(The Chinese Literati, 61 f.) wird einmal im Kontext des künstlerischen Daoismus das 
Kunstwerk als »a world apart«, anscheinend »more real than nature«, charakterisiert; das 
führe nahe an eine »mystical communion« heran. Vgl. ebenfalls Chen Chuanxi, Zhong- 
guo huihua, 153. Hier sind die wichtigsten Momente der Utopie nach dem Vorbild des 
»Pfirsichblütenquells« (tdo huä yuän namentlich ihre abgeschlossene Welthaf-
tigkeit, ihr gesteigerter Wirklichkeitswert und die übernatürliche Zugangsweise dazu 
genau benannt.
25 Goepper (Vom Wesen, 11) spricht im Hinblick auf die allgemeinen Grundzüge der 
chinesischen Malerei von einer wesenhaften »Identität von mystischer Praktik und 
künstlerischem Schaffen«. Die Malerei sei als ein »Hilfsmittel für die Weiterentwicklung 
der Persönlichkeit und Symptom für den Grad der auf diesem Weg erreichten Stufe« 
verstanden worden. Ein andermal fallen bei Ausdrücke wie »Landschaftsbild als magi­
sche Figuration« und »meditative Praktiken«, wobei sich eben in der Malerei »quasi­
religiöse und künstlerische Vorstellungen« durchdrängen (ebd., 26 bzw. 28). Und nach 
der daoistischen Naturauffassung biete die Landschaftsmalerei allgemein eine Paradies­
welt dar, die in einem »fast magisch-mystischen Prozeß geschaffen« sei (ebd., 179).
26 Zeitgleich mit dem Entstehen der hier zu behandelnden Forschungsliteratur bilden in 
der ästhetischen Theorie nicht von ungefähr marxistisch geprägte Autoren wie Georg 
Lukäcs, aber auch die Väter der kritischen Theorie wie Adorno und Herbert Marcuse 
einflußreiche Strömungen aus; vgl. dazu Franz Koppe, Grundbegriffe der Ästhetik. Er­
weiterte Neuausgabe, Paderborn 2004, 57 ff.

75

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

päisch-sprachigen Veröffentlichungen. Entgegen einem zu simplen 
Verständnis von der Aufgabe künstlerischer Darstellung als Wieder­
gabe einer sichtbaren Gegenständlichkeit wird oft durch die Geschich­
te hindurch die Überhöhung der Malerei, verstanden als eine Sicht­
barmachung des »Geistigen« (shen W), herausgestellt. So betonen 
etliche Autoren den »metaphysischen« Gehalt der Berg-Wasser-Dar­
stellung, in der das Unsagbare und das Gestaltlose in anschauliche 
Formen gebannt sei. Das Berg-Wasser-Bild wird nach dieser Lesart 
der schriftlichen Quellen hauptsächlich als ein Erkenntnismittel ge­
staltet und eingesetzt, wobei es gerade dem Moment der Anschaulich­
keit seine besondere Wirkmächtigkeit verdanke. Es diene als Zugang 
zu einer allgemeinen kosmologisch-metaphysischen Sinngebung und 
verschaffe dem Menschen Einsicht in das wahre Wesen der Welt, so 
eine verbreitete Forschermeinung. Wie in der Figurenmalerei die in­
nere Geistigkeit des Menschen als seine eigentliche Wirklichkeit 
sichtbar werde, so gelte es ebenfalls das reife Berg-Wasser-Bild gewis­
sermaßen antinaturalistisch, im Sinne eines metaphysischen »We­
sensrealismus« zu verstehen, das heißt als Wiedergabe einer das Feld 
sinnlicher Gegebenheit transzendierenden Realität von rein geistiger 
Gültigkeit.

Was in der Kunstgeschichtsschreibung zumeist wie ein Gemein­
platz auftritt, daß nämlich die Malerei von ihren Anfängen bis zu 
ihrer vollen Reife im elften Jahrhundert »profoundly realistic aims« 
untergeordnet gewesen sei in genau dem Sinne, daß die gemalten Bil­
der als »objectifications of penetrating perceptions of the natural 
world« anzusprechen seien,27 will man im Zuge einer genaueren For­
schung vielfach in den theoretischen Quellen bestätigt finden. Es ging 
Michael Sullivan zufolge einem malerischen »Realismus«, der gepaart 
mit einem Erkenntnisinteresse auftrat, darum, im Bild durch eine 
Korresponenz zwischen den gemalten Formen und denen in der Na­
tur die ersteren gerade als entdeckte oder geoffenbarte, nicht als ge­
schaffene darzustellen.28 Genauer führt Sullivan aus, im Berg-Was­
ser-Bild liege die Wirklichkeit nun freilich nicht auf Seiten der Dinge, 
sondern im Raum und in einer bildhaften Tiefe, die er als »metaphy- 
sical depth« anspricht.29 Auch die entsprechenden Hinweise in den

27 James Cahill, Hills Beyond a River. Chinese Painting of the Yüan Dynasty, 1279- 
1368, New York 1976, 46.
28 Michael Sullivan, Chinese Landscape Painting, Berkeley 1980, 19.
29 Sullivan, Chinese, 118.

76

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Berg-Wasser-Malerei und ihre Ästhetik nach dem Stand der Forschung 

theoretischen Erörterungen werden so gelesen, daß die Berg-Wasser- 
Malerei als »expression of metaphysical ideas«30 aufzufassen sei. Ge­
rade das Berg-Wasser-Bild ist nach dieser Überzeugung von Anfang 
an als Manifestation kosmischer Kräfte zu verstehen, wo nämlich die 
Berge stets als »visible imbodiement of natural forces« gegolten haben 
sollen.31 Die Malereigattung »Landschaft« wird im Einklang mit der 
ästhetischen Reflexion bezeichnet als »the idea of nature embodied in 
the microcosm«.32 Es haftet ihr dabei von vornherein der utopistische 
Zug einer daoistisch präfigurierten »Ideallandschaft« an.33

Nach Art eines Wesensbildes hat also das Gemalte dieser These 
von einem vorherrschenden malerischen »Realismus« zufolge nicht 
wie die direkte Beschreibung einzelner Gegenstände der sinnlichen 
Wahrnehmung aufgefaßt zu werden. Es soll begriffen werden als eine 
symbolische Darstellung verborgener Ideale und Normen. Eine »hö­
here« Wirklichkeit ist es, die in den naturwüchsig vorgegebenen For­
men von Bergen und Gewässern angeschaut werden soll.34 Insbeson­
dere die Bilder dieser Gattung, so kann die gängige Lehrmeinung 
zusammengefaßt werden, leisten in erster Linie eine Art »Sehhilfe« 
im Hinblick auf eine nach dem Muster der Transzendenz verstandene

30 Sullivan, The Birth, 167.
31 Sullivan, The Birth, 1.
32 Sullivan, The Birth, 58. Goepper schreibt dazu, es gehe nicht um einen »Naturaus­
schnitt«, sondern um einen »Organismus«; dieser sei »Abbild der >Idee< von der Natur 
und damit der Welt« (Goepper, Vom Wesen, 174).
33 Sullivan, The Birth, 92. Ledderose bezeichnet seinerseits den Mikrokosmos einer ge­
stalteten Landschaft als »mandala of the universe« und spricht von einer »representation 
of an earthly paradise»(Ledderose, The Earthly Paradise, 166/179). Nicht anders drückt 
sich Goepper aus. Die gemalte Landschaft sei »ein Mikrokosmos, der in nuce die gesamte 
Welt in Gestalt einer Ideal- oder Paradieslandschaft enthält« (Goepper, Vom Wesen, 
174). Ähnlich deutet auch Nakamura die Ausführungen Guo Xis einerseits als 
Ausdruck eines »objektiven Realismus« wobei im so gemalten Bild
dann aber andererseits eine in sich geschlossene und abgeschiedene »Ideallandschaft« (IT 
©WÄä) sichtbar und für den Betrachter zugänglich werde (Nakamura, Chügoku ga- 
ron, 443 ff.).
34 Sullivan, The Birth, 5. In ähnlicher Weise rekurriert auch Chen Chuanxi in 
seiner Interpretation auf eine Art »Essentialismus«; so sagt er etwa zu Chao Buzhi ytlM]

es gehe ihm darum, »die erste Natur der Dinge aufzugeben und die zweite Natur der 
Dinge zu betrachten«, mithin darum, »im Durchgang durch die Erscheinung das Wesen 
zu erkennen« (Chen Chuanxi, Zhongguo huihua, 133 f.:
§ bzw. Ebenso spricht auch Nakamura, ganz einem essentialistischen
Diskurs verhaftet, hinsichtlich Jing Haos davon, es gehe in der Malerei darum, 
zugleich »die äußere Form und das innere Wesen der Dinge« ^1^4^'^)
zum Ausdruck zu bringen (Nakamura, Chügoku garon, 332).

77

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

Welt. Sie sind als »realistisch« zu kennzeichnen, weil sie erkenntnis­
bezogen sind und die wahre Wirklichkeit zur Schau stellen.35

In China selbst tritt am vehementesten Ye Lang für den 
Gedanken der Erkenntnis durch Kunst ein. Er stellt sich damit vor 
allem gegen die nicht weniger verbreitete, in ihrer westlichen Her­
kunft gebrandmarkte These, daß gegenüber einer mimetischen 
Kunstauffassung des Abendlandes die Ästhetik im vormodernen Chi­
na gerade nicht um das Motiv des »wiederholenden Sichtbarma­
chens« (zaixiän WSÄ), also der äußeren »Darstellung«, »Wiederga­
be«, »Repräsentation« oder des »Abbildes« kreise, daß es dort viel 
eher um das Streben nach einem das Innere darbietenden »Ausdruck« 
(biäoxiän gegangen sei. Im Gefolge idealistischer Philosophie 
sucht Ye Lang im Gegenzug den »objektiven« (keguän 
Gehalt der Kunst vor dem Versinken in »subjektiven« (zhüguän HE

Wertigkeiten zu bewahren. Er wendet sich mit dem Verweis auf 
die Erkenntnis des »weghaft leitenden Sinnes« (däo iS)36 und der das

35 Selbst in dem kulturphänomenologischen Ansatz von Victoria Contag heißt es, die 
erste Aufgabe der Kunst sei in der vornehmlich erkenntnismäßig begriffenen Vermitt­
lung einer »Welt-Anschauung«, die die Ordnung der Dinge sichtbar macht, gelegen; 
Contag, Steine, 23 f. Contag stellt darüber hinaus den gerade in der Fülle des konkret 
Gegenständlichen gelegenen besonderen Erkenntniswert heraus. Damit geht sie vor al­
len anderen Forschern immerhin einen entscheidenden Schritt weiter, hin zu einer ge­
naueren Analyse des Wie jenes erkennenden Bezuges zur Welt in der Anschauung. Es 
geht ihr durchaus um »die Auswahl der Merkmale und die Art und Weise des Sich-auf- 
die-Gegenstände-Richtens« (ebd., 9), mithin um die Konstitution des als Wirklichkeit 
wahrgenommenen Gegenstandes in der Betrachtung. Auch Fischer ist diesem Fragean­
satz auf der Spur, wenn er die beliebte Behauptung von einem »Fehlen der Perspektive« 
in der chinesischen Malerei in Zweifel zieht und vorbringt, der Raum bedeute in China 
und Europa ganz Verschiedenes, es gehe dort nicht um den abstrakten Raum (Fischer, 
Chinesische Landschaftsmalerei, 123). Leider haben diese abweichenden Ansätze, die aus 
einem fruchtbareren Horizont schöpfen, keine Spuren in der Forschung hinterlassen.
36 Mit dieser Wiedergabe für däo soll die esoterische Großschreibung »das Tao« um­
gangen werden. Gegen eine substantialistische Hypostasierung im Sinne einer ÜQXB 
oder causa prima sowie gegen eine Fehlinterpretation nach Art eines gesetzmäßigen 
»Prinzips« oder etwa der Norm eines »rechten Weges« soll doch das Motiv der Leitung 
und des Vollzuges erhalten bleiben, die ein »Weg« im Verlauf einer aktuellen »Be-we- 
gung« je neu bietet. Der »Weg« (däo üi) des Weltgeschehens steht in dieser Weise für 
die grundmenschliche Sinnerfahrung, er ist die Verkörperung der Sinnhaftigkeit in der 
Welt, »Sinn« schlechthin in seiner zeitlichen Entfaltung. So wird der »Weg« immer 
wieder zum Leitfaden menschlicher Einsicht in das Weltganze; zugleich bedeutet er je­
weils situativ eine ethische Sinngebung für den Menschen. Die umständlich erscheinen­
de Wendung »weghaft leitender Sinn« versucht diesen mehrschichtigen Konnotationen 
von däo üt in unterschiedlichen Kontexten treu zu bleiben. Es klingt darin der alte Vor­
schlag Richard Wilhelms an, ergänzt um Überlegungen zur Ortlosigkeit, Offenheit und 

78

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Berg-Wasser-Malerei und ihre Ästhetik nach dem Stand der Forschung

Wirkliche objektiv durchherrschenden Verhältnisse vermittels der 
Kunst harsch gegen das Vorurteil, die ältere chinesische Kunstauffas­
sung sei geprägt vom »Gefühlsmäßigen« (sui'gänshide und
vom »Impressionistischen« (ymxiängshide sie besitze kei­
ne analytischen und systematischen Stärken.37 38 Ganz im Gegenteil sei 
ihr Anliegen gerade in einem die Wahrnehmungswelt überhöhenden 
anschaulichen Verweis auf das Ordnungsgefüge des Wirklichen im 
ganzen gelegen. Es gehe der Kunst in der gesamten Geistesgeschichte 
des vormodernen China um ein ausgezeichnetes »Erfassen und Sicht­
barmachen der wahren Wirklichkeit« (bäwd, xiänxiän zhenshi JE 
tS ' Diese Aufklärungsbewegung sei freilich in der um­
weghaften Weise eines Sagens des Unsagbaren, einer Weisung ins 
»Außerhalb der Erscheinungen« (xiäng wäi gedeutet worden, 
ganz im Sinne des hegelschen Topos von der in der endlichen Gestalt 
angeschauten Unendlichkeit.39 Um die abendländische Alternative 
zwischen dem Abbilden einzelner Gegenständlichkeiten und räumli­
cher Gegebenheiten einerseits und dem subjektiven Ausdruck ande­

Bewegtheit von »Sinn«, wie sie Gilles Deleuze in seiner Logique du Sens (Paris 1969) 
entfaltet hat. Diesem »starken« spekulativen Gebrauch von däo steht freilich immer 
wieder ein schwächerer Wortsinn, etwa »der leitende Weg des ...« oder »die Lehre von 
...«, bezogen auf ein praktisches Verfahren oder einen Lehrgehalt, gegenüber.
37 Ye Lang, Zhongguo meixue, 14 f.
38 Ye Lang, Zhongguo meixue, 11 f.
39 In den wesentlichen Zügen weicht von dieser idealistischen Heraushebung immanen­
ter geistiger Werte gegenüber den bloßen sichtbaren Formen als des wahren Gegenstan­
des der Malerei auch die japanische Forschung, vertreten durch Nakamura Shigeo

und Usami Bunri nicht ab; vgl. zum Beispiel folgende Erklärungen bei
Usami: »Xie He machte die Darstellung des nicht sichtbaren ki zur Grundlage der Be­
wertung [...]« (Usami, Rikuchö, 209: -5 T L Jo
L LTV »[•••] Bestimmtheit und vornehme [Ausstrahlung]<, das bedeutet, daß 
diejenige vornehme Ausstrahlung, die dem Gegenstand zu eigen ist, im Bild wiederge­
geben wird« (ebd., 210: F J U ' TV>& F J A^UMJo ' Äffi
(ZjS V >TM^L LTV T L und »während Gu Kaizhi, gestützt auf die Wieder­
gabe der formalen Gestalt, sogar noch den Geist des Menschen herausbringen wollte, 
[...] war für Xie He die erscheinende Form [gegenüber dem Geist schon] zweitrangig 
[geworden ...]« (ebd., 213: WtAU [•••] JF^Jofö < T t o T ' AA>W^T 
^WLAT? L LA [•••] Äi [•••] [...]). Einzig Hatano Takeshi
Bf A1'] unterstreicht in seinem frühen Aufsatz zu Zong Bings AM' wegweisendem Text, 
daß es diesem um ein »künstlerisches Ergreifen der Wahrheit« AMStEW.) 
[Hervorhebung M. O.], nicht um das Streben nach einer »abstrakten, spekulativen 
Wahrheit« AfrÜ AÄS) zu tun sei (Hatano, Sö Hei, 42). Zugleich verbleibt
aber auch Hatano im Bann der Vorstellung, Kunst diene einer - unter Umständen my­
stischen - Erkenntnis eines transzendenten geistigen Bereichs (ebd., 45/50).

79

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

rerseits überhaupt als unpassend zurückzuweisen, wird sodann die 
besondere Kategorie des »Bezirks«, einer »[künstlerisch] sinnhaltigen 
Welt« fing ins Feld geführt.40 Damit geht Ye Lang wesent­
lich über die vereinfachende Vorstellung hinaus, das Bild sei als eine 
Art mimetischer Idealtypus oder ein Wesensbild der Welt gemacht 
worden. Mit der Rede von einem genuin künstlerischen »Bezirk«, 
der im Bild aufscheine, rückt der vielfach vernachlässigte Stellenwert 
in den Blick, der seitens der schriftlichen Quellen der individuellen 
künstlerischen Gestaltgebung und dem Stil beigemessen wird.

Der Kritik an einfachen Alternativen - obendrein, wenn diese der 
schematischen Entgegensetzung von Ost und West entstammen - ist 
sicherlich zuzustimmen. In bezug auf das Erkenntnisparadigma als 
Inbegriff der vormodernen chinesischen Ästhetik muß jedoch noch 
entschiedener in die Voraussetzungen der Kunstauffassung zurückge­
fragt werden. Da ist zum einen der ontologische Status jener »Wirk­
lichkeit« zu beleuchten, auf die sich Kunst angeblich zutiefst richtet. 
In Frage gezogen wird zugleich mit dem Status jener Wirklichkeit, 
worum es der Kunst zu tun ist, die Art und Weise, in welcher der 
Zugang zur Wirklichkeit durch die Kunst gesucht wird. Das Schema 
der Vision, der wahrhaftigen Wesensschau, versagt offensichtlich, wo 
die ästhetische Reflexion nicht so sehr von einer gegenständlichen 
Wirklichkeit und ihrem Sichtbarwerden im Bild ausgehen kann, wo 
sie vielmehr das Sich-Zeigen selbst als einen in sich zeitlich verfaßten 
Vorgang und als eine leiblich-geistige Übertragungsleistung zu erhel­
len sucht. Nicht von ungefähr treten ja in der Forschung noch andere 
Ansätze oder zumindest abweichende Gewichtungen auf den Plan.

2.3. Ein subjektiver Expressionismus

Im Gegensatz zu der einen Lesart der Malerei und der theoretischen 
Quellen, wonach es der Kunst allgemein um eine philosophische 
Welterkenntnis zu tun sei, wonach es sich vor allem im Berg-Was- 
ser-Bild buchstäblich um gemalte »Welt-Anschauung« im Sinne einer 
»angeschauten Wahrheit« handle, wird von kunsthistorischer Seite 
bisweilen das Moment des Expressiven unterstrichen. William Wat­
son faßt diese Einschätzung folgendermaßen zusammen: Das klassi­
sche chinesische Landschaftsbild sei gerade nicht eine »description of

40 Ye Lang, Zhongguo meixue, 12 f.; vgl. ebd., 130 f.

80

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Berg-Wasser-Malerei und ihre Ästhetik nach dem Stand der Forschung 

appearances«, sondern es sei »expression of subjective sentiments and 
insight«.41 Die Landschaft sei daher idealisch und romantisch, sie sei 
eine Stimmungslandschaft. Ihr Zweck freilich sei - und hier trifft sich 
diese Meinung, über den subjektivistischen Expressionismus hinaus­
weisend, durchaus mit dem Gedanken von der Welthaftigkeit und der 
Performativität dieser Kunst - »an aid to the communion with nature, 
the Tao«.42 Es gehe darum, daß der Betrachter auf dem Wege einer 
Art stimmungsmäßigen Einfühlung in das Bild eintreten, sich selbst 
im Bild sehen könne.43

William Acker deutet noch in der Analyse der Textquellen die 
vormoderne chinesische Malerei nahezu in ihrer Gesamtheit nicht so 
sehr als darstellend wie vielmehr der Idee einer freien »self-expres- 
sion« des Künstlers verpflichtet.44 Ausdrücklich bezeichnet Otto Fi­
scher die Malerei in einem subjektivistischen Verständnis als »eine 
Art Sprache und Zeichenschrift für Ideen« und die gemalte Land­
schaft als ein »Sinnbild« oder »Symbol«.45 Ebenso sollte nach Osvald 
Siren die Malerei als »symbolic mode of expressing thoughts, percep- 
tions, emotions« verstanden werden. Es handle sich um eine Malerei 
»of highly subjective, essentially symbolic kind«, »created from with- 
in«, geschaffen aus »mental reflexes«.46 Derselbe Autor scheint aller­
dings dem gemalten Bild als einer gegenständlichen Darstellung im 
Sinne des »Realismus« oder »Naturalismus« wie ebenso als einer 
Visualisierung von »spiritual ideas«,47 also geistiger Inhalte, zugleich 
durchaus Erkenntniswert im oben angesprochenen Sinn zuzubilli­
gen.48 Gleichwohl wird der »psychological expressiveness«49 der 
Kunst die führende Rolle in der Betrachtung zugesprochen. Bestim­
mend für diese Einschätzung ist ein ganz bestimmtes Vorverständnis 
davon, was »Naturalismus«, was »Symbol« und was »Expression« 
bedeutet. Insbesondere kann in Zweifel gezogen werden, ob die aus- 
druckshaften und rein gestalterischen Werte in den Werken tatsäch-

41 W. Watson, Style in the Arts of China, Harmondsworth 1974, 83.
42 Watson, Style, 85.
43 Watson, Style, 85 und 87.
44 Acker, Some T'ang, 1. Bd., X.
45 Fischer, Chinesische Landschaftsmalerei, 191.
46 Siren, Chinese Painting, 1. Bd., 11.
47 Siren, Chinese Painting, I 39.
48 Dies wird deutlich, wenn er zum Beispiel in bezug auf Zhang Sengyou aus der
ersten Hälfte des sechsten Jahrhunderts von »naturalistic accuracy« und »life-like repre- 
sentation« spricht (Siren, Chinese Painting, I 46).
49 Siren, Chinese Painting, I 32.

81

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

lieh hinlänglich verstanden sind, wo sie formalistisch in Stilkategorien 
beschrieben und »symbolisch«, mithin primär als Verweis auf das 
Geistes- und Gefühlsleben oder den Charakter der Künstlerpersön­
lichkeit verstanden werden.50 Da hierbei bis ins Studium der theo­
retischen Quellen hinein offensichtlich eine moderne europäische 
Kunstanschauung maßgeblich wird, kann nur die gezielte, in der Aus­
einandersetzung mit eben diesen Quellen kritisch kontrollierte The­
matisierung derjenigen Kategorien, die die moderne Forschung in 
ihrer Beschreibung und Deutung der Bildzeugnisse anleiten, zur 
Überprüfung der Sicht auf die vormoderne chinesische Kunst führen.

Susan Bush zeichnet ihrerseits anhand der schriftlichen Überlie­
ferung die von der Kunstgeschichte angenommene Entwicklung vom 
gemalten Abbild zum gestalteten Urbild im einzelnen nach. Auch sie 
geht zunächst davon aus, daß etwa seit dem elften Jahrhundert mit Su 
Shi eine neue künstlerische Grundhaltung, verbunden mit 
einem eigenen Stil, die Malerei wesentlich bestimmt habe. Letztere 
sei nunmehr vor allem als ein »expressive outlet« der Gebildeten 
und der Beamten gebraucht worden.51 Ausdrücklich wird hervorge­
hoben, daß die Malerei von da an dem Status der Dichtung, nicht dem 
wissenschaftlicher Erkenntnis zugestrebt habe. Es sei daher stets um 
die Verschmelzung zwischen einer objektiven Szenerie und der sub­
jektiven Stimmung des Künstlers, also um die Verbindung der inne­
ren und der äußeren Wirklichkeit in der künstlerischen Vision,52 um 
ein Gleichgewicht zwischen Objektivität und Subjektivität zu tun 
gewesen.53 Bei Ni Zan (1301-1374) gehe es beispielsweise nicht 
mehr um »resemblance«, der Bildvorwurf sei vielmehr lediglich als 
ein »vehicle for expression« aufzufassen.54 Solche Kunst erwachse 
zum einen aus dem spontanen Ausdruck im Schaffensakt,55 zum an­
deren diene sie der freundschaftlichen Gemeinschaft und dem Aus­
tausch zwischen Subjekten auf dem Wege einer »sympathetic identi-

50 Daß das Kunstwerk als Abbild der Persönlichkeit zu sehen sei, so behauptet etwas zu 
pauschal ebenfalls Karl-Heinz Pohl, sei eine »Konstante« in der chinesischen Malereige­
schichte (K.-H. Pohl, »Bilder jenseits der Bilder - Ein Streifzug durch die chinesische 
Ästhetik«, in: Peter M. Kuhfus (Hg.), China. Dimensionen der Geschichte. Festschrift 
für Tilemann Grimm, Tübingen 1990, 225). Letztlich hat die sinologische Fachforschung 
diese Ansicht unbefragt von einer jüngeren chinesischen »Tradition« geerbt.
51 Bush, The Chinese Literati, 1/13/18.
52 Bush, The Chinese Literati, 23.
53 Bush, The Chinese Literati, 28.
54 Bush, The Chinese Literati, 134 f.
55 Bush, The Chinese Literati, 6/35/66.

82

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Berg-Wasser-Malerei und ihre Ästhetik nach dem Stand der Forschung 

fication« im Durchgang durch das subjektiv ausdruckshafte Kunst­
werk.56 Dieser kunsthistorisch gut nachvollziehbare Befund wird in 
ideengeschichtlicher Hinsicht aus den schriftlichen Quellen zu bele­
gen gesucht. Dabei wird, so Bushs Behauptung, die Entwicklung von 
einem frühen »Naturalismus« hin zu diesem ausgereiften »Expressio­
nismus« und »Subjektivismus« anhand der Geschichte der Malerei­
theorie ohne weiteres einsichtig.57

Das nicht unübliche Vorgehen, wonach ein vorgängiger kunst­
historischer Eindruck in der schriftlichen Überlieferung nach Bestäti­
gung sucht und diese dann auch findet, mutet stellenweise wie ein 
Zirkelschluß an. Erstens wird nachdrücklich und in legitimer Weise 
der gesellschaftliche Hintergrund als einflußreich, wo nicht als be­
stimmend für geistesgeschichtliche Phänomene herausgearbeitet. Da­
bei wird jedoch zu wenig nach einer besonderen Kennzeichnung des 
angeblich »expressiven« Moments im Rahmen spezifisch chinesischer 
Gestaltungsmöglichkeiten wie nach seiner Herkunft aus einem be­
stimmten Selbstverständnis des Menschen in seiner Welt und aus 
leiblichen Lebensvollzügen gefragt. Wie »Individualität« oder »Aus­
druck« gerade im Hinblick auf die von Bush geschilderten gesell­
schaftlichen Voraussetzungen genau zu bestimmen sind, bleibt unge­
klärt. Das pauschale Operieren mit Begriffen wie »Expression«, 
»Subjektivität« und »Objektivität« raubt diesem Ansatz wesentliche 
Einsichtsmöglichkeiten. Es gilt, die wirklich ausgelebte Bezugnahme 
zu anderen in der künstlerischen Expressivität nachzuzeichnen. Zwei­
tens wird um der Kontrastierung mit der »Malerei der Gebildeten und 
Beamten« willen ein verzerrtes Bild von der dieser vorausgehenden 
Malereientwicklung und ihrer Theorie gezeichnet. Die Projektion des 
Späteren ins Frühere bestimmt eine allzu holzschnittartige Gegen-

56 Bush, The Chinese Literati, 10f./49; vgl. ebenso zur Schreibkunst L. Ledderose, »Chi­
nese Calligraphy: Its Aesthetic Dimension and Social Function«, in: Orientations 17:10 
(1986), 35-50.
57 Als ein Beleg aus jüngerer Zeit dafür, wie tief dieses weit verbreitete und bis heute 
nicht durch eine Reflexion auf die eigenen theoretischen Grundlagen gebrochene Vorur­
teil in der Kunstgeschichtsforschung sitzt, sei eine ansonsten umsichtige Untersuchung 
zu Bildgedichten aus dem chinesisch-sprachigen Raum angeführt: Yi Ruofen 
»Xiezhen yu xieyi: Cong Tang zhi bei Song tihuashi de fazhan lun Song ren shenmei 
yishi de xingcheng WÄMWB :
(»Abbild und Ausdruck: Erörterung der Ausbildung des ästhetischen Bewußtseins in 
der Song-Zeit anhand der Entwicklung der dichterischen Bildaufschrift von der Tang­
bis zur nördlichen Song-Zeit«), in: Zhongguo wenzhe yanjiu jikan
18 (2001), 40-90.

83

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

Überstellung von Abbild und Ausdruck oder äußerer und innerer 
Wirklichkeit. Gerade in der fragwürdigen Einschätzung der Reflexion 
über Malerei, wie sie zwischen der Hanjjl- und der Song^-Zeit statt­
findet, wird aber wiederum die Legitimität aller Aussagen über die 
späteren Strömungen zu verankern gesucht.

An diesem Punkt tritt offen zutage, wie wichtig es ist, die schrift­
lichen Quellen nicht bloß illustrativ und unterstützend neben der in 
ihren Grundzügen längst etablierten Kunstgeschichte zu lesen. Es ist 
eher umgekehrt vorzugehen. So erst vermögen diese Quellen, werden 
sie im Vollzug einer methodisch-kritischen Hermeneutik und mög­
lichst unabhängig von europäischen Vorannahmen des modernen In­
terpreten erschlossen, eingefahrene Urteile über die Kunstgeschichte 
zu bestätigen oder zu korrigieren.

Auf der Suche nach den Ausdruckswerten und dem »Expressi­
ven« ist schließlich ebenfalls He Chuxiong Dem Unter­
suchungsgegenstand, der älteren Kunsttheorie enger verpflichtet, rük- 
ken bei ihr gegenüber den fertigen Werken stärker die Bedürfnisse 
und Verfahrensweisen der künstlerischen Praxis in den Blick. Auf 
dem Boden eines Kunstverständnisses, das die chinesische Kunstkritik 
seit der Song^<-Zeit (960-1279) ausgebildet hat, vermischt mit Ele­
menten romantisch-idealistischer Kunstphilosophie, wird bereits für 
die frühen Positionen seit dem vierten Jahrhundert der Gedanke eines 
»vertiefenden, individualisierenden Fortschreitens« (shenhuä 
getihuäde jinbü im Ausgang von einem formalisti­
schen Realismus der Han/H-Zeit herausgearbeitet.58 Verinnerlichung, 
Vergeistigung und Verlebendigung werden als leitend für die kunst­
kritische Reflexion wie für das Kunstschaffen selbst seit Gu Kaizhi H

(346-407) dargestellt.59 Das kunstschaffende Subjekt legt dem­
nach die eigene lebendige Geistigkeit im Reflex jenes geistigen Le­
bens, das am Gegenstand anschaulich wird, in die gestaltete Form des 
Bildes, damit wiederum der Betrachter seinerseits in seinem geistigen 
Leben davon angesprochen werden kann.60 Aus einer anfänglichen 
»realistisch« oder besser »naturalistisch« zu nennenden Wiedergabe 
(xiezhen ^M) wird gemäß dieser Auffassung auf dem Wege einer 
verlebendigenden Vergeistigung in der Figurendarstellung wie einer 
»Humanisierung« der Natur in der Ausbildung des Berg-Wasser-Bil-

58 He Chuxiong, Zhongguo hualun, 36.
59 He Chuxiong, Zhongguo hualun, 41/69/71/126.
60 He Chuxiong, Zhongguo hualun, 61/72/74/143/146 f.

84

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Berg-Wasser-Malerei und ihre Ästhetik nach dem Stand der Forschung 

des schon früh eine »subjektiv-expressiv« zu nennende »Darstellung 
der Innerlichkeit« (xieyi Die Malerei hätte demnach schon vor 
dem Aufkommen der song-zeitlichen Malerei der Gebildeten ein von 
gegenständlichen Vorgaben weithin befreites Ausdrucksvermögen 
des Künstlerindividuums freigesetzt.61

Diese für das heutige China klassische Auffassung von einer zwi­
schenmenschlichen »Resonanz« oder »Einfühlung«, welche durch die 
Kunst, das heißt neben der Malerei insbesondere durch die höchst 
persönliche Schreibkunst vermittelt wird, findet in der Tat einige Be­
stätigung im älteren Schriftgut. In heuristischer Hinsicht ist He Chu- 
xiongs Vorgehen fruchtbarer als dasjenige von Bush. Vor al­
lem gilt dies für die verschiedentliche Berücksichtigung »technischer« 
Aspekte wie etwa der Malmittel Pinsel und Tusche, die die chinesische 
Kunstentwicklung insgesamt von der europäischen absetzen.62 Da­
durch ist prinzipiell sicherlich schon die leibliche Ausführung im 
Schaffensakt63 und das Thema der Performativität in den Untersu­
chungshorizont gerückt.

2.4. Performativität des Bildes und ästhetischer Lebensvollzug

Etwas abseits von den bisher geschilderten Ansätzen steht Yolaine 
Escandes stark von praktischen Fragen des kulturprägenden Umgangs 
mit Pinsel und Tusche ausgehende, teils kulturgeschichtlich, teils 
ideengeschichtlich zu nennende Darstellung zu Theorie und Praxis 
der Schreibkunst und der Malerei im vormodernen China mit dem 
Titel L'art en Chine. La resonnance interieure. Deutlicher als anders­
wo kommt darin die enge lebensweltliche und ästhetische Verbindung 
beider Künste zur Geltung, wobei freilich der Schreibkunst ein Über­
gewicht beigemessen wird; dadurch werden für eine Theorie der Äs­
thetik wichtige Eigentümlichkeiten der gegenständlich gestalthaften 
Malerei bisweilen nur von der Seite beleuchtet, oder sie bleiben über­
haupt »unterbelichtet«. Insgesamt treten philosophische Probleme 
der Gestalt und des Bildes wie des Betrachtungsaktes hinter die Er-

61 He Chuxiong, Zhongguo hualun, 140.
62 He Chuxiong, Zhongguo hualun, 50; vgl. 74/197/200/2081.
63 Vgl. hierzu die in einem sachlichen Zusammenhang mit einer stärkeren Gewichtung 
leiblicher Vollzüge stehende Rede vom »Unterbewußten« (qiänyishi 1H); He Chu­
xiong, Zhongguo hualun, 148/173.

85

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

örterung der graphischen Ausführung einer Malerei und ihrer »äs­
thetischen« Erscheinungsweise nach einem konventionellen Ver­
ständnis von der Bildästhetik zurück. Andererseits zeigt sich diese 
jüngste Untersuchung in auffälliger Weise kritisch gegenüber altein­
gesessenen Vorurteilen der Forschung - wenngleich sie dieselben an 
anderer Stelle wieder teilt. Im Ansatz tritt da ein Bewußtsein von der 
Problematik und den Erfordernissen vergleichender Geistes- und Kul­
turgeschichtsschreibung zutage; manche Vorbehalte gegenüber einer 
traditionell selbstblinden westlichen Chinakunde tragen so erste 
Früchte. Hervorzuheben ist schließlich, daß von Escande in mehreren 
Hinsichten, sowohl was den Gestaltungsakt als auch was die Bildbe­
trachtung betrifft, erstmals in einer europäischen Sprache so eindeu­
tig performative oder transformative Momente in den Blick gerückt 
werden. Angesprochen wird hier wiederholt der Aspekt eines »renvoi 
au monde«,64 eines Weltzugangs in der Kunst, ebenso die Rolle des 
Leiblichen im Malakt. Escandes Darstellung zufolge leitet im Idealfall 
der Künstler Zustände und Ereignisse der Welt unmittelbar - unter 
Aufhebung seines Selbstbewußtseins - durch seinen Leib hindurch in 
die Bewegung des Pinsels und weiter bis in die angeschaute Pinsellinie 
hinein.65 Systematisch gedanklich durchdrungen werden diese The­
men allerdings nicht, weshalb zuletzt auch die die Kunstpraxis zutiefst 
beherrschende Performativität als eine solche, wodurch in der Kunst 
»Welt als Bild« aufgeht, nicht in ihrer weitreichenden Bedeutung er­
kannt und entfaltet wird.66

Julliens jüngste Studie mit dem Titel Das große Bild hat keine

64 Vgl. Escande, L'art, 57. Auch wird da, wenngleich eher beiläufig, das Thema des Welt­
zuganges gegenüber der erkennenden Schau als grundlegend für das ältere chinesische 
Kunstverständnis herausgestellt, wenn zu den Voraussetzungen des Malaktes gesagt 
wird (ebd., 116): »Cette attitude implique une etude de la relation au monde et non une 
observation objective du monde.«
65 Vgl. Escande, L'art, 110 ff. Gewiß nicht zu Unrecht wird diese Grundauffassung ein­
mal (ebd., 121) wie folgt verallgemeinert: »Ainsi, la trace picturale est aussi une Prolon­
gation du corps et l'experience de l'immensite spatio-temporelle, vecue physiquement 
par l'artiste, correspond ä une extension de l'esprit [Hervorhebungen M. O.].«
66 Im Detail bleibt so eher ein Unbehagen angesichts einer mitunter mystifizierenden, 
romantisierenden Sicht auf eine mal bohemienhaft, mal spätbürgerlich gezeichnete »au­
tonome Kunst« innerhalb der Lebenskultur der Gebildeten. Wesentlich weiter ist da in 
der Erforschung der Schreibkunst Billeter gelangt, der in seiner Studie unter dem Motto 
eines »sens du corps« durchweg das Thema der Leiblichkeit bis in seine ethischen und 
ästhetischen Verästelungen hinein verfolgt hat; siehe insbesondere Billeter, L'art chinois, 
33 ff./135 ff./157ff.

86

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Berg-Wasser-Malerei und ihre Ästhetik nach dem Stand der Forschung

Form ist demgegenüber ganz klar einer ästhetisch-philosophischen 
Aufgabe verpflichtet, nämlich der Ermittlung eines paradoxen und 
dezidiert anti-ontologischen Bildbegriffs, der sich durch das bildhafte 
»Erscheinen des Unsichtbaren« charakterisieren läßt und an die Bild­
philosophien von Seel, Mersch und Wiesing erinnert. Es soll das Bild 
in der vormodernen chinesischen Malerei nach dem ebenso oft zitier­
ten wie - auch hier vermutlich einmal mehr - als »Jenseits des Bildes« 
mißverstandenen Leitsatz von einem »Außerhalb des Bildes« (xiäng 
wäi als eine formlose Form aufgeschlossen werden. Das gemalte 
Bild liefert nach Jullien einen visuellen Zugang zur Welt, selbst wo 
diese sich in ihrer Bewegtheit per se jeder formalen Vergegenständli- 
chung versagt. So zeige vor allem das Berg-Wasser-Bild etwas, das 
sich der Erscheinung prinzipiell entziehen müsse, den »Quellgrund« 
des Weltgeschehens, wie däo ü hier interpretiert wird.67 Als das Ideal 
dieser Malerei habe der aus Lao Zi 41 bekannte Spruch »das 
große Bild hat keine Form« (dä xiäng wü xing gegolten.68
Die Bildmächtigkeit habe sich idealiter aus einer Figuration entfaltet, 
die an das Formlose angrenze, indem sie »scheine« ohne einer be­
stimmten Partikularität zu »ähneln«.69 Letztlich sei somit in China 
im Terminus xiäng der Bildbegriff mit dem Begriff des Phänomens 
zusammengefallen, ohne das Mißverständnis einer Verdoppelung der 
Wirklichkeit im »Abbild« heraufzubeschwören.70 Eine nicht objekti­
vierende, nicht-essentialistische und nicht-präsentische Darstellung 
unter wechselnden Motti wie »Entzug der Darstellung (de-represen- 
tation)«, »Anwesenheit-Abwesenheit« oder »Leere und ihre Ent­
sättigung«71 wäre Jullien zufolge das einzig angemessene Bild von 
der »Trans-formation des Lebens«72 - nicht als symbolische Reprä­
sentation, sondern im Sinne eines lediglich im Modus des »als ob« 
Gegenwärtigen.73

In seinen eindringlichen Bestimmungsversuchen dieser Parado­
xien des Berg-Wasser-Bildes hängt Jullien seinem anti-ontologischen 
Ansatz zum Trotz in entscheidenden Punkten allerdings noch einer 
abbildhaften oder formalistischen Auffassung vom Bild der Malerei

67 Jullien, Das große Bild, 9 E/36 ff.
68 Jullien, Das große Bild, 68.
69 Jullien, Das große Bild, 73.
70 Jullien, Das große Bild, 266 ff.
71 Jullien, Das große Bild, 13/20 ff./103.
72 Jullien, Das große Bild, 265.
73 Jullien, Das große Bild, 25; vgl. 178 f.

87

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

an. So kann das Bemühen um eine »Dekonstruktion der abendländ­
ischen Metaphysik« im Gefolge Heideggers und im Umweg über Chi­
na gerade dort nicht den erwünschten Durchbruch erzielen, wo die 
Anschauung als solche kaum eigens thematisiert und in ihrer Welt 
erschließenden Funktion in Frage gestellt wird.74 Die wissenschaftli­
che Begrifflichkeit bleibt nach wie vor fast ohne Vorbehalt der meta­
physischen Sprachtradition und allen europäischen Dialektiken des 
Präsenzgedankens verpflichtet. Es muß als fragwürdig gelten, ob in 
dieser gedanklichen Nähe zur Ikonenmalerei und auf dem Boden 
einer plotinisierenden, onto-theologischen Ideenwelt das ästhetische 
Potential des älteren chinesischen Bilddenkens angemessen zutage 
treten kann. Gerade die wiederholte Rede vom Als-ob der Bildhaftig­
keit offenbart doch ebenso eine unverwundene Schuld gegenüber dem 
sinnlichen Symbol für den übersinnlichen Gehalt wie das dialektische 
Ringen mit den Begriffen »Transzendenz« und »Immanenz«. Wo im 
»Welt-Bild« der Malerei noch ein mehr oder weniger konventionell 
begriffenes »Weltbild« gesucht wird, bleibt die »Welt als Bild« unter­
belichtet. Immerhin wird gegen die vorherrschende Mimesis-Theorie 
die Performativität des gemalten Bildes selbst aus produktions- wie 
aus rezeptionsästhetischer Sicht wiederholt angeschnitten75 - auch 
wenn sie in der Begriffssprache der Metaphysik nur unzureichend 
aufzuklären ist. So wird die ethische Transformation des Bildbetrach­
ters als die maßgebliche Dimension einer weder metaphysisch noch 
überhaupt erkenntnismäßig oder auch mystisch verfaßten, vielmehr 
um eine Wirksamkeit in der Zeit kreisenden Kunstpraxis auch bei 
Jullien nicht in den Mittelpunkt gestellt.

In gewisser Weise ist in dieser Richtung ein »Außenseiter« der 
kunsthistorischen Forschung, Xu Fuguan mit seiner ebenso
wegweisenden wie kaum beachteten Abhandlung von 1966, die den 
Titel Der künstlerische Geist in China (Zhongguo yishu jingshen 
lälSSffiMW) trägt, am weitesten gegangen. Dieses Werk enthält nicht 
nur wertvolle Textstudien, sondern zugleich in der Rückfrage auf die

74 Immerhin spricht Jullien einmal (Das große Bild, 208) vom »Zweifel an der Vorrang­
funktion des Blicks im Fall der chinesischen Malerei«.
75 Vgl. zum Fehlen einer »Theorie der Nachahmung« in China: Jullien, Das große Bild, 
146; vgl. sodann diese wegweisenden Aussagen (ebd., 172): »Die Malerei erfindet weder 
eine eigene, rein imaginäre Welt, noch verdoppelt sie eine >real< genannte Welt, indem 
sie auf sie verweist und sie darstellt, sondern sie konstituiert sich in der Nähe als zu 
lebende Landschaft, [...].« (ebd., 136): »Am Ursprung des Bildes steht in China also nicht 
sein darstellendes und kognitives Vermögen, sondern ein Wirkungsvermögen«.

88

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Berg-Wasser-Malerei und ihre Ästhetik nach dem Stand der Forschung 

ästhetische Einstellung tragfähige Ansätze zu Antworten auf mehrere 
der eingangs aufgeworfenen Fragen. Der »neukonfuzianische« Den­
ker zeichnet anhand einer philologischen und historisch-kritischen 
Erforschung der schriftlichen Überlieferung das vormoderne ästheti­
sche Denken in China nach und arbeitet eine ästhetische Lebenshal­
tung als dessen Grundzug heraus. Er verbindet ausdrücklich mit der 
Frage nach dem erfüllten Menschsein das legitimatorische Ziel, die 
Besonderheit chinesischer Kunstpraxis und ihren einzigartigen kunst­
philosophischen Stellenwert darzulegen.

Zu Beginn wird im Ausgang von einer Interpretation des haupt­
sächlich aus dem vierten und dritten Jahrhundert vor der allgemeinen 
Zeitrechnung stammenden Buches Zhuang Zi das Motiv des 
selbstvergessenen Aufgehens des einzelnen in der Welt, die »Wand­
lung mit den Dingen« (wii huä als Leitbild der älteren chinesi­
schen Kunstauffassungen herausgestellt. Xu Fuguan hebt den 
Charakter des Spielerischen (ydu j®) als Bindeglied zwischen einer 
ästhetizistischen Geisteshaltung und dem Bemühen um Loslösung 
und Befreiung hervor, das im Zhuang Zi erstmals zutage tritt.76 
Ausschlaggebend wird für ihn dann freilich die Vorstellung von der 
aisthetischen Wertschätzung, die das sinnlich konkret Gegebene zu 
diesem Zweck in einer besonderen Zuwendung zur Welt erfahren 
muß. Xu Fuguan spricht von einer »Transzendenz im jeweils 
gegebenen Selbst« (ji'zide chäoyue ßP § Das Transzendieren
der ästhetischen Einstellung gestaltet sich als ein »verschmelzendes 
Eingehen in die diesseitige Welt« (ronghün yü shisü zhi zhöng

wie es sich aus Spekulationen des Daoismus und des 
Buddhismus herleiten läßt.77

Die Natur- wie die Kunstbetrachtung erhebt das Betrachtete im 
Hinblick auf das darin sich manifestierende Moment des Geistigen 
zum Mittel, um den philosophischen Zweck der Befreiung herbeizu­
führen. Hierin ist diese Interpretation sicherlich eng verwandt mit 
jener hegelschen Vorstellung vom erkenntnisträchtigen »Scheinen 
der Idee« im Kunstwerk. Dadurch kann dem Individuum in der ästhe­
tischen Einstellung insbesondere gegenüber der Natur und dem Berg- 
Wasser-Bild die Vereinigung mit der Welt, somit aber seine höchste 
Selbstverwirklichung gelingen.78 Die Kunst erlangt nach diesem Ver-

76 Xu Fuguan, Zhongguo yishu, 63f./239.
77 Xu Fuguan, Zhongguo yishu, 104 ff.
78 Xu Fuguan, Zhongguo yishu, 227/230.

89

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

ständnis im Entwurf des Künstlerischen als einer umfassenden ästhe­
tischen Lebenspraxis ihre ursprüngliche ethische Dimension gerade 
dort zurück,79 wo sie im Zuge einer idealistischen Grundstellung am 
ehesten Gefahr zu laufen scheint, sich einem reinen Ästhetizismus, 
vermeintlich zhuangziesker Weltabgehobenheit und individualisti­
scher Verfeinerung zu verschreiben. Entscheidend wird in dieser Aus­
einandersetzung gewiß, daß Xu Fuguan die Performativität
und den immanenten Ereignischarakter im Werkschaffen selbst,80 
vor allem jedoch in der zur daseinserfüllenden Wirksamkeit gesteiger­
ten ästhetischen Rezeption aufdeckt.81 Dadurch ordnet er die Kunst 
der Stiftung eines fundamentalen Weltbezuges im Menschsein ein. 
Die konkrete Anschauung wird somit aus den engen Schranken eines 
»nur ästhetischen« Bereiches befreit; dieser könnte ja - etwa im Sinne 
der über Wang Guowei in das moderne China vermittelten 
schopenhauerschen Kunstauffassung82 - gerade als eine Flucht vor 
der ethischen Grundaufgabe des Lebensentwurfes in der Welt mißver­
standen werden.

Durch seine Ausrichtung an Leitfragen der Philosophie ist Xu 
Fuguan am weitesten vorgedrungen in der Herausarbeitung

79 Xu Fuguan, Zhongguo yishu, 17/32/106 E/134. Vgl. im Einklang damit Goepper: 
»[... es] steht der ästhetische Genuß in China [...] unter der Forderung moralethischer 
Entwicklung der Persönlichkeit.« Daher sei der »chinesische Ästhetizismus« von grund­
sätzlicher anderer Art als der europäische (Goepper, Vom Wesen, 18).
80 Xu Fuguan, Zhongguo yishu, 257: »Der höchste Bezirk der Malerei besteht deshalb
nicht darin, den Gegenstand kopierend darzustellen; [man] erschafft mit dem eigenen 
Geist den Gegenstand.« Ü
i£.); vgl. genauer ebd., 292 zu Jing Hao »[...] um ausgereifte Übung darin zu 
erlangen, daß die handwerkliche Fertigkeit und der innere Sinn miteinander korrespon­
dieren.«
81 Vgl. etwa seine Erläuterung zu Zong Bings in der Kunst verwirklichten Ver­
bindung mit dem »weghaft leitenden Sinn«, wo Xu Fuguan ganz klar ein perfor- 
matives Moment von dem bloßer Darstellung in der Kunst abhebt (Zhongguo yishu, 
239): »Die Verbindung mit dem weghaft leitenden Sinn bedeutet in Wirklichkeit, daß 
der Geist eine freie künstlerische Loslösung erlangt.« ([...]

H vgl. ebd., 240f.: »[...] so daß [die geistigen Kräfte in Bergen und
Gewässern] mit den geistigen Kräften im Innern [des Menschen] zu einer Verkörperung 
verschmelzen; das kann nicht einfach mit dem allgemeinen [Titel] >Realismus< benannt 
werden.« (M
82 Vgl. Wang Guoweis ZEHM Gebrauch des Ausdrucks jing bzw. jingjie als 
eines »ästhetischen Bezirks« reiner, unbewegter und ichloser Kontemplation in seinen 
Renjian cihua AI® (Worte über Dichtung aus dieser Welt); siehe Wang Guowei JE 
HM/ Renjian cihua xinzhu AI® n^ltSWfÖL herausgegeben und kommentiert von Teng 
Xianhui Taibei 1987, 60 (Nr. 36) et passim.

90

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Berg-Wasser-Malerei und ihre Ästhetik nach dem Stand der Forschung 

mehrerer wesentlicher Linien, die das Feld der Ästhetik im vormoder­
nen China durchziehen. Seiner Vorarbeit verdankt die vorliegende 
Untersuchung wichtige Anregungen und Hinweise. Der von ihm ein­
geschlagene Weg soll daher vertieft und hinsichtlich der weitreichen­
den Bedeutsamkeit einer lebenspraktischen Performativität auf dem 
Feld des Ästhetischen zur deutlicheren Klärung gebracht werden. Es 
bleibt ja das drängende Problem einer Transformationsästhetik unbe­
antwortet, wie genau von den frühen Ästhetikern der ästhetische Akt 
der Bildbetrachtung als tatsächlich wirksamer Lebensvollzug gedacht 
wurde. Hierin geht Xu Fuguan kaum über die Analogisierung 
einer »daoistischen« Haltung zur Welt mit einer »distanzierten Nä­
he« vor dem Bild hinaus. Als fragwürdig muß andererseits der ein­
seitige Idealismus dieses Denkers, das heißt seine Gleichsetzung des 
Künstlerischen mit einer Vergeistigung und Befreiung gelten, die sich 
mitunter trotz der Betonung der ethischen Relevanz des Ästhetischen 
in der Färbung schwerlich von Kierkegaards »Ästhetiker« abhebt. 
Demgegenüber gilt es besonders, den Gedanken einer lebensprakti­
schen Transformation durch die Kunst in seiner Konnotierung mit 
leiblichen Momenten weiter zu verfolgen. Ebenso kann sicherlich die 
Behauptung von der Herkunft »der« chinesischen Kunstauffassung 
aus einer einzigen Quelle in Zweifel gezogen werden. Auch in Xu 
Fuguans Darstellung werden letztlich in anachronistischer
Weise Errungenschaften einer späteren Kunstpraxis namentlich in 
das Zhuang Zi hEtF, aber auch in die Quellen der kunsttheoretischen 
Reflexion selbst hineinprojiziert. Diese Fraglichkeiten schmälern al­
lerdings nicht das Verdienst, erstmals im modernen China überhaupt 
solche fundamentalen Zusammenhänge auf der sachlichen Ebene in 
den Blick genommen und zum Thema des Fragens nach der Kunst 
gemacht zu haben. Diese fast unvermeidliche Form des Anachronis­
mus, wann immer über geistesgeschichtliche Inhalte von einer be­
stimmten Warte aus und mit den notwendig modernen Mustern heu­
tiger Wissenschaftssprachen geredet wird, prägt ja auch sämtliche 
anderen Beschreibungs- und Interpretationsansätze, ohne daß diese 
Xu Fuguans Niveau der Reflexion und Präzision erreicht
hätten.

Nachdem die wichtigsten Themen der modernen Forschung zur 
früheren chinesischen Ästhetik umrissen sind, zeigt sich, daß nur ein 
Bruchteil der eingangs aufgestellten Fragen einer befriedigenden Be­
antwortung zugeführt wurde. Zur Kunstpraxis und zum Verständnis 
der Gestalt als Zeichen werden zahlreiche Hinweise gegeben. Zur

91

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

Problematik der Anschauung sind die Auskünfte dagegen mangel­
haft; ebenso wird das Problem des Bildverständnisses nicht hinrei­
chend thematisiert. Es überwiegt ein werkästhetischer Blick, während 
die Seite der Produktion wie die der Rezeption oftmals unberücksich­
tigt bleibt. Wie genau ein Berg-Wasser-Bild zu malen sei, um seine 
besonderen Eigenschaften zu erlangen, wird hier und da mit einem 
pauschalen Verweis auf die Person des Malers abgehandelt. Wie und 
wozu es zu betrachten sei, wird als selbstverständlich bekannt voraus­
gesetzt. Wesentlich sind jedoch die Hinweise zur transformativen 
Wirksamkeit des ästhetischen Aktes und zur ethischen Dimension 
der Kunst. Es soll im folgenden vorab noch genauer geklärt werden, 
worin die genannten Versäumnisse und Schwächen der bisherigen 
Arbeiten wurzeln. Neben dem Plädoyer für ein kritischeres Bedenken 
der eigenen Forschungsperspektive und ein fundamentaleres Rück­
fragen in Phänomenzusammenhänge ist damit eine kritische Dekon- 
struktion der vorgeführten Forschungshorizonte verbunden, um die 
Berechtigung des hier verfolgten Ansatzes zu erhärten.

3. Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie

3.1. Einführung in die Problematik einer vormodernen Termino­
logie der Ästhetik

Das besondere Augenmerk der Forschung galt immer wieder den im 
Zuge ästhetischer Reflexion seit über zweitausend Jahren verschieden 
ausdifferenzierten »Leitworten« und den damit verbundenen Ver­
ständnisschwierigkeiten. An den Beginn der nachfolgenden Aufstel­
lung sei die Frage gestellt, ob es sinnvoll und angemessen ist, von 
einer »ästhetischen Terminologie« in der älteren chinesischen Gei­
stesgeschichte zu sprechen. Zunächst soll aber ein Überblick über die 
im Kontext dieser Untersuchung wichtigen Wörter gegeben werden. 
Die Wahl der jeweiligen Übersetzung wird sowohl im Übersetzungs­
teil VI. wie auch in der inhaltlichen Auseinandersetzung in den 
Hauptteilen III. und IV. näher begründet werden.

Zahlreich sind diejenigen Ausdrücke aus der Dichtungs- und 
Malereitheorie, die Eingang in die literarische Schriftsprache wie so­
gar in alltägliche Redeweisen gefunden haben. Wichtiger als die drei 
alten Kategorien dichterischer Darstellung, nämlich fü IÄ, »Schilde­
rung«, bi EL, »Vergleich«, und xlng ®-, »Auslösung [einer Vorstel­

92

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie

lung oder Empfindung durch einen bildhaften Ausdruck]«, sind im 
Rahmen eines ästhetischen Denkens zur Malerei naturgemäß bild­
theoretische Kategorien geworden. Dazu zählen sicherlich folgende: 
Hua »zeichnen/malen« bzw. »Zeichnung/Gemaltes« oder »Bild«, 
tu H, »(schematische) Darstellung/Karte« oder »Bild«, und xiäng 
»nachbilden« oder »Bildnis«, was bisweilen auch xiäng in der Be­
deutung »Bild« geschrieben wird.1 Auch die Rede von jl (ßft) oder 
bi ji ijESÖS, der »Spur des Pinsels« bzw. dem malerischen Werk insge­
samt als den »Spuren« eines Malers, fügt sich in diese Reihe ein. Die 
genannten Ausdrücke sind in ihrem Gebrauch ähnlich weit gefaßt, 
wie das bei den entsprechenden Wörtern in anderen Sprachen der Fall 
ist. Sie treten daher auch in all jenen Versuchen auf, in denen es 
weniger um die Bestimmung der Idee eines Bildes wie vielmehr um 
eine Abgrenzung des im eigentlichen Sinne als Malerei wertvollen 
Bildes von anderen Formen der Darstellung zu tun ist.2 In diesbezüg­
lichen Überlegungen wird mitunter ein Gegensatz zwischen huä JE, 
»Malerei« und tu BI, »Illustrationstafel« oder »Karte«, sichtbar,3 der 
sich jedoch keineswegs streng durchhält. Eine gewisse Rolle spielen 
bei der Bestimmung der Malerei überdies folgende Wörter: ]ing JS; 
als die »Ansicht«,4 die das Berg-Wasser-Bild im ganzen zeigt, und 
damit zusammenhängend ying »Schattenbild/Spiegelbild/Sicht- 
barkeit«;5 jiän oder xiän »sichtbar/sichtbare Gestalt«; xing

»körperliche Gestalt« des Dargestellten im Bild;6 si (Ö oder xing 
si »ähnlich« oder »der Gestalt nach gleich aussehend«,7 später 
ebenso lei £j|, »korrespondierende Zugehörigkeit« oder »Ähnlich­

1 Vgl. zu den Topoi einer Zeichen- und bildtheoretischen Überlegung insbesondere 
LQGZ, VI. 8. [1], LB I 631; SSCQJ, VI. 9. [1], LB II 661.
2 Vgl. insbesondere HSSX, VI. 1. [5] und [6], LB I 583; XH, VI. 2. [1] und [3], LB I 585; 
GHPL, VI. 3. [1], LB I 355; SSJ, VI. 4. [1], LB 1 592; BFJ, VI. 6. [4], LB I 605; SSCQJ, VI. 
9. [2], LB II661.

■’ So vor allem XH, VI. 2. [3], LB I 585.
4 Siehe dazu vor allem das Kapitel zu Jing Hao Jfilfn in Teil IV. 4. bzw. BFJ, VI. 6. [6], 
LB I 606 und [17], LB I 608; vgl. zuvor schon SSJ, VI. 4. [1], LB I 592 sowie die typo­
logischen Aufstellungen in SSL, VI. 5. a) [11] bis [13] und [15], LB I 601; durchgesetzt 
hat sich der Ausdruck im 10. Jahrhundert, wie aus dem allgemeinen Gebrauch in LQGZ 
und SSCQJ in VI. 8. und 9. zu ersehen ist.
5 Vgl. HSSX, VI. 1. [6], LB I 583.
6 Vgl. HSSX, VI. 1. [3], LB I 583; GHPL, VI. 3. [9], LB I 359 sowie [24] und [25], LB I 
365; BFJ, VI. 6. [4], [6] und [9], LB I 605 f.; LQGZ, VI. 8. [9] und [11], LB I 633 f. sowie 
[33], LB 1640; SSCQJ, VI. 9. [2], LB II661, [32] und [34], LB II669 sowie [69], LB II682.
7 Vgl. HSSX, VI. 1. [5], LB I 583; BFJ, VI. 6. [4], LB I 605; SSCQJ, VI. 9. [52] und [53], 
LB II675 f.

93

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

keit«;8 xiäng mit Sinn behaftete »Erscheinungsgestalt« im Bild,9 
schließlich in dieser Linie die Transzendierung des Erscheinens in den 
Wendungen xiäng wäi »[die Bedeutsamkeit] außerhalb der Er­
scheinungsgestalt«, bzw. jing wäi »[die Sinneshaltung] außer­
halb der Ansicht«.10 Eine gleichsam »begrifflich« scharfe und syste­
matisch in Anschlag gebrachte Unterscheidung zwischen einem 
körperlichen Bildding oder Bildträger einerseits und der Darstellung, 
also einem unkörperlichen Bildinhalt, Bildobjekt oder als Bild er­
scheinenden Sinngehalt andererseits ist hinsichtlich all dieser Aus­
drücke in den wenigsten Fällen zu erkennen.

Ein weiterer Problemkreis tut sich mit den allgegenwärtigen for­
malgegenständlichen Kategorien auf: Xiäng »sinnhafte Erschei­
nungsgestalt«, also eine Gestalt, die sich in der Welt zeigt und über 
die Anschauung einen größeren Bedeutungszusammenhang vermit­
telt.11 Xiäng meint vermehrt Gestalten, in denen »etwas als etwas« 
erscheint. Ganz deutlich wird dies in der Wendung qi xiäng 
»sinnhafte Erscheinungsgestalten im Atmen«,12 worin eine hinter 
das Erscheinen wie hinter die Gegenwart der erscheinenden Sache 
zurückreichende Bedeutsamkeit mit erscheint.13 Dagegen steht xing 

in der Regel als die formbehaftete Realie selbst, das heißt als »ge- 
stalthafte Verkörperung« in Gegenständen der Anschauung, oder 
eben als deren »körperliche Gestalt«.14

Shi »wirkmächtige Erscheinung«, weist zumeist auf eine an­
geschaute Lage der Dinge, mithin auf größere Zusammenhänge hin. 
In die Erscheinung tritt zugleich damit, wo dieser Ausdruck Verwen- 

8 Siehe dazu vor allem IV. 1.5. Vgl. HSSX, VI. 1. [5] und [6], LB I 583; HX, VI. 2. [2], 
LB I 585; GHPL, VI. 3. [2], LB I 355; BFJ, VI. 6. [13], LB I 607; SSCQJ, VI. 9. [1] und [2], 
LB II 661.
9 Vgl. HSSX, VI. 1. [2] und [3], LB I 583; XH, VI. 2. [1], LB I 585; GHPL, VI. 3. [2], LB I 
355 sowie [8], LB I 357; SSF, VI. 5. b) [15], LB I 601; BFJ, VI. 6. [4] und [7], LB I 605, [9] 
und [11], LB I 607 sowie [13], LB I 608; LQGZ, VI. 8. [1], LB I 631 sowie [11], LB I 635; 
SSCQJ, VI. 9. [1], LB II 661, [69] und [72], LB II 682 £
10 HSSX, VI. 1. [3], LB I 583; GHPL, VI. 3. [8], LB I 357; LQGZ, VI. 8. [12], LB I 635 £
11 Vgl. HSSX, VI. 1. [1], LB I 583, sowie IV. 1.2.
12 Zur Wiedergabe des zumeist metaphorisch gebrauchten Ausdrucks qi M mit dem 
ebenfalls in übertragener Bedeutung zu verstehenden Wort »Atmen« folgt eine ausführ­
liche Erklärung unten in III. 2. 2.
13 SSL, VI. 5. a) [5], LB I 596; BFJ, VI. 6. [7], LB I 606 und [13], LB I 608; SSJÜ, VI. 7. 
[14], LB I 617; LQGZ, VI. 8. [5], LB I 632; SSCQJ, VI. 9. [10] und [13], LB II 664 £ sowie 
[62], LB II 679.
14 Vgl. ähnlich die Bestimmungen in Manfred Porkert, »Die energetische Terminologie 
in den chinesischen Medizinklassikern«, in: Sinologien VIIL4 (1965), 192 £

94

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie

düng findet, das Moment der Bewegung, die sichtbar werdende Ten­
denz eines Geschehens. Bisweilen zeigt sich in shi auch ein bereits 
vergangenes Geschehen.15 So kann es zur Übertragung auf die 
menschliche Körperhaltung in einer Bewegung kommen, woraus sich 
wiederum shi als Bezeichnung für jene von der ausführenden Be­
wegung ausgeprägten »Spuren« des Pinsels in der Schreibkunst16 und 
im gemalten Bild ableiten läßt.17 Zu einseitig ist jedoch innerhalb der 
hier zugrunde gelegten Quellen in den meisten Fällen eine abstrakte 
Übersetzung mit »dynamisme« oder eben »Dynamik«, wie sie vor 
allem von Escande befürwortet wird.18 Ganz offensichtlich wird ja 
mit dem Ausdruck shi eigens unterstrichen, daß sich diese den 
Umständen oder einer Lage der Dinge als ihre Macht und Tendenz 
innewohnende »Dynamik« obendrein in einem gewissermaßen stati­
schen Rück- oder Vorblick auf ein zeitliches Geschehen sichtbar zeigt. 
Der Ausdruck zielt also sicherlich auf das Moment einer Bewegung 
ab, meint jedoch deren wahrnehmbare, für das Auge »imposante Er­
scheinung«. Dieser doppelten Bedeutung soll hier mit der Wiedergabe 
als »wirkmächtige Erscheinung« versuchsweise Rechung getragen 
werden. Zumal in den ästhetischen Schriften ist eine Verschiebung 
des Wortsinns von den für die Strategie wichtigen »Entfaltungsmög­
lichkeiten« und »Machtverhältnissen« hin zum »sichtbaren Aus­
druck«, eben zum »Erscheinen«, von machterfüllten Konstellationen 
wie Wolkenformationen oder von per se »mächtigen« Vorkommnis­
sen wie Kiefernbäumen, Bergen und Felsen zu beobachten. Ähnlich 
schwankend zwischen einer »äußeren Erscheinung« und einer »Zeit­

15 BFJ, VI. 6. [1], LB I 605 und [10], [11], [16], LB I 607 £; SSJÜ, VI. 7. [3], LB I 616; 
LQGZ, VI. 8. [5], LB I 632, [11], LB I 634 f., [24] und [28], LB I 638 £, [55], LB I 643; 
SSCQJ, VI. 9. [24], [25], [27], [28], LB II 667 £, [35], LB II 670, [38] und [39], LB II 671 
sowie [56], LB II 677.
16 So einer zweifelhaften Überlieferung (vgl. Escande, L'art, 55) gemäß vielleicht zuerst 
Wang Xizhi (307? - 365 oder 321-379), »Wang Youjun ti >Bi zhen tu< hou

(»Wang Xizhis Nachschrift zur >Tafel mit der Ausrichtung der Pinselzü- 
ge<«), in: Wang Yuanqi Peiwen zhai shu hua pu Äps, 5 Bde., Beijing
1984, (juän # 3, B&>H) Bd. 2, 56b.
17 So in maßgeblicher Weise in BFJ, VI. 6. [8], LB I 606; LQGZ, VI. 8. [15], LB I 636; 
SSCQJ, VI. 9. [21], LB II 667.
18 Escande, Traites, 92 £ und 212 Anm. 309; differenzierter ist freilich die Darstellung in 
Escande, L'art, 104ff. Dieses etwas »romantische« Verständnis ist offensichtlich von 
F. Julliens Untersuchung La propension des choses. Pour une histoire de l'efficacite en 
Chine (Paris 1992) und von formalästhetischen Vorannahmen über die Schreibkunst 
inspiriert.

95

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

gestalt« ist ferner der Ausdruck yi (H, »[gesittetes] Auftreten/gere- 
gelte Erscheinung/gestalthafte Wirkung«.

Weiterhin soll das in einer bestimmten Weise sich darbietende 
Äußere, namentlich zhuäng JK, die »äußere Gestalt«, genannt wer­
den. Ebenso tritt bisweilen das demgegenüber in höherem Maße aus- 
druckshafte »Aussehen«, täi ÄB, auf den Plan. In bezug auf Lebewesen 
als »Haltung in einer erscheinenden Gestalt« zu umreißen, fällt diese 
Wiedergabe angesichts einer Verwendung bei Bergen und dergleichen 
mißverständlich aus, auch wenn hier sicher eine anthropomorphisie- 
rende Metaphorik mitschwingt. Zu erwähnen sind ferner miän ® für 
das »Antlitz«, mäo und rong § für den gesichtgleichen »Anblick« 
sowie zi »anmutiges Aussehen« und se für die »erotische An­
ziehung im Äußeren«. Se meint zunächst freilich entweder die 
»Miene« von Menschen, etwa in der Figurenmalerei, oder aber die 
»Färbung« und überhaupt die flächige »Erscheinungsweise« von et­
was in äußerlicher Hinsicht.Im Gefolge der menschenkundlichen Pra­
xis und verstärkt durch den buddhistischen Sprachgebrauch, taucht 
überdies xiäng als »Merkmal in der äußeren Erscheinung/Aus- 
sehen und Wirkung« auf.

Ein anderes Wortfeld dient zur Bezeichnung der Tätigkeit des 
Malens. Dazu zählen vor allem die Ausdrücke huä »Linien zeich­
nen« oder »malen«, xie »darstellen«,19 sowie chudn und yi 
»weitergeben«, oft auch »kopieren«. Verbal werden außerdem die 
Ausdrücke xiäng im Sinne von »etwas eine Erscheinungsgestalt 
verleihen« und xing im Malen »eine gestalthafte Verkörperung 
ausbilden«, gebraucht. Hinsichtlich einer Vielfalt von häufig verwen­

19 Das Wort xie ist verwandt mit xie »ausgießen«; es wird unter anderem mit 
»umsetzen« (chuän zhi WUt), »entleeren« (chü [$<; jin ^), »ausspucken« (tu H1:), »etwas 
bewegen und herausbringen« (shü er chü zhi und sodann erst mit »nachbil­
den« (fang xiäo glossiert; vgl. Li Fuzhen (Hg.), Zhongwen da cidian T jC 

10 Bde., Taibei 1985 [= ZW], Art. xie In diesem »Darstellen« wird also vor­
rangig der schreibend-bildnerische Bewegungsvollzug eines »Herausbringens« gesehen; 
es ist daher nicht vom Dargestellten - dem Gegenstand oder dem Ergebnis des Darstel­
lens - her zu begreifen. Zu beachten ist, daß dieses performativ, nicht resultativ gemeinte 
Wort xie als terminus technicus ebenso für »schreiben« (shü xie *W) wie für »ein 
Bild malen« (xie huä WÄ) Verwendung findet. Die Praxis des Schreibvollzuges wird 
demnach als gleichartig mit der des Zeichnens und Malens, nämlich als ein »Ausschüt­
ten« erfahren. Aus dieser Parallele ist freilich weniger zu folgern, daß die Malerei als ein 
»Schreiben mit Chiffren« aufgefaßt wird; vielmehr ist umgekehrt das Schreiben der 
nicht alphabetischen chinesischen Schriftzeichen als eine spezifische Form der konkreten 
Zeichensetzung, des Malens als eines »Darstellens« zu verstehen.

96

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie

deten, bild- und zeichentheoretisch relevanten Ausdrücken wie zheng 
biäo oder höu »Anzeichen für«, zhäo »Vorzeichen«, zhi

Jh, »Hinweis« oder zhi ia, »Bedeutung«, sowie am Rande yi 
»Sinnvorstellung/Sinngehalt« und ji »Spur«, ist eine einigerma­
ßen explizite Reflexion über die betreffende Grundvorstellung ikoni- 
scher oder semiotischer Bezugnahme innerhalb des malereitheoreti­
schen Schriftgutes nicht zu finden.20

Auch nur halbwegs scharfe ideelle Grenzen sind bei allen bisher 
aufgeführten Wörtern kaum jemals zu erkennen, so daß die hier ge­
gebenen Übersetzungen immer als ein Provisorium verstanden wer­
den müssen. Dies gilt es um so mehr zu bedenken, als die unterschied­
lichen Sprachgewohnheiten im Wandel der Epochen erkennbare 
Unterschiede im Einsatz des Vokabulars mit sich bringen. Grundsätz­
lich ist aus der auf die Malerei bezogenen Literatur des vormodernen 
China keine philosophisch befriedigende Klärung des gängigen Wort­
schatzes im Hinblick auf so etwas wie eine ästhetische Fachterminolo­
gie zu erwarten.

In gesteigertem Maße erhält diese Zwischenbemerkung ihre 
Gültigkeit, wo es um die Beschreibung von bestimmten Gestaltmerk­
malen geht; diese vornehmlich auf dem Feld der Menschenbeschrei­
bung und Physiognomik entwickelten Sprechweisen bereiten dem 
Verständnis sicherlich noch größere Schwierigkeiten, da sie jeweils 
völlig in der konkreten Anschauung von Fallbeispielen, nicht aber in 
distinkten Kennzeichen aufgehen. Für diesen Problemkreis innerhalb 
der malereibezogenen Ästhetik vermitteln Liu Shaos gijgjj früher Be­
richt über den Menschen (Ren wu zhi vom Anfang des drit­
ten und Liu Yiqings §iJM® Neue Reden über Geschichten dieser 
Welt (Shi shuo xin yu vom Anfang des fünften Jahrhun­
derts die geistes- und kulturgeschichtlichen Hintergründe.21 Insofern 
es seit dem dritten Jahrhundert zu einer Übertragung des betreffen­

20 Diese Fragen werden hingegen in der sprachphilosophischen Spekulation, namentlich 
in der des tang-zeitlichen Buddhismus, sehr wohl untersucht. Es kann daher behauptet 
werden: So gewiß auch die ältere chinesische Auffassung von der Sprache mit einer 
Zeichentheorie verknüpft ist, so wenig scheint sie darum notwendig mit der ikonischen 
Sonderform der Analogie, mit der Metapher, in einem Zusammenhang zu stehen. Wäre 
andernfalls nicht auch auf dem Gebiet der Malereitheorie eine Spur der betreffenden 
Diskussionen zu erwarten?
21 Eine Übersetzung ins Englische liegt von beiden Werken vor: John K. Shyrock, The 
Study of Human Abilities. The Jen wu chih of Liu Shao, Nachdruck, New York 1966; 
Richard B. Mather, Shih-shuo Hsin-yü. A New Account of Tales of the World by Liu I- 
ch'ing with commentary by Liu Chün, Minneapolis 1976.

97

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

den Sprachgutes auf das Gebiet der Kunstkritik gekommen ist, bietet 
vor allem Liu Xies §ij$g umfassende Abhandlung mit dem Titel Das 
gebildete Innere und das Gravieren von Drachen (Wen xin diao long 

aus dem beginnenden sechsten Jahrhundert Referenzen 
für die Ästhetik, die aus der Betrachtung dichterischer und allge­
meiner sprachlicher Phänomene stammen. Insofern in diesem Werk 
freilich nicht mehr anschauliche Gestaltmerkmale angesprochen wer­
den, stehen einzelne Erörterungen der Schreibkunst und Werke zur 
Kritik der Malerei wie vor allem das vermutlich gegen 500 entstande­
ne Ältere Verzeichnis der Rangordnung in der Malerei (Gu hua pin lu 
■fi*ÄrSi^)22 23 des Xie He W'M' gewissermaßen in der Mitte zwischen 
jenen drei großen Schriftquellen.24

Ausdrücke der beschriebenen Art, die sowohl auf das angeschau­
te Gegenüber wie auch auf Darstellungen in der bildenden Kunst, auf 
Gestaltphänomene in der Schreibkunst und auf Sprachgestalten bezo­
gen werden können, sind in erster Linie die folgenden: Ti meint als 
»Körper« auch die anschauliche oder wahrnehmbare »Verkörperung« 
persönlicher Züge. In der Folge wird damit die »Verkörperung künst­
lerischer Wertigkeiten in der Gestaltung« bis hin zur »stilistischen 
Verkörperung« eines Individuums, wie diese neben ausgeprägten 
Konventionen ihren Niederschlag im gestalteten Werk findet. Feng 
M heißt »Wind« oder »musikalisch-dichterische Liedweise«. In einer 
sachlichen Nähe zu dem ebenfalls in die Ästhetik aufgenommenen 
wei »Geruch/schmecken/kosten«,25 stehend, läßt sich in China 
das Phänomen des unsichtbaren Windes, das hinter dem Wort feng 
M steht, gleich auf zwei Sinne beziehen, nämlich auf das Gehör und 
den Geruchssinn; beide Wahrnehmungsweisen werden mit dem Wort 
wen [JA, »hören/riechen«, bezeichnet. So nimmt es nicht Wunder, daß 
der »Wind« den Sinn eines »atmosphärischen Eindrucks«, den ein 
Gegenüber oder eine Situation vermittelt, annehmen kann. Es zielt 
zumeist auf ein Phänomen, das in Europa bezeichnenderweise in einer 
visuellen Metaphorik als »Aura« umschrieben wird, auf die wind­
gleich atmosphärische »Anmutung«, die »Ausstrahlung« innerhalb 

22 Vgl. die englische Übersetzung davon: Vincent Yu-chung Shih, The Literary Mind 
and the Carving of Dragons. A Study of Thought and Pattern in Chinese Literature, 
Hong Kong 1983.
23 Vgl. die Übersetzung des GHPL, VI. 3. und die Erörterung in III. 3.
24 Vgl. die Ansätze zu einem diesbezüglichen Überblick über die Übersetzungstermino­
logie in Lin Yutang, The Chinese, 36 f.; ferner Erik Zürcher, Recent, 380 ff.
25 Vgl. zum Beispiel HSSX, VI. 1. [1], LB I 583.

98

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie

einer Begegnung. Gleichsam in Rückprojektion auf den gestalthaften 
Träger dieser »windgleichen Anmutung« kann feng M daher eben­
falls auf »stilistische Grundzüge« in einer individuellen Gestaltungs­
weise anspielen. Ähnlich sind Zusammensetzungen wie feng fän M 

»Ausstrahlung und Artung [eines Künstlers oder Kunstwerks]« 
und feng gü M#, »Ausstrahlung und knochenartiges Gefüge«, zu 
verstehen. Des weiteren seien in diesem Katalog nur noch dü 
»Maß und Artung« eines Menschen, sowie ge fä, »Maßstab« oder 
»Maßstäbe« einer künstlerischen Schaffensweise oder eines Kunst­
werks, angeführt. Über den vielseitigen Ausdruck gü #, »Knochen«, 
dann »im Knochenbau ausgeprägte Eigenart« und »knochengleicher 
Gestaltaufbau« wird unten in III. 3. gesondert zu sprechen sein. Das­
selbe gilt zuletzt auch von den beliebtesten »Kategorien« der vormo­
dernen chinesischen Ästhetik, von yün Ü, »Nachklang« und dann 
»Gestimmtheit«, sowie qi M/ »lebendiges Atmen« bzw. »atmende Le­
bendigkeit«.

Einen eigenen Fragenkomplex bilden schließlich die gängigen 
Bezeichnungen der künstlerischen Ränge. Sie reichen von yi ife, »un­
gezwungen«, über shen W, »vergeistigt«, miäo »wunderbar voll­
endet«, und qi pf, »herausragend«, bis hin zu neng ft, »gekonnt«, 
qiäo »geschickt«, oder gong X, »handwerklich«. Sowohl die Rei­
hung innerhalb dieser Werteskala als auch die Auslegung der jeweils 
darunter subsumierten künstlerischen Werte unterliegt durch die Ge­
schichte hindurch nicht unerheblichen Schwankungen. Und obwohl 
die Forschung sich immer wieder auch darum bemüht hat, so etwas 
wie eine Topologie von diesen Wertmaßstäben aufzustellen,26 ist doch 
letztlich zum Verständnis darauf zu sehen, wie der eine oder andere 
Autor sie mit ideellem Leben füllt.27

In besonderem Maß ist immer wieder das Moment der Lebendig­
keit, das heißt in erster Linie die Idee des qi M/ zum Angelpunkt in der 
Auseinandersetzung mit chinesischer Kunst und ihrer Theorie in Chi­
na selbst wie im Ausland geworden. Das verstreut diskutierte, ebenso 
umfangreiche wie schwer verständliche Sprachgut der kunstkritischen 
und ästhetischen Literatur des vormodernen China ist jedoch insge­
samt ein wichtiges Thema, das mit Notwendigkeit im Rahmen einer 
Auseinandersetzung mit Malereitheorien in Frage steht. Es ist aller­
dings bisher kaum ein Versuch unternommen worden, die fraglichen 

26 Siehe für genauere Hinweise Bush, The Chinese Literati.
27 Vgl. hier vor allem die Aufstellung in BFJ, VI. 6. [7], LB I 606.

99

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

Ausdrücke auf der Grundlage einer expliziten Bezugnahme auf ästhe­
tisch-philosophische Probleme zu klären. Eine über philologisch-his­
torische Verfahren hinausgehende Bedeutungsforschung zur ästheti­
schen Erfahrung in der Malerei, somit in erster Linie zu Themen wie 
Wahrnehmung, Sichtbarkeit, Anschauung und Bild steht noch aus. In 
der Regel wird die Bedeutung der fraglichen Ausdrücke ausgehend 
von einem unterstellten common sense und im Hinweis auf den 
Sprachgebrauch der Zeit ermittelt. Man faßt die Wörter dabei allemal 
wie eine mehr oder weniger klare Begrifflichkeit auf.

Gegenüber diesem verbreiteten Verfahren ist gerade auf dem Ge­
biet der Theoriebildung zur Malerei der grundsätzliche Zweifel anzu­
melden, ob es sich bei Ausdrücken dieser Art überhaupt um »Begrif­
fe« handelt. Nur wo die einzelnen Titel nach der Auskunft der 
Quellen innerhalb eines definitorisch nachvollziehbaren systemati­
schen Zusammenhanges gedacht würden, könnte doch überhaupt 
von einer ästhetischen Begriffsbildung im strengen Sinne ausgegan­
gen werden. Die Verwendung eines »Begriffs« - Aöyoc;, conceptus, 
notio - als eines sprachlichen Zeichens für den Inbegriff oder Sinnge­
halt einer Vorstellung wie ebenso einer Sache scheint prinzipiell ein 
vergegenständlichendes Denken vorauszusetzen. Die Ausbildung von 
»Begriffen« im strengen Wortverstand ist unmittelbar verknüpft mit 
der historischen Ausprägung von Philosophie als Logik, Ontologie 
und Metaphysik.28 Die Frage nach »Begriffen« in der vormodernen 
chinesischen Sprache steht also mit auf dem Spiel, wenn nach ur­
sprünglichen Zugangsweisen zum Wirklichen gefragt wird. Da aber 
genau diese Fraglichkeit die vorliegende Untersuchung leitet, soll vor­
erst nicht von einer ästhetischen »Begrifflichkeit« im prägnanten Sin­
ne ausgegangen werden.

Die andauernde Debatte über den Sinngehalt und die angemes­
sene Übersetzung der Mehrzahl der oben aufgeführten Wörter 
spricht von selbst gegen das üblicherweise eingeschlagene Verfahren 
zur semantischen Klärung. Hilfreich scheint viel eher der gegen einen 
Begriffsessentialismus gerichtete Vorschlag von Ludwig Wittgen­
stein, die je nach Kontext unterschiedenen Bedeutungen eines und 
desselben Wortes nach dem Muster einer »Familienähnlichkeit« zu 
verstehen.29 Demnach wäre nicht länger nach einem begrifflichen Be-

28 Zu den Implikationen der Begriffsbildung vgl. Husserl, Erfahrung, 394 ff. (§§82/83).
29 Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Nr. 67, in: Ders., Werkaus­
gabe, Bd. 1, Frankfurt a. M. 1984, 278).

100

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie

deutungskern für die in Frage stehenden Wörter zu suchen. Es scheint 
die weitgefächerte Verwendung von Ausdrücken wie ql Mz »Atmen«, 
yün Ü, »Gestimmtheit«, oder gü #, »Knochen«, gerade in einer äs­
thetisch motivierten, also antibegrifflichen, vielmehr notwendig an 
sinnlich wahrnehmbare Merkmale gebundenen Übertragbarkeit die­
ser Wörter in unterschiedliche, einander gegenseitig in der Weise von 
Verwandtschaftsverhältnissen überlappende phänomenale Zusam­
menhänge gegründet zu sein.

Erik Zürcher äußert seine Unzufriedenheit mit jenem Vorgehen, 
wonach die Terminologie nur im Rahmen ihrer malereibezogenen 
Verwendung, nicht in ihren angestammten weiteren Kontexten zu 
ergründen gesucht wird. Er erhebt die Forderung nach »much more 
lexicographical work«, um die Ausdrücke in einem gegebenen Kon­
text wirklich verstehen zu lernen.30 Gegen das von ihm angestrebte 
»lexikographische«, also philologisch und historisch-kritisch ausge­
richtete Vorgehen muß es allerdings Vorbehalte geben, weil in einer 
Beschränkung auf diese klassische Methode die eigenen sachhaltigen 
Voraussetzungen des Interpreten niemals in die hermeneutische Re­
flexion hereingeholt werden können. Gerade in dem malereitheoreti­
schen Gebrauch der fraglichen Wendungen wird sichtbar, wie sehr 
diese in Sachfragen eingebettet sind, die bis in den ursprünglichen 
Zugang zum Wirklichen zurückreichen. Aus diesem Grund können 
sie nicht auf der Ebene des Sprachgebrauchs oder einzelner Denksche­
mata abgehandelt werden. In dieser Untersuchung soll statt dessen 
versucht werden, so fundamental wie möglich diejenigen Fragenkrei­
se und Problemhorizonte aufzudecken, aus denen heraus die besagten 
Wörter im jeweiligen Zusammenhang sprechend werden. Es gilt im 
philosophischen Rückfragen in die ursprüngliche Problematik der 
Auslegung des Wirklichen den Boden für ein genaueres Verständnis 
einzelner Fachwörter zu bereiten. Diese sind als mögliche Antwort 
oder Lösung, als Entwurf und Sinnstiftung im Hinblick auf die ihnen 
innewohnende Fragestellung, das heißt aber im Horizont einer fun­
damentalen philosophischen Orientierung des Denkens, nicht allein 
als ein Stück Literatur innerhalb der Kontexte einer kunstkritischen 
Reflexion zu explizieren. Die heuristische Ausrichtung an »Phänome­
nen« ist in diesem Punkt einer solchen an »Ideen« vorzuziehen.

30 Zürcher, Recent, 380/385 f.

101

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

3.2. Ästhetik als Philosophie des Schönen?

Der Begriff der Ästhetik gemahnt bekanntlich an die Wahrnehmung 
(aicj0r|(ju;). Daher hob er bei seiner Wiedereinführung in die Philo­
sophie durch Alexander Gottlieb Baumgarten und Immanuel Kant in 
erkenntniskritischer Verwendung zunächst auf die Problematik sinn­
licher Anschauung ab. Allgemeine Verbreitung fand er jedoch in einer 
engeren Bedeutung. Und erst in jüngster Zeit werden wieder Ver­
suche unternommen, das Wort Ästhetik in einem weiten Sinn, mit­
unter dann als »Aisthetik« ausgeschrieben, auf das von Wahrneh­
mung durchzogene Weltverhältnis des Menschseins insgesamt zu 
beziehen.31 Eine so orientierte Aisthetik hat den Anstoß zur vorlie­
genden Untersuchung gegeben. Denn erst in diesem fundamentaleren 
Verständnishorizont sind die angestrebten Einsichten zu gewinnen; 
und erst in diesem Rahmen ist dem Aussagewert der in den nächsten 
Teilen zu untersuchenden Quellentexte angemessen Rechnung zu 
tragen. Damit setzt sich die Untersuchung jedoch weithin in Wider­
spruch zu einem anderen Vorverständnis in der relevanten For­
schungsliteratur.

Historisch liegt zwischen dem antiken und dem derzeit neu auf­
lebenden Verständnis als Aisthetik die bis heute maßgebliche Ausprä­
gung des Wortgebrauchs von »Ästhetik« im Sinne einer Lehre vom 
Schönen, insbesondere vom Kunstschönen, sowie dann einer Lehre 
von der Kunst.32 Ästhetik wurde im 19. Jahrhundert zum Synonym 

31 Unter diesem Titel sucht Wolfgang Welsch (Ästhetisches Denken, Stuttgart 1990, 8 f./ 
150 ff.) der Ästhetik heute ihr sach- und zeitgemäßes Arbeitsgebiet zu ergründen. Unter 
der Bezeichnung als »neue Ästhetik« unternimmt Böhme seine Anstrengung zur Aus­
weitung des ästhetischen Denkens von dem Gebiet der Kunstphilosophie auf Wahrneh­
mung überhaupt einerseits, auf die ethische Dimension des wahrnehmungsbestimmten 
menschlichen In-der-Welt-Seins andererseits (Böhme, Atmosphäre, 7 ff.); vgl. ferner 
Eberhard Ortland, »Ästhetik als Lehre von der Wahrnehmung. Drei Optionen für eine 
philosophische Ästhetik nach der Postmoderne«, in: Alice Bolterauer/Elfriede Wiltsch- 
nigg (Hg.), Kunstgrenzen. Funktionsräume der Ästhetik in Moderne und Postmoderne, 
Wien 2001, 23-37.
32 Die philosophische Fachdisziplin mit dem Namen »Ästhetik« ist bis heute vornehm­
lich kunstphilosophisch orientiert. Dementsprechend nahmen noch jüngst die weit über­
wiegende Mehrheit der publizierten Kongreßbeiträge auf einer internationalen Fachta­
gung ihren Ausgang bei Phänomenen der Kunst; vgl. Kiyokazu Nishimura u.a. (Hg.), 
Selected Papers of the 15th International Congress of Aesthetics, Tokyo 2003. Es wohnt 
der philosophischen Disziplin auf teils hemmende Weise inne, daß im populären Sprach­
gebrauch das Wort »Ästhetik« unweigerlich und ausschließlich mit der Vorstellung von 
Schönheit in Verbindung gebracht wird; vgl. dazu folgende Erklärungen in Dudenredak­

102

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie

für die »Lehre vom Schönen«.33 In genau dieser Verwendung findet 
das Wort, zunächst ins Japanische übersetzt als bigaku Eingang 
in die moderne chinesische Umgangs- und Wissenschaftssprache. 
Meixue »Gelehrsamkeit vom Schönen«, und shenmei 
»Untersuchung des Schönen« - so lauten die heute gebräuchlichen 
Titel für das, was in der vorliegenden Studie unter dem Namen »Äs­
thetik« zu erörtern ist. Verstanden wird darunter allgemein eine »Ge­
lehrsamkeit, die das ursprüngliche Wesen des Schönen sowie seine 
Gesetze erforscht«34 oder in jüngerer Diktion eine »Fachdisziplin, die 
die allgemeinen Regeln und Grundsätze des Schönen erforscht«, wo­
bei ein enger Bezug zur Kunst (yishü Ü^f) bestehe.35 Es gilt indes 
festzustellen, daß die vielfach latent wirksame Leitvorstellung, Kunst­
philosophie sei als Philosophie des Schönen zu betreiben, wesentlich 
der europäischen Antike entstammt.

Im modernen China wurde bislang die Ästhetik als philosophi­
sche Wissenschaft in erster Linie in hegelianisch, allenfalls noch in 
kantisch und schopenhauerisch geprägter Form rezipiert und weiter­
entwickelt.36 Die von Platon bis zu Hegel reichende, für die abend­

tion (Hg.), Duden. Deutsches Universalwörterbuch, 5. Auf!., Mannheim 2003, Art. »Äs­
thetik«: »1. Wissenschaft, Lehre vom Schönen [...]. 2. das stilvoll Schöne, Schönheit 
[...]. 3. Schönheitssinn.« Noch deutlicher wird die umgangssprachliche Verflechtung 
des Terminus mit »Kunst« und »Schönheit« in: A. Rey (Hg.), Le Petit Robert. Diction- 
naire alphabetique et analogique de la langue frangaise, neue Aufl., Paris 1990, Art. 
»Esthetique«: »1.1° Science du beau dans la nature et dans l'art; [...] 2° Caractere esthe- 
tique. V. Beaute. [...] 3° [...] conception et fabrication d'objets manufactures visant ä 
harmoniser les formes, les fonctions. V. Design [...] II. 1° Relatif au sentiment du beau. 
[...] 2° Qui participe de l'art. V. Artistique [...] 3° Qui a un certain caractere de beaute. 
[...] 4° [...] qui embellit les formes du corps, du visage [...].« Nicht anders die Auskunft 
zum englischen Sprachgebrauch in Judy Pearsall (Hg.), Oxford Dictionary of English. 
Second Edition, Oxford 2003, Art. »aesthetic«: »concerned with beauty or the apprecia- 
tion of beauty [...] a set of principles underlying the work of a particular artist or artistic 
mouvement [...].« Vgl. ferner ebd., Art. »aesthetics«: [...] a set of principles concerned 
with the nature and appreciation of beauty; - the branch of philosophy which deals with 
questions of beauty and artistic taste.«
33 Zu Begriff und Umfang der Ästhetik vgl. Ritter, Historisches Wörterbuch, Art. »Äs­
thetik« und Art. »das Schöne«.
34 ZW Art. meixue
35 Luo Zhufeng ^fTJxl u.a. (Hg.), Hanyu da cidian 12 Bde., [Shanghai]
1993 [= HY], Art. meixue
36 Von einem Erbe der kantischen und letztlich wohl in nicht geringerem Maße der 
schopenhauerischen Ästhetik mag im modernen China vor allem im Hinblick auf die 
Betonung der ursprünglich von Aristoteles ausgearbeiteten, durch Lessing und Kant in 
die Moderne vermittelten Pathos- oder Affektlehre gesprochen werden können. Offen-

103

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

ländische Ästhetik ausschlaggebende Gleichsetzung des Schönen mit 
dem Wahren, vor allem aber die hegelsche Auffassung vom Kunst­
schönen als dem »sinnlichen Scheinen der Idee«37 und damit als 
einem unmittelbaren Zugang zur Entfaltung des absoluten Geistes, 
das heißt zur Erkenntnis,38 sowie im ganzen seine Ausarbeitung der 
philosophischen Ästhetik als einer »Philosophie der schönen Kunst«39 
- diese Grundlegung der modernen europäischen Ästhetik hat deut­
liche Spuren in sämtlichen chinesischen Forschungsbeiträgen auf dem 
Feld der Ästhetik hinterlassen.40

sichtlich ist es diese idealistische europäische Tradition, die in einer Übertragung der 
kantischen Rede vom »Geschmacksurteil« und vom »Wohlgefallen«, mithin in der be­
liebten Verwendung von Ausdrücken wie meigän »Schönheitsempfinden« oder 
»Geschmack«, shenmei qingqü »ästhetischer Geschmack«, shenmei gänshoii

»ästhetische Empfindung«, shenmei xinshäng WUfffclt/ »ästhetisches 
Wohlgefallen« oder einfach xiängshoü »Genuß«, heute bei chinesischen Autoren 
neuerlich zutage tritt. In der Wendung shenmei guänzhäo »ästhetische Be­
trachtung« oder »Kontemplation«, ist ferner oft der unmittelbare Niederschlag der Idee 
einer »ästhetischen Differenz« und der Nachhall jener kantischen Rede vom »interesse­
losen Wohlgefallen« jenseits der Zwecke nachweisbar; siehe dazu I. Kant, Kritik der Ur­
teilskraft, (§§ 1 - 9) B 3 ff. Ihre geschichtswirksame Fortsetzung fand diese Auffassung 
bekanntlich in Arthur Schopenhauers idealistischer Bestimmung der »ästhetischen Be­
trachtung«, die auf objektive Schönheit gerichtet sei und gerade nicht mehr im Rahmen 
der individuellen Lebenssituation, sondern vom Menschen als einem willenlosen Sub­
jekt des Erkennens vollzogen werde (A. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstel­
lung, in: Schopenhauer, Werke in zehn Bänden [Zürcher Ausgabe], Teilbände I und II, 
Zürich 1977, I [§ 34] 232 f./[§41] 267). Mit Schopenhauers Verständnis ist die breite 
Verwendung des modernen Ausdrucks shenmei guänzhäo »ästhetische Be­
trachtung«, bei allen namhaften Autoren der Ästhetik ziemlich genau umrissen. Dane­
ben ist nicht selten vom »Naturschönen« (ziränmei die Rede. Es muß jeder
eingehenderen Analyse dieser Rezeptionsvorgänge auffallen, daß die kantischen Grenz­
ziehungen dabei bis zur Unkenntlichkeit durcheinander geraten sind, wo etwa das be­
tonte Moment »sinnlicher Erregung« (gän oder gänshöu in einem Atemzug mit 
dem Geschmacksurteil und der rein kontemplativen Haltung, die dem Schönen gebührt, 
genannt wird. Letztlich überwiegt freilich die Aufnahme hegelianischen Gedankenguts 
in der Volksrepublik China die des kantischen und schopenhauerischen.
37 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über Ästhetik, 3 Bde., Frankfurt a. M. 1986, 1. Bd., 104/ 
151.
38 Hegel, Ästhetik, 1130.
39 Hegel, Ästhetik, 11.
40 Dementsprechend gehen vor allem chinesischsprachige Autoren nicht selten von dem
»Schönen« als dem ersten Thema ihrer Untersuchungen aus. Rund zwei Drittel aller 
Beiträge aus den frühen Jahren 1957-64 in einer Textsammlung zur zeitgenössischen 
Ästhetik in China befassen sich ausdrücklich mit der Idee des Schönen (Sichuansheng 
shehuikexueyuan wenxue yanjiusuo [Hg.], Zhongguo
dangdai meixue lunwen xuan di er ji Chongqing 1984).

104

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie

Das allgemeine Ansetzen beim »Schönen« muß indes gerade im 
Blick auf die ältere chinesische Malereitheorie als höchst fragwürdig 
gelten.41 Nicht das Schöne steht im Mittelpunkt des theoretischen 
und damit vermutlich ebenso des kunstpraktischen Interesses; erst 
recht wird niemals das sinnlich-ästhetische Lustempfinden an einer 
formalen Schönheit oder überhaupt an als »schön« zu charakterisie­
renden Eigenschaften von Gegenständen der Wahrnehmung verhan­
delt. Die Ästhetik des vormodernen China dürfte sich weit eher als auf 
die Erfahrung und Auslegung des Schönen auf das noch tiefer liegen­
de menschliche Grundbedürfnis nach Wirklichkeit beziehen lassen. 
Im Mittelpunkt stand von jeher letztlich eher die Grunderfahrung 
einer Begegnung mit der Widerständigkeit der Welt und des Anderen 
- auch wenn die moderne Forschung in China selbst wie im Ausland 
einen gegenteiligen Eindruck erweckt. Und wo überhaupt ein Ge­
schmacksurteil greifbar wird, scheint gesagt werden zu können: Als 
schön gilt nicht in erster Linie eine äußere Erscheinung, sondern eine 
lebendige Wirkung; nicht die in sich ruhende formositas einer ange­
schauten Gestalt wird an sich schon als schön empfunden, sondern 
erst das verbindende, oft nur atmosphärisch greifbare Angegangen­
sein von einem wirkungsvollen Gegenüber.

Die wichtige handbuchartige Darstellung Ye Langs mag in 
differenzierteren Ansätzen fußen. Auch werden da gleich zu Beginn 
ausdrücklich Einwände gegen den einseitigen »westlichen« Zugang

Und ein später populärer Autor wie Li Zehou bringt seine europäische Vorein­
genommenheit für das Schöne angesichts chinesischer Ästhetik bis in die Titel seiner 
Bücher hinein zum Ausdruck (vgl. Li Zehou, Mei de licheng Beijing 1984;
engl.: The Path of Beauty. A Study of Chinese Aesthetics, Oxford 1994). Daß dieses 
Problem einer unreflektierten historischen Übernahme nicht auf die geistige Lage in 
China zu begrenzen ist, daß es vielmehr ganz Ostasien betrifft, kann ein Werk wie Kire 
no közö. Nihonbi to gendai sekai 0 L von Öhashi Ryösuke

(Tökyö 1986; dt.: Kire - Das »Schöne« in Japan. Philosophisch-ästhetische 
Reflexionen zu Geschichte und Moderne, übersetzt von R. Elberfeld, Köln 1994) ver­
deutlichen. Obwohl der Autor als Phänomenologe dem unter dem Titel »Aisthetik« an­
gestrebten Vorhaben verpflichtet ist und obwohl die Abhandlung selbst sich primär nicht 
mit der Idee des Schönen, sondern mit Schwellenphänomenen auseinandersetzt, macht 
doch noch bis in den Titel hinein eine im Inhalt bereits überwundene Ausrichtung der 
ästhetischen Wissenschaft ihr angestammtes Recht geltend.
41 Diesen fundamentalen Zweifel zu jüngeren Auffassungen von der chinesischen »Äs­
thetik« trägt in gleicher Eindeutigkeit auch Jullien unter dem Stichwort der »Okziden- 
talisierung« Chinas im Lichte eines Diskurses vom Schönen vor (Jullien, Vom Wesen, 
169f.). Vgl. ebenso die treffenden Bemerkungen in Escande, Traites, 13, und Goepper, 
Aspekte, 23.

105

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

zur Kunsttheorie über das Schöne unter Vernachlässigung wichtige­
rer Kategorien erhoben.42 Dessenungeachtet sind auch hier die stan­
dardisierten Formulierungen eines Diskurses vom Schönen und der 
Lust daran zu finden.43 Weniger differenziert als früher bei Xu Fu- 
guan f^^SS44 wird von der Gleichsetzung einer im Zhuang Zi 
mit dem Ausdruck xm zhdi »Fasten des inneren Sinnes«, be­
zeichneten distanzierten Nähe des Subjekts zur Welt mit einer 
»ästhetischen Kontemplation« (shenmei guänzhäo ausge­
gangen.45 Daß die Überlegungen in der Folge wiederholt zu einem die 
menschliche Endlichkeit transzendierenden »Schönheitsempfinden« 
(meigän - ausdrücklich verstanden als shenmei xiängshoü

»ästhetischer Genuß« - führen,46 scheint dann nur konse­
quent, geht aber so gar nicht aus den jeweils interpretierten Belegstel­
len hervor.

Die stark vereinfachende Neigung, von einer romantischen oder 
spätbürgerlichen Verklärung der Kunstpraxis auf der Grundlage von 
»Schönheit« und »Genuß« auszugehen, scheint in jüngerer Zeit eher 
noch an Boden zu gewinnen. Die fragwürdige Annahme, Kunst sei 
erstens wesentlich von der Idee der Schönheit aus zu verstehen und 
zweitens mit dem Zweck einer Lustempfindung verknüpft, hat eben­
falls in den Arbeiten von Chen Chuanxi,47 He Chuxiong48 und 

42 Ye Lang, Zhongguo meixue, 13.
43 Nach seiner Auffassung sind beispielsweise im Ausgangspunkt jener Epoche, in der
die Malereitheorie ihren Aufschwung nimmt, zunächst Naturdinge »zum Objekt des 
Genusses für die Menschen geworden«, was einer Emanzipation von den Bindungen 
der Moralität zugunsten eines »Genusses des Naturschönen« gleichkomme (Ye Lang, 
Zhongguo meixue, 188: und In der Folge »haben
die Gebildeten der Wei- und Jin-Zeit nicht nur die der Natur ursprünglich eignende 
Schönheit anerkannt, sondern sie glaubten, das Naturschöne sei die Vorlage für die 
Schönheit am Menschen und die Schönheit in der Kunst.« (ebd.: ÖAAAAftAfA
Ö fffiELiA A §

44 Siehe zur unbefragten Gleichsetzung der Natur und der Kunst bzw. der Malerei mit 
dem Schönen in Xu Fuguan, Zhongguo yishu, 134/239/291; vgl. den Gebrauch der Ka­
tegorien des »Schönen am menschlichen Körper selbst« und des »Naturschönen« (ebd., 
226 et passim: A Ö -AA A bzw. B AJ-
45 Ye Lang, Zhongguo meixue, 119.
46 Ye Lang, Zhongguo meixue, 171 et passim.
47 Vgl. etwa Chen Chuanxi »Shanshuihua yu xuanxue |JL| A® A-A^«z in MY 
1983:4, 60. Da werden geradewegs shen 4$, mei A und shän shui ÜJ Az also »das Gei­
stige«, »das Schöne« und »Berge und Gewässer« gleichgesetzt. Ähnlich unbefangen geht 
dieser Autor in einem Aufsatz zu yiin »Gestimmtheit«, in der chinesischen Ästhetik
von dem subjektiven Gefühl aus, das gemäß dieser Idee hervorgerufen werde: Ge­
stimmtheit ist »ein dem Menschen durch eine im menschlichen Körper sich äußernde

106

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie

anderen49 Spuren hinterlassen. Im Blick zumindest auf die hier inter­
essierenden vormodernen Quellen zur Malerei, in denen so gut wie 
nie »das Schöne« (mei J|) beim Namen genannt wird und die nach­

klare und erhabene Lust vermitteltes, stimmungsmäßiges Empfinden des Schönen.« 
(Chen Chuanxi, »Lun Zhongguo hua zhi yun A§B-J«, in: >Duo yun< bianjibu

(Hg.), Zhongguo huihua yanjiu lunwenji AS^Wff^ults AÄ, 
Shanghai 1992, 125: AfA A^tWl^±^)A®; vgl. ferner
fragwürdige Behauptungen wie »[die Abhandlungen zur Malerei zeigen, daß] das Äs­
thetische [hier also das >Schöne< und seine Erkenntnis] zum Prinzip erhoben wurde« 
(Chen Chuanxi, Zhongguo huihua, 8: LIWAt^JIKMÜ)/ »die Selbstwahrnehmung des 
Schönen [leitet sich her aus] der Form des Schönen« oder »Ziel ist es, dem Menschen 
einen Genuß zu verschaffen« (ebd.: AÖtl B IAA MA bzw. .AAAMMA B Al), »die 
[am Gegenstand] hervortretenden, das Schönheitsempfinden [berührenden Aspekte]« 
oder »[die Rede in dem zusammengesetzten Ausdruck >Atmen und Gestimmtheit< zielt 
auf] das starke Yang- und das schwache Yin-Schöne ab« (ebd., 41: A)A^ bzw.

: OÜ' Pt^AA).
48 Vgl. »[Zong Bing] betrachtet aus einem ästhetischen [hier also auf das >Schöne< und 
seine Erkenntnis gerichteten] Blickwinkel die Beziehung zwischen Mensch und Natur« 
(He Chuxiong, Zhongguo hualun, 49: [^fä]ftlA^AW^SföA4F §
»[Wang Wei] übertrifft Zong Bing aus einer ästhetischen [also auf das >Schöne< und 
seine Erkenntnis gerichteten] Perspektive« (ebd. 63: [2E$&]AÄAAA /SU 'Tzr'M); »äs­
thetisches Empfinden«, »ästhetische Einsicht« (ebd. 72 et passim: AAAA ’ ^A^ 
t§); »eine stattliche, freie [Form] der Schönheit« (ebd., 105: BtW A); »kraftvolle 
Schönheit« (ebd., 110: HL A); »das Naturschöne wiedergeben« (ebd., 116: A)-
49 So Wang Long E A, »Shanshuihua de chansheng he Zong Bing de >Hua shanshui xu<
|±! A'MA) « BjAAFP )> « (»Das Entstehen der Berg-Wasser-Malerei und
Zong Bings >Vorrede zum Malen von Berg und Wasser<«), in: MY 1983:4, 63, wo von 
ziränmei § #£A und shenmei qingqu 'AA'IW®/ nach modernem Sprachgebrauch also 
vom »Naturschönen« und dem »ästhetischen [das heißt auf das >Schöne< und seine Er­
kenntnis gerichteten] Geschmack«, die Rede ist. Ebenso unbefangen sprechen Gong 
Ming und Xing Yuan anläßlich der Geburt der Berg-Wasser-Malerei aus 
dem Geist der »Lehre vom Dunklen« (xuän xue £^) von der offenkundig romantisch 
verstandenen »Schönheit von Himmel und Erde [das heißt der Welt]« (tiändi zhi mei 
illlA A) als der Grundvoraussetzung (Gong Ming/Xing Yuan, »Lun zhongguo huihua 
chuantongde xingcheng ji qi tezhi izB (»Über Ausbil­
dung und Eigenart der traditionellen chinesischen Malerei«), in: >Duo yun< bianjibu, 
Zhongguo huihua, 20 f.). Selbst die deutlich differenziertere Analyse von Liu Gangji AJ 
AJfü legt eine europäisch-neuzeitliche Sichtweise auf das »Naturschöne« (ziränmei B 
A bzw. shänshuimei AAA) zugrunde, wobei Kants »interesseloses Wohlgefallen« an 
bestimmten Empfindungsqualitäten (gänxing shenmei gänshoü 'AA^^sc) wie 
auch die hegelsche Idee von einer Befreiung und Erhebung des Geistes zu sich durch 
das Ästhetische nicht allzu fern sind (Li Zehou ^'/$J5/Liu Gangji Zhongguo 
meixue, Bd. 2, 509/512/518 f.). Vgl. Überdies den durchgängigen Ansatz in Zeng Zuyin

Zhongguo gudai meixue fanchou ASfrKA^ifäW (Abriß der Ästhetik des 
alten China), Wuchang 1986; >Fudan xuebao< bianjibu <
£[5 (Hg.), Zhongguo gudai meixueshi yanjiu ASMAA^A5ff®t (Untersuchungen 
zur Geschichte der Ästhetik des alten China), Shanghai 1983. 

107

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

weislich um andere Leitideen als den empfindungsmäßigen »Kunst­
genuß« kreisen, ist diese Herangehensweise unschwer als moder­
nistische Brille zu entlarven. Daß sie offensichtlich dem Einfluß 
europäischen Gedankenguts auf eine moderne Wissenschaftssprache 
zuzuschreiben ist, die über ein Kommunikationsmittel hinaus ihrer­
seits einen längst unverzichtbaren »Denkraum« darstellt, verkompli­
ziert jeden chinesischen Versuch, einen weniger verzerrten Blick auf 
die eigene Überlieferung wiederzugewinnen.50 Um so radikaler gilt es 
angesichts dieser Forschungssituation im chinesischen Sprachraum 
mit der Frage anzusetzen, inwieweit die von Europa her übernomme­
ne Kunstphilosophie des Idealismus überhaupt als tauglich und sinn­
voll für die philosophische Auseinandersetzung mit dem ästhetischen 
Denken im vormodernen China anzusehen ist.

In stärkerem Maße ideen- und kunstgeschichtlich interessiert 
und nicht so fest wie die chinesische Forschung im Feld der philo­
sophischen Ästhetik verwurzelt, erweist sich allerdings auch die 
westliche Forschung ihrerseits als anfällig für unreflektierte Voran­
nahmen zum Kunstbegriff. Dies wirkt sich in einschneidender Weise 
auf die vorgetragenen Interpretationsmuster und die Übersetzungen 
aus. Als ein Beispiel für solche impliziten Interpretationshaltungen 
kann hier stellvertretend Acker angeführt werden. Er empfindet die 
Malereitheorie des älteren China in ihrer ästhetischen Verfeinerung 
schlichtweg als »startlingly >modern<«. Gemeint ist damit offenbar als 
Voraussetzung die Herausbildung des unabhängigen Künstlerindivi­
duums nach der HanjH-Zeit, sodann das frühe Gewicht, das angeblich 
in der Schreibkunst auf das »practical problem in composition« gelegt 
wurde, sowie die natürlich ausgebildete »appreciation of the beauty of 
the swift, strong >calligraphic line<«. Diese Faktoren sollen nach 
Ackers summarischer Darstellung im Ergebnis schon seit der frühen 
Kaiserzeit auf verblüffende Weise zu einer Autonomie der Kunst im 
modernen Verständnis geführt haben, zu einem l'art pour l'art.51 Daß 
es überhaupt und grundsätzlich um eine »Schönheit« dieser Art geht, 
wo und wann immer von Kunst die Rede ist, muß als ein weit ver­
breitetes Vorurteil in der Forschung, als eine blickbestimmende Pro­
jektion der eigenen lebensweltlichen Ansichten des Interpreten ange­

50 Längst hat ein popularisiertes Verständnis von meixue als der »Lehre vom Schö­
nen« und von yishü als der »bildenden Kunst« der Akademien und bürgerlichen 
Salons die allgemeine, verwissenschaftliche »Rahmenerzählung« ausgeprägt.
51 Vgl. dazu die kurze Einführung in Acker, Some T'ang, 1. Bd., Xff.

108

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie

sehen werden, solange die überlieferten Texte nicht eindeutig entspre­
chende Vorgaben vermitteln.52

Wo jedoch bei chinesischen Forschern vielfach noch von »An­
leihen« bei der europäischen Geistes- und Ideengeschichte gesprochen 
werden kann, die insgesamt von besser fundierten und selbständig an 
den Quellen gewonnenen Erkenntnissen ausgeglichen werden, tritt an 
dieser Stelle sicherlich ein ganz grundlegendes Problem in der 
Interpretation des vormodernen China innerhalb eines europäisch 
geschulten Verständnishorizontes zutage. Die wirkliche Einsicht in 
bestimmte Merkmale wird allzu leicht verdrängt von der Analogisie- 
rung mit scheinbar »verwandten« Erscheinungen aus der abendlän­
dischen Geschichte. Und bisweilen wird dann wohl auch gegen alle 
hermeneutische Umsicht die Gefahr einer platten »Universalisierung« 
des Europäischen, einer kritiklosen Gleichsetzung des »Ähnlichen« in 
China mit dem Muster aus dem Abendland sichtbar, wo es um eine 
Erschließung der vormodernen chinesischen Ästhetik geht.53

Ebenfalls verzerrend wirken sich historische Entwicklungssche­
mata wie das von der gesellschaftlichen Emanzipation der Kunst zur 
»Autonomie«, das vom Wandel des »naturalistischen« Nachbildens 
hin zum »subjektiven« Ausdruck, aber auch das Leitmotiv vom ver­
tiefenden Fortschreiten von der äußeren Gegenstandserfassung zur 
erkenntnisträchtigen Wesensdarstellung oder überhaupt von der kon­
kreten Gegenstandsbeschreibung zur »Abstraktion«, gipfelnd im (kal- 
li-) graphischen Wert der künstlerischen Gestaltgebung, aus. Mal ist 
es die fraglose Übertragung der Ästhetik Europas, mal wieder die sei­
ner kunsthistorischen Beschreibungsmuster, die zahlreichen For­
schungsansätzen nicht selten einen ungeeigneten Verständnishori­
zont vorgibt. Daß dieser tatsächlich immer schon vorgegeben sein 
wird und nie umgangen werden kann, stellt nicht das Problem dar.

52 In ihrer formalistischen Grundeinstellung, zu der sich eine geradezu stereotypische 
Romantisierung der Künstlerpersönlichkeit und die populäre Kunstauffassung gesellt, 
wonach es stets die meisterliche Beherrschung der Mittel und die damit erzielte gestalt­
immanente »Schönheit« sei, die die Qualität von Kunst ausmache und die Lust im 
»Kunstgenuß« auslöse, bleiben viele derartige, allzu fraglos auf die historischen Gege­
benheiten im vormodernen China übertragene Positionen offensichtlich ihrer Herkunft 
aus dem deutschen Idealismus oder einer Ästhetik des ausgehenden 19. Jahrhunderts 
verhaftet.
53 Vgl. als Beispiel für eine solche Vereinfachung Rolf Trauzettel, »Das Schöne und das 
Gute. Ästhetische Grundlegungen im chinesischen Altertum«, in: Helwig Schmidt- 
Glintzer (Hg.), Das andere China. Festschrift für Wolfgang Bauer zum 65. Geburtstag, 
Wiesbaden 1995, 293-321.

109

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

Problematisch ist seine unbewußte und unreflektierte Verallgemeine­
rung, wo diese maßgeblichen Einfluß auf die scheinbar aus einer wis­
senschaftlich-methodischen Untersuchung der Quellen gewonnenen 
»Einblicke« erhält. Diese am Beispiel des Vorverständnisses von »Äs­
thetik« festgemachten kritischen Überlegungen seien noch in drei 
weiteren Hinsichten erläutert, da diesen Voraussetzungen große Be­
deutung für Berechtigung und Vorgehen dieser Untersuchung zu­
kommt.

3.3. Kunst als Erkenntnisweg?

Entgegen der verbreiteten Auffassung von einem kunstfeindlichen 
Platon ist das Erkenntnismoment in der Lehre von der Selbigkeit des 
Schönen, des Guten und des Wahren mit der Idee des Seins in für das 
Abendland fundamentaler Weise in das Ästhetische integriert. Die 
Kunst wird stets auch im Lichte des menschlichen Erkenntnisstrebens 
ausgelegt und beurteilt. Ernesto Grassi spricht daher bezüglich der 
gesamten antiken Ästhetik von der »ontologischen Bedeutung des 
Schönen«.54 Platon habe ein »antiästhetizistisches« Kunstverständnis 
ausgeprägt, wonach es nicht um Genuß, sondern um einen Zugang 
zur höchsten Seinswirklichkeit in ihrer Verbindlichkeit für den Men­
schen geht.55 Bei Aristoteles verschreibe sich die Kunst hingegen dem 
Offenbarmachen der menschlichen Möglichkeiten, da der Mensch im 
vorhinein als ein sich selbst verwirklichendes Wesen bestimmt ist.56 
Insofern Aristoteles im Ursprung der Kunst Nachahmung am Werk 
sieht, das Mimetische jedoch zuerst den Zweck des Lernens (pavöd- 
V€lv) und Schlußfolgerns ((JuMoyiCecrOciL) erfüllt,57 kommt auch in 
der aristotelischen Tradition der Kunst indirekt tatsächlich ein Er­
kenntniswert hinsichtlich des Wahren und Guten zu. In der Folge 
wird dementsprechend noch Friedrich Schiller der schönen Kunst 
»Wahrheit« vorschreiben, damit ihre Nachahmung auch wirklich das 
erwünschte Mitleiden errege.58

54 Grassi, Die Theorie des Schönen, 40 ff.
55 Grassi, Die Theorie des Schönen, 111 ff.
56 Grassi, Die Theorie des Schönen, 128 f.
57 Vgl. Aristoteles, De arte poetica, herausgegeben von R. Kassel, Oxford 1965, 1448b 
4 ff.
58 Vgl. zum Beispiel Friedrich Schiller, »Über die tragische Kunst«, in: Ders., Sämtliche 
Werke, herausgegeben von W. Riedel, 5 Bde., München 2004, Bd. 5, 383 ff.

110

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie

In einer für das europäische Mittelalter maßgeblichen Weise 
deutet aber zunächst Plotin das Schöne abermals im Licht der Er­
kenntnis. Im sinnlich Gegebenen scheint letztlich die Idee wider, der 
das ganze Streben des Menschen gilt.59 Daß im deutschen Idealismus 
die Kunst und ihre Betrachtung als eine Stufe auf dem Gang der be­
grifflichen Erkenntnis ausgelegt wird, wurde bereits angesprochen. 
Zur selben Zeit findet sich auch bei Goethe diesbezüglich folgender 
Leitsatz:

»[...] so ruht der Stil auf den tiefsten Grundfesten der Erkenntnis, auf dem We­
sen der Dinge, insofern uns erlaubt ist, es in sichtbaren und greiflichen Gestalten 
zu erkennen.«60

Ebenso kommt Arthur Schopenhauer ohne weiteres mit Hegel in der 
bereits angeführten Grundüberzeugung überein, daß es in der ästhe­
tischen Anschauung um nichts anderes als ein auf »Ideen« gerichtetes 
»Erkennen« zu tun sei.61 Und selbst bei Fiedler findet sich auf der 
Schwelle zur Moderne noch der programmatische Satz: »Der künst­
lerische Trieb ist ein Erkenntnistrieb, die künstlerische Tätigkeit eine 
Operation des Erkenntnisvermögens, das künstlerische Resultat ein 
Erkenntnisresultat.«62 Damit ist die wesensmäßige Ausrichtung 
künstlerischer Vollendung auf anschauliche Erkenntnis nach der all­
gemeinen Auffassung Europas vor wie nach Goethe auf den Punkt 
gebracht. Für die abendländische Ästhetik kann daher zweifellos be­
hauptet werden, daß die in der sinnlichen Anschauung gesuchte Er­
kenntnis einen wesentlichen Faktor in der künstlerischen Gestaltung 
wie in der Auslegung der Werke ausmacht.63 Diese Orientierung setzt 
freilich Mimesis - wiedererschaffende Nachahmung von etwas Ge­
genständlichem in der Kunst als etwas ganz Bestimmtes - immer 
schon voraus.64 Und in letzter Konsequenz impliziert sie ein gegen­

59 Vgl. Plotin, Enneaden, I 6, 8-9 (Plotins Schriften. Text und Übersetzung, übersetzt 
von R. Harder, 5 Bde., Hamburg 1956, Bd. la, 20 ff.).
60 J. W. Goethe, »Einfache Nachahmung der Natur, Manier, Stil«, in: Ders., Werke, 
Bd. 12, 32.
61 Schopenhauer, Die Welt als Wille, I (§34) 231 ff./(§ 36) 239 f.
62 Fiedler, Über die Beurteilung, in: Ders., Schriften, I 47; vgl. dagegen seine spätere 
Kritik an dieser Auffassung von der Erkenntnis als dem Zweck der Kunst: Fiedler, Mo­
derner Naturalismus, in: Ders., Schriften, I 98 f.
63 Vgl. dagegen schon der Einspruch in Dewey, Art, 291 ff.
64 Vgl. Hans Blumenberg, »>Nachahmung der Natur<. Zur Vorgeschichte der Idee des 
schöpferischen Menschen«, in: ders., Ästhetische und metaphorologische Schriften, 
Frankfurt a. M. 2001, 9-46; ferner »Wirklichkeitsbegriff und Möglichkeit des Romans«, 

111

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

ständliches Weltverständnis im Sinne eines köujlioc;, eines geordne­
ten Seinsganzen. Der Gedanke von der Erkenntnis durch die mimeti­
sche Kunst führt somit im Untergrund das ontologisch-metaphysi­
sche Denken des Abendlandes mit sich.65

Vor diesem Hintergrund gilt es kritisch nachzufragen, wo immer 
in bezug auf die vormoderne ästhetische Reflexion in China mit gro­
ßer Selbstverständlichkeit davon ausgegangen wird, daß etwa die 
Werke der Malerei grundsätzlich darstellend um einer Erkenntnis 
willen seien. Eigens zu prüfen ist gerade anhand der malereitheoreti­
schen Überlieferung, ob tatsächlich allgemein von einer mimetischen 
Darstellung vorgegebener Gegenständlichkeiten mit dem Ziel einer 
Einsicht in deren Seinswahrheit ausgegangen wird. In dieser Voran­
nahme fußen alle eingangs umrissenen Beschreibungen, wonach bei­
spielsweise in Figurendarstellungen über eine Vergegenständlichung 
des »Geistigen« (shen W) eines Menschen sein inneres Wesen zum 
Vorschein, das heißt vor die Erkenntnis gebracht werde. Nicht selten 
wird behauptet, in Berg-Wasser-Darstellungen werde eine Einsicht in 
die »Bahnen der Wirk-lichkeit« (li S)66 oder den »weghaft leitenden 

ebd., 47-73; »Licht als Metapher der Wahrheit. Im Vorfeld der philosophischen Begriffs­
bildung«, ebd., 139-171.
65 Vgl. Blumenberg, Ästhetische, 55. In diese Richtung weist der Leitgedanke mehrerer 
Arbeiten von Francois Jullien, wonach für das vormoderne China grundsätzlich die für 
Europa selbstverständliche ontologische Disposition des Denkens und damit auch der 
Kunst in Frage zu stellen ist. Jullien zieht für China prinzipiell die Gültigkeit der onto­
logisch-metaphysischen Grundfigur der Repräsentation, das heißt des Verweises auf 
eine höhere Wirklichkeitsebene in Zweifel (Jullien, Le detour, 8 ff./12; ders., Vom Wesen, 
98/119 f.).
66 Mit dem gewiß provokanten, indes philosophisch nicht vorbelasteten Übersetzungs­
ausdruck »Bahnen der Wirk-lichkeit« für das vielschichtige Wort li f® sollen zumindest 
zwei wesentliche Konnotationen erhalten bleiben. Erstens geht es bei li zunächst um 
ein ordnendes Tun (z/ti fp) sowie um ein dadurch erwirktes »Linienmuster« (wen li jC 
f®); vgl. dazu ZW und HY Art. li 1®. Das Wort bezeichnet also einen Vollzug und eine 
durch ein tätiges »Werken« erreichte, freigelegte »Wirklichkeit«. Diese wird jedoch ge­
rade in der reflektierten Thematisierung des li f® im vormodernen China in grundle­
gender Weise dynamisch ausgelegt, insofern ihr »Muster« alle Verläufe des Weltgesche­
hens wie des menschlichen Handelns in je individueller und situativer Weise normativ 
durchwaltet. Li f® bezeichnet gemäß einer auf Bewegtheit und Bezüglichkeit ausgerich­
teten Disposition des Denkens also gerade nicht das ontologische »Wesen«, ein statisch 
konstituierter Urgrund des Seienden, ein allgemeines principium oder regulatives »Prin­
zip«. Li J® meint vielmehr - und das ist neben dem Wirklichkeitsmoment der zweite 
Grundcharakter dieser Vorstellung - jeweils das vollzughaft ordnende »Bahnen« selbst 
in der Verwirklichung des Wirklichen. Dessen »Wirklichkeit« wird damit in der Vorstel­
lung von li f® dynamisiert; sie ist je situativ entlang sich ergebender Bahnen geschehnis­

112

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie

Sinn« (däo üQangestrebt. Dieses Verständnis setzt jedoch schlicht 
einen gegenständlichen Wirklichkeitsbegriff mit einer platonistischen 
Stufung in Diesseits und Transzendenz oder in äußere Sichtbarkeit 
und innere Erkennbarkeit voraus. Gleiches gilt wenigstens dort für 
die moderne Rede von »Paradiesdarstellungen« und »metaphysi­
schen« oder »mystischen« Bildern von der Welt, wo diese Deutungen 
der Kunst im Sinne eines Wesensrealismus eine erkenntnismäßige 
Haltung gegenüber dem Kunstwerk und dessen einsichtsvolle Kon- 
trastierung einer »idealen Welt« mit einer »realen Welt« zugrunde 
legen.67 Demgegenüber muß und kann aus den schriftlichen Quellen 
heraus das leitende Wirklichkeitsverständnis aufgedeckt werden, um 
neben dem europäischen Weg der Erkenntnis möglicherweise andere 
Zugangsweisen zum Wirklichen oder Umgangsformen mit dem 
Wirklichen zu erschließen.

haft »erwirkend« und »am Werk«, ist lebendige »Wirk-lichkeit«. Nicht ein zeitloses 
ontologisch-metaphysisches »Prinzip«, wohl aber eine solche sich im Bahnen selbst ver­
wirklichende »Wirk-lichkeit« kann nun tatsächlich in situativer geschichtlicher Gültig­
keit »aufgehen« - und ebenso wieder »untergehen«. Aus der Sicht der abendländischen 
Philosophie müssen wir sagen: Das »Ermöglichende«, das bahnende li 11 wird in seiner 
Aktualität als in eins fallend mit dem »Wirklichen«, mit li als »Wirk-lichkeit« ge­
dacht. Diese Wirklichkeit ist fortwährend »am Werk«, sie »bahnt« sich im Wandlungs­
geschehen »aus sich selbst heraus« (zi ran 0 #£).
67 Es wird die Ausrichtung auf ein Erkenntnisinteresse im Kunstverständnis moderner 
Interpreten neben den oben erwähnten Charakterisierungen einer Malerei als »meta­
physisch« oder als »realistisch« vielleicht am deutlichsten gerade en passant greifbar. 
So behauptet Cahill einmal, für den älteren Wang Wei sei die Malerei ein Mittel 
zum Verstehen und Interpretieren der natürlichen Erscheinungen (Cahill, Confucian, 
119). Und Sullivan spricht bei Jing Hao von »thought« und von »true forms«, 
andernorts ebenso von »truth« (Sullivan, Symbols, 59 bzw. 70). Munakata fällt zur 
Theorie des Jing Hao unweigerlich in ein erkenntnistheoretisches Vokabular, wo 
ein malerisches Weltverhältnis beschrieben wird: »to grasp«, »understanding truth« 
(Munakata, Ching Hao, 11 ff.), »to understand the >Reality< of nature and then capture 
the >Reality< in painting« (ebd., 24 f. Anm. 20). Ebenso trifft etwa Marianne Ebersold, 
gestützt auf eine reiche Sekundärliteratur und die dadurch geleitete Lektüre des Quel­
lentextes, in bezug auf Zong Bing mit großer Selbstverständlichkeit Aussagen wie 
die folgende: »Die Naturformen selbst sind für ihn Quellen der Erkenntnis.« Und es 
gehe in der Malerei um eine »Identifikation zwischen einer intuitiven Erfassung des 
Wesens der Dinge und ihrer verstandesmäßigen Analyse«. Gegenstand der Malerei sei 
»Wahrheit«, genauer ein neodaoistisch gefaßtes »Wesen der Natur als ein ihr innewoh­
nendes Prinzip (li)« (M. Ebersold, Atmosphäre in früher chinesischer Landschaftsmale­
rei. Versuch einer Deutung, Diss., Bonn 1979, 133 f.). Auch wenn Osvald Siren von 
»spiritual ideas« spricht, die durch Malerei mitgeteilt würden (Siren, Chinese Painting, 
I 39), liegt der Verdacht nahe, daß hier aus einer fragwürdigen epistemologischen Dis­
position heraus interpretiert wird.

113

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

Gerade ein Vergleich etwa mit Seels Aufklärung der »ästheti­
schen Kontemplation« hilft hier weitere Schlußfolgerungen bloßzu­
legen. So stellt Seel eine Gleichsetzung der ästhetischen mit der theo­
retischen Kontemplation bis in die europäische Moderne hinein fest; 
die theoretische wie die mystische Kontemplation habe weithin das 
Paradigma bei der Erfassung der ästhetischen Betrachtung als einer 
Hermeneutik sinnlicher Offenbarung abgegeben. Daß sich dieses 
»Mißverständnis« im Zuge der Säkularisierung heute aufgelöst habe, 
sei als eine besondere historische Errungenschaft zu werten.68 Dem­
gegenüber wird zu zeigen sein, daß das Ästhetische im vormodernen 
China von vornherein »sinnlich« gemäß dem von Seel vorgetragenen 
Verständnis verfaßt ist und somit einen unmittelbaren Zugang zum 
Wahrgenommenen, nicht hingegen eine Hermeneutik symbolisierter 
Bedeutungen einfordert. Dazu fehlt in China die platonistische Dis­
position zu einer öecoqüx, die ja ihrerseits je schon nach dem Muster 
der »Anschauung« ausgeformt wäre. Um die ästhetische Anschauung 
in ihrer sinnlichen Wirksamkeit zu entfalten, bedarf es dort offen­
sichtlich gar nicht erst eines historischen Prozesses der »Profanisie- 
rung«, wie noch deutlich werden wird.

In Konfrontation zu einem vorherrschenden Erkenntnisinteresse 
setzen jene einleitend dargestellten Auffassungen neu an, wonach 
sich die Kunst nicht primär einer vorgegebenen Gegenständlichkeit, 
deren sichtbarer Wirklichkeit oder deren Seinswahrheit, sondern 
einem gerade in der und durch die Kunst zu leistenden »Weltauf­
gang«, das heißt einer tätigen Weltstiftung und seiner reflexiven 
Sinnauslegung, verpflichtet weiß.69 Denn der Glaube an eine zeitlos 
feststehende und zu erkennende »Wirklichkeit«, auf die die mimeti­
sche Kunst verpflichtet werden könnte, ist geschwunden. Überdies ist 
fraglich, ob ein solcher Glaube an die »Realität« im philosophischen 
Verständnis, der jedem rein mimetischen Kunstverständnis mit Not­
wendigkeit zugrunde liegt, für die chinesische Geistesgeschichte je­
mals Geltung besaß.

Selbst noch die Alternative zwischen dem Abbilden einer objek­
tiven Wirklichkeit und dem Ausdruck subjektiver Gefühle, die Alter­
native zwischen »Naturalismus« und »Expression«, wie sie ebenfalls 

68 Seel, Eine Ästhetik, 71 f.
69 In eindringlicher Weise beschreibt schon Cassirer in Abhebung von der Abbildtheorie 
diese weltkonstituierende Leistung der künstlerischen Sinngestalt (Cassirer, Der Begriff 
der symbolischen Form, in: Ders., Wesen und Wirkung, 178).

114

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie

in zeitgenössischen Debatten über die chinesische Kunst zum Vor­
schein kommt, bleibt hinter den Notwendigkeiten einer ästhetischen 
Theorie zurück. Denn so wird die Erkenntnis von der Welt durch eine 
Erkenntnis vom Künstlersubjekt, wie sie der Betrachter aus dem ex­
pressiv-symbolischen Gehalt des Bildes entnehmen kann, substi­
tuiert. In entscheidender Weise wirken sich hier zwei fragwürdige 
Voraussetzungen aus. Zum einen wird das rezeptive Paradigma einer 
Gegenstandserkenntnis, zum anderen die zu deren Vermittlung not­
wendige mimetische, auf dem Abbilden von Gegenständlichkeit im 
weitesten Sinne fußende Eigenart aller Kunst als fraglos unterstellt. 
Angesichts der hier und da nur angeschnittenen, in ihrer umfassen­
den Bedeutsamkeit jedoch nirgendwo klar herausgestellten Performa- 
tivität als einem Hauptmoment erscheint das epistemologische Mu­
ster als das entscheidende Hemmnis der Forschung zur ästhetischen 
Theorie im vormodernen China. Nachdem dieses Muster in seinem 
Zusammenhang mit einem mimetischen Kunstbegriff herausgestellt 
wurde, muß zunächst deutlicher auch diese Seite verfolgt und die im 
Vorurteil von der symbolisch-metaphorischen Darstellung des Wirk­
lichen durch Kunst wurzelnde Schwäche der modernen Forschung 
aufgezeigt werden.

3.4. Kunst als mimetische Darstellung - Kunst als Ausdruck?

Am vorherrschenden Erkenntnismotiv sollte sichtbar werden, wie tief 
die Vormeinung vom Abbildcharakter, von der mimetisch-repräsen- 
tierenden Ausrichtung der vormodernen chinesischen Malerei der ge­
samten neueren Forschung in ihrer Fixierung auf eine vergegenständ­
lichte Wirklichkeit innewohnt. Diametral dem Gedanken einer 
Weltstiftung durch die Kunst entgegengesetzt gelagert ist damit die 
überwiegende Mehrheit aller modernen Aussagen über die ältere chi­
nesische Kunst wie ebenso die diesem Grundverständnis angepaßte 
Lektüre der Texte selbst. So nimmt beispielsweise Sullivan fraglos 
an, daß die chinesische Bild-Darstellung etwa gemäß jenen Grundtex­
ten von Zong Bing und Xie He HO aus dem fünften Jahrhun­
dert grundsätzlich als »a representational art« fungiert,70 wenngleich 
es dabei freilich im besten Fall um das Erfassen einer idealen, nicht um 

70 Sullivan, The Birth, 108.

115

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

die simple Abbildung real gegebener Wirklichkeit gehe.71 Das Bild hat 
ein Abbild zu liefern - ob nun das Abbild einer zunächst sinnlich 
wahrnehmbaren Wirklichkeit oder einer darin verborgenen, nur mit­
telbar zum Vorschein kommenden »höheren« Instanz ändert nichts 
an der Unterstellung eines mimetischen Zweckes.

Bei Bush und Shih findet sich die Warnung davor, westliche Mo­
delle der kunsthistorischen Interpretation auf die chinesische Kunst­
geschichte zu übertragen, wie dies häufig geschehe. Gerade im Rekurs 
auf die theoretischen Quellen wird bei aller Redlichkeit der Kritik in­
des unbemerkt eben der konzeptuelle Rahmen wirksam, den die eu­
ropäische Ästhetik auf einer fundamentaleren Ebene der kunstge­
schichtlichen Betrachtungsweise immer schon vorgibt. Beispielsweise 
wird die verbreitete Annahme eines »major shift from representatio- 
nal to expressive concerns« in Zweifel gezogen, um einem verfeiner­
ten und frei von europäischen Mustern entwickelten Geschichtsbild 
Vorschub zu leisten. Auch sei die Auskunft der theoretischen Quellen 
vermutlich nicht auf eine »discussion of representation or Illustra­
tion« zu beschränken.72 Diese Aussagen bleiben jedoch vage. Ein gu­
tes Jahrzehnt zuvor war noch aus der Sicht später Entwicklungen die 
gesamte frühe Malerei als gegenstandsbeschreibend, als »an art of 
Illustration« und die Kunst bis zum zehnten Jahrhundert als vor­
nehmlich dem Problem der »representation« gewidmet bezeichnet 
worden. Dabei habe die Hauptaufgabe des Malers zunächst einfach 
darin bestanden, »a convincing replica of nature« anzufertigen. Eine 
nicht genauer spezifizierte »formal resemblance« tritt dabei mehrfach 
zur Erklärung des Gemeinten auf.73 Daß diese Sicht der Dinge heute 
in der Forschung überwunden ist, scheint zweifelhaft.

Schwerer wiegt gegenüber diesen Ansätzen zu einer Revision, 

71 Dazu heißt es bei Sullivan (The Birth, 6) genauer: cosmic »forces are manifest in the 
mountains«.
72 Bush/Shih, Early, 9f.
73 Bush, The Chinese Literati, 13 f./18 et passim. Damit folgt Bush den von ihr zitierten
japanischen Vorarbeiten von Nakamura Shigeo und Hatano Takeshi UHSfÄ
itJ. Ersterer beschreibt sogar noch den »idealistischen Realismus« des Guo Xi (1023 
- etwa 1085) als einen solchen, wonach der »thematische Bildinhalt möglichst ähnlich 
der Wirklichkeit objektiv abgeschildert werden« solle (Nakamura, Chügoku garon, 444:

L < Üj^). Hatano spricht seinerseits
von der »Nachahmungsweise« und vom »Kopieren« (tJTEJ), genauer vom »ge­
treuen Abziehen der wirklichen Landschaft« L5X&) bis hin zum
Durchpausen als der zentralen technischen Frage bei Zong Bing im frühen fünften 
Jahrhundert (Hatano, Sö Hei, 43/49). Die formaltheoretisch entscheidende Frage jedoch, 

116

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie

daß auch der Hinweis auf »expressive Werte« den Horizont der Mi­
mesis-Theorie nicht hinter sich läßt. Bei Siren wird mitunter schon 
die frühe Landschaftskunst als eine Darstellung »in symbolic 
typeforms«74 im Hinblick auf ihre »psychological expressiveness« be­
trachtet, um gegenüber dem offensichtlichen Abbildcharakter das 
Stilmoment in der jeweiligen Gestaltung zu unterstreichen.75 Es kom­
me gemäß der älteren Kunstauffassung über die Gegenstandsbe­
schreibung hinaus darauf an, die in stilistischen Merkmalen sichtbar 
werdende Auskunft des Bildes zu subjektiven Stimmungen, Befind­
lichkeiten, Gedanken und Gefühlen wahrzunehmen.

Der von Siren bevorzugte Begriff des »Symbols« verrät, daß es 
auch nach seiner Deutung der Quellen dem Bildbetrachter stets noch 
um die Entzifferung eines in die bildhafte Form gelegten Sinnver­
weises zu tun ist. Die Rede vom stilistisch individualisierten Ausdruck 
scheint ebenso wie jene von der abbildenden »representation« zei­
chentheoretisch von der Lesbarkeit chinesischer Malerei im Sinne 
eines modernen ikonographischen Kunstverständnisses überzeugt zu 
sein. Die Bilder sind demnach zwar nicht als Abbilder einer äußeren, 
womöglich idealisierten Wirklichkeit, wohl aber als Anzeige und 
Stellvertreter für innere Gegebenheiten im menschlichen Subjekt zu 
sehen. Das sichtbare Bild vergegenwärtigt eine ansonsten nicht ange­
schaute und nicht anschaubare, da interne Wirklichkeit und zielt auf 
deren Kundgabe ab. So indirekt der Sinnverweis auch in der expressi­
ven Bildgestaltung verortet ist, den die Bilder mitteilen, so wenig er 
auch gleich einer abbildhaften Darstellung in formaler Ähnlichkeit 
gedacht werden mag, so sehr wird dieser expressive Sinnverweis doch 
als lesbare und verständliche »Chiffre für« jederzeit eine wirkliche 
Gegebenheit voraussetzen müssen.

Eine vergegenständlichte Wirklichkeit, der Erkenntnisbezug dar­
auf und Mimesis als das geeignete Verfahren - so läßt sich der Rah­
men umreißen, in den jede Form der Physiognomik,76 somit auch die 
»expressionistische« Deutung der künstlerisch ausgebildeten Gestalt 
als Stimmungs- oder Persönlichkeitsspur des Künstlers unweigerlich 

wie die »körperliche Erscheinungsgestalt« (xing genau zu bestimmen ist, auf die sich 
jedes formale Abbilden richten muß, bleibt auch bei Hatano ungestellt.
74 Siren, Chinese Painting, I 29; vgl. Sullivan, Symbols, 59.
75 Siren, Chinese Painting, I 32.
76 Vgl. die Einwände, die Böhme gegen die Physiognomik und zugunsten einer originä­
ren Wirklichkeit des Bildes in Anschlag gebracht hat (Böhme, Atmosphäre, 127 ff. und 
132 ff.).

117

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

gebannt bleibt. Insbesondere gilt es im Blick auf die theoretischen 
Quellen zu klären, ob die hauptsächlich von Siren, James Cahill und 
Roger Goepper vorgeschlagene, gewissermaßen »physiognomische« 
Deutung der Bildgestaltung77 tatsächlich als leitend für die Kunstbe­
trachtung herausgestellt wird. Selbst wenn diese Haltung nicht bloß 
dem modernen geisteswissenschaftlichen Blick entsprungen sein soll­
te, drängt sich zumindest der Verdacht auf, daß da eine methodische 
Errungenschaft der späten chinesischen Kunstkritik unbefragt zum 
Paradigma der Kunstphilosophie und Ästhetik in der Frühzeit ge­
macht wird.

In jedem der genannten Ansätze hält sich das Vorurteil unange­
tastet durch, die Malerei wie ihre Theorie habe sich im vormodernen 
China stets auf dem Boden mimetischer Kunstauffassungen im weite­
ren Sinne, das heißt auf dem Boden des hinzeigenden Darstellens von 
etwas als etwas, bewegt. Es wird ohne Zögern davon ausgegangen, 
daß jedes Bild eine gegenstandsbezogene Aussage macht und im Hin­
blick auf einen bezeichneten Inhalt zu entziffern ist. Uneingeschränkt 
gilt da, daß Bilder »etwas zeigen«. Dagegen läßt sich, auch wenn das 
darstellende Moment nicht geleugnet werden kann, anhand der Quel­
len aufweisen: Indem sie etwas sichtbar machen, sollen Bilder etwas 
bewirken.

Trotz ihrer Tendenz zu größerer Differenzierung und trotz ihres 
Abstandes zur abendländischen Geistesgeschichte bleibt zuletzt auch 
die chinesischsprachige Forschung weithin diesem mimetischen Para­
digma verhaftet. Dies trifft auch dort zu, wo sie »westliche« Muster 
von der Deutung der vormodernen Kunst Chinas fernzuhalten be­
strebt ist. Wenn Chen Chuanxi im Hinblick auf Zong Bing 

und den Leitgedanken des chuän shen der »Weitergabe 
des Geistigen«, davon spricht, es gehe da um ein »Sichtbarwerden 
der geistigen Kräfte über den Bergen und Gewässern«,78 so mag hier 
ein Wesensrealismus vielleicht nur anklingen; und es mag nicht 
zwangsläufig diese Redeweise als die Vorstellung von einer anschau­
lichen Repräsentation eines überempirischen Wesens im gemalten 
Bild zu verstehen sein. Wo dann aber der moderne Fachausdruck zai- 

77 Goepper bezeichnet in sicherlich treffender, jedoch einseitiger Weise die chinesische 
»Malerei als Manifestation des Charakters« und spricht von einer Übertragung der gra­
phologischen Einstellung auf die Malerei (Goepper, Vom Wesen, 13 f.; jüngst ebenso in 
ders., Aspekte, 20 f.); vgl. Cahill, Confucian, 128 f.
78 Chen Chuanxi, Zhongguo huihua, 22: LiAtlÄ-

118

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie

xiän SIS für ein »Neuerlich-Sichtbarmachen« oder eben »Abbilden« 
des weghaft leitenden Sinnes der vollkommenen Menschen im Berg- 
Wasser-Bild Verwendung findet, steht ganz offensichtlich das zwei­
stufige mimetische Paradigma der abbildenden Darstellung Pate. 
Auch Wendungen wie die vom »Herausmalen des Geistes von Bergen 
und Gewässern« und vom »Herausmalen eines in der Phantasie vor­
gestellten Dinges«79 bezeichnen mit aller Deutlichkeit die Vorstellung 
von einer Beziehung zwischen Vorbild und Abbild. Selbst wo einer 
subjektiv-expressiven Kunstauffassung gegenüber der naturalisti­
schen Kunst nunmehr »Abstraktion« (chöuxiäng bescheinigt 
wird,80 wird der mimetische Rahmen des Darstellens nicht überwun­
den.

Nichts Anderes als die abbildtheoretische Vorstellung eines 
»Sinnbildes von« verbirgt sich ebenso bei Ye Lang hinter fol­
gender Redeweise vom »[darstellenden] Sichtbarmachen« oder »Aus­
drücken« (biäoxiän SBß)’
»Die chinesischen Maler der älteren Zeit [...] wollten immer das Atmen des ge­
samten Universums sichtbar machen, [...].«81

In geradezu karikierender Weise wird da diese Forderung der älteren 
chinesischen Ästhetik von einem für das Abendland angeblich leiten­
den »Sichtbarmachen eines vereinzelten und isolierten Gegen­
standes«82 abgehoben. In dieser Weise verfängt sich selbst Ye Lang 

noch in vorgebahnten Sprech- und Denkmustern, und zwar ge­
rade dort am meisten, wo er am nachdrücklichsten den Gegensatz 
zum Abendland herausarbeiten will. Aus diesem Grund meint er auf 
derselben Seite zugestehen zu können, daß auch die chinesische Äs­
thetik ein »Abbilden« und »Repräsentation« (zaixiän ffSJ) durchaus 
kenne und für wichtig halte. Indem er so ein ganzheitliches Darstellen 
von Zusammenhängen und Wirksamkeiten im vormodernen China 
gegen ein schlechtes Abbilden von Gegenständen nach abendländi­
schem Zuschnitt ausspielen möchte, verfehlt er doch um Haaresbreite 
die ursprüngliche Bedeutung einer Ausrichtung der Ästhetik und der 
Kunstpraxis auf eine so eigentümliche Größe wie das »lebendige At­
men« (shengqi Ohne dem Unterschied zwischen Mimesis und 

79 Chen Chuanxi, Zhongguo huihua, 34 £: Ätü bzw.
80 Chen Chuanxi, Zhongguo huihua, 122.
81 Ye Lang, Zhongguo mexue, 224: [...] SSggmS'hWKhtn.
82 Ye Lang, Zhongguo mexue, 224:

119

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

evokatorischer Wirksamkeit, zwischen dem informativen Abbild und 
einer durch Anschauung ausgelösten Performativität weiter nachzu­
gehen, wählt er selbst ja schon im nächsten Halbsatz eine viel ange­
messenere und tiefsinnigere Formulierung:

»[Die Maler] sollten immer das ursprüngliche Atmen des Universums im Bild in 
fließende Bewegung versetzen [Hervorhebung M. O.].«83

Jetzt spricht er nicht mehr von einem Darstellen, Abbilden, Sichtbar­
machen. Allein, die volle Tragweite dieses Gedankens der Bewegtheit 
zu entfalten, daran hindert offenbar genau jene geschmähte Fixierung 
auf das gegenständlich Mimetische und die Darstellung. Allzu fest ist 
dieses Grundmuster über Hegel im modernen chinesischen Bewußt­
sein verankert.

Ein statischer Wirklichkeitsbegriff, wie er allen Abbildtheorien 
im weitesten Sinne innewohnt, ist es, der die moderne Erkundung 
der älteren chinesischen Ästhetik in die Irre führt und alle Hinweise 
auf eine lebendige Bewegtheit als Kern der Kunst noch als »Expres­
sion« mißdeuten läßt. Daß das mimetische Moment nicht nur die 
Voraussetzung aller darstellenden Künste, sondern zugleich ihre We­
senserfüllung sei, zieht die Forschung nicht in Zweifel. Wie selbstver­
ständlich folgt sie darin der von Hans Blumenberg im Hinblick auf die 
abendländische Mimesistheorie formulierten Überzeugung, es gehe 
in der Malerei um die »künstlerische Erschaffung weltebenbürtiger 
Werke«.84 Es gilt aber, soweit die mimetische Darstellung unleugbar 
ein wesentliches Teilmoment in der Malerei ausmacht, genauer zu 
fragen, was da nachgeahmt und wie Nachahmung als Mittel einge­
setzt wird, ferner auch, wozu sie dient. Dient sie einer Erkenntnis 
dessen, was der Fall ist, durch abbildende Veranschaulichung? Oder 
führt sie durch die Gegenstandsdarstellung hindurch unmittelbar zu 
einer »geistigen«, »emotionalen« oder »leiblichen« Transformation 
des Betrachters? Soll da durch Nachahmung überhaupt etwas präsen­
tiert, »re-präsentiert« werden? Oder wird lediglich Gegenständliches 
»evoziert«, um eine bewegte Wirksamkeit jenseits des Darstellbaren 
auszulösen? Ebenso ist zu fragen: Was steht überhaupt für eine Nach­
ahmung zur Verfügung? Wie ist diejenige Gegenständlichkeit be­
schaffen, worauf sich die Malerei beziehen kann? Auch von dieser 

83 Ye Lang, Zhongguo mexue, 224: 1f 7Cz <-
84 Blumenberg, Ästhetische, 60.

120

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie

Seite erweist sich das implizierte Wirklichkeitsverständnis als unum­
gänglicher Ausgangspunkt weiterer Forschung.

Die Behauptung, die Berg-Wasser-Malerei habe gar nichts mit 
Darstellung und Mimesis zu tun, wäre unsinnig. Das Mimetische 
stellt sicher nicht weniger den Ausgangspunkt für die verschiedenen 
Kunstübungen des vormodernen China dar, wie dies für das Abend­
land gilt und wie dies daher hier auch die theoretische Entwicklung so 
entscheidend prägen konnte. In Frage zu stellen sind allerdings Funk­
tion und Zweck des Mimetischen in älteren chinesischen Kunstauffas­
sungen. Anzuzweifeln ist insbesondere der Gedanke von einer höher­
stufigen Mimesis in der wahren Kunst, von der Nachahmung des 
Wesensgehaltes des Wirklichen zum Zwecke geistiger Einsicht in die 
Wahrheit des Seins. Zu tief ist dieser Ansatz in europäisch-ontologi­
schen Vorannahmen verwurzelt, die von vormodernen chinesischen 
Denkern nicht geteilt werden.

In dieser Untersuchung soll das mimetische Moment in seiner 
theoretischen Bedeutsamkeit im Rahmen einer pragmatistischen, auf 
Transformation statt auf Erkenntnis ausgerichteten Kunstübung her­
ausgearbeitet werden. Von vornherein scheiden sich daher die Wege 
einer Rekonstruktion von gedanklichen Grundlagen der chinesischen 
Vormoderne bereits an dem Punkt, wo eine systematisch gegenläufige 
Tendenz der betreffenden Quellentexte sichtbar wird, die einer Ästhe­
tik des Performativen vor einer konventionellen Werkästhetik euro­
päischen Zuschnitts allemal den Vorzug geben muß. Im Hinblick auf 
die erhaltenen Werke der Malerei nun auch die schriftlichen Quellen 
primär aus der werkästhetischen Perspektive begreifen zu wollen, be­
deutet den ersten fundamentalen Irrtum so gut wie der gesamten bis­
herigen Forschung. Dem zentralen Gehalt der Texte ist im Rahmen 
gängiger Abbild-Theorien von der Kunst, die jedenfalls in einer Äs­
thetik des darstellenden Zeichens verwurzelt sind und die erkenntnis­
mäßige Vermittlung eines im weitesten Sinne gegenständlich gefaß­
ten Gehalts als das Wesen der Kunst propagieren, nicht auf die Spur 
zu kommen. Die Untersuchung muß ihr Augenmerk von vornherein 
auf Anzeichen für eine performativistische Kunstauffassung richten, 
wonach die gegenstandsbezogene Darstellung nicht mehr als ein Mit­
tel zur Entfaltung einer transformativen Wirksamkeit in ästhetischen 
Akten ist. Diese Wirksamkeit der Malerei ist freilich nach der Aus­
kunft der vormodernen chinesischen Quellen zur Ästhetik weder mit 
»Lustgewinn« noch mit »Erkenntnisgewinn« oder »moralischer Läu­
terung« angemessen umschrieben.

121

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

Aus der Lehrpraxis der Malerei ist hinlänglich bekannt, daß ein 
vormodernes chinesisches Berg-Wasser-Bild nicht eine tatsächlich ge­
gebene Landschaftsansicht im Ausgang vom Naturstudium »abbil­
det« oder »wiedergibt«, daß es vielmehr aus topischen »Versatzstük- 
ken« zusammengesetzt wird. Damit reicht es schon auf der untersten 
Ebene in seinem mimetisch-repräsentierenden Aspekt über die beson­
dere »realistische« Gegenstandsbeschreibung in Richtung auf ein 
Umfassendes hinaus.85 Freilich könnte ein Bild infolge formaler Be­
obachtungen zu seiner Motivik als »mimetisch« gelten, ohne daß das 
konkrete Bildganze einem Anspruch auf äquivalente Abbildung eines 
Gegenstandsganzen genügen müßte. Fraglich wird dann allerdings, 
ob das Nachahmende an Teilmomenten der Gestalt bereits ausreicht, 
um eine Gestaltganzheit insgesamt als »Nachahmung« einer vorge­
gebenen Gegenstandswirklichkeit zu bezeichnen. Bevor das Berg- 
Wasser-Bild zum »Bild von der Welt« erklärt wird, ist umgekehrt zu 
fragen, in welcher Weise das sichtbare Erscheinen, das im Berg-Was­
ser-Bild gewiß geleistet wird, »Welt« zur Entfaltung bringt. Auf die­
sem Wege werden in den Studien der Teile III. und IV. fundamentale 
Fehleinschätzungen der vormodernen chinesischen Malerei im ein­
zelnen aufzuweisen sein.

3.5. Die Performativität der Kunst

Zur klassischen Werkanalyse ist in der jüngeren Ästhetik die Unter­
suchung des »ästhetischen Objektes« und der »ästhetischen Einstel­
lung« im rezeptiven Akt hinzugetreten.86. Im Hinblick auf die ästhe­
tische Reflexion im vormodernen China muß aber über die Theorie 
des Rezeptionsaktes hinaus dem transformativen Verhältnis zwischen 
einzelnen ästhetischen Akten und dem Sein-zur-Welt im ganzen be­

85 Vgl. dazu etwa ein illustriertes Malereilehrbuch wie den berühmten, erstmals 1679 
erschienenen Senfkorngarten von Li Liufang und Wang Gai (Jie zi yuan

|U, dt.: Wang Gai/Li Liu-fang, Der Senfkorngarten. Lehrbuch der chinesischen Male­
rei, übers, von Angelika Obletter, herausgegeben von Hans Daucher, 3 Bde., Ravensburg 
1987), das schwerlich seinesgleichen unter europäischen Musterbüchern finden wird. 
Darin wird nicht zuerst das Sehen und die Gegenstandserfassung, sondern die Strich­
führung gelehrt; es sind so auf ganz eigene Art Gegenstandsmimesis und Ausdruck, 
Allgemeines und seine individuierte Form, künstlerischer Topos und kreative Freiheit 
verschränkt.
86 Vgl. aus phänomenologischer Sicht Georg Bensch, Vom Kunstwerk zum ästhetischen 
Objekt: Zur Geschichte der phänomenologischen Ästhetik, München 2000.

122

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie

sondere Aufmerksamkeit geschenkt werden. Im Werk als einem 
Kristallisationspunkt verschiedener Lebensvollzüge läuft die Perfor- 
mativität des Künstlers und seiner Gestaltungsarbeit, wie diese le­
bensweltlich situiert ist, mit jener anderen Performativität des ästhe­
tischen Betrachtungsaktes zur wirksamen Welteröffnung zusammen. 
Das Berg-Wasser-Bild ist geschehnishaft; es ist als ein Ereignis zu 
denken. Diese Erkenntnis ist nun aus dem engeren Bereich einer »re­
ligiös« genannten Motivation, wie sie verschiedentlich in der For­
schung als ein Zug dieser Malereigattung herausgestellt wurde, bis 
in die allgemeingültigen Wurzeln der ethischen Verfassung des 
Menschseins zurückzuverfolgen. Es gilt, den Gedanken des Performa- 
tiven im vormodernen chinesischen Nachdenken über die Malerei als 
einen solchen freizulegen, der das ästhetische Verhalten des Men­
schen je schon im Vollzug seines grundlegenden Seins-zur-Welt im 
ganzen beheimatet sieht, noch bevor dem unter Umständen eine be­
stimmte »religiöse« Bedeutung beigemessen wird. Die ästhetisch her­
beigeführte Transformation des menschlichen Weltverhältnisses 
reicht ebenso wesentlich über das Aisthetische hinaus.87

Es ist die vorherrschende Auffassung von der Performativität der 
Malerei, die auch erst einsichtig macht, wieso eine so kulturprägende 
Sitte wie das Anbringen von Gedichtaufschriften, Nachschriften und 
Kolophonen (ti bä durch Dritte auf einem bereits »fertiggestell­
ten« Bild nicht nur keinen Eingriff in die Eigengesetzlichkeit der Bild­
komposition darstellt; dieser neue Gestaltungsakt bedeutet geradezu 
ein Aufgreifen des vom Bild an den Betrachter herangetragenen An­
spruchs auf eine performative Rezeption. Indem der rezeptive Akt der 
Bildbetrachtung in einen schöpferischen Vollzug sui generis mündet, 
vollendet sich darin die intersubjektiv, diachron und - im Austausch 
zwischen Malerei, Dichtung und Schreibkunst - intermedial wirksa­
me Welt- und Gemeinschaftsstiftung durch das Bild. Hinter einer sol­
chen Praxis steht nur vordergründig ein sekundäres Interesse an 

87 Ansätze zu diesem gewandelten Blickwinkel der jüngeren Ästhetik finden sich bei­
spielsweise bei Hans Robert Jauß und Max Imdahl, vor allem im Gedanken einer »pro­
duktiven ästhetischen Bilderfahrung« (M. Imdahl, »Kunstgeschichtliche Bemerkungen 
zur ästhetischen Erfahrung«, in: Ders., Reflexion, Theorie, Methode. Gesammelte 
Schriften Band 3, herausgegeben von Gottfried Boehm, Frankfurt a.M. 1996, 282- 
302). Aufgrund eines formalästhetischen Horizontes der europäischen Theorie kann 
freilich die spezifische Form einer transformativen Ästhetik, wie sie im älteren China 
greifbar wird, nur in einer Weiterentwicklung dieser rezeptionsästhetischen Perspektive 
in den Blick der Ästhetik einrücken.

123

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

namhaften Werken und Künstlern; darin tritt vielmehr eine eigen­
tümliche Auffassung von der prozeßhaften Offenheit eines Kunst­
werks zutage. Dieses erlangt seine volle Wirklichkeit nicht in der for­
malen Gestaltung, sondern gerade in der Eröffnung einer ebenso 
ästhetisch wie sozial, ethisch und geschichtlich verfaßten Wirksam­
keit.

Diesen Gedanken legen nicht zuletzt in Form von Bildaufschrif­
ten überlieferte Reaktionen auf ästhetische Erfahrungen nahe. Wäh­
rend manchen Künstlerautoren dabei noch ein primäres Interesse an 
der künstlerischen Persönlichkeit eines Kollegen - oder Schreibkünst­
lers - unterstellt werden mag, können diesbezügliche Äußerungen 
gerade eines Zhu Xi (1130-1200), der nach eigenem Bekunden 
von der Malerei nichts verstand, um so deutlicher die allgemeine Gül­
tigkeit der zwischenmenschlichen Hintergründe in der Kunstübung 
spätestens seit der Song^-Zeit beleuchten. In der ästhetischen Praxis 
einer aktiven »Fortsetzung« des Kunstwerks in Nachschriften - ein 
über die Betrachtung hinausgehender ästhetischer Akt seitens des Re­
zipienten und ein Eingriff in die Werkgestalt - verschmilzt da in fol­
gendem kurzem Ausspruch in geradezu idealtypischer Weise die ge­
schichtliche Dimension der Kunst mit dem ästhetischen Akt und einer 
sozial und ethisch bedeutsamen Antworthandlung zur mitmensch­
lichen Verbundenheit:

»Wie ich, [Zhu] Xi, dieses Bild betrachte und die Worte der Nachschriften der 
beiden Herren Hong und Lu lese, muß ich ihretwegen Tränen vergießen [Her­
vorhebung M. O.].«88

88 Zhu Xi AM/ »Ba Bing jie tu Kic/AMIH« (»Nachschrift zu dem Bild Schmelzendes 
Eis«); übersetzt nach Zhu Xi W, Zhu Zi wen ji fcE AM (Gesammelte Schriften des 
Zhu Xi), herausgegeben von Chen Junmin |®ß£K, 10 Bde., Taibei 2000, juän 81, 
8. Bd., 4021: [ra|,öW'/Ä ' ^ßOn/^bMßl'®). Auch in den wenigen anderen
Bildaufschriften von Zhu Xi AM tritt jeweils fast durchweg die menschliche Verbun­
denheit als Ergebnis des Betrachtungs- und Leseaktes zutage; vgl. »Ba Tang ren Mu yu 
mu niu tu IficW AB Alfl« (»Nachschrift für das Bild Rinder weiden im Abendregen 
eines Malers aus der Tang-Zeit«): »[...] wie man das anschaut, lassen [Malerei und Auf­
schriften] im Verein in einem Erfurcht aufkommen. [...] Im Auf und Nieder [seines 
Lebens, sc. des Alten vom Longshan-Berg], im Dasein und im Untergang empfinde ich 
seinetwegen Wehmut, und da ich seine Nachfahren kenne, gebe ich [das Bild] zurück« 
(ebd., & 83, VIII 4094: A&$C [•••] WPWAffll>£);
»Ba Taishi zhong feng shi hua 1$ A^TP^I^Ä« (»Nachschrift zu Dichtung und Male­
rei auf den Gipfel des Taishi [-Berges im Songshan-Gebirge]«: »[...] ihretwegen [sc. 
wegen des Malers, des Dichters und seines Adressaten in der Bildaufschrift] bin ich weh­
mütig, schließe die Rolle und seufze tief [...]« (ebd.: AM); »Ba Zhang

124

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie

Das bekannte Interesse der chinesischen Kunstkritik an der Person des 
Werkschaffenden muß in diesem sozial performativen Rahmen beur­
teilt werden. Ein Dichter findet sich nach der vorherrschenden Auf­
fassung in geradezu leiblicher Weise in seiner Dichtung verkörpert. 
Deren Rezeption kommt daher weniger einer »Auslegung« als einem 
»Antwortgeschehen» gleich. Es geht dem rezeptiven ästhetischen Akt 
in der Aufnahme eines durch das Kunstwerk vermittelten persönli­
chen Appells von Mensch zu Mensch nicht zuletzt um die Echtheit 
einer Begegnung innerhalb einer geschichtlich-kulturellen Gemein­
schaft. Nicht primär bedeutet die besagte Gepflogenheit der Bildauf­
schriften also ein Verstehen oder ein angeregtes Nachschaffen einer 
»Wahrheit« im Kunstwerk, das rekonstruktive Aufgreifen einer ver­
meintlichen Sinnintention im intellektuellen Nachvollzug.

Wie anhand der schriftlichen Quellen zu zeigen sein wird, heben 
gerade die leiblichen Metaphern, die die ältere chinesische Kunstkritik 
in der Erfassung von ästhetischen Merkmalen sowohl hinsichtlich der 
Dichtung wie der Schreibkunst und der Malerei zur Anwendung 
bringt, darauf ab, daß namentlich in der Vermittlung durch die aus- 
druckshafte Wirksamkeit des qi Mz des »Atmens«, in der Kunst ein 
tatsächliches »Einschwingen« in die welthafte Wirklichkeit, der eben­
so der Rezipient wie der Autor angehören, herbeigeführt wird. Indem 
das Werk nicht in erster Linie in seiner Symbolhaftigkeit, sondern 
nach Maßgabe einer leibhaftigen zwischenmenschlichen Begegnung 
auf seine »Echtheit« (zhen Jt) hin erfaßt wird, tritt diese Disposition 
der Ästhetik und der Kunst zur Gemeinschaftsbildung ganz deutlich 
hervor. Sowohl im Hinblick auf den Weltaufgang wie auf die Stiftung 
einer geschichtlichen Gemeinschaft unter Menschen ist die Kunst in 
China weniger »hermeneutisch« wie viel eher »pragmatisch« anzu­
gehen.

Die seit der TangJ|f-Zeit (618-907) anzutreffende Gepflogenheit 

Yidao jia cang Dongpo Ku lin guai shi (»Nachschrift auf
die Verdorrten Bäume mit skurrilen Felsen des [Su] Dongpo, die im Hause des Zhang 
Yidao aufbewahrt werden«): »[...] doch das stolze Schmettern seines Stils und sein At­
men, das Frühere und Heutige durchgreift, ist doch immer noch imstande, mich in der 
Vorstellung den Menschen leibhaftig sehen zu lassen [...]« (ebd., juän 84, VIII 4173: 

»BaCheng Guangze jia cang Dongpo Zhu 
shi (»Nachschrift für Bambus mit Felsen von [Su] Dongpo,
das im Hause des Chen Guangze aufbewahrt wird«): »[...] noch nach hundert Genera­
tionen wird, wer diese Malerei betrachtet, sich vorstellen können, [den Maler leibhaftig] 
zu sehen« (ebd., VIII 4176: W).

125

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

der Bildaufschrift kann aus einer bestimmten ästhetischen Anlage er­
klärt werden, die sich durchaus in der theoretischen Grundlegung der 
Berg-Wasser-Malerei seit dem frühen fünften Jahrhundert widerspie­
gelt. Um diesen Entwurf mit konkreten Einsichten zu füllen, muß das 
grundlegende Problem so gefaßt werden: Wie wird innerhalb der äs­
thetischen Erfahrung Wirklichkeit als eine solche, die unser lebens­
weltliches Dasein im ganzen beherrscht, zur Entfaltung gebracht? 
Und welche Bedeutung kommt dabei der mit anderen Menschen ge­
teilten Welt als einer Bewandtnisganzheit zu?89

Nach einem noch heute in der westlichen Welt vorherrschenden 
Kunstverständnis wird der Künstler als ein zweiter creator mundi mit 
weitreichender Autonomie ausgestattet.90 In der authentischen Ein­
zigartigkeit seines von imaginatio und inventio getragenen Werk­
schaffens liegt der Wert des Resultats, das als gelungenes Kunstwerk 
weltgleichen Rang besitzt und einen Wahrheitsanspruch entfaltet.91 
Diesem Blick auf die »Botschaft im Werk« entspricht es, daß bis heute 
die Methodik der Kunstgeschichtsforschung zu China von einer for­
malistischen Werkanalyse bestimmt wird. Es unterbleibt zu oft eine 
Erforschung der »ästhetischen Erfahrung«, wie sie gemäß phänome­
nologischen Einsichten leitend für die Konstitution des »ästhetischen 
Objekts« ist. In diesem Forschungshorizont konnten wichtige Mo­
mente ästhetischen Denkens in China bisher schlicht übersehen wer­
den. Und selbst dort, wo - wie in erster Linie durch Xu Fuguan 
Ü geschehen - durchaus gesucht danach wurde, Kunst als eine exi­
stentiell gelebte Wirksamkeit herauszustellen und von einem Heran­
gehen zu befreien, das sie allein von Problemen der Darstellung her 
begreifen möchte, selbst wo das Performative als die entscheidende 
Errungenschaft des ästhetischen Denkens bereits in den Blick gerückt 
wurde, verhinderte eine mangelnde Radikalität in der Problemstel­
lung die Aufklärung der vormodernen chinesischen Malereitheorie 

89 Gegen die frühe Rezeptionsästhetik eines Dewey wäre also nicht zu fragen, welche 
Rolle Leiblichkeit und Lebenswelt für den Vollzug des gelingenden ästhetischen Aktes 
spielen, sondern umgekehrt, wie im ästhetischen Akt weit über die sinnliche Wahrneh­
mung hinaus ein tatsächlicher Weltzugang vermittelt wird. Auch eine ästhetische Theo­
rie wie die von Dewey in Art as Experience niedergelegte bleibt im kunstphilosophischen 
Horizont des Abendlandes befangen, solange da lediglich die Aufmerksamkeit auf Fakto­
ren gelenkt werden soll, die den ästhetischen Akt als einen rein ästhetischen und die 
ästhetische Erfahrung lediglich als eine Erfahrung eigener Art ausmachen.
90 Vgl. dazu auch die Analysen in Mersch, Ereignis, 163/166 f./171 ff.
91 So exemplarisch nach Hegel noch Heidegger, Der Ursprung, 43 ff.

126

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie

in ihrer ureigenen Besonderheit, der Herausarbeitung einer perfor- 
mativen Anschauung.

Alle bisher aufgeworfenen Fragen werden unter der umfassende­
ren ästhetischen Fragestellung, wie durch konkrete Anschauung und 
sinnlich-leibliche Akte ein Weltverhältnis vermittelt wird, neu zu 
beleuchten sein. In Europa hat in allzuwenig beachteter, jedoch bahn­
brechender Weise zuerst Fiedler auf die Tragweite des Zusammen­
hangs von Anschauung, Weltbezug und leiblich vollzogener künstle­
rischer Tätigkeit aufmerksam gemacht. In seiner Schrift »Über den 
Ursprung der künstlerischen Tätigkeit« von 1887 unterstreicht er, 
daß es die »Ausdrucksbewegung« selbst sei, welche sich in der Seh­
wahrnehmung unmittelbar fortsetze und kläre; der Leistung der ge­
staltenden Hand, ihrer »Gebärde«, sei erst die Entwicklung des Ge­
sichtssinnes, das heißt aber unseres Weltbezuges in der Sichtbarkeit, 
zu verdanken.92 Daher ist bei ihm weiterhin folgender Gedanke zu 
lesen:
»Erst wenn man begriffen hat, daß jene körperliche Manipulation als die unmit­
telbare Weiterentwicklung desjenigen leiblichen Geschehens aufgefaßt werden 
kann, welches bei den Vorgängen des Schauens und Vorstellens nachweisbar ist, 
oder wenigstens vorausgesetzt werden muß, wird man zu der Einsicht gelangen, 
daß in dieser Entwickelung des leiblichen Geschehens auch eine Entwickelung 
des geistigen Geschehens enthalten ist. [...] die Entwickelung von Gesichtsvor­
stellungen [... kann] nur in der Entwickelung von körperlichen Betätigungen 
enthalten sein.«93

In solcher Klarheit weder vor noch nach Fiedler formuliert, ist in die­
ser theoretischen Weichenstellung doch ziemlich genau dasjenige For­
schungsprogramm bezeichnet, das erst einen angemessenen Zugang 
zur älteren chinesischen Ästhetik verschaffen dürfte.

In den schriftlichen Quellen zur Ästhetik läßt sich noch deutli­
cher belegen als Xu Fuguan dies verfolgt hat, was es genau 
heißt, daß die Berg-Wasser-Malerei im vormodernen China weithin 
als eine ethisch-existentielle Einübung in die Welt entwickelt wurde. 
Als hilfreich erweist sich dabei Julliens These, daß gemäß älteren chi­
nesischen Auffassungen von ästhetischen Phänomenen »das Wirkli­
che« in der situativen Besonderung in Zeit, Raum und gelebter Be­
deutung zu suchen sei, nicht aber in einer allgemeinen, abstrakten 

92 Fiedler, Schriften, 1164 f.
93 Fiedler, Schriften, 1167.

127

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragestellung, Forschungsstand und offene Probleme

Ordnung der Wesenheiten.94 Auf dem Boden der bereits verbreiteten 
Einsicht in eine eigentümliche Welthaltigkeit des Berg-Wasser-Bildes 
ist jenseits des Mimesis-Gedankens, damit aber auch noch jenseits der 
Feststellung subjektiver Ausdrucksmerkmale im Bild, Einblick darein 
zu gewinnen, wie die den Menschen in seinem Dasein ganzheitlich 
betreffende, in situativer Gültigkeit Welt stiftende Wirksamkeit des 
Bildes gedacht wurde. Es ist die zeitliche Dimension dieses Wirkens 
im ästhetischen Akt zu beleuchten; und es ist nach Indizien dafür zu 
suchen, daß es statt des Schönen, der mimetischen Darstellung oder 
der Erkenntnis das Moment einer situativen und leiblichen Daseins­
entfaltung in der Vermittlung durch die Anschauung am gemalten 
Bild ist, die tatsächlich im Mittelpunkt einer theoretischen Grundle­
gung der Berg-Wasser-Malerei steht.

94 So der durchgängige Tenor in Jullien, Le detour. Wenngleich Jullien die dichtungs­
theoretische und philosophische Kommentarliteratur auf diese Behauptung hin über­
prüft hat, fehlt doch noch eine vergleichbare Untersuchung zur geistesgeschichtlich 
nicht weniger einflußreichen bildenden Kunst und ihrer Theorie.

128

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56 - am 16.01.2026, 10:07:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Fragen und Thesen
	2. Die Berg-Wasser-Malerei und ihre Ästhetik nach dem Stand der Forschung
	2.1. Der kunsthistorische Rahmen
	2.2. »Religiöse« Hintergründe und ein metaphysischer Realismus
	2.3. Ein subjektiver Expressionismus
	2.4. Performativität des Bildes und ästhetischer Lebensvollzug

	3. Probleme einer transkulturellen modernen Kunsttheorie
	3.1. Einführung in die Problematik einer vormodernen Terminologie der Ästhetik
	3.2. Ästhetik als Philosophie des Schönen?
	3.3. Kunst als Erkenntnisweg?
	3.4. Malerei zwischen mimetischer Darstellung und Ausdruck
	3.5. Die Performativität der Malerei


