Erster Teil

» Lhomme dans un puissant oubli«: das Vergessen
des Wahnsinns und der anthropologische Zirkel

Il a fallu que la Folie cesse d’étre la Nuit, et devienne
ombre fugitive en la conscience, pour que ’lhomme
puisse prétendre a détenir sa vérité et a la dénouer
dans la connaissance.

(Michel Foucault, Préface zu Folie et déraison)*

»Erst musste der Wahnsinn aufhéren, die Nacht zu sein, und zum fliichtigen
Schatten im Bewusstsein werden, damit der Mensch den Anspruch erheben
konnte, seiner Wahrheit innezuwerden und sie in der Erkenntnis zu entwir-
ren.«

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Michel Foucaults frithe Untersuchung uiber die Entstehung der moder-
nen Psychopathologie, seine Histoire de la folie a I’dge classique,* bildet
ein Unikum in seinem gesamten Werk: Sie bietet vernunfttheoretischen
Ausfuhrungen einen Raum, den diese nirgends sonst in seiner Arbeit ein-
nehmen. Dem vernunftkritischen Ansatz verdankt allerdings das Buch
nicht nur seine Besonderheit und seinen umstrittenen Charakter, son-
dern auch das relative Desinteresse, das ihm in der Rezeption entgegen-
gebracht wurde.

Foucaults Geschichte des Wahnsinns wird von der heutigen Rezepti-
on zumeist als eine Randerscheinung betrachtet. Sie bilde den noch unrei-
fen Versuch, in Alternative zu den herkommlichen Methoden der Geistes-
wissenschaften eine nicht-ideengeschichtliche Diskursanalyse zu entfalten.
Ein solches nicht-ideengeschichtliches Verfahren sei allerdings erst von
Foucault entwickelt worden, nachdem er zuerst eine archiologische und
spater eine genealogische Methode umreifSen konnte. Seine Histoire de la
folie sei hingegen insofern der Ideengeschichte verhaftet geblieben, als sie
eine Universalgeschichte und ein allgemeines Subjekt derselben anzuneh-
men scheint, was die Umgrenzung der Geschichte des Wahnsinns in stark
einheitliche Epochen zeige. Durch seine Geschichte des Wahnsinns ver-
stricke sich Foucault aufSerdem in das dufSerst widerspruichliche Unter-
fangen einer unvernunftigen Vernunftkritik. Durch das Heraufbeschwo-
ren einer wilden, die Grenze jeder Diskursivitat tibersteigenden Erfahrung
des Wahnsinns falle er einer Form des schlichten Irrationalismus anheim.

2 Foucault these principale ist 1961 zuerst mit dem Titel Folie et déraison.
Lhistoire de la folie a I'dge classique in Paris bei Plon erschienen. Mit der
zweiten Ausgabe 1972 bei Gallimard wurde der Titel vereinfacht und das ur-
spriingliche Vorwort durch ein erheblich kiirzeres ersetzt (M. FOUCAULT,
Histoire de la folie a I'dge classique, 19725 fortan als HF angegeben). In den
weiteren Ausgaben wird das urspriingliche Vorwort nicht mehr gedruckt.
Die deutsche Ubersetzung, bei Suhrkamp 1969 erschienen, bewahrt das
Vorwort der ersten Ausgabe, tragt aber einen neuen Titel, Wahnsinn und
Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der Vernunft, und
nimmt mehrere Kiirzungen vom urspriinglichen franzosischen Text vor (M.
FOUCAULT, Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im
Zeitalter der Vernunft, ibers. v. U. Koppen, Frankfurt/M. 1969; vgl. D. ERI-
BON, Michel Foucault. Eine Biographie, tibers. v. H.H. Henschen, Frank-
furt/M. 32008 (1991), 173 ff./fz. 131 ff. und U. J. SCHNEIDER, Michel
Foucault, Darmstadt 2004, 28).

3 Zur Rezeption im Allgemeinen vgl. etwa A. GEISENHANSLUKE: »Wahn-
sinn und Gesellschaft«, in: Cl. KAMMLER, R. PARR, U. J. SCHNEIDER

37

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

In Gegenfiihrung zu den vielen Vorbehalten und Missverstandnissen,
auf die das Buch in der Rezeption gleich nach seinem Erscheinen gesto-
fSen ist, wird hier der Versuch unternommen, die entscheidende Bedeu-
tung von Foucaults friher Vernunftkritik fiir eine Lekture auch seiner
spateren Werke stark zu machen. Weder Foucaults archidologisch-genea-
logisches Verfahren noch seine Auffassung von Diskursen, Geschichte,
Macht und Subjektivitat, noch seine Deutung des normalisierenden und
pathologisierenden Charakters der Humanwissenschaften und folglich
der Biopolitik lassen sich angemessen rekonstruieren, wenn man von
seiner frithen Vernunftkritik und von deren Wirksamkeit auch in seinen
spateren Schriften absieht. Ohne den Wahnsinn als die Wabrbeit der Psy-
chologie, das heifdt, ohne die Unvernunft als den vergessenen Grund des
modernen, anthropologischen Reduktionismus in Betracht zu ziehen,
ist es nicht nur unmoglich, Foucaults Werk wirklich gerecht zu werden,
sondern ihn auch angemessen zu kritisieren.

Auf dem Spiel steht gleichzeitig die korrekte Einordnung Foucaults
in die Geschichte der Philosophie. Normalerweise wird Foucault im
Bannkreis des Nietzscheanismus verortet. Dieser kann von der Macht-
metaphysik bis zur vitalistischen Verherrlichung der Leiblichkeit, vom
evolutionistisch-genealogischen Biologismus und antihumanistischen
Naturalismus bis zu einer Philosophie des Lebens qua Philosophie der
Immanenz unterschiedlich dekliniert werden. Gegeniiber solchen Ein-
ordnungen wird aufzuzeigen sein, wie die Referenz auf die vernunftkri-
tischen Anfiange Foucaults einen breiteren Horizont eréffnet.

So ist es schwierig, nicht an das Werk des Schiilers Michel Foucaults
zu denken, wenn Jean Hyppolite in seinem Buch tiber Hegels Logik, Lo-
gique et existence, in Polemik gegeniiber einer Tradition — man weif3,
wie einflussreich diese in Frankreich sein konnte —, die ihn nur hinsicht-
lich seiner Auffassung vom praktisch-historischen Geist, das heifst vom
objektiven, rezipieren wollte, Hegels Kritik am Anthropologismus am

(Hg.), Foucault-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart/Weimar
2008. Eine Ausnahme bildet die italienische Rezeption von Histoire de la
folie, die positiv von der Reflexion Franco Basaglia beeinflusst wurde: vgl.
etwa P. A. ROVATTI, La follia, in poche parole, und Foucault e la >Storia
della follia<, monografische Nummer anlisslich des 5o. Jahres nach dem
Erscheinen von Foucaults Buch der italienischen Zeitschrift: aut aut, 351
(2011). Anders als im deutschen hat man sich dariiber hinaus im englischen
und italienischen Kulturraum darum bemiiht, eine Ubertragung des voll-
stindigen Textes von Foucaults Hauptdissertation zur Verfiigung zu stellen
(vgl. M. FOUCAULT, History of Madness, hg. v. J. Khalfa, tibers. v. . Mur-
phy, London 2006; DERS., Storia della follia nell’eta classica, iibers. v. M.
Galzigna, Mailand 2011). Suhrkamp hat es als entbehrlich betrachtet, His-
toire de la folie in seiner Ausgabe von Foucaults »Hauptwerke « aufzuneh-
men: vgl. M. FOUCAULT, Die Hauptwerke, Frankfurt/M. 2008.

38

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

grindlichsten rekonstruiert und ihn genau in dieser Hinsicht mit Nietz-
sche verbindet: »Hegel hat hier Nietzsche vorweggenommen. Die huma-
nistische Reflexion ist der Fall ins >Allzumenschliche«. «#

Michel Foucault hat immer zu seiner Histoire de la folie a I’dge clas-
sique gestanden, obwohl er auch keinen Hehl aus den Vorbehalten ge-
macht hat, die er gegeniiber seinem Erstlingswerk hegte. Als es zum
Beispiel darum ging, bei seinem Auftritt am Collége de France 1970
die Besonderheiten seiner Arbeit zu prisentieren, fithrt er die Opposi-
tion zwischen Vernunft und Wahnsinn als eine der entscheidenden un-
ter »les systemes d’exclusion« an, durch die sich die Diskurse etablieren
konnen.s Dadurch bekriftigte er aber auch die Bedeutung seiner Un-
tersuchungen tiber Wahnsinn und Unvernunft, deren Schliisselthese er
ubrigens wiederholt. Das Wort der Irrsinnigen sei auf der Schwelle zur
Moderne durch deren sozialen Ausschluss und durch ihre Einvernahme
durch die Vernunft dem Schweigen gewichen.

In L’archéologie du savoir (1969) nennt Foucault allerdings die Schwi-
che seiner vorigen Untersuchungen, die ihn notigt, die methodologischen
Prinzipien zu verdeutlichen, denen er gefolgt ist. Der Bezug in Histoire de
la folie auf eine unbestimmte »Erfahrung« wiirde demnach zeigen, wie
nahe das Buch der Versuchung war, ein anonymes und allgemeines Sub-
jekt der Geschichte anzunehmen.¢ Die Referenz auf eine vermeintlich an-
fangliche Wahnsinnsform, auf »la folie elle-méme«, zu der in einer ur-
springlichen, fundamentalen Erfahrung Zugang zu finden ist, hat den
irrefuhrenden Eindruck erweckt, in der Archiologie wiirde es darum ge-
hen, eine unbescholtene Objektivitit vor deren diskursiver Vereinnah-
mung wiederherzustellen, wihrend die archdologische Methode die kon-
stitutive Zusammengehorigkeit von Diskursivitat und Objektivitit in den
Vordergrund stellt. Dies ist insbesondere im Vorwort auffillig, wo wie-
derholt eine solche urspriingliche Erfahrung angedeutet wird; das Thema
ist aber auch im Buch vielfaltig prasent.

Michel Foucaults kritische Bemerkungen beeinflussen noch heute er-
heblich die Rezeption von Histoire de la folie. Wie oft der Fall, bezeu-
gen allerdings die Vorbehalte gegen ein Buch auch dessen Relevanz und
Interesse: Sie umreiffen zumindest das umstrittene Terrain, in dem es zu
verorten ist. Im Fall von Foucaults Histoire de la folie handelt es sich
um einen ausdriicklich vernunftkritischen Ansatz, der in seinem weite-
ren Werk — obwohl immer vorausgesetzt und insofern auch wirksam?

HYPPOLITE, Logique et existence, a.a.O., 243.

Vgl. M. FOUCAULT, L'ordre du discours, Paris 1971/dt. 11-13.

6 M. FOUCAULT, L'archéologie du savoir, Paris 1969, 27/dt. 29 (fortan als
AdS angegeben).

7 Ich schliefle mich dabei einer durchaus treffenden Intuition von Michael

Theunissen an: M. THEUNISSEN, »Vernunft, Mythos und Moderne«, in:

(IR

39

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

— nicht mehr mit einer vergleichbaren Deutlichkeit zu vernehmen ist.
In ihr kommt insbesondere der interne Zusammenhang zwischen dem
Vergessen des Wahnsinns und des Spekulativen und der Entstehung ei-
ner in ihrer Endlichkeit vermeintlich selbstfundierten anthropologischen
Konstellation zum Ausdruck, ohne den sich weder Foucaults genealo-
gische, das heifSt identititsauflosende Auffassung der Archidologie noch
die biopolitische Verschrinkung zwischen Human- und Biowissenschaf-
ten, Technik und Wissenschaft pragnant begreifen lasst, die im Zentrum
von seiner Machtauffassung und von seiner Denunzierung der Redukti-
on des Menschen auf seine Natur: auf Normalitit beziehungsweise auf
Pathologie steht.

1. Abschied vom Spekulativen: Die philosophische
Rezeption von Histoire de la folie

Die Auseinandersetzung mit der philosophischen Rezeption von His-
toire de la folie ermoglicht auf eine ausgezeichnete Art und Weise, die
polemische und systematische Relevanz eines Ansatzes zu umreifSen, der
wie der hier vertretene von Foucaults frither Vernunftkritik ausgeht. Die
philosophische Rezeption von Foucaults Untersuchung tiber die Entste-
hung der modernen Psychopathologie zeichnet sich namlich im Allge-
meinen durch die Unfihigkeit aus, die wesentliche Verschrinkung zwi-
schen Spekulativem und Anthropologischem angemessen zur Entfaltung
zu bringen. Stellvertretend fiir die Wirkung von Histoire de la folie sol-
len einige der wichtigsten Stimmen eingebracht werden. Jacques Derri-
da, Gilles Deleuze, Jiirgen Habermas oder auch Manfred Frank (der, als
Schiler von Hans-Georg Gadamer und Dieter Henrich, Foucault mit
der Tradition der Philosophischen Hermeneutik und des Deutschen Ide-
alismus konfrontiert) sind nicht nur heute immer noch die prominen-
testen Namen unter jenen, die sich an der Auseinandersetzung mit dem
Werk Foucaults beteiligt haben. Die Konstellation von Argumenten, die
sie zuerst ins Spiel gebracht haben, ist dariiber hinaus fiir die Rezeption
Foucaults priagend geblieben.

i. Jiirgen Habermas: Aporetische Vernunftkritik
und Kryptonormativismus

Jurgen Habermas erfasst treffend den internen Zusammenhang zwi-
schen Vernunftkritik und Archiologie der Humanwissenschaften, der

H.E. FULDA, R.P. HORSTMANN (Hg.), Vernunftbegriffe in der Moderne.
Stuttgarter Hegel-Kongress 1993, Stuttgart 1994, 3 1—54.

40

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABSCHIED VOM SPEKULATIVEN

bei Foucault jenem von Macht und Wissen entspricht. Bei Foucault geht
es laut Habermas um eine »vernunftkritische Entlarvung der Human-
wissenschaften« oder gar um eine » Geschichte der Humanwissenschaf-
ten mit dem Ziel einer radikalen Vernunftkritik «.®

Habermas kritisiert allerdings Foucaults Vernunftkritik als ein
»selbstbeztigliches Unternehmen«, das sich in unlésbare Aporien ver-
strickt. Ungeklart bleibt namlich, »wie eine Geschichte der Konstellati-
onen von Vernunft und Wahnsinn iiberhaupt geschrieben werden kann,
wenn sich die Arbeit des Historikers doch ihrerseits im Horizont der
Vernunft bewegen muss«.® Die Aporien von Foucaults Vernunftkritik
haben spatestens nach Archdologie des Wissens (1969) und der Aus-
einandersetzung mit Nietzsche anfangs der siebziger Jahre eine Wen-
dung zur Machttheorie bewirkt, die als die Bewaltigung von internen
Problemen der archidologischen Methode zu verstehen ist. Foucault ver-
wendet — so Habermas — dabei die Kategorie Macht zweideutig. Einmal
gebraucht er Macht konstitutionstheoretisch als transzendental-histo-
rischem Grundbegriff. Wie einst Bergson, Dilthey oder Simmel den Be-
griff Leben als eine Art parti pris zum Grundprinzip alles Seienden
erhoben haben, so erklirt Foucault den Begriff der Macht zum kons-
tituierenden Prinzip, der jeden Diskurs a priori bestimmt. Eine solche
»idealistische« Verwendung des Machtbegriffs kann nur als ein unge-
wollter Rest von Foucaults angeblich verheimlichter Vernunftkritik er-
klart werden. Wie von Bergson, Dilthey und Simmel eine Lebensme-
taphysik, so wird hier schlicht eine Machtmetaphysik betrieben. Ein
anderes Mal verwendet Foucault Macht als vermeintlich harmlosen,
rein deskriptiven Begriff, der der empirischen Analyse von Machtprak-
tiken und -technologien dienen soll, aus denen jeder Diskurs je schon
hervorgeht.

Die problematische Zweideutigkeit der transzendental-empirischen
Doppelrolle des Machtbegriffs wird von Foucault nie gelost. In beiden
Fillen verstrickt er sich auflerdem in Aporien, die mit der konstituti-
ven Zirkularitit seines Unterfangens verbunden sind. Foucault vermag
nicht, seine Genealogie reflexiv auf seine eigene genealogische Ge-
schichtsschreibung zu richten, um seine Machtkritik aus den Maschen
der Macht zu entwirren. Er ist folglich auch nicht imstande, die »nor-
mativen Grundlagen« seiner Kritik auszuweisen.®

Dadurch wird er laut Habermas dazu verurteilt, zwischen der Machtme-
taphysik eines » bekennenden Irrationalismus« und dem Naturalismus po-
sitivistisch ansetzender Diskursanalysen zu schwanken, die Geltungsfragen

8 J. HABERMAS, Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt/M.
1985, 281 Anm. 3.

9 A.a.O,284.

10 Vgl.a.a.0, 325.

41

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

deskriptiv-genealogisch bewiltigen zu konnen glauben.™ Die »willkiirli-
che Parteilichkeit « seiner Kritik und deren »Kryptonormativismus« wiirde
demnach hochstens mit einer rhetorischen Haltung zu begriinden sein, in
der ein Rest von modernistischem Asthetizismus und eine »vitalistisch-le-
bensphilosophische« Auffassung von Leiblichkeit stecken.'* Es versteht
sich demnach von selbst, dass Foucault in Georges Bataille und Fried-
rich Nietzsche die Dioskuren seines eigenen Unterfangens finden konnte.

ii. Jacques Derrida: Strukturalistische Internierung
der dimonischen Hyperbel des Cogito

Zwei Jahre nach dem Erscheinen von Histoire de la foile unterzog
Jacques Derrida in einem aufsehenerregenden Vortrag am College phi-
losophique von Jean Wahls Foucaults Studie einer vertieften Lektiire.
Derridas Auseinandersetzung mit Foucaults Untersuchung tiber das Ent-
stehen der modernen Psychopathologie kann als exemplarischer Fall da-
fur gelten, wie in der Rezeption eines Werks Missverstindnisse eine ent-
scheidende Rolle spielen konnen.'3 So kann man in einem Vortrag, der
allgemein als Zankapfel zwischen Derrida und seinem Lehrer gilt und
der zu einem tatsdchlichen Bruch fihrte, eine grundsitzliche Einigkeit
zwischen beiden aufzeigen.

Die Lesart Derridas kann gleichsam als die Umkehrung der Interpreta-
tion Habermas’ betrachtet werden. Denn wirft Habermas Foucault vor,
keine handgreifliche »normative Grundlage« seiner Machtkritik auswei-
sen zu konnen, so tadelt Derrida an Foucaults Geschichte des Wahn-
sinns, das »hyperbolische« Moment, das dem kartesischen Cogito und
allgemeiner jedem Rationalismus innewohne, auf eine geschichtlich de-
terminierte Vernunft, eine Rationalitit de fait, zuriickfithren zu wollen.
Diese Reduktion auf die Innerweltlichkeit (»intra-mondanité«) bildet
laut Derrida allerdings den Ursprung und den Sinn selbst von dem, was
man Gewalt nennt: sie ist das, was alle Zwangsjacken moglich macht.™

Habermas hilt Foucault vor, fiir seine Kritik keine ausweisbare nor-
mative Grundlage angeben zu konnen: keine — so darf man erginzen,
wenn man Habermas’ eigenes Projekt im Blick behilt —, die, auf eine
kommunikative Vernunft aufbauend, die Aporien der Subjektphiloso-
phie, die letztendlich auch das Ziel von Foucaults Vernunftkritik bilden,

11 Vgl a.a.0., 327.

12 Vgl.a.a.0,, 325,331, 335.

13 J. DERRIDA, »Cogito und Geschichte des Wahnsinns« (1964), tibers. v. U.
Koppen, in: DERS., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1972, 53—
1or. Fiir die Umstinde, die Derridas Vortrag begleitet haben, vgl. ERIBON,
Michel Foucault, a.a.O., 189 ff./fz. 144 ff.

14 Vgl. DERRIDA, »Cogito und Geschichte des Wahnsinns«, a.a.O., 92/fz. 88.

42

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABSCHIED VOM SPEKULATIVEN

uberwinden konnte und mit der sich die Kritik transzendental-pragma-
tisch in einer historisch-praktischen intersubjektiven Rationalitit be-
grunden liefSe. Gerade das Haltmachen bei der Positivitit, bei einer be-
stimmten, historisch gegebenen Rationalitit de fait, bildet hingegen aus
der Sicht Derridas das Problem der Kritik Foucaults an der rationalis-
tischen Tradition. Dies ist allerdings nicht auf der Ebene von Foucaults
ausdriicklichem Programm, sondern der ungewollten Folgen der von
ihm vertretenen Position der Fall.

Die von Habermas vermisste » Normativitit« ist sodann fir Derrida
»normalité«, eine Reduktion auf eine »determinierte historische Struktur«
dessen, was jede historische Bestimmtheit immer schon tibersteigt, wie
zum Beispiel das kartesische Cogito.*s In diese »normalité« fallt Foucault
zuriick, indem er die Normalisierung brandmarkt, die dem kartesischen
Projekt innewohnt. Denn Foucault fihrt die fundamentale MafSlosigkeit
im hyperbolischen Moment von Descartes’ Cogito, das, was die Welt er-
schliefdt und begrundet, auf innerweltliche Strukturen zurtick. Dadurch
reduziert er selbst, was metaphysisch und damonisch ist, auf Menschli-
ches und das eigentlich Irrsinnige im Cogito, was jede Bestimmung einer
homo natura Ubersteigt, auf Pathologie. Foucault ist demnach dieselbe
Anthropologisierung, Naturalisierung und Pathologisierung vorzuwer-
fen, deren Ursprung er im kartesischen Rationalismus sehen mochte.

Habermas’ Positivismusvorwurf wird wieder aufgenommen und
gleichzeitig uberboten. Auch aus der Sicht Derridas wird Foucault der
Unterscheidung zwischen Faktizitit und Geltung nicht gerecht, indem er
das Cogito letztendlich vom Standpunkt einer Rationalitit de fait, jener
namlich der Sprache des Irrsinns, die er ihm entgegenhilt, kritisiert. Der
Positivismus Foucaults liegt aber nicht darin, dass er Diskurse lediglich
deskriptiv rekonstruiert, ohne deren interne Geltungsanspriiche in Be-
tracht zu ziehen, sondern in seiner Unfahigkeit, im Gegensatz zu dem,
was sein Projekt impliziert, die Positivitit einer geschichtlich verorteten
Rationalitat zu Gibersteigen. So liegt im Zentrum von Foucaults Positi-
vismus gerade jene konkrete Normativitit, deren Mangel ihm von Ha-
bermas vorgeworfen wird und deren Walten auch im eigenen Projekt er
nicht zu durchschauen und zu reflektieren imstande ist.

Aus der Sicht Derridas zeichnet ein hyperbolisches, ja irrsinniges
Wagnis das Projekt des kartesischen Cogito aus. Der Irrsinn, der dem
Cogito innewohnt, ist im Anspruch aufzusuchen, zum urspriinglichen
Punkt zuriickzukehren, der sich diesseits des Gegensatzes zwischen ei-
ner bestimmten Vernunft und einer bestimmten Unvernunft befindet.
Auch wenn ich vom Wahnsinn ergriffen bin: Cogito ergo sum gilt auch
dann noch. In diesem Sinne bildet der Wahnsinn nicht anders als jede

15 Vgl a.a.0., 91/fz. 88.
16 Vgl. a.a.0.

43

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

bestimmte Rationalitit, als jede »raison raisonnante«, einen Fall des Co-
gito: Er hat letztlich im Denken selbst seinen eigentlichen Platz.

Die hyperbolische Kithnheit des kartesianischen Cogito, seine wahnsinnige
Kiihnheit, die wir vielleicht nicht mehr so sehr als Kithnheit verstehen, weil
wir im Unterschied zu den Zeitgenossen Descartes’ zu sicher, zu sehr mit
seinem Schema vertraut sind, mehr als vielleicht mit seiner scharfen Erfah-
rung; seine wahnsinnige Kiithnheit besteht also darin, zu einem urspriing-
lichen Punkt zuriickzukehren, der nicht mehr dem Paar von determinier-
ter Vernunft und determinierter Unvernunft, nicht mehr ihrer Opposition
oder ihrer Alternative zugehort. Ob ich wahnsinnig bin oder nicht: Cogi-
to, sum. In jedem Sinne dieses Wortes ist der Wahnsinn also nur ein Fall
des Denkens (im Denken).™”

Descartes’ Projekt besteht in dem Versuch, den Nullpunkt zuriickzuer-
langen, wo Sinn und Nicht-Sinn in ihrer Bestimmtheit sich in ihrem ge-
meinsamen Ursprung wiederfinden. Es bringt insoweit einen Uberschuss,
in Richtung des Nicht-Bestimmten, des Nichts oder der Unendlichkeit
mit sich, ein exces, der die Totalitdt des Seienden und des bestimmten
Sinns, die Totalitit der faktischen Geschichte, iibersteigt. Diese Uberbie-
tung der Totalitit der Seiendheit (»la totalité de I’étantité«) stellt das Co-
gito Descartes’ und den hyperbolischen Zweifel, durch den es sich eta-
bliert, in die Verwandtschaft mit den grofsen rationalistischen Projekten
des Abendlandes. So ist laut Derrida die Dialektik Sokrates’ — anders als
von Foucault gemeint — alles andere als beruhigend, insofern sie das Sei-
ende uberbietet und uns unter das Licht einer versteckten Sonne stellt,
die jenseits der Ousia steht. Nicht von ungefihr rief Glaukon aus: » Gott!
Was fiir eine dimonische Hyperbel [Satpoviag vmepBoAfig]. «®

Indem er versucht, die hyperbolische Pointe von Descartes’ Cogito
auf eine bestimmte historische Struktur zurtickzufithren, geht Foucault
das Risiko ein, dem Cogito Descartes’ die gleiche Gewalt anzutun, die
in seiner Sicht die rationalistische Verobjektivierung des Wahnsinns dar-
stellt.

Der strukturalistische Totalitarismus wiirde hier einen Akt des Einschlus-
ses des Cogito vornehmen, der von gleichem Typ wire wie der der Ge-
walttitigkeiten des klassischen Zeitalters. Ich sage nicht, daf§ das Buch
Foucaults totalitir ist, weil es zumindest am Anfang die Frage nach
dem Ursprung der Historizitdt im allgemeinen stellt und sich so vom

17 A.a.0, 89 f./fz. 86.
18 A.a.O., 91/fz. 87 und PLATON, Politeia, Simtliche Werke, Bd. V, tibers. v.
F. Susemihl u. a. nach der Ubers. F. Schleiermachers, Frankfurt/M./Leipzig

1991, 509b.

44

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABSCHIED VOM SPEKULATIVEN

Historizismus befreit: ich sage, daf$ er manchmal bei der Bewerkstelligung
des Vorhabens in diese Gefahr gerit.™

Derrida stellt den Sinn von Foucaults Unterfangen, eine Geschichte des
Wahnsinns zu schreiben, insgesamt infrage. Was soll es namlich heifSen,
eine Geschichte von dem zu schreiben, was sich per definitionem der Ge-
schichtlichkeit als deren Fundament entzieht?*° Dabei verfehlt Foucault
in einer doppelten Hinsicht die Geschichtlichkeit von Descartes’ Cogito.
Zum einem wird er der hyperbolischen, dimonischen Pointe des Cogi-
to und seinem tiberschiissigen Charakter gegeniiber jeder faktischen Be-
stimmtheit nicht gerecht. Zum anderen und dartiber hinaus will er auch
das Verhiltnis des Cogito zum Wahnsinn und zur Negativitdt unberech-
tigt historisieren, nachdem es sich historisch determiniert und die schlich-
te, aber auch leere Gewissheit des Cogito ergo sum verlassen hat. Die
Tatsache namlich, dass sich der Wahnsinn als Nullpunkt vor der Unter-
scheidung zwischen Vernunft und Unvernunft nicht in der Bestimmtheit
einer faktischen Rationalitat, einer historisch gewachsenen »raison rai-
sonnante« direkt aussprechen lasst, stellt keine besondere Gewalt dar, die
das klassische Zeitalter dem Irrsinn antun wiirde, keine Internierung auf
der Ebene der Reflexion, die der tatsidchlichen EinschliefSung der Irrsinni-
gen im Hopital général entsprechen wiirde. Es gehort vielmehr zum Sinn
des Sinnes im Allgemeinen, zum Preis, den jedes Wort und jede Sprache
entrichten muss, um Sinn tiberhaupt zur Entfaltung bringen zu konnen.
Als solche bildet die Internierung des Wahnsinns durch das Cogito kein
Ereignis, das eine Epoche historisch auszeichnen konnte.

In diesem Sinne kann es keine histoire de la folie geben, weder vom
Wahnsinn an sich noch von dessen Internierung, Unterdriickung und
Verobjektivierung durch die Vernunft. Und wenn es keine Geschichte des
Wahnsinns geben kann, dann ebenso wenig eine der Vernunft.

Paradox ist dabei, dass sowohl Derrida wie Habermas von demsel-
ben Befund im Hinblick auf Foucaults Vernunftkritik ausgehen. Betont
Habermas die Aporien eines selbstbeziiglichen Unterfangens, das Ver-
nunft nur von der Vernunft her kritisieren kann, so hebt Derrida hervor,
dass die Revolution gegen die Vernunft sich nur innerhalb ihrer voll-
ziehen kann.** Um sich auszusprechen, muss sich die Revolte gegen die

19 DERRIDA, »Cogito und Geschichte des Wahnsinns«, a.a.O., 92/fz. 88
(Ubersetzung leicht verandert).

20 Die Frage nach dem Sinn einer »Geschichte des Wahnsinns« steht weiter-
hin im Mittelpunkt auch von Derridas spiterer Auseinandersetzung mit
Histoire de la folie, im Hinblick diesmal eher auf Foucaults Verhiltnis zur
Psychoanalyse. Vgl. J. DERRIDA, Vergessen wir nicht — die Psychoanalyse!,
Frankfurt/M. 1998, insb. das Kapitel III (»Gerecht sein gegentiber Freud-.
Die Geschichte des Wahnsinns im Zeitalter der Psychoanalyse«).

21 DERRIDA, »Cogito und Geschichte des Wahnsinns«, a.a.O., 61/fz. 59.

45

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Vernunft nimlich selbst determinieren und sich in einer artikulierten
Sprache kompromittieren. Dadurch wird sie aber ihrerseits verniinftig:
TIhr Aufstand stellt nicht mehr als eine Agitation dar, die sich je schon im
Rahmen der Vernunft bewegt.

Diese List der Vernunft, der sich auch Foucaults Histoire de la folie
nicht entziehen kann, macht Derrida zufolge die »Hegelsche Dimensi-
on« des Buches aus.>* Die Unvernunft hat sich in einer Dialektik verfan-
gen, die ihre Differenz wiederum zur Identitit fithrt: Noch das Andere
der Vernunft ist Vernunft lediglich in einer anderen Gestalt.

Es diirfte nicht zu schwierig sein, anhand einer detaillierten Rekon-
struktion von Foucaults Untersuchung aufzuzeigen, wie viele der Kriti-
ken Derridas eigentlich auf einem einfachen Missverstindnis beruhen.
Foucault konzentriert sich tatsdachlich kaum auf die irrsinnige Kithnheit
von Descartes’ Unterfangen und auf dessen Uberbietung des menschli-
chen Standpunktes des naturlichen Zweifels. Seine Kritiken gelten viel-
mehr dem Cogito, sofern es sich in einer Axiomatik und in einem Sys-
tem von Deduktionen kristallisiert: das clare et distincte als Zeichen von
Wahrheit, das Kausalitdtsprinzip, wonach in der Ursache genau so viel
Realitit stecken muss wie in der Wirkung, usw. Derrida ist allerdings
nicht weniger kritisch gegen das Cogito Descartes’, soweit es sich in de-
terminierten Strukturen festlegt und die hyperbolische Gewissheit des
Cogito ergo sum in einer Sprache historisch artikuliert. Derridas Vertei-
digung des irrsinnigen Wagnisses des Cogito ldsst sich aufSerdem kaum
von Foucaults Lob der Torbeit unterscheiden.

Auch Derrida hat die Ubereistimmung mit Foucault zumindest ver-
spurt. Er erklart, die Interpretation Foucaults fast die ganze Zeit, presque
tout le temps, einleuchtend zu finden, das heift insbesondere von dem
Moment an, in dem das Cogito sich in sich reflektieren und sich in ei-
nen organisierten philosophischen Diskurs aussprechen muss. So kann
er auch fast am Ende seines Vortrags zu dem Schluss kommen, dass sei-
ne Lektiire — zumindest was das Funktionieren der Hyperbel im Diskurs
von Descartes angeht — letztendlich eine tiefe Ubereinstimmung mit je-
ner Foucaults aufweist.*

22 Vgl. a.a.0.

23 Vgl. a.a.0., 96/fz. 92 f. In der Interpretation von Descartes’ Meditationes
und insbesondere der Frage, welche genaue Funktion dem Wahnsinn im
kartesischen Zweifel zukommt, besteht hingegen weiterhin keine Uberein-
stimmung zwischen Derrida und Foucault. Aus der Sicht Derridas gibe es
ndmlich keine Asymmetrie zwischen Wahnsinn einerseits und Irrtum und
Traum andererseits. Die Moglichkeit, wahnsinnig zu sein, werde nicht — an-
ders als Foucault meint — vom zweifelnden Subjekt ausgeschlossen: Dieses
wiirde sich im Gegenteil am radikalsten mit der Moglichkeit einer inneren
Verriicktheit des Denkens dadurch auseinandersetzen, dass es die Hypothese

46

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABSCHIED VOM SPEKULATIVEN

iii. Manfred Frank: Darwinistischer Evolutionsbiologismus
der Diskurse

Manfred Franks Interpretation von Foucaults Archiologie zeigt exem-
plarisch die Schwichen der heute in der Rezeption noch vorherrschen-
den Tendenz, von Foucaults frither Vernunftkritik ganz abzusehen.
Foucault wird ausschlieSlich auf Nietzsche zurtickgeftihrt, ohne auf ir-
gendeine Weise mit Jean Hyppolite den Hegel’schen Hintergrund sei-
ner Kritik am modernen instrumentalen Humanismus in Betracht zu
ziehen. Die genealogische, identititsauflosende Funktion des positivisti-
schen Moments seiner Archdologie wird ganzlich verfehlt. Im Anschluss
an Sartre und Piaget wird Foucaults Einspruch gegen jegliche Form der
Reduktion des Menschen auf Natur zur naturalistischen, gar evolutions-
biologischen Auffassung der Diskurse entstellt.

Manfred Franks Buch zeichnet sich durch die Breite der Gegeniiber-
stellung aus, die er zwischen dem Strukturalismus und dessen interner
Uberbietung durch franzésische Autoren wie vor allem Jacques Derrida,
Gilles Deleuze, Jacques Lacan, Louis Althusser, Michel Foucault und der
deutschen idealistischen und hermeneutischen Tradition nachzuzeich-
nen vermag.* Sein Ansatz fithrt ihn allerdings dahin, Foucault fast aus-
schlieSlich in den Bannkreis des Strukturalismus zu stellen. Foucault ist
ein »Denker an den Grenzen zwischen klassischem Strukturalismus und
Neostrukturalismus«.>s Er bricht mit der Vorstellung, dass diskursive
Systeme stabil und unverdnderlich sind: damit weist er in die Richtung
einer aufgeschlossenen und zentrumslosen Struktur, was ihn de iure in
die Reihen des Neostrukturalismus einordnen ldsst. Er ist allerdings
Frank zufolge nicht wirklich imstande, diesen Bruch zu denken. Trotz
der emphatischen Betonung der Diskontinuitdt und Zerstreuung von
Diskursen, bleibt Foucault dem Gedanken verhaftet, diskursive Ord-
nungen seien eindeutig identifizierbare und in sich geschlossene Syste-
me mit einer zugrunde liegenden Struktur, die ein Feld von moglichen
Wirkungen deterministisch bestimmt. Nur so ist die Vorstellung von
der Unentrinnbarkeit symbolischer Machtordnungen iiberhaupt zu er-
kldren.>

eines Deus deceptor aufstellt. Foucault beharrt auf seiner Lesart, nach der
das denkende Subjekt als denkendes Subjekt vom Wahnsinn nicht angetas-
tet werden kann, auch in seiner Erwiderung auf Derrida von 1972 (vgl. M.
FOUCAULT, »Mon corps, ce papier, ce feu«, zuerst in: Paideia, 11 (1972),
dann als Anhang II von DERS., Histoire de la folie, Paris 1972, jetzt in:
DERS., Dits et écrits I (1954-1975), hg. v. D. Defert, F. Ewald, J. Lagrange,
Paris *2001 (1994) 1113-36, Nr. T02; fortan als DE I angegeben).

24 Vgl. M. FRANK, Was ist Neostrukturalismus?, Frankfurt/M. 1984.

25 A.a.0O., 234.

26 Vgl.a.a.0,v.a. 241 f.

47

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Auf der Basis einer solchen Strukturauffassung hat Foucault mit sei-
ner Archidologie ein naturalistisches, ja biologistisches Verstindnis von
Geschichtlichkeit, eine positivistische und selbstwiderspriichliche Kritik
ohne Grundlagen und eine nietzscheanische Machttheorie entwickelt.
Insbesondere zeichnet ihn die theoretische Unfihigkeit aus, die er mit
der gesamten neostrukturalen Bewegung teilt, anders als die idealistische
und hermeneutische Tradition Subjektivitat lediglich als eine konstituier-
te und nicht auch als eine konstituierende zu denken.

Foucault begreift den Ubergang von einer Wissensform zu einer an-
deren nicht als zielgerichtet, sondern als kontingent. Es gibt keine sinn-
volle Transformation in Zusammenhang mit einem intentionalen Ent-
wurf, der gestattet, den Wechsel von einer epistéme zu einer anderen zu
verstehen. Es ist laut Frank demnach schlicht unmoglich, Foucaults Ar-
chiologie von einer Naturgeschichte abzugrenzen. Jean-Paul Sartre hat
in Bezug auf Foucaults Les mots et les choses zu Recht von einer Geo-
logie der Humanwissenschaften gesprochen.?”

Den Verzicht auf Teleologie und Verstehen teilt Foucaults Verfahren
mit einer Genealogie, die nicht nur an Nietzsche, sondern vor allem an
Darwin anschliefft. Ahnlich Darwins Modell einer nicht-intentionalen
Evolution der Arten nach einem ganz der Natur tiberlassenen Auslese-
mechanismus, der den am besten angepassten Organismen die gross-
ten Uberlebenschancen bietet, beschreibt die genealogische Geschichte
Foucaults das grundlose und wertfreie Ubergehen von einer Wissens-
konfiguration zu einer anderen. Wie bereits von Jean Piaget behauptet,
macht Foucaults nicht genetische und nicht historische Archiologie auf
der Ebene eines vormodernen Evolutionsbiologismus Halt. Anders als
die modernen Kybernetiker und Systemtheoretiker vermocht er nim-
lich Frank zufolge nicht, eine interne Evolution der Systeme zu denken.>

Die naturalistische Gleichgiiltigkeit, mit der der Archiologe das in-
tentionslose Sichereignen des Konstellationenwechsels betrachtet, lasst

27 Vgl. a.a.0., 146. Fiir Sartres Urteil: das Interview in der Zeitschrift L’Arc
(J.-P. SARTRE, »Jean-Paul Sartre répond«, in: L’Arc [3] 1968, 87-96, insb.
87).

28 Vgl. FRANK, Was ist Neostrukturalismus?, a.a.O., 146-48. Fur den Vor-
wurf Piagets: J. PIAGET, Der Strukturalismus, Olten/Freiburg im Breisgau,
1973, 129/fz. T14: »Mit anderen Worten, das letzte Wort einer >Archiolo-
gie« der Vernunft ist, daf sich die Vernunft grundlos transformiert und daf§
ihre Strukturen durch zufillige Mutationen oder augenblickshafte Emergen-
zen auftreten und verschwinden, etwa nach der Art der biologischen Denk-
weise vor dem zeitgendssischen kybernetischen Strukturalismus.« Vgl. auch
SARASIN, Darwin und Foucault. Genealogie und Geschichte im Zeitalter
der Biologie,a.a.O., der die These der Zentralitit Darwins fiir Foucaults ge-
nealogischen Ansatz jiingst wieder aufgenommen hat, allerdings diesmal mit
umgekehrtem, nicht kritischem, sondern positivem Vorzeichen.

48

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABSCHIED VOM SPEKULATIVEN

sie ferner sich in einem historistischen Relativismus verfangen. Dieser
nimmt Foucaults auf Temperament und Affekt aufbauende kritische
Haltung jede nachvollziehbare »normative Kraft«.* Die dem archiolo-
gischen Verfahren innewohnende Ethik kann sich namlich selbst nicht
der positivistischen Reduktion entziehen, die jede Wissensform ihrer Me-
thode unterwirft. Selbst auf ihr historisches Apriori zuriickgebracht, ja
mit Foucault gesprochen auf ihre »Positivitit«, bleibt sie normativ leer:
Als gegeben ist sie nicht aufgegeben, sie gehort zur Ordnung des Seins
und nicht zu jener des Sollens.

Foucault ist mit Les mots et les choses einem baldigen Aufwachen
aus dem anthropologischen Schlaf auf der Spur gewesen, der die die
modernen Humanwissenschaften insgesamt tragende epistéme auszeich-
net. Dieses Aufwachen stellt die Ankunft eines Ubermenschen dar, die
ganz und gar im Sinne von Nietzsches Zarathustra biologistisch als die
»Ziichtung eines neuen Menschen-Typus« zu interpretieren ist. Der neue
»homo-natura« soll iber der Species homo sapiens sapiens wie dieser
iiber den Primaten stehen.>® So ist auch Foucaults spatere Theorie der
diskursiven Formationen auf einen nietzscheanischen Machtbegriff an-
gewiesen. Macht in der Form eines »Willens zur Ubermichtigung — zur
Lebenserhaltung und Lebenssteigerung« wird von Foucault als konsti-
tutives Prinzip unterstellt, um das Problem der Einheit und Ordnung der
Diskurse tiberhaupt zu losen, vor dem sein nicht bewusstseinstheoreti-
scher Ansatz ihn stellt.>*

Es ist letztendlich der strukturalistische Ansatz selbst, der Foucault
und den Neostrukturalisten daran hindert, Subjektivitit angemessen zu
denken. Subjekte werden immer als strukturell konstituiert gedacht und
nie im Hinblick auf ihre konstituierende, sinnstiftende Kraft in Betracht
gezogen. So geht Foucault bereits in seiner Auffassung von Wissens-Ord-
nungen in Les mots et les choses »eine massive These iiber das Wesen
von Subjektivitit ein, die — wie ich vorwegnehmend bemerken will — ein
Bestandstiick des Neostrukturalismus insgesamt ist. Es wird namlich da-
durch unterstellt, das Subjektivitit immer in der Position eines Einge-
setzten, genauer: in der Position eines durch eine symbolische Ordnung
Instituierten, sich befindet. Der Blick, unter dem wir unsere Welt und
uns selbst erschlieflen, ist ein vom unhintergehbaren Apriori der episte-
mischen Struktur uns Eingesetztes oder, wortlich verstanden, In-okulier-
tes.«3* Das Subjekt unterliegt demnach in Foucaults Denken einer Art
Denkverbot, dhnlich jenen, die Foucault in seinen Analysen der Aus-
schlussmechanismen von Machtdispositiven aufdeckt: sein Einspruch

29 Vgl. FRANK, Was ist Neostrukturalismus?, a.a.O., v. a. 148 f.
30 Vgl. a.a.0., 200.

31 Vgl.a.a.0, 235.

32 Aa.O., 196 f.

49

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

gegen die Subjektphilosophie ist letztendlich auf »einen theoretischen
parti pris« zuriickzufuhren.3

Franks Vorbehalte treffen gewiss in vielerlei Hinsichten ins Schwar-
ze. Sie konnen sich insbesondere die von Jacques Derrida mehrmals wie-
derholten Kritiken an der vermeintlich geschlossenen Determiniertheit
der Strukturen zunutze machen, von der der >klassische« Strukturalis-
mus ausgeht.’* Ahnlich und damit einhergehend scheint auch die Ein-
seitigkeit, mit der Foucault die Richtung des Bestimmungsverhiltnisses
zwischen Subjekten und diskursiven Positivititen denkt, der Prazisie-
rung bedirftig. Subjekte verfangen sich notwendig dadurch in Diskursen
und Gegebenheiten, die sie nicht durchblicken und komplett beherrschen
konnen, dass sie in vielfaltigen Manifestationen ihre abstrakte Identitét
mit sich selbst aufgeben und sich dufSernd, handelnd und sprechend ein
konkretes Gesicht annehmen; sie sind aber nicht deterministisch in dis-
kursiven Strukturen gefangen, obwohl sie sich von deren Tragheit meis-
tens und zu gerne treiben lassen.

Die Annahme aufSerdem, man konne Diskurse lediglich analytisch
konstituieren und rekonstruieren, ist, wenn nicht schlicht zu naiv, dann
nur mit dem Systemzwang zu erkliren, der dazu drangt, jede Interven-
tion eines Bewusstseins auszuschliefSen. Denn nimmt man die Notwen-
digkeit eines synthetischen Moments in der Konstitution von Diskursen
an, dann hat man bereits den Leistungen eines Bewusstseins ein erstes
Zugestindnis gemacht: Was konnte sonst die intuitive Leistung voll-
bringen, die fiir eine Synthese erforderlich ist? Nicht von ungefihr stof3t
Foucault, der auf einen synthetischen Akt ganz verzichten zu diirfen
glaubt, bei seinem Versuch, in der Archdologie des Wissens die Ebene
der kleinsten Elemente der Diskurse, die énoncés, zu bestimmen, auf gro-
e Schwierigkeiten.3s

So sehr viele Vorbehalte berechtig erscheinen, bleibt es dennoch frag-
wirdig, ob Manfred Frank dem strukturalistischen, positiven Moment
in Foucaults Archiologie in der Tat die richtige Funktion zuweist. Ist
die Ebene, die von der Faktizitit von historisch bestimmten Strukturen
umrissen wird, tatsichlich die letzte, die von der reduktiven Arbeit der
archdologischen Rekonstruktion der Bedingungen der Moglichkeit von
Diskursen und Wissenskonstellationen anvisieren wird, oder ist noch eine
tiefere, fundamentalere im Spiel? Ist Ersteres der Fall, dann wiirde der

33 Vgl.a.a.0. 141 und 218.

34 Neben dem Einspruch gegen das Risiko des Riickfalls in einen »totalitarisme
structuraliste«, der den ganzen Aufsatz tiber Histoire de la folie durchzieht,
vgl. auch vor allem DERRIDA, »Kraft und Bedeutung« (1963), in: DERS.,
Die Schrift und die Differenz, a.a.O., 9—49 und DERS., Die Archdiologie des
Frivolen. Condillac lesen, iibers. v. J. Wilke, Berlin 1993.

35 Vgl.insb. Teil III (»I’énoncé et ’archive«) von M. FOUCAULT, L’archéolo-
gie du savoir, a.a.O., Paris 1969.

50

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABSCHIED VOM SPEKULATIVEN

Positivismus Foucaults das letzte Wort tiber die Archiaologie haben; an-
sonsten wiirde der Positivismus nur ein Moment innerhalb eines breiteren
Projekts darstellen. In diese Richtung werden eine detaillierte Untersu-
chung von Foucaults vernunftkritischen Anfingen und eine genaue Ein-
schitzung von deren Wirksambkeit auch in seinem weiteren Werk weisen.

iv. Gilles Deleuze: Die Immanenz des Lebens als ewige Wiederkehr

Gilles Deleuze hat 1986 sechs voneinander relativ unabhiangige Studien
tiber das Werk Michel Foucaults in einem einzigen Band gesammelt.3
Der Anhang, der das Buch abschliefSt, befasst sich mit der Frage nach
dem Tode des Menschen und dem Ubermenschen.?” Allgemein bekannt
ist er dadurch geworden, dass er einen grofSen Einfluss auf die Diskussi-
on uber die Biopolitik und das sogenannte >Posthumane« ausgetibt hat.
Dort stellt Deleuze die Rekonstruktion der Entstehung der modernen
Biologie in den Mittelpunkt, die Foucault in Les mots et les choses um-
reifst. Nach Deleuzes Hauptthese kommt dem Leben in Foucaults Auf-
fassung der Archiologie der ontologische Status zu, den es aufgrund der
Biologie des 19. Jahrhunderts erhalten hat. Dieser ontologische Begriff
von Leben, der eine nietzscheanische Herkunft haben soll, steht Deleu-
ze zufolge im Mittelpunkt von Foucaults archaologischem Unterfangen:
»Es handelt sich eher um eine nietzscheanische als um eine heideggeri-
anische Geschichte, eine Nietzsche oder dem Leben riickerstattete Ge-
schichte. «3*

Die fundamentale Rolle, die das Leben als das Grundgesetz des Seien-
den mit dem Aufkommen der Biologie des 19. Jahrhunderts tibernom-
men hat, hat eine allgemeinere Bedeutung und bildet laut Deleuze eine
Konstante in Foucaults Denken. So auch die Ontologie des Prekaren, die
sich auf das Leben aufbauen ldsst.? Vor diesem Hintergrund ist auch die
Frage nach dem Ubermenschen zu beantworten. Diese ist bei Foucault

36 G. DELEUZE, Foucault, tibers. v. H. Kocyba, Frankfurt/M. 72011 (1987).

37 G. DELEUZE, »Der Tod des Menschen und der Ubermensch«, in: DERS.,
Foucault, a.a.0., 175-89.

38 Vgl.a.a.0., 184/ fz. 137.

39 Vgl.a.a.0., 184, Anm. 10/ fz. 137 Anm. 10. Deleuze bezieht sich insbeson-
dere auf den folgenden von ihm selbst gekiirzten Abschnitt in Les mots et
les choses: »1l n’y a d’étre que parce qu’il y a vie [...] Dexpérience de la vie
se donne donc comme la loi la plus générale des étres ... mais cette ontolo-
gie dévoile moins ce qui fonde les étres que ce qui les porte un instant & une
forme précaire [...]« (MC 291; »Es gibt Sein nur, weil es Leben gibt [...] Die
Erfahrung des Lebens gibt sich also als allgemeinstes Gesetz der Wesen [...]
aber diese Ontologie enthiillt weniger das, was die Wesen begriindet, als das,
was sie einen Augenblick lang zu einer prekiren Form fuhrt [...]«, dt. 340).

ST

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

mit der Frage nach der Gestalt eng verbunden, die die Ablosung von der
in Les mots et les choses gebrandmarkten anthropologischen Konstella-
tion iibernehmen soll.

Definierte sich der Mensch im klassischen Zeitalter Foucault zufol-
ge durch seinen negativen Bezug zum Unendlichen, so zeichnet er sich
in der Zeit nach der Wende zum 19. Jahrhundert durch das vergebli-
che Bestreben aus, seine eigene Endlichkeit auf sich selbst zu griinden.
Nach der Auflésung der anthropologischen Konstellation, die die mo-
dernen Humanwissenschaften ermoglichte, steht hingegen laut Deleuze
eine Zeit bevor, die von einem Unbegrenzt-Endlichen markiert ist. So wie
der Ubermensch zugleich Gott und den Menschen vertreibt, verdringt
das Unbegrenzt-Endliche zugleich das Unendliche und die Endlichkeit.

Das Unbegrenzt-Endliche (»fini illimité«) zeichnet die Situation aus, in
der eine begrenzte Anzahl von Bestandteilen eine praktisch unbegrenzte
Verschiedenheit von Kombinationen ermoglicht.#° Auf eine solche unbe-
grenzt-endliche Kombinatorik verweisen sowohl der neueste Stand der
Biologie wie auch die Technik und die Literatur. Ein Unbegrenzt-Endli-
ches als Verabschiedung sowohl vom Endlichen als auch vom Unendli-
chen wurden sowohl der genetische Code in der molekularen Biologie
wie auch die Potenzialititen des Siliziums in den neuen Maschinen der
Kybernetik und die freien Spiele der Sprache mit sich selbst in der mo-
dernsten Literatur aufweisen. Das Unbegrenzt-Endliche ist aufSerdem aus
der Sicht Deleuzes auch das, was eigentlich Nietzsche bereits nachzeich-
nete, als er den Gedanken von der ewigen Wiederkehr ausformulierte.

Dem neuen Gesetz des fini-illimité entsprechend geht laut Deleuze
der Mensch tiber sich selbst hinaus und gibt dabei seine prekare, selbst-
bezogene Form auf seine Andersheit hin auf. Jenseits von jeder Subjek-
tivitit und jedem Selbstbezug ist er ein blofSes Biindel von Kriften, die
zu den Krdften des Auflen in Beziehung treten. Nach einer bertihmten
Formel aus Rimbauds Seherbrief soll der Mensch sowohl die Tiere als
auch die neue Sprache und das Unférmige, Unorganische in sich auf-
nehmen.*' Der Ubermensch ist demnach der Mensch, der zugleich Tier
ist, indem er in seinem genetischen Code auch Fragmente der Codes der
Tiere integrieren kann. Er ist ferner der Mensch, der insofern auch Ge-
stein ist, als er sich durch die neuen Maschinen der Kybernetik und der
Informatik dem Silizium 6ffnet. Der Mensch geht schlieSlich iiber sich
selbst hinaus, indem er sich im Sein einer Sprache aufgibt, die diesseits

40 Vgl. DELEUZE, »Der Tod des Menschen und der Ubermensch«, a.a.O., 187/
fz. 140: »Es handelt sich nicht mehr um die Erhebung ins Unendliche noch
um die Endlichkeit, sondern um ein Unbegrenzt-Endliches, wenn wir so jede
Kriftesituation benennen wollen, in der eine endliche Anzahl von Kompo-
nenten eine praktisch unbegrenzte Vielfalt von Kombinationen ergibt.«

41 Vgl. A. RIMBAUD, (Euvres completes, hg. v. A. Adam, Paris 1972, 252/dt.

3I.

52

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABSCHIED VOM SPEKULATIVEN

jeder Sinnhaftigkeit und Transitivitdt nur noch reines Spiel der Worte
mit sich selbst ist.+*

Der Ubermensch ist das, was das Leben im Menschen selbst, der es
nach Nietzsche unterdriickt hatte, zugunsten einer anderen Form be-
freit: »Nietzsche sagte: der Mensch hat das Leben ins Gefingnis ge-
sperrt, der Ubermensch wird das Leben im Menschen selbst zugunsten
einer anderen Form befreien [...].«#3 Das Leben, das es durch das Hi-
nausgehen des Menschen aus sich selbst zu befreien gilt, ist nach Deleu-
ze ein »neutrales Leben reiner Immanenz jenseits von Gut und Bose«,
das dadurch vollkommenes Vermdégen und vollkommene Gliickseligkeit
schenken soll, dass es die Individuation der Person zugunsten einer rei-
nen Haecceitas, einer reinen Singularitit aufgegeben hat.* Dieses Leben
bildet ein transzendentales Feld, das als ein reiner mmanenzplan zu cha-
rakterisieren sei, insofern es sich jeder Transzendenz des Subjekts wie
des Objekts entziehe.*s Ahnlich dem unpersonlichen, absoluten und im-
manenten Bewusstsein, als das Jean-Paul Sartre Husserls Leben des Be-
wusstsein verstanden wissen wollte, ist dieser Immanenzplan jeder Sub-
jektivitat vorgdngig und lisst insofern die Aporien des Subjekts und des
Objekts hinter sich.#¢ Das transzendentale Feld als ein Leben stellt eine
reine Tatigkeit dar, die weder auf ein Wesen noch auf einen Akt ange-
wiesen ist und die insofern ein absolutes unmittelbares Bewusstsein bil-
det, als sie stets aktuell ist. Ein solches Leben als Immanenzplan fihrt
hiermit laut Deleuze den Spinozismus in das Tiefste des philosophischen
Unterfangens wieder ein.+

Das treffendste Bild fiir ein solches subjekt- und konfliktfreies Leben
hat Charles Dickens in einer seiner Erzihlungen gegeben. Ein Schurke,
der von allen missachtet wird, liegt im Sterben. Jene, die sich um ihn
kiimmern, zeigen trotzdem eine Art Achtung und Liebe fiir jedes Le-
benszeichen, das der Sterbende von sich gibt. Als er aber nach und nach
wieder zu Kriften kommt, werden seine Retter immer kalter zu ihm: Er
selber gewinnt seine ganze Gemeinheit wieder. Zwischen seinem Leben
und seinem Tod lag ein Moment, der Moment nur mehr eines Lebens,
eines Lebens mit unbestimmtem Artikel, das mit dem Tod spielt. Dieses
Leben war das, was alle noch geachtet haben sollen. Das Leben des In-
dividuums ist einem unpersonlichen Leben gewichen, das jedoch eine

42 Vgl. DELEUZE, »Der Tod des Menschen und der Ubermenschg, a.a.O., 188
f./fz. 140 f.

43 A.a.0., 187/fz. 139.

44 Vgl. G. DELEUZE, »Die Immanenz: ein Leben«, in: DERS., Schizophrenie
und Gesellschaft, tibers. v. E. Moldenhauer, Frankfurt/M. 2005, 365-70,
insb. 368/fz. 361.

45 Vgl a.a.0., 366/fz. 360.

46 Vgl.a.a.0., 366 f./fz. 360 f.

47 Vgl a.a.0., 366/fz. 361.

53

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Singularitat darstellt und das ein reines Ereignis hervortreten lasst, frei
von den Zufillen des inneren und des dufSeren Lebens.+*

Gilles Deleuze hebt zu Recht die Bedeutung hervor, die eine konstitu-
ierende Dimension im Werk Foucaults einnimmt. Dadurch grenzt er sich
von jenen ab, die wie Derrida und Frank Foucault eine Reduktion auf
Konstituiertes vorwerfen. Die fundamentale Rolle, die Deleuze dem Be-
griff des Lebens bei Foucault zuspricht, gestattet ihm allerdings zugleich,
Abstand von Positionen wie derjenigen von Habermas zu nehmen, der
Foucault den Mangel einer handgreiflichen Normativitat vorhalt, ohne
in irgendeiner Weise der Spezifizitit seiner Kritik an Positivitdten und
Normalitat Rechnung zu tragen.

Abgesehen von der treffenden Herausarbeitung eines konstituieren-
den Plans, die die Kritiken an Foucaults missverstandenem Positivismus
entschirfen, bleibt allerdings fraglich, ob der von Deleuze intendierte
Lebensbegriff wirklich im Mittelpunkt von Foucaults Archiologie steht.
Soll man aufSerdem die Relevanz, die Foucault der Biologie beimisst, tat-
sdchlich so wie Deleuze verstehen?

Problematisch ist Deleuzes Deutung bereits dadurch, dass sie sich auf
eine Stelle von Les mots et les choses stiitzt, in der Foucault nicht den ei-
genen Ansatz, sondern die Fundamentalisierung des Lebens durch die Le-
bensmetaphysiken des 19. Jahrhunderts darlegt. Die wilde Ontologie des
Lebens steht nicht fiir das Programm von Foucaults Archiologie; sie ist
vielmehr als der philosophische Riickschlag einer Biologie zu verstehen,
die als Wissenschaft der Organisation zur Entstehung der unterdriicken-
den Reflexivitit der Humanwissenschaften wesentlich beigetragen hat.#
Die Biologie als das neue, eigentiimliche Wissen von den Lebewesen kann
insofern kaum einen Ausweg aus der menschlichen, allzu menschlichen
Subjektivitait der Moderne bieten, wie die durchaus kritische Verwen-
dung von Begriffen wie Biomacht und Biopolitik beim spaten Foucault
bereits zeigt. Sie stellt vielmehr deren unabdingbare Voraussetzung dar.

Bei aller Faszination Foucaults gegeniiber dem Glidnzen von Nietz-
sches groflem Mittag und gegentiber einem affirmativen Denken, eine
angemessene Einschidtzung der Relevanz von Foucaults vernunftkriti-
schen Anfiangen und ihren Wirkungen auf die weitere Entwicklung sei-
ner Archdologie ldsst daran zweifeln, ob eine spinozistische Philosophie
des Lebens qua Immanenz wirklich den Schliissel zu Foucaults Archio-
logie darstellt. Greift etwa der Lebensbegriff, der in Foucaults Philoso-
phie tatsichlich am Werk ist, nicht viel tiefer als das transzendentale
Feld, an das Deleuze denkt? Stellt nicht die durch Endlichkeit — wie auch
immer entgrenzt sie sein mag — erkaufte Univozitat des Seins, durch die
Deleuze im Anschluss an Nietzsche und Spinoza den Menschen von den

48 Vgl.a.a.0., 367 f./fz. 361 f.
49 Vgl. MC 290 f./dt. 340 f.

54

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: REKONSTRUKTION

finsteren Dualismen der Metaphysik zum tbermenschlichen Glanz und
Glick der Immanenz befreien will, den eigentlichen Kern der Grund-
dquivokation zwischen Tatsachen und Wert, Wissen und Macht dar, die
im Zentrum von Foucaults Einspruch gegen den technokratischen Szi-
entismus der modernen Biomacht steht? So wire die affirmative Biopo-
litik als ibermenschliche Steigerung der Lebenskraft und des Lebensge-
fithls im Menschen, die sich anhand von Deleuzes neu-spinozistischem
Programm und Giorgio Agambens eng verwandtem Begriff der vita nuda
in der Rezeption breitgemacht hat, nichts anderes als die Verschirfung
des durch Foucault kritisch anvisierten Biologismus und kaum eine Wei-
terfiihrung seiner Uberlegungen iiber die moderne Politik des Lebens.
Die genaue Ausarbeitung des Lebensbegriffs im Anschluss an Foucaults
frithes Werk — in den zwei Schritten einer genauen Analyse des Begriffs
des Wahnsinns und seiner Verkniipfung mit einer spekulativen Auffas-
sung des Lebens — gestattet aber nicht nur, der Rede tiber Biopolitik und
Biomacht die eigentiimliche kritische Valenz zurtickzugewinnen, fur die
kaum ein Gespiir bleibt, hat man von der Vernunftkritik erst einmal ab-
gesehen. Sie suggeriert dartiber hinaus eine Artikulation des Endlichen ins
Unendliche als Leben, das weder Habermas noch Derrida und Frank zu
entfalten wissen, sodass ihre Kritiken an Foucault statt die Aporien der
Archiologie vielmehr die Mingel des jeweils eigenen Ansatzes zum Vor-
schein bringen. Vermag man nicht, den Nietzscheanismus Foucaults tiber
Jean Hyppolite in Verbindung mit Hegel zu bringen, so kann man kaum
die genaue Natur von Foucaults Verteidigung des Irrationalen begreifen.

II. Das ursprungliche Vorwort von Histoire de la folie:
Rekonstruktion

Aufgrund seiner Dichte und Komplexitit bildet das urspringliche Vor-
wort von Histoire de la folie ein Dokument von unvergleichbarem Wert.
Kaum ein anderer Text von Foucault erlaubt eine so unmittelbare Aus-
einandersetzung mit dem eigentlichen kontroversen Kern seiner Philo-
sophie. Ist die Referenz auf den Wahnsinn selbst (»la folie elle-méme«),
auf eine urspriingliche, fundamentale Erfahrung (»expérience primitive,
fondamentale, sourde, a peine articulée«) lediglich eine Naivitat, die ei-
nem jugendlichen Eifer zuzuschreiben ist?5° Oder greift sie tiefer in die

so Vgl. AdS, 64/dt. 71 f. In einem Interview von 1974 erklirte Foucault, Wahn-
sinn und Gesellschaft eher tastend und gefangen in einem auf persénliche
Griinde zuriickgehenden Lyrismus geschrieben zu haben: » ’Histoire de la
folie, je I’ai écrite un peu a ’aveuglette, dans une sorte de lyrisme di a des
expériences personnelles« (M. FOUCAULT, »Prisons et asiles dans le méca-
nisme du pouvoir«, Interview mit M. D’Eramo, in: DE I 1389-93, hier

55

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Begrifflichkeit des Buches selbst ein und, damit einhergehend, in die ers-
te Definition von Foucaults Archdologie der modernen Anthropologie
und in die Kritik an der Naturalisierung, die diese Archdologie mit sich
bringt?

Insbesondere zwei eng miteinander zusammenhingende Fragen wer-
den zu beantworten sein. Erstens: Was ist wirklich beim Triumph des
Wahnsinns am Werk, den Histoire de la folie nachzuzeichnen versucht?
Und zweitens: Wie ldsst sich das Vorrecht rechtfertigen, das Foucault
dem Wahnsinn gegentiber anderen Formen von Sinnartikulierung zu-
erkennt?

Das Vorwort wird zu diesem Zweck einen dufSerst hilfreichen Leitfa-
den bilden, es allein kann aber nicht reichen. Man wird insofern die Er-
gebnisse der Rekonstruktion der urspriinglichen Préface wiederholt auf
die Ausfithrungen des ganzen Buches beziehen miissen. Eine genaue Un-
tersuchung der Deutung von Denis Diderots Satire Rameaus Neffe, der
Foucault als verkiirztes Paradigma der Geschichte des Wahnsinns in His-
toire de la folie eine besondere, strategische Bedeutung zumisst, wird da-
ruber hinaus im zweiten Hauptteil der Arbeit eine weitere Prazisierung
dessen erlauben, was aus dem Vorwort zu gewinnen war. Die Auseinan-
dersetzung mit der entscheidenden Frage nach Foucaults Verhiltnis zu
Hegel wird schlieSlich ermoglichen, den Begriff des Wahnsinns auf ei-
nen Begriff des Lebens im eminenten Sinne als auf das eigentliche Fun-
dament zuriickzufithren, das allein das Vorrecht rechtfertigen kann, das
Foucault dem Wahnsinn gegeniiber der Geschichte zuspricht.

Die Untersuchung wird insofern hauptsachlich als philosophisch zu
verstehen sein, als der begrifflichen Arbeit und nicht der historischen Re-
konstruktion ein Vorrang beizumessen wird. Im Mittelpunkt wird nicht
die Frage nach der Wahrheitstreue gegentuiber den >historischen Gegeben-
heiten<, sondern jene nach den Kategorien, mit denen Foucault tatsdch-
lich operiert, und nach deren Konsistenz stehen.s*

Das ist im Fall einer Geschichte des Wahnsinns umso notiger. Es
wurde bereits gezeigt wie Derrida auf den moglichen Widersinn dieses

1391/dt. 650). In einer Anmerkung zu seiner Archdiologie des Wissens be-
hauptet er zudem, der Bezug auf den Wahnsinn selbst sei insbesondere ein
Problem des Vorworts gewesen (AdS 64 Anm./dt. 72 Anm.). Die Entschei-
dung, das urspriingliche Vorwort nicht mehr zu verdffentlichen, war gewiss
auch eine Reaktion auf Jacques Derridas kritische Rezeption des Buches, die
zum grofsen Teil auf einer detaillierten Lektiire der Préface basiert.

51 Bereits die Annahme, dass man beide Ebenen tiberhaupt trennen kann, ist an
sich problematisch, zumal bei einem Werk wie jenem Foucaults, das bean-
sprucht, den Sinn selbst vom historisch Positiven radikal infrage zu stellen.
So haben sich im Fall von Histoire de la folie seit ihrer Veroffentlichung die
Vorwiirfe seitens der Geschichtsschreibung der Psychiatrie, die Rekonstruk-
tionen Foucaults seien historisch unzuverlassig, vermehrt (vgl. M. HEINZE,

56

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: REKONSTRUKTION

Ausdrucks gestofsen ist. Wie kann namlich eine Geschichte von dem
tberhaupt moglich sein, was von Natur aus jede historische Bestimmung
tbersteigt? Ohne zu viel von dem vorwegnehmen zu wollen, was erst in
Laufe der Analyse zu kliren sein wird, kann man bereits darauf hinwei-
sen, dass auf Derridas Bedenken sich nur die Hervorhebung des eigen-
tumlichen paradoxen Charakters erwidern ldsst, mit der Foucault das
Wort »histoire« verwendet. Denn als Geschichte der Bedingungen der
Moglichkeit von Geschichte, was nach Foucault in diesem Zusammen-
hang mit Sinnentfaltung tiberhaupt gleichzusetzen ist, ist Foucaults his-
toire de la folie eine Geschichte von dem, was selbst in der Geschichte als
deren Fundament vorkommen kann und in diesem Sinne geschichtslos
ist. Dann wird aber Foucaults histoire de la folie noch insofern Historie
sein konnen, als sie Geschichte eines Geschichtslosen ist, Geschichte des
Verhaltnisses der Geschichte zu ihrem eigenen Fundament, als vergesse-
nes, unterschlagenes oder erneut triumphierendes.

Es versteht sich, welche Verschrankung von diskurs-historischen und
meta-diskursiven Uberlegungen ein solcher Ausgangspunkt mit sich
bringen muss. Die Rekonstruktion von bestimmten Diskursformationen
und von deren Verhiltnis zum Wahnsinn steht direkt einer Theorie tiber
Diskursivitit iberhaupt gegentiber. Diese eigentiimliche Verschrankung
ist gewiss mit dem besonderen Status verbunden, der unter den verschie-
denen archiologischen Untersuchungen Foucaults jener iber den Wahn-
sinn zukommt. Im Vorwort zur Histoire de la folie zeichnet Foucault die
Moglichkeit einer Reihe von Studien vor, die eine Geschichte der Gren-
zen, »une histoire des limites«,5* darstellen wiirden: eine Geschichte der
grundlegenden Teilungen, durch die eine Kultur ihr Gesicht bekommt.
In der abendliandischen Kultur sollte man demnach etwa die Teilungen
zwischen Orient und Okzident, Traum und Wirklichkeit und die Gren-
zen, die durch die sexuellen Verbote gezogen werden, erforschen; dari-
ber hinaus sollte man endlich und an erster Stellen — »enfin et d’abord«
(Pf 190/dt. 227) — tiber die Erfahrung des Wahnsinns sprechen.

Um dieses endlich und an erster Stelle muss es hier gehen: um die
Scheidung, die nach Foucault insofern vorrangig sein muss, als sie je-
der anderen vorausgeht. Zumal Foucault seine Histoire de la folie zu-
gleich als eine Archiologie der Psychologie und damit der modernen

»Psychiatrie«, in: KAMMLER, PARR, SCHNEIDER (Hg.), Foucault-Hand-
buch,a.a.0., 417-25). Um dariiber diskutieren oder gar entscheiden zu kon-
nen, sollte man zuerst freilich genau verstanden haben, mit welchen Kate-
gorien Foucault arbeitet und ob diese itberhaupt haltbar sind. Man sollte
etwa die Unterscheidung zwischen archiologischer Ebene und Oberfliche
begriffen haben, mit ihr konkret operieren und eventuell deren Triftigkeit
infrage stellen konnen.

52 M. FOUCAULT, »Préface«, zuerst in: DERS., Folie et déraison, a.a.O., jetzt
in: DE I, 187-195, 189 fiir das Zitat (fortan als Pf angegeben; dt. 226).

57

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Anthropologie und der Naturalisierung und Pathologisierung des Men-
schen versteht, die mit dieser Anthropologie einhergeht.

Das Vorhaben und der argumentative Kern des Vorworts von 1961
scheinen relativ einfach zu sein. Foucaults Geschichte des Wahnsinns
im klassischen Zeitalter will die Formen des praktischen und theoreti-
schen Umgangs mit den Wahnsinnigen im Zeitraum des franzosischen
age classique (ca. 17. und 18. Jh.) als die historischen Bedingungen der
Entstehung der modernen Psychopathologie am Anfang des 19. Jahr-
hunderts untersuchen.

Sie mochte dabei allerdings nicht historisch, sondern archdologisch
ansetzen: Sie beabsichtigt nicht, horizontal die interne Entfaltung einer
bestimmten historisch gewachsenen Sinnkonstellation zu rekonstruieren,
sondern vertikal auf die urspriingliche Teilung (»partage«) zuriickzuge-
hen, die durch die Trennung zwischen Sinn und Nicht-Sinn, Vernunft
und Unvernunft, die Emergenz jener historischen Sinnkonstellation erst
moglich gemacht hat. Dadurch will sie in der Geschichte zu den Gren-
zen der Geschichte selbst, zu deren Nullpunkt kommen.

Konkret will das heifSen, dass Foucault keine Geschichte der Psychiat-
rie als des linearen Fortschritts einer wissenschaftlichen Verobjektivierung
des Wahnsinns, sondern eine Archiologie schreiben will, die beschreibt,
wie la folie elle-méme als der urspringliche Kern jeder Sinnentfaltung all-
mahlich im 19. Jahrhundert wieder zum Ausdruck kommt, nachdem sie
im klassischen Zeitalter zum Schweigen gebracht wurde. Erst in diesem
umfassenden Sinne ist Foucaults Archiologie eine Geschichte der Psy-
chiatrie, ndmlich als die Geschichte der Bedingungen ihrer Moglichkeit.

In diese Geschichte des Schweigens und der Wiederkehr des Wahn-
sinns hat sich laut Foucault zugleich eine Geschichte der besonderen
Form der Anthropologisierung wie von selbst eingeschrieben, die ihm
zufolge fiir die Moderne bezeichnend ist. Diese Anthropologisierung ist
zudem wesentlich mit der Pathologisierung und der Naturalisierung des
Wahnsinns verbunden, die in dessen Reduktion auf Geisteskrankheit
durch die Psychopathologie steckt.

Die anscheinende Einfachheit einer Geschichte der Praktiken, der In-
stitutionen, der Begriffe und der Theorien, die die konkreten Bedingun-
gen der Entstehung einer besonderen Wissenschaft, namlich der mo-
dernen Psychopathologie, ausmachen wiirden, verdoppelt sich in eine
Geschichte des Wahnsinns selbst als absoluter Ursprung von Sinn und
somit in eine Metatheorie der Diskursivitit iiberhaupt, die zugleich eine
allgemeinere Diagnose tiber die Moderne erlauben soll.

Die Rekonstruktion der Verobjektivierung, der die positive Psycho-
pathologie den Wahnsinn unterzogen hat, und dessen Reduktion auf
Geisteskrankheit soll dariiber hinaus zugleich als eine Kritik an der Dia-
lektik verstanden werden. Im Spiel ist Foucaults zufolge die Entgegenset-
zung zwischen der zeitlichen Kontinuitit einer dialektischen Analyse (»la

58

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: REKONSTRUKTION

continuité temporelle d’une analyse dialectique«) und der Aufdeckung
einer fragischen Struktur an den Pforten der Zeit (»la mise au jour, aux
portes du temps, d’une structure tragique«, Pf 189/dt. 226).

In Foucaults vertikalem Verfahren, das mit einem terminus technicus
der Phanomenologie auch eine Reduktion benennen diirfte, die freilich
transzendental nur in einem tbertragenen Sinne ist, dem diskurs-histori-
schen und nicht bewusstseinstheoretischen Apriori der Archiologie ent-
sprechend, zeigen sich drei ineinander verschachtelte und hierarchisch
geordnete Ebenen. Zum einen jene der Wissenschaft, »la science«, die
im Fall von Wabnsinn und Gesellschaft der modernen Psychopatholo-
gie entspricht. Zum anderen jene, die Foucault in seinem Buch als anth-
ropologischen Zirkel — »Le cercle anthropologique«, so heifst der Titel
des letzten Kapitels von Histoire de la folie — bezeichnet. Diese zweite
Ebene entspricht einer allgemeinen epistemischen Konstellation, aus der
heraus die besonderen Wissenschaften sich in ihrer Spezifizitdt entfalten
konnen. Im Gegensatz zu »la science« bildet sie die Ebene eines »savoir«,
eines Wissens, wie sie Foucault bereits in Histoire de la folie benennt,
ohne freilich diese Unterscheidung direkt zu thematisieren, was erst spa-
ter mit der epistéme von Les mots et les choses und mit dem savoir von
Larchéologie du savoir geschehen wird. Drittens geht es schliefSlich um
die Ebene des Wahnsinns selbst als Ursprung (»origine«) von Sinn tiber-
haupt, der sich vor jeglicher Teilung zwischen Vernunft und Unvernunft,
Sinn und Nicht-Sinn ansiedelt.

Zu dieser komplexen Verschachtelung und zu der Notwendigkeit, je-
weils zwischen den verschiedenen Ebenen der Reduktion zu unterschei-
den, kommen die besondere Struktur des Vorworts, dessen Argumentati-
on eher durch wiederholte Reprisen und Vertiefungen statt linear verlauft,
und ein gewisses Schwanken der Begrifflichkeit hinzu, die auf ein Zogern
in Foucaults Unterfangen hinweisen. Angesichts der Schwierigkeit und
der Gewundenheit des Textes empfiehlt sich, seiner eigentlichen Diskus-
sion eine genaue und geduldige Rekonstruktion vorangehen zu lassen.
Zu diesem Zweck scheint es angebracht, der Gliederung in nicht betitel-
ten, sondern lediglich durch Sternchen unterschiedenen Abschnitten zu
folgen, die der Text selbst angibt, und zudem fiir jeden Abschnitt einen
moglichst zusammenfassenden Titel vorzuschlagen. Die Strukturierung,
die sich daraus ergibt, wird dann als Grundlage fir die Diskussion dienen.

i. Eine Geschichte des Wahnsinns als Archdologie seines Schweigens

(Abschnitt 1)
Der erste Abschnitt umreifSt ein erstes Mal die Art des Unternehmens, das
im Buch verfolgt wird. Dieses stellt — seinem Gegenstand entsprechend,

dem Wahnsinn, der sich als Indifferenz zwischen Sinn und Nicht-Sinn

59

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

nicht sinnintern erfassen lasst — eine besondere Form von Geschichte
dar: eine Archdologie, die anders als die tibliche Ideengeschichte nicht
abkiinftig auf der Ebene der Sprache einer bestimmten geschichtlichen
Sinnkonstellation und deren Wissen einsetzt, sondern konstitutiv und
urspriinglich auf der Ebene der Bedingungen der Moglichkeit eines Dis-
kurses, soweit diese innerhalb derselben Sprache, die sie ermoglichen,
zu rekonstruieren sind.

(Abschnitt I, 1-2) Die ersten zwei Absitze geben ein erstes Mal im
Anschluss vor allem eines Zitats von Pascal das Vorhaben des Buches
an. Die Menschen sind nach Pascal so notwendig wahnsinnig, dass es
auf eine andere Art Wahnsinn wahnsinnig ware, nicht wahnsinnig zu
sein.’3 Dementsprechend versucht Foucault, die Geschichte dieser an-
deren Art Wahnsinn, »’histoire de cet autre tour de folie« (Pf. 187/dt.
223), zu schreiben. Die Histoire de la folie wird somit zugleich eine Ge-
schichte der Vernunft als Wahn bilden. Es wird darum gehen — so ldsst
sich Foucaults programmatische Erklarung zunachst umreifsen —, die Ge-
schichte der Herausbildung einer Form von Rationalitit darzustellen, die
sich im Versuch, der folie zu entgehen, als zumindest ebenso verkehrt
wie der Wahnsinn an sich erweist. Gegen die Herrschaftsanspriiche der
Vernunft wird das Vorrecht einer hoheren Form von Vernuinftigkeit zu
behaupten sein, und zwar jener des Wahnsinns, der gegentiber die Rati-
onalitdt der Vernunft lediglich ein Moment darstellt. Daftr wird es not-
wendig sein, in der Geschichte jenen Nullpunkt (»degré zéro«, Pf 187/
dt. 223) der Geschichte des Wahnsinns zu erreichen, wo er differenzlose
Erfahrung der Differenz zwischen Vernunft und Unvernunft, Sinn und
Unsinn ist: nicht geteilte Erfahrung der Teilung, aus der sie hervorgehen
(»expérience indifférenciée, expérience non encore partagée du partage
lui-méme«, Pf 187/dt. 223).

Gegen die Geste, durch die eine souveriane Vernunft — selbst eine an-
dere Art Wahnsinn — Vernunft und Wahnsinn scheidet und sie als duffer-
liche Dinge beziehungslos nebeneinander fallen lasst (»choses désormais
extérieures, sourdes a tout échange, et comme mortes I'une a I'autre,
la Raison et la Folie«, Pf. 187/dt. 223), ist auf das Moment zuriickzu-
gehen, das vor der Etablierung eines eigentlichen Reichs der Wahrbeit,
aber auch vor dem Fall in eine Lyrik des Protestes liegt, die der erbar-
mungslosen Sprache des Nicht-Wahnsinns, »le langage sans merci de la
non-folie« (Pf. 187/dt. 223) lediglich die ebenso erbarmungslose Spra-
che eines schlichten, abstrakten Irrationalismus entgegensetzten wurde.

(I, 3—4) Den Weg, der zu einer solchen Geschichte der Vernunft als
Wahn fihren soll, gibt — wenigstens negativ — der dritte Absatz an. Es

53 »Les hommes sont si nécessairement fous que ce serait étre fou par un autre
tour de folie de n’étre pas fou« (B. PASCAL, Pensées, hg. v. Ph. Sellier, Paris
1991, Nr. 31 [Brunschvicg: Nr. 414]).

60

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: REKONSTRUKTION

handelt sich um eine unbequeme Region, die sich nur durch die Verab-
schiedung alles positiven Wissens tiber den Wahnsinn durchqueren lasst.
Kein Begriff der Psychopathologie muss eine leitende Rolle in der Un-
tersuchung tibernehmen, umso weniger im Fall der Rekonstruktion der
Vergangenheit. Denn es geht darum, nicht auf der abgeleiteten Ebene der
Wissenschaft, sondern auf der konstitutiven Ebene der Geste, die Ver-
nunft und Nicht-Vernunft (»non-raison«) voneinander scheidet, einzu-
setzen. Erst unter dieser Bedingung wird sich jener Bereich bekunden, wo
ein Dialog und ein Austausch zwischen Wahnsinn und Nicht-Wahnsinn,
Vernunft und Nicht-Vernunft wieder moglich werden.

(I, 5—6) Die Konstitution des Wahnsinns als Geisteskrankheit am Ende
des 18. Jahrhunderts ist die nachtragliche Feststellung eines bereits voll-
zogenen Bruchs des Dialogs zwischen Vernunft und Nicht-Vernunft ge-
wesen. In der heiteren Welt der Geisteskrankbeit kommuniziere der mo-
derne Mensch nicht mehr mit dem Wahnsinnigen. Die Vergessenheit der
murmelnden Worter des Austausches bilde den Boden, auf dem sich die
Sprache der Psychiatrie, ein Monolog der Vernunft iber den Wahnsinn
(»monologue de la raison sur la folie«, Pf. 188/dt. 22 5), etablieren konn-
te. Foucaults Geschichte des Wahnsinns, die auf der Ebene der urspriing-
lichen Zisur zwischen Sinn und Nicht-Sinn anhebt, wird insofern nicht
die Geschichte der Sprache, mit der die Vernunft der Nicht-Vernunft ihre
Wahrheit als Krankheit entreifSt, sondern deren Archdologie darstellen,
die Rekonstruktion des origindren Schweigens und Vergessens, auf dem
die Sprache der Psychiatrie sich errichten konnte: » Je n’ai pas voulu faire
I’histoire de ce langage ; plutot ’archéologie de ce silence.«5+

ii. An den Pforten der Zeit: Eine Geschichte der Strukturen der Tragik
an den Grenzen der Dialektik der Geschichte (Abschnitt 11)

Im zweiten Abschnitt grenzt Foucault seine Archiologie weiter ein.
Die Histoire de la folie bildet weder eine Geschichte der Erkenntnis
noch eine Geschichte schlechthin. Sie stellt hingegen eine Geschichte
der Grenzen dar, die den internen Sinneszusammenhang einer bestimm-
ten historischen Konstellation bilden. Als solche entfaltet sie sich nicht
innerhalb des Sinns und der Werte der kontinuierlichen Dialektik der
Geschichte, sondern sucht an den Grenzen der Geschichte die unbeweg-
lichen Strukturen der Tragik (»structures immobiles du tragique«, Pf
190/dt. 11), die jeder Sinnbildung zugrunde liegen. Foucaults Archiolo-
gie untersucht demgemafs die unterschiedlichen Artikulationen, die die-
se in verschiedene Teilungen wie derjenigen zwischen Tragischem und

54 Pf. 188 (»Nicht die Geschichte dieser Sprache wollte ich schreiben, sondern
eher die Archiologie dieses Schweigens«, dt. 225).

61

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Nicht-Tragischem, Orient und Okzident, Traum und Wirklichkeit, sexu-
ell Verbotenem und sexuell Erlaubtem oder — wie im Fall der Histoire de
la folie — Sinn und Nicht-Sinn annehmen koénnen.

(I, 1—2) Die Griechen hatten zwar ein Verhiltnis zu etwas, das sie
Hybris nannten, und das sie nicht ganz verurteilten. Dies zeigt die Pri-
senz von Figuren wie den Sophisten Thrasymachos oder Kallikles in den
platonischen Dialogen, auch wenn ihre Worte uns eingehiillt in die be-
rubigende Dialektik des Sokrates tiberliefert sind. Der Logos der Grie-
chen kannte allerdings kein Gegenteil. Der Gegensatz zwischen Ver-
nunft und Unvernunft bildet eine Eigentiimlichkeit des europaischen
Menschen. Seit dem Mittelalter ist die abendlandische Vernunft mit der
dunklen Prisenz ihres Anderen konfrontiert, die sie verworren Wahn-
sinn, Schwachsinn oder Unvernunft nennt.ss

(I, 3) Welcher Natur ist aber eine Untersuchung, die sich nicht auf der
horizontalen Achse mit der Verfolgung des Werdens der Vernunft als ei-
nes der beiden Pole des Verhiltnisses zwischen Vernunft und Unvernunft
zufriedengibt, sondern auf der vertikalen Achse die Vernunft mit dem
konfrontiert, was sie nicht ist? Das Andere, um das es hier geht, ist auf
keinen Fall als der der Vernunft gegenseitige Pol des Verhiltnisses Wahn-
sinn, Schuld, Krankheit (Pf 187/dt. 224), Demenz und Unvernunft (Pf
188 /dt. 225), oder gar Leere, Vergebliches, Nichts, Nacht (Pf 191, 194/
dt. 228, 232) zu verstehen. Nicht nur gegeniiber dem Reich der Wabr-
heit, der Wissenschaft und des Wissens erhebt Foucaults Archiologie den
Anspruch, vertikal im Sinne eines Konstitutionsverhiltnisses zu stehen,
sondern auch gegeniiber dem Irrationalen als die Schattenseite der Ver-
nunft, das sich als ebenso abkiinftig wie die geschichtliche Wahrheit er-
weist. Dem Programm nach bildet die Archdologie keinen schieren Irra-
tionalismus. Das Andere der Vernunft ist nicht schiere Unvernunft, aber
Indifferenz zwischen Vernunft und Unvernunft vor der Teilung (»le par-
tage«, Pf passim), die sie beide tiberhaupt entstehen lasst.

Foucaults vertikale Untersuchung bildet dementsprechend weder eine
Geschichte der Erkenninis noch eine Geschichte schlechthin: Sie wird
weder von einer Teleologie der Wahrheit noch von einer Verkettung von
Griinden regiert, die ihren Wert und Sinn erst jenseits der konstitutiven
Teilung zwischen Vernunft und Unvernunft erlangen wiirden. Sie stellt
im Gegenteil eine Geschichte der Grenzen (»une histoire des limites«,
Pf 189/dt. 9) dar, die den internen Sinneszusammenhang einem consti-
tutum nur entlehnt, um es auf seine Grenzen als auf sein constituens zu-
ruckzufiihren.

(I, 4) Gegenstand einer Geschichte der Grenzen sind jene Gesten,
durch die eine Kultur das verwirft, was ihr Auferes (»I’Extérieur«)

55 Dazu vgl. auch die Vorbehalte von DERRIDA, »Cogito und Geschichte des
Wahnsinns«, a.a.0., 65 ff./fz. 63 ff.

62

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: REKONSTRUKTION

bilden wird. Die ausgehohlte Leere und der blanke Raum, die dadurch
entstehen, bestimmen ihre Identitit ebenso sehr wie ithre Werte. Wih-
rend diese in der Kontinuitit der Geschichte, das heifst in der Fortdau-
er eines Sinneszusammenhanges, aufbewahrt werden, ist die Region der
Grenzen, auf die die Archiologie abzielt, der Ort, wo eine Kultur ihre
wesentlichen Entscheidungen trifft. Die Grenzen umreifSen das Feld, wo
eine Kultur die Teilung vollzieht, die das bestimmt, was in ihr real ist:
das, was tiberhaupt in ihr in Erscheinung tritt und somit ihre Positivitat
ausmacht. Eine Kultur archidologisch zu befragen, heifSt demnach gera-
de nicht, auf der Ebene ihrer Werte und der Kontinuitit ihrer Geschich-
te anzusetzen, wo diese ihren Sinn gewinnen und wahren. Es geht viel-
mehr darum, die Begrenzungen freizulegen, durch die — an dem Saum der
Zeit — die Kontinuitat der Geschichte selbst erst iber die Zerrissenheit
einer ursprunglichen Teilung entstehen konnte. Es ist so, dass die zeit-
liche Kontinuitat einer dialektischen Analyse der Aufdeckung einer tra-
gischen Struktur an den Grenzen der Zeit sich gegeniibergestellt findet:
»Alors se trouvent confrontées, dans une tension toujours en voie de se
dénouer, la continuité temporelle d’une analyse dialectique et la mise au
jour, aux portes du temps, d’une structure tragique«.¢

(I, 5—8) Die abendlandische Welt kennt mehrere Grenzerfahrungen.
Unter ihnen ist jedoch die expérience-limite des Tragischen deshalb zen-
tral, weil sie die Zeit und die tragische Struktur, aus der sie hervorgeht,
mit der Weigerung der Tragodie durch die Geschichte verbindet. Dies
hat Nietzsche aufgezeigt, indem er im Vergessen und in der stummen
Riickkehr der Tragodie die tragische Struktur, von der her sich die Ge-
schichte der abendlandischen Welt vollzieht, nachweisen konnte. Um die
Grenzerfahrung des Tragischen kreisen aber viele andere Erfahrungen.
Jede von ihnen zieht an den Grenzen unserer Kultur eine Trennungslinie,
die eine urspriingliche Teilung (»un partage originaire«, Pf. 189/dt. 226)
mit sich bringt: Orient, Traum und sexuelle Verbote verweisen auf eini-
ge dieser Teilungen, von denen man eine Geschichte schreiben musste.

Die Histoire de la folie selbst bildet demgegentiber nur die erste und
die leichteste Studie einer langen Untersuchung, die im Zeichen Nietz-
sches die Dialektiken der Geschichte mit den unbeweglichen Strukturen
des Tragischen konfrontieren mochte. Gegeniiber den anderen Grenzer-
fahrungen kommt schliefSlich dem Wahnsinn insofern ein Vorrang zu, als
er sie alle fundiert. Von der Erfahrung des Wahnsinns soll man endlich
und an erster Stelle sprechen: »Il faut enfin, et d’abord, parler de I’ex-
périence de la folie«, Pf 190/dt. 227).

56 Pf. 189 (»So finden sich in einer Spannung, die stets kurz vor ihrer Auflo-
sung steht, die zeitliche Kontinuitit einer dialektischen Analyse und — an
den Pforten der Zeit — die Aufdeckung einer tragischen Struktur einander
gegentibergestellt«, dt. 226).

63

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

iii. Nicht eine Geschichte der Psychiatrie,
sondern des Wahnsinns selbst (Abschnitt I111)

Der dritte Abschnitt gibt eine erste, biindige Definition des Wahnsinns.
Damit wird der Gegenstand der Untersuchung erneut bestimmt. Wahn-
sinn sei nichts anderes als die Abwesenheit eines Werks (»1’absence
d’ceuvre«, Pf. 190/dt. 227): die Absenz jeglicher Bestimmtheit, die sich
innerhalb von Geschichte erfassen liefSe. Als solcher bildet der Wahn-
sinn zugleich jene Abwesenbeit von Geschichte (»absence d’histoire«),
aus der heraus Geschichte erst moglich wird. Sofern er die Struktur der
Erfabrung des Wabnsinns ausmacht, so wie er von historischem Wis-
sen erfasst werden kann, stellt der Wahnsinn auch den Gegenstand von
Foucaults Untersuchung dar. Erziahlung nicht der Ausbildung einer psy-
chopathologischen Wissenschaft, aber der geschichtlichen Entfaltung ei-
ner Struktur an den Grenzen der Historizitit, stellt Foucaults Untersu-
chung demnach nicht eine Geschichte der Psychiatrie dar, sondern des
Wabnsinns selbst vor jeder Gefangennahme durch das Wissen (»histoire,
non de la psychiatrie, mais de la folie elle-méme, dans sa vivacité, avant
toute capture par le savoir«, Pf 192/dt. 229).

(I, 1) Weist man samtliche Zugriffe des Wissens auf ihn zurtick,
ist der Wahnsinn in seiner allgemeinsten und doch konkretesten Form
nichts anderes als die Abwesenheit eines Werks. Nicht von ungefahr
definiert Foucault den Wahnsinn lediglich negativ. Denn nur von der
Trennung her ist es moglich, vom Ungetrennten zu sprechen; nur inner-
halb des Sinns und der Geschichte manifestiert sich die Indifferenz zwi-
schen Sinn und Nicht-Sinn, aus der als deren Moglichkeit und Ursprung
Sinn und Geschichte hervorgehen. Der Wahnsinn zeigt sich dementspre-
chend als Abwesenheit von, Abwesenheit von einem Werk oder von Ge-
schichte: als Kielwasser, unentzifferbarer Wahn, verfallene Zeit, Weni-
ger, Schweigen, Leeres, Vergebliches, Nichts, Gemurmel, Abfall, leerer
Abdruck.

(I, 2—3) Angesichts der Negativitiat des Wahnsinns ist zu fragen, wel-
cher Platz ihm innerhalb des verntinftigen Werdens der Geschichte zu-
kommt. Welche Bedeutung ist im Universum unserer Diskurse jenen
leeren Worten beizumessen, die der Zufall uns in den Archiven der Ge-
fangnisse und in den Bibliotheken tiberlassen hat? Was fiir ein Gewicht
gegeniiber den entscheidenden Worten der abendlandischen Vernunft
konnen die Tausenden von Seiten haben, auf denen Thorin, ein kaum
gebildeter Lakai, der Ende des 17. Jahrhunderts als rasender Irrsinniger
eingesperrt wurde, seine Visionen transkribierte. Diese Worte und Seiten
sind verfallene Zeit, die irreparabel weniger als die Geschichte ist und
der die historische Zeit das Schweigen aufgezwungen hat. Sie stellen jene
Abwesenbeit von Geschichte, das heifst jenen Grund dar, von dem her
Geschichte erst moglich wird. Als solche bilden sie eine obskure Region,

64

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: REKONSTRUKTION

die eine dquivoke Bedeutung trigt: Sie ist reiner Ursprung (»pure origi-
ne«, Pf 191/228), aus dem die Sprache der Geschichte entsteht, und bil-
det dennoch nichts Weiteres als einen Abfall, leeren Abdruck der Figu-
ren, die aus ihr hervorgehen.

(III, 4) Das Fehlen eines Werkes durchlauft unausloschlich nicht nur
das groffe Werk der Geschichte der Welt; es begleitet als Bedingung der
Moglichkeit von Zeitlichkeit tiberhaupt die Entfaltung der Zeit vor der
Geschichte und auch noch nach ihr. Denn die absence d’cenvre ist in der
anfinglichen Entscheidung (»décision primitive«) bereits da, aus der die
historische Zeit hervorgeht, und wird triumphierend im letzten durch
die Geschichte gesprochenen Wort wiederkebhren. Ahnlich entrollen sich
die sprachlosen Worte des Wahnsinns, die unterbalb der Geschichte das
hartnackige Murmeln einer Sprache bilden, die véllig allein sprechen
wiirde. Ohne sprechendes Subjekt und ohne Gesprachspartner, ohne Be-
zug auf ein Anderes als sich selbst, jenseits von Kommunikation und Re-
ferenz sinkt diese Sprache ein, noch bevor sie zu einer Formulierung ge-
langt ist, und kehrt ohne Glanz zum Schweigen zuriick, von dem sie nie
losgekommen ist.

(I, 5) Diese subjektlose Sprache, verkalkte Wurzel des Sinnes, die sich
in der Form des Neutrums gibt, ist aber noch kein Wahnsinn. Sie ist die
erste Zasur, durch die die Teilung moglich wird, aus der der Wahnsinn
resultiert. Diese Teilung, (»le partage«) ist ihrerseits die Wiederaufnah-
me, die Verdoppelung und die Organisation der subjektlosen Sprache der
ersten Zasur in der Einheit des Anwesenden (»présent«). Aus ihr ergibt
sich eine Verweigerungsstruktur (»une structure de refus«, Pf ro9r/dt.
229), von der ausgehend einem Wort, einer Geste, einer Figur das Recht
abgesprochen wird, in der Geschichte Platz einzunehmen.

Diese Verweigerungsstruktur ist in unserer Kultur konstitutiv fur das,
was Sinn und Nicht-Sinn ist, und fur die Reziprozitit, durch die sie an-
einandergebunden sind. Sie allein erklart zudem, warum in der abend-
landischen Kultur die Vernunft auf den Wahnsinn notwendigerweise
angewiesen ist, obwohl die verniinftige Erkenntnis ihn durch dessen wis-
senschaftliche Verobjektivierung wehrlos macht und ihm den sproden
Status eines pathologischen Akzidens verleiht.

Die Notwendigkeit des Wahnsinns, das heifst die Struktur, nach der die
Vernunft nur durch die Konstitution eines dialektischen Gegensatzes zu
sich selbst sich zu etablieren vermag, fundiert aber nicht nur die moder-
ne Psychologie und deren Pathologisierung des Wahnsinns, der nunmehr
eine Geisteskrankheit bildet. Sie begriindet dartber hinaus die Maglich-
keit der Geschichte: Sie hingt mit einer Entscheidungsgeste zusammen,
die von der differenzlosen Monotonie des anfinglichen Grundmurmelns
eine bedeutende Sprache abhebt. Mit dieser eroffnet sich auch das Reich
der Geschichte und des Wahnsinns als deren Nacht.

65

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

La nécessité de la folie tout au long de I'histoire de ’Occident est liée a ce
geste de décision qui détache du bruit de fond et de sa monotonie conti-
nue un langage significatif qui se transmet et s’achéve dans le temps; bref,
elle est liée a la possibilité de I’histoire.s”

(I, 6—7) Die Verweigerungsstruktur der Erfahrung des Wahnsinns, die
der Geschichte vollstindig angehort, obgleich sie ihren Sitz an ihren
Grenzen hat, da, wo die Geschichte sich entscheidet, bildet den Gegen-
stand von Foucaults Untersuchung. Diese stellt insofern keine Geschich-
te der wissenschaftlichen Erkenntnis des Wahnsinns als Krankheit dar,
aber eine von dessen rudimentirer Erfahrung; es handelt sich nicht um
eine Geschichte der Psychiatrie, sondern des Wahnsinns selbst vor jeder
Gefangennahme durch das Wissen.

Eine Geschichte des Wahnsinns selbst steht aber vor einer unmaogli-
chen Aufgabe. Sie fordert die Rekonstruktion von konkreten Schmerzen
und unsinnigen Worten, die der zeitheterogenen Region des noch nicht
Getrennten angehoren. Diese sinnlosen Schmerzen und Reden existieren
jedoch und sind sich selbst und den anderen allein in der historischen
Dimension der Teilung gegeben, die sie denunziert und meistert. Keine
Wahrnehmung ihrer im wilden Zustand ist moglich. Allein in der Ge-
schichte und von ihr aus, im Akt der Trennung und von ihr her, konnen
sie als noch nicht getrennte poussiére gedacht werden.

(M1, 8) Die Geschichte des Wahnsinns zu schreiben wird dementspre-
chend heiflen, innerhalb des kontinuierlichen Sinneszusammenhanges
der Geschichte zu der aufSerzeitlichen Struktur hinaufzusteigen, die ihn
ermoglicht. In Ermangelung einer unzuldnglichen primitiven Reinheit,
muss eine Strukturuntersuchung der historischen Gesamtheit — der Vor-
stellungen, Institutionen, juridischen und polizeilichen MafSnahmen,
wissenschaftlichen Begriffe —, die den Wahnsinn gefangen halt, die kon-
stitutive Entscheidung aufzeigen konnen, die Vernunft und Wahnsinn
gleichzeitig trennt und verbindet. Es geht darum, die gemeinsame dunk-
le Wurzel zu entbergen, die der Einheit wie dem Gegensatz zwischen
Sinn und Unsinn einen Sinn gibt. Dadurch wird die der Zeit der Ge-
schichte heterogene, aber aufSerhalb ihrer unfassbare Entscheidung wie-
der zum Vorschein kommen konnen, die das Murmeln des Wahnsinns
von der Sprache der Vernunft und von der historischen Kontinuitit ab-
trennt.

57 Pf 191 (» Die Notwendigkeit des Wabnsinns tiber die gesamte Geschichte des
Abendlands hinweg ist gebunden an diese Geste einer Entscheidung, die aus
diesem Grundrauschen und seiner kontinuierlichen Monotonie eine bedeu-
tungsvolle Sprache herauslost, die sich in der Zeit uibertrdgt und vollendet;
kurz, sie ist gebunden an die Maoglichkeit der Geschichte«, dt. 229).

66

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: REKONSTRUKTION

iv. Eine Geschichte der Bedingungen der Moglichkeit des Wissens:
der Geschichte, der Psychologie, der Anthropologie (Abschnitt 1V)

Der vierte Abschnitt gilt hauptsichlich der historisch-phinomenalen Di-
mension der konstitutiven Struktur des Wahnsinns, soweit diese mit der
Ausbildung der modernen Psychiatrie verbunden ist. Foucault legt da-
bei die historische Periodisierung dar, die seiner archdologischen Un-
tersuchung zum Leitfaden dient. Foucaults Periodisierung entspricht
selbstverstandlich in erster Linie strukturellen und nicht rein histori-
schen Kriterien: Nicht die Bedeutungen, die sie geschichtlich einnehmen,
sondern die strukturale Teilung zwischen Sinn und Nicht-Sinn tragt der
Abgrenzung der verschiedenen Epochen und den Ubergingen zwischen
ihnen Rechnung.

Die Verflechtung zwischen strukturaler und historischer Ebene
macht die Besonderheit von Foucaults Ansatz gegentuber jenem der
Historiker der Medizin aus. Unterhalb der reversiblen Bedeutungen,
in die sich die Geschichte eines gegebenen Wissens verstrickt, deckt
die Archdologie die Struktur auf, auf die das positive Wissen aufbaut.
Erst vor dem Hintergrund dieser Struktur wird der Ubergang erkenn-
bar, der durch das klassische Zeitalter hindurch von der mittelalterli-
chen und humanistischen Erfahrung des Wahnsinns hin zu jener mo-
dernen fiihrt, die noch die unsere sein soll und die den Wahn in die
Geisteskrankheit verbannt.

Aufgrund seines strukturalen Ansatzes bildet Foucaults Archiologie
dartiber hinaus eine Geschichte der Geschichtlichkeit, eine Geschichte
der Moglichkeit von Geschichte tiberhaupt und zugleich — was insbeson-
dere die Histoire de la folie angeht — eine Geschichte der Moglichkeit der
Psychologie. So erklart sich auch, dass sich innerhalb von Foucaults Re-
konstruktion der Erfahrung des Wahnsinns eine Geschichte der Bedin-
gungen der Moglichkeit der Psychologie wie von selbst geschrieben hat.
Die Psychologie, die dadurch entstanden ist, ist vor allem als ein beson-
deres Verhaltnis des Menschen zu sich selbst, als eine anthropologische
Subjektivation zu verstehen.

(IV, 1—2) Unter den drei Epochen, Mittelalter und Renaissance, klassi-
sches Zeitalter und unsere Zeit, in die Foucault die Geschichte der Ent-
stehung der Psychiatrie einteilt, kommt dem dge classique eine besonde-
re Bedeutung als Drehscheibe zu. Wahrend der hundertfiinfzig Jahre, die
der Ausbildung einer von uns als positiv betrachteten Psychiatrie voran-
gegangen sind und sie herbeigefithrt haben, ist die konstitutive Struktur
des Wahnsinns besonders sichtbar geworden. Der Austausch zwischen
Wahnsinn und Vernunft hat dabei seine Sprache radikal verandert. Vor
allem zwei symmetrische Ereignisse zeigen diese Verinderung dufSerst
deutlich an: zum einen 1657 die grofSe EinschlieSung der Armen durch
die Schaffung des Hopital général; zum anderen 1794 die Befreiung der

67

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Irrsinnigen des Hospizes von Bicétre von den Ketten, an denen sie gehal-
ten wurden, durch den Irrenarzt Philippe Pinel.

(IV 3—4) Auf die Verweigerungsstruktur des Wahnsinns im klassi-
schen Zeitalter ist auch das machtvolle Vergessen zuriickzufiihren, in das
der Mensch mit der Herabsetzung des Irrsinnes auf Geisteskrankheit hi-
neingerit. Die grofse klassische Teilung und die Gefangennahme des be-
freiten Wahnsinnes, die mit dieser einhergeht, haben zur anthropologi-
schen Reduktion der Wahrheit auf menschliche Wabrbeit gefuhrt. Der
Mensch lernte im klassischen Zeitalter die Teilung zwischen Vernunft
und Unvernunft zu beherrschen und sie auf sein eigenes Niveau zu re-
duzieren. Er verstand, innerhalb der fundamentalen Teilung selbst, das
heifdt innerhalb der eigenen, endlichen menschlichen Welt, eine Teilung
zweiter Ordnung zu vollziehen, mittels der er zwischen Sinn und Nicht-
Sinn zu unterscheiden vermag. So konnte er die Sonne der Wahrbeit dem
schwachen Licht seiner Wahrheit unterordnen.

Erst vor dem Horizont dieser Anthropologisierung wurde die Psycho-
logie moglich. Unter ihr ist eine besondere Form technisch ausgerichte-
ter Erkenntnisbeziehung des Menschen zu sich selbst unter Ausschluss
von Alteritit zu verstehen. Voraussetzung dieser psychologischen Selbst-
beziehung war insofern die Entstehung der positiven Psychopathologie
und des modernen Asyls, als durch die Befreiung der Irren aus den Ket-
ten, an denen sie gehalten wurden, der Wahnsinn den Kerkern des rein
menschlichen Blicks und der rein menschlichen Moral ausgesetzt wurde.

D’avoir maitrisé sa folie, de I’avoir captée, en la délivrant, dans les gedles
de son regard et de sa morale, de I’avoir désarmée en la repoussant dans
un coin de lui-méme autorisait I’lhomme a établir enfin de lui-méme a lui-
méme cette sorte de rapport qu’on appelle >psychologie«.5®

Die Herabsetzung des Wahnsinns wihrend des klassischen Zeitalters auf
leere Negativitt der Vernunft bildet insofern die strukturelle Vorausset-
zung der Geburt der Psychologie als ausgezeichneter Form des moder-
nen anthropologischen Wissens.

11 a fallu que la Folie cesse d’étre la Nuit, et devienne ombre fugitive en la
conscience, pour que ’homme puisse prétendre a détenir sa vérité et a la
dénouer dans la connaissance.’®

58 Pf 193 (»Dass er seines Wahnsinns Herr geworden war, dass er ihn, indem
er ihn freigab, in den Kerkern seines Blicks und seiner Moral gefangen und
dass er ihn entwaffnet hatte, indem er ihn in eine letzte, ihm gehorende Ecke
zuriickdringte, autorisierte den Menschen, endlich jene Art Selbstbeziehung
einzurichten, die man >Psychologie« nennt«, dt. 232).

59 Pf 194 (»Erst musste der Wahnsinn aufhoren, die Nacht zu sein, und
zum fliichtigen Schatten des Bewusstseins werden, damit der Mensch den

68

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: REKONSTRUKTION

Aus diesem Grund hat sich parallel zu Foucaults Projekt, eine Histoire
de la folie als Rekonstitution der Erfahrung des Wahnsinns zu entwer-
fen, wie von selbst eine Geschichte der Bedingung der Moglichkeit der
Psychologie geschrieben.

v. Eine Sprache unterbalb der Sprache (Abschnitt V)

Foucault widmet den funften Abschnitt seiner Préface der Erlauterung
seins Vorgehens angesichts der Quellenwahl und der Ausdruckweise.
Beide Aspekte lassen sich von dem besonderen Standpunkt her erkli-
ren, den Foucault in seiner Untersuchung einnimmt. Die archiologische
Methode verbot ihm, auf der abkiinftigen Ebene des savoir anzusetzen.
Dementsprechend musste er jeden Bezug auf die Wahrheit der Psycholo-
gie und auf deren Sprache vermeiden. Die Materialien, die von der Ge-
schichtsschreibung zu Verfiigung gestellt wurden, diirften so wenig wie
moglich ins Spiel gebracht werden. Stattdessen sollten die Dokumente
der Archive den Vorrang haben. Worten und Texten, die von unterhalb
der Sprache kommen, musste zur Sprache verholfen werden. Dies bilde-
te laut Foucault auch die grofSte Schwierigkeit der Arbeit: Man musste
in der Sprache der Vernunft eine Teilung und eine Konfrontation zum
Vorschein bringen, die notwendig diesseits von ihr bleiben.

(V, 1-2) Abgesehen von jedem Bezug auf eine psychiatrische Wahr-
heit ging es in der Arbeit darum, Worte und Texte fiir sich sprechen zu
lassen, die von unterhalb der Sprache kommen und die nicht dazu ge-
schaffen sind, bis zum Reden vorzudringen. Dafiir war es notwendig,
eine Sprache auszuwihlen, die sich in einer Art riickhaltloser Relativi-
tat halt. Man musste versuchen, jeglichen psychologischen Gewaltakt
zu vermeiden und die Rekonstruktion nicht nach dem Modell des miih-
samen Vordringens zu einer verkannten Wahrheit zu vollziehen. In ihrer
Riickhaltlosigkeit gegeniiber jeglichem Wahrheitsdiskurs musste diese
Sprache vom Wahnsinn in der Sprache der Vernunft reden: in der erbar-
mungslosen Sprache des Nicht-Wahnsinns — wie es am Anfang des Vor-
worts heifSt —, von jener anderen Art Wahnsinn her, in die nach Pascal
die Menschen beim Versuch zwangslaufig fallen, nicht wahnsinnig zu
sein. Denn diesseits der Teilung zwischen Sinn und Nicht-Sinn ist keine
Sinnartikulation moglich. Anders als der Diskurs der Psychologie soll-
te allerdings diese Sprache zugleich den Austausch mit dem Wahnsinn
autorisieren konnen; die andere Art Wahnsinn konnte nur in ihrer un-
bestimmten Auseinandersetzung mit dem Nicht-Sinn beschrieben wer-
den. Dementsprechend konnte diese Sprache in ihrer Relativitit nach

Anspruch erheben konnte, seiner Wahrheit innezuwerden und sie in der Er-
kenntnis zu entwirren«, dt. 232).

69

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Absolutheit streben: Es ging darum, um jeden Preis das Relative zu be-
wahren und absolut verstanden zu werden (»1l s’agissait de sauvegar-
der a tout prix le relatif, et d’étre absolument entendu«, Pf 194/dt. 233).

(V, 3) Das Problem der Ausdrucksweise bildete die groffte Schwie-
rigkeit des Unternebmens. Es musste in der Sprache der Vernunft eine
Teilung und eine Auseinandersetzung an den Tag gebracht werden, die
zwangsldufig diesseits von ihr bleiben mussten, da diese Sprache nur
jenseits von ihnen Sinn annehmen kann. Es bedurfte insofern einer Aus-
drucksweise, die sich sowohl neutral als auch offen gegeniiber wis-
senschaftlicher Terminologie und sozialen und moralischen Optionen
verhielt. Dadurch wirde sie zum einen eine maximale Nihe zu den ver-
schlungenen Worten des Wahnsinns ermoglichen und zum anderen er-
lauben, die Wahrheitsdiskurse zu rekonstruieren, durch die sich unsere
Erfahrung von Wahnsinn und Vernunft strukturiert hat.

I1I. Das urspriingliche Vorwort von Histoire de la folie:
Diskussion

Es reicht, die vorgeschlagenen Titel zu den einzelnen Abschnitten nach-
einander anzufiithren, um einen ersten einfachen Umriss von Foucaults
Gesamtprojekt zu gewinnen. Mit Histoire de la folie beabsichtigt
Foucault eine »i. Geschichte des Wahnsinns als Archiologie seines
Schweigens« vorzulegen. Als eine solche Archidologie setzt Foucaults
Buch »ii. An den Pforten der Zeit« ein und bildet dadurch »eine Ge-
schichte der Strukturen der Tragik an den Grenzen der Dialektik der
Geschichte«. Unter ihr ist insofern »iii. Nicht eine Geschichte der Psy-
chiatrie, sondern des Wahnsinns selbst« zu verstehen, das heifSt »iv. Eine
Geschichte der Bedingungen der Moglichkeit des Wissens: der Geschich-
te, der Psychologie, der Anthropologie«. Aufgrund ihrer Grenzstellung
musste sich die Archdologie einer Ausdrucksweise bedienen, die aus ei-
ner anderen Sinnkonstellation heraus spricht als diejenige, die sich ge-
schichtlich als die herrschende ergeben hat: »v. Eine Sprache unterhalb
der Sprache«. Dadurch soll die Archdologie imstande sein, die Worte der
Wahnsinnigen fiir sich sprechen zu lassen.

Foucault bestimmt in der urspriinglichen Préface den Status seiner Un-
tersuchung. Sie ist Archdologie, das heifst insofern eine besondere Spielart
von Geschichte, als sie eine Geschichte der Grenzen darstellt. Als solche
bedient sich die Archiologie der Mittel der Geschichte, das heifdt, sie be-
wegt sich intern im Verhiltnis zu einem bestimmten Sinnzusammenhang.
Sie zielt allerdings auf etwas anderes ab. Sie entfaltet nicht kontinuier-
lich und moglichst systematisch das in einer bestimmten Sinnkonstella-
tion angelegte Telos, sondern sie operiert vertikal auf die Bedingungen

70

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

hin, die das horizontale Werden der Geschichte ermoglichen. Sie strebt
an, Sinn mittels Sinn auf dessen Konstitution zuriickzufiihren. Dadurch
erklart sich auch ihre besondere Stellung innerhalb der Geschichte. Sie
gehort zu ihr, weil sie von ihr Gebrauch macht, und gehort zu ihr nicht,
insofern sie auf deren bestimmenden Bedingungen hinweist.

Ihr Vorgehen ist reduktiv und entspricht dem allgemeinen Vorsatz, den
Foucault im anfinglichen Kapitel tiber die Spatmittelalter- und Renaissan-
cepraxis der Verschiffung formuliert. Es wird darum gehen, die durch das
Vorherrschen des kritischen Bewusstseins unterschlagene tragische Erfah-
rung des Wahnsinns wieder zu Wort kommen zu lassen. Dafiir ist es aber
notig, die lineare Geschichte der Rationalisierung, das heifst der Positivie-
rung, Verobjektivierung und Medikalisierung, des Wahnsinns zur Geistes-
krankheit nach einer vertikalen Dimension umzudeuten, sodass die grund-
legende Tragik, die ihr eigentlich zugrunde liegt, wieder sichtbar wird.

La belle rectitude qui conduit la pensée rationnelle jusqu’a Panalyse de la
folie comme maladie mentale, il faut la réinterpréter dans une dimension
verticale ; alors il apparait que sous chacune de ses formes, elle masque
d’une maniére plus compléte, plus périlleuse aussi cette expérience tra-
gique, qu’elle n’est pas cependant parvenue a réduire du tout au tout.®

Die Analyse des Vorworts gestattet, die Entgegensetzung zwischen Geis-
teskrankheit und tragischer Erfabrung, die im Mittelpunkt von Foucaults
archdologischer Geschichte der Konstitution des Wahnsinns zur geisti-
gen Pathologie steht, in vielerlei Hinsichten zu prazisieren. Es liegt nahe,
dass es sich um keine Entgegensetzung zwischen ebenbiirtigen Elemen-
ten handelt. Dem reduktiven Ansatz der Archiologie entsprechend ist
es notig, zwischen einer konstituierenden und einer konstituierten Ebe-
ne zu unterscheiden, wobei die tragische Erfahrung das constituens und
die Geisteskrankheit das constitutum darstellt. Von der Préface erfihrt
man aber auch, dass die Ebene der tragischen Erfahrung mit dem Wabhn-
sinn selbst und mit den Strukturen der Tragik, die an den Grenzen der
Geschichte stehen, gleichzusetzen ist. Die Geisteskrankheit ist hinge-
gen laut Foucault der Geschichte und deren Dialektik, der Psychologie
und der anthropologischen Subjektivation, die sie auszeichnet, ebenbtir-
tig. Im Primat, den die moderne Psychopathologie der Geisteskrank-
heit zuspricht, kann man demnach bereits die Verwechselung zwischen
konstituierter und konstituierender Ebene, natura naturata und natura

60 HF 48; (»Die schone Geradheit, die das rationale Denken bis zur Analyse
des Wahnsinns als Geisteskrankheit fithrt, muss man in einer vertikalen Di-
mension neu interpretieren. Dann wird klar, dass er unter jeder seiner For-
men auf eine vollstandigere, gefihrlichere Art auch diese tragische Erfah-
rung verbirgt, die er indes nicht vollig zu reduzieren vermocht hat«, dt. so;
Ubersetzung leicht veridndert).

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

naturans oder gar — wie es in Foucaults Archidologie der Humanwissen-
schaften, Les mots et les choses (1966), heifSt — Empirischem und Fun-
damentalem erkennen, die Foucault ins Zentrum seiner Kritik am Natu-
ralismus der modernen, anthropologischen Konstellation des Wissens als
an einer unberechtigten Positivierung des Fundamentalen stellt.

Aus der genauen Rekonstruktion des urspriinglichen Vorworts von His-
toire de la folie ergeben sich zumindest drei Fragenkomplexe, die einer Dis-
kussion wiirdig sind. Auf der Seite der konstituierten Ebene ist der genaue
Sinn der Homologie zu kliren, die zwischen Dialektik, Geschichte, Psy-
chologie und Anthropologie besteht. Alle diese positiven Formen der Er-
kenntnis stehen unter der allgemeinen Kategorie des Wissens und sind auf
die biologische Unterscheidung zwischen Normalem und Pathologischem
grundlegend angewiesen. Auf der Seite der konstituierenden Ebene drangt
sich (b) zum einen die Frage danach auf, wie die Struktur der Tragik, die
Foucault an der Schwelle der Zeit festmacht, und insbesondere wie ihr
Verhiltnis zur Dialektik der Geschichte genau aufzufassen ist. Zum ande-
ren bleibt (c) zu kldren, was genau unter dem Wahnsinn zu verstehen ist,
den Foucault zum Fundament von Geschichte und Wissen als dasjenige
erhebt, was der antidialektischen Struktur der Tragik entsprechen und von
dessen Schweigen die Histoire de la folie eine Archiologie darstellen soll.

Fiir das Verhaltnis zwischen Human- und Biowissenschaften bildet die
Homologie zwischen Geschichte und Psychologie, Dialektik und Anth-
ropologie ein Thema von grofStem Interesse. Darauf soll allerdings noch
nicht eingegangen werden. Die entscheidenden Anregungen, die die His-
toire de la folie dafiir bietet, verdienen in einem weiteren Zusammen-
hang und insbesondere durch die Bezugnahme auf Les mots et les choses,
Foucaults eigentliche Archiologie der Humanwissenschaften, diskutiert
zu werden. Zu diesem Zweck bildet die Histoire de la folie eine noch zu
schmale und vor allem analytisch nicht hinreichend differenzierte Basis.**

Fruchtbarer scheint es, sich erst einmal eher auf die konstituierende
Seite zu konzentrieren, fiir die der programmatisch vernunftkritische
Ansatz mehr zu bieten hat. Selbstverstindlich handelt es sich dabei um
eine Frage der Fokussierung. Die beiden Ebenen sind notwendige Kor-
relate und lassen sich strictu sensu, wenn nicht wie hier zum Zweck der
Darstellung, kaum getrennt behandeln. Mit Foucaults Worten konnte
man auf jeden Fall behaupten, dass hier zuerst versucht wird zu kliren,
was es heifst, dass der Wahnsinn durch seine Pathologisierung aufgehort
hat, die Nacht zu sein. Spater wird es darum gehen, detailliert die hier-
aus folgende Anthropologisierung darzulegen oder den Anspruch, sei-
ner Wahrheit innezuwerden und sie in der Erkenntnis zu entwirren, den

61 Man vgl. dazu allerdings vor allem auch das abschliefende Kapitel von His-
toire de la folie, »Le cercle anthropologique« (HF 633—63; »Der anthropo-
logische Kreis«, dt. §39-551).

72

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

der Mensch erst dank der Verokkultierung der Nacht des Wahnsinns
erheben konnte.

Die Auseinandersetzung mit der Frage nach der Struktur der Tragik
und nach deren Verhiltnis zur Dialektik wird insbesondere ermoglichen,
bei Foucault eine ungeloste Spannung zwischen der Verabschiedung der
Dialektik und der relativen Treue zu ihr hervorzuheben. Die Arbeit an
Foucaults Begriff des Wahnsinns soll andererseits zweierlei erlauben:
zum einen zu bestimmen, was eigentlich in der Entfaltung der Geschich-
te des Wahnsinns am Werk ist, zum anderen die Frage vorzubereiten,
wie und in welchem Sinne das Vorrecht, das Foucault einer bestimmten
Form des Wahnsinns zuspricht, iberhaupt gerechtfertigt werden kann.

i. Tragik und Dialektik

An den Grenzen der Zeit findet die Archiologie die unbeweglichen
Strukturen der Tragik, die die Bedingungen der Moglichkeit von Ge-
schichte bilden. Die tragischen Strukturen konstituieren freilich nicht
nur die zeitliche Kontinuitit der Dialektik der Geschichte, sondern ste-
hen auch in einem Widerspruchsverhiltnis zu ihr. Die Zerrissenheit der
Tragik widerspricht der Kontinuitdt der Geschichte. Diese kann sich
ihrerseits nur dank der Entscheidungsgeste entfalten, die ihr Auferes
verwirft und dadurch den Gegensatz, der die Struktur des Tragischen
ausmacht, zum Schweigen bringt. Die Riickkehr des unterschlagenen
Negativen der Geschichte aus der Vergessenheit dieses Schweigens bil-
det zugleich ein anderes historisches Werden als ein kontinuierliches.
Geschichte wird sowohl briichig — in der immer neuen Artikulation
ihres differenzlosen Ursprungs — als auch zirkulir, aufgrund ihrer wie-
derkehrenden Tragik. Die Archiologie bietet sich insofern nicht nur als
eine andere Form von Geschichtsschreibung an, sondern unterstellt auch
ein anderes, nicht (positiv-)dialektisches Verstindnis von Geschichte.
Die Tragik, die der Dialektik entgegengesetzt wird, nimmt anderer-
seits eine doppelte konstitutive Stellung ein. Sie bildet zum einen die an-
fangliche, pra-historische Zerrissenheit zwischen Sinn und Nicht-Sinn,
die von der Dialektik der Geschichte als kontinuierliche Sinnentfal-
tung zum Schweigen und zur Vergessenbeit verurteilt wird. Zum ande-
ren bestimmt die Tragik das Verhaltnis zwischen tragischen Strukturen
und einer Geschichte, die sich nur in der Vergessenheit des Tragischen
etablieren kann. Tragik ist die Zerrissenheit zwischen Tragik und Dia-
lektik selbst, die mit der Wiederkehr der ersten eine negative Dialektik
zwischen den beiden nachzeichnet. Wie das Denken Nietzsches zeige,
vollzieht sich die Geschichte nach einer tragischen Struktur, die in der
Ablehnung und im Vergessen der Tragodie und im stillschweigenden Zu-
ruckfallen in sie besteht. Die Erfahrung der Tragodie wire somit zentral,

73

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

weil sie die Dialektik der Geschichte gerade in ihrer Ablehnung der Tra-
godie mit dem Tragischen verbindet.

Diese zweite konstitutive Ebene unterscheidet sich ferner dadurch von
der ersten, dass sie selbst historisch ist. Sie ist — nach einer These, die im
Zentrum von Wabnsinn und Gesellschaft steht — mit der abendlindi-
schen Vernunft spitestens seit Descartes unlosbar verbunden. Foucaults
Archiologie muss in dieser Hinsicht als der Versuch verstanden werden,
die kontingente, selbst bistorische Tragik der abendlandischen Dialektik
der Geschichte zugunsten der strukturellen, unbeweglichen Tragik des
Wahnsinns aufzulésen.

Traditionell Prinzip aller Unruhe und Bewegung, wird Dialektik im
Vorwort nur von deren berubender Seite her betrachtet. Foucault gibt
keine ausdriickliche Definition von Dialektik. Das Verstandnis von Di-
alektik, das er unterstellt, muss deshalb direkt aus seinen Ausfithrungen
gewonnen werden. Dialektik zeichnet sich demnach mindestens durch
vier Merkmale aus: Ausschluss von Auflerlichkeit, Gleichsetzung mit Ge-
schichte, Reduktion auf Praxis und Reduktion auf menschliches Wissen.

Geschichte, Praxis, Mensch sind Stichworte, die die von Foucaults Po-
lemik anvisierte Dialektik offensichtlich in die marxistische linkshege-
lianische Tradition einordnen lassen. Foucault vermeidet. Namen aus-
driicklich zu nennen. Im Frankreich der ersten sechziger Jahre musste
allerdings der implizite Hinweis auf eine anthropologische, marxistische
Dialektikauffassung exemplarisch an zwei prominenten Figuren wie Ale-
xandre Kojéve zum einen und Jean-Paul Sartre zum anderen denken las-
sen. Um die Position Foucaults zu verdeutlichen, wird im Folgenden kurz
an die philosophischen Programme der beiden Autoren erinnert.

In den Vordergrund von Alexandre Kojéves Lektiire Hegels treten be-
kanntlich die Dialektik von Herrschaft und Knechtschaft und der Kampf
um Anerkennung. Die allgemeine StofSrichtung lasst sich exemplarisch
mit dem Zitat von Marx aus den sogenannten Pariser Manuskripten ver-
deutlichen, das Kojéve seiner Ubersetzung des Kapitels iiber Herrschaft
und Knechtschaft aus der Phinomenologie des Geistes voranstellt: »He-
gel [...] erfasst die Arbeir als das Wesen, als das sich bewahrende Wesen
des Menschen.«** Die Vermittlung wird auf ihre praktische Dimensi-
on zuruckgefiihrt, der gegentiber theoretische Negativitit grundsatzlich
abkinftig bleibt. Sie ist wesentlich Arbeit und nicht Denken: Transfor-
mation der Objektivitat iber Handeln. Das Handeln wird seinerseits in
seiner historischen und sozialen Dimension verstanden. Es ist Inter-Ak-
tion in der Geschichte. Grundsatzlich begehrend ist der Mensch eksta-
tisch und zeitlich. Er transzendiert sich selbst und ist insofern wesentlich

62 A.KOJEVE, Hegel. Eine Vergegemwirtigung seines Denkens. Kommentar
zur >Phanomenologie des Geistes, iibers. v. I. Fetscher, G. Lembruch, Frank-
furt/M. 1975, 20/fz. 9.

74

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

im Werden oder geschichtlich. Seine Geschichte andererseits ist die Ent-
faltung der Beziehungen zwischen Beherrschten und Beherrschenden
tber die transformierende Negation der Unmittelbarkeit der Realitit,
die durch Arbeit geleistet wird. Wenn »die >Dialektik< der Geschichte
die >Dialektik< von Herr und Knecht« darstellt, ist andererseits die Ge-
schichte »die Geschichte des Arbeiter-Knechtes«.% Vor diesem Hinter-
grund lasst sich auch Foucaults Rede vom grofien Werk der Geschichte
besser verstehen, dem der Wahnsinn als Abwesenheit eines Werkes ent-
gegenzuhalten ist.*

Kommt das menschliche Begehren zur Befriedigung, dann ist man
ans Ende der Geschichte gelangt. Die soziale Interaktion ist vollzogen
und der integrale Mensch in Erscheinung getreten. Man lasst »die na-
turliche Welt« hinter sich und tritt in die »technische Welt« ein, wo der
Mensch als »absoluter Herr« herrscht.®s Durch seine transzendierende
Transformation und die der Natur hat der integrale Mensch seine Ne-
gativitat abgearbeitet und sich selbst im buchstiblichen Sinne s>neu er-
schaffen<. Die Marx’sche Selbsterzeugung des Menschen durch Arbeit ist

63 A.a.0., 26, 38/fz. 16, 26.

64 Die Rede von absence d’ceuvre ist allerdings mehrdeutig und bezieht sich
auch auf den » (Euvre«-Begriff bei Maurice Blanchot, auf den noch zuriick-
zukehren sein wird. Die absence d’ceuvre muss dann dezidiert als Geniti-
vus subjectivus verstanden werden. Sie ist das sich Entziehen der ceuvre als
das Neutrum, das unbestimmbare, end- und grenzenlose Sein, auf das jeder
Schreibakt immer schon angewiesen ist, ohne ihm in seiner Bestimmtheit
je gerecht werden zu kénnen. Uber Blanchot kommen so in Foucaults Vor-
wort auch Anklinge an Heideggers ontologischer Differenz und an Mal-
larmés Thema des Buches der Biicher, der Livre schlechthin, der in sich
alle Diskurse beschliefSen soll. Fiir Mallarmés Thema des Buches vgl. au-
Ber Les mots et les choses, in dem Mallarmés Lebensaufgabe, alle Worte in
ein einziges Buch einzuschlieflen, als die Aufgabe unserer Zeit verstanden
wird und Mallarmés Livre als die eigentliche Antwort auf Nietzsches Fra-
ge in der Genealogie der Moral: Wer spricht?, prasentiert wird (MC 316
f./dt. 369 f.), auch den ersten, 1966 unmittelbar nach dem Erscheinen von
Les mots et les choses verfassten Entwurf der Einfihrung zu L'archéolo-
gie du savoir: M. FOUCAULT, »Le livre et le sujet«, in: Ph. ARTIERES, J.-
F. BERT, E. GROS, J. REVEL (Hg.), Michel Foucault, [Cahier de I'Herne],
Paris 2011, 70-91. Le Livre ist dort — wie Nietzsches ewige Wiederkehr —
eine VerheifSung, zu der jedes Schreiben tendiert, und zugleich eine Unmog-
lichkeit und Abwesenheit (vgl. a.a.O., 75 ff.). Dieser letzte Hinweis auf die
urspringliche Einleitung von L’archéologie du savoir zeigt, dass die Abwe-
senbeit eines Werkes und mit ihr einhergehend der Wahnsinn, ein Thema
ist, das sich durch die gesamte Entwicklung von Foucaults Archiologie hin-
durchzieht.

65 KOJEVE, Hegel, a.a.0., 40/fz. 28.

75

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

somit erreicht.% Die komplette technische Beherrschung der Natur und
des Menschen durch den Menschen ist vollzogen.

Die Wissenschaft ferner, die die dialektische Entfaltung des Menschen
in der Geschichte versteht und leitet, ist dementsprechend die Wissen-
schaft des Menschen®, die vom Ende der Geschichte und der vollzogenen
menschlichen Interaktion her urteilt. Mit dieser Anthropologisierung des
Geistes sind auch Philosophie und Theologie, die eigentlich nichts An-
deres als eine Anthropologie darstellen, die von sich selbst nichts weifs
(»une anthropologie qui s’ignore elle-méme«®®), auf ihre Wurzel zuriick-
gefiihrt. Wer andererseits nicht arbeitet und nicht kimpft und sich da-
durch der gemeinsamen Bewegung des Werkes der Geschichte nicht fugt,
ebenso der Wahnsinnige und der Verbrecher wie der burgerliche, indi-
vidualistische Intellektuelle, bleibt Opfer der Neurose der Entfremdung
des integralen Menschen, die er in seinem Subjektivismus verkorpert,
und wird friher oder spater von der naturlichen und sozialen objektiven
Wirklichkeit vernichtet (»tdt ou tard anéanti par la réalité objective na-
turelle et sociale«).% Die technisch ausgerichtete Wissenschaft des Men-
schen wird somit zum Mittel der sozialen Ausloschung des Abweichen-
den oder gar Anormalen. Es lasst sich leicht vorstellen, wie Foucault in
diesen und dhnlichen Worten AnstofS fiir seine Polemik finden konnte.

Jean-Paul Sartres Critique de la raison dialectique (1960), dessen ers-
ter, methodologischer Teil zuerst als Existentialisme et marxisme 1957
in einer polnischen Zeitschrift und dann als Questions de méthode 1958
in Les Temps modernes erschienen ist, stellt den Versuch dar, anhand
von Existentialismus und Marxismus eine strukturelle und historische
Anthropologie zu begriinden. Sartres Buch ist sicherlich zu spit erschie-
nen, als dass es Foucaults Untersuchung noch in dessen Konzeption di-
rekt hitte beeinflussen konnen. Dennoch kann es durchaus exemplarisch
zur Erlduterung von Ansitzen und Programmen dienen, die Foucault
im Blick haben konnte. Nicht von ungefihr wird Sartre in den weite-
ren Werken Foucaults der ersten Halfte der sechziger Jahre stets ein un-
mittelbar polemisches Ziel bilden. Foucault kritisiert insbesondere aus-
gerechnet Positionen, die in der Critique de la raison dialectique eine
relevante Systematisierung erhalten: neben Sartres anthropologischem
Verstandnis der Dialektik auch dessen Versuch, Existentialismus und
Phianomenologie auf einen gemeinsamen Nenner zu bringen, die Wende

66 Vgl. K. MARX, Okonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jabre
1844, in: Karl Marx. Friedrich Engels. Werke, Erganzungsband, 1. Teil, Ber-
lin 1968, 574.

67 KOJEVE, Hegel, a.a.0., 27/fz. 16.

68 A.KOJEVE, Introduction i la lecture de Hegel, hg. v. R. Queneau, Paris 1947,
118 (aus einer in der deutschen Ausgabe nicht aufgenommenen Vorlesung).

69 A.a.O., 32 ff. und fiir die biirgerlichen Intellektuellen aufSerdem 118/dt. 45
(zweite Stelle nicht aufgenommen in der deutschen Ausgabe).

76

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

zum Konkreten und der Anspruch, die Humanwissenschaften auf eine
neue Basis zu stellen.”®

Die Critique de la raison dialectique versteht sich als die interne Neue-
rung des Marxismus, die Sartre nach dessen sowjetischer Versteifung und
Dogmatisierung fur die unbedingte geschichtliche Aufgabe der Philoso-
phie nach der Epoche Stalins hilt. Gefragt ist eine Kritik als Neuentde-
ckung und -begriindung der dialektischen Rationalitit, die sich nicht mit
den konkreten Inhalten der Bewegung der Geschichte, sondern formal
mit den Bedingungen ihrer Intelligibilitat befasst. Ganz im Sinne Marx’
wird es darum gehen, einmal mehr die dialektische Vernunft auf den
Kopf zu stellen. Sartre nimmt insbesondere den Versuch ins Visier, den di-
alektischen Materialismus mit Engels’ Dialektik der Natur transzenden-
tal zu begriinden. Die Dialektik wird dabei als abstraktes Universalgesetz
der Natur hingenommen und deren Prinzipien als offenbarte Wahrheiten
a priori unterstellt. Sartre spricht deshalb von einer dogmatischen Dia-
lektik, der gegenuber er die eigene als kritische hervorhebt.”* Durch die-
sen Dogmatismus werde der Marxismus dem Irrationalismus einer Ver-
nunft ubergeben, deren eigene Prinzipien, insofern sie unmittelbar und
grundlos angenommen werden, aufserhalb ihrer Tragweite liegen. Dieser
irrationalistische Regress aber ist nicht einfach willkirlich. Er entspre-
che im Gegenteil der wesentlichen Schwierigkeit des dialektischen Ma-
terialismus. Wird dieser im Sinne einer Dialektik der Natur missverstan-
den, dann gerit er notwendigerweise in eine Scheinantinomie zwischen
einerseits der Unmoglichkeit, die Erkenntnis empirizistisch nach den ob-
jektiven Gesetzen der Materie zu erklaren, und andererseits der Notwen-
digkeit, will man die Moglichkeit der Erkenntnis retten, in der Form von
Prinzipien a priori in die dialektische Vernunft erneut ein nicht situiertes,
konstituierendes Bewusstsein unter der Hand einzufiihren. Dadurch en-
det der marxistische Monismus in den alten dogmatischen Dualismus.”
Hatte Marx Hegel wegen dessen Reduktion des Seins auf Geist kritisiert
und den Geist als eine bestimmte Art von Tétigkeit wieder in das Reale
integriert, so gerdt der Marxismus wieder in einen unvermittelbaren Du-
alismus zwischen Sein und Wissen, étre und savoir.

Hier setzt Sartres neue Umwalzung der Dialektik ein. Gegeniiber der
erneuten Verabsolutierung des Wissens muss die dialektische Vernunft
»noch einmal umgedreht werden«.”s Das Recht von Sein und Existenz
muss wieder stark gemacht werden. So erklart sich auch der Ruckzug

70 Vgl. A. ROEDIG, Foucault und Sartre. Die Kritik des modernen Denkens,
Freiburg/Miinchen 1997, 98 ff.

71 Vgl. J.-P. SARTRE, Kritik der dialektischen Vernunft, Bd. 1. Theorie der ge-
sellschaftlichen Praxis, ibers. v. T. Konig, Reinbek bei Hamburg 1967, 15
ff./fz. 135 ff.

72 Vgl. a.a.0., 26/fz. 144.

73 Vgl.a.a.0,, 35/fz. 152.

77

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

auf Kierkegaards Existentialismus, den Sartre instrumental als Mittel zur
Realisierung des historischen Materialismus versteht. Die Dialektik der
Natur, die den Menschen auf objektivierbares determiniertes Verhalten
reduziert, muss durch eine Fundamentalanthropologie ersetzt werden,
die den konkreten Menschen wieder ins Zentrum riicken lasst. Hiermit
wiirde auch der Materialismus von aufSen iberwunden, der der Natura-
lisierung der Dialektik folgt, und zu gleicher Zeit einem Riickfall in den
Dualismus ausgewichen.” Denn tiber die praktische Selbsttransparenz
des historisch situierten Subjekts soll Dialektik konkret zur reellen Be-
wegung der sich enthtillenden Geschichte werden.”s Als solche vereinigt
sie in sich Sein und Wissen, Natur- und Menschheitsgeschichte.

Der konkrete Mensch, der sich in der Praxis entwirft, wird zum Mit-
telpunkt einer strukturellen und historischen Anthropologie, die als Fun-
dament aller Humanwissenschaften dienen soll.”¢ In Anspielung an Kant
beansprucht Sartre, eine Art Prolegomena zu einer jeden kiinftigen An-
thropologie zu schreiben.”” Dadurch seien die Grundlagen fir die Ge-
schichtsschreibung, die Soziologie, die Ethnographie oder die Psycho-
analyse gelegt.

Strukturell ist diese Fundamentalanthropologie, insofern sie synchro-
nisch die gesellschaftlichen Strukturen, die sich aus der dialektischen
Bewegung der Geschichte als Resultat der Praxen der Vergangenheit
herauskristallisiert haben, ans Licht bringt. Die Tragheit dieser Struk-
turen bilde das praktische Feld der Moglichkeiten, auf dem jede zu-
kinftige Handlung sich entwickeln muss. Sofern sie andererseits auf
der diachronischen Ebene formell die Bedingungen der Moglichkeit fur
eine Praxis festlegt, die der Synthese der gesellschaftlichen Strukturen
der Vergangenheit nach einem final auf die Zukunft orientierten Ent-
wurf fahig ist, ist Sartres Anthropologie historisch. Nach ihrer ersten
Seite begriindet sie das soziologische Wissen; nach ihrer zweiten Sei-
te das historische.

Sartres Anthropologie stellt dartiber hinaus eine Dialektik dar, sofern
das handelnde Subjekt sich in seiner Praxis die Tragheit der sozialen Struk-
turen zu Eigen macht. Die Synthese von Gegensatzen, des Subjekts und der
verobjektivierten sozialen Strukturen, die daraus resultiert, bildet demnach
eine Negation der Negation qua Affirmation, schldgt aber keineswegs in
eine Form von Intellektualismus um, sondern stellt als Kritik blof$ die
Bedingungen fiir die praktische Intelligibilitit von konkreten geschichtli-
chen Vorgingen fest. Diese sind in der Selbsttransparenz des handelnden
Subjekts zu finden, das in seiner entwerfenden Tatigkeit eine praktische

74 Vgl.a.a.0., 28/fz. 146.
75 Vgl.a.a.0., 26/fz. 145.
76 Vgl.a.a.0., 72/fz. 183.
77 Vgl.a.a.0., 68/fz. 180.

78

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

Synthese zwischen den tragen Strukturen der Vergangenheit und der Ge-
genwart tiber die Zukunft, auf die es sich final richtet, hervorbringt.
Man sieht, in welchem MafSe Foucault mit seiner Kritik an der konti-
nuierlichen, beruhigenden Dialektik der Geschichte Versuche wie dieje-
nigen Kojéves und Sartres, die Humanwissenschaften durch eine als Di-
alektik verstandene Fundamentalanthropologie neu zu begriinden, im
Blick haben konnte. Es ist somit nur relativ iberraschend, sogar seine
Nihe zu Hegel in dieser Hinsicht feststellen zu miissen. Hegels kritische
Stellung gegentiber der zeitgenossischen hohen Konjunktur der Anthro-
pologie ist bekannt. So ist der Titel » Anthropologie« fiir den Abschnitt
der Enzyklopadie (in den Fassungen von 1827 und 1830), die sich mit
der Betrachtung des subjektiven Geistes als Naturgeist befasst, durch-
aus polemisch zu verstehen. Denn der Anthropologie als Theorie des
Geistes in der Unmittelbarkeit seiner Naturbestimmungen wird jegli-
che Fundamentalstellung abgesprochen; sie ist blof$ eine mangelhafte
Gestalt des Geistes, der erst mit seinem Eintreten in die Geschichte zur
Auffassung seiner Konkretheit gelangt.”® Allgemeiner gesprochen ist He-
gels Neubelebung der antiken Tradition der Dialektik mit einer Reak-
tion auf die Anthropologisierung des Geistes eng verbunden, in die sei-
ner Diagnose zufolge die moderne Philosophie des Subjekts aufgrund
ihrer Reduktion der Vernunft auf Endlichkeit letztlich miindet. So kri-
tisiert Hegel etwa in Glauben und Wissen den subjektiven Idealismus
Kants, Jacobis und Fichtes wegen deren Verabsolutierung des menschli-
chen Standpunktes: »Dieser Mensch und die Menschheit sind ihr abso-
luter Standpunkt, namlich als eine fixe, uniiberwindliche Endlichkeit der
Vernunft.”« Mehr noch: Seit Wolff wurde der Terminus » Anthropolo-
gie« technisch fiir die Bezeichnung der psychologia empirica verwendet.
Gerade darauf verwiest Hegel, wenn er den Philosophien Kants, Jacobis
und Fichtes vorhilt, lediglich die » Vervollstindigung und Idealisierung«
der »empirischen Psychologie«®*® der Locke’schen Tradition darzustellen.
Indem sie namlich den Gegensatz zwischen Endlichkeit und Unendlich-
keit falschlicher Weise absolut setzen, konnen ihre Begriffe nur in Bezie-
hung auf Empirisches Inhalt gewinnen. Obwohl diese Philosophien — ins-
besondere die Kants und Fichtes — sich gegen das Empirische strauben,

78 Vgl. insb. O. MARQUARD, »Zur Geschichte des philosophischen Begriffs
>Anthropologie« seit dem Ende des 18. Jh.«, in: DERS., Schwierigkeiten mit
der Geschichtsphilosophie, Frankfurt/M. 1973, 122-44 und 213-47, insb.
1371 ff..

79 Vgl. G.W.E. HEGEL, Glauben und Wissen oder die Reflexionsphilosophie
der Subjektivitit, hg. v. H. Brockard, H. Buchner, Hamburg 1986, 12 und
H. KELM, Hegel und Foucault. Die Geschichtlichkeit des Wissens als Ent-
wicklung und Transformation, Berlin/Miinchen/Boston 2015, 77 ff.

8o HEGEL, Glauben und Wissen, a.a.O., 10.

79

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

bleiben sie als Philosophien des Subjekts auf Empirie angewiesen: Thre
Psychologie ist letztendlich eine empirische.

Die Gemeinschaft Foucaults mit Hegel in Hinsicht auf die Anthropo-
logie zeigt einmal mehr, wie spezifisch Foucaults Kritik an der Dialektik
zu verstehen ist. Sie hilft aber auch, den Zusammenhang zwischen Di-
alektik und Psychologie zu begreifen, den Foucault stillschweigend in
seiner Préface immer wieder unterstellt. Wie muss namlich verstanden
werden, dass — Foucault zufolge — durch den Vollzug seines Unterfan-
gens, durch eine Geschichte des Wahnsinns die Strukturen der Tragik
an den Tag zu bringen, die an den Grenzen der Dialektik der Geschich-
te stehen, sich zugleich und wie von selbst eine Geschichte der Bedin-
gungen der Moglichkeit der Psychologie geschrieben hat? In welchem
Sinne sind die Strukturen, die der dialektischen Entfaltung unterliegen,
dieselben, die die Entstehung der modernen Psychologie ermoglicht ha-
ben sollen?

Als Geschichte des Wabnsinns an sich, und keineswegs der Psychia-
trie, bildet Histoire de la folie zugleich die Geschichte jenes Negativen
der Geschichte, das die dialektisch-historische Entfaltung ermoglicht.
Wahnsinn ist diejenige Abwesenheit eines Werkes, die dem dialekti-
schen Werk der Geschichte als das Negative, das es gleichzeitig mog-
lich macht, zugrunde liegt. Er stellt die trennungslose Einheit dar, die die
Zasur zwischen Sinn und Unsinn, Vernunft und Wahnsinn, immer schon
voraussetzen muss, ohne sie jemals — aufgrund ihrer konstitutiven Unar-
tikulierbarkeit — objektivieren zu konnen.

Als solcher kann der Wahnsinn nur insofern zum Gegenstand einer
Geschichte gemacht werden, wie es Foucaults Histoire de la folie bean-
sprucht, als sie an der tragischen Struktur nachgezeichnet wird, die sich
mit jeder Konstitution von Sinn entfaltet. Genau in diesem Sinne muss
Foucaults Beteuerung verstanden werden, Wahnsinn und Gesellschaft
stelle eine »Geschichte des Wahnsinns selbst« und nicht der Psychiatrie
dar. Sein Objekt ist die tragische Struktur, die aus der dezisionistischen
Teilung zwischen Sinn und Nicht-Sinn hervorgeht, durch die gleichzeitig
Geschichte konstituiert und Wahnsinn verweigert wird.

Gerade deshalb stellt Foucaults Geschichte des Wahnsinns in erster Li-
nie keine Geschichte der Psychiatrie dar. Sie setzt an den Grenzen der Ge-
schichte an, wo Sinn sich erst konstituiert. Sie untersucht nicht die inter-
ne Entfaltung von Sinn, sondern zuerst seine Entstehung. Insofern stellt
sie keineswegs eine Geschichte der Erkenntnis dar, sondern eine von de-
ren Moglichkeit. Foucault geht aber noch weiter. Er denkt namlich den
Zusammenhang, der zwischen der dialektischen Entfaltung eines konti-
nuierlichen geschichtlichen Sinns und der modernen Reduktion der Folie
auf Geisteskrankheit besteht. Dieser Zusammenhang ist nach ihm zudem
ein notwendiger. Die Behandlung der Folie als Pathologie stelle eine not-
wendige Nebenerscheinung eines dialektischen Geschichtsverstandnisses

8o

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

dar. Oder, wie Foucault sagt, die Notwendigkeit des Wahnsinns ist an die
Moglichkeit der Geschichte gebunden.

Insofern sie sich aus den knappen, dichten Ausfithrungen des Vor-
worts rekonstruieren lasst, muss die These Foucaults genauer lauten:
Mit der Teilung zwischen Sinn und Unsinn, aus der Geschichte iiber-
haupt hervorgeht, ist eine Reduktion der Differenz auf Identitit, oder
allgemeiner eine Verbannung der Alteritdt verbunden, die entscheidend
fiir die Konstitution der modernen Psychologie gewesen ist.

Foucault begniigt sich aber nicht damit, den internen Zusammenhang
zwischen der dialektischen Entfaltung der Geschichte und der Entste-
hung der Psychologie nachzuzeichnen. Er hebt auch die anthropologi-
sche Reduktion hervor, die ihrer gemeinsamen Wahnsinn-Vergessenheit
unterliegt. Die EinschliefSung des Wahnsinns in die Geisteskrankheit ist
von einer Reduktion der Wahrheit auf menschliche Wahrheit begleitet.
Erst auf der Basis dieser endlichen Wahrheit etabliert sich die besonde-
re Form des Selbstverhiltnisses, das die Psychologie kennzeichnet. Denn
uber die Psychologie stellt der Mensch eine Beziehung zu sich selbst her,
die im Zeichen von Endlichkeit und Erkenntnis steht. Ahnlich wie bei
der dialektischen Sinnentfaltung der Geschichte, geht das psychologische
Verhiltnis des Menschen zu sich selbst aus einer Reduktion der Alteritat
des Wahnsinns durch dessen Objektivierung hervor.

Was die Konstitution der psychologischen Subjektivitat angeht, kann
Foucaults stillschweigende Anspielung auf die Lage der modernen Biolo-
gie nicht entgehen. Die Entstehung einer positiven Erkenntnis des Lebens
ist unlosbar verbunden mit der Entwicklung einer wissenschaftlichen Pa-
thologie. Diese konnte allein den Lebenswissenschaften, insbesondere
denjenigen, die den Menschen zum Gegenstand haben, Humanpsycho-
logie und -medizin, indirekt den experimentellen Charakter verschaffen,
der ihnen aufgrund der Vulnerabilitit, die die Tragweite der experimen-
tellen Variationen erheblich verringert, und der Unantastbarkeit ihres
Objekts versperrt blieb.*:

Foucault weist nicht ausdriicklich auf das Prinzip des franzosischen
Physiologen Frangois Broussais’ (1772-1838) hin, nach dem pathologi-
sche von normalen Phanomenen nur der Quantitit, aber nicht der Qua-
litat nach abweichen.®* Das Prinzip wurde als solches von Auguste Comte

81 A. COMTE, Cours de philosophie positive. (Philosophie premiere), Bd. I,
hg. v. M. Serres, F. Dagognet, A. Sinaceur, Paris 1975, Vorlesung 40., 690 ff.
und C. BERNARD, Introduction a I’étude de la médecine expérimentale,
Paris 2008 (1984), 163 ff.

82 Das Prinzip Broussais’ und die Widerlegung seiner positivistischen Inter-
pretation bilden das Herzstiick von Georges Canguilhems medizinischer
Dissertation, Essai sur quelques problémes concernant le normal et le pa-
thologique (zuerst Clermont-Ferrand 1943, jetzt als erster Teil von: G.

81

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

bezeichnet und ausschlieSlich Francois Broussais zugeschrieben, ob-
wohl dieser wichtige Vorldufer im schottischen Arzt John Brown (173 5—
1788) und im franzosischen Physiologen Xavier Bichat (1771-1802) hat-
te. Comte sah in Broussais’ Prinzip den letzten epistemologischen Schritt
zur Begriindung einer neuen Wissenschaft des Lebens, der Biologie, und
somit zur endgiiltigen Etablierung einer positiven Wissenschaft, die eine
neue menschliche Ara mit sich bringen sollte. Der grofle Einfluss, den
Auguste Comte und Claude Bernard, der das Prinzip der qualitativen
Identitat zwischen Pathologischem und Normalem tibernahm, auf die
franzosische Medizin und im Allgemeinen auf die franzosischen Human-
wissenschaften ausgetbt hat, ist so grofS, dass Broussais’ Prinzip sich
auch ohne genaue Kenntnis von dessen Herkunft allgemein verbreiten
konnte.®s Wie auch immer, die Konvergenz zwischen Foucaults Analysen
und Comtes Diagnosen ist nicht zu iibersehen. Die Ubereinstimmung be-
trifft nicht nur die entscheidende Rolle, die die Verwissenschaftlichung
der Pathologie fur die Stiftung der Biologie als die moderne Wissenschaft
des Lebens spielen konnte, sondern auch die paradigmatische Bedeutung,
die dadurch die Lebenswissenschaften fur den Aufschwung der Human-
wissenschaften annahmen. So wie Comte sieht namlich auch Foucault in
der epistemologischen Absicherung der Pathologie den entscheidenden
Schritt zur Entwicklung der Anthropologie als letzte Wissenschaft in der
Hierarchie der Wissenschaften und dadurch als Wissenschaft der Wis-
senschaft. Was allerdings fiir Comte der endgiiltigen Etablierung der po-
sitivistischen Revolution dient, ist aus der Sicht Foucaults der Schliissel
zu einer Anthropologisierung, in der die spezifische moderne Form der
Unterdriickung als Biomacht und Biopolitik grindet.®

In Histoire de la folie ldsst Foucault es noch bei einem Zitat des Cy-
prians in einem der Gespriache von E.T.A. Hoffmanns Serapionsbriider

CANGUILHEM, Le normal et le pathologique, Paris 1966, 1-167; fortan
als NP angegeben).

83 Vgl. fiir die Medizin BERNARD, Introduction a I’étude de la médecine ex-
périmentale, a.a.0., 316 ff. und Canguilhems medizinische Dissertation:
NP 32 ff./dt. 57 ff.; fiir die Soziologie E. DURKHEIM, Les régles de la mé-
thode sociologique, hg. v. ].-M. Berthelot, >2010 (1975), 146; fiir die Psycho-
logie P. JANET, L'automatisme psychologique. Essai de psychologie expéri-
mentale sur les formes inférieures de Pactivité humaine, Paris 1974, 154.

84 Von der paradigmatischen Rolle, die die Biologie in der Stiftung der mo-
dernen Humanwissenschaften ausgeiibt hat, ist zuerst 1963 am Ende von
Naissance de la clinique ausdricklich die Rede (vgl. M. FOUCAULT, Nais-
sance de la clinique. Une archéologie du regard médical, Paris *1972 (1963),
201 f./dt. 208 f.; fortan als NC angegeben). In Foucaults Archiologie der
Humanwissenschaften, Les mots et les choses (1966), nimmt die These —
wie genauer zu sehen sein wird — gar eine strukturelle Funktion im Aufbau
des Buches ein. Nicht von ungefihr geht Foucault, um die Spezifizitit der

82

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

bewenden. »Immer glaubt ich, daf§ die Natur gerade beim Abnormen Bli-
cke vergonne in ihre schauerlichste Tiefe ...«* Beide Schliisselmomente
von Auguste Comtes Auffassung der modernen Biologie stehen jedoch
im Zentrum von Foucaults Diagnose. Die Psychologie und deren Reduk-
tion des Wahnsinns auf Geisteskrankheit verweisen namlich sowohl auf
die grundlegende Angewiesenheit der Physiologie — als der Wissenschaft
der normalen Funktionsfihigkeit der Organismen — auf Pathologie wie
auch auf die Gleichsetzung zwischen pathologischen und normalen Pha-
nomenen, die fiir die Konstitution der modernen Biologie entscheidend
gewesen sind.

Foucault hebt dementsprechend nicht nur die Behandlung des Wahn-
sinns als pathologisches Akzidens hervor, die aus seiner Psychologisie-
rung resultiert, sondern auch den paradoxen Charakter einer Wissen-
schaft, der Psychologie, die sich historisch nur iiber die Untersuchung
der ihr widersprechenden Fille etablieren konnte.

Maintenant ¢’est au contraire a travers la folie que ’homme, méme dans sa
raison, pourra devenir vérité concréte et objective a ses propres yeux. De
Ihomme a I’bomme vrai, le chemin passe par I’lhomme fou. [...] Le para-
doxe de la psychologie >positive« au XIX¢ siécle est de n’avoir été possible
qu’a partir du moment de la négativité : psychologie de la personnalité par
une analyse du dédoublement ; psychologie de la mémoire par les amné-
sies, du langage par les aphasies, de I'intelligence par la débilité mentale.*

Man versteht andererseits, dass die beiden Ebenen, Dialektik der Geschich-
te und Psychologie, an denen Foucault eine gewalttatige Reduktion von
Differenz auf Identitit und somit eine verfehlte Gestalt von Subjektivitat

Humanwissenschaften und der anthropologischen Konstellation, die sie alle
trigt, zu bestimmen, von den drei Wissenschaften der Organisation aus: Po-
litische Okonomie, Biologie und Philologie.

85 HF 640, fehlt in der deutschen Ubersetzung. Von Foucault nach A. BEGUIN,
L’dme romantique et le réve. Essai sur le romantisme allemand et la poésie
francaise, Paris 21939 (1937), 402/dt. 359 zitiert.

86 HF 649 (»Nun ist es hingegen der Wahnsinn, durch den der Mensch, sogar
als vernuinftiger, in seinen eigenen Augen konkrete und objektive Wahrheit
wird werden kénnen. Vom Menschen zum wahren Menschen fithrt der Weg
tber den wahnsinnigen Menschen. |...] Das Paradox der »positiven< Psycho-
logie im 19. Jahrhundert liegt darin, erst durch das Moment der Negativitit
moglich geworden zu sein: Psychologie der Personlichkeit durch eine Analy-
se ihrer Spaltung, Psychologie des Gedachtnisses durch die Amnesien, Psy-
chologie der Sprache durch die Aphasien, Psychologie der Intelligenz durch
die mentale Schwiche«; die Stelle wurde in der deutschen Ausgabe ausge-
lassen). Foucault verweist im selben Zusammenhang insbesondere auf Ca-
banis, Théodule Ribot und Pierre Janet. Fiir dasselbe Argument vgl. auch
HF 652 f./dt. 549 f.

83

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

diagnostiziert, in ihrer epistemologischen Form konvergieren. Denn zeich-
net sich die historisch-dialektische Sinnkonstitution durch den stillschwei-
genden Anthropologismus ihres endlichen Ansatzes aus, so stellt auch die
Psychologie, die als Wahrheit des Menschen tiber den Menschen in seiner
entfremdeten Form zu begreifen ist, eine Form von Anthropologie dar.

Nun sollte klarer geworden sein, in welchem Sinne Foucaults Histoi-
re de la folie sich sowohl von einer Geschichte der dialektischen Sinn-
entfaltung als auch von einer Geschichte der Psychiatrie als der fort-
schreitenden Konstitution eines positiven Wissens tiber den Wahnsinn
abgrenzt. Die Frage bleibt jedoch offen, was es eigentlich heif3t, statt eine
Geschichte der Psychiatrie und der Dialektik eine Geschichte des Wahn-
sinns selbst zu schreiben und inwiefern diese notwendig mit einer Ge-
schichte der Strukturen der Tragik zusammenfaillt.

Die Analyse des Vorworts zu Histoire de la folie gestattet es, zwi-
schen einer historischen Tragik der abendlindischen Dialektik der Ge-
schichte und der strukturellen, unbeweglichen Tragik des Wahnsinns zu
unterscheiden. In welchem Sinne der Wahnsinn eine Form von Tragik
darstellt, ist eine Frage, die sich am besten im Zusammenhang mit der
Diskussion von Foucaults Begriff des Wahnsinns beantworten lasst. Sie
wird deshalb erst spater direkt zu behandeln sein.

Auf die Frage nach der historischen Tragik der okzidentalen Dialektik
der Geschichte kann hingegen gleich eingegangen werden. Aus der Sicht
Foucaults ist diese Tragik insofern historisch, als sie zur Geschichte der
abendlandischen Welt gehort. Sie ist insbesondere Teil der sokratischen
und nach-sokratischen Geschichte, ist man geneigt hinzuzufiigen, denn
laut Foucault kannte der griechische Logos vor Sokrates keinen Ge-
gensatz. Der europdische Mensch hat hingegen Bezug zu etwas, das er
verworren Wahnsinn, Demenz, Unvernunft nennt. Das Verhiltnis zwi-
schen Vernunft und Unvernunft wiirde demnach eine Eigentimlichkeit
der abendldandischen Kultur ausmachen. Es stellt jene andere Art von
Wahnsinn dar, jenen autre tour, von dem Pascal spricht, den Wahn der
Vernunft, der zwischen Sinn und Nicht-Sinn abstrakt teilt und Vernunft
und Wahnsinn gleichsam als fuireinander tote Dinge zurtickldsst.

Aus der abstrakten Teilung zwischen Vernunft und Unvernunft geht
dartiber hinaus die tragische Struktur hervor, aus der heraus sich die
Geschichte der abendlandischen Welt vollzieht. Diese besteht in der Ab-
lehnung, dem Vergessen und dem stillschweigenden Riickfall des Au-
feren, das eine Kultur verwerfen muss, um sich selbst etablieren zu
konnen. Diese tragische Bewegung, die die abendldndische Geschichte
auszeichnet, weist deutliche Konturen einer negativen Dialektik auf.®”

87 Fir eine ausfiihrliche Analyse der dialektischen Figuren in Histoire de la fo-
lie vgl. A. PILLEN, Hegel in Frankreich. Vom ungliicklichen Bewusstsein zur
Unvernunft, Freiburg 2003, insb. 193 ff.

84

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

Sie verweist nimlich auf den Abstofd von einer Differenz, die als du-
Berlich behandelt wird, auf das Vergessen derselben und des Aktes, der
sie ausgeschlossen hat, und auf ihre Riickkehr als die Entdeckung ihrer
konstitutiven Zugehorigkeit zu dem, von dem sie ausgeschieden wurde.

Diese negative Dialektik unterscheidet sich selbstverstandlich von der
positiven, die in Foucaults Rede von der berubigenden Dialektik des So-
krates, von der zeitlichen Kontinuitdit einer dialektischen Analyse oder
von den Dialektiken der Geschichte anvisiert wird. Die positive Dialek-
tik erweist sich als lediglich ein Moment der negativen. Sie entspricht
dem Vergessen des AufSeren, das eine gliickliche, schwindellose Redukti-
on der Differenz auf Identitat gestattet: der Unvernunft auf Vernunft, des
Pathologischen auf Normales. Weil in ihr der Identitit Vorrang gegen-
uber der Differenz zukommt, ist sie positiv. Die negative Dialektik um-
fasst insofern die positive in sich, als sie durch sie als einer der Momente,
aus denen sie besteht, hindurchgeht; sie macht demnach keinen Halt bei
der Identitit, zu der die zweite gelangt und stehen bleibt, sondern fiihrt
die Wiederkehr des ausgeschlossenen Aufleren herbei. Dadurch 16st sie
die Identitat der positiven Dialektik auf und fuhrt sie auf Differenz zu-
ruck. Da ihr Resultat Differenz ist, ist sie negativ.

Wie immer diese Riickkehr des Ausgeschlossenen genau zu buchsta-
bieren ist und wie viele unterschiedliche Formen sie im Detail einnehmen
kann: Es ist relativ leicht aufzuzeigen, dass die Bewegung einer negativen
Dialektik mehr als einen untiberlegten Rest an Hegelianismus darstellt,
den der spitere Foucault mitsamt seinen anfanglichen vernunftkritischen
Ansatzen endgiiltig hinter sich gelassen habe. Sie bleibt im Gegenteil im
Zentrum von Foucaults Konzeption einer Archdologie. So wird es noch
in L’archéologie du savoir (1969) darum gehen, das historische Aprio-
ri des Archivs qua System von Aussagen so zu rekonstruieren, dass am
Saum der Zeit, die unsere Gegenwart umgibt, ihre Alteritdt, das, was uns
aufserhalb von uns begrenzt, wieder an den Tag kommt. Die Archaolo-
gie befasse sich somit mit dem unserer eigenen Sprache Aufleren; in die-
sem Sinne bilde sie die Diagnose unserer Gegenwart, nicht weil sie un-
sere Identitit feststellen wiirde, sondern weil sie an uns das Andere und
das AufSen, l"autre et le dehors, aufbrechen lasse. Sie stelle fest, dass wir
Differenz sind, dass unsere Vernunft die Differenz der Diskurse, unsere
Geschichte die Differenz der Zeiten, unser Ich die Differenz der Masken
ist: »que nous sommes différence, que notre raison c’est la différence des
discours, notre histoire la différence des temps, notre moi la différence
des masques. «®8

Die von der Archiologie hervorgerufene negative Dialektik unter-
scheidet sich von der positiven, aus der diese sich entfaltet. Denn die po-
sitive Dialektik von Diskursen, die sich durch die Ablehnung und das

88 Vgl. AdS 172 f./dt. 190 f.

85

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Vergessen ihres Aufleren entwickelt, ist eine andere als die negative, zu
der sie selbst Anlass durch die Riickkehr ihres ausgeschlossenen Ande-
ren gibt. Jene, die positive, stelle ausschliefslich ein Moment von dieser
dar, der umfassenden negativen, die zugleich die tragische Struktur der
Geschichte der abendlandischen Welt verkorpere. Dadurch bilde sie eine
Tragik, die — wie bereits betont — allerdings nicht mit dem fundamen-
talen Tragischen zusammenfalle, das die abendldndische Kultur spates-
tens seit Sokrates und seiner vermeintlich berubigenden Dialektik hin-
ter sich gelassen habe und dem wir aufgrund seiner Wiederkehr aus dem
Schweigen, zu dem es gezwungen wurde, die tragische Dialektik unse-
rer Geschichte schulden.

Wie ist aber diese nicht-dialektische Tragddie genauer zu verstehen,
deren Wurzeln jenseits der »abendlindischen Welt« bis ins tragische
Zeitalter der Griechen reichen und die zugleich die dialektische Tragik
der Geschichte des Abendlands als deren Fundament tragen soll? Die
fundamentale Rolle, die ihr zugewiesen wird, lasst sie mit Foucaults Be-
griff des Wahnsinns zusammenfallen. Sie soll deshalb zusammen mit die-
sem zur Sprache kommen.

ii. Wabnsinn und Tragik

Der Begriff des Wahnsinns, mit dem Foucault operiert, ist mehrdeutig
und bedarf deshalb einer Klarung. Diese Schwierigkeit ist nicht zufillig,
sondern sehr eng mit Foucaults Projekt selbst verbunden. Denn verfahrt
er in seiner Rekonstruktion der Geschichte des Wahnsinns program-
matisch vertikal statt horizontal, das heifdt, verfolgt er nicht die interne
Logik einer gegebenen Sinnentfaltung, sondern geht er auf die Spuren
der Bedingungen der Moglichkeit von deren Existenz, dann wird dieser
Reduktionsvorgang, indem er verschiedene Konstitutionsebenen unter-
scheidet, auch zwangslaufig die Mehrdeutigkeit vieler Begriffe mit sich
bringen. Dies ist auch der Fall beim Begriff des Wahnsinns.

Foucault unterscheidet nicht eigens verschiedene Ebenen der verti-
kalen Reduktion, als die seine Archdologie verstanden werden kann.
Auf der Basis seines Verfahrens lassen sich jedoch hauptsachlich zwei
unterschiedliche archdologische Niveaus erkennen. Denn die histori-
schen Phanomene konnen im Hinblick auf ihre Konstitution einmal auf
die Ebene ihres historischen Apriori, das heifSt der historischen Bedin-
gungen ihrer Moglichkeit, und das andere Mal auf die Ebene ihres ei-
gentlich strukturalen Apriori zuriickgefithrt werden.® Dementsprechend

89 Auch in Archdologie des Wissens wird nicht zwischen den beiden Ebenen
unterschieden. Dort geht es bekanntlich ausschliefSlich um ein historisches
Apriori. Das heifst jedoch nicht, dass die Unterscheidung nicht faktisch am

86

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

wird Foucaults Archdologie zunichst eine strukturelle Analyse der histo-
rischen Gesamtheit vornehmen, die einen bestimmten raum- und zeitbe-
dingten Umgang mit dem Wahnsinn charakterisiert. Die archiologische
Analyse wird sich auf dieser Stufe genauer auf Vorstellungen, Instituti-
onen, juridische und polizeiliche MafSnabmen sowie wissenschaftliche
Begriffe richten, die historisch die Bedingungen der Moglichkeit einer
bestimmten Theorie und Praxis des Wahnsinns dezidieren. Neben die-
ser strukturellen Untersuchung, die auf der Ebene des savoir, der histo-
rischen Sinnentfaltung ansetzt, geht die Archdologie aber noch auf eine
konstitutivere Ordnung zuriick, die deren vertikale Rekonstruktion ver-
vollstandigt. Dort legt sie die eigentlich fundamentale Ebene der Sinn-
konstitution frei.

Bleibt der wilde Zustand des Wahnsinns selbst immer verschlos-
sen, dann muss die strukturale Untersuchung in Ermangelung jener ur-
sprunglichen Reinheit auf die Entscheidung zuritickgehen, die Vernunft
und Wahnsinn verbindet und zugleich trennt.

Létude structurale doit remonter vers la décision qui lie et sépare a la fois
raison et folie ; elle doit tendre a découvrir I’échange perpétuel, ’obscure
racine commune, I’affrontement originaire qui donne sens a Punité aussi
bien qu’a 'opposition du sens et de I’insensé.”®

Werk sei. Denn eine Sache ist die Theorie der immanenten Rekonstruktion
einer bestimmten diskursiven Formation in ihrer Gegebenheit bzw. in ihrer
Positivitdt, eine andere das Verhiltnis der Inmanenz des Diskurses zu dem
Aufleren, das sie ausschlieflt, um sich iiberhaupt etablieren zu kénnen. Die
erste Ebene ist Mittel fiir die zweite: Sie dient dazu, ein Verhiltnis zum aus-
geschossenen AufSen wiederherzustellen und dadurch die scheinbare Iden-
titat des Diskurses auf die Differenz, die sie eigentlich fundiert, zuriickzu-
fithren. Dass dann auch in dieser Gestalt die Archdologie alles andere als
unproblematisch ist, ldsst sich kaum bestreiten. Wie sollte z. B. die imma-
nente Rekonstruktion einer historischen Gegebenheit moglich sein? Ange-
nommen auflerdem, dass sie iiberhaupt moglich ist, reicht diese Rekonst-
ruktion wirklich aus — und falls ja, inwiefern und in welchem Sinne —, um
die Identitit eines Diskurses aufzulosen? Um Foucault in der Tradition der
Transzendentalphilosophie einzureihen oder gar seinen Positivismus zu kri-
tisieren, muss man auf jeden Fall erst bestimmen konnen, welche Funktion
genau die angeblich immanente Rekonstruktion diskursiver Positivitdten in-
nerhalb der gesamten Okonomie der Archiologie hat.

90 Pf 192 (»Die strukturale Untersuchung muss zu der Entscheidung hinabstei-
gen, die Vernunft und Wahnsinn verbindet und zugleich trennt; sie muss da-
nach streben, den stindigen Austausch, die dunkle gemeinsame Wurzel und
das urspriingliche Aufeinanderstoflen zu entdecken, das der Einheit ebenso
Sinn gibt wie dem Gegensatz des Sinns und des Sinnlosen«, dt. 230).

87

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Behalt man beim Lesen dieser Stelle die Unterscheidung zwischen einer
dialektisch-negativen und einer vor-dialektischen Tragik im Blick, die
oben eingefiihrt wurde, dann kann man eine gewisse Verbliffung kaum
vermeiden. Denn hatte Foucault zuvor in Anlehnung an Nietzsche noch
zumindest vorgeschwebt, an den >griechischen<, vor-sokratischen Zu-
stand eines Tragischen erneut Ankniipfung zu finden, das jenseits des
abendlandischen Gegensatzes zwischen Vernunft und Unvernunft liegen
sollte, so scheint er hier diese Moglichkeit dezidiert ausschliefSen zu wol-
len.>* Als letzte ihrer Reduktion zugidngliche Dimension weist er der Ar-
chiologie den Raum zu, der erst durch die urspriingliche Entscheidung
eroffnet wird, die zwischen Sinn und Sinnlosem teilt und beide nur inso-
fern zusammenhalt, als sie sie getrennt halt.

Foucault selbst erweist sich somit skeptisch gegentiber der Mog-
lichkeit, dass das tragische Zeitalter der Griechen je erneut eintreten
konnte. Er bestimmt das Terrain der Archiologie eindeutig als eine #ra-
gisch-dialektische Konstellation, die sie nie, nicht einmal in deren Aus-
gang, wird verlassen konnen. Ist aber die Moglichkeit einer vor-sokrati-
schen Tragik erloschen, die das eigentimliche Ziel der archiologischen
Bewegung darzustellen schien, dann bleiben nur die negativ-dialekti-
sche Tragik und die positiv-anthropologische, die ein Moment von die-
ser bildet, tubrig. Wenn aber die Archdologie zu nichts anderem als zur
Beschleunigung einer negativ-dialektischen Bewegung dient, die ohne-
hin bereits im Schicksal der abendliandischen Welt angelegt ist, stellt
sich mit erneuter Dringlichkeit die Frage nach ihrem Sinn und nach ih-
rer Rechtfertigung. Vor welchem Gerichtshof darf sie fir das Vorrecht
pladieren, die Rolle des Metadiskurses einzunehmen, der tiber alle an-
deren Diskurse urteilt?

Auf diese Schlisselfrage wird spiter noch zuriickzukommen sein.
Im Moment kann man es damit bewenden lassen, die Unterscheidung
zwischen den zwei archiologischen Schichten hervorzuheben, mit der
Foucault operiert. Dies wird allerdings zugleich heiflen, die Frage nach
der Historizitit der zweiten, strukturalen Ebene zu stellen. Selbstre-
dend wird die strukturale Ebene nicht in demselben Sinne geschichi-
lich sein wie die eigentliche historische Ebene, die positiv-dialektische
des savoir, die sie fundieren soll. Nach der Scheidung zwischen der vor-
sokratischen Antike und der abendlindischen Welt, die Foucault im-
merhin vorschligt, konnte sie entweder (a) zur Geschichte des Abend-
landes oder (b) zu einem tragischen Zeitalter gehoren, das sich jeder
Geschichtlichkeit entzieht, indem die Tragik, die es auszeichnet, erst

91 Ahnlich verkiindigt Foucault in Les mots et les choses mit Emphase das bal-
dige Ende des Menschen, weigert sich aber ausdriicklich, eine Prognose fiir
die Zeit des Ubermenschen zu wagen, die eigentlich nur ein Versprechen
bleibt (vgl. MC 396 ff./dt. 459 ff.).

88

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

Geschichte eroffnet. Oder (c) sie konnte — wire doch das tragische Zeit-
alter ohne contraire nunmehr fur immer verschlossen — auch selbst als
dialektisch-negative ungeschichtlich sein, zum Sinne des Sinnes gehoren,
als die notwendige Trennung, die erst die Artikulation von Sinn tiber-
haupt erméglicht.”

Wie immer es damit bestellt sei, ohne sich auf die Unterscheidung zwi-
schen den zwei Tragiken weiter zu beziehen, mit der er zuvor operiert
hatte, spricht Foucault im Hinblick auf die zweite strukturale Ebene der
archidologischen Reduktion von unbeweglichen Strukturen, die ihrerseits
unhistorisch sich in der Geschichte als deren Konstitutionsbedingungen
manifestieren. Diese unbeweglichen Strukturen auf dem Nullpunkt der
Geschichte sind Foucault zufolge Strukturen des Tragischen. Sie stehen in
einem polemischen Verhiltnis zu den historischen Strukturen — Vorstel-
lungen, Institutionen, wissenschaftlichen Begriffen —, die die erste archio-
logische Untersuchung an den Tag bringen konnte. Bewegten sich diese
stillschweigend innerhalb der Teilung zwischen Sinn und Nicht-Sinn, so
zeichnen sich die unbeweglichen Strukturen des Tragischen dadurch aus,
dass sie diese Teilung zum Vorschein kommen lassen. Wahrend die histo-
rischen Strukturen vollig der Entfaltung der Seite des Sinnes angehoren,
ohne dabei einen Austausch mit der anderen Seite mehr zuzulassen, stellen
die tragischen den abgebrochenen Dialog zwischen Vernunft und Wahn-
sinn wieder her. Unter der positiven Dialektik der Geschichte bilden sie die
tragische Gegeniiberstellung zwischen Vernunft und Unvernunft. In ihnen
gibt sich die urspringliche Teilung zwischen Sinn und Nicht-Sinn noch
als ungeteilt. Dementsprechend wird die Grundaufgabe der Archiologie
darin bestehen, diese urspriingliche Auseinandersetzung dem Schweigen
zu entziehen, zu dem sie vom Monolog der Vernunft gezwungen wird.

Alors, et alors seulement, pourra apparaitre le domaine ou ’homme de fo-
lie et ’lhomme de raison, se séparant, ne sont pas encore séparés, et dans
un langage trés originaire, trés fruste, bien plus matinal que celui de la
science, entament le dialogue de leur rupture, qui témoigne d’une fagon
fugitive qu’ils se parlent encore. La, folie et non-folie, raison et non-raison
sont confusément impliquées : inséparables du moment qu’elles n’existent
pas encore, et existant I’'une pour Pautre, I'une par rapport a ’autre, dans
I’échange qui les sépare.®

92 Fiir diese Losung plidiert Derrida, der von einer dem Sinn des Sinns an-
gehorenden allgemeinen Notwendigkeit spricht: »das ist eine Notwendig-
keit universaler Essenz, der kein Diskurs entgehen kann, weil sie dem Sinn
des Sinns angehort« (DERRIDA, » Cogito und Geschichte des Wahnsinns«,
a.a.0., 86/fz. 83).

93 Pf 188 (»Dann und nur dann allein wird der Bereich erscheinen konnen, in
dem der Mensch des Wahnsinns und der Mensch der Vernunft, dabei, sich

89

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Mit jeder der zwei verschiedenen Ebenen der archiologischen Redukti-
on verbindet Foucault eine besondere Auffassung des Wahnsinns. Wie
bereits im Fall der archiologischen Stufen, werden auch die Arten des
Wahnsinns auf der Basis der verschiedenen Artikulationen der Teilung
zwischen Sinn und Nicht-Sinn, Vernunft und Nicht-Vernunft unterschie-
den. Der ersten Ebene, die den historischen Strukturen gleichkommt, die
sich immanent zu einer bestimmten Sinnentfaltung rekonstruieren las-
sen, entspricht aus der Sicht Foucaults die Auffassung des Wahnsinns in
der modernen Psychologie. Die Zurtickfithrung des Wahnsinns auf Geis-
teskrankheit, die fur die Konstitution einer positiven Wissenschaft der
Psyche entscheidend war, sei als die logische Konsequenz eines Dialogs-
abbruchs zwischen Wahnsinn und Vernunft zu verstehen. Inmitten der
heiteren Welt der Geisteskrankheit kommuniziere der moderne Mensch
nicht mehr mit den Wahnsinnigen. Auf der einen Seite gibe es den Men-
schen der Vernunft, der zum Wahnsinn nur tiber den Arzt und die abs-
trakte Begrifflichkeit der Medizin Zugang hat; auf der anderen den Men-
schen des Wahnsinns, der seinerseits mit dem verntnftigen Menschen
nur durch die Vermittlung einer ebenso abstrakten Vernunft sich ver-
standigen kann.** Zwischen den beiden bestehe keine gemeinsame Spra-
che mehr: Ein jeder glaubt abstrakt, den anderen ungestraft entbehren
zu konnen, der ihm in seiner Absonderung als unwesentlich vorkommt.

Durch seine Konstitution als Geisteskrankheit wird der Wahnsinn so-
mit auf Rationalitat reduziert. Die Sprache der modernen Psychologie
bilde demnach eigentlich einen Monolog der Vernunft tiber den Wahn-
sinn. Sie etabliere sich aufgrund derselben Reduktion von Negativitit,
die der Entfaltung von Geschichte und ihren historischen Strukturen —
Vorstellungen, Institutionen, wissenschaftlichen Begriffen — zugrunde lag.

Mit den unbeweglichen Strukturen des Tragischen, die die zweite ar-
chiologische Ebene der Untersuchung darstellen, assoziiert Foucault an-
dererseits eine Form von Wahnsinn, die sich durch die Gleichzeitigkeit
des Dialogs und des Bruchs zwischen Sinn und Nicht-Sinn auszeichnet.
In dieser Form seien Wahn und Vernunft in ihrer Trennung noch nicht
ganz voneinander geschieden: Anders als im Fall des Wahnsinns der Psy-
chopathologie kommunizieren sie noch miteinander in einer urspriingli-
chen Auseinandersetzung. Als solche macht diese tragische und struktu-
relle Form des Wahns laut Foucault den Nullpunkt der Geschichte des

zu trennen, noch nicht getrennt sind und in einer sehr urspriinglichen, sehr
groben, weit morgendlicheren Sprache als die Sprache der Wissenschaft den
Dialog ihres Bruchs beginnen, der auf fliichtige Weise davon zeugt, dass sie
noch miteinander sprechen. Wahnsinn und Nicht-Wahnsinn, Vernunft und
Nicht-Vernunft sind auf verworrene Weise darin eingeschlossen: untrenn-
bar von dem Moment, da sie noch nicht existieren, und fiireinander, im Ver-
haltnis zueinander existierend in dem Austausch, der sie trennt«, dt. 224).
94 Vgl. Pf 188/dt. 224.

90

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

Wahnsinns aus, an dem sie noch unterschiedslose Erfahrung, noch nicht
geteilte Erfahrung der Teilung selbst ist: »expérience indifférenciée, ex-
périence non encore partagée du partage lui-méme« (Pf 187/dt. 223). Die
Aufgabe der Archidologie besteht insbesondere darin, dieser tragischen
Form des Wahnsinns das Wort gegen das Schweigen wiederzugeben, das
ihr von der Geschichte und von der Psychologie aufgezwungen wurde.
Zusammen mit der unterschlagenen Sprache des Wahnsinns kommt da-
durch auch die tragische Struktur ans Licht, die die Dialektik der Ge-
schichte konstituiert. Unterhalb der linearen Sprache der geschichtlichen
Sinnentfaltung werden die stotternden Worte der Wahnsinnigen erneut
laut, die Foucault als das Gemurmel einer subjekt-, kommunikations-
und referenzlosen Sprache charakterisiert. Diese Sprache, die sich nur
noch nach einer ihr eigenen, selbstbeziiglichen Sinnlogik entfaltet, eine
Sprache, die ganz allein sprechen wiirde (»un langage qui parlerait tout
seul«, Pf 191/dt. 229), soll mit grofiter Treue die sinnlosen Worte der
Wahnsinnigen wiedergeben, die sich in den Dokumenten der Archive
abgelagert haben.

Der Wahnsinn als Unvernunft, das heifSt als das Andere jeder bestimm-
ten Form von Logos, scheint somit Foucault zufolge sich hauptsich-
lich durch das Verhiltnis zwischen Vernunft und Nicht-Vernunft auszu-
zeichnen, das in ihm zur Artikulation kommt. Wahnsinn kann sich von
dessen Anderem, der Vernunft, entweder als deren einfach Entgegenge-
setztes oder als der Widerspruch, der er im Widerstreit mit ihr bildet, ab-
grenzen. Im ersten Fall entspricht er der Geisteskrankheit der modernen
Psychologie. Diese zeichnet sich laut Foucault durch den Bruch mit je-
der Art von Auseinandersetzung zwischen Wahnsinn und Vernunft aus,
der aus der restlosen Reduktion des Wahnsinns auf die Vernunft hervor-
geht. Im zweiten Fall ist man vor einer Form des Wahnsinns gestellt, die
Vernunft internalisiert und sie zu einem seiner Bestandteile neben der
Nicht-Vernunft macht. Sie wird durch die Gesamtheit einer von Foucault
nicht weiter bestimmten urspriinglichen Auseinandersetzung zwischen
Sinn und Nicht-Sinn, Rationalitit und dem, was sie nicht ist, konstitu-
iert, und nicht durch einen Monolog der Vernunft éiber den Wahnsinn.

In seinem Verfahren vertraut Foucault sicherlich eher auf die Ressour-
cen der lebendigen Sprache als auf die Erzeugung einer kiinstlichen Ter-
minologie. Dies hat in der Rezeption zu nicht wenigen Missverstandnis-
sen gefuhrt. So unterscheidet er zwischen Wabnsinn (»folie«), Unvernunft
(»déraison«) und Nicht-Sinn (»non-sens«) beziehungsweise Sinnlosem
(»insensé«) nicht streng terminologisch. Dafiir verfihrt er aber nicht
schlicht approximativ. Was er auf der Ebene formalistischer Strenge viel-
leicht einbiifst, gewinnt er an der theoretischen Vielfiltigkeit und Unter-
scheidungskraft, die ihm die Anlehnung an den Sprachgebrauch sichert.
Nicht dass er zum Narr der Aquivozitit wiirde. Im Gegenteil: Es ist gerade
das Aquivoke, das ihm erlaubt, der Vielschichtigkeit des archiologischen

91

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

reduktiven Verfahrens gerecht zu werden. Die Mehrdeutigkeit seiner Be-
griffe entspricht der Pluralitat der Stufen, mit der die Archiaologie arbei-
tet, und der historischen Konstellation, die diese im Blick hat.

Im Allgemeinen steht die Definition von Wabnsinn (»folie«) auf dem
Spiel, als das definiendium, um das es letztendlich geht. Ohne die Dis-
kussion, die noch folgen wird, zu sehr vorwegnehmen zu wollen, kann
der Wahnsinn als die Negation der Vernunft bestimmt werden. Als sol-
cher stellt er entweder das absolut Andere der Vernunft dar, das sich ihr
radikal entzieht und zugleich ihr als das Fundament, aus dem heraus sie
sich artikuliert, zugrunde liegt, oder das relativ Andere der Vernunft, als
ihre schlichte Kehrseite oder als das Korrelat, das sich in eins mit ihr und
durch sie bestimmt. Wahnsinn ist dann auf einer struktural-archiologi-
schen Ebene die chthonische Kraft einer Nacht, die die tragische Imagi-
nation der Malerei des spaten Mittelalters und der Renaissance heim-
suchte und deren Wiederkehr in der Moderne Figuren wie Holderlin,
Nerval, Nietzsche, Van Gogh, Raymond Roussel, Antonin Artaud als
letzte Zerrissenheit erfahren konnten. Auf einer historisch-anthropolo-
gischen Ebene ist er zuerst das moralisch zu Verwerfende (im huma-
nistischen Verstandnis der Verschiffung in der Renaissance, in der In-
ternierungspraxis des klassischen Zeitalters) und dann das biologisch
UnzweckmifSige der Pathologie (in der Hospitalisierungspraxis der mo-
dernen Psychopathologie). Die Unvernunft (»déraison«) stellt ihrerseits
aufgrund ihres privativen Prifixes (»Un-« beziehungsweise »dé-«) die
Explikation und Betonung des negativen Charakters des Wahnsinns dar.
Sie ist insofern sowohl die umfassende Unvernunft zweiter Ordnung, die
als deren zugrundeliegende hohere Einheit — wobei es nicht immer klar
ist, ob mit ihr Indifferenz oder auch Streit gemeint ist — Vernunft und
Unvernunft in sich einschliefSt, wie auch die Unvernunft erster Ordnung,
das einfache Gegeniiber der Vernunft, dem nicht weniger als dieser der
Wahnsinn beziehungsweise die Unvernunft im ersten Sinne als dessen
Grund versperrt bleibt. In dieser zweiten Verwendung kann sie insbeson-
dere die moralische Bedeutung haben, die das franzosische Wort dérai-
son (im Sinne von déraisonnable, unverniinftig, unbesonnen) einnehmen
kann. Sie entspricht dann der vielfaltigen Welt der klassischen Internie-
rung: von Armen, Kranken, Exzentrikern, Wistlingen, Taugenichtsen,
Schmarotzern, Schwachsinnigen, Irren. Eine der Hauptthesen — wenn
nicht die Hauptthese iiberhaupt — von Foucaults Buch, die im Vorwort
allerdings kaum direkt eine Rolle spielt, ist sogar, dass die psychopa-
thologische, wissenschaftliche Bestimmung des Wahnsinns (»folie«) erst
durch die moralische, soziale Ausgrenzung der Unvernunft (»déraison«)
und durch die Internierung moglich wurde.®s Die Scheidung zwischen
Vernunft und Nicht-Vernunft kann nicht wiederum rational vollzogen

95 Vgl. HF 545 ff./dt. 454 ff.

92

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

werden: Sie ist das Resultat eines Gewaltaktes, einer coup de force, der
auf moralische, soziale, politische Griinde angewiesen bleibt. Deshalb
trug die erste Ausgabe von Foucaults Untersuchung noch den Haupttitel
Folie et déraison, wihrend der Titel Histoire de la folie a I'dge classique,
der 19671 als Untertitel diente, sich erst mit der zweiten Ausgabe von
1972 als alleinige Uberschrift durchsetzte. Es ist wahrscheinlich nicht
ganz falsch, im Titel der deutschen Ausgabe, Wabnsinn und Gesellschaft
(1973), der sicherlich von der Absicht diktiert wurde, sich einer zu sim-
plen Einordnung in die Reihe des Strukturalismus zu widersetzen, einen
Anklang an den Haupttitel der ersten franzosischen Ausgabe zu sehen.

Was schlieflich die Rede von Sinn und Nicht-Sinn angeht, werden die
beiden Termini vor allem in der Préface aber auch im Buch selbst eher
neutral als Synonyme fur Vernunft und Unvernunft verwendet. Nach
Histoire de la folie verschwinden sie zusammen mit Erfabrung nicht
von ungefihr aus Foucaults theoretischer Landschaft: Sie gehoren zu
sehr der Begrifflichkeit einer Bewusstseinsphilosophie an. Dass sie in
dieser Arbeit unbekiimmert weiter verwendet werden geschieht aus der
Uberzeugung, dass selbst die Archiologie Foucaults eine Sinn- und Er-
fahrungsdimension nicht loswird. Darauf wird spiter noch zuriickzu-
kommen sein.

Wahnsinn qua Negation kann indessen nicht nur nach, sondern auch
vor der Teilung zwischen Sinn und Nicht-Sinn, Vernunft und Nicht-Ver-
nunft, die Rationalitit erst entstehen ldsst, gedacht werden. Der Nega-
tivitat des Wahnsinns haftet demnach dieselbe Zweideutigkeit an, die
fur die Rede vom Anderen der Vernunft bezeichnend ist: Dieses kann
sowohl das Andere, das der Vernunft als deren Grund vorausliegt, aus
dem sie hervorgeht, ausmachen, als auch in dem Anderen bestehen, das
sich zusammen mit der Vernunft konstituiert.”® In seiner Bestimmung

96 Vgl. THEUNISSEN, »Vernunft, Mythos und Moderne«, a.a.O., 45: »Die Fi-
gur des Anderen der Vernunft ist ein seinerseits interpretationsbedurftiges In-
terpretament, weil man mannigfache Differenzen in sie einzeichnen muss, vor
allem die Differenz zwischen dem Anderen, das zugleich das Friihere ist, und
dem nur Anderen, das sich zusammen mit der Vernunft etabliert.« Bei aller
Differenziertheit unterstellt Theunissen jedoch Foucault filschlicherweise die
ausschliefSliche Beachtung der zweiten, eigentlich dialektischen Auffassung des
Anderen der Vernunft: »Soweit der Wahnsinn, dessen geschichtliche Rezepti-
onsformen Foucaults Buch von 1961 behandelt, tiberhaupt als ein Anderes der
Vernunft ausgelegt werden darf, ist er es lediglich in dem Sinne, dass er sich,
jedenfalls im unmittelbar thematischen >klassischen Zeitalter<, in der Konstitu-
tion der Vernunft mitkonstituiert, nimlich durch seinen Ausschluss« (a.a.0.).
An derselben Stelle weist Theunissen auch auf eine unveroffentlichte Magister-
arbeit Thilo von Trothas hin (Von der » Geisteskrankheit« zum » Wabnsinn«.
Zur Formation des Denkens Michel Foucaults aus der Kritik an der Psychopa-
thologie, Freie Universitit Berlin 1993). Wahrend die Vernunft primar in einem

93

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

der Formen des Wahnsinns wird Foucault dieser Tatsache nicht immer
gerecht.

Sowohl als Pathologie wie als tragische Struktur ist der Wahnsinn
Foucault zufolge nicht vor, sondern nach der Teilung zwischen Sinn
und Nicht-Sinn zu verorten. Beide Formen des Wahnsinns setzten die

Oppositionsverhiltnis zur Unvernunft stehe, sei der Wahnsinn aus der Sicht
von Trothas »als Schauplatz der Auseinandersetzung von Vernunft und Unver-
nunft konzipiert« (a.a.O., 95). Nach der Rekonstruktion Theunissens wiirde
die Vernunft jedoch auch nach von Trotha auf den Wahnsinn in ihrem Inneren
stofSen, als auf ein ihr korrelatives, dialektisches Andere oder als auf »das An-
dere ihrer selbst« (a.a.O. 156 und THEUNISSEN, » Vernunft, Mythos und Mo-
derne«,a.a.0., 45 Anm. 29). Ahnlich interpretiert Jiirgen Habermas Foucaults
Auffassung des Wahnsinns im Sinne der romantischen Figur des Anderen der
Vernunft, er hat freilich ausschliefSlich deren zweite, schwichere Auslegung im
Blick: Das Vernunftwidrige sei demnach blofs das ebenbiirtige Gegentiber der
Vernunft, das sich ineins mit ihr etabliert. So haben »bereits Schelling und die
romantische Naturphilosophie ja den Wahnsinn als das durch Exkommuni-
kation erzeugte Andere der Vernunft begriffen« (HABERMAS, Der philoso-
phische Diskurs der Moderne, a.a.O., 281 Anm. 3). Auch Habermas nimmt
indessen fuir die Vernunft wie auch fiir die Unvernunft als deren schlichte Kehr-
seite einen ubergreifenden, vorausliegenden Grund an. Dieser sei freilich wie-
derum ein verniinftiger, nimlich die umfassende »kommunikative Vernunft«,
aus deren Spaltung sowohl die monologische, subjektzentrierte Vernunft der
Tradition wie auch der Wahnsinn als ibr Anderes hervorgehen. Beide wiir-
den insofern lediglich eine »verkehrte Vernunft« sein (a.a.O.; fiir die Unfihig-
keit der Habermaschen kommunikativen Vernunft, die iibergreifende Funktion
einzunehmen, die ihr Habermas zuspricht, vgl. U. BALZARETTI, »Speku-
lation und Rasonnement. Reichen Griinde zur Selbstbestimmung? Zu Jiir-
gen Habermas” Wiederaufnahme der politischen Philosophie Hegels«, in: A.
ARNDT, P. CRUYSBERGHS, A. PRZYLEBSKI (Hg.), Hegels politische Phi-
losophie. Zweiter Teil. Hegel-Jahrbuch 2009, Berlin 2009, 262—67). Uber die
Figur des Anderen der Vernunft auch K. GLOY, Vernunft und das Andere der
Vernunft, Freiburg 2001 und Ch. IBER, Das Andere der Vernunft als ibr Prin-
zip. Grundziige der philosophischen Entwicklung Schellings mit einem Aus-
blick auf die nachidealistischen Philosophiekonzeption Heideggers und Ador-
nos, Berlin/New York 1994. Gloy unterscheidet insbesondere zwischen einem
»untergeordneten« und einem »iibergeordneten« Anderen der Vernunft, die
sie auch als »Subrationales« und »Hyperrationales« bezeichnet: »Das Andere
der Vernunft fungiert traditionell nicht nur als Substrat der Bestimmung, d. h.
als untergeordnetes Medium, auf das die Strukturen quasi von oben herab an-
gewendet werden, sondern auch als Ermoglichungsgrund der Strukturen, also
als hochstes, den Strukturen noch tibergeordnetes Prinzip, das dieselben iiber-
haupt erst hervortreten ldsst« (a.a.0., 296). Anders als Habermas und paral-
lel zu Gloys Bestimmung der hyperrationalen Unvernunft als ein der Vernunft
»libergeordnetes Prinzip« arbeitet Iber Schellings Figur des » Anderen der Ver-
nunft als ihr Prinzip« (a.a.O., 24 ff.) heraus.

94

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

Unterscheidung zwischen Vernunft und Unvernunft voraus, der gegen-
uber sie einmal als einer der entgegengesetzten Pole und einmal als die
ungeloste Auseinandersetzung zwischen denselben zu verstehen sind.
Wahnsinn kann freilich auch als Indifferenz vor jeglichem Unterschei-
den, das Sinn artikuliert, verstanden werden. In diesem Sinne bildet er
nicht nur das Andere der Vernunft (»ce qui n’est pas elle«, Pf. 188/dt.
224), sondern auch das Andere jeglicher Form der Sinnartikulation, sei
es die Artikulation des Wahnsinns als Pathologie oder die des Wahnsinns
als Struktur des Tragischen, die beiden als Sinnentfaltungen der Vernunft
gegenuber lediglich andere Rationalitatsformen darstellen.*”
Negativitat als absolute Transzendenz hat in der abendlandischen Ge-
schichte vielfaltige Spuren hinterlassen, sowohl in der Mythologie wie in

97 Maurice Blanchot ist in der Rezeption der einzige, der darauf iiberzeugend in-
sistiert. In der von der Unvernunft ausgeiibten Faszination sieht er den Aufruf
der Indifferenz, die Differenz zwischen Unvernunft und Wahnsinn zu iiber-
treffen: das inartikulierte Neutrum, das die Differenz selbst darstellt, als das,
was sich jeder Artikulation entzieht. So fragt er nach dem Ausmaf$ der Trag-
barkeit der Spannung im Denken zwischen der Notwendigkeit des Scheidens
der Vernunft von der Nicht-Vernunft und dem Sehnen nach dessen Uberbie-
tung: »Oder auch: bis zu welchem Punkt kann das Denken sich in der Dif-
ferenz der Unvernunft und des Wahnsinns halten, wenn das, was sich in der
Tiefe der Unvernunft kundtut, der Aufruf der Indifferenz ist: das Neutrum,
das zugleich die Differenz selbst ist, das, was sich in Nichts (nicht) differen-
ziert [ce qui (ne) se différencie en rien]?« (M. BLANCHOT, L'entretien infini,
Paris 1969, 297). Blanchot hebt weiter die Verbindung hervor, die zwischen
dem Gedanken der Indifferenz und Foucaults Definition des Wahnsinns als
absence d’ceuvre besteht. In diesem Zusammenhang weist er auf die von ihm
selbst entfaltete Kategorie des désceuvrement hin. »Der >Wahnsinn«ist die Ab-
wesenheit eines Werkes, und der Kiinstler ist der schlechthin zu einem Werk
bestimmte Mensch, aber auch derjenige, den diese Sorge die Probe auf das
hin eingehen lisst, was immer im Voraus das Werk ruiniert und es immer in
die leere Tiefe der désceuvrement lenkt, dort, wo aus dem Sein nie etwas ge-
macht wird« (a.a.0.). Als jenseits der Ousia ist die absolute Denunzierung des
Werkes zugleich die Ablehnung von Geschichte und Dialektik und das Vor-
schweben der ewigen Wiederkehr Nietzsches (»die Fata Morgana der GrofSen
Wiederkehr, die Nietzsche einen Augenblick im Auge gehabt haben soll, be-
vor er zusammenbrach«, a.a.0.). Fur die Kategorie des »désceuvrement« vgl.
vor allem: M. BLANCHOT, Der literarische Raum, hg. v. M. Gutjahr, uibers.
v. M. Gutjahr, J. Hock, Ziirich 2012, insb. 31, 40 ff., 110 f./fz. 35, 46 ff., 136
tf.; DERS., Der Gesang der Sirenen. Essays zur modernen Literatur, tibers. v.
K. A. Horst, Frankfurt/M. 1988, insb. 265 ff., 272/fz. 265 ff., 272: »Nur das
Werk zihlt, aber im letzten Grunde ist das Werk nur dazu da, um zur Suche
nach dem Werk hinzuleiten; das Werk ist die Bewegung, die uns dem reinen
Punkt der Inspiration entgegentrigt, woher es kommt und wohin es, wie es
scheint, nur wenn es selber verschwindet, gelangen kann« (Ubersetzung leicht

95

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

der Religion und in der Philosophie. Die Theogonie Hesiods unterschei-
det bekanntlich zwischen einem Chaos vor der Schopfung, das diesseits
der Scheidung zwischen Chaos und Ordnung einzuordnen ist, und ei-
nem Chaos, das erst innerhalb dieser Scheidung seinen Sinn gewinnt.*®
Was die jidisch-christliche Tradition angeht, so weist die Genesis-Erzih-
lung einer Schopfung des Lichts selbstredend auf eine Dimension hin, die
vor der Unterscheidung zwischen Tag und Nacht liegt. Jacques Derrida
erinnerte seinerseits — wie bereits erwdhnt — im Hinblick auf Foucaults
Histoire de la folie zu Recht an die Bestimmung des Guten als das Jen-
seits der Ousia in Platons Politeia und an die dimonische Hyperbel, die
diese mit sich bringt.®® Von negativer Mystik bis zur hermetischen Tra-
dition und zur Romantik, vom Neoplatonismus tiber Schelling bis zu
Heidegger hat der Gedanke einer absoluten Negativitit als des Unvor-
denklichen zahlreiche und vielfiltige Interpretationen und Wiederbele-
bungen erfahren.

Diese konnen selbstverstiandlich hier nicht fiir sich interessieren; sie
helfen eher, Foucaults Unterfangen in die Tradition einzuordnen und ihm
zudem eine gewisse Plausibilitdt auch in einer systematischen Hinsicht
zu verleihen. Gerade in diesem letzten Sinne wird es sich allerdings als
dufSerst hilfreich erweisen, einen tieferen Blick auf Kants Auffassung des
Ideals der Vernunft als des sich grundsitzlich entziehenden Prinzips ei-
ner jeden Sinnbestimmung zu werfen. Dadurch kann man sich aus ver-
schiedenen Grinden durchaus erhoffen, ein ergiebiges Interpretans fiir
Foucaults Auffassung des Wahnsinns zu gewinnen.

Kant kommt in Foucaults Entfaltung der Archiologie eine besondere
Bedeutung zu.'>° Was Foucault interessiert, ist nicht so sehr die Kritik als
Propideutik, sondern die eigentliche Realisation der Transzendentalphi-
losophie und insbesondere der Ubergang von der Erkenntnis der Gegen-
stinde der Natur tiberhaupt zur kritischen Erkenntnis des Empirischen.
Ahnlich befasst sich die Archiologie mit einem historischen Apriori: mit
der epistéme einer Epoche als besonderem Seinsmodus der empirischen
Ordnungen in Les mots et les choses; mit den Bedingungen der Exis-
tenz und nicht der Moglichkeit tiberhaupt von Aussagen in L'archéo-
logie du savoir.*>* In seiner these secondaire, der Einfiihrung in Kants

verindert), und das Schlusskapitel von Lentretien infini, »Labsence de liv-
re«, a.a.0., 620—36.

98 E.ANGEHRN, Die Uberwindung des Chaos, Frankfurt/M. 1996, 109 ff.

99 DERRIDA, »Cogito und Geschichte des Wahnsinns«, a.a.O., 91/fz. 87.

100 Eine ausfithrliche Studie iiber das Verhiltnis Kants zu Foucault bietet A.
HEMMINGER, Kritik und Geschichte. Foucault — ein Erbe Kants?, Berlin/
Wien 2004.

1ot Vgl. MC 11 ff./dt. 22 ff. iiber die fundamentalen Codes, die die Seinsart der
empirischen Ordnungen einer Kultur bestimmen und MC 231/dt. 2771 fiir
die fundamentale Seinsweise der Empirizititen. Fur die Bedingungen der

96

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

>Anthropologie< (1961), legt Foucault dhnlich den Fokus auf den Uber-
gang vom ersten zur dritten Kritik und von dieser zur keimhaft entwor-
fenen postkritischen Philosophie.’* In Les mots et les choses vergleicht
er die objektiven Synthesen der Arbeit, des Lebens und der Sprache, die
zwar Transzendentalien darstellen, aber keine subjektiven wie bei Kant,
sondern objektive, mit der Idee der transzendentalen Dialektik: sie tota-
lisieren namlich die Phianomene und bestimmen die apriorische Kohi-
renz der empirischen Mannigfaltigkeiten.'*3 In der Einleitung zur ameri-
kanischen Ubersetzung von Canguilhems Le normal et le pathologique
findet — wie bereits erwahnt — Foucault in Kants Kritik der Urteilskraft
zusammen mit Hegels Phinomenologie des Geistes die erste grofse For-
mulierung der fur die Geschichte der modernen Philosophie entschei-
denden Frage nach den Beziehungen zwischen Leben, Wahrheit, Subjekt
und Erkenntnis. o+

Im Allgemeinen scheint Foucault Kant auf dem Weg zur Verallgemei-
nerung der Dialektik fassen zu wollen, wo sie nicht mehr einen not-
wendigen Schein im abstrakten Gebrauch der Vernunft, sondern ein
Strukturmerkmal jedes konkreten, empirischen Wissens darstellt. Er in-
teressiert sich eher fir die reflektierende als fur die bestimmende Ur-
teilskraft und insbesondere fiir Kants Wiederaufnahme der antiken Di-
alektik und deren Verflechtung mit der Frage nach der Spezifizitit der
Erkenntnis des Lebens sowie fiir die damit einhergehende Frage nach
der Moglichkeit einer Anthropologie als Vermittlung zwischen Natur
und Freiheit. Man versteht, welche Relevanz dem Ideal der reinen Ver-
nunft in diesem Zusammenhang und im Allgemeinen in der Entfaltung
von Foucaults Archidologie zukommt. s

Existenz eines diskursiven Feldes vgl. AdS 40/dt. 43. Fiir die Rede von den
Bedingungen der Existenz vgl. auch die Einleitung zu L. ALTHUSSER, E.
BALIBAR, Lire le Capital, *1996 (1965), 25.

102 Vgl. M. FOUCAULT, Introduction a I>Anthropologie< de Kant, hg. v. D. De-
fert, F. Ewald, F. Gros, in: E. KANT, Anthropologie du point de vue pragma-
tique, Paris 2008, 11—79, 14/dt. 18.

103 Vgl. MC 257 f./dt. 301 f.

104 Vgl. FOUCAULT, La vie : ’experience et la science, a.a.0., 1594 f./dt. 867 f.,
zuerst mit dem Titel »Introduction by Michel Foucault« in: G. CANGUIL-
HEM, On the Normal and the Pathological, Boston 1978, erschienen; dann
leicht bearbeitet und mit dem endgiiltigen Titel in: Revue de Métaphysik et de
Morale [Canguilhem gewidmete monografische Nummer], 90 (1985), 3-14;
jetzt in DE II 429—42 (erste Fassung) und 1582-95 (zweite Fassung), insb.
1594 f./dt. 867 f.

105 Fiir die Frage nach dem Geist als das verlebendigende Prinzip, das eine Ver-
mittlung zwischen Natur und Freiheit erst ermoglicht, als Bedingung der
Moglichkeit der Anthropologie vgl. insbesondere FOUCAULT, Introduction
a I>Anthropologie« de Kant, a.a.O., 55 ff./dt. 81 ff. Fir die Bedeutung von

97

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Abgesehen von der Verschrankung zwischen Dialektik, Leben und An-
thropologie, um die es kreist, gestattet Kants Ideal der reinen Vernunft,
fiir die Diskussion von Foucaults Auffassung des Wahnsinns einen Ho-
rizont zu er6ffnen, vor dem einige ihrer nicht unmittelbar thematisierten
Grundannahmen erkennbar werden.

Kants Ideal der Vernunft erlaubt auf der einen Seite, nicht nur die
Transzendenz gegentiber jeglicher SinnerschlieSung der Form der Ne-
gativitit, auf die Foucaults Wahnsinn letztendlich zurtickgebracht wer-
den soll, sondern auch gleichzeitig deren Unentbehrlichkeit exemplarisch
aufzuweisen. Die Indifferenz zwischen Sinn und Nicht-Sinn umschreibt
nicht nur jede Sinnartikulation: Sie ist fiir diese vielmehr notwendig. Die
Einholung von Nicht-Sinn bildet nicht nur die noch anstehende Aufga-
be einer Sinnerschlieffung, die ihrer Natur nach kein Ende kennt; sie
stellt auch keine Hybris dar, eine MafSlosigkeit, die erst ein schwirme-
rischer Fanatismus oder eine romantische Sehnsucht nach dem Unend-
lichen erkldren kann. Sie ist je schon jeder Sinnstiftung implizit und fiir
sie notwendig.

Die Bezugnahme auf Kants Ideal hilft auf der anderen Seite, Ebenen
auseinanderzuhalten, die in Foucaults Ausfithrungen, da nicht ausdrick-
lich unterschieden, Gefahr laufen, ineinander zu gehen. So unterschei-
det Foucault beim Vorrecht, das er dem Wahnsinn zuerkennt, weder zwi-
schen logischer und ontologischer Ebene noch zwischen Theorie und
Praxis.

Kant geht die Frage nach dem Ideal der Vernunft in der transzenden-
talen Dialektik der Kritik der reinen Vernunft dort an, wo sie als Ein-
leitung zur Erdrterung der metaphysischen Theologie dient (man siehe,
aufSer Kap. III: »Das Ideal der reinen Vernunft«, insbesondere auch im
Anhang zur transzendentalen Dialektik den Abschnitt: »Von dem re-
gulativen Gebrauch der Ideen der reinen Vernunft«).**¢ Das Ideal der
reinen Vernunft ist die omnitudo realitatis, das »All der Realitit«, das
als »unbedingte Totalitit« den »Inbegriff aller moglichen Pradikate«

Kants Ideal der reinen Vernunft fiir eine Lektiire der kantischen Auffassung
der Dialektik, die bereits auf deren notwendige Verallgemeinerung hinaus-
lduft, vgl. A. ARNDT, Figuren der Endlichkeit. Zur Dialektik nach Kant,
in: A. JUBARA, D. BENSELER (Hg.), Dialektik und Differenz. Festschrift
fiir Milan Prucha, Wiesbaden 2001, 91-104 und J. PISSIS, Kants transzen-
dentale Dialektik. Zu ibrer systematischen Bedeutung, Berlin/Boston 2012,
insb. 123 ff.

106 Zu Kants Ideal der reinen Vernunft vgl. insb.: P. ROHS, »Kants Prinzip der
durchgingigen Bestimmung alles Seienden«, in: Kant-Studien, 69 (1978),
170-180; E. und K. DUSING, Negative und positive Theologie. Kritik des
ontologischen Gottesbeweises und Gottespostulats, in: D. HUNING, G.
STIENING, U. VOGEL (Hg.), Societas rationis. Festschrift fiir Burkhard
Tuschling zum 65. Geburtstag, Berlin 2002, 85-118.

98

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

ausmacht.’” Es stellt das Unbedingte dar, das von jeder bedingten Aus-
sage als ihr letzter Obersatz unterstellt wird: die »hochste Gattung«
oder der »hochste Begriff«, der »alle Mannigfaltigkeit, als Gattungen,
Arten und Unterarten, unter sich befasst« (KrV B 687). Als »das Un-
beschrankte« bildet das Ideal der reinen Vernunft das »transzenden-
tale Substratum« (KrV B 555), das jedem bestimmten Gegenstand zu-
grunde liegt. Von nichts abgeleitet, bedingt es jedoch jedes Bestimmte,
jede einschriankende Verneinung der hochsten Realitat: es ist schlecht-
hin »urspringlich« (KrV B 557). Insofern kann man iiber es, »das Un-
bedingte «, dasselbe behaupten, was Kant tiber die Vernunftbegriffe, die
Ideen, im Allgemeinen sagt: Sie stellen »etwas« dar, »worunter alle Er-
fahrung gehort, welches selbst aber niemals ein Gegenstand der Erfah-
rung ist« (KrV B 347).

»Schlechterdings notwendige Voraussetzung« (KrV B 846) eines je-
den Gebrauchs des Urteilsvermogens, sofern die Subsumtion des Beson-
deren unter das Allgemeine immer schon im Hinblick auf einen mogli-
chen letzten Obersatz geschieht, kann das Ideal der Vernunft von einem
endlichen Verstand gleichwohl nie erkannt werden. Dafiir ware nicht
ein »diskursiver«, sondern ein »intuitiver Verstand« erforderlich; einer,
der die »Materie zu aller Moglichkeit« (KrV B 552) oder den notwen-
digen Obersatz einer jeden Aussage als »Inbegriff aller Pradikate« no-
etisch auf einmal erfassen konnte und nicht, wie bei endlichen Subjek-
ten, dianoetisch durch die Assoziation losgeloster Begriffe untereinander.
Obwohl je schon in der Erfahrung unterstellt, kann das Ideal der reinen
Vernunft insofern nie erfahren werden. Thr kann sich die Vernunft, die
die Kette der Bedingungen zu den besonderen Aussagen auf den letz-
ten unbedingten Obersatz zuriickverfolgt, lediglich »asymptotisch« an-
ndhern, das heiflt nach dem Vorbild der unendlichen Annaherung einer
Geraden an eine Kurve.™*

Aus rein theoretischen Griinden kann auf die Existenz des Ideals
der reinen Vernunft insofern nicht geschlossen werden. Es bildet ledig-
lich eine notwendige Voraussetzung der Vernunft zum Zweck ihres Ge-
brauchs, eine »Idee«, die sich aufgrund ihrer Undarstellbarkeit nicht
zu einem Ding hypostasieren ldsst. Seine Existenz kann (besser: soll),
wenngleich nicht theoretisch erkannt, so doch moralisch postuliert wer-
den. Insoweit bildet sie den Gegenstand eines »moralischen Glaubens«
(KrV B 855).

Die Annahme einer schrankenlosen Alleinheit als Prinzip der Mog-
lichkeit der Erfahrung stellt namlich nicht nur eine notwendige Voraus-
setzung fiir den Gebrauch der theoretischen Vernunft im Hinblick auf

107 Vgl. KANT, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O.,B 553 und B 555 (fortan als
KrV angegeben).
108 Vgl. insb. KrV B 620.

99

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Naturgegenstinde dar. Auch die praktische Vernunft ist, was die Frei-
heitszwecke anbelangt, zu einer dhnlichen Unterstellung genotigt. Denn
nur unter der Prasumtion einer besonderen Art von systematischer Ein-
heit, nimlich der moralischen, oder einem systematischen Ganzen der
Zwecke der moralischen Handlungen, kann die praktische Vernunft in
Einklang mit sich selbst gebracht werden. Was sie nach reinen Vernunft-
gesetzen in Form von Gesetzlichkeit iiberhaupt gebietet, muss nicht nur
geschehen sollen, sondern auch geschehen konnen. Lautet demnach
das Gebot der praktischen Vernunft, wie es in der Kritik der reinen Ver-
nunft heifSt und, der Sache nach, auch der Lehre der Kritik der prakti-
schen Vernunft entspricht: » Tue das, wodurch du wiirdig wirst, gliick-
lich zu sein« (B 836 f.), dann ist man genotigt, will man den Konsens der
Vernunft mit sich selbst fir gewahrleistet halten, ebenso eine mogliche
Harmonisierung aller Handlungen nach Vernunftzwecken anzunehmen,
als eine Bestimmbarkeit der Naturgesetze nach denselben.

Eine Harmonisierung aller Handlungen nach Vernunftzwecken kann
durch die transzendentale Voraussetzung einer durchgangigen systemati-
schen Einheit der Zwecke in einer moralischen Welt der Gnade gewihr-
leistet werden, die der Natur gegeniiber eine »verborgene Ordnung der
Dinge« (KrV B 842) bildet. Eine solche. »praktische notwendige Idee
der Vernunft« (KrV B 840) ist nur unter der Voraussetzung eines weisen
Weltregierers moglich, als »Ideal des hochsten Guts« (KrV B 838), das
moraltheologisch dem entspricht, was transzendentaltheologisch als das
ontologische Ideal der reinen Vernunft galt.

Die Bestimmbarkeit der Naturgesetze nach Vernunftzwecken ist vom
transzendentalen Ideal der Vernunft selbst gesichert, soweit es das Prin-
zip der durchgingigen Bestimmbarkeit des Besonderen oder Wirklichen
durch das Allgemeine oder Verninftige darstellt.**® Die Annahme einer
vollstindigen ZweckmifSigkeit nach allgemeinen Naturgesetzen bleibt
somit nicht mehr lediglich eine spekulative notwendige Voraussetzung
fiir den theoretischen Gebrauch der Vernunft im Hinblick auf Naturge-
genstinde. Sie wird auch zu einem moralisch notwendigen Postulat fiir
den praktischen Gebrauch der Vernunft. Sie garantiert nicht nur die Er-
fahrbarkeit der Natur, sondern ermoglicht tiberhaupt die Sittlichkeit.
Dadurch, dass die systematische Einheit der Zwecke unausweichlich auf
die zweckmifige Einheit aller Dinge fiihrt, ist jene Ubereinstimmung
zwischen Natur und Freiheit gewahrleistet, die die Sittlichkeit katego-
risch fordert. Somit »vereinigt« die Annahme einer vollstindigen Zweck-
mafSigkeit der Natur aber auch »die praktische Vernunft mit der speku-
lativen« (KrV B 843).

109 Vgl. insb. KrV B 835 ff.
110 Zum Prinzip der durchgingigen Bestimmung vgl. auch ROHS, »Kants Prin-
zip der durchgingigen Bestimmung alles Seienden«, a.a.O.

I00

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

Indem ferner das Ideal des hochsten Gutes das transzendentale Ideal
der Vernunft postuliert, steigert es die Uberzeugungskraft und die Glaub-
wirdigkeit des Gedankens der Existenz desselben. Konnte die systema-
tische Natureinheit nach theoretischen Prinzipien der Vernunft nicht
bewiesen werden und wurde sie deshalb nur asymptotisch und hypo-
thetisch gebraucht, so sicherte ihr die moralische systematische Einheit
eine hohere subjektive Giiltigkeit. Nach wie vor stellt sie kein demons-
triertes Dogma dar, und ihr Gebrauch ist deshalb regulativ und nicht
konstitutiv, das heift sie darf blof§ das Denken organisieren, aber nichts
uber das Dasein sinnlicher Gegenstidnden aussagen. Vom »doktrinalen«
wird sie jedoch zum »moralischen Glauben« erhoben.**

Kants Ideal der reinen Vernunft kann zumindest in drei Hinsichten als
Interpretans fiir die dritte Form des Wahnsinns, des Wahnsinns als Indif-
ferenz dienen, die in Histoire de la folie am Werk ist. Als unbeschrinktes
»All der Realitdt« steht es diesseits jeder Teilung von Vernunft und Un-
vernunft, Sinn und Nicht-Sinn; als »Inbegriff aller moglichen Pradikate«
und »schlechterdings notwendige Voraussetzung« eines jeden Urteils ist
es jeder Sinnartikulation, obwohl von einem diskursiven Verstand nur
asymptotisch erreichbar, unentbebrlich; als radikal negativ entzieht es
sich einer jeden endlichen SinnerschliefSung und ist somit unverniinftig,
obwohl es eigentlich das Prinzip der Vernunft selbst darstellt, ware die-
se je historisch realisierbar.'**

Foucault tragt nur zum Teil und meist nur stillschweigend dieser Form
des Wahnsinns Rechnung. Einerseits betont er den radikal negativen
Charakter des Wahnsinns. Die folie ist Foucault zufolge Abwesenheit ei-
nes Werks (»absence d’ceuvre«). Sie ist Schweigen, Nacht, Leere, Vergeb-
liches, Nichts, reiner Ursprung, und zugleich unzugangliche urspriing-
liche Reinbeit, die vor der Teilung zwischen Sinn und Nicht-Sinn steht

111 KrV B 853 und 855. Zu Kants Glaubenslehre siche aufferdem den 3. Ab-
schnitt vom Kanon der reinen Vernunft, »Vom Meinen, Wissen und Glau-
ben« (KrV B 848-859), der die natiirliche Folge des 2. Abschnitts, »Vom
Ideal des hochsten Gutes«, darstellt.

112 In diesem Sinne konnte man durchaus mit Schelling vom Anderen der Ver-
nunft als ihr Prinzip sprechen. Es wird noch im nichsten Kapitel niher
auf die Schwierigkeit hinzuweisen sein, die die Ubersetzung der gegeniiber
der Unterscheidung zwischen »Vernunft« und »Verstand« neutralen fran-
z0Osischen »raison« ins Deutsche bereitet. Es sei hier nur vermerkt, dass
die Auslegung des Wahnsinns als eines dem Menschen verborgenen Logos
selbstredend nicht den unmittelbaren Intentionen Foucaults entspricht. So
denunziert er, sich vor allem auf Calvin, Erasmus, Nikolaus von Kues und
Pascal beziehend, die christlich-humanistische Wiederaufnahme der pauli-
nischen Tradition, die im verborgenen, paradoxen Logos Gottes eine ho-
here Vernunft und zugleich — vom menschlichen Verstand her betrachtet

IOI

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

und die als solche nie innerhalb einer Sinnartikulation zu erfassen sein
wird.

Andererseits identifiziert Foucault den Nullpunkt der Geschichte des
Wahnsinns mit der urspriinglichen Auseinandersetzung zwischen Ver-
nunft und Wahnsinn, die als unbewegliche tragische Struktur der ver-
sohnenden Dialektik der Geschichte unterliegt. Auf der Ebene dieser
Strukturen der Tragik setzt Foucault auch das letzte Niveau der Sinnkon-
stitution iiberhaupt an, den Ursprung, auf dem das vertikale Unterneh-
men seiner Archdologie haltmachen kann und soll. Foucaults Archiolo-
gie des Schweigens ist demnach als Geschichte der Strukturen der Tragik
eine Geschichte nicht der Psychologie, sondern des Wahnsinns selbst.
Wahnsinn ist grundsatzlich Tragik.

Der doppelten Charakterisierung des Wahnsinns als gleichzeitig ra-
dikale Negativitit und tragische Auseinandersetzung entspricht die
zweideutige Position gegentiiber der Teilung zwischen Sinn und Nicht-
Sinn, die Foucault dem Wahnsinn als Tragik zuschreibt. Dieser ist un-
terschiedslose Erfahrung, noch nicht geteilte Erfahrung der Teilung
selbst (»expérience non encore partagée du partage lui-méme« Pf 187/
dt. 223). Obwohl in ihm eine Urauseinandersetzung zwischen Vernunft
und Nicht-Vernunft stattfindet, die zwangslaufig deren Teilung voraus-
setzt, liegt jedoch die konstitutive Region des tragischen Wahnsinns laut
Foucault eigentlich jenseits der Teilung (»au-dela du partage«, Pf 189/
dt. 225).

Diese Zweideutigkeit ist ihrerseits gewiss auch auf das Schwanken zu-
rickzufithren, das an Foucaults Auffassung des Tragischen bereits fest-
zumachen war. Auf der einen Seite scheint Foucault fiir eine Riickkehr
zu einem tragischen Zeitalter zu pladieren, das die eigentimlich abend-
landische Spaltung zwischen Vernunft und Unvernunft zugunsten einer
angeblich gegensatzlosen und vorsokratischen Grazitit hinter sich lassen
whrde. Auf der anderen Seite halt er diese Riickkehr zu Recht fur schlicht
unmoglich. Denn wie wire eigentlich ein Logos zu denken, der sich ohne
Negativitit zu etablieren wiisste, vollig immanent, ohne Ausschluss eines

— eine Form von Wahn sieht. Die Wahrheit des Wahnsinns hiefle nunmehr,
der Vernunft innerlich zu sein: »la vérité de la folie, c’est d’étre intérieure
a la raison« (HF 56/dt. 58). Wire allerdings der Wahnsinn statt mit dem
den Menschen verborgenen, wahnsinnigen Logos mit der apokalyptischen
Nacht gleichgesetzt, die die Fantasie des spaten Mittelalters und der frithen
Renaissance heimgesucht haben soll, wie es Foucault gerne haben mochte,
dann wire die fundamentale Bedeutung der Artikulation von Sinn, die ihm
in der Préface zugewiesen wird, nicht mehr zu erkldren. Die Gewalt der his-
torisch-dialektischen Tatigkeit, deren Positivierung und Pathologisierung
des Wahnsinns, wiirde nichts Anderes als den anthropologischen Kampf
des Mangelwesens Mensch gegen die Drohung eines blofS zerstorerischen
Chaos darstellen.

I02

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

Aufleren und ohne sich innerhalb des dadurch erschlossenen Rahmens
anhand des Gegensatzes zwischen Vernunft und Unvernunft zu artikulie-
ren, der zur Originalitit der abendlandischen Kultur mafsgeblich gehort?

Verhilt es sich aber tatsichlich so, dann bleibt allerdings zu fragen,
von welcher Art das Verhiltnis der Archiologie zur fundamentalen Tra-
gik ist, die Foucault mit Nietzsche der Geschichte gerne zugrunde legen
mochte. Man wird sich daran erinnern, dass Nietzsche gezeigt habe,
»que la structure tragique a partir de laquelle se fait ’histoire du monde
occidental n’est pas autre chose que le refus, 'oubli et la retombée silen-
cieuse de la tragédie«.'s Die Tragik bekommt demnach eine entscheiden-
de Rolle in der abendldandischen Geschichte, weil sie das Tragische mit
der Dialektik der Geschichte selbst noch in der Verweigerung der Tra-
godie durch die Geschichte verkniipft. Bleibt aber der Weg zum konsti-
tutiven Tragischen versperrt, wo ist dann die Archiologie anzusiedeln?
Gehort sie selbstredend nicht (a) zur Ablehnung der Tragodie durch die
Geschichte, dann kann sie nur noch (b) in die Dialektik der Geschich-
te eingeordnet werden, die von der Ablehnung der Tragodie selbst aus-
gelost wird. Die Archdologie gehort zur tragischen Struktur, die aus der
Ablehnung, dem Vergessen und der Ruckkehr der fundamentalen Tra-
gik hervorgeht. Sie ist somit ganz und gar Teil der abendliandischen Kul-
tur und scheint sich nun nicht mehr verwirklichen und selbst auflosen
zu konnen, indem sie der Okzident durch Aufhebung des Gegensatzes
zwischen Vernunft und Unvernunft wieder zum tragischen Zeitalter der
Griechen zuriickfihrt.

Die Ablehnung der Moglichkeit einer Riickkehr zur vorsokratischen
fundamentalen Tragik wirft ferner auch auf die Theorie des Diskurses
ein neues Licht, die die Archdologie nahelegt. Die Archiologie betrifft
nunmehr nicht nur eine bestimmte historisch bedingte Kategorie von
Diskursen, die der Einfachheit halber als dialektisch-anthropologisch
oder positiv-dialektisch bezeichnet werden konnen und die iiberwunden
werden sollen. Ist das Tragische selbst fiir immer verschlossen, dann ge-
hort die Bewegung, die die Archiologie nachzeichnet und beschleunigt,
zur Sinnartikulation iberhaupt und nicht zu einer besonderen Form von
ihr: Die Archiologie wird dementsprechend zu einem Metadiskurs, zu
einer allgemeinen Theorie tiber Diskursivitat iberhaupt.

Heifst dies, dass zwischen der Archiologie und den anthropologisch-di-
alektischen Diskursen, die sie brandmarkt, kein Unterschied mehr be-
steht? Keineswegs, denn diese verdrangen ganz das Tragische, das sie tra-
gen soll. Die Archdologie ist hingegen zugleich Werk und Urheber der

113 Pf 189 (»Nietzsche, der gezeigt hat, dass die tragische Struktur, von der her
sich die Geschichte der abendlindischen Welt vollzieht, nichts anderes ist
als die Ablehnung, als das Vergessen und der stillschweigende Riickfall der
Tragodie«, dt. 226, Ubersetzung leicht verindert).

103

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Wiederkehr des Tragischen, die selbst tragisch ist. Kann die erste Ebene
— wie bereits mehrfach erwihnt — mit einer positiven Dialektik gleich-
gesetzt werden, so stellt die zweite eine negative dar, wihrend die Stelle
von Nietzsches konstitutiver Tragik insofern nicht unbesetzt bleibt, als
die negative Dialektik selbst historisch die angemessenere Art und Wei-
se zu sein scheint, zu ihrer radikalen Negativitit ein paradoxes Verhilt-
nis herzustellen. Denn gibt es zum fundamentalen Tragischen historisch
schlichtweg keinerlei Zugang, dann heifst dies nicht, dass es keinen Weg
geben kann, diesem Tragischen in einem weiten Sinne transzendental an-
gemessen Rechung zu tragen, ohne sich dazu aufSerhalb der Geschichte
stellen zu mussen. Zwischen diesen zwei Ebenen unterscheidet Foucault
fast nie mit der notigen Scharfe.

Dasselbe gilt fiir den Wahnsinn, der eins zu eins auf Foucaults Auffas-
sung des Tragischen bezogen werden kann. Durch die Bezugnahme auf
das Tragische zeichnen sich drei Formen des Wahnsinns ab, die Foucault
voneinander unterscheidet. Der positiven Dialektik der Geschichte, durch
die das Tragische zuriickgewiesen und vergessen wird, und dem Tragi-
schen selbst als das verborgene Fundament, durch dessen Verdriangung
sich die Geschichte des Abendlandes entfaltet hat, entspricht auf der ei-
nen Seite die psychopathologische Auffassung des Wahnsinns als Geis-
teskrankheit und auf der anderen der Wahnsinn als Indifferenz, la folie
elle-méme, der Foucault vielfach vorschwebt, ohne je wirklich von ihm
verdeutlicht zu werden. Der negativen Dialektik, die das tragische Schick-
sal des Abendlandes in dessen Ablehnung selbst des Tragischen ausma-
chen soll und zu deren Bewegung die Archiologie letztendlich gehort,
kommt hingegen eine Form des Wahnsinns gleich, die tragisch-dialek-
tisch genannt werden kann. Sie besteht laut Foucault nicht in der Indiffe-
renz vor der Teilung zwischen Vernunft und Unvernunft, sondern im Wi-
derstreit oder »primitif débat« zwischen denselben. Aus diesem geht die
umfassende Bewegung einer Unvernunft zweiter Ordnung hervor, die die
Vernunft und die Unvernunft als zwei seiner Momente sich einverleibt
und die anders als der Wahnsinn als Indifferenz radikal historisch ist: Sie
gehort ganz und gar zum Raum, der durch die Teilung eroffnet wird, zur
Geschichte, in der die Artikulation von Sinn tuberhaupt moglich wird.

111. Das Vorrecht des Wabnsinns

Zusammenfassend kann man behaupten, dass Foucaults Histoire de la
folie den Versuch darstellt, die Geschichte der fortschreitenden Positi-
vierung und Verobjektivierung des Wahnsinns nicht horizontal als auf-
klarerischen Fortschritt der raison, sondern vertikal-archdologisch als
Verdriangung der fundamentalen Tragik, aus der Geschichte hervorge-
hen soll, zu beschreiben. Als dieser denunziert sie die Zurtickfihrung

104

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

des Wahnsinns auf Geisteskrankheit als unberechtigte Reduktion oder
gar Beschlagnahme (»confiscation«) des Wahnsinns und als eine Inter-
nierung auf zweiter Stufe, die als Befreiung prasentiert wird. Es versteht
sich, dass in diesem Zusammenhang vor allem die Entgegensetzung zwi-
schen Geisteskrankheit und Wahnsinn in den Mittelpunkt riickt. Die
entscheidende Gegentiberstellung zwischen maladie mentale und folie
soll aber nicht die Notwendigkeit aus dem Blick geraten lassen, was
den Wahnsinn anbelangt wiederum zwischen einer historischen und ei-
ner im weiten Sinne transzendentalen Ebene zu unterscheiden. Neben
einem psychopathologischen Wahnsinn als Geisteskrankheit zeichnen
sich hiermit ein tragisch-dialektischer und ein fundamental-tragischer
Wahnsinn ab.

Die Verortung des Wahnsinns in einem angeblichen Niemandsland
zwischen Teilung und Indifferenz vor der Teilung zwischen Sinn und
Nicht-Sinn ist allerdings mehr als fraglich. Sie bleibt zwangslaufig eine
verbale Bestimmung, der der Sache nach nichts entspricht. Eine Ausei-
nandersetzung zwischen der Vernunft und ihrem (ebenbiirtigen) Nega-
tiven — wie immer urspriinglich sie gedacht sein mag — kann nur nach
der Teilung der anfanglichen Indifferenz in die Pole, die den débat bil-
den, stattfinden. Es mag wohl zutreffen, dass in Foucaults Text die Be-
zeichnungen unterschiedslose (»indifférenciée«) und noch nicht geteilte
(»non encore partagée«, Pf 187/dt. 223.) sich lediglich auf die Kom-
munikation zwischen Vernunft und Wahnsinn beziehen, die im Fall der
tragischen Strukturen, auf die die Archiologie abzielt, noch gewahrleis-
tet sein soll. Wie genau Foucaults Metapher der Kommunikation auch
immer zu entfalten sei, ist es aufSerdem durchaus moglich zu leugnen,
dass sich jenseits der Konfiszierung des Wahnsinns durch dessen psy-
chopathologische Reduktion ein Umgang denken ldsst, der die Alte-
ritdt der folie gegentber jeglicher bestimmten Rationalitat Rechnung
tragt. Nicht zu klaren ist allerdings die radikale Negativitat gegentiber
jeglicher Sinnartikulierung, die Foucault seinem tragisch-dialektischen
Wahnsinn zuspricht. Denn der tragisch-dialektische Wahnsinn ist nicht
weniger innerweltlich als die Geisteskrankheit der Psychologie. Er ge-
hort zur Geschichte nicht weniger als die sinnlosen Worte (»paroles in-
sensées«, Pf 192/dt. 230) und die subjektlose Sprache der Wahnsinni-
gen, denen Foucault Gerechtigkeit widerfahren lassen mochte. Foucault
misst ihm allerdings einen absolut negativen Charakter bei, auf den er
sein Vorrecht tiber die intramundanen Diskurse von geschichtlicher Di-
alektik und Psychologie gegriindet sieht.

Die obskure Region, auf die die Archdologie hinweist, zeichnet sich
durch deren Zweideutigkeit aus: obwohl allseits anwesend als der reine
Ursprung, aus der die Sprache der Geschichte entsteht, entzieht sie sich
stets den Versuchen, sie zu fassen und gibt sich nur in der Form des Ab-
falls zu erkennen. Die Archidologie erweist sich dementsprechend als eine

105

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

unmogliche Aufgabe, denn die noch nicht getrennte Fiille der Worte der
Wahnsinnigen lasst sich in der Sprache der Trennung — die einzige, die
tberhaupt verfiigbar ist — in keiner Weise wiedergeben.'™

In der konstitutiven Negativitat des Wahnsinns lag aus der Sicht
Foucaults die grofSte Schwierigkeit seines Unternehmens:

Il fallait faire venir a la surface du langage de la raison un partage et un
débat qui doivent nécessairement demeurer en deca, puisque ce langage
ne prend sens que bien au-dela d’eux.™™s

Die Archiologie bildet dementsprechend ein negatives Unterfangen: eine
Geschichte in Ermangelung (»a défaut«, Pf 192/dt. 230), der die ur-
spriingliche Reinheit, auf die sie hinzeigt, verschlossen bleiben muss.

Die dialektisch-tragischen Strukturen des Wahnsinns betreffen laut
Foucault eigentlich nicht die letzte konstitutive Ebene jeder Sinnstif-
tung, sondern lediglich deren negative Darstellung. Letztendlich will
— und sie kann auch nicht anders — auch Foucaults Archiologie eine
Geschichte sein: eine histoire de la folie. Foucaults unbewegliche Struk-
turen der Tragik so wenig wie das Gemurmel der Irrsinnigen konnen la
folie elle-méme oder den fundamental-tragischen Wahnsinn zum Reden
bringen. Sie konnen aus der Sicht Foucaults lediglich die Form der Ar-
tikulation zwischen Vernunft und Wahnsinn darstellen, die negativ in
der Geschichte dem unergrindlichen Schweigen des Wahnsinns Rech-
nung tragt.

Auch in diesem letzten Fall wire aber das Vorrecht, das Foucault dem
Wahnsinn in seiner dialektisch-tragischen Form zuspricht, und dessen ge-
naue Tragweite alles andere als selbstverstindlich. Man nehme die Un-
terscheidungen zwischen einer logischen und einer ontologischen Ebene
und zwischen Theorie und Praxis, die anhand von Kants transzendenta-
ler Dialektik eingefithrt wurden. So scheint Foucault auf der einen Seite
logische Implikationen ontologisch zu hypostasieren. Denn aus der Un-
moglichkeit fiir einen endlichen, diskursiven Verstand, den Inbegriff al-
ler Bestimmungen, die er bei jedem Urteil je schon unterstellt, aktualiter
zu erfassen, schliefst Foucault auf die Nicht-Existenz eines solchen Inbe-
griffs. Darauf baut er eine Metaphysik der Tragik auf, die ihrerseits zwi-
schen Phinomenologie und Ontologie nicht unterscheidet. Auf der an-
deren Seite argumentiert er dabei de facto rein theoretisch, das heifst so,
als ob sich dartber rein logisch-spekulativ entscheiden liefle und man
sich nicht vor der Weichenstellung, einer metaphysischen Grundoption

114 Vgl. Pf 192/dt. 230.

115 Pf 194 (»Es galt, an die Oberfliache der Sprache der Vernunft eine Teilung
und eine Auseinandersetzung gelangen zu lassen, die notwendig diesseits da-
von bleiben miissen, da diese Sprache nur jenseits von ihnen Sinn annimmt«,

dt. 233).

106

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

befinden wiirde, iiber die man nur existential-praktisch verfugen darf
und je schon verfugt hat.

Zunichst ist der ontologische und nicht lediglich phdanomenologi-
sche Charakter von Foucaults tragischen Strukturen zu bestreiten. Denn
nichts sagt, dass die Teilung des differenzlosen Alls der Realitit, das die
unzugingliche Nacht des Wahnsinns ausmacht, auf einer ontologischen
Ebene notwendigerweise in die Ausbildung von unverséhnbaren Gegen-
sitzen munden muss. Auch in diesem Fall erweist es sich als hilfreich,
auf Kant zurtickzugreifen. Es wurde schon erwihnt, dass Kant in sei-
ner Bestimmung des Ideals der reinen Vernunft zwischen der transzen-
dentalen Unterstellung einer »unbedingten Totalitit« (KrV B 556) und
der Affirmation ihrer Existenz unterscheidet. Im ersten Fall handelt es
sich um eine notwendige Annahme zur Ermoglichung von Urteilen tiber-
haupt, das heifSt der Subsumtion des Besonderen unter das Allgemeine.
Der Inbegriff aller moglichen Pradikate wird von der Vernunft zur Si-
cherung ihres theoretischen Gebrauchs im Hinblick auf ein mogliches
Wissen tiber die erfahrbare Welt unterstellt. Der zweite Fall betrifft hin-
gegen ein Postulat, durch das die praktische Vernunft zur Einigung mit
sich selbst auf ihren moralischen Gebrauch hin gelangt. Die Existenz ei-
ner »ominitudo realitatis« (KrV B 555) wird nicht etwa behauptet, weil
sie erkannt wire, sondern weil die systematische Einheit der Natur, die
das All der Realitit erst denkbar macht, angenommen werden muss, um
die sittlich notwendige Idee einer systematischen Einheit der Zwecke zu
ermoglichen.'™ Demnach stellt Kants ommnitudo realitatis keineswegs ei-
nen Gegenstand des Wissens dar, sondern einen des Glaubens als prak-
tisch ausgerichtete Form des Firwahrhaltens.™”

Die Annahme der objektiven Wirklichkeit eines Alls der Realitdt und
der systematischen Einheit der Natur, die mit ihr einhergeht, andert an-
dererseits die Einschiatzung des Verhiltnisses zwischen der unbedingten
Totalitat des Inbegriffs aller Wirklichkeit und deren Schranken. Zwi-
schen Synthesis der Realitdt und deren analytischer Bestimmung besteht
demnach kein unaufhebbarer Gegensatz, sondern eine grundsatzliche
Einheit in der Differenz, die vom Ideal der Vernunft als gemeinsamer
Obersatz aller Dinge gewihrleistet wird.'** Obwohl nur einem intuitiven

116 Vgl. KrV B 495 ff.

117 Vgl. KrV B 848 f.

118 Was das Verhiltnis zwischen Synthetischem und Analytischem, Ganzem und
Teilen angeht, ist bekanntlich Kants Dialektik der teleologischen Urteilskraft
und die Losung ihrer Antinomie entscheidend, wo die Bedingungen fur die
Vermittlung zwischen Organischem und Mechanischem bestimmt werden.
Angesichts der Moglichkeit der Vereinigung zwischen der analytisch-me-
chanischen und der synthetisch-teleologischen Betrachtungsart der Natur
spricht Kant von der Notwendigkeit, einen intuitiven Verstand (intellec-
tus archetypus) anzunehmen. Dieser wiirde per intellektueller Anschauung

107

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

und nicht einem endlichen, diskursiven Verstand zugidnglich, kann die
Existenz einer solchen unendlichen Einheit nicht ausgeschlossen werden.
Oder genauer: Jede Stellungnahme dazu bildet eine Entscheidung, die
nicht auf blof$ theoretisches Wissen, sondern auf eine ratio anderer, ho-
herer Ordnung aufbaut, die in sich Theorie und Praxis auf einen prakti-
schen Glauben hin integriert.'*

119

»vom Synthetischen-Allgemeinen (der Anschauung eines Ganzen als eines
solchen) zum Besonderen« und damit »vom Ganzen zu den Teilen« (vgl. L.
KANT, Kritik der Urteilskraft, hg. v. H.F. Klemme, Hamburg 2001, B 349;
fortan als KUK angegeben) notwendig gehen und nicht zufillig und wider-
spriichlich wie im Fall des menschlichen diskursiven Verstandes. Die aktuel-
le Erfassung »eines realen Ganzen der Natur«, die daraus hervorgeht, wiir-
de eine Erkenntnis der organisierten Korper sowohl analytisch-mechanisch
von der Verbindung der Teile zueinander her wie auch synthetisch-teleolo-
gisch von der Einheit des Ganzen der Teile her und somit ohne Widerspruch
eine Betrachtung des Lebendigen nach zwei Erklarungsarten gestatten: »Da
es aber doch wenigstens moglich ist, die materielle Welt als blofSe Erschei-
nung zu betrachten und etwas als Ding an sich selbst (welches nicht Erschei-
nung ist) als Substrat zu denken, diesem aber eine korrespondierende intel-
lektuelle Anschauung (wenn sie gleich nicht die unsrige ist) unterzulegen:
so wiirde ein, obzwar fiir uns unerkennbarer, iibersinnlicher Realgrund fiir
die Natur stattfinden, zu der wir selbst mitgehoren, in welcher wir also das,
was in ihr als Gegenstand der Sinne notwendig ist, nach mechanischen Ge-
setzen, die Zusammenstimmung und Einheit aber der besonderen Gesetze
und der Formen nach denselben, die wir in Ansehung jener als zufillig be-
urteilen mussen, in ihr als Gegenstinde der Vernunft (ja das Naturganze
als System) zugleich nach teleologischen Gesetzen betrachten und sie nach
zweierlei Prinzipien beurteilen wiirden, ohne daf$ die mechanische Erkla-
rungsart durch die teleologische, als ob sie einander widersprachen, ausge-
schlossen wird.« (KUK B 352.) Kant wiederholt hier selbstredend die her-
kommliche Losung des neuzeitlichen Dualismus zwischen Korper und Geist
von Descartes bis zu Spinoza, die er allerdings im Licht der Transzenden-
talphilosophie interpretiert. Dazu vgl. auch E. FORSTER, »Die Bedeutung
von §§ 76—77 der >Kritik der Urteilskraft« fiir die Entwicklung der nachkan-
tischen Philosophie« [1. Teil], in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung,
56 (2002), 169-90, insb. 177 ff.

In diesem Zusammenhang ist an Lucien Goldmanns grofle Untersuchung
tber das Tragische zu erinnern. Dort richtet Goldmann seine Aufmerksam-
keit vorab auf Pascals Wette, hat aber konstant auch Kant und Marx als
diejenigen Autoren im Blick, die Tragik im Licht ihrer dialektischen Auf-
hebung gedacht haben. Alle drei Denker wiirden zeigen, dass sich iiber die
Moglichkeit einer Versohnung weder affirmativ noch negativ rein theore-
tisch entscheiden lisst. Die Entscheidungsinstanz wire eher eine ratio an-
derer, hoherer Ordnung, die in sich Theorie und Praxis auf Glauben hin zu
integrieren (oder gar aufzuheben) wisste: »Die eine wie die andere Aussa-
ge stiitzt sich auf einen Akt des Herzens (fiir Pascal) oder der Vernunft (fiir

108

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

Wenn Foucault ohne weiteres der Tragik einen strukturellen, ontolo-
gischen Charakter zuspricht, verfallt er in eine Form des Theoretizismus.
Er schlichtet mit theoretischen Mitteln eine Frage, die sich jeder theo-
retischen Losung entzieht und die sich erst praktisch oder noch besser
theoretisch-praktisch entscheiden lasst, das heifSt nur kraft einer Einstel-
lung, die tiber theoretisch erarbeitete, jede Faktizitit tibersteigende meta-
physische Grundoptionen und Weichenstellungen im Hinblick auf prak-
tisch-existenzielle Erwagungen urteilt. Eine Moglichkeit der Versohnung
in der Geschichte zwischen den Elementen der Teilung, obwohl an sich
nicht erkennbar, muss offengehalten werden. Die Tragik als unterschla-
genes Substratum der Geschichte zu setzen, stellt nicht weniger eine Ent-
scheidung als diejenige dar, die Foucault in der psychologischen und di-
alektischen Reduktion des Wahnsinns denunziert. Als solche kann diese
Entscheidung nicht ohne weiteres — das heifst, ohne ihre theologischen,
ethischen und politischen Implikationen mitzureflektieren — behauptet
werden. Die Setzung von unbeweglichen Strukturen des Tragischen un-
ter der Oberfliache der Geschichte bildet keinen Wissensgegenstand, auf
den man theoretisch einfach schlieflen konnte. Sie bedarf einer genauen
Erwigung der Griinde, die dazu fihren, eher an eine solche Herrschafts-
metaphysik als an die ihr entgegensetzte Alternative einer grundlegenden
Versohnung zu glauben.

Nicht von ungefihr ist das letzte Wort, mit dem Histoire de la folie
schliefSt, das Verb justifier (rechtfertigen).’>® Foucault ist sich durchaus
bewusst, dass sich letztendlich mit dem Primat, den er dem Wahnsinn zu-
schreibt, ein Problem de iure stellt. Man darf sich allerdings fragen, ob
er dieses Rechtsproblem richtig gestellt hat. Foucault hebt auf die Schuld
der Welt der Geschichte (»le monde éprouve sa culpabilité«, »c’est le
monde qui devient coupable«, HF 663) gegentiber einem Wahnsinn ab,
der durch die von ihm verkiindete Zerrissenheit ohne Verséhnung (»un
déchirement sans réconciliation«) gestatten sollte, jenseits der Verspre-
chungen der Dialektik die tragische Erfahrung wiederzufinden (»retrou-
ver ’expérience tragique par-dela les promesses de la dialectique«, HF
663). Die Welt stehe vor der Aufgabe, die Unvernunft zu erkliren und
zugleich sich vor ihr zu rechtfertigen (»rendre raison de cette déraison
et a cette déraison« (HF 663). Es sei die List und der erneute Triumph
des Wahnsinns, dass die Welt, die durch die Psychologie ihn messen und

Kant und Marx), der das Theoretische und Praktische in einem, wie wir
gesagt haben, Glaubensakt zugleich integriert und aufhebt [dépasse et in-
tégre]« (L. GOLDMANN, Der verborgene Gott. Studie iiber die tragische
Weltanschauung in den Pensées Pascals und im Theater Racines, tibers. v. H.
Baum u. Mitw. v. K. H. Klar, Neuwied/Darmstadt 1973, 13 5/fz. 102

120 Allerdings nicht in der deutschen Ubertragung, in der die letzten zehn Seiten
weggelassen wurden. Fiir eine Ubersetzung sei auf die neue Ubertragung ins
Englische hingewiesen: FOUCAULT, History of madness, a.a.O., 529 ff.

109

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

ihm seine Rechte zuweisen zu diirfen glaubte, sich nunmehr vor ihm und
seiner MafSlosigkeit rechtfertigen soll. So wird im letzten Paragraph der
Histoire de la folie betont:

Ruse et nouveau triomphe de la folie : ce monde qui croit la mesurer, la
justifier par la psychologie, c’est devant elle qu’il doit se justifier, puisque
dans son effort et ses débats, il se mesure a la démesure d’ceuvres comme
celle de Nietzsche, de Van Gogh, d’Artaud. Et rien en lui, surtout pas ce
qu’il peut connaitre de la folie, ne ’assure que ces ceuvres de folie le justi-
fient.'*r

Wird aber die Frage nach der Rechtfertigung des Vorrechts des Wahn-
sinns richtig gestellt? Weder die Tragweite, die Foucault ihr beimisst,
noch die Einseitigkeit, mit der er sie stellt, iberzeugen. Was die Trag-
weite angeht, fasst sie Foucault zu eng. Man kann nicht die Frage nach
dem Verhiltnis zwischen Welt und Wahnsinn de iure beantworten, in-
dem man die mit ihr unaufloslich korrelierte Frage nach deren respekti-
ver Verfasstheit de facto 16st. Das aber tut Foucault, indem er die abso-
lute Indifferenz des Wahnsinns gua radikaler Negativitit theoretizistisch
als ontologisch und nicht lediglich als phdnomenologisch tragisch deu-
tet. Dadurch verfillt er einer letzten Faktizitat, der Verabsolutierung ei-
ner Positivitit, die nicht weniger dezisionistisch ausfillt als das von ihm
am schirfsten angeprangerte anthropologisch-dialektische Festhalten an
geschichtlichen Gegebenheiten.

Die Frage nach der Rechtfertigung greift aber bei Foucault nicht nur
nicht tief genug; sie wird auch zu einseitig gestellt. Denn was hat die
Welt bei aller ihrer intrinsischen Gewalt von einem derart verstandenen
Wahnsinn? Wenn die Nacht so aussieht, hitte man nicht vollig Recht,
ausschliefSlich das Licht zu wollen? Bildet nicht der Wahnsinn ledig-
lich eine zerstorerische Kraft, der gegeniiber die anthropologischen Be-
mithungen um Orientierung, um Sinnentfaltung und Bestimmungen,
aus menschlicher Sicht — aus welcher sonst? — ein absolutes Vorrecht
zuzusprechen wire?™* Oder anders gesagt und gefragt: Wie sollte der

121 HF 663; »List und neuer Triumph des Wahnsinns: Diese Welt, die glaubrt,
durch die Psychologie den Wahnsinn zu messen und iiber ihn zu richten,
muss vor ihm sich rechtfertigen, denn in ihrem Bemiihen und in ihren inne-
ren Konflikten, misst sie sich mit dem Unermesslichen von Werken wie jenen
von Nietzsche, von Van Gogh, von Artaud. Und nichts in dieser Welt, umso
weniger, was sie vom Wahnsinn erkennen kann, gibt ihr die Sicherheit, von
diesen Werken des Wahnsinns gerechtfertigt zu werden«.

122 Man vergleiche in diesem Sinne auch Lévinas Vorwurf an Maurice Blanchot,
mit seinem Begriff des (Euvre und des Neutrums dem Sein gegeniiber dem
Seienden, der Ontologie gegentiber der Ethik, ein unberechtigtes Privileg zu-
gesprochen zu haben (E. LEVINAS, Sur Maurice Blanchot, Paris 1975, 2.4 f.).

IIO

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

Wahnsinn verstanden werden, damit der Primat, den ihm Foucault zu-
erkennt, iberhaupt gerechtfertigt sein konnte? Wie soll die folie aufge-
fasst werden, damit die vermeintliche Schuld der Menschen ihr gegen-
tber iiberhaupt verstandlich wird?

Um diese Fragen zu beantworten, ist es notig, das Problem des Ver-
héltnisses des Wahnsinnes zur Tragik noch einmal aufzurollen. Das Vor-
recht des Wahnsinns scheint ndmlich hauptsichlich darin zu bestehen,
dass er gestatten sollte, jenseits der VerheifSungen der Dialektik die tra-
gische Erfahrung wieder zu entdecken. Es wurde bereits anhand von
Foucaults Ausfiihrungen zwischen einem fundamentalen und einem di-
alektischen Tragischen unterschieden. Aus der neuen Perspektive, die die
Fragen nach Foucaults Theoretizismus und nach der Rechtfertigung des
Vorrechts des Wahnsinns eroffnen, ist allerdings eine feinere Differen-
zierung moglich geworden.

Zu der fundamentalen Tragik und zu der fundamental-tragischen Er-
fahrung, die ihr, was den Wahnsinn angeht, entspricht, gibt es eigent-
lich keinen direkten Zugang. Dies betont Foucault deutlich genug. Der
Wahnsinn kann nicht in seinem wilden Zustand aufgefasst werden: »La
liberté de la folie ne s’entend que du haut de la forteresse qui la tient pri-
sonniére.«'*3 Nichts anderes sagt iibrigens die Archiologie, die als Ge-
schichte der Grenzen davon ausgeht, dass sich jeder Diskurs durch den
Ausschluss eines AufSen konstituiert. Die Vorstellung einer Wiederge-
winnung des tragischen, gegensatzlosen Zeitalters der Griechen, die dem
Gedanken der Uberwindung der Geschichte in einer iibermenschlichen
ewigen Wiederkehr vorschwebt, bleibt unerfiillt: eher ein Versprechen
als eine konkrete Aussicht. Ungelost bleibt dartiber hinaus die Frage, in
welcher Hinsicht und in welchem Sinne man es hier iiberhaupt mit Tra-
gischem zu tun hat. Denn wo liegt in einer negativititslosen Immanenz,
in der totalen Affirmation, die nicht negiert zu werden vermag, da die
Negation in ibr bereits beschlossen ist — wie der Foucault nahestehen-
de Blanchot von Nietzsches ewiger Wiederkehr meint**+ — eigentlich der
Rahmen fiir eine unaufhebbare Gegensatzlichkeit? Ist nicht die Vereini-
gung zwischen Sein und Werden, Ewigkeit und Verginglichem ein Mo-
dell eher firr Versohnung als fiir Tragik?+2s

123 Pf 192 (»Die Freiheit des Wahnsinns erstreckt sich nur von der Hohe der
Festung aus, die ihn gefangen hilt«, dt. 230).

124 BLANCHOT, Lentretien infini, a.a.O., 411 (»Die totale Affirmation, die
nicht negiert werden kann, denn die Negation ist in ihr bereits beschlos-
sen«).

125 Ist iibrigens selbst Nietzsches frithe Auffassung der Tragddie nicht immer
schon eher auf »Versohnung« (vgl. etwa das »Versohnungsfest mit dem
Menschen«, das die Natur feiert, nachdem »Apollo den zerrissenen Dio-
nysus wieder zusammengefuigt hat«, in E. NIETZSCHE, Die Geburt der Tra-
godie, in: Kritische Studienausgabe, hg. v. G. Colli und M. Montinari, Bd.

ITIT

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Aus einer sibermenschlichen Sicht hat die Rede von Tragik hier ei-
gentlich keinen Sinn: Nur menschlich gesehen ist sie iberhaupt nach-
vollziehbar. Denn nur in der Welt der Gegensitze und der menschlichen
Wiinsche und Erwartungen kann die sich jeder dialektischen Artiku-
lation widersetzende Vereinigung von Sein und Werden als unheilba-
rer Konflikt erfabren werden. Das heif$t aber zugleich, dass die Trago-
die hier ganz anders anzusiedeln ist, als man meinen wiirde. Sie ist nicht
mehr in der Immanenz einer radikalen Negativitat zu verorten, sondern
im Zusammenstof$ dieser mit der menschlichen Ordnung der Dinge. Sie
hat ihren Ort nicht mehr im Negativen, sondern im Verhiltnis zu ihm;
nicht in der Nacht, sondern in ihren zerstorerischen Wirkungen auf die
menschliche Welt.

War aber Foucault zunichst auf Versohnung aus, so vereidigt er sich
jetzt vollstandig auf das Ddmonische eines blofS zerstorerischen Irrati-
onalen, das die Geschichte ausweglos der Gewalt der ihr innewohnen-
den Herrschaftsverhiltnisse tberldsst. Diese Spannung und ihre Ambi-
valenz sind nicht zufallig: Sie befinden sich vielmehr im Mittelpunkt von
Foucaults Archiologie selbst. Sie resultieren aus der Zusammenkunft
zwischen dem Streben nach Versohnung, das das ganze Werk Foucaults
mit dessen unermiidlicher Denunzierung der innerweltlichen Gewalt der
Geschichte und ihren Machtverstrickungen durchzieht und das in der
konstitutiven Rolle, die der Wahnsinn als Indifferenz in Foucaults Ar-
chiologie einnimmt, gewiss seine theoretische Wurzeln hat, und einer
Metaphysik der Tragik, mit der de facto fur eine absolute Unvermittel-
barkeit zwischen der differenzlosen Einheit des fundamentalen Wahn-
sinns und der geschichtlich-dialektischen Welt entschieden wird.

Indem Foucault dazu neigt, dem tragischen Wabnsinn der Welt ver-
pflichtet zu bleiben, der kennzeichnend fiir die Imagination des spaten
Mittelalters und der Renaissance und fiir die Bilderwelt eines Boschs,
Bruegels oder Durers gewesen sein soll,’>¢ scheint er den berechtigten
Rahmen selbst der ddmonischen Hyperbel, die Derridas Deutung der
Politeia zufolge zum Wesen des philosophischen Projekts gehort, tiber-
steigen zu wollen und ihrem damonischen Trieb nicht mehr gerecht zu
werden. Er verfillt einer Form von Hybris, wie Derrida im Gegensatz

1, Miinchen 1967, 587) und Vereinigung (vgl. die »allwaltende Vernunft«
Heraklits, die aufgrund des Prinzips, dass »das Eine das Viele ist«, im Streit
des Vielen Gerechtigkeit erlangen kann, in DERS., Die Philosophie im tra-
gischen Zeitalter der Griechen, in: Kritische Studienausgabe, a.a.O., Bd. 1,
831 und 827) als auf eine unauflosliche Gegensitzlichkeit aus? Vgl. auch
die spitere Auffassung der ewigen Wiederkehr als Versohnung zwischen
Werden und Sein, Zufall und Notwendigkeit, Verganglichem und Ewigem
(DERS., Also sprach Zarathustra, in: Kritische Studienausgabe, a.a.O., Bd.
4,2.2.0., 272 ff).
126 HF 46/dt. 48.

IT2

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

zur Hyperbel das Ubermafd nennen méchte, das seinen Ort innerhalb der
Welt hat.»” Hatte die Renaissance und erst recht das klassische Zeital-
ter das ausschliefSliche Vorrecht des kritischen Bewusstseins des Wahn-
sinns gegeniiber dessen tragischer und kosmischer Erfahrung dekretiert,
so sei das Ausbrechen letzterer in der Moderne als notwendig zu erach-
ten. Diese unterschlagene Erfahrung hinter dem anscheinend linearen
Fortschritt, der zur wissenschaftlichen Positivierung des Wahnsinns und
zu dessen Analysierung als Geisteskrankheit gefithrt haben soll, wieder
zum Auftauchen zu verhelfen, hiefle demnach, den groffen tragischen
Kriften der Welt alle ihre zerstorerische Gewalt wiederzugeben.'*® In
der apokalyptischen Bilderwelt Boschs, Brueghels, Diirers sei namlich
der Wahnsinn absolute Nacht, Ende der Zeit, palingenetischer Moment
einer neuen kosmischen Schopfung jenseits des aevum, Delirium der rei-
nen Zerstorung zwischen Sein und Nichts.™>

Die Nacht des Wahnsinns ergibt eigentlich nicht nur in einer anth-
ropologischen Hinsicht, sondern auch fiir einen Ubermenschen keinen
Sinn; vorausgesetzt, dass man nicht versucht ist, diese Form von Tragik
bis zu ihrer letzten Konsequenz erfahren zu wollen, das heifSt bis zum
freiwilligen Tod.™s° Denn sie kann die Uberbietung der weltlichen Gegen-
satzlichkeit in der reinen Affirmation einer ewigen Wiederkehr auch dem
Menschen nur versprechen, aber nicht anbieten. Foucault ist tibrigens
der erste, der uns dariiber belehrt. In seiner eindeutigen Verwerfung des
trivialen Irrationalismus, der ihm oft zugeschrieben wird, macht er klar,
dass es keinen unmittelbaren Zugang zur Nacht des wilden Wahnsinns
gibt. Und dies gilt a fortiori fir das tragische Verhiltnis zu ihr, dessen
Muster Foucault in der apokalyptischen Bilderwelt des Spatmittelalters
und der Renaissance sucht. Die Nacht und umso mehr deren tragische

127 »Eine solche UBpig hilt sich innerhalb der Welt. Sie impliziert, vorausge-
setzt, sie ist Entregelung und MafSlosigkeit, die Entregelung und fundamen-
tale MafSlosigkeit der Hyperbel, die die Welt als solche 6ffnet und begriin-
det, indem sie sie iiberschreitet. Die UBp1g ist nur i72 durch die dimonische
Hyperbel er6ffneten Raum exzessiv und iiberschreitend« (DERRIDA, »Co-
gito und Geschichte des Wahnsinns«, a.a.0., 91/fz. 87, Ubersetzung leicht
verandert).

128 Vgl. HF 40/dt. 43.

129 Vgl. HF 46/dt. 48.

130 Fiir das Thema des kosmischen Selbstmords, des willentlichen Aufgebens
der eigenen individuellen Grenzen zur Verschmelzung mit der Objektivitat
der Welt vgl. M. FOUCAULT, »Introduction a Binswanger Le réve et exis-
tence«,in: DE193-147 (Nr. 1), insb. 141 ff./dt. 83 ff.) und die Ausdeutung
von Holderlins Der Tod des Empedokles am Schluss von Naissance de la
clinique (NC 202/dt. 209). Die Reden vom Tod des Autors und Tod des Sub-
jekts scheinen beim ersten Foucault wahrlich einen wortlichen Sinn zu ha-
ben.

113

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Erfahrung bleiben intramundan, menschlich allzu menschlich. In diesem
Sinne diirfen sie gar keinen Anspruch auf ein Vorrecht gegeniiber den
anthropologisch-dialektischen Diskursen erheben, die in ihrem Namen
zu brandmarken seien. Dieser tragischen Erfahrung ein Privileg zuspre-
chen zu wollen, hiefSe dann, anstatt die angestrebte Hyperbel zu vollzie-
hen, der Hybris zu verfallen, dem innerweltlichen Ubermaf3, das Derri-
da sich nicht scheut als pathologisch zu bezeichnen.'s!

Derrida erinnert anhand von Georges Batailles Terminologie an die
Notwendigkeit, den exces der Hyperbel und ihr Ubersteigen jeder artiku-
lierten Bestimmtheit, ihre nicht 6konomische Verausgabung, wiederum
in eine Okonomie aufzunehmen, das heifSt in ein Feld von determinier-
ten Verhaltnissen.'3* Noch stark der Phinomenologie verpflichtet dach-
te Foucault 1954 an einer radikalen Subjektivitit der Traumerfabrung,
die rein konstituierend im Traum die Dualitit zwischen der innerweltli-
chen Subjektivitit und der innerweltlichen Objektivitat der konstituier-
ten Welt durch die radikale Urspriinglichkeit einer imaginativen Neu-
schopfung uiiberwinden sollte.*ss Dieser onirischen Palingenese komme
allerdings anders als der apokalyptischen Imagination der Renaissance,
auf die Foucault in Histoire de la folie hinweist, die ethische Aufgabe
und die historische Notwendigkeit zu, den absoluten Anfang, mit dem
sie aus der anthropologischen Bestimmtheit der konstituierten Subjek-
te der Weltlichkeit ausbricht, wieder auf die konkrete menschliche Ge-
schichtlichkeit zu beziehen.

C’est pourquoi le primat du réve est absolu pour la connaissance anthro-
pologique de ’homme concret, mais le dépassement de ce primat est une
tache d’avenir pour ’homme réel — une tiche éthique et une nécessité
d’histoire. 3

Wie diese Riickkehr zur Weltlichkeit genau aussehen und welche Fol-
gen die Uberwindung des Primats der konstitutiven Subjektivitit des
Traums fiir das Programm der Uberbietung der Trigheit der konstituier-
ten Welt haben soll, bleibt unklar. Was hier allein zdhlt ist aber, dass das

131 Vgl. DERRIDA, »Cogito und Geschichte des Wahnsinns«, a.a.O., 91/fz. 87.

132 »Auf seiner hichsten Hobe wird die Hyperbel, die absolute Offnung, die
undkonomische Ausgabe stets in einer Okonomie aufgenommen und iiber-
rascht«, a.a.0., 99/fz. 95.

133 Vgl. FOUCAULT, »Introduction a Binswanger Le réve et Iexistence«,
a.a.0., 126/dt. 59.

134 A.a.0., 146-147 (»Deshalb ist der Primat des Traums fiir die anthropolo-
gische Erkenntnis des konkreten Menschen absolut, aber die Uberwindung
dieses Primats ist eine Zukunftsaufgabe fiir den wirklichen Menschen — eine
ethische Aufgabe und eine Geschichtsnotwendigkeit«, dt. 92, Ubersetzung
leicht verandert).

114

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

Verhiltnis iberhaupt gesucht wird: ein Verhaltnis zwischen dem stiften-
den Anfang und der gestifteten Totalitit, das anders als Foucaults Me-
taphysik der Tragik tiber die schlichte gegenseitige Zerstorung hinaus-
zugehen wiirde. Ahnlich spricht Derrida treffend von einem geregelten
Verhiltnis zwischen dem Uberschreitenden und der iiberschrittenen To-
talitdt.’>s Die Setzung eines solchen Verhiltnisses wird dariiber hinaus
nicht etwa als eine theoretische Schlussfolgerung, sondern als eine ethi-
sche Aufgabe und eine historische Notwendigkeit prasentiert.

Foucault weist in diesem Zusammenhang auf René Char hin.*3¢ Der
Dichter, der dank seiner Kreativitat iiber die Kraft verfugt, aus jegli-
cher weltlich-anthropologischen Bestimmtheit auszubrechen, um mit
einem absoluten Anfang eine Neuschopfung zu stiften, die er aufSer-
halb jeder Kommunikation ex-kommuniziert, der Dichter, groffer Be-
ginner, der intransitive Dichter (»le poete, grand Commenceur, le poéte
intransitif«), ist dennoch aufgefordert, seine fabelhafte Welt wiederum
in Geschichte zu verwandeln (»de transformer le fait fabuleux en fait
historique«).'7

Diese Aufgabe wird dem Dichter zugewiesen, oder sie ist seine in ei-
ner ausgezeichneten Art und Weise, aufgrund seiner privilegierten Er-
fahrung mit dem Ubel. Selbstverstindlich handelt es sich dabei um kei-
ne Untauglichkeit psychologischer Natur und um keine Verurteilung zur
Verdammnis. Die ausgezeichnete Erkenntnis des Ubels seitens des Dich-
ters ist vielmehr auf das Streben seiner Kunst zuriickzufiihren, die his-
torische Totalitiat des Bestimmten und deren Gewalt zu tiberschreiten.
In der Spannung, die Geschichte zu transzendieren, kennt er eine dop-
pelte Bewegung. Auf der einen Seite entwickelt er bei dem Versuch, die
Okonomie der Geschichte auf Versshnung hin zu iibersteigen, eine aus-
geprigte Empfindsamkeit fiir das anthropologische Ubel der Geschich-
te und fir ihre intrinsische Gewalt. Oder genauer: Weil er eine solche
Empfindsamkeit immer schon hat, strebt er die Versohnung so radikal
an, und weil er die Versohnung radikal anstrebt, kann er ex negativo
das anthropologische Ubel mit sicherem Auge erkennen. Auf der ande-
ren Seite erkennt der Dichter, weil er zugleich die zerstorerischen Wir-
kungen auf die tiberbotene Welt bei der Suche nach Transzendierung auf
markante Weise erfihrt, als grofSer Beginner im Moment seines Schwan-
kens das Gute des anthropologischen aevum an: Werte, Orientierungen,
Gefiihle, Ordnungen.

135 Vgl. DERRIDA, »Cogito und Geschichte des Wahnsinns«, a.a.O., 1oo/fz.
96.

136 Vgl. FOUCAULT, »Introduction a Binswanger Le réve et Iexistence«,
a.a.0., 147/dt. 92 f.

137 R. CHAR, Fureur et mystére (»Partage formel«, LV), in : (Euvres completes,
Paris 1983, 169.

115

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS
iv. Metaphysik der paradoxen Tragik

Man kann sich fragen, welche Form von Tragédie — und damit einher-
gehend: von Wahnsinn als die Erfahrung, die gestattet, hinter den Ver-
heiffungen der Dialektik die Tragik wieder zu entdecken — das Verhiltnis
zwischen Wahnsinns und Geschichte, Indifferenz und Bestimmtheit, Un-
endlichem und Endlichem angemessen zu artikulieren vermag. Die fun-
damentale Tragik als negativititslose Affirmation von Differenzen wird
von Foucault selbst letztendlich als unzuginglich behandelt. Wiirde sie
sich je einem Ubermenschen erschliefen, der ohne Ausschluss Sinn zu
artikulieren wiisste, wire sie nicht mehr menschlich. Sie wire Ausdruck
einer Freude an Immanenz, die nur Versohnung kennt und gleichgtiltig
gegeniiber menschlichem Gliick und Misere wire. Wird sie von einem
menschlichen Standpunkt behauptet, verfallt sie aber der Hybris: Sie ist
innerweltliche, menschliche Verachtung und Zerstorung von Innerwelt-
lichkeit und Menschlichkeit. Ddmonisch ist diese fundamentale Tragik,
sofern sie zwischen radikaler Negativitit und dem menschlichen aevum
tberhaupt lediglich ein zerstorerisches Verhiltnis herstellen kann. Das
ist aber nicht alles: gleichzeitig kommt ihr namlich das Tragische abhan-
den, auf das sie sich beruft, denn sie kann keinen Grund mehr fiir die Zu-
sammengehorigkeit der beiden Pole des tragischen Gegensatzes angeben.

Tragisch im eigentlichen Sinne kann nur ein immanenter Konflikt ge-
nannt werden; kommt der Konflikt von aufsen, hat man es lediglich
mit Sinnlosem oder Irrationalem zu tun.”>® Aber inwiefern gehort der
Mensch zur Nacht, die ihn zerstort, oder soll er sich gar zu ihr verpflich-
tet fithlen? Ahnlich wie die Nacht vor der Schopfung, aus der der My-
thos hervorgeht, ist sie lediglich zerstorerisches Chaos; sie fillt inso-
fern mit dem Negativen als das Nichtseinsollende zusammen. Wie kann
man dann den Menschen zur Last legen, dass sie lieber das Licht der ge-
schichtlichen Gewalt als das Chaos der Finsternis wollen? Historischer
Sinn ist ja auf jeden Fall besser als Sinnlosigkeit, wenn dieser wiederum
kein anthropologischer Sinn zugesprochen werden kann.

Die Metaphysiken der Tragik verlieren paradoxerweise ihren eigentli-
chen Gegenstand in dem Moment, da sie gesetzt werden. Denn wird der
tragische Gegensatz als substanziell behauptet, dann ist die Tragik be-
reits aufSerlich geworden, das heifSt, vom immanenten Konflikt zu einem

138 Fur die Unterscheidung zwischen Tragischem und Sinnlosem bzw. Irrationa-
lem vgl. M. SCHELER, »Zum Phinomen des Tragischen«, in: DERS., Vom
Umsturz der Werte. Abhandlungen und Aufsdtze, hg. v. M. Scheler, Bern
51972 (1919), 152—69, insb. 155: »Wo den Trager des hohen Wertes positi-
ver Natur, z. B. den Guten und Gerechten, ein blofles Ubel oder ein blof3es
Boses von auflen her uiberwiltigt, da wird das Tragische sofort in ein blof§
Sinnloses, Irrationales verkehrt. Tragisch ist der »Konflikt«, der innerhalb
der positiven Werte und ihrer Triger selbst waltet.«

116

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

Kampf gegen ein bedrohendes, aufserliches Sinnloses herabgestuft. Da-
durch erklart sich auch die Ironie, der sie notwendigerweise ausgesetzt
sind, falls sie als Kritik am Anthropologismus verstanden werden: Sie ge-
ben gerade den Prometheismus freien Lauf, den sie anzuprangern mei-
nen.

Foucault unterscheidet noch in seiner Préface mit Nietzsche eine
Form von Tragik, die er gegeniiber der fundamentalen als abkiinftig
betrachtet. Diese abkiinftige Form von Tragik besteht in der dialekti-
schen Bewegung, die aus der Weigerung, dem Vergessen und der still-
schweigenden Wiederkehr der fundamentalen Tragik, die sie zugleich
begrindet und zurtiickweist, hervorgeht. In dieser Hinsicht kann sie als
dialektische Tragik bezeichnet werden, zumal sie unentwirrbar mit der
Dialektik der Geschichte selbst verbunden sein soll. Die fundamenta-
le Tragik sei namlich insofern primar, als sie das (dialektische) Tragi-
sche an die Geschichte und ihre Dialektik dadurch binde, dass sie sie
verweigere.'3?

Es wurde bereits hervorgehoben, wie eine Archiologie, die den Weg
zur unmittelbaren Auffassung der fundamentalen Tragik eines Wahn-
sinns im wilden Zustand versperrt weif3, eigentlich in ihrer Bewegung
mit dieser dritten Form des Tragischen zusammenfillt. Bleibt sie eine
kontinuierliche, hat sie der positiven Dialektik der Geschichte, die sie
virulent anprangert, eigentlich nichts entgegenzuhalten. Ist sie eine dis-
kontinuierliche, die sich durch ihre Fihigkeit auszubrechen auszeichnet
— und eine solche soll sie der Intention Foucaults nach auch sein, der
sie immer wieder als Bestreitung, Ubertretung und Gegen-Wissenschaft
bezeichnet™ —, dann stellt sich wiederum dringend die Frage nach der
Rechtfertigung ihres Anspruchs auf ein Vorrecht.

Zu Gunsten der Archiologie spricht einerseits ihre Fahigkeit, den fun-
damentalen Wahnsinn als absolute Indifferenz — obwohl nur negativ

139 Vgl. Pf 189/dt. 226.

140 Den Begriff der Bestreitung (»contestation«) entlehnt Foucault bekanntlich
dem Werk Maurice Blanchots (vgl. M. FOUCAULT, »La pensée du dehors«,
zuerst in: Critique, 229 (1966), jetzt in: DE I, 546—67 (Nr. 38), insb. 551 f./
dt. 676 f.); der Begriff der Ubertretung (»transgression«) geht auf das Werk
Georges Batailles zuriick (vgl. M. FOUCAULT., »Préface a la transgres-
sion«, zuerst in: Critique, 195-196 (1963), jetzt in: DE I, 261-78 (Nr. 13),
insb. 264 ff./dt. 324 ff.). Beide Begriffe sind als Ecksteine eines Denkens der
Differenz und nicht des Widerspruchs gemeint; sie sollen gleichzeitig eine
nicht-dialektische Negation, die sich nicht innerhalb einer kontinuierlichen
Sinnentfaltung fortbestimmt (vgl. DE I 551/dt. 677), und eine nicht-posi-
tive Affirmation darstellen, die — weil grenzenlos — an keinen bestimmten
Inhalt gebunden ist (vgl. DE I 266/dt. 326). Fiir die Auffassung des Begrif-
fes der Gegen-Wissenschaft (»contre-science«), die gewissermaflen als eine
Art Zusammenfiihrung der zwei ersten, Bestreitung und Uberschreitung, zu

117

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

— als ihr verborgenes, internes Prinzip zur Artikulation zu bringen. Dies
hat sie der positiven Dialektik der Anthropologie, die strukturell vom
Vergessen der von ihr selbst erzeugten AufSerlichkeit lebt, sicherlich vo-
raus. Ist sie allerdings vom Fundamentalen des absoluten Wahnsinns
angetrieben, so darf sie nicht vergessen, dass ihre negative Darstellung
selbst intramundan bleibt. Nicht weniger als die von ihr gebrandmark-
te anthropologische Dialektik ist sie Geschichte und nimmt sie an der
historischen Gewalt teil: Sie stellt sich blof§ an die Seite der Zerstorung
statt an die der Konstruktion.*+

Zu fragen ist, wie eine Position aussehen konnte, die gegen den puis-
sant oubli des Menschen die Fahigkeit der Archdologie zur Geltung brin-
gen konnte, die Negativitit des Wahnsinns zu artikulieren, ohne sich
blind deren zerstorerischen Auswirkungen preiszugeben. In dieser Hin-
sicht scheint eine vierte Auffassung der Tragik auferst aufschlussreich
zu sein, die — obwohl von Foucault véllig ignoriert — gleichsam im ra-
dikalen Verlangen der Archiologie nach Versohnung (gewissermafSen
in der inneren Logik, die sie der Sache nach entfaltet) angelegt zu sein
scheint. Diese vierte Form von Tragik wiirde die Gewalt der Geschichte
nicht leugnen oder gar fordern und sich zu Nutzen machen. In der kon-
stanten Praxis einer Unterbrechung der geschichtlichen Sinnentfaltung
wirde sie hingegen den Rahmen zu ihrer Umdeutung und in ihrer intra-
mundanen, paradoxen Verweigerung die Moglichkeit finden, sie in der
unaufloslichen Spannung einer tragischen Zerrissenheit zu leben, in der
ihre Transfiguration an sich bereits eingeschrieben wire.

Diese vierte Auffassung der Tragik konnte als eine phdnomenal-para-
doxe bezeichnet werden. Gegentiber der fundamentalen, der hybrisch-
damonischen und der dialektischen Auffassung des Tragischen wiirde sie
sich zundchst dadurch auszeichnen, dass sie Phdnomenologie und Onto-
logie nicht miteinander verwechselt. Sie substanzialisiert nicht eine Ge-
gensatzlichkeit, die sie zugleich als das unausweichliche Los der mensch-
lichen Endlichkeit kennt. Gleichzeitigt bleibt sie den Hauptforderungen
des tragischen Denkens treu, die zugleich die Vorbedingungen dafur sind,
dass das Phanomen des Tragischen tiberhaupt gerettet werden kann. Jen-
seits der Positivitit soll eine andere Ordnung gesetzt werden, die zugleich
die Gegensitzlichkeit der phanomenalen Welt zu erkliren und deren
mogliche Versohnung offen zu halten vermag. Anders gesagt: Die Ver-
sohnung soll auf der richtigen Ebene gedacht und gleichzeitig als mog-
lich betrachtet werden. Ansonsten fillt sie in eine falsche Vermittlung

verstehen ist, ist hingegen der Schlussteil von Les mots et les choses maf3-
geblich (vgl. insb. MC 390 ff./dt. 453 ff.).

141 Jacques Derrida hebt in diesem Sinne zutreffend hervor, dass die Ordnung
dann in der Ordnung denunziert wird (DERRIDA, »Cogito und Geschich-
te des Wahnsinns«, a.a.0., 60/fz. 58).

118

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

und damit einhergehend in eine Metaphysik der Tragik zuriick, der das
tragische Phanomen selbst entgeht.

»Tragisch ist also ein Streit, zu dessen gerechter Schlichtung aus-
schliefSlich nur die Gottheit als moglicher Richter vorgestellt werden
kann«: Auf diese Weise bringt Max Scheler in seinem ethischen Perso-
nalismus seine Auffassung des Tragischen auf den Punkt.'+* Das besagt
auch, dass die Tragik daseinsrelativ bleibt und ihr »keine transzenden-
te Bedeutung« zukommt, obwohl sie keine »blof$ historische«, sondern
eine » Wesenskategorie [...] einer Welt endlicher Personen« darstellt.™

Tragisches gehort nicht kontingent, sondern notwendig zur weltli-
chen Erfahrung endlicher Personen, die ihre wesentlichen Konflikte nicht
selbst schlichten konnen und die dafiir hingegen auf eine mogliche hohe-
re, extramundane Instanz setzen mussen. Erst eine Metaphysik der Ver-
sohnung, die auf eine unendliche Einheit aufbaut, kann dem Tragischen
seine eigentliche Dimension zurtickgeben. Denn nur sie kann dem Tragi-
schen die wesentliche Zusammengehorigkeit seiner Extreme und damit
einhergehend sowohl den intrinsischen wie auch den notwendigen Cha-
rakter seines Konfliktes gewihrleisten. Was notwendig zusammengehort,
wird im Tragischen als unabwendbar getrennt erfahren.

Darin griindet auch das Paradox des Tragischen. Paradox ist insbe-
sondere seine eigentumliche Art und Weise, die Gegensatze zusammen-
zuhalten. Der Widersinn des Tragischen besteht gerade darin, dass in
ihm als wesentlich zusammengehorend gesetzt wird, was in der Erfah-
rung als notwendig getrennt begegnet, und dies aufgrund einer certitu-
de du cceur oder einer Uberschreitung des Theoretischen und des Prakti-
schen zu einer hoheren Synthese hin, worin eine genuine Auffassung der
Metaphysik besteht.'+ In diesem Sinne konnte man behaupten, dass im
Tragischen Phdnomenologie und Metaphysik aufeinanderstoflen: die Er-
fahrung der Dualismen der Geschichte und der Weltlichkeit in der Phd-
nomenologie einerseits und die theoretisch-praktische Gewissheit einer
wesentlichen, verborgenen Einheit in einer Metaphysik andererseits, die
einfach als die selbst auf die teils auf Theorie und teils auf theoretisch
reflektierte praktische Erfahrung griindende Entscheidung iiber Grund-
optionen des Denkens zu verstehen wire, was die ersten, selbst der Er-
fahrung nicht zuganglichen Prinzipien angeht.+s

Um ein Paradox handelt es sich auch deshalb, weil die durch die tra-
gische Erfahrung gesetzte Einheit der Unterschiede keinen eigentlichen

142 M. SCHELER, Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik.
Neuer Versuch der Grundlegung eines ethischen Personalismus, Halle 1921,
615.

143 A.a.0., 618 und 619.

144 Vgl. GOLDMANN, Der verborgene Gott, a.a.O., 76/dt. 1o1.

145 Pierre Aubenque hat iiberzeugend im Anschluss an Aristoteles den pro-
blematischen und nicht demonstrativ-wissenschaftlichen Charakter der

119

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Widerspruch bildet, sondern nur einen dem Schein oder der Meinung
nach. Der Form eines Paradoxes entsprechend sind die Gegensitze, aus
denen die Tragik besteht, nicht absolut, sondern nur in verschiedenen
Hinsichten sowohl different als auch identisch, je nachdem namlich, ob
man sie vom Standpunkt der menschlichen Welt des Erscheinens oder
vom Standpunkt der verborgenen Welt des Seins betrachtet. Seine eigen-
tumliche Art, die Gegensitze zu vereinigen, unterscheidet das Tragische
als eine — so konnte man sagen — Metaphysik der paradoxen Tragik so-
wohl von einer Dialektik als auch von einer Philosophie der Differenz.

Von einer Philosophie der Differenz grenzt die Metaphysik der para-
doxen Tragik sich insofern ab, als sie, obwohl strukturell in ihr ein radi-
kaler Widerstand gegen falsche Vermittlungen und unberechtigte Identi-
fizierungen eingeschrieben ist, an die Einheit festhalt. So, obwohl sie fiir
die unterschlagene Differenz eintritt, setzt sie weder, was die Erkenntnis
—als ob es ein nicht-identifizierendes Denken oder eine reine Affirmation
von Differenzen, die sich nicht schon auf Einheit beziehen wiirden, je ge-
ben konnte — noch, was das Sein angeht, auf Differenz als letztes Prinzip.

Auf Dialektik hingen wettet sie, allerdings nicht sozusagen auf ei-
ner subjektiv-logischen, sondern auf einer logisch-ontologischen Ebene.
Denn die Einheit, auf die sie setzt, ist keine einfache, sondern eine, die
in sich unterschieden sein muss. Soll sie versohnen, dann muss sie eine
sein, die die Identitit der Differenz und die Differenz der Identitit zu
entfalten vermag. In diesem Sinne, ist die Nacht, auf die sie setzt und die
sie erfahrt, der Wahnsinn, auf dessen Spur sie geht, keine — wie so oft im
modernen Damonismus —, die jeder Logik entbehren wiirde: Jeder welt-
lichen Artikulation entzogen ist sie als hohere Einheit der Unterschiede
notwendigerweise Logos.

Metaphysik nachgewiesen. Metaphysik als Wissen des Seins als des Allge-
meinsten, das nicht auf eine partikulare Gattung, auf ein bestimmtes Wesen,
zuriickzubringen ist, bilde im eigentlichen Sinne keine Wissenschaft, sondern
eine besondere Form von Dialektik, nimlich jene, die sich mit dem Gemein-
samsten aller gemeinsamen Prinzipien (ta kowd) beschiftigt. Sie geht nicht
diskursiv nach Definitionen und Syllogismen vor, sondern nach der Stellung
von Problemen als kontradiktorischen Aussagen, fiir die man sich lediglich
per dialektischer Postulate und nicht per wissenschaftlicher Demonstratio-
nen entscheiden kann. Als solche ist sie notwendigerweise nicht auf das Wah-
re, sondern auf das Wahrscheinliche angewiesen: Damit hat sie aber je schon
das praktisch-existenzielle Feld der Werte betreten. Ahnlich der Dialektik ist
sie die Kunst, nach der Entscheidung zwischen widerspriichlichen Propositio-
nen zu fragen (1} 8¢ Stadektn £pdnotg avtipdoeds éoty, Anal. pr., 1, 1,24 a
24): Sie stellt vor Alternativen, die allein theoretisch nicht l6sbar sind. (Vgl. P.
AUBENQUE, Le probleme de I'étre chez Aristote. Essai sur la problématique
aristotélicienne, Paris 1962, vor allem das Kapitel L, ITI, »Dialectique et onto-
logie ou le besoin de la philosophie«, 251-302, und insb. 291 ff.).

I20

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

Zugleich weist eine Metaphysik der paradoxen Tragik jegliche positi-
ve, weltliche Dialektik zuriick, die den Anspruch erheben wiirde, die Ar-
tikulation zwischen Identitit und Differenz je realisieren zu konnen. In
diesem Sinne bleibt sie paradox und nicht-dialektisch. Sie kann und soll
zwar den internen Antrieb zur Vereinigung der Dialektik und die nega-
tiv-kritische Kraft, die damit einhergeht, sich instrumentell zu Nutzen
machen. Die Identitit der Unterschiede, auf die das Tragische setzt, ist
aber keine erkennbare und der Widerspruch, den sie denkt, bleibt ein
verborgener. Keineswegs ist er ein gegebener: Gegeben ist nur eine Ein-
heit, die allein durch die Unterscheidung zwischen zwei verschiedenen
Hinsichten und zwei verschiedenen Ordnungen denkbar ist: die phano-
menologische Ordnung dessen, was zur Erscheinung kommt, und die
metaphysische des Wesentlichen.

Dadurch aber rettet das paradox Tragische anders als die Dialektik
auch die Opposition zwischen dem Guten und dem Bosen. Denn besteht
das Tragische gerade darin, dass das Gute nie vom Bosen ginzlich trenn-
bar ist, so entdeckt es niemals im Gegebenen die realisierte Vereinigung
zwischen Partikularem und Allgemeinem. Seine Einheit ist eine, die — ob-
wohl stets gefragt und gesucht — sich immer entzieht und nie realisiert
vorkommt: Die konstitutive Spannung zwischen Gutem und Bosem ist
hiermit erhalten. Der Weg des Besonderen ist beim Tragischen nie Aus-
druck des Guten und das Allgemeine ist nie auf die Priiderie der scho-
nen Seelen herabgestuft: gegen Zynismus ist eine Metaphysik der para-
doxen Tragik je schon gefeit.™+

In seiner Rezension von Goldmanns Untersuchung tiber das Tragische
kommt Maurice Blanchot treffend zu folgendem Fazit: »Im Mittelpunkt

146 Lucien Goldmann spricht anhand von Goethes Faust von einem Pakt mit
dem Teufel seitens der Dialektik im Gegensatz zum Tragischen. Die tragische
Weltanschauung habe mit Pascal und Kant eine andere Auffassung der Stel-
lung des Bosen oder — wie Goldmann sagt — der Teufelsfunktion gegeniiber
der dialektischen Weltanschauung von Goethe, Hegel und Marx entwickelt.
Bleibt das Gute bei Pascal und Kant dem Bosen entgegengesetzt, so stellt das
Bose bei Goethe sowie bei Hegel und Marx den einzigen Weg dar, der zum
Guten fithrt. Das menschliche Wetten auf das Gute werde dadurch zu einem
Pakt mit dem Teufel: »Man konnte die Analyse der Beziehungen zwischen
tragischer und dialektischer Vision fast dadurch bewerkstelligen, daff man
die Wette bei Pascal mit der im Faust vergleicht, um ihre Gemeinsamkeiten
und Unterschiede zu zeigen. [...] Die Unterschiede, die nicht weniger grof§
sind als die Analogien, stecken in der Funktion des Teufels; denn wihrend bei
Pascal und Kant das Gute dem Schlechten entgegengesetzt bleibt (von dem es
jedoch, und darin liegt gerade die Tragodie, untrennbar ist), wird bei Goethe
wie auch bei Hegel und Marx das Bose zum einzigen Weg, der zum Guten
fithrt. Gott kann Faust nur dadurch retten, daf$ er ihn fiir die Dauer seines
Erdenlebens Mephisto ausliefert; die gottliche Gnade wird als Gnade eine

I2T

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

der Tragodie liegt also der verborgene Gott.«™#7 Goldmann selbst bezieht
sich ausdriicklich und wiederholt in seinem Buch auf Georg Lukdacs’ Auf-
satz Uber die Tragodie in Die Seele und die Formen. Metaphysik der Tra-
gddie. Als Motto seines Buches wihlt er nicht von ungefiahr Lukacs be-
rithmte Definition der Tragodie: »Ein Spiel ist das Drama; ein Spiel vom
Menschen und vom Schicksal; ein Spiel wo Gott der Zuschauer ist. Zu-
schauer ist er nur, und nie mischt sich sein Wort oder seine Gebirde in
die Worte oder Gebarden der Spielenden. « 43

Gott ist allerdings im Allgemeinen nicht weniger abwesend als im Par-
tikularen. So werden nicht weniger als die Dialektik auch der Spiritua-
lismus wie der Mystizismus verworfen. Es gibt weder eine progressive
Trennung von der Welt, eine innerliche Bewegung der Seele zu Gott, wo
sie Vervollkommnung und Freude finden soll, noch eine ekstatische Er-
fahrung der Vereinigung mit dem Gottlichen. Denn die Unendlichkeit
selbst bildet in der menschlichen Erfahrung keine substanziellere Rea-
litat als die Endlichkeit: Sie ist nicht weniger als diese, wenn sie in die
Welt vorkommt, intramundan.

Wenn anders als in der Tradition der Deus absconditus Jesajas kei-
nen Anlass fiir eine negative Theologie im Sinne einer Mystik gibt, so ist
dennoch nach der inneren Logik ihrer Verborgenheit Gott selbst zugleich
anwesend: Er ist nach Pascals Worten die Prisenz eines Gottes, der sich
verbirgt (»la présence d’un Dieu qui se cache«'#).

Gott ist somit in der verborgenen Form eines absoluten Verlangens
nach Synthese und Vereinigung der Gegensitze anwesend.'s° Er ist du-
Berste Spannung und stete Unruhe, eine tension sans repos, die aus dem
intimen Bewusstsein der unbedingten Notwendigkeit des Absoluten vor
einer Welt entsteht, die ungerecht ist und zugleich nach Gerechtigkeit
radikal verlangt.

Wette Gottes mit dem Teufel (wobei Gott natiirlich von vornherein weif3,
dafs er gewinnen wird), die menschliche Wette, ganz Wette bleibend, wird ein
Pakt mit dem Teufel.« (GOLDMANN, Der verborgene Gott, a.a.O., 450 f./
fz. 336.) Denkt man an die Rolle, die bekanntlich Adam Smith in der Ent-
wicklung von Hegels Philosophie des Geistes gespielt hat, so versteht man,
wie das Tragische zugleich mit der Erblast bricht, die auf den Schultern der
modernen Wiederbelebung der Dialektik aufgrund ihres Kompromittiert-
seins durch den Zynismus der modernen politischen Okonomie liegt.

147 Vgl. M. BLANCHOT, »La pensée tragique«, in: DERS.: L'entretien infini,
a.a.0., 137-52, insb. 146.

148 G. LUKACS, »Metaphysik der Tragddie«, in: DERS., Die Seele und die For-
men, Berlin 1911, 328-74, hier 328.

149 PASCAL, Pensées, a.a.O., 492, Nr. 690 (Brunschvicg: Nr. 556).

150 Vgl. GOLDMANN, Der verborgene Gott, insb. 9o/fz. 67: »Diese Forde-
rung nach Synthese, nach Wiedervereinigung der Gegensitze, die das We-
sen selbst des tragischen BewufStseins darstellt ...«

I22

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

Wie Maurice Blanchot treffend behauptet: Es bedarf des Absoluten,
des Absoluten allein, obwohl die Welt nur in der Form der Verspottung
der Kompromisse begegnet.’s' Demnach unterscheidet sich der #ragi-
sche Mensch (»I’homme tragique«) nicht nur vom geistigen Menschen
(»I’homme spirituel «), sondern auch vom weltlichen Menschen (»I’homme
du monde«).*s* Der tragische Mensch teilt mit dem dialektischen Men-
schen die radikale Verwerfung der Mystifikationen des Rationalismus,
die an der Eindeutigkeit festhalt, und setzt sich dennoch von ihm ab, als
der dialektische Mensch gleichwohl auf Bestimmtheit setzt und die Ein-
heit positiv und nicht nur als paradoxe Wabrbeit eines unbedingten Ver-
langens behauptet. Der tragische Mensch unterscheidet sich des Weiteren
vom geistigen Menschen, indem er vor der Gewalt der Geschichte nicht
ausschliefSlich in den Freuden der Innerlichkeit Zuflucht sucht. Wenn der
tragische Mensch an der Weltlichkeit andererseits doch festhalt, so tut er
dies allerdings auf eine Art und Weise, die ihn zugleich der zweideutigen
Haltung des weltlichen Menschen entgegensetzt. Denn der Aquivokation
des weltlichen Menschen und seines gesunden Verstandes, der in seiner
Gemafigtheit dem Kompromiss zwischen Gutem und Bosem mit Genug-
tuung entgegentritt, halt der tragische Mensch die ungemischte, konfusi-
onslose Gegensatzlichkeit der Extreme und deren unauflosliche Spannung
entgegen, die sich in seinem Streben nach Synthese nie ausloschen lasst.

Man wird verstehen, dass dieses Licht, das der verborgene Gott ist, wenn
der tragische Mensch sie hat, alle Dinge metamorphosiert, die Nuancen
verschwinden ldsst und die goldene Mitte in die widerstreitende Zusam-
menkunft von Sein und Nichts verwandelt. Man muss in der ruhelosen
Spannung von Forderungen leben, die sich gegenseitig ausschlieflen.™s

Der verborgene Gott unterzieht alles einer Metamorphose, denn die pa-
radoxe Vermittlung, die er ermoglicht, wirft auf alle die Manifestationen
der Welt das Licht einer Versohnung, die sie in ihrer Immanenz auf die
Moglichkeit einer radikalen Wahrheit hin umdeutet und transfiguriert.
Dass Gott, der Mensch und die Welt paradox sind, heifst demnach, dass
sie in ihrer Gegebenheit sich selbst unendlich tibersteigen. Somit kom-
men sie dem paradoxen Charakter der Vermittlung entgegen, die durch
den tragischen Menschen am Werk ist.

Nach der berihmten Formel Pascals itbersteigt der Mensch unendlich
den Menschen.'s* Der Mensch vereinigt in sich die Gegensitze auf eine
paradoxe Art und Weise. Er ist zugleich — obwohl nicht widerspriichlich

151 BLANCHOT, »La pensée tragique«, a.a.O., 142.

152 Vgl. a.a.0., 140 ff.

153 A.a.0. 143 f.

154 »LC’homme passe infiniment ’homme« (PASCAL, Pensées, a.a.O., 212, Nr.
164 [Brunschvicg: Nr. 434]).

123

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

in derselben Hinsicht, sondern paradox aus zwei verschiedenen Perspek-
tiven: aus einer phinomenologischen und einer metaphysischen — Engel
und Tier, Grofle und Misere, kategorischer Imperativ und Pathologie,
noumenale und phidnomenale Natur. Nie ist er aber gemischt tierisch-en-
gelbaft, moralisch-pathologisch. Denn die praktisch-theoretische Gewiss-
heit des Herzens, die aus seiner reflektierten Erfahrung der Welt hervor-
geht, lasst ihn je schon asymmetrisch auf seine Universalitit als auf die
einzige Moglichkeit einer radikalen Versohnung setzten, ohne dass er
zugleich auf seine Weltlichkeit Verzicht leisten konnte. Er tbersteigt je
schon unendlich seine Manifestationen, die Positivitit, durch die er sich
selbst ausdriickt, und kann gleichzeitig nicht seine Phinomenalitit auf-
geben, ohne die Natur der Universalitit, auf die er setzt, zu verraten.
Die paradoxe Situation des Menschen in der Welt zeichnet sich hiermit
durch seine immanente Transzendenz und transzendente Immanenz aus.

Eine immanente Transzendenz und eine transzendente Immanenz: das
kennzeichnet die Situation des tragischen Menschen, eine Lage, die nicht
nur paradox ist, sondern die aufSerdem nur durch Paradoxe zum Ausdruck
gebracht werden kann.'ss

Seiner doppelten Natur und seiner vermittelnden Rolle entsprechend ist
auch das Verhiltnis des Menschen zur Welt ein paradoxes. Es ist zum
einen Bejahung, als innerweltliches Verlangen nach Verwirklichung der
Werte, und zum anderen Ablebnung, als Zuruckweisen einer Welt, die
wesentlich mangelhaft ist und in der die Werte sich nicht verwirklichen
lassen. Es ist eine paradoxe und innerweltliche Ablebnung der Welt, der
im Fall Pascals der spiritualistischen, eskapistischen Haltung einer Ab-
lebnung der Welt und eines Riickzuges in die Einsamkeit, wie sie aus
dem klassischen Jansenismus etwa eines de Barcos’ bekannt ist, entge-
genhalten wird.*s¢

Der paradoxen Situation des Menschen in der Welt entspricht der
ebenso paradoxe Charakter Gottes als radikale Moglichkeit der Ver-
sohnung. Gott ist zugleich ab- und anwesend und — im Christentum —
menschlich und gottlich. Seine paradoxe Natur ist andererseits nur fiir
einen Menschen giltig, der als Vermittler sich sowohl der Abwesenheit
Gottes von der Welt und der menschlichen Misere als auch seiner steten
Anwesenheit in der Form eines Verlangens nach Bedeutung, Gerechtig-
keit und Wahrheit dufSerst bewusst ist.'s”

155 GOLDMANN, Der verborgene Gott, a.a.O., 87/fz. 65 (Ubersetzung verin-
dert).

156 A.a.0., 424/fz. 316.

157 Vgl.a.a.0., 96/fz. 72: »Wenn schliefSlich in der Tragodie der Ablehnung zwi-
schen Gott und Welt nichts Gemeinsames mehr besteht, so sind dennoch
beide durch den Menschen und seine Vermittlung (in Pascals Fall durch die

124

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS URSPRUNGLICHE VORWORT: DISKUSSION

Am Ende der langen Auseinandersetzung mit Foucaults Préface zu
Histoire de la folie stellen sich vor allem zwei Fragen. Auf der einen Sei-
te bleibt zu klaren, wie genau Foucaults Auffassung des Wahnsinns und
der tragischen Erfahrung, die er jenseits der Versprechen der Dialektik
wiederzufinden meinte, sich zur Form des Tragischen verhilt, der pha-
nomenal-paradoxen, die allein das Vorrecht rechtfertigen konnte, das
Foucault ihm zuspricht. Auf der anderen Seite fragt sich, wie die Entge-
gensetzung zwischen Wahnsinn und Geisteskrankheit, folie und maladie
mentale, die im Mittelpunkt von Foucaults Archidologie der Entstehung
der modernen Psychopathologie und seines Reduktionismusvorwurfs
an diese steht, genau aufzufassen ist, wenn man Foucaults Wahnsinn
auf die paradoxe Tragik hin liest, die in ihm zumindest zum Teil bereits
eingeschrieben und gleichsam versteckt am Werk sein soll? Kann man
Foucaults Kritik kritisieren und zugleich ihren kritischen Stachel aufbe-
wahren? Wie sind genau die Folgen der Kritik an Foucaults Kritik des
modernen Anthropologismus, der Dialektik und der modernen Bio- und
Humanwissenschaften einzuschitzen?

Zahlreiche Elemente fiir eine Antwort auf die erste Frage wurden be-
reits aus der Analyse von Foucaults Vorwort gewonnen. Dort wurde
festgestellt, wie das Streben nach Versohnung, die Foucaults Archiolo-
gie innewohnt, in eine Form von Ddamonismus umzuschlagen droht, in-
dem sie die Nacht, an die sie zurecht appelliert, als absolut, substanziell
und nicht nur phinomenal unvermittelbar auffasst. Dadurch lost sich die
Tragik auf, die die Erfahrung des Wahnsinns hinter der falschen Vermitt-
lung der Dialektik wieder an Tag bringen soll. Denn eigentlich tragisch
sind ausschliefSlich Konflikte, die intern sind. Gehoren die zusammensto-
Benden Gegensitze nicht wesentlich zueinander, so hat man es lediglich
mit dem Traurigen zu tun: mit dem Kampf gegen Irrationales und Sinn-
loses, gegen ein Boses, das von auflen her tiberwiltigt. Dies aber ist der
Fall bei einer Metaphysik der Tragik, die theoretizistisch von einer sub-
stanziellen Unvermittelbarkeit der Gegensatze ausgeht.

Dagegen ist eine Auffassung des Tragischen zu verteidigen, die auf die
Valenz und den Status der von ihr unterstellten Metaphysik reflektiert

exemplarische Vermittlung des Gottmenschen) Teil derselben Gesamtheit,
gehoren zum selben Universum. Denn der Mensch, der ein paradoxes We-
sen ist, »uibersteigt den Menschen unendlich< und vereinigt in sich die Ge-
gensitze Engel und Tier, Groffe und Elend, kategorischer Imperativ und
radikales Ubel; er hat eine doppelte Natur: ist gottlich und menschlich, nou-
menal und phianomenal zugleich; es ist in Bezug auf diese doppelte Natur,
dass die Welt widerspriichlich und paradox erscheint und die Abwesenheit
Gottes — gegeniiber der Welt und dem innerweltlichen Charakter und Elend
des Menschen — zur totalen und permanenten Anwesenheit hinsichtlich sei-
ner GrofSe, seiner Forderung nach Sinn, Gerechtigkeit und Wahrheit wird«
(Ubersetzung leicht veridndert).

125

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

und der die Spannung zwischen den Polen des Konfliktes nicht abhan-
denkommt. Zu diesem Zweck soll die phinomenal-paradoxe Tragik, die
die Spannung des Gegensatzes in der Form eines absoluten Verlangens
nach seiner Vereinigung zu erhalten vermag, die Vorrechte der histo-
risch-anthropologischen Dimension der Welt gegeniiber einem hybriden,
gar pathologischen, weil selbst intramundanen Vorrang der fundamen-
talen, weltkonstituierenden Ebene der radikalen Andersheit erneut zur
Geltung bringen, ohne allerdings auf die Kritik an deren Verabsolutie-
rung Verzicht zu leisten.

Die Analyse von Foucaults Lektire von Denis Diderots Rameaus
Neffe im nachsten Teil der Arbeit soll ermoglichen, die Fragen, die sich
in der Préface gestellt haben, nochmals aufzunehmen und aufzurollen.
Foucault sieht in Rameaus Neffe die gesamte Bewegung der modernen
Anthropologie prafiguriert. Die Hauptfigur in der Satire Diderots bildet
demnach einen ausgezeichneten Bezug, um die Ergebnisse des umstritte-
nen und spater zuriickgewiesenen Vorworts an dem gesamten Plan von
Foucaults Untersuchung tuber die Entstehung der modernen Psychopa-
thologie zu messen. Dank der Vermittlung durch Goethes Ubersetzung
steht dariiber hinaus der Neffe Rameaus bekanntlich auch im Mittel-
punkt von Hegels Entfaltung seiner Philosophie des Geistes in der Phd-
nomenologie, insbesondere was die Welt angeht, in der sich der Geist
sich selbst entaufSert, namlich die Bildung. So erklart sich, dass Foucaults
Beschiftigung mit Diderot in sich eigentlich eine aufSerordentlich dichte
Auseinandersetzung mit Hegel beinhaltet.

Diese Auseinandersetzung zu rekonstruieren wird somit zugleich hei-
en, die historisch-systematische Frage nach der Positionierung des fri-
hen Foucaults innerhalb der Geschichte der Philosophie zu stellen. Die
Referenz auf Jean Hyppolites Hegelinterpretation, dessen Ausarbeitung
der anti-anthropologischen Momente in der Wissenschaft der Logik
die Affinitdt hervorzuheben vermag, die in der Kritik am modernen,
anthropologischen Reduktionismus zwischen Hegel und Nietzsche be-
steht, wird dabei helfen, eine undifferenzierte Einordnung Foucaults in
die Reihe des Nietzscheanismus zu revidieren.

Der neue philosophiegeschichtliche Horizont, der dadurch sich eroff-
nen wird, soll gestatten, die Frage nach Foucaults genauer Auffassung
des Wahnsinns erneut zu stellen. Was versteht Foucault eigentlich unter
Wahnsinn? Was ist die Form des Wahnsinns, die tatsichlich in Foucaults
Ausfithrungen am Werk ist? Wie ist das Verhaltnis zwischen Vernunft
und Unvernunft genau zu fassen: Wieso bedarf die Vernunft der Unver-
nunft, die sie abstrakt von sich ausschliefSen zu konnen glaubte? Wieso
vermag man nicht, auf der Ebene der Bestimmtheit und der Eindeutig-
keit zu bleiben? Was anders gefragt heif§t: Was ist falsch und intrin-
sisch gewaltsam in einer Weltlichkeit, das heifst nach Foucault in einer
endlich-positiven Dialektik, in der Geschichte und in der Pathologie,

126

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

die sich auf sich selbst begrinden zu konnen meint und die die imma-
nente Transzendenz vergisst, die ihr innewohnt? Wie ist dartiber hinaus
und damit einhergehend das Tragische zu verstehen, das Foucault dem
vielfaltigen Universum der maladie mentale, der Dialektik und der Ge-
schichte mit dem von ihm verfochtenen Triumph des Wahnsinns entge-
genzustellen versucht? Der Bezug auf Hegel wird aber schliefSlich auch
und zuletzt erlauben, die Frage aufzuwerfen, ob das Problem der Biowis-
senschaften und der mit ihnen verstrickten Humanwissenschaften sich
nicht gerade in dem diirftigen Lebensbegriff liegt, den sie unterstellen.
Gibe es nicht aufSer dem depotenzierten Begriff des Lebens, auf den die-
se sich stiitzen, einen eminenten, den sie vergessen und auf den letztend-
lich auch Foucaults Wahnsinn, seiner internen Logik und gewiss nicht
der Intention des Autors nach, zuriickzufiihren wire?

IV. Eine konsequente Vernunftkritik: die Rezeption von
Histoire de la folie vor dem Hintergrund der Préface

Die genaue Analyse des urspriinglichen Vorworts zu Histoire de la folie
erlaubt gleichzeitig, die Konsequenz und Relevanz von Foucaults frii-
her Vernunftkritik gegen die vielfachen Vorbehalte, die gegen sie geau-
Bert worden sind, zu verteidigen. Erst dadurch konnen schwerwiegende
Missverstandnisse aus dem Weg gerdaumt werden, die die Rezeption des
Werkes Foucaults immer noch prigen, um sodann die besondere Bri-
sanz seines fritheren vernunftkritischen Ansatzes genauer aufzuzeigen,
und zwar auf eine Art und Weise, die ermoglichen soll, kritisch gegen
Foucaults Selbstverstindnis ungentitzte Potenziale seines Denkens zur
Entfaltung zu bringen. Gegen Foucaults Selbstkritik wird die Konsistenz
einer Ursprungskritik ausgewiesen, die auf eine Ursprungsphilosophie
aufbaut. Der Naturalismusvorwurf wird gegen diejenigen gewendet, die
meinen, es wiirde reichen, beim objektiven Geist Halt zu machen, das
heifdt bei einer Gestalt, in der der Geist sich noch durch seine Naturhaf-
tigkeit auszeichnet, um dem Instrumentalismus und dem Szientismus der
pratendiert nachmetaphysischen Aufklarung gerecht zu werden. Wie die
Ablehnung des Spekulativen Habermas daran hindert, die Naturverstri-
ckung seines kommunikativen Handelns angemessen zu reflektieren, so
ist es letztendlich die Unfihigkeit, eine unendliche Einheit zu denken, die
Derrida, Frank, Lévi-Strauss, Deleuze und Agamben verwehrt, die fal-
sche Vermittlung zwischen physis und nomoi angemessen zu interpretie-
ren, die im Zentrum der modernen Biopolitik als Inbegriff des modernen
technokratischen Szientismus liegt.

127

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS
i. Eine Ursprungskritik im Namen der Ursprungsphilosophie

Unter den kritischen Stimmen in der Rezeption von Histoire de la folie
zihlen bekanntlich auch einige distanzierende Auflerungen Foucaults
uber seine eigene frithe Untersuchung. Abgesehen von den strategischen
Griinden, die zu Foucaults Zuriickhaltung gefithrt haben kénnen, wur-
de bereits betont, dass die strittige Natur der Préface eher fiir als gegen
ihre Relevanz und Brisanz spricht. Denn sie weist eine Konstellation von
Unterstellungen auf, denen, obwohl — oder zum Teil auch gerade weil —
sie Foucault spater Schwierigkeiten bereiten konnten, eine unvergleich-
liche Wichtigkeit fur die genaue Einordung und Interpretation seiner Ar-
chaologie zukommt.

In diesem Zusammenhang erhilt die Frage nach dem Ursprung eine
entscheidende Bedeutung. Denn die Ursprungsauffassung, die Foucaults
Archiologie der Psychopathologie unterstellt, kann exemplarisch fur das
ganze Problem des Verhiltnisses Foucaults und seines nachfolgenden
Werks zu seiner frithen Vernunftkritik stehen. Behalt man so insbesonde-
re die spatere Kritik an einem Denken des Ursprungs im Blick, so konn-
te man meinen, Foucaults Geschichte des Wahnsinns und a fortiori die
Préface zu ihr fallen zweifelsohne darunter.'s®

Die aporetische Suche nach dem Ursprung gehort in Les mots et les
choses zu den vier Merkmalen, die das eigentiimliche Viereck des mo-
dernen, anthropologischen Denkens bilden: die Verbindung der Posi-
tivitdten mit der Endlichkeit, die Reduplizierung des Empirischen im
Transzendentalen, die stindige Beziehung des Cogito zum Ungedach-
ten, und eben der Riickzug und die Wiederkehr des Ursprungs (vgl.
MC 346/dt. 404). Einerseits zieht sich der Ursprung in der anthropo-
logischen Moderne zuriick, indem der Mensch sich empirisch je schon
in einer Geschichtlichkeit geworfen entdeckt, die in sich verschlossen
und nach einer eigenen Gesetzlichkeit sich entfaltend ihm stets ent-
geht. Sprache, Leben, Arbeit bilden die drei pragenden Bereiche dieser
Historizitit, die Foucault in Die Ordnung der Dinge besonders in Be-
tracht zieht. Demnach ist das Urspriingliche im Menschen das, was ihn
von Anfang an etwas anderes als ihn selbst bindet (MC 342/dt. 399).

158 Dabei kann man vorab das Kapitel »Le recul et le retour de 'origine« in
Les mots et les choses (MC 339-346/dt. 396—404) und die Ausfithrungen
zu Nietzsches Genealogie in: M. FOUCAULT, »Nietzsche, la généaologie,
histoire«, zuerst in: Hommage a Jean Hyppolite, Paris 1971, jetzt in: DE I,
1004—24 (Nr. 84), beriicksichtigen, in denen die Genealogie als Gegenent-
wurf zu einem Denken des Ursprungs (in der Geschichte, in der Philosophie)
prasentiert wird. Foucault versucht insbesondere in seinem Aufsatz dem Be-
griff des Ursprunges jenen der Herkunft, als einen kontingenten Anfang im
Unterschied zu einem wesentlichen, gegeniiberzustellen (vgl. insb. 1004 f./
dt. 166 f.).

128

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

Andererseits ist aber der Mensch in der anthropologischen Konstella-
tion der Moderne nicht auf einer empirischen, sondern auf einer fun-
damentalen Ebene selbst als Ursprung gedacht, als der Anfangspunkt,
aus dem die Geschichtlichkeit, in der als in sie geworfen er sich vor-
findet, hervorgeht: Prigende Medien seiner Historizitat, wie etwa die
Sprache, das Leben und die Arbeit, lassen sich von ihm her als ihrem
Urheber verstehen.

Das moderne Denken des Ursprunges steht somit unter dem Gebot,
das eigentlich eine unendliche Aufgabe bildet, so etwas wie das >Gleiche«
zu denken, das heifst, hinter den vielfachen Formen seiner Zerstreuung
und Verobjektivierung in der Geschichte den Menschen in seiner Identi-
tat mit sich selbst wiederzuentdecken.

De toute fagon, ce qu’elle [sc. die gleichzeitig mit dem Menschen gegebe-
nen Schicht des Urspriinglichen] prescrit de penser, c’est quelque chose
comme le sMéme« : a travers le domaine de I’originaire qui articule I’ex-
périence humaine sur le temps de la nature et de la vie, sur I’histoire, sur
le passé sédimenté des cultures, la pensée moderne s’efforce de retrouver
I’homme en son identité — en cette plénitude ou en ce rien qu’il est lui-mé-
me —, ’histoire et le temps en cette répétition qu’ils rendent impossible
mais qu’ils forcent a penser, et I’étre en cela méme qu’il est.™s?

Wie ist es aber mit Foucaults frither Auffassung des Wahnsinns und
mit dem Vorrecht bestellt, das er einer differenzlosen Unvernunft vor
der Teilung zwischen Vernunft und Unvernunft gegeniiber der kontinu-
ierlichen Sinnentfaltung der Geschichte und der Psychologie zuspricht?
Fallen auch diese unter die Kritik, die Les mots et les choses gegen die
fehlerhafte Zirkularitit eines modernen Denkens des Ursprungs ausfor-
muliert, das vergeblich vor der unendlichen Aufgabe gestellt ist, sich in
der eigenen Endlichkeit zu fundieren?

Fur diesen Fall wiirde die Differenz zwischen Foucaults Auffas-
sung des Wahnsinns und dem Ursprungsdenken, das Les mots et les
choses kritisiert, vollig tibersehen. Die Kritik von Les mots et les cho-
ses ist — und hier soll es selbstverstindlich kaum darauf ankommen, ob
dies Foucaults Intention und Selbstverstandnis entspricht — im Grunde

159 MC 345 (»Auf jeden Fall ist das, was es zu denken vorschreibt, so etwas
wie das >Gleiche« durch das Gebiet des Urspriinglichen hindurch, das die
menschliche Erfahrung nach der Zeit der Natur und des Lebens, nach der
Geschichte und nach der abgelagerten Vergangenheit der Kulturen glie-
dert, bemiiht sich das moderne Denken, den Menschen in seiner Identitit,
in jener Fille oder in jenem Nichts, das er selbst ist, die Geschichte und
die Zeit in jener Wiederholung, die sie unmoglich machen, aber die sie zu
denken zwingen, und das Sein in genau dem, was es ist, wiederzufinden«,
dt. 403).

129

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

»keine prinzipielle Kritik an der Suche nach dem Ersten«'. Sie stellt
der Sache nach eine Ursprungskritik im Namen der Ursprungsphiloso-
phie dar, eine, die einem falschen, abkiinftigen Ursprung einen tieferen,
eigentlich origindreren entgegenstellt. Aufgrund dieses origindreren Ur-
sprungs kann den falschen, sich auf einem abkiinftigen Ursprung stiit-
zenden Bestimmtheiten und Identitdten archdologisch-genealogisch zur
Selbstauflosung verholfen werden.*** Eine Anthropologie, die sich — so

160 Fiir das Muster vgl. E. ANGEHRN, Die Frage nach dem Ursprung. Philoso-
phie zwischen Ursprungsdenken und Ursprungskritik, Miinchen 2007, 41.
161 Vgl. in dieser Hinsicht insbesondere die Stelle in L'archéologie du savoir,
auf die bereits hingewiesen wurde, wonach der archiologischen Analyse
des Archivs nicht die Aufgabe zukommt, die besonderen Zuige zu rekon-
struieren, die unsere Identitit bilden, sondern das Andere und das Auflen,
die uns begrenzen, zum Aufbrechen zu verhelfen und dadurch die Diffe-
renz, die uns ausmacht, zum Vorschein zu bringen: »’analyse de I’archive
comporte donc une région privilégiée : a la fois proche de nous, mais dif-
férente de notre actualité, c’est la bordure du temps qui entoure notre pré-
sent, qui le surplombe et qui indique dans son altérité ; c’est ce qui, hors
de nous, nous délimite. [...] En ce sens elle vaut pour notre diagnostic. Non
point parce qu’elle nous permettrait de faire le tableau de nos traits distinc-
tifs et d’esquisser par avance la figure que nous aurons a P’avenir. Mais elle
nous déprend de nos continuités ; elle dissipe cette identité temporelle ot
nous aimons nous regarder nous-mémes pour conjurer les ruptures de I’his-
toire ; elle brise le fil des téléologies transcendantales ; et 1a ot la pensée an-
thropologique interrogeait I’étre de ’homme ou de sa subjectivité, elle fait
éclater I’autre et le dehors. Le diagnostic ainsi entendu n’établit pas le con-
stat de notre identité par le jeu des distinctions. Il établit que nous sommes
différence, que notre raison c’est la différence des discours, notre histoire
la différence des temps, notre moi la différence des masques« (AdS 172 f.;
»Die Analyse des Archivs umfaf3t also ein privilegiertes Gebiet: gleichzeitig
uns nahe, aber von unserer Aktualitit abgehoben, ist es der Saum der Zeit,
die unsere Gegenwart umgibt, tiber sie hinauslauft und auf sie in ihrer An-
dersartigkeit hinweist; es ist das, was uns aufSerhalb von uns begrenzt. [...]
In diesem Sinne gilt sie fiir unsere Diagnose. Nicht weil sie uns gestatten
wiirde, die Tabelle unserer unterschiedenen Merkmale aufzustellen und im
voraus die Gestalt zu skizzieren, die wir in Zukunft haben werden. Aber sie
nimmt uns unsere Kontinuititen; sie 1ost diese zeitliche Identitit auf, worin
wir uns gerne selbst betrachten, um die Briiche der Geschichte zu bannen;
sie zerreiflt den Faden der transzendentalen Teleologien; und da, wo das an-
thropologische Denken nach dem Sein des Menschen oder seiner Subjektivi-
tdt fragt, laldt sie das Andere und das AufSen aufbrechen. Die so verstande-
ne Diagnose erreicht nicht die Feststellung unserer Identitit durch das Spiel
der Unterscheidungen. Sie stellt fest, daf§ wir Differenz sind, daf§ unsere Ver-
nunft die Differenz der Diskurse, unsere Geschichte die Differenz der Zei-
ten, unser Ich die Differenz der Masken ist«, dt. 190 f., (Ubersetzung leicht
verindert). Ahnlich in Foucaults Nietzsche, la généalogie, I’bistoire, wonach

130

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

wie der Baron Miinchhausen sich am eigenen Zopf aus dem Sumpf zie-
hen will — aus ihrer Endlichkeit heraus selbst begriinden soll, setzt selbst
den eigentlichen Grund des Sinns voraus, aus dem sie sich volens nolens
immer schon speist und dessen sie notwendig bedarf, obwohl sie allen
ihren Stolz und Hochmut gegeniiber der Tradition des Denkens gerade
auf ihrer angeblich selbstbescheidenen Emanzipation von jedem ersten
Prinzip aufbaut.

Emil Angehrn unterscheidet in seiner Erforschung der Typologien des
Ursprungsdenkens und der Ursprungskritik vier Hauptfiguren.

Neben dem tragenden Grund und ersten Anfang der Metaphysik als dem
schlechthin Seienden und Erkennbaren, neben dem bedrohlichen Abgrund
des Entstehungsmythos als dem Nichtigen und Zerstorenden, neben dem
Ursprungs- und Beginnlosen einer nachmetaphysischen Zerstreuung und
Entwurzelung stellt der uneinholbare Anfang und unvordenkliche Grund
in seiner negativen wie positiven Profilierung ein viertes Hauptmotiv dar,
um welches sich das Denken in der Reflexion auf den Ursprung konstel-
liert.re>

Das vierte Hauptmotiv stelle insbesondere »eine letzte, radikalste Figur«
dar, »in welcher das Entzogensein des Ursprungs mit einer affirmativen
Ursprungsvision verflochten, in die Idee eines fundierenden Ursprungs
eingezeichnet ist — auch wenn der Begriff selbst im Sinne der absolu-
ten Unerkennbarkeit des Ersten eingeklammert, ungesagt bleibt.«*¢ Am
radikalsten ist diese letzte Ursprungsfigur, weil sie sich »mit gleicher
Stringenz, gegen die mythisch-metaphysische Idee eines identifizierbaren
Ersten wie gegen eine rein negative Ursprungskritik, eine Verselbstandi-
gung der Ursprungslosigkeit wendet.«**+ Aufgrund seiner Fahigkeit, Ur-
sprungsdenken mit Ursprungskritik zu vereinigen, seiner Kritik an der
vermeintlichen Ursprungslosigkeit und seiner Verwerfung von falschen
Urspriingen, steht Foucault mit seiner Auffassung des Wahnsinns die-
ser vierten, radikalsten Figur am nichsten. Foucaults Begriff des Wahn-
sinns als absolute Indifferenz setzt auf einen Ursprung, der strukturell
jede innerweltliche Immanenz scheut und der sich jedem Versuch ent-
zieht, weltliche Sinnartikulierung durch Geschichte, Dialektik und Psy-
chologie zu verselbstandigen.

die Geschichte genealogisch zu betrachten nicht zum Zweck habe, die Wur-
zeln unserer Identitit wieder zu entdecken, sondern sie zu destruieren (vgl.
DE I 1022/dt. 188). Uber die Genealogie als Identititsauflosung vgl. auch
ANGEHRN, Die Frage nach dem Ursprung, a.a.O., 221.

162 A.a.0., 239.

163 A.a.0.

164 A.a.0O.

I31

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Gegen den Dogmatismus der klassischen Metaphysik, die einen
identifizierbaren und erkennbaren absoluten Anfang und Grund als
schlechthin seiend unterstellt, bringt die radikalste Figur des Ursprun-
ges die absolute Andersheit eines Wahnsinns zur Geltung, der auflerhalb
jeder Artikulation steht. Die Figur eines unvordenklichen Prinzips er-
liegt ferner durchaus dem Reiz des Mythos, indem sie dazu neigt, eine
weltzerstorende, apokalyptische Nacht als Erstes zu setzten. In dem,
was als die Gefahr eines Falles in den Damonismus gekennzeichnet
wurde, steht sie dem verschlingenden Abgrund des Mythos als »dem
Nichtigen und Zerstorenden« am nachsten. In der Beschworung der
Nacht, in der die mythische Ordnungsstiftung besteht, sieht sie aller-
dings das Problem und nicht die Losung. Sie denunziert den illusori-
schen Charakter der Entlastung vom Absoluten'ss, auf die mythisch
gestiftete Ordnung aufbaut, und die Gewalt und Willkiir, aus denen
diese besteht.

Einer sich selbst zum nachmetaphysischen Zeitalter ernannten Epo-
che, die sich zur bequemen Bescheidenheit der angeblichen Endlichkeit
von Diskursen bekennt, hilt die radikalste Figur des Ursprunges schliefs-
lich eine Archdologie entgegen, die den Anspruch erhebt, jeden Diskurs
auf seine strukturell unterstellten Existenzbedingungen der Moglichkeit
wie auf seine kontingenten Prinzipien zuriickzufithren und dadurch sei-
nen Gewalt- und Willkiircharakter gegeniiber einer urspriinglichen Au-
Berlichkeit, die er unterschlagen muss, um sich zu konstituieren, zu ent-
hiillen und zu entscharfen.

Versteht man Metaphysik in ihrem engeren, eigentlichen Sinne als pri-
ma philosophia, als die Weisheit, die sich auf der Suche nach den ersten
Prinzipien begibt, und nicht notwendig als Philosophie der Prasenz, der
Identitdt, der Substanz und des Wesens, und trifft es zu, dass die Aufga-
be, vor der sie steht, keine ist, vor der man zuriickweichen oder von der
man sich verschont glauben kann, dann liefle sich durchaus behaupten,
dass Foucaults Auffassung des Wahnsinns in ihrer internen Logik ver-
standen intrinsisch eine Kritik sowohl am Essentialismus der klassischen
Metaphysik als auch an der Schicksalsordnung des Mythos wie auch an
der postmetaphysischen Metaphysik — sei es in ihren szientistischen, sei
es in ihren philosophischen Formen — beinhaltet.

In ihrer radikalen Verwerfung jeglicher Form von Positivitat scheint
es, dass Foucaults frither Vernunftkritik, trotz ihrer Einordnung in die
Stromung der modernen Nachmetaphysik aufgrund ihrer Anlehnung an
Nietzsche, alles nicht zu metaphysisch, sondern hochstens nicht meta-phy-
sisch genug und somit zu sehr der Gewalt der Physis ausgesetzt vorkommt.
Thr Hauptproblem scheint vielmehr als in einem Rest an Positivismus in

165 Fiir den Begriff der Entlastung vom Absoluten vgl. H. BLUMENBERG, Ar-
beit am Mythos, Frankfurt/M. 1996, 69 ff.

132

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

der Unfahigkeit zu liegen, Positivitit iberhaupt bestehen zu lassen und
damit einhergehend irgendeine Form von Bejahung zu denken.

Die vierte Hauptfigur des Ursprungsdenkens prasentiert Emil Angehrn
exemplarisch an Emmanuel Lévinas’ Philosophie der Spur.'¢¢ Diese steht
fuir die tiefer ansetzende Gestalt einer Reihe zeitgenossischer Kritiken und
Transformationen des Ursprungsdenkens, die auf die » Uneinholbarkeit
des Ursprunges« gesetzt haben und unter denen Angehrn auch Jacques
Derrida, Primo Levi und Paul Ricceur zihlt. Zugleich fihrt Lévinas Fi-
guren zusammen, »die in der Linie des Neuplatonismus in verschiedenen
Stadien begegnen« und durch die »das Eine >jenseits des Seins< — nicht
mehr, wie bei Plotin, tiber die platonische Idee, sondern tiber das heideg-
gersche Seinsdenken hinausweisend — mit der unvordenklichen Vergan-
genheit des voriibergegangenen Gottes, der »urspriinglichen Vorgangig-
keit Gottes gegeniiber der Welt« zusammengedacht wird. «*¢7

Wenn aber Lévinas und Foucault — Foucault de facto, wenn auch nicht
programmatisch — dhnlich von einem uneinholbaren, transzendenten Ur-
sprung ausgehen, so trennen sich ihre Wege allerdings wiederum scharf
im Hinblick auf die Art und Weise, in der sie die Erfahrbarkeit des unvor-
denklichen Grundes denken. Dies bildet auch die Richtung, in die ein de-
taillierter Vergleich zwischen den beiden Positionen gehen sollte. Lévinas
bewegt sich bekanntlich zugleich im Horizont der Phanomenologie und
der alttestamentarischen Offenbarung. Er denkt eine urspringliche Erfah-
rung, vor der die Reduktion der Welt der Erscheinung Halt machen soll.
Obwohl diese Erfahrung wesentlich die Gestalt der Spur annimmt, deren
Prisenz sich konstitutiv als Abwesenheit gibt, deren Immanenz und Welt-
lichkeit konstitutiv Transzendenz ist, stellt sie trotzdem so etwas wie eine
erste Positivitdt dar. Als solche hat sie die Form einer letzten Unmittelbar-
keit, einer vor-intentionalen Erfahrung, die gegen die Objektivierungen
und Ontologisierungen der Intentionalitit den Raum fiir eine grundlegen-
de Epiphanie, eine letzte Offenbarung er6ffnet, und sei es im Modus eines
absoluten Sich-Entziehens. Deshalb begegnet sie als Lichtung und mit der
gebietenden Kraft eines alttestamentarischen Gesetztes.'*®

166 Vgl. ANGEHRN, Die Frage nach dem Ursprung, a.a.O., 237 ff.

167 A.a.0O., 239.

168 Vgl. aufler Emil Angehrns Rekonstruktion (a.a.O., 237-39) auch fiir die
Vor-Intentionalitit der Erfahrung etwa E. LEVINAS, Totalitit und Unend-
lichkeit. Versuch iiber die Exterioritdt, ubers. v. W. N. Krewani, Freiburg/
Miinchen 1993, insb. 65/fz. 44: »der Gedanke eines Sinnes, der meiner Sinn-
gebung vorausgeht«. Vgl. zudem DERS., Jenseits des Seins oder anders als
Sein geschieht, tibers. v. Th. Wiemer, Freiburg / Miinchen 420171 (1992), 56/
fz. 35: »Die Intention: auf den Anderen hin offenbart, wo sie sich erfillt, die
Widerlegung der Intentionalitit«; fiir die Offenbarung Totalitit und Unend-
lichkeit, a.a.0., 107/fz. 76: »Die Nihe des Anderen, die Nihe des Nichsten,
ist im Sein ein unerlafliches Moment. «

133

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Demgegeniiber zeichnet sich Foucault durch seine radikale Verwer-
fung der Positivitat aus. Er kann gewiss mit der Phinomenologie den An-
tipositivismus teilen, seine Kritik der Psychologie appelliert aber an keine
tiefere Positivitat.” So ist die Erfahrung des Wahnsinns keine unmittel-
bare. Die Versuchung, sich einer folie sauvage hinzugeben, ist durchaus
prisent, sie ist aber nicht — wie bereits erwahnt — die strukturell relevan-
tere. Die Erfahrung, die im Wahnsinn in den Vordergrund tritt, ist eher
die eines internen Zerfallens der Diskurse, die aus sich selbst heraus er-
fahren, wie die von ihnen abgestofene oder gar beschworene Auferlich-
keit ihnen konstitutiv zugehort. Sie ist keine noetische, sondern durch-
aus eine diskursive. Daher die ganze Emphase, mit der die Diskurse in
ihrer Immanenz rekonstruiert werden und die geduldige Miihe der akri-
bischen, historischen Arbeit. Die Transzendenz bricht aus der Inmanenz
heraus. Darin griindet auch Foucaults Rationalismus: Nur die Vernunft
kann von der Vernunft befreien.'7

Wird Foucaults Auffassung des Wahnsinns in die Richtung eines
phanomenal-paradoxen Tragischen erweitert, so bildet die Erfah-
rung des Anderen kein Winken oder gar Leuchten aus der Transzen-
denz, sondern das Erleben eines Bediirfnisses nach Versohnung, Liebe,
Gerechtigkeit, Freiheit, das im Absoluten allein die Bedingung sei-
ner Moglichkeit findet. Es ist ein Begebren des Unendlichen, das aus

169 Vgl. B. WALDENFELS, »Die Positivitit historischer Ordnungen und Diskur-
se (M. Foucault)«, in: DERS., Phdnomenologie in Frankreich, Frankfurt/M.
1987, 513-35. Fir die Suche nach einer letzten Positivitit kann man exem-
plarisch etwa an den spdten Merleau-Ponty denken: » Wollen wir diese erste
Luge, von der man nicht mehr loskommt, vermeiden, so miissen wir mit und
durch die Reflexion das Subjekt-Sein und das Sein selbst von neuem betrach-
ten, indem wir unsere Aufmerksamkeit konzentrieren auf den an den aufSers-
ten Grenzen der reflexiven Universums auftauchenden Horizont der Welt, der
unsere Konstruktionen insgeheim leitet und uns die Wahrheit des reflexiven
Vorgehens verheimlicht, durch welches wir ihn zu rekonstruieren vorgeben,
— eine erste Positivitat, die durch keine Negierung unserer Zweifel aufzuwie-
gen ist« (M. MERLEAU-PONTY, Das Sichtbare und das Unsichtbare, hg. v.
C. Lefort, tibers. v. R. Giuliani, B. Waldenfels, Miinchen 1986, 76/fz. 75).

170 So kann man die schone Formel von Foucaults Einleitung zur amerikani-
schen Ubersetzung von Georges Canguilhems Le normal et le pathologique
mit einer kleinen Akzentverseschiebung dahingehend interpretieren, dass
man eher auf die Befreiung durch die Vernunft als auf die Befreiung von der
Vernunft abhebt, nach einer Figur, die im deutschen Kulturraum an Ador-
nos Freiwerden vom Begrifflichen im Medium des Begriffs erinnert: »une
raison, par conséquent, qui n’a d’effet d’affranchissement qu’a la conditi-
on qu’elle parvienne a se libérer d’elle-méme« (FOUCAULT, »La vie : ’ex-
périence et la science«, a.a.0., 1586; »eine Vernunft folglich, die dann einen
Befreiungseffekt besitzt, wenn es ihr gelingt, sich von sich selbst zu befrei-
en«, dt. 948).

134

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

dem Bediirfnis des Endlichen selbst hervorgeht; eine Heimkehr, die ih-
ren Weg nach Hause nur im Hinausgehen ins Fremde findet, und ein
Ins-Exil-Gehen, das eigentlich heim will; oder Abraham, der sich mit
Odysseus trifft.'7*

ii. Jiirgen Habermas® Naturalismus

Jurgen Habermas hat den internen Zusammenhang gesehen, der zwi-
schen Vernunftkritik und Archdologie der Humanwissenschaften be-
steht. Dafur braucht nicht auf das spatere Werk Foucaults hingedeu-
tet zu werden, wo auf das Thema direkt eingegangen wird. Bereits in
Wabnsinn und Gesellschaft und in dessen vernunftkritischem Ansatz
ist der Ort einer Rekonstruktion der Wissenskonstellation eingezeich-
net, die die modernen Humanwissenschaften erst ermoglicht haben soll.
Die epistemische Konstellation, aus der die Humanwissenschaften her-
vorgegangen sind, ist namlich in Wabnsinn und Gesellschaft bereits auf
der abkiinftigen Ebene der Welt, der Dialektik und der Geschichte ange-
siedelt, die Foucault nicht von ungefihr in ihrer engen Verwandtschaft
mit der Psychologie und der Unterscheidung zwischen Normalem und
Pathologischem begreift. Erst von der Unvernunft her, die von ihnen
zum Schweigen gebracht wird, kann der Reduktionismusvorwurf gegen-
uber den Humanwissenschaften und der internen Korrelation zwischen
Macht und Wissen, die sie auszeichnet, verstanden werden, so wie nur
die folie den richtigen Horizont eroffnet, von dem her sich die maladie
mentale interpretieren ldsst.

Es wurde bereits darauf hingewiesen, wie eine unzulangliche Auffas-
sung vom Anderen der Vernunft Habermas ein angemessenes Verstand-
nis von Foucaults Vernunftkritik versperrt. Nach Habermas® Auffassung
bildet die Unvernunft blof§ das abstrakte, ebenburtige Gegentuber der
Vernunft und nicht die umfassende, radikale Andersheit, die in sich so-
wohl Vernunft als auch Unvernunft als deren schlichte Gegenseite um-
fasst. Es bleibt dann nur Vernunft, die Unvernunft selbst ist Vernunft,
und nichts steht mehr der Verabsolutierung einer anthropologisierten,

171 Fur die bekannte Frontstellung vgl. ANGEHRN, Die Frage nach dem Ur-
sprung, a.a.0., 238: »In mannigfachen Figuren bringt Lévinas diese Diver-
genz zum Tragen, als Gegensatz zwischen der Sehnsucht nach Riickkehr und
dem Hinausgehen ins Fremde, zwischen Odysseus’ Riickkehr und dem Auf-
bruch Abrahams, zwischem dem Bediirfnis (besoin), dessen Kern Wieder-
kehr, Heimweh, Selbstsorge ist, und dem Begehren (désir), das ein urspriing-
liches Verlangen nach dem Anderen, letztlich ein Begehren des Unendlichen
ist.« Angehrn verweist hier insb. auf Lévinas® Aufsatz »Die Spur des Ande-
ren, in: E. LEVINAS, Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phino-
menologie und Sozialphilosophie, Freiburg 2007, 209-35.

135

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

auf ihre sozialen und praktischen Manifestationen reduzierten, endli-
chen, durch und durch propositionalen Vernunft im Weg.'7*

Vernunftkritik ist laut Habermas dementsprechend ein »selbstbeziigli-
ches Unternehmen«, denn Vernunft kénne nur durch Vernunft kritisiert
werden. Foucault sieht dies kaum anders, allerdings verwischt er nicht
die Ebenen und begreift, wie sie sich zueinander verhalten. Er kann auf
der einen Seite zwischen der konstituierten Ebene der Manifestationen
der Vernunft, die notwendigerweise mit endlichen Trennungen und Be-
stimmungen arbeiten muss, und der konstituierenden Ebene der Vernunft
als absoluter Einheit der Unterschiede, die sich nicht in endlichen Arti-
kulationen darstellen lisst, unterscheiden. Auf der anderen Seite weifS
er, dass die versteckte, immanente Wirksamkeit der konstituierenden
Vernunft und nicht etwa ein angeblicher, privilegierter und unmittelba-
rer Zugang zu deren Transzendenz die interne Auflosung der endlichen
Bestimmtheiten der konstituierten Vernunft bewirkt. Um die Verwirk-
lichungen der Vernunft zu kritisieren, reicht es, sie bis zu ihrer letzten
Konsequenz zu fithren. Appelliert man stattdessen an eine unmittelbare
Erfahrung des wilden Wabnsinns, dann verurteilt man sich dazu, nicht
nur Foucaults Irrationalismus, sondern auch seinen Rationalismus falsch
zu interpretieren: Die Akribie und die Mithen der Rekonstruktionsarbeit
im Archiv werden schlicht unverstandlich.'73

Angesichts des vermeintlichen Scheiterns der Vernunftkritik ist laut
Habermas Foucault seit Anfang der siebziger Jahren nichts mehr tibrig

172 Die ausgezeichnetste Wiederaufnahme eines dhnlichen Interpretationsmus-
ters ist zweifelsohne die von . SUAREZ MULLER, Skepsis und Geschich-
te. Das Werk Michel Foucaults im Lichte des absoluten Idealismus, Wiirz-
burg 2004, insb. 62 ff. Die kommunikative Vernunft Habermas’ wird von
Suarez Miiller vor allem anhand von Uberlegungen Vittorio Hosles in Rich-
tung einer konsequenteren Dialogizitdt reformuliert.

173 Erkannte noch Habermas die konstitutive Rolle der Vernunftkritik in
Foucaults Archiologie der Humanwissenschaften, so zeigt exemplarisch die
Lektiire Foucaults von Axel Honneth, wie Habermas’ Befund einen bestimm-
ten Strom der Rezeption Foucaults geprigt hat, der in den letzten fiinfzehn
bis zwanzig Jahren gewiss vorherrschend geworden ist. So bedauert Hon-
neth die »allzu starke Konzentration auf allgemeine Fragestellungen der Phi-
losophie«, die die Auseinandersetzung mit Foucault bis in die achtziger Jah-
re gepragt haben soll. Statt sich auf »grofsflichige Themen der Subjekt- und
Vernunftkritik zu konzentrieren«, sollte man »den materialen Gehalt der
Studien« in den Vordergrund riicken (vgl. A. HONNETH, »Foucault und
die Humanwissenschaften. Zwischenbilanz einer Rezeption«, in: A. HON-
NETH, M. SAAR (Hg.): Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption.
Frankfurter Foucault-Konferenz 2001, Frankfurt/M. 2003, 15-26, hier 18).
Was dadurch zutage trete, sei die tiefe » Veranderung im Begriff des Sozialen«
selbst, die das Werk Foucaults und dessen Wirkung hervorgebracht haben soll.

136

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

geblieben, als eine Wende zur Machtheorie zu vollziehen.'7+ Kein Wunder,
dass diese riickhaltlos in der Luft zu schweben scheint, will man ihr eine
fundamentale Rolle zusprechen, die ihr keineswegs zukommit, statt sie
mit einer vernunftkritischen Diagnose zu verbinden, die die intrinsische

Diese Verianderung werde insbesondere sichtbar, »wenn den konzeptuellen
Transformationen nachgegangen wird, die Foucault im Dreieck der Begriffe
Macht, Wissen und Subjekt vorgenommen hat« (a.a.O., 20). Wie das ange-
sichts einer solchen Selbstverleugnung der Philosophie moglich sein soll, wie
»Macht«, »Wissen« und »Subjekt«, ohne irgendeine philosophische Idee von
»Vernunft« und »Subjekt« zu haben, iiberhaupt aufzufassen seien, bleibt al-
lerdings ein Ratsel. Auf jeden Fall wird dadurch Foucault auf ein Gebiet ver-
setzt, dessen vermeintliche Verselbststindigung er in seinen Werken nie auf-
gehort hat zu brandmarken: jenes eines verabsolutierten objektiven Geistes,
das anthropologische Feld einer sozial-praktischen, endlichen Sinnartikulati-
on nach festen Bestimmungen. In Foucault sei eine Art »materialistischer Witt-
genstein« zu sehen; »in all seinen Analysen« wiirde er »auf sozialkonstituti-
ve Regeln hinauswollen« (a.a.0., 23), und das grundlegende Problem, das er
mit der Normativitit habe, sei die Entwicklung einer autonomen Lebenspra-
xis innerhalb eines Netzes von sozialen Regeln, das erst menschliche Hand-
lungsfreiheit ermoglichen soll. Honneth erhebt den Anspruch, nicht allein fiir
sich zu sprechen, sondern exemplarisch fiir ein zeitgenossisches, allgemeines
»Wir«, das gegen den »Hauptstrom« einer alten Foucault-Rezeption, die sich
noch auf philosophische Probleme konzentrierte, »eine neue Sicht des Sozia-
len« zur Geltung bringen mochte. Fiir einen dhnlichen Befund tiber ein Nach-
lassen der philosophischen Rezeption stricto sensu, die bis in den neunziger
Jahren noch konzentriert anzutreffen ist: M. SAAR, E VOGELMANN, Lu-
miéres allemandes, in: Ph. ARTIERES, J.-F. BERT, E. GROS, J. REVEL (Hg.),
Michel Foucault (Cahier de I'Herne), Paris 2011, 209-16.

174 Uber die tatsichlich grundlegende Natur einer solchen Wende lasst sich selbst-
verstandlich streiten. Es sei hier lediglich daran erinnert, dass Foucault selbst
sie in einem allgemein bekannten Aufsatz von 1981 riickblickend stark rela-
tiviert hat: Es handelte sich eher um eine Aktzentverschiebung auf themati-
scher Ebene, die erst aus der Sicht des wahren, konstanten und grundlegenden
Interesses Foucaults in seinem gesamten Werk, namlich einer Geschichte der
Formen der Subjektivierung, ihre eigentliche Bedeutung erhalten kann (vgl.
M. FOUCAULT, »Le sujet et le pouvoir«, zuerst in englischer Sprache in: H.
DREYFUS, P. RABINOW, Beyond Structuralism and Hermeneutics, Chica-
g0 1982, jetzt in: DE I, 1041-62 (Nr. 306), 1041 f./dt. 269). Subjektivierung
heifdt aber strukturell auch Reduktion der Differenz auf Identitit, des Unter-
schieds auf Gleichheit und somit im Vokabular des frithen Foucaults: Dia-
lektik, Geschichte, Anthropologie und Psychologie. Der Akt der Konstituti-
on eines Subjekts kann insofern nur im Licht einer gewissen Vernunftkritik
verstanden werden. Diese ist auch die Position, die hier vertreten wird. Auch
Foucaults spatere Theorie der Macht als assujettissement und als biopolitische
Macht der Norm lasst sich nur im Hinblick auf die Folgen einer bestimmten
Vernunftauffassung und Vernunftkritik angemessen rekonstruieren.

137

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Gewalt einer bestimmten Form von willkiirlich verobjektivierendem und
versubjektivierendem Wissen dekretiert. Aus den Mingeln der eigenen
Interpretation entsteht bei Habermas sodann die Notwendigkeit, theore-
tische Konstrukte zu erfinden, die die eigens erzeugten Liicken ausfiillen.
So habe Foucault entweder transzendental eine Machtmetaphysik ver-
treten, die auf eine vollig willkiirliche Fundamentalisierung von Macht
aufbaue, oder positivistisch eine Macht-Kategorie als vermeintlich uni-
versal deskriptives Konzept eingefiihrt. Demnach schwanke Foucault
zwischen einem »bekennenden Irrationalismus« und dem »Naturalis-
mus« von positivistisch ansetzenden Diskursanalysen, die Geltungsfra-
gen deskriptiv-genealogisch bewiltigen zu konnen glauben. In keinem
der beiden Fille vermoge er auflerdem die »normative Grundlage« sei-
ner Kritik »auszuweisen«: sein »Kriptonormativismus« wiirde hochstens
entweder auf eine »rhetorische Haltung« oder auf eine vitalistische Auf-
fassung von Leiblichkeit hinauslaufen.

Uber die tatsichliche Gefahr der Vernunftkritik Foucaults, in eine
Machtmetaphysik zuriickzufallen, wurde bereits gesprochen; will man
allerdings die Machttheorie verselbststindigen, dann verliert man auch
das innere Streben nach Versohnung ganz aus dem Blick, das Foucaults
Auffassung des Wahnsinns innewohnt, und damit auch die Chance,
ihn produktiv zu kritisieren. Wie paradox es dariiber hinaus erscheint,
Foucault wegen seines angeblichen Naturalismus zu kritisieren, wird
erst ersichtlich, wenn man sich tiber die radikale — und an sich proble-
matische — Verwerfung jeglicher Form von Positivitit, die Foucaults Ar-
chiologie auszeichnet, im Klaren geworden ist. Der Positivismusvorwurf
wendet sich so ironisch gegen den, der ihn formuliert hat, denn der ra-
dikalere Ansatz Foucaults vermag seinerseits jede normative Grundlage,
die im Sinne Habermas’ ausweisbar sein soll, als unberechtigte Verab-
solutierung einer abkunftigen Gegebenheit auszuweisen und als solche
selbst als Form von Naturalisierung zu demaskieren. Man konnte auch
behaupten, dass das, was damit in Erscheinung tritt, der Pharisdismus
im eigentlichen Sinne jeder Auffassung von Normativitit sei, die auf in-
nerweltliche Positivititen allein setzt und die die Notwendigkeit der Er-
ginzung durch eine transzendierende, bewahrheitende Dimension voll-
standig aus dem Auge verliert.'7s

Was schlieSlich den Vorwurf des Kryptonormativismus angeht, der
auf der einen Seite auf eine blofs rhetorische Haltung und auf der ande-
ren auf eine Form des Vitalismus zuriickzufiihren sei, so ist es im ersten
Fall schwierig, mehr darin zu sehen, als teils eine Notlosung, die von den

175 Man denkt hier offenkiindig an Paulus’ Auffassung der Liebe als Erganzung
des Gesetzes. Erst im nidchsten Kapitel wird klarer werden, inwiefern eine
Theorie der Liebe im Zusammenhang der vorliegenden Untersuchung eine
entscheidende Bedeutung erhalten kann.

138

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

Maingeln der eigenen Interpretation suggeriert wird, und teils ein schlich-
tes Vorurteil gegeniiber einem gewissen franzosischen Sprachethos, und
im zweiten schwierig, mehr darin zu erkennen als eine Reduktion von
Foucaults komplexem Verhiltnis zu Nietzsche auf einen unbestimmten
Nietzscheanismus, die verbluffend den schirfsten Kritiker der Anspriiche
der Moderne, konkret zu denken und die Vernunft zu inkarnieren, in ei-
nen vitalistischen Verfechter von Leiblichkeit transformiert.*7¢

176 Der Vorwurf des Mangels an einer greifbaren normativen Grundlage, auf
einer Ebene, der nach Foucault nicht nur keine berechtigte normative Kraft
zugeschrieben werden darf, sondern die aufgrund ihrer konstitutiv dezisi-
onistischen Struktur stillschweigend normativ(-normalisierend) ist — daher
auch ihre Homologie mit den Biowissenschaften und der begrifflichen Op-
position, mit der diese eminent operieren, jener zwischen Normalem und
Pathologischem —, ist geradezu zu einem Gemeinplatz der Forschung ge-
worden. Vgl. neben HONNETH, »Foucault und die Humanwissenschaf-
ten« a.a.0. (aber auch bereits: DERS., Kritik der Macht. Reflexionsstufen
einer kritischen Gesellschaftstheorie, Frankfurt/M. 1985), die ausgezeich-
nete Zusammenfassung von M. WOLF, »Kritische Theorie«, in: KAMM-
LER, PARR, SCHNEIDER (Hg.): Foucault Handbuch, a.a.O., 207a—210b.
Vgl. auflerdem: Ch. TAYLOR, »Foucault on Freedom and Truth«, in: Po-
litical Theory, 12 (1984), 152—-83; N. FRASER, Widerspenstige Praktiken.
Macht, Diskurs, Geschlecht, Frankfurt/M. 1994, v. a. §8-103, zur Nor-
mativitit insb. 59 f. und 88 f.; M. SAAR, Genealogie als Kritik. Geschich-
te und Theorie des Subjekts nach Nietzsche und Foucault, Frankfurt/M.
2007. Judith Butler geht von einem anerkennungstheoretischen Hegelianis-
mus Foucaults aus, vgl. J. BUTLER, »Noch einmal: Korper und Macht«, in:
HONNETH, SAAR (Hg.): Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezep-
tion, a.a.0., 52—67, hier 63 f.: »...und ohne Anerkennung gibt es kein Sub-
jekt —jedenfalls scheint Foucault das in Hegelscher Manier sagen zu wolle. «
Das Feld der Anerkennung aufgrund sozialer Normen, die die Subjektivi-
tiat qua gesellschaftliche Identitdt konstituiert, sei insofern unterdriickend,
als es die Moglichkeiten, selbst zu sein, in einem bestimmten festgelegten
Rahmen beschrinkt und Individuen an eine feste Identitit heftet. (»Fiir
Foucault liegt jedoch auf der Hand, dass man sich an sich selbst tiber eine
Norm bindet und dass die Selbstverhaftung somit gesellschaftlich vermit-
telt ist. Sie ist keine unmittelbare und transparente Beziehung zum Selbst«,
a.a.0., 62.) Sich gegen Macht zu wehren, hiefle demnach, um das Anerken-
nungsfeld zu kimpfen, d. h. »einen Schauplatz neuer Moglichkeiten« zu er-
offnen, »der Macht etwas Unvorhersehbares (und damit Undialektisches)
geschehen« zu lassen (a.a.0., 58). Der Ort dieser Umlenkung und Umwer-
tung der Macht sei der Korper als der Knotenpunkt einer leiblichen Leiden-
schaft, in der das Begehren nach einer neuen, anderen Anerkennung zum
Ausdruck komme (vgl. dazu auch bereits DIES., The Psychic Life of Power.
Theories in Subjection, Standford 1997, 86. ff.). Es scheint freilich mehr als
fraglich, ob man Raum fiir den Widerstand gegen Herrschaft — und somit

139

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS
iii. Jacques Derridas physis en différance

Jacques Derridas Interpretation von Foucaults Geschichte des Wahn-
sinns kann in einem gewissen Sinne als die Position betrachtet werden,
die derjenigen von Habermas diametral entgegengesetzt ist. Derrida kri-
tisiert an der Theorie Foucaults das Vorhandensein dessen, was Haber-
mas in ihr vermisst. Wirft nimlich Habermas Foucault vor, keine hand-
greifliche normative Grundlage ausweisen zu konnen, so tadelt Derrida
an Foucaults Auffassung des kartesianischen Cogito und im Allgemei-
nen des abendlandischen Rationalismus den Reduktionismus, der die
démesure fondamentale seines hyperbolischen Moments auf eine struc-
ture historique et déterminée, namlich auf die geschichtlich determinier-
te Vernunft des Irrsinnigen zuriickfithrt. Dadurch reduziere Foucault
Metaphysik auf Anthropologie und das, was jede Determination einer
homo natura konstitutiv ubersteigt, auf Pathologie. Foucault sei dabei
Opfer derselben Anthropologisierung, Naturalisierung und Pathologi-
sierung gewesen, die er in seinem Werk anzuprangern kaum miide ge-
worden ist.

Abgesehen von der Frage nach der Reduktion des dimonischen Mo-
ments des Cogito, herrscht allerdings laut Derrida zwischen ihm und
Foucault letztendlich ein grundlegender Konsens. Beide gehen von einer
dhnlichen Kritik der Kristallisierung des Cogito in einer festen Dogmatik

auch eine Stiitze zur Kritik, oder, wenn man will, die von so vielen Seiten
heftig gesuchte >snormative Grundlage« — auf derselben anthropologischen,
praktisch-sozialen Ebene finden kann, auf der die Macht selbst griindet.
Oder sollte man meinen, dass resignification an sich reichen konnte: dass
es darauf ankomme, blof§ eine Form von Anerkennung mit einer anderen
zu ersetzen? Dann wiren Umlenkung und Umwertung an sich schon hin-
reichend kritische Begriffe. Hauptsache, dass es neu, unvorbersehbar und
— sicher — undialektisch wire. Aber wie kann man tiberhaupt innerhalb ei-
nes homogenen, dimensionsgleichen Rahmens Differenz hervorbringen, die
nicht dialektisch wieder einholbar wire? Und wieso sollte diese Differenz
besser sein als das, aus dem sie hervorgeht? Vielleicht weil sie nicht mehr
eine gesellschaftlich erzwungene subjektive Identitit darstellen wiirde? Weil
sie Ausdruck eines leibhaft gewollten Selbstseins oder Ergebnis einer Selbst-
bemichtigung, durch die man sich unmittelbar als sich selbst fithlen konnte,
oder eine Inkarnierung des Sinnes und eine Befreiung durch den erfahrenen
Korper wire? Hiermit aber wird Foucault in die Reihe eines menschlichen,
allzu menschlichen Willens zur Macht zuriickgefiihrt, eines Nietzscheanis-
mus, den er nie vertreten hat. Hilfreicher wire es wahrscheinlich gewesen,
die »Hervorbringung neuer Subjektivititen« gegen eine soziale Verhaftung
am eigenen Selbstsein zu denken, zwischen einer konstituierten Subjektivi-
tit und einer konstituierenden zu unterscheiden und dem assujettissement
der Macht eine strukturell neue und nicht eine blofS (materialiter) andere
Subjektivitit entgegenzustellen.

140

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

seitens Descartes aus. Obwohl namlich Foucault die Hyperbel, die im
Streben des Cogito angelegt ist, sich von jeglicher historischen Bestimmt-
heit zu befreien, iibersieht, kritisiert er dennoch treffend Descartes’ Ver-
such, das Denken trotzdem in einer Axiomatik und in einem deduktiven
System zu determinieren.

Die Analyse der Préface lasst allerdings zugleich die Radikalitat der
Divergenz zwischen Derrida und Foucault deutlich hervortreten. Denn
es stimmt zwar, dass die Emphase, mit der Derrida das hyperbolische
Wagnis von Descartes” Cogito verteidigt, und Foucaults ausdriickliches
Lob der Torheit an eine tiefe Affinitdt zwischen ihnen denken lasst. Die
Tragweite von Derridas Angriff ldsst sich aber kaum unterschitzen. In-
frage gestellt wird die Berechtigung von Foucaults Gesamtunterfangen.
Derrida kritisiert die Moglichkeit der Historisierung des Wahnsinns,
namlich dessen, was sich per definitionem nicht historisieren lasst, da es
sich gerade durch das Ubersteigen jeglicher Historizitit definiert. Von ei-
ner histoire de la folie diirfte demnach gar nicht die Rede sein.

Derrida trifft mit seinen Kritiken eine gewisse Ambivalenz von
Foucaults Unterfangen. Es wurde bereits festgestellt, dass Foucault im
zuriickgenommenen Vorwort zu Wabnsinn und Gesellschaft mehr noch
als die Aussicht auf die unmittelbare Erfahrbarkeit eines reinen, wil-
den Wabnsinns die Moglichkeit vorschwebt, die dialektische Geschich-
te des Abendlands auf ein ibermenschliches, gegensatzloses, tragisches
Zeitalter der ewigen Wiederkehr hin zu tiberwinden. Diesem Gedan-
ken scheint Foucault zumindest noch in L’archéologie du savoir treu
zu bleiben. So verweist er in Les mots et les choses wiederholt auf ein
bevorstehendes iibermenschliches Zeitalter, das die dimmernde Epo-
che der modernen Anthropologie ablésen soll. Dartiber, wie dieses ei-
gentlich aussehen wiirde, verrit er allerdings kein Wort. In L'archéolo-
gie du savoir prasentiert er andererseits die Archidologie als ein selbst
historisch determiniertes Verfahren, das auf dem Boden der anthropo-
logischen Konstellation der Moderne gewachsen sei. Man konnte sogar
meinen, dass im Moment ihrer Verwirklichung die Archiologie samt
der Anthropologie, zu deren Auflosung sie fiihren soll, aus der Sicht
Foucaults untergeht.

Es versteht sich demnach, dass Foucault anders als Derrida an der His-
torizitit des Ausschlusses des Wahnsinns festhilt, durch den sich Des-
cartes’ Cogito etabliert haben soll. In diesem Sinn bildet die Archaologie
keine eigentliche Metatheorie der Diskurse: Sie besagt nicht, was seinem
Wesen nach zum Sinn des Sinns selbst de iure gehort, sondern betrifft nur
eine bestimmte historische Gestalt, die die Diskurse angenommen haben
und die die Archiologie auflésen soll.'77

177 Vgl. die entgegengesetzte Position Derridas: »Unter dieser natiirlichen Be-
quemlichkeit, unter diesem anscheinend vorphilosophischen Vertrauen

141

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Abgesehen davon, tragt die Archiologie in ihrer Konzeption kaum
Zige, die an die reale Moglichkeit eines Endes der abendlandischen Ge-
schichte denken lassen. Anders gesagt: Die Archidologie ist im Grunde
so konzipiert, als ob Diskurse sich konkret nur durch den Ausschluss ei-
nes AufSen und die Konstitution eines Systems von dialektisch korrelier-
ten — das heif$t, ein jeder ist durch die Negation des Anderen als dessen
schlichtes Gegenteil bestimmt — Gegensitzen (etwa Sinn und Nicht-Sinn,
wahr und falsch, Pathologisches und Normales) artikulieren konnten.
Und das ist nur zu konsequent im Programm Foucaults, der keine The-
orie der Diskurse im Allgemeinen entwickeln will, sondern nur eine, die
dem anthropologischen Boden, auf dem sie gewachsen ist, gerecht wer-
den soll.

Das Anbrechen einer tibermenschlichen Epoche bleibt bei Foucault —
wie Maurice Blanchot treffend sagt und was bereits bei Nietzsches Za-
rathustra der Fall war — hochstens ein nicht einlosbares Versprechen.'7
Was selbstverstandlich auch nicht nichts ist. Auf der einen Seite behan-
delt die Archdologie die ibermenschliche Dimension als den Ursprung,
aus dem jede Sinnentfaltung notwendig hervorgeht. Auf der anderen Sei-
te ist es insbesondere das nicht einlosbare Versprechen des Ubermensch-
lichen, das gestattet, die historische Dimension des aevum und dessen
intrinsische Gewalt anzuprangern. Das nicht eingeloste Versprechen ei-
ner Zeit der ewigen Wiederkehr bildet somit keinen Mangel der Archao-
logie, sondern eigentlich einen ihrer wichtigsten Vorziige: Es ist dieses
Versprechen, das die Archidologie auf Versohnung vereidigt und sie vor
der Gefahr bewahrt, blofS in eine Theorie der Bemachtigung aufzugehen.

verbirgt sich die Anerkennung einer Wahrheit des Wesens und des Rechts
[une vérité d’essence et de droit]: daff namlich der philosophische Diskurs
und die philosophische Mitteilung (das heifit die Sprache selbst), wenn sie
einen intelligiblen Sinn haben sollen, das heifit sich ihrem Wesen und ihrer
Berufung [vocation] als Diskurs anpassen sollen, de facto und gleichzeitig
de iure dem Wahnsinn entgehen miissen. Sie miissen die Normalitit in sich
selbst tragen. Dies ist kein kartesianisches Versagen (obwohl Descartes die
Frage nach seiner eigenen Sprache nicht anschneidet), das ist kein Makel
und keine an eine determinierte historische Struktur gebundene Mystifika-
tion; das ist eine Notwendigkeit universaler Essenz, der kein Diskurs entge-
hen kann, weil sie dem Sinn des Sinns angehort« (» Cogito und Geschichte
des Wahnsinns«, a.a.O., 86/fz. 83; Ubersetzung leicht verdndert).

178 Vgl. M. BLANCHOT, Michel Foucault vorgestellt von Maurice Blanchot,
ubers. v. B. Wahlster, Tiibingen 1987, 17/fz. 117: »In Wirklichkeit sind sie
wie Testamente, in die sich Versprechen einschreiben, die sich nicht erfillen
werden; nicht aus Nachlissigkeit oder Unfihigkeit, eher weil es vielleicht
keine andere Erfiillung gibt als das Versprechen selbst. Indem er die Verspre-
chen formuliert, gelangt Foucault an die Grenze des Interesses, das er ihnen
entgegenbringt« (Ubersetzung leicht veridndert).

142

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

Denn verfiigt man tber die Augen, um die Gewalt der Geschichte zu se-
hen, nicht aber tiber die begrifflichen Mittel, die Einsicht, den Mut und
die Kohirenz, um ein Jenseits zu denken, so bildet die konsequentere Po-
sition nicht eine unermiidliche Kritik der Macht, als die Foucault seine
Archiologie stets verstanden hat, sondern eine qualifizierte Theorie der
Herrschaft, eine Theorie des Willens zur Macht und der Selbstermich-
tigung, die gegentiber der Allgemeinheit der Beherrschungsverhaltnis-
se der eigenen herrenhaften und schopferischen Machtiibernahme Vor-
rang zuspricht.

Nie spricht Foucault allerdings im Namen einer unmittelbaren Erfah-
rung des Wahnsinns an sich. Ahnlich spielt die Annahme einer solchen
Erfahrung strukturell keine Rolle in der Art und Weise, in der die Ar-
chiologie konzipiert ist. Nichts Grundlegendes steht somit einer Inter-
pretation im Wege, die die Archdologie mit Derrida als eine Metatheo-
rie der Diskurse tiberhaupt, als eine Theorie des Sinnes des Sinnes, lesen
wiirde. Dann stellte sich aber die Frage nach der Historizitit des Wahn-
sinns mit erneuter Dringlichkeit.

Es mag wohl stimmen, dass, wenn man die Moglichkeit der nicht-di-
alektischen Sinnentfaltung eines tragischen, ibermenschlichen Zeitalters
der ewigen Wiederkehr ausschlieft, die Rede iiber eine Geschichte der
Geste, durch die die Unvernunft beschworen wird, keinen Sinn mehr er-
gibt. Der Sinn an sich hat je schon, indem er sich etabliert, den Wahnsinn
unterschlagen, auch wenn er den Anspruch erhebt, in dessen Namen zu
sprechen. Dies gilt aber nicht allgemein, sondern allein in einer bestimm-
ten Hinsicht, nimlich was die Moglichkeit angeht, ein positives Verhalt-
nis zwischen Sinn und Wahnsinn herzustellen. So wird kein Wort je la
folie en elle-méme aussprechen konnen; es wird aber Diskurse geben,
die dieses Schweigen selbst anerkennen und die dessen konstitutive Rol-
le fiir ihre Sinnentfaltung selbst mitreflektieren, und andere, die reduktiv
die versteckte Wirksamkeit der Unvernunft verschweigen. Das Verhalt-
nis zu dieser Negativitit selbst ist sodann durchaus historisch. Ebenso
historisch ist auch das Verhiltnis zur Historizitdt der Diskurse oder zur
angemessenen Auffassung des Sinns und der Tragweite ihrer raum-zeit-
lichen Bestimmtheit in Bezug auf das Prinzip, aus dem her sie hervorge-
hen. So bilden der Rationalismus Descartes’ sowie der moderne Anthro-
pologismus ohne Zweifel zwei unterschiedliche Wege, die Auflerlichkeit
der Unvernunft zu unterschlagen und sie auf die lediglich spiegelbildli-
che Kehrseite der Vernunft zu reduzieren. Die Archiologie bemiiht sich
hingegen unbestreitbar, der AufSerlichkeit der Unvernunft — sei es auch
nur in der Form einer versteckten Wirksamkeit — Rechnung zu tragen.
TIhre rekonstruktive Arbeit liuft nimlich darauf hinaus, das AufSen der
Diskurse zum Aufbrechen zu bringen.

Auf der Ebene der Historizitit des Verhaltnisses zur Negativitit des
Wahnsinns verfehlt Derrida nicht weniger als Habermas den Sinn und

143

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

die Tragweite von Foucaults Vernunftkritik. Indem er nicht zu sehen
vermag, dass fiir die Vernunft (qua bestimmte Rationalitit) ein Ver-
hiltnis zur Unvernunft (qua absolute Indifferenz) herzustellen als zu
der Andersheit, die ihr Prinzip ausmacht, nicht nur mdglich, sondern
notwendig und unvermeidlich ist, missversteht er nicht anders als Ha-
bermas sowohl Foucaults Rationalismus wie dessen Irrationalismus.
Dadurch verpasst er die Chance, Foucaults Archiologie treffend zu kri-
tisieren.

In dieser Hinsicht ist die Affinitat zwischen der Auffassung Derridas
und Habermas’ tiber das Andere der Vernunft kaum verbliffend. Der-
rida paraphrasierend konnte man behaupten, dass beide aufgrund einer
gemeinsamen Hegel’schen Dimension ubereinstimmen. Demnach wiirde
die Vernunft keine AufSerlichkeit kennen und jeder Versuch, im Namen
der Unvernunft zu reden, wiirde per se im Dienste der Vernunft selbst
arbeiten, das heifSt der Ordnung, die er sprengen mochte. Anders gesagt:
Es gibe kein Diskurs, der aufgrund der Notwendigkeit, sich zu bestim-
men, nicht bereits Vernunft wire. Die Kritik an der Vernunft setzt immer
schon Vernunft voraus. Die Revolution gegen die Vernunft sei demnach
hegelisch betrachtet nur innerhalb ihrer moglich. 7

Hat aber Foucault je etwas Anderes gemeint? Aporetisch ist Vernunft-
kritik nur, wenn man auf der Ebene der Aquivokation der Worte bleibt.
Leistet man die notige Begriffsarbeit, dann entgeht kaum, dass das Kri-
tisierte und das Kritisierende hier selbstverstindlich nicht dasselbe ist.
Zwischen einer Vernunft, die meint, die eigene Negativitat einholen zu
konnen, und einer Vernunft, die die radikale Auflerlichkeit der eigenen
Negativitat mitreflektiert, gibt es allerdings einen wesentlichen Unter-
schied. ®

Man konnte vor diesem Hintergrund fragen, ob das Argument Der-
ridas nicht gegen ihn selbst zu wenden sei? Ob nicht gerade dieser mit
Habermas geteilte Immanentismus und die Form von Positivismus, des
Festhaltens am Gegebenen, die dieser impliziert, nicht selbst ein konzep-
tionelles Grundproblem der Philosophie Derridas darstellt. Selbstredend
geht es hier nicht um Derrida selbst, sondern um die Kontrastierung sei-
ner Position mit jener Foucaults. Genauer geht es darum zu fragen, ob

179 Vgl. DERRIDA: » Cogito und Geschichte des Wahnsinns«, a.a.0., 61/fz. 59:
»Die Revolution gegen die Vernunft kann sich nur in ihr und gemaf einer
Hegelschen Dimension vollziehen, die ich meinerseits im Buch Foucaults —
trotz des Mangels an einem praziseren Bezug auf Hegel — sehr stark verspiirt
habe« (Ubersetzung leicht verindert).

180 Vgl. M. THEUNISSEN, »Dialektik der Endlichkeit. Hegel von Heraklit bis
Derrida«, in: A. JUBARA, D. BENSELER (Hg.), Dialektik und Differenz.
Festschrift fiir Milan Prucha, Wiesbaden 2001, 32—71. In seinem Aufsatz
stellt Theunissen dialektische Tradition und Denken der Differenz gegen-
uber.

144

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

eine Fundamentalisierung der dquivoken Vermittlungen des modernen
Denkens der Endlichkeit tiberhaupt den angemessenen Ausgangspunkt
darstellen kann, um den Instrumentalismus der modernen Anthropo-
iatrien, das heifdt die techno- und soziokratische Verflechtung zwischen
Wissenschaft und Technik, sciencia und potentia, die die moderne Bio-
politik auszeichnet, zu kritisieren. Lassen sich die Sprache der Psychia-
trie beziehungsweise die Doktoren der Kastration — so wie Derrida die
Verfechter einer im Grunde biologistischen Interpretation der Beschnei-
dung bezeichnet — vom Standpunkt eines Logos der gramma tberhaupt
angreifen, der sich zugestandenermafSen dem Trismegistos Theuth ver-
pflichtet hat, das heif$t dem Gott — wie zu wenig beachtet — der Medizin
nicht weniger als dem des Zeichens und der Schrift?

Derrida verwirft jede Transzendenz, jede Uber-Wesenbeit (»supra-es-
sentialité«) jenseits der endlichen Kategorien des Wesens und der Exis-
tenz.'®* Stattdessen erkennt er der dquivoken Vermittlung zwischen We-
sen und Dasein eine fundamentlose fundierende Funktion zu. Dadurch
verkennt er vollig die Rolle einer iéibernatiirlichen, metaphysischen Ver-
nunft, die anthropologisch nur die Form eines Wahns annehmen kann,
der sowohl Vernunft und Unvernunft als auch Intelligibles und Sinnli-
ches uibersteigt. Dieser Wahnsinn lasst sich weder artikulieren noch er-
fahren, bildet aber die Bedingung der Moglichkeit jeder Artikulation
und jeder Erfahrung.

Die fundamentlose fundierende Ebene einer daquivoken Vermittlung
entwickelt Derrida anhand einer Theorie des Zeichens, die er bekannt-
lich als Logik der Schrift, das heifst als Grammatologie versteht. Dem
Phonozentrismus die Fundamentalitit der Schrift entgegenzuhalten,
heifst laut Derrida nicht weniger, als den Primat, den die abendlandi-
schen Metaphysik dem Wesen, der Seele und der Innerlichkeit zusprach,
wonach dem Ton (phoné) ein absolutes Vorrecht gegentiber der Schrift
(gramma) als seiner vermeintlich bloflen Manifestation zukam, zuguns-
ten einer konstitutiveren Ebene aufzulsen, die sich durch eine grund-
legende Unentscheidbarkeit und Aquivozitit zwischen Wesen und Da-
sein, Intelligibilitat und Sinnlichkeit, Innen und AufSen, Seele und Korper
auszeichnen soll.

Die Kontestation der Dichotomien der klassischen Metaphysik fithrt
in eine Ordnung, »die nicht mehr der Sinnlichkeit angehort. Aber auch
nicht der Intelligibilitdt, einer Idealitat, die nicht zufillig an die Objekti-
vitat des theorein oder des Verstandes gebunden wire; es wird also auf
eine Ordnung verwiesen, die jener fiir die Philosophie grundlegenden
Opposition zwischen dem Sensiblen und dem Intelligiblen widersteht.

181 Vgl. J. DERRIDA, »Die différance«, in: DERS., Randgdnge der Philosophie,
hg. v. P. Engelmann, iibers. v. G. Ahrens, H. Beese u.a., Wien *1999 (1988),
31-56, hier 34/fz. 6.

145

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Die Ordnung, die dieser Opposition widersteht, und ihr widersteht, weil
sie sie tragt, kiindigt sich in einer Bewegung der différance an«.™**

Diese Ordnung ist nicht zufillig jene, die durch »die Transformati-
on der allgemeinen Semiologie in Grammatologie« erst ero6ffnet wird.®3
Sie ist namentlich durch die konstitutive Aquivokation ausgezeichnet,
die die Bewegung der différance, das heifst die grundlegende archi-écri-
ture, die Erfahrung erst ermoglicht, mit sich bringt. Diese Aquivokati-
on der différance entsteht aus dem konstitutiven Verweis auf Anderes,
der jeder Bestimmung als die Spur ihrer wesentlichen Andersheit not-
wendig innewohnt.

Die différance bewirkt, daf$ die Bewegung des Bedeutens nur moglich ist,
wenn jedes sogenannte »gegenwirtige « Element, das auf der Szene der An-
wesenheit erscheint, sich auf etwas anderes als sich selbst bezieht, wih-
rend es das Merkmal (marque) des vergangenen Elementes an sich behilt
und sich bereits durch das Merkmal seiner Beziehung zu einem zukiinf-
tigen Element aushohlen 14f3t, wobei die Spur sich weniger auf die soge-
nannte Zukunft bezieht als auf die sogenannte Vergangenheit und die so-
genannte Gegenwart durch eben diese Beziehung zu dem, was es nicht ist,
konstituiert. 4

Es ist demnach die verallgemeinerte Verweisungsstruktur der Schrift qua
différance, die das Denken unter das Zeichen des Selben als des »aufge-
schobenen und doppeldeutigen [équivoque] Uberganges von einem Dif-
ferenten zum anderen« stellt.”®s Die Oppositionen, die unsere Diskurse
notwendig regieren, sind dadurch zwar nicht geloscht, sondern in ein
Verhiltnis des konstitutiven Aufeinanderverweisens gesetzt. Insbeson-
dere ist es der fiir die metaphysische Tradition grundlegende Gegensatz
zwischen Seele und Korper, der in ein dquivokes Licht gerat.

Man konnte auf diese Weise alle Gegensatzpaare wieder aufgreifen, auf
denen die Philosophie aufbaut und von denen unser Diskurs lebt, um an
ihnen nicht etwa das Erloschen des Gegensatzes zu sehen, sondern eine
Notwendigkeit, die sich so anktndigt, daf§ einer der Termine als diffé-
rance des anderen erscheint, als der andere in der Okonomie des Glei-
chen unterschieden/aufgeschoben (différé), das Intelligible als von dem
Sinnlichen sich unterscheidend (différant), als aufgeschobenes Sinnlich-
es (différé); der Begriff als unterschiedene/aufgeschobene — unterschei-
dende/aufschiebende Intuition (différé — différante); die Kultur als un-
terschiedene/aufgeschobene — unterscheidende/aufschiebende Natur

182 A.a.0,, 33 f./fz. 5.
183 Vgl. a.a.0., 45/fz. 16.
184 A.a.0., 42/fz. 13.
185 A.a.0., 47/fz. 18.

146

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

(différé — différante); jedes Andere der Physis — techne, nomos, thesis,
Gesellschaft, Freiheit, Geschichte, Geist und so weiter — als aufgescho-
bene Physis (différée) oder als unterscheidende Physis (différante). Phy-
sis en différance.™*

Nicht von ungefahr ist der Ort dieser dquivoken Vermittlung eine Se-
miologie, denn das Zeichen als Einheit zwischen einem signifizieren-
den Korper und einer signifizierten Idealitit wird zu einer Art Inkarna-
tion."” Am bezeichnendsten ist in dieser Hinsicht der Zusammenhang,
den Derrida zwischen Hegels Theorie der Produktion des Zeichens in
der Psychologie der Enzyklopddie und Kants dritter Kritik herstellt,
insofern diese auf das Problem des Verhiltnisses zwischen Natur und
Freiheit eingeht. Das Vermogen der Einbildungskraft, das sowohl in
Hegels Auffassung des Zeichens in seiner Lehre vom subjektiven Geist
als auch in Kants dritter Kritik im Zentrum steht, bildet nimlich die
Instanz, die alle Oppositionen der Reflexionsphilosophie durcheinan-
derbringt, die in ihrer Absolutheit von Hegel kritisiert werden. Man ge-
langt laut Derrida demnach in ein Gebiet, wo die Niahe Hegels zu Kant
am grofSten ist.*

Hegel entwickelt bekanntlich seine Semiologie im Abschnitt tiber
die Psychologie des subjektiven Geistes der Enzyklopddie, wo er die

186 A.a.0O. Uber Derridas Dekonstruktion des Gegensatzes zwischen Natur
und Kultur vgl. insbesondere: H.-J. RHEINBERGER, »Natur, NATUR«,
zuerst in: N, HAAS, R. NAGELE und H.-J. RHEINBERGER (Hg.), Liech-
tensteiner Exkurse I11. Was wdire Natur, Eggingen 1995, 85-98, jetzt in: H.-
J. RHEINBERGER, Iterationen, Berlin 2005, 30-50. Derridas Kritik an
dem fiir den Strukturalismus spitestens nach Lévi-Strauss’ Structures élé-
mentaires de la parenté grundlegenden Projekt einer Uberwindung der Op-
position zwischen nomos und physis ist wohl bekannt (vgl. v. a. den zwei-
ten Teil, »Natur, Kultur, Schrift«, von J. DERRIDA, Grammatologie, iibers.
v. H-]J. Rheinberger, H. Zischler, Frankfurt/M. 1974, 171243, und DERS.,
»Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften
vom Menschen« [1966], in: Die Schrift und die Differenz, a.a.O., 422—42).
Weniger vertraut ist hingegen die Tatsache, dass unter den Aspekten, die
Foucault vom Strukturalismus zu unterscheiden gestatten, der Kritik an der
Vermittlung zwischen nomos und physis eine zentrale Bedeutung zukom-
men muss. Kritisieren beide, Derrida und Foucault, in dieser Hinsicht den
Strukturalismus, so verdeutlicht die entgegensetzte Einschidtzung, die sie von
ihrem Befund geben, wie sie zueinander stehen: Vertritt Derrida eine Art po-
sitive, oder gar affirmative Biopolitik, so Foucault — was noch genauer zu
zeigen sein wird — eine durchaus kritische.

187 Vgl.J. DERRIDA, »Der Schacht und die Pyramide. Einfithrung in die Hegel-
sche Semiologie«, in: DERS., Randgdnge der Philosophie, a.a.O., 93-132,
insb. 106/fz. 94.

188 Vgl. a.a.0., 103/fz. 90.

147

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Einbildungskraft behandelt. Die Intelligenz qua subjektive Vernunft eig-
net sich tber Erinnerung und Einbildungskraft die Anschauung als das
passive, stoffliche Vorfinden ihrer Empfindungen an, das heif3t, sie be-
trachtet die Anschauung als die ihrige und spricht ihr die Bestimmun-
gen der Allgemeinheit zu, die dem Ich zukommen. So wird der Inhalt der
Anschauung zur Vorstellung oder zum Bild bestimmt. Die Intelligenz ist
dadurch »in der Phantasie« zur Selbstanschauung gekommen: Thre An-
schauung hat »bildliche Existenz« gewonnen. Diese bildliche Existenz
besteht aber noch in einem blof§ subjektiven Gebilde. Sie muss namlich
noch als Seiendes bestimmt werden. Die Phantasie, als »der Mittelpunkt,
in welchem das Allgemeine und das Sein, das Eigene und das Gefunden-
sein, das Innere und Auflere vollkommen in eins geschaffen sind «**, tut
dies, indem sie eine zweite Verbildlichung vollzieht. Sie assoziiert die zur
subjektiven Allgemeinheit erhobene Vorstellung ihrer Selbstanschauung
mit einem dufserlich angeschauten besonderen Inhalt, der zu einem Zei-
chen der Ersteren wird. Die Vorstellung tritt somit ins Dasein: Sie wird zu
etwas Objektivem, Auferlichem gemacht, das heif3t, sie ist verbildlicht.
Die Intelligenz wird so zur » Zeichen machende Phantasie«.**°

In seiner Semiologie misst Hegel bekanntlich der Pyramide der Agyp-
ter eine ganz besondere Bedeutung zu: Sie sei als Zeichen des Zeichens
selbst zu verstehen.™' So wie die Pyramide eine fremde Seele in ihrem
toten Gestein aufbewahrt, gebe das Zeichen als reales, daseiendes Gebil-
de einer ideellen Vorstellung korperliche Existenz. Die Anschauung, der
bezeichnende Funktion zukommt, gilt qua Signifikant nicht positiv fur
sich selbst, sondern als »etwas anderes vorstellend«. Sie ist ein besonde-
res Bild, das ein ideelles Bild der Intelligenz reprisentiert: seine Bedeu-
tung.™* So sei das Zeichen »irgendeine unmittelbare Anschauung, die ei-
nen ganz anderen Inhalt vorstellt, als den sie fiir sich hat; — die Pyramide,
in welche eine fremde Seele versetzt und aufbewahrt ist.«™3

Vom Symbol der Pyramide geht auch Derrida nicht nur bei seiner
unmittelbaren Auseinandersetzung mit Hegels Theorie des Zeichens,
sondern auch in seiner Grammatologie als Semiologie der Schrift aus.
Derrida bezieht sich insbesondere auf die Interpretation der Pyrami-
de, die Hegel in seinen Vorlesungen iiber die Asthetik gibt. Die Pyra-
miden gelten dabei insbesondere als »Darstellung und Anschauung des

189 G.W.F. HEGEL, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im
Grundprisse (1830). Band I11. Die Philosophie des Geistes, Frankfurt/M.
1970, § 457A, 268 (fortan als Enz angegeben).

190 Vgl. Enz § 457, 267 f.

191 Vgl. auch DERRIDA, »Der Schacht und die Pyramide«, a.a.O., 110/fz. 98.

192 Vgl. Enz § 458, 270: »Sie ist ein Bild, das eine selbstindige Vorstellung der
Intelligenz als Seele in sich empfangen hat, seine Bedeutung. Diese Anschau-
ung ist das Zeichen.«

193 Enz § 458A, 270.

148

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

Toten«, wie dem Titel des Kapitels des Abschnitts tiber die »Symboli-
sche Kunstform«, in dem die Begrabnisdenkmailer der Pharaonen be-
handelt werden, zu entnehmen ist. Nach Herodot sind die Agypter die
ersten gewesen, die lehrten, dass die Seele des Menschen unsterblich sei.
Entsprechend findet man in ihrer Kunstanschauung »zum ersten Mal
das Innere, der Unmittelbarkeit des Daseins gegentiber, fiir sich festge-
halten, und zwar das Innere als das Negative der Lebendigkeit, als das
Tote; nicht als die abstrakte Negation des Bosen, Verderblichen, wie
Ahriman im Gegensatze des Ormuzd, sondern in selbst konkreter Ge-
stalt.«4 Zum ersten Mal wird bei den Agyptern anders als bei den Got-
tern des Zoroastrismus die Innerlichkeit, das heifdt die Seele, auch nach
ihrem Tod, nach ihrem Ausscheiden aus dem natiirlichen Dasein, in ei-
nem konkreten Gebilde, das heiflt im Leben, erhalten. Ahnlich geht der
agyptische Totenkult durch die Praktiken des Einbalsamierens nicht ein-
fach im Begrabnis auf, sondern hat seinen eigentlichen Kern in der »pe-
rennierenden Aufbewahrung als Leiche«. So behalt das Tote, »der un-
mittelbaren Existenz entrissen, in seiner Abgeschiedenheit vom Leben
dennoch seine Bezuglichkeit am Lebendigen und wird in dieser konkre-
ten Gestalt verselbstandigt und erhalten.«s

Die spezifische Kunstanschauung der Agypter driickt sich insbesonde-
re in ihrer Architektur aus. Diese zeichnet sich vor allem durch zwei Ge-
stalten aus: eine unterirdische und eine iiberirdische. Die Agypter bauten
zum einen weitlaufige Labyrinthe unter dem Boden und liefSen dartiber
zum anderen wunderbare Konstruktionen errichten, unter denen die Py-
ramiden zu zdhlen sind. In der Enzyklopddie 1830 entsprechen die Laby-
rinthe dem »nichtlichen«, » berwufStlosen« und »unbestimmten Schacht«
(Enz §§ 453A und 457A), den die Intelligenz darstellte, als sie als ein-
faches, blofSes Allgemeine existierend noch keine besondere Gestalt an-
genommen hatte und schlicht alles sein konnte. Die Intelligenz ist noch
»das existierende Allgemeine, in welchem das Verschiedene noch nicht
als diskret gesetzt ist« (Enz § 453A). Daran denkt auch Derrida, wenn
er von puits spricht. Gilt die Pyramide andererseits in Hegels Philosophie
des Geistes als Zeichen des Zeichens selbst, so stellt sic uns in der As-
thetik »das einfache Bild der symbolischen Kunst selber vor Augen. «*9¢
Die daseiende, kiinstlich produzierte AufSengestalt der Pyramiden birgt
in sich ein von seinem natiirlichen Existieren abgetrenntes, totes Inne-
re, und zwar dergestalt, dass ihre eigene Natiirlichkeit ganz und allein
zum Zweck dieses Auflernatiirlichen gesetzt sei. Sie bilden »ungeheure
Kristalle«, die die Seele eines Toten so umschliefSen, »dass sich ergibt, sie

194 G.W.F. HEGEL, Vorlesungen iiber die Asthetik, Bd. 1, Frankfurt/M. 1970,

458.
195 A.a.0.

196 A.a.0., 459.

149

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

seien fiir dies der blofSen Natirlichkeit abgeschiedene Innere und nur in
Beziehung auf dasselbe da.«™7

Die Bewegung der Idealisierung der unmittelbaren Naturgegenwart,
die mit dem Symbolischen auf der Ebene der Phantasie in Gang gesetzt
wird, ist aber mit der Pyramide nur an ihren Anfang gelangt. Denn die
Seele, die als »Reich des Todes und des Unsichtbaren« hier die Bedeutung
bildet, hat ihre Vergeistigung erst auf eine blofS formelle Art und Weise
vollzogen. Sie ist zwar vom »unmittelbaren Dasein entriickt« und hat
sich somit von ihrer natiirlichen Existenz abgeschieden, sie konnte aber
das Dasein des Zeichens, in dem sie zum Ausdruck kommt, nicht kom-
plett durchdringen und bleibt deshalb auf dessen Natiirlichkeit angewie-
sen. Thre duflerliche Gestalt ist ihr fremd: Sie bildet noch »eine ganz au-
Bere Form und Umhdullung«.*® Sie bleibt » Anschauung und Darstellung
des Toten« und nicht der Lebendigkeit des Geistes, die vermag, Seele und
Korper zur vollendeten Vermittlung zu bringen; sie »ist so zunachst nur
der Hades, noch nicht die Lebendigkeit, die, wenn auch dem Sinnlichen
als solchem enthoben, dennoch ebenso zugleich in sich daseiend und da-
durch in sich freier und lebendiger Geist ist.«'*?

Nicht von ungefahr hebt Hegel unter der agyptischen Symbolik ins-
besondere die Memnonkolosse, Osiris und die Sphinx hervor. Die Mem-
nonkolosse haben einen Klang nicht als eigene Stimme, sondern mithilfe
von Tau und Morgenkuhle von sich gegeben und seien somit Symbole
fur eine mangelnde »Belebung« und »Beseelung« gewesen. Osiris hat
in unentscheidbarer Weise sowohl »das natiirliche als auch das geistige
Leben« dargestellt. Die Sphinx zeichne sich hingegen dadurch aus, dass
sie »das Symbol gleichsam des Symbolischen selber« und als solches ein
»Ritsel aufgebendes Ungeheuer« darstellt, eine monstrose Gestalt, die
unlosbar menschlich und tierisch ist.>>°

Der Buchstabe »a« der différance, der im franzosischen Phonetis-
mus unhorbar bleibt und insofern rein grafisch fiir die Irreduzibilitat
der Schrift steht, bildet nach Derrida eine Pyramide. Derrida denkt da-
bei nicht so sehr an die Form des Buchstabens, wenn er grofSgeschrie-
ben wird, sondern vielmehr an das stille Monument, aus dem Hegel das
Zeichen des Zeichens machte.>** Als solches stelle die Pyramide »A«

197 A.a.0., 459 f.

198 A.a.0., 460. Vgl. auch Enz § 458A, 270: «Die Pyramide, in welche eine
fremde Seele versetzt und aufbewahrt ist.«

199 HEGEL Vorlesungen iiber die Asthetik, Bd. 1, a.a.0., 460.

200 A.a.0., resp. 462, 463 f. und 465. Dazu auch DERRIDA, »Der Schacht und
die Pyramide«, a.a.0., 121-24/fz. T15-18.

201 Vgl. a.a.0., v. a. 106-12/fz. 94-101 und DERRIDA, »Die différance«,
a.a.0., 32/fz. 4: »Durch eine stumme Markierung, durch ein schweigen-
des Denkmal, ich werde sogar sagen, durch eine Pyramide, macht er sich
bemerkbar, womit ich nicht nur an die Gestalt des Buchstabens denke, als

150

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

die Okonomie des Todes dar, die die Bewegung der différance produ-
ziere.>** Sie ist das Zeichen fir ein immanentes System von bestimm-
ten Verhiltnissen (das heif3t fiir eine Okonomie), das die Innerlichkeit,
die Seele, das Wesen, notwendig auf ihr Anderes, die AufSerlichkeit, den
Korper, die Existenz, und die Bedeutung auf die Unausweichlichkeit ih-
rer Verkorperung oder gar Verschriftung in das Dasein eines fremden
Zeichens verweist.

Ebenso wie er in der Phdnomenologie den Durchgang durch den Tod
des Geistes auf dem Wege zu sich selbst hervorgehoben hat, erkennt He-
gel in seiner Philosophie des Geistes der AufSerlichkeit des Zeichens und
der Sprache eine wesentliche Bedeutung zu, ohne allerdings den Geist in
dessen Dasein, namlich in Sprache, aufgehen zu lassen. Die Sprache als
daseiendes Moment des Geistes wird hingegen von Derrida verabsolu-
tiert.>>> Im Widerstand der agyptischen Symbolik gegen die Bewegung
des Lebens des Geistes sieht Derrida das Zeichen der Irreduzibilitat der
Semiologie auf Psychologie und Logik. Nicht diese sind das Fundament,
die ideale Bedeutung, in deren Dienst die Auflerlichkeit des Zeichens als
deren Ausdruck tritt, sondern die Semiologie, die als der Boden fungiert,
auf dem Psychologie und Logik griinden. Nicht die Sphire der Innerlich-
keit, der Seele, des Wesens ist grundlegend, sondern jene des Zeichens.

Majuskel gedruckt, sondern auch an jenen Text aus der Enzyklopddie von
Hegel, wo der Korper des Zeichens mit der dgyptischen Pyramide vergli-
chen wird. Das a der différance ist also nicht vernehmbar, es bleibt stumm,
verschwiegen und diskret, wie ein Grabmal: oikesis. Kennzeichnen wir
damit im Voraus jenen Ort, Familiensitz und Grabstitte des Eigenen, an
dem die Okonomie des Todes in der différance sich produziert.« Fiir die
Okonomie des Todes vgl. auch DERS., Grammatologie, a.a.O., 120 ff./
fz. 100 ff.

202 Unmittelbare Referenz ist fiir Derrida hier aufSer Hegel selbstverstiandlich
auch Jacques Lacans Umdeutung des Todestriebes bei Freud als das Gesetz
des Signifikantes oder gar des groffen A, d. h. wiederum eine Okonomie
des Todes: vgl. J. LACAN, »Das Seminar iiber E.A. Poes >Der entwendete
Brief<«, in: Schriften 1, hg. v. N. Haas, Olten/Freiburg 1975, 7-60.

203 Vgl.Enz § 458A, 270. In seiner Lektiire der Semiologie Hegels verweist Der-
rida ausdriicklich auf Jean Hyppolites Logique et existence als auf eine ste-
te Referenz und insbesondere auf das erste Kapitel »Sens et sensible«, wo
Hyppolite auf Hegels Sprachauffassung eingeht und die These aufstellt, ge-
rade in der Angewiesenheit der Intelligibilitit auf die AufSerlichkeit ihres
sprachlichen Ausdrucks habe Hegel das Programm einer Vollendung der
Metaphysik durchgefiihrt (vgl. DERRIDA, »Der Schacht und die Pyrami-
de«, a.a.0., 94/fz. 81). Dass Derrida dabei die Motive einer Kritik am an-
thropologischen Reduktionismus nicht aufnimmt, sondern im Gegenteil in
Theuth, dem agyptischen Gott der Schrift, den Erfinder der technischen List
feiert, besagt viel iiber das Verhaltnis seiner Position zu jener Foucaults und
zu dessen Kritik am modernen Instrumentalismus.

I51

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Das Zeichen ist nicht reine Auflerlichkeit, aber die zwangsliaufig immer
unvollendete und deshalb dquivoke Vermittlung zwischen innen und au-
Ben, die von der Einbildungskraft gewihrleistet wird. Die Einbildungs-
kraft als » Zeichen machende Phantasie« (Enz § 457, 268) stellt im Zei-
chen Idealitit und Materialitit, Wesen und Existenz, Seele und Korper
in eine ungeloste Spannung zwischen Zusammengehorigkeit und Fremd-
heit. Das Zeichen bildet demnach den anfinglichen Ort, gleich dem Ur-
sprung, wo alle Oppositionen der klassischen Metaphysik, innen und
auflen, spontan und aufnehmend, intelligibel und sinnlich, gleich und
anders, in einem Verhiltnis der radikalen Unentscheidbarkeit stehen.

Produktion und Anschauung — im Begriff des Zeichens werden sich also
alle sich widersprechenden Merkmale tiberschneiden. Alle Gegensitze von
Begriffen laufen hier zusammen, finden sich hier zusammengefasst, gehen
hier zugrunde [s’engouffrent]. Alle Widerspriche scheinen sich hier auf-
zul6sen, aber zur gleichen Zeit scheint das, was sich unter dem Namen
des Zeichens ankiindigt, auf keinen der formalen Gegensitze von Begrif-
fen zuriickfithrbar oder von ihm betroffen: indem es zugleich das Innere
und das Auflere, das Spontane und das Rezeptive, das Intelligible und das
Sinnliche, das Gleiche und das Andere und so weiter ist, ist das Zeichen
nichts von all dem, weder dies noch jenes und so weiter.>>+

Das Zeichen sei aber anders urspriinglich als das Erste, das Wesen, die
Substanz schlechthin oder gar das Viele, das Daseiende, die Relation und
die Funktion, denn in seiner dquivoken Originalitit bestreitet es den Sinn
jeder arché und Archiologie, sofern diese einen Begriff vom Ursprung
als etwas Bestimmbares, Identifizierbares oder gar Anwesendes unterstel-
len.>*s So konne man die urspriingliche différance des Zeichens gar nicht
mehr als originaire oder finale bezeichnen, denn »die Werte Ursprung,
Arche, Telos, eschaton und so weiter« haben immer »auf die Priasenz:
ousia, Parusie und so weiter, hingewiesen.«>*¢ Der Name Ursprung zie-
me sich demnach fur die urspriingliche différance nicht mehr:

Die différance ist der nicht-volle, nicht-einfache, strukturierte und diffe-
rierende [différante] >Ursprung« der Differenzen. Folglich kommt ihr der
Name >Ursprung« nicht mehr zu.>”

204 DERRIDA, »Der Schacht und die Pyramide«, a.a.0., 103/fz. 91 f. (Uberset-
zung leicht verdndert).

205 Vgl. DERRIDA, »Die différance«,a.a.O., 3 5/fz. 6. Zur Verwerfung der Archio-
logie vgl. auch DERS., »Der Schacht und die Pyramide«, a.a.O., 95 f./fz. 83.

206 DERS., »Die différance«, a.a.O., 38/fz. 10.

207 A.a.0., 4o/fz. 12. Dazu auch ANGEHRN, Die Frage nach dem Ursprung,
a.a.0., 230-233 und DERS., Interpretation und Dekonstruktion. Untersu-
chungen zur Hermeneutik, Weilerswist 2004 (2003 ), insb. 298.

152

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

Threr Urspriinglichkeit différante entsprechend ist die Schrift sodann ur-
spriingliche, archetypische Gewalt. Reduziert sie auf der einen Seite die
Repression, die die Philosophie ihr gegeniiber austibt, indem sie ihr ihr
System von Oppositionen und festen Identititen aufzwingt, so ist sie auf
der anderen Seite alles Andere als unschuldig, denn sie stellt den Ort dar,
aus dem die Gewalt als die strukturelle Destruktion jedes proprium ur-
sprunglich hervorgeht, an dem das Seiende als von der Wesenheit seines
Soseins ewig gerechtfertigtes in sich selbst ruhen konnte.>*

Die allgemeine Semiologie in eine Grammatologie zu transformieren
heifst dementsprechend, den Primat des Zeichens im Sinne einer Vorgin-
gigkeit der Schrift zu verstehen. Die Grammatologie als Logik der Schrift
hebe die Auferlichkeit hervor, ohne die kein Sinn in der Reinheit der Seele
zu denken sei, oder gar die Differenz, die jeder Identitit zwangslaufig in-
newohnt. Sie ist — im Sinne von Heideggers Durchstreichung des Begriffs
des Seins als das, was sich je schon der Sprache des Seienden entzieht —
geregelte Streichung der Urspriinglichkeit (»rature réglée de Parchie«).>*®
Ahnlich der Zeichen machenden Einbildungskraft, auf deren Ebene sie
sich einreiht, stellt die Logik der Schrift die Einschreibung der Bedeutung
in die raum-zeitliche Zerstreuung ihres Signifikants dar, die sie zur diffe-
renzierenden und aufschiebenden différance macht: immer schon anders
in ihrer Identitit mit sich selbst, immer schon absent in ihrer Anwesenheit.

Als Schrift ist die allgemeine Semiologie wiederum dgyptisch, das
heifdt, sie ist nicht nur wesentlich mit dem Tod verbunden, sondern
auch unauflosbar tierisch und menschlich, anthropologische Natiirlich-
keit und psychisch-semiotische Idealitit: Sie ist zugleich Pyramide und
Sphinx, Lowe und Frau. Derrida ist bekanntlich mehrfach auf die Ver-
urteilung der Schrift in Platons Phaidros und — damit einhergehend —
auf deren mythische Erfindung durch den dgyptischen Gott Theuth, der
Hermes der Agypter zuriickgekommen.>™ So prisentiert Theuth dem
Gotterkonig Ammon die Schrift als die menschliche Technik — gar an-
thropologische List —, die dazu bestimmit sei, die Agypter weiser zu ma-
chen: »Diese Kunst, oh Konig, wird die Agypter weiser machen und

208 Fiir die Repression der Philosophie vgl. DERRIDA, »Die différance«,a.a.O.,
37, 40, 46/fz. 9, 12, 18; fiir die urspriingliche, archetypische Gewalt der
Schrift als Einbruch der Technik oder gar Siinde tiberhaupt in Bezug auf
Platons Phaidros: DERS., Grammatologie, a.a.O., 61 ff./fz. 52 ff.

209 Vgl. DERS., »Die différance«, a.a.O., 45.

210 Vgl. neben der ausfihrlichen Auseinandersetzung von DERS., »Platons
Pharmazie«, in: DERS., Dissemination, hg. v. P. Engelmann, uibers. v. H.-
D. Gondek, Wien 1995, 64-190/fz. 77—212 (fiir Theuth insb. 94-106/fz.
104-18), auch DERS., Grammatologie, a.a.O., 6o f./fz. 51 f. und - tiber
Theuth und den Totenkult — die wichtige Anm. 31, 120 f./fz. 100 f., Und
DERS., »Der Schacht und die Pyramide«, a.a.O., insb. 121-24/fz. 113-18
(was Theuth und das »agyptische Modell« angeht).

153

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

gedachtnisreicher, denn als ein Mittel [@dpupoakov] fir den Verstand und
das Gedachtnis ist sie erfunden. «**

Derrida betont an mehreren Stellen, wie der agyptische Gott zugleich
Gott der Toten gewesen ist. [hm kamen wesentliche Funktionen im To-
tenkult zu: Er war gelegentlich Fihrmann der Seelen und schrieb ihre
Rechnungen vor dem Letzten Gericht.>™

Umso mehr konnte ihm Platon vorhalten, das lebendige Wort des Lo-
gos, »die lebende und beseelte [@dvta kai épuyxov] Rede des wahrhaft
Wissenden «> mit der geistlosen Stummbeit der Schrift ersetzen zu wollen.

Denn der Gott der Schrift ist auch — selbstverstiandlich — der Gott des To-
des. Vergessen wir nicht, daf§ im Phaidros ebenfalls der Erfindung des
pharmakon der Vorwurf gemacht wird, dafs sie das lebendige Wort durch
das atemlose Zeichen ersetzt, daf$ sie sich des (lebendigen und Quelle
des Lebens seienden) Vaters des logos zu entledigen bestrebt ist, dafs sie
genausowenig wie eine Skulptur oder wie ein unbelebtes Gemailde von sich
aus zu antworten vermag, etc.**

Der todbringende Hermes der Agypter ist aber auch ein Prometheus.
Theuth ist nimlich der Erfinder der menschlichen Kiinste, Entdecker der
technischen List.**s Thm wird neben der Erfindung der Schrift auch jene
der Wissenschaft uberhaupt, der Grammatik, der Astronomie, der Mess-
kunst, der Musik und der Medizin zugeschrieben. Theuth gilt zudem als
»erster Gesetzgeber, der erste Lehrer der Religionsgebrauche und Hei-
ligtimer, der Gymnastik und Orchestik«. Ungeachtet aller dieser »geis-
tigen Attribute« — so das Urteil Hegels, auf das Derrida hinweist — sei
Theuth aber »ganz anders als der Gott des Gedankens«, denn in ihm seien
»nur die besonderen menschlichen Kiinste und Erfindungen zusammenge-
fasst«. In ihm komme das Geistige lediglich in ihrer anthropologisch-na-
tirlichen Form zur Existenz, »in der menschlichen Tatigkeit und Erfin-
dung und in der gesetzlichen Ordnung«, und werde allein »in dieser selbst
bestimmten und beschrankten Weise Gegenstand des Bewusstseins«. Das
Geistige und das Natiirliche seien noch unlosbar vermischt, »die Ideen
und das Natiirliche « treten hier nicht auseinander, sodass »die Kiinste und

211 PLATON, Phaidros, in: Simtliche Werke, iibers. v. F. Susemihl et alii nach
der Ubers. F. Schleiermachers [griechischer Text Les Belles Lettres, Paris
1991], Frankfurt/M., Leipzig 1991, 274e.

212 In diesem Zusammenhang erinnert Derrida auch an die bekannte altgrie-
chische Assoziation zwischen soma und sema: Korper und Grab (Gorgias
493a) und v. a. Kérper, Grab und Zeichen (Kratylos 400b-c). Vgl. DERRI-
DA, »Der Schacht und die Pyramide«, a.a.O., 107/fz. 95.

213 Phaidros 276a.

214 DERRIDA, »Platons Pharmazie«, a.a.O., ro2/fz. 113 f.

215 DERS., Grammatologie, a.a.0., 120 Anm. 31/fz. too Anm. 31.

154

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

Geschicklichkeiten des menschlichen Lebens sich nicht zu einem verstin-
digen Kreis von Zwecken und Mitteln gestalten und bestimmen«. Emi-
nentes Beispiel dafiir sei die Medizin, die unbefragten Unmittelbarkeiten
unterworfen geblieben sei: irreparabel magisch und astrologisch.>*¢
Diese hybride Natur zeichnet nach Derrida Theuth aus. Die Durftig-
keit, die von Platon bis Hegel — also gleichsam von der Tradition der Me-
taphysik — an ihm bemingelt wird, macht wesentlich seinen Vorzug aus.
Seine instabile Ambivalenz, der Vermittler-Charakter als Fihrmann der
Seelen zwischen dem Reich des Lebens und dem Reich des Todes, der
seiner phantastisch-technischen Natur innewohnt — als Gott der Schrift
ist er auch Gott der Zeichen machenden Phantasie und als Erfinder der
Techniken Gott der Anwendung und des Mittels, der technischen Syn-
these, die zwischen der Allgemeinheit der Ideen und der raum-zeitlichen
Besonderheit der Realitit vermittelt —, verleiht ihm die abgriindige Fun-
damentalitit, die ursprungslose Urspriinglichkeit, die ihn zur konstitu-
ierenden Dimension tiberhaupt macht. Die Medizin (» Wissenschaft und
Magie, Ubergang zwischen Leben und Tod, Ausgleich [supplément] des
Ubels und des Mangels«)*'7 soll somit sein privilegiertes Gebiet bilden,
wie das pharmakon das Heilmittel und das Gift ist, das er verschreibt.

Der Gott der Schrift ist also ein Gott der Medizin. Der >Medizin«< Wissen-
schaft und okkulte Droge zugleich. Des Heilmittels und des Giftes. Der
Gott der Schrift ist der Gott des pharmakon.>'?

216 Vgl. G.W.F. HEGEL, Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte,
Frankfurt/M. 1970, 259 f. und DERRIDA, »Der Schacht und die Pyrami-
de«, a.a.0., 123 f./fz. 117 f. Bereits bei Platon verdient Theuth als Erfinder
neben der Schrift auch von mehreren anderen Kiinsten das Epitheton der
Kunstreichste (texvikdtatog, Phaidros 274¢). Der Kunstreichste ist er al-
lerdings nicht schon fir die Erfindung der Kiinste an sich, sondern indem er
— dhnlich dem, was mit der rhetorischen Kunst im Gegensatz zur dialekti-
schen geschieht — sie nicht in ein angemessenes Verhaltnis zur Wahrheit und
Weisheit oder zur Erkenntnis (¢motiun, 276c) des Gerechten, des Scho-
nen und des Guten zu bringen vermag. So antwortet ihm der Gotterkonig
Ammon, indem er ihn an den Unterschied zwischen die Kiinste zu gebdren
und ziber ihren Nutzen zu urteilen erinnert: »O kunstreichster Theuth. Ei-
ner weifs, was zu den Kiinsten gehort, ans Licht zu gebiren; ein Anderer zu
beurteilen, wie viel Schaden und Vorteil sie denen bringen, die sie gebrau-
chen werden« (274€). Wer andererseits dank der dialektischen Kunst »Re-
den mit Einsicht [pet’ émotiung]« (276e) auszusprechen vermag, der kann
aus dem engen lediglich anthropologischen Horizont von Kiinsten wie der
Rhetorik oder der Schrift ausbrechen und in einer geeigneten Seele »unsterb-
liche Saat« (oméppa abévatov, 277b) einpflanzen.

217 DERRIDA, »Platons Pharmazie«, a.a.O., ro4/fz. 116.

218 A.a.0,, 105 f./fz. 117 f.

155

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Ahnlich bildet der urspriinglich-abgriindige Raum, der von der Gram-
matologie eroffnet wird, das, was im Hinblick auf Foucault durchaus als
eine verallgemeinerte, konstitutive Biopolitik bezeichnet werden kann.
Mit Foucaults Biopolitik teilt Derridas Logik der Schrift als physis en
différance die grundlegende Aquivokation zwischen Natur und Kultur.
Die Kultur ist demnach aufgeschobene, differierende Natur.*** In der
technischen List der Schrift als Natur en différance wurzelt gar das Pro-
blem des Verhiltnisses zwischen Koérper und Seele und ihrer urspriing-
lichen Kontamination.>*

Die Koinzidenz der Befunde zieht allerdings nicht zwangslaufig eine
Ubereinstimmung der Positionen nach sich. Haben bei Foucault Begrif-
fe wie biopouvoir und biopolitique durchaus eine kritische Bedeutung,
so ist Derridas physis en différance zweifelsohne affirmativ zu verstehen.
Vor allem ist Biopolitik bei Foucault grundsatzlich ein abktnftiges Pha-
nomen, Ergebnis eines Reduktionismus; bei Derrida hingegen bildet sie
das Resultat einer Reduktion, die die unterdriickenden Sinnentfaltun-
gen der Metaphysik und der Philosophie sowie der Diskurse, die auf sie
aufbauen, das heifSt aller, die sich tiberhaupt artikulieren lassen, auf die
grundlegende Ebene ihres Ursprungs zuruckfuhrt.

Sowohl Derrida als auch Foucault kritisieren am schirfsten die fal-
schen Vermittlungen, die das nachmetaphysische Denken der Moder-
ne veranlasst zu denken, die Dualismen der Metaphysik und mit ihnen
die Metaphysik selbst hinter sich gelassen zu haben. Beide verwerfen
den Rekurs auf einen depotenzierten Begriff des Lebens qua unmittel-
bare Prasenz und Konkretheit als Mittel, um den metaphysischen Dua-
lismen zu tiberwinden. So lehnt Derrida etwa das Wort différenciation
als mogliche, grammatikalische Alternative zur unorthodoxen différance
ab, weil es an das lebensphilosophische Paradigma einer »organischen,
origindren und homogenen Einheit, die es unter Umstanden dazu bringt,
sich zu entzweien, die Differenz als Ereignis zu empfangen«, denken las-
se.>** Derrida iibt allerdings seine Kritik im Namen dessen (der »physis
en différance«), was Foucault an den falschen Vermittlungen des nach-
metaphysischen Denkens kritisiert (die Biopolitik).>**

Nach Derrida stellen die modernen Monismen dartiber hinaus kei-
nen Bruch mit der Geschichte der abendlindischen Metaphysik dar. Sie

219 DERRIDA, »Die différance«, a.a.O., 47/fz. 18.

220 Vgl. etwa DERS., Grammatologie, a.a.0., 61 f./fz. 52.

221 DERS., »Die différance«, a.a.O., 42/fz. 14. Dazu vgl. auch die Kritik an der
Phinomenologie als eine Philosophie des Lebens in: DERS., Die Stimme und
das Phinomen. Einfiihrung in das Problem des Zeichens in der Phanome-
nologie Husserls, ibers. v. H.-D. Gondek, Frankfurt/M. 2003, 18 ff./fz. 9 ff.

222 Zu Derridas physis en différance und Foucaults Biopolitik in Bezug auf die
Aufnahme der Philosophie Hegels vgl. auch: U. BALZARETTI, »Jacques
Derridas physis en différance und Michel Foucaults biopolitique«, in: A.

156

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

bilden vielmehr deren konsequente Fortsetzung als Reduktion der Spur,
der Schrift, der différance.

Alle Dualismen, alle Theorien der Unsterblichkeit der Seele oder des Geis-
tes, wie auch die spiritualistischen oder materialistischen, dialektischen
oder vulgiren Monismen, bilden das Thema einer Metaphysik, deren gan-
ze Geschichte notwendig auf die Reduktion der Spur ausgerichtet war.>*

Dass alle diese Reduktionismen der Spur als Ontotheologien der Pra-
senz ungeachtet ihrer deklarierten Programme nicht akzidentell, sondern
konstitutiv theologisch sind, heifst andererseits, dass die Bedingung der
Moglichkeit, dass eine Reduktion der Spur und der différance tatsachlich
gelingt, in einer akfualiter aufgefassten Unendlichkeit besteht.

Allein das unendliche Wesen kann die Differenz in der Prisenz zum Ver-
schwinden bringen. In diesem Sinn ist der Name Gottes, zumindest so, wie
er in den klassischen Rationalismen zum Ausdruck kommt, der Name der
Indifferenz schlechthin. Allein das positive Unendliche kann die Spur auf-
heben, sie >sublimierenc. [...] Man darf also nicht von einem >theologischen
Vorurteil< sprechen, welches immer dann zu Diensten steht, wenn es um
die Erfiillung des Logos geht: der Logos als Aufhebung der Spur [sublima-
tion de la trace] ist theologisch.**

Alle théologies infinitistes — unabhangig davon, ob sie atheistisch sind
oder nicht - sind demnach logozentrisch. Dies ist bei Spinoza wie auch
bei Hegel der Fall, auf dessen Theologie des absoluten Begriffes als Lo-
gos alle die durch die Linguistik beglaubigten nicht kritischen Begriffe,
die den Ausschluss der Schrift erlaubt haben, zuriickzufithren sind: Bild
oder Vorstellung, Sinnliches und Intelligibles, Natur und Kultur, Natur
und Technik.>*s

Derrida ist zu vertraut mit der Geschichte der abendlandischen Phi-
losophie, um nicht zu wissen, dass bei der absoluten Vermittlung, um
die es hier geht, eine andere Auffassung der Lebensphilosophie im Spiel
ist. Diese Auffassung setzt nicht, wie die moderne Lebensphilosophie
spatestens seit Dilthey, auf einen depotenzierten Begriff des Lebens als
eine unmittelbare, konkrete, leibliche Erfahrung des Menschen in der
Praxis, sondern sieht die Moglichkeit und die Bedingung der Vermitt-
lungen, um die sich die moderne, nachmetaphysische Philosophie des
Konkreten bemiiht, allein in einem eminenten Begriff des Lebens als

ARNDT, M. GERHARD, J. ZOVKO (Hg.), Hegel gegen Hegel. I1. Teil. He-
gel-Jahrbuch 2015, Berlin/Miinchen/Boston 2015, 323-28.

223 DERRIDA, Grammatologie, a.a.O., 124/fz. 104.

224 A.a.0., 124 f./fz. 104.

225 Vgl. a.a.0., 125/fz. 104.

157

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

aktuelle Unendlichkeit beziehungsweise als infini positif. Dieses Leben
im eminenten Sinne setzt ein unendliches Wesen voraus, das Leben
ohne différance (»vie sans différance«**) ist: das, was die Metaphy-
sik traditionell mit dem Namen Gott bezeichnet. Allein eine positive,
aktualiter und nicht lediglich progressiv aufgefasste Unendlichkeit er-
moglicht, die Spur, die Schrift, die différance und somit auch den Tod
auf eine hohere, sie einschliefende und umfassende Einheit als zugleich
auf die arché und das eskhaton zurtickzufiuhren, die sie rest- und ge-
waltlos reduzieren.

Gott ist Leben, indem er als die Indifferenz, die sich differenziert, ohne
ihre Identitat mit sich selbst zu verlieren, das Prinzip ist, das seine eigene
Negativitat in sich hat, in seiner Andersheit sich selbst begehrt und somit
Antrieb der eigenen Selbstbewegung ist. In Gott ist die spekulative For-
mel der Identitit der Identitit und der Nicht-1dentitdt, auf die Hegel die
Bewegung des Lebens des Geistes zuriickbringt, vollendet und nicht le-
diglich in ihrer aquivoken Form vollzogen. Anders als in der Lebensphi-
losophie liegt die Identitdt der Identitdt und Nicht-Identitat nicht in der
Aquivokation eines Weder-dieses-noch-dieses oder im dquivoken »>Sel-
ben« des im selben Augenblick«, worauf Derrida die »lebendige Gegen-
wart« als Prinzip der Prinzipien der Husserl’schen Phinomenologie oder
gar die »Selbstgegenwart« des transzendentalen Lebens beziehungsweise
des Lebens der Seele zuriickfithrt.>*7

Auch im Licht der Untersuchung von Foucaults Préface zu Histoire
de la folie lasst sich allerdings fragen, ob Derrida das Leben sans diffé-
rance der positiven Unendlichkeit angemessen auffasst. Auf der einen
Seite begreift er durchaus dessen kritische Kraft. Eine solche positive Un-
endlichkeit bildet keine Schwirmerei einer obskurantistischen Spekulati-
on. Sie stellt im Gegenteil die notwendige Annahme eines jeden Versuchs
dar, Sinn eindeutig zu artikulieren. Man hitte es dementsprechend mit
Theologie nicht nur in den besonderen Fallen zu tun, in denen ein theo-
logisches Vorurteil aufbewahrt ist, sondern immer dann, wenn man be-
ansprucht, Sinn ohne Berticksichtigung der différance der Spur zu ent-
falten: der Logos als Aufhebung und Sublimierung der Spur ist demnach
schlechthin theologisch.

Theologisch meint hier dariiber hinaus: unberechtigt, gewaltsam theo-
logisch, das heifst letztendlich in der Weise einer menschlichen (allzu
menschlichen) Hybris, die dazu verleitet, de facto zu behaupten — und
dies oft umso mehr, als das eigene Programm im Zeichen einer anthro-
pologischen Bescheidenheit stehen soll —, man koénne gleich einem in-
tuitiven Verstand unendliches Leben positiv auffassen. Gegen diese

226 A.a.0., 124/fz. 104.
227 Vgl. DERRIDA, Die Stimme und das Phinomen, a.a.O., 94 und 13/fz. 77
und 5.

158

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

endgiiltige Repression der Differenz und a-diaphoristische Reduktion***
gilt es, die grundlegende Ebene der Spur — wie nicht-urspriinglich auch
immer — wieder zur Geltung und damit die konstitutive Aquivokation
der Diskurse, ihre Unentscheidbarkeit zwischen physis und nomos, Bio-
logie und Politik, zum Vorschein zu bringen.

Das Leben obne différance wire demnach in der différance selbst ein-
geschlossen: Es stellt lediglich eines ihrer Momente dar. Was auf einer
phdanomenologischen Ebene eigentlich unanfechtbar ist: unendliches Le-
ben, das erscheint zwangslaufig im Modus der immanenten Negativitit,
des Sich-selbst-anders-Seins jeder festen Bestimmung. So kann es nur aus
der différance heraus aufgefasst werden, das heifSt historisch und in der
EntdufSerung der Signifikanten. In diesem Sinne ist unendliches Leben
auch gar nicht sans différance.

Die Frage ist dann aber eher, ob die différance wiederum obne Leben
sein kann. Wie wire namlich différance ohne Leben zu denken? Wie wire
die unaufthorliche, raum-zeitliche Bewegung des verallgemeinerten Verwei-
sens tiberhaupt zu denken, wiirde in der Sinnartikulation die Indifferenz
der absoluten Identitat der Differenzen als deren Prinzip nicht je schon am
Werk sein?>* Dies scheint Derrida selbst zuzugeben, indem er die Notwen-
digkeit der impliziten Annahme einer positiven Unendlichkeit nicht nur
fur die expressis verbis theologischen, sondern fir alle Diskurse hervor-
hebt. Die Unmaoglichkeit, diesem unabdingbaren Anspruch gerecht zu wer-
den, fiihrt die Diskurse auf ihr urspriingliches Differieren und Aufschie-
ben zuriick. Anders liefse sich auch nicht erklaren, wieso de Saussures Spiel
der Differenzen bis zur letzten Konsequenz getrieben werden sollte. Wieso
konnte man, statt das unendliche Verweisen der Differenzen auf Anderes
bis zur Destruktion zu verfolgen, nicht bei den Gewissheiten der ordinary
language haltmachen, die Derrida selbst gar nicht leugnen, sondern blof$
reduzieren will?*3° Ware die Identitdt nicht ausgesprochen konstitutiv fiir

228 Vgl. DERRIDA, »Die différance«, a.a.O., 40, 46/fz. 12, 18.

229 Fiir die Notwendigkeit des Bezugs zur Identitit der indifférance vgl. auch
Angehrn: Interpretation und Dekonstruktion, a.a.O., 325: » Anders als die
Apologeten des Differenzdenkens beharrt Derrida darauf, dass die diffé-
rance ohne den spannungsvollen Bezug zur — zwar entzogenen — Identitit
sich gleichsam in sich verfliichtigt. Identitit gehort wie andere Leitbegriffe
der Metaphysik zu jenen Konzepten, die nach Derrida nicht einfach negiert
werden, sondern — in Analogie zu Heideggers Durchstreichung des Seinsbe-
griffs — gerade als >durchgestrichene« fiir das Denken konstitutiv bleiben.«

230 Vgl. J. DERRIDA, »Signatur, Ereignis, Kontext«, in: DERS., Randgdnge der
Philosophie, a.a.O., 291-314, insb. 310/fz. 390 (vgl. zZudem DERS., Limi-
ted Inc., hg. v. P. Engelmann, tibers. v. E. Rappl u. Mitarbeit v. D. Travner,
Wien 2001, 99/fz, 116): »Ich werde daraus vor allem nicht den Schluf zie-
hen, dafs es keine relative Spezifizitit der Wirkungen des BewufStseins gibt,
der Wirkungen der Rede (im Gegensatz zur Schrift im traditionellen Sinn),

159

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

den Sinn selbst, gabe es keinen Grund, das Spiel der Differenzen uber den
geschlossenen Kreis hinauszutreiben, der ihm vom anthropologischen Be-
diirfnis nach Identifikation und Ordnung bereitgestellt wird.

Mit ihrer Kritik an der Phianomenologie in ihrer ursprungs- und be-
wusstseinsphilosophischen Fassung erweist sich Derridas Grammatologie
demnach zugleich als zu wenig und zu sehr phanomenologisch. Zu wenig
phianomenologisch, da sie in der Bewegung der Beschreibung von dem,
was Uberhaupt begegnet, zu frith haltmacht. Sie denunziert zu Recht die
Leerheit einer Auffassung des Bewusstseins als sinnstiftende Selbstprasenz
und ldsst die Andersheit erkennen, die die Intimitit des seelischen Lebens
notwendig heimsucht. Sie verabsolutiert aber die différance, die sie dabei
an den Tag bringt, und kann nicht mehr hinter ihr zurtickgehen, um die
absolute Indifferenz und Totalitit der positiven Unendlichkeit als das im-
manente Identitatsprinzip zu entdecken, das das unaufhorliche Spiel des
Differierens in Zeit und Raum tberhaupt antreibt.

Unter einem Zuviel an Phinomenologie leidet sie daruber hinaus, in-
dem sie suggeriert, dass es sich bei der Reduktion der Archiologie, sei sie
auch eine nicht-archdologische, allein um eine Frage der Beschreibung,
eine rein phanomenologische Frage handelt und nicht um ein echtes meta-
physisches Problem, das heifst um die Entscheidung tiber eine theoretische
Weichenstellung auf einen praktisch-existenziell erschlossenen Wert hin.
So lasst sich etwa die Frage, ob man eher ordinary language philosophy
oder Dekonstruktion betreiben soll, kaum entscheiden, hat man den kon-
stitutiv erkenntnistheoretisch nicht erfassbaren ontologischen Status so-
wohl der différance als auch des unendlichen Wesens, gegen das sie hoch-
gehalten wird, begriffen. Ist der différance Wirklichkeit zusprechen, dann
ist kaum zu verstehen, weshalb man sich tiberhaupt der Destruktion der
anthropologischen Gewissheiten, die sie verspricht, weihen und wieso man
sich iberhaupt der Zynismusgefahr, die sie als solche in sich birgt, stellen
sollte. Ist die Idee eines unendlichen Lebens andererseits etwas anderes als
blofSer metaphysischer Schein, dann gewinnt die différance, durch die sie
erscheint, eine neue Bedeutung. Vor dem Hintergrund einer neuen Auffas-
sung der différance, die sie kritisiert, werden auflerdem auch das Behar-
ren auf die a-diaphoristische Repression der Identifikationen der ordinary
language und der Philosophie tiberhaupt sowie die Verabsolutierung der
geschichtlichen Gewalt, die diese mit sich bringen, neu zu verstehen sein.

Eine solche Umdeutung erfordert keineswegs, in den Essentialismus
der klassischen Metaphysik zuriickzufallen. Indem er alle théologies

daf$ es gar keine Wirkung des Performativs gibt, keine Wirkung der ge-
wohnlichen Sprache, keine Wirkung der Anwesenheit und des diskursiven
Ereignisses (speech act). Nur schliefSen diese Wirkungen nicht das aus, was
man ihnen im allgemeinen Punkt fiir Punkt entgegensetzt, sondern sie set-
zen es auf unsymmetrische Weise als den allgemeinen Raum ihrer Moglich-
keit voraus. «

160

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

infinitistes als notwendige Ontotheologien der Prisenz behandelt, geht
Derrida vom Gegenteil aus.>3* Mit seiner Annahme, dass eine Philoso-
phie des unendlichen Lebens mit einer positiven, substanzialistischen
Metaphysik gleichzusetzen ist, lasst er sich allerdings offensichtlich von
einer falschen Auffassung des Begriffs des Ursprunges leiten. Er setzt
namlich Ursprung mit Prasenz, ousia, parousia gleich.** Dadurch ver-
kennt er jedoch simtliche Philosophien, die auf Platons Bestimmung des
Guten als jenseits der Ousia, als eine Uber-Wesenbeit zuriickgehen, und
auch eine einfache Wahrheit jeder Ursprungsphilosophie, dass namlich
der Ursprung von anderer Natur sein muss als das, was aus ihm hervor-
geht. Seine Philosophie der Aquivokation weicht kaum von der Amphi-
bolie zwischen Konstituierendem und Konstituiertem, natura naturans
und natura naturata ab, die das moderne nach-metaphysische Denken
auszeichnet: auch physis en différance ist Naturalismus.

Dies zeigt am besten der problematische Status der différance als ar-
chi-écriture. Denn die différance ist zugleich konstituierend und konsti-
tuiert; sie bildet den ursprungslosen Ursprung von Zeit und Raum, und
ihre wesentliche Verankerung in der >AufSerlichkeit< weist sie als eine
konstitutiv raumliche und zeitliche auf: Sie ist in eins Verzeitlichung und
Verraumlichung und Zeit und Raum.>*> Das mag programmatisch als
Versuch gelten, die Ursprungsphilosophie der metaphysischen Traditi-
on hinter sich zu lassen. Es bleibt nichtsdestoweniger ein konzeptionel-
les Problem, von einem Anfang, mit dem nichts anfiangt und der nichts
erkldren kann, zu sprechen.

Leugnet man die Moglichkeit eines Jenseits der écriture, ein dehors
der Diskurse oder gar eine supra-essentialité, dann bleibt man zwangs-
laufig einem Positivismus verhaftet, der bei der Gegebenheit dessen halt-
macht, was sich zeigt, sei es auch in der Form des sich Entziehens: eines

231 Vgl. aufler DERS., Grammatologie, a.a.0., 124/fz. 104, auch die Auffassung
der negativen Theologie tiberhaupt als Ontotheologie in DERS., »Die dif-
férance«, a.a.0., 34/fz. 6.

232 Vgl. etwa die bereits erwidhnte Stelle von »Die différance«, a.a.O., 38/fz. 10.

233 Vgl. a.a.0., 8. Dazu vgl. auch R. RORTY: »Is Derrida a Transcendental
Philosopher«, in: D. WOOD (Hg.), Derrida: A Critical reader, Oxford UK/
Cambridge (Mass.) 1992, 234—46; fiir ein dhnliches Problem im Hinblick
auf das positivistische Moment der rekonstruktiven Arbeit von Foucaults
Archiologie, was die Schwierigkeit angeht, Existenzbedingungen der Mog-
lichkeit oder ein historisches Apriori zu denken, ohne eine Unterscheidung
zwischen Wesen und Erscheinung zu treffen, vgl. insb. KELM, Hegel und
Foucault, a.a.0., 283-86. Zum Begriff des historischen Apriori insbeson-
dere im Hinblick auf Foucaults Verhiltnis zur Phinomenologie Husserls:
W. GORIS, »Das historische Apriori bei Husserl und Foucault — Zur philo-
sophischen Relevanz eines Leitbegriffs der historischen Epistemologie«, in:
Quaestio (12) 2012, 291-342.

161

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Werdens, das sozusagen per definitionem und programmatisch mit der
raum-zeitlichen AufSerlichkeit verbunden ist. Nicht nur die Auffassung
des Begriffs des Ursprunges greift zu kurz, sondern auch das Verstiandnis
der Andersheit der Vernunft ist mangelhaft. Ahnlich wie dem Ursprung
eine radikale Alteritdt verweigert wird, so wird auch die Zweideutigkeit
der Negativitit der Unvernunft auf ihre immanente Bedeutung, sei es
auch nach einer skripturalen Umdeutung der Hegel’schen Aufhebung,
reduziert und ihre transzendentale Auffassung als absolut anders ein-
fach aufSer Acht gelassen.

Es wurde bereits betont, wie diese Hegel’sche Dimension Derrida in
die Nahe von Habermas riicken ldsst. Beide verkiirzen das Andere der
Vernunft um eine Dimension, und zwar wahrscheinlich um ihre wich-
tigste. Beide bewegen sich in diesem Sinne innerhalb jener dimension
hégélienne, die Derrida in seiner Auseinandersetzung mit Foucaults His-
toire de la folie mehrfach hervorhebt. Nur scheint Derrida die Wahrheit
von Habermas’ Immanentismus aussprechen zu kénnen: die konstituti-
ve Instabilitit und Selbstdestruktion jedes Rationalismus.

Vertritt Habermas letztendlich einen lieblosen Pharisdismus, so ver-
mag Derrida nicht, iiber eine seelen- wie leblose Metaphysik der Aqui-
vozitdt hinauszugehen. Seine affirmative >Biopolitik« qua physis en dif-
férance bildet eine économie de la mort und der Gewalt, die im Namen
eines Gottes der Schrift, des Todes, der Technik oder gar der Medizin tritt
und die jede Moglichkeit einer Aufhebung im Leben ausschliefst. War fiir
Foucault die Pathologisierung und Anthropologisierung des Wahnsinns
durch dessen psychopathologische Positivierung und Naturalisierung
grundsatzlich Gewalt, so bildet fur Derrida, dessen Gott der Schrift ein
Gott der Medizin ist, ein Gott, der Wertentscheidungen auf der Grundla-
ge einer grundlegenden Aquivozitit von Natur und Kultur trifft, ein Pro-
gramm, das sich als Befreiung von den Verengungen der Metaphysik und
von ihrem nachmetaphysischen Erbe versteht. Der Vorwurf, den Derrida
1963 gegen seinen alten Lehrer noch erhob, eigentlich eine Pathologisie-
rung der Vernunft vorzufiihren, die die Internierung und Positivierung
des Wahnsinns durch den kartesischen Rationalismus blof§ umkehren
wirde, verliert jeden Boden mit der Grammatologie als medizinischer
archi-écriture, grundlegender physis en différance. Zugleich scheint ihm
jeder Sinn fiir die ddimonische Hyperbel Platons, die er auch fiir das rati-
onalistische Projekt Descartes’ vindizierte, abhandengekommen zu sein.

Diese programmatische Biopolitik kann sowohl dazu dienen, die
nachmetaphysischen Anspriiche der modernen Lebensphilosophie und
allgemeiner des modernen organischen Monismus infrage zu stellen. Ob
sie auch dafiir reichen kann, die Gewalt, den Krieg oder gar die Erbsiin-
de der Schrift in ein Instrument des Friedens und der Gerechtigkeit zu
verwandeln, wie es dem grammatologischen Projekt eingeschrieben sein
soll, bleibt allerdings dufSerst fraglich.

162

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

Der Frieden, wie das Schweigen ebenfalls, ist die eigentiimliche Vokati-
on einer durch sich aufSer sich gerufenen Sprache. Da aber das endliche
Schweigen zugleich das Element der Gewalt ist, kann die Sprache immer
nur unentwegt nach der Gerechtigkeit streben, indem sie den Krieg in
sich selbst anerkennt und praktiziert. Gewalt gegen Gewalt. Okonomie
der Gewalt.>>+

iv. Manfred Frank: Die genealogische Auflosung von Lévi-Strauss’
Vermittlung zwischen physis und nomoi durch den Positivismus
der Archdologie

Nicht weniger als Habermas mit seinem Positivismusvorwurf und — auf
eine spezifischere Art und Weise — als Derrida mit seiner affirmativen,
differierenden Physis verfehlen Manfred Frank und Gilles Deleuze, ob-
wohl mit jeweils umgekehrtem Vorzeichen (ablehnend das erste, beftir-
wortend das zweite), die kritische Dimension von Foucaults Biopolitik.
Frank unterstellt Foucault einen schlichten Biologismus; Deleuze sucht
Anschluss an Foucault, um seine eigene Philosophie der freudigen Affir-
mation als reine Immanenz zu umreiflen, die ihr Zentrum in einem als
ewige Wiederkehr aufgefassten Leben findet.

Foucaults kritische Stellung zur idealistischen und hermeneutischen
Tradition der Subjektphilosophie wird von Frank ausschliefSlich im
Bannkreis des Strukturalismus verortet. Ubersehen wird véllig, dass die
Denunzierung der Determiniertheit der Subjektivitit als konstituierte im
Fall Foucaults nicht im Namen eines vermeintlichen neuen Positivismus
geschieht. Ahnlich wie im klassischen Strukturalismus wird der Subjekti-
vitat jede konstituierende Kraft abgesprochen. Dies heifdt indessen nicht,
dass die Dimension der Konstitution lediglich mit der Bestimmtheit von
positiv gegebenen Relationen zwischen diskreten Elementen gleichge-
setzt wird, etwa elementaren Strukturen der Verwandtschaft wie im Fall
des Strukturalismus von Claude Lévi-Strauss.

Die Beurteilung des Verhiltnisses der Philosophie Foucaults zur Tradi-
tion des deutschen Idealismus hitte im Gegenteil zur Hervorhebung der
grundsitzlichen Unvereinbarkeit von Strukturalismus und Archiologie
fithren miissen. Deren Kritik an der Subjektivitit sollte nicht iibersehen
lassen, wie das Festhalten der Archdologie an der idealistischen Verwer-
fung jeder Reduktion der sinnstiftenden, konstitutiven Ebene der Ein-
heit auf Positivitat die Archdologie mit dem strukturalistischen Projekt
radikal unvertriaglich macht.

234 J. DERRIDA, »Gewalt und Metaphysik. Essay tiber das Denken Emmanuel
Lévinas’«, in: DERS., Die Schrift und die Differenz, a.a.O., 121235, hier
178/fz. 172.

163

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Um die Nihe zum Idealismus erfassen zu konnen, wire es allerdings
notig gewesen, Foucaults vernunftkritischen Ansatz — anders als Frank
— wirklich ernst zu nehmen. Im Einklang mit der Verteidigung des Spe-
kulativen durch seinen Lehrer Jean Hyppolite bleibt namlich Foucaults
Vernunftkritik zumindest insofern der idealistischen Tradition verpflich-
tet, als sie auf der Ebene ihrer Implikationen letztendlich von einer un-
endlichen Einheit ausgeht. Der Reduktionismus der Psychopathologie
wird aufgrund einer Indifferenz vor der Teilung zwischen Vernunft und
Unvernunft kritisiert die im Grunde die absolute Einheit darstellt, die die
Vernunft gegeniiber den endlichen Bestimmungen des Verstandes aus-
zeichnet. Diese Indifferenz wird allerdings als radikal undialektisch auf-
gefasst und bildet insofern in ihrer sich jeder Artikulation unendlich ent-
ziehenden Negativitit keine Vernunft, sondern eine Form des Wahns.
Dass die theoretizistische Verabsolutierung der Negativitat der unend-
lichen, ungeteilten Einheit des Wahnsinns fragwiirdig ist, schliefSt dari-
ber hinaus kaum die Nahe der Vernunftkritik Foucaults zur spekulativen
Tradition aus, was ihren gemeinsamen Ausgangspunkt angeht. Im Ge-
genteil, indem hiermit die Notwendigkeit unterstrichen wird, eine Ver-
mittlung tberhaupt zwischen Unendlichem und Endlichem zu denken,
wird die Verwandtschaft mit dem Idealismus eher bestitigt, was die Pa-
rallelanalyse von Foucaults und Hegels Auseinandersetzung mit Dide-
rots Rameaus Neffe noch zeigen wird.

In seiner Auffassung durch Lévi-Strauss beansprucht der Strukturalis-
mus, durch eine neuartige Vermittlung zwischen Natur und Kultur die
Soziologie und somit die gesamten Wissenschaften des Menschen auf
eine neue Basis zu stellen. Mit seiner Untersuchung der Strukturen der
Verwandtschaft strebt Lévi-Strauss bekanntlich eine wissenschaftliche
Bestimmung der gesellschaftlichen Interaktionen auf der elementaren
Ebene des Verhiltnisses zwischen den Geschlechtern an, die zugleich die
Antinomie zwischen Biologischem und Sozialem hinter sich lassen sollte.

Das Inzestverbot ist nach Lévi-Strauss die Regel schlechthin, die ein-
zige, die allgemein ist und den >Griff« der Kultur nach der Natur ermog-
licht: »die Regel par excellence, die einzige, die universal ist und den
Einfluf§ der Kultur auf die Natur [la prise de la culture sur la nature] be-
zeugt«.>s In zweierlei Hinsichten bildet das Inzestverbot eine Vermitt-
lung zwischen Kultur und Natur. Formell stelle es das einzige Beispiel
einer sozialen Vorschrift dar, die die Allgemeinheit eines Naturgesetzes
annimmt. Man kennt namlich keine Gesellschaft, die es einfach ignoriert.
Inhaltlich zeichnet das Inzestverbot sich dadurch aus, dass es als soziale
Norm das biologische Feld der Geschlechtsverhaltnisse regelt. Es tut dies
dartiber hinaus so, dass es durch die Vorschrift des Heiratens aufSerhalb

235 C. LEVI-STRAUSS, Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, iibers.
v. E. Moldenhauer, Frankfurt/M. 1993, 73/fz. 28.

164

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

der natiirlichen Gruppen die Bindungen der Blutsverwandtschaft mit Al-
lianzverhaltnissen, den ersten, die genuin sozial sind, zerbricht. Auf diese
Weise wiirde das Inzestverbot die menschliche Gesellschaft selbst griin-
den: Es ist die Gesellschaft oder gar die Kultur selbst.>3¢

Die Ethnologie, die Lévi-Strauss durchaus als allgemeine Anthropo-
logie versteht, wird somit die Gesetze der sozialen Natur derart aus-
sprechen, dass sie die materielle und die geistige Kultur, die physische
und die soziale Anthropologie nicht trennt und die Kontinuitat zwi-
schen natirlicher und kultureller Ordnung aufrechterhilt.>s” Diese Ver-
mittlungsarbeit gelinge der Ethnologie, indem sie weder auf der Ebe-
ne der schlichten Empirie noch auf jener der Bewusstseinsvorstellungen
ansetzt, sondern mithilfe der modernsten Linguistik auf eine struktura-
le Analyse zurtickgreift.

So werden etwa die Verwandtschaftsverhaltnisse nicht fir sich be-
trachtet, sondern relational als Teil von unbewussten Bedeutungssys-
temen, deren Sinn erst in Bezug auf eine allgemeine, formale Typologie
— ein System der Systeme — sich erschliefSt, durch die anthropologische
Invarianten und die Universalitit der menschlichen Natur hervortreten.
Von der modernen Sprachwissenschaft geleitet, die einzige Humanwis-
senschaft, die zur positiven Erkenninis der sozialen Tatsachen gelangt
sei, zweifelt die strukturale Anthropologie nicht an der Moglichkeit, sich
eines Tages unter den Naturwissenschaften wiederzufinden.*s® Hat sich

236 Vgl.a.a.0., 57/fz. 14: »Als eine Regel, die das umfaf3t, was ihr in der Gesell-
schaft am fremdesten ist, doch zugleich als eine gesellschaftliche Regel, die
von der Natur das zurtickhilt, was geeignet ist, tber sie hinauszugehen, ist
das Inzestverbot gleichzeitig an der Schwelle der Kultur, in der Kultur und,
in gewissem Sinne (wie wir zu zeigen versuchen werden), die Kultur selbst«,
und DERS., »Das Feld der Anthropologie«, Inauguralvorlesung am Lehr-
stuhl fiir Sozialanthropologie des Collége de France, 5. Januar 1960, jetzt in:
Strukturale Anthropologie I1, ibers. v. E. Moldenhauer, Frankfurt/M. 1975,
1144, insb. 29/fz. 29: »Es ist bekannt, welche Funktion das Inzestverbot
in den primitiven Gesellschaften hat. Indem es die Schwestern und Tochter
sozusagen aus der Blutverwandtengruppe hinausschleudert und ihnen Gat-
ten zuweist, die selbst aus anderen Gruppen stammen, kniipft es zwischen
diesen natiirlichen Gruppen Verwandtschaftsbande, die ersten, die man so-
ziale nennen kann. Das Inzestverbot begriindet damit die menschliche Ge-
sellschaft, und in gewissem Sinn ist es die Gesellschaft.« Dazu auch DERS.,
»Die Strukturanalyse in der Sprachwissenschaft und in der Anthropologie«,
in: Word. Journal of the Linguistic Circle of New York, 1 (2) 1945, 1—21;
jetzt in: Strukturale Anthropologie I, Frankfurt/M. 1973, 43—67, insb. 6o
ff./fz. 56 ff.

237 Vgl. LEVI-STRAUSS, »Das Feld der Anthropologie«, a.a.0., 22 f./fz. 23 f.

238 Vgl. LEVI-STRAUSS, »Die Strukturanalyse in der Sprachwissenschaft und
in der Anthropologie«, a.a.O., 43 ff./fz. 37 ff.

165

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

die moderne Physik zur Wissenschaft der Organisationen entwickelt, so
soll neben der Biologie und der Psychologie auch die soziale Anthropo-
logie als Untersuchung von reinen Relationen ihr folgen konnen.?>* Die-
ses Programm, das Lévi-Strauss seit Die elementaren Strukturen der Ver-
wandtschaft verfolgt,** entspricht einer Bemithung zur Naturalisierung,

239

240

Ahnlich wie Foucault in Les mots et les choses den modernen Wissenschaf-
ten der Organisation, namlich der Biologie, der Philologie und der Okono-
mie, spricht Lévi-Strauss der Lebenswissenschaft eine entscheidende Bedeu-
tung in der Entwicklung der Humanwissenschaften zu. Obwohl allerdings
seine strukturale Anthropologie als ein Modell fiir die Auflosung des konkre-
ten Menschen gilt, den Foucault in den Mittelpunkt der anthropologischen
Konstellation der Moderne stellt, geht Lévi-Strauss im Grunde von dersel-
ben szientistischen Uberzeugung aus, nach der das Organische sich end-
lich vermitteln lassen soll, wie in den von Foucaults kritisierten modernen,
dialektischen Humanwissenschaften. So misst Lévi-Strauss in seiner Aus-
einandersetzung mit Sartres Kritik der dialektischen Vernunft Anfang der
sechziger Jahre der Entwicklung einer analytischen Lebenswissenschaft eine
entscheidende Rolle in der Aufhebung der Unterscheidung zwischen analy-
tischer und dialektischer Vernunft bei. (Vgl. C. LEVI-STRAUSS, Das wilde
Denken, tibers. v. H. Naumann, Frankfurt/M. 1968, 283/fz. 823: »Die Un-
terscheidung der beiden Arten der Vernunft griindet, wie wir es sehen, nur
auf dem zeitweiligen Abstand, der die analytische Vernunft vom Verstind-
nis des Lebens trennt.«) Erst die wissenschaftliche Auflosung des Organi-
schen und somit die Uberwindung der Unterscheidung zwischen analytischer
und dialektischer Vernunft gestattet, eine positive Wissenschaft des Men-
schen zu etablieren. An dem Tag namlich, an dem man dazu imstande sein
wird, »das Leben als eine Funktion der tragen Materie« zu begreifen, wird
es auch endlich moglich sein, das »letzte Ziel« der Humanwissenschaften zu
erreichen, nimlich nicht »den Menschen zu konstituieren«, sondern ihn da-
hingehend »aufzulosen«, dass man jede Unterscheidung zwischen Mensch
und Natur und somit jede Originalitit der menschlichen Ordnung gegen-
iiber dem Reich der Natur abschafft (a.a.O., 284 f./fz. 824 f.). Zwischen
dem Subjekt der dialektischen Anthropologie Sartres und der Struktur Lé-
vi-Strauss’ besteht letztendlich so wenig ein prinzipieller Unterschied, dass
laut Lévi-Strauss das wilde Denken, das aufgrund des totalisierenden Cha-
rakters seiner Strukturen dem Lebendigen und dem Menschlichen jede Al-
teritdt abspricht, das eigentliche Prinzip der dialektischen Vernunft darstellt:
»Wir glauben, dafs die dialektische Vernunft in der unerbittlichen Weigerung
des wilden Denkens, dafs ihm irgendetwas Menschliches (und selbst Leben-
diges) fremd bleibe, ihr eigentliches Prinzip entdeckt« (a.a.O., 282/fz. 822).
Vgl. DERS., Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, a.a.O., 20/fz.
xiii: »Nach einem Zitat von Eddington: >Die Physik wird zur Untersuchung
der Organisationens, schrieb Kohler vor nun bald zwanzig Jahren: »Auf die-
sem Wege [...] wird sie sich mit der Biologie und der Psychologie treffenc.
Die vorliegende Arbeit wird ihr Ziel erreicht haben, wenn der Leser nach
beendeter Lektiire sich geneigt fihlt hinzuftigen: und mit der Soziologie.«

166

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

die der Logik der modernen Wissenschaft eingeschrieben ist. Die Koha-
renz der Determiniertheit der Gesetze der Natur duldet keine Ausnah-
me. Sie kann nur aufbewahrt werden, indem sie verallgemeinert wird.
So zitiert Lévi-Strauss als Motto zu seinem Buch einen der Pfeiler der
modernen wissenschaftlichen Anthropologie, Edward B. Tylors Primiti-
ve Culture: »Die moderne Wissenschaft neigt zunehmend zu der Schluss-
folgerung, dass, wenn es irgendwo Gesetze gibt, es sie tiberall geben
muss.«>* Die Vermittlung zwischen Biologie und Soziologie, Natur und
Geist geschieht auf der Ebene einer zuerst nach dem Muster der Physik
und danach der Linguistik nicht mehr substanziell, sondern relational
aufgefassten, umfassenden Natur.

Um die Distanz zwischen der Archdologie und dem wissenschaftli-
chen Projekt des Strukturalismus zu ermessen, reicht es, an den Status-
unterschied zwischen den Strukturen und den historischen Apriori der
Diskurse zu denken. Nach Lévi-Strauss bildet die Struktur eine Form.
Demnach ist sie grundsatzlich Idealitit: Sie stellt eine vérité de raison
und keine vérité de fait dar.*+* Die Struktur weist keinen zufalligen Auf-
bau zwischen beliebigen Teilen auf, sondern ein System, das von der in-
ternen Kohision ihrer Elemente getragen wird. Die Methode der Rekon-
struktion der Struktur ist somit niemals rein induktiv, sondern immer
konjektural, zugleich induktiv und deduktiv, empirisch und logisch. Je-
des System wird aufSerdem nur in Bezug auf eine systematische Typolo-
gie, auf das System der Systeme einen besonderen Aufbau haben konnen,
gleich der allgemeinen Grammatik, der gegentiber jede Struktur eine be-
sondere Transformation darstellt. Die Struktur der Strukturen ist dem-
nach eine sich durch interne Kohirenz und eine begrenzte Zahl an Re-
geln auszeichnende Sprache, die die Gesetze einer Vielfalt anscheinend
heterogener Phinomene angibt.>#

Die Archiologie Foucaults verkennt keineswegs das Niveau der Struk-
tur einer Sprache und einer Grammatik. Die Dimension der Idealitit der
Struktur als Form meint sie allerdings auf die fundamentalere der Existenz

241 A.a.0., fz. viii (weggelassen in der deutschen Ausgabe). Vgl. auch den Hin-
weis auf Niels Bohr in DERS., »Die Stellung der Anthropologie in den So-
zialwissenschaften und die daraus resultierenden Unterrichtsprobleme«, in:
DERS., Strukturale Anthropologie I, ibers. v. H. Naumann, Frankfurt/M.
1977, 369—408, insb. 389/fz. 398.

242 DERS., »Das Feld der Anthropologie«, a.a.O., 31/fz. 31; vgl. auch DERS.,
»Der Strukturbegriff in der Ethnologie«, in: DERS.,Strukturale Anthropo-
logie I, a.a.0., 299-3 46, insb. 328 ff./fz. 333 ff.

243 »Schlieflich hitten wir nichts anderes geleistet, als eine Sprache zu erarbei-
ten, deren einziges Verdienst darin bestinde, koharent zu sein wie jede Spra-
che, und anhand einer kleinen Zahl von Regeln Phinomenen Rechnung zu
tragen, die man bisher fiir ganz andere hielt. In Ermangelung einer unerreich-
baren Faktenwahrheit [vérité de fait] wiren wir zu einer Verstandeswahrheit

167

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

reduzieren zu diirfen, die Funktionalitit der Sprache auf die einfache Tat-
sache, dass es Sprache gibt: »le fait qu’il y a du langage« (AdS 146/dt.
162). Der Sprache als ideale Form (AdS 138/dt. 153), die als auf eine end-
liche Menge an Elementen sich stiitzendes Konstruktionsgesetz die un-
endliche Vielfalt ihrer raum-zeitlichen Manifestationen als blof$ dufSerli-
che, kontingente materielle Bedingungen betrachtet, hilt die Archdologie
die konstitutive Zerstreuung und Materialitdt der tatsachlich existieren-
den Aussagen entgegen, aus denen sich die Diskurse zusammensetzten.

Die Aussage bildet keine Struktur, das heifSt ein innerlich zusammen-
hiangendes System von Elementen, sondern eine Existenzfunktion inner-
halb des Koexistenzfeldes des Diskurses.

D’énoncé, ce n’est donc pas une structure (c’est-a-dire un ensemble de re-
lations entre des éléments variables, autorisant ainsi un nombre peut-étre
infini de modéles concrets) ; c’est une fonction d’existence qui appartient
en propre aux signes.*

Die Archaologie kimmert sich dementsprechend nicht um formale son-
dern um historische Apriori, insofern diese das Feld bilden, auf dem
jene sich erst entfalten konnen. Geschichte ist ihr nicht duferlich. Der
Diskurs bildet keine ideale und zeitlose Form (»une forme idéale et
intemporelle«), die obendrein eine Geschichte hitte; er ist durch und
durch historisch (»il est, de part en part, historique«, AdS 153/dt. 170).
Die Positivitat der Diskurse, ihre Angewiesenheit auf raum-zeitliche Be-
gebenheiten, spielt so die Rolle eines historischen Apriori.*+s

Unter »a priori bistorique« wird ein Apriori verstanden, das nicht eine
Giiltigkeitsbedingung fiir Urteile, sondern eine Realititsbedingung fiir
Aussagen darstellt.>¢ Es bilde keine Bedingung der Moglichkeit (»con-
dition de possibilité«), sondern eine Bedingung der Existenz (»conditi-
on d’existence«, AdS 153/AdW 170).247

Die rekonstruktive Arbeit der Archiologie bildet insofern keine De-
duktion im eigentlichen Sinne. Sie lduft nicht auf die Rechtfertigung der

[vérité de raison] gelangt.« (DERS., »Das Feld der Anthropologie«, a.a.0.,
31.)

244 AdS 115 (»Die Aussage ist also nicht eine Struktur, das heiflt eine Menge
von Beziehungen zwischen variablen Elementen, die so eine vielleicht un-
endliche Zahl von konkreten Modellen gestattet; sie ist eine Existenzfunk-
tion, die den Zeichen eigen ist«, dt. 126).

245 Vgl. AdS 167/dt. 184.

246 Vgl. a.a.0.

247 Zum Begriff des »historischen Apriori« und zu dessen Nihe aufSer zu Hus-
serls Begriff des »konkreten historischen Apriori« auch zu Hegels Begriff
des Geistes, den Foucault infolge seiner Diplomarbeit vermutlich als trans-
cendantal historique las, vgl. KELM, Hegel und Foucault, a.a.O., 180 f.

168

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

gultigen Anwendung von Urteilen innerhalb eines bestimmten diskursi-
ven Bereichs hinaus. Noch weniger sucht sie — anders als Lévi-Strauss’
strukturalistische Sozialanthropologie — das Gesetz, gar die sozio-biolo-
gische Form (»la forme socio-biologique«), durch die sich die Universa-
litdt der menschlichen Natur bestimmen liefSe.>#* Vom Gebiet der Wis-
senschaft auf jenes der Technik versetzt und dadurch zur allgemeinen
sozio-biologischen Technologie erhoben, bildet gar Lévi-Strauss’ Gesetz
den Inbegriff alles dessen, was Foucault spater mit dem Begriff der Bio-
politik anprangern wird. Auf dessen Basis wird namlich endlich eine
angewandte Anthropologie moglich, die erlauben soll, aufgrund einer
wissenschaftlich fundierten Unterscheidung zwischen dem, was normal,
und dem, was hingegen pathologisch ist, in unsere kranke und dngstli-
che Welt therapeutisch einzugreifen.>+

Anders als Lévi-Strauss’ angewandte Anthropologie erhebt die Ar-
chiologie — und zwar programmatisch — keinen Anspruch auf Normati-
vitat. Sie will lediglich deskriptiv sein. Foucault spricht in der Archdolo-
gie des Wissens ganz bewusst von einer Beschreibung der Aussagen und
von einer archidologischen Beschreibung (»La description des énoncés«
und »La description archéologique« lauten die Uberschriften eines Ka-
pitels und eines Teils aus Archdologie des Wissens). Wenn es heifSt de-
skriptiv, so ist dies allerdings durchaus kritisch gemeint. Die Behauptung,
dass man von Diskursen deskriptiv reden darf, besagt nichts anderes, als
dass der hinter ihrem Anspruch auf Idealitit liegende positive Rest, ihre
konstitutive Angewiesenheit auf raum-zeitliche Gegebenheiten an den
Tag gebracht werden kann.

Demnach sind das formale und das historische Apriori weder von
demselben Niveau noch von derselben Natur: »ni de méme niveau ni de
méme nature« (AdS 169/ dt. 186). Konstitutiv materiell soll das histo-
rische Apriori Rechenschaft dariiber ablegen konnen, dass ein gewisser
Diskurs zu einem gegebenen Zeitpunkt eine bestimmte formale Struktur
entweder aufnehmen oder ausschlieflen kann.

11 doit pouvoir rendre compte du fait que tel discours, a un moment donné,
puisse accueillir et mettre en ceuvre, ou au contraire exclure, oublier ou
méconnaitre, telle ou telle structure formelle.>s°

248 LEVI-STRAUSS, »Das Feld der Anthropologie«, a.a.0., 34 f./fz. 34 f.

249 Vgl. DERS., »Die Stellung der Anthropologie in den Sozialwissenschaften«,
a.a.0., insb. 405 ff. und 418: »Denn die Anthropologie wiirde vergeblich
eine Anerkennung heischen, die man schon ihren theoretischen Eroberun-
gen schuldig wire, wenn sie in der kranken und dngstlichen Welt, in der wir
leben, nicht darauf bedacht wire zu beweisen, wozu sie dient.«

250 AdS 168 (»Es mufs die Tatsache erkldren konnen, daf§ ein bestimmter
Diskurs zu einem gegebenen Zeitpunkt diese oder jene formale Struktur

169

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Es ist genug bekannt, dass sich Foucault in L'archéologie du savoir zur
positivistischen Methode seiner Archiologie bekennt. Ein positiviste heu-
reux (AdS 164/AdW 182), ndmlich einer, der sich das ungliickliche Be-
wusstsein der Subjektphilosophie mit ihren Aporien erspart, ist Foucault
allerdings lediglich in dem Sinne, dass er den Anspruch erhebt, die Posi-
tivitdt der historischen Apriori in der raum-zeitlichen Gegebenheit ihrer
Existenz und nicht die Idealitit der Formen der formalen Apriori, die auf
der Grundlage der ersten entstehen konnen, zu rekonstruieren.>s*

Um vom Positivismus im eigentlichen Sinne reden zu diirfen, muisste
es um den Versuch gehen, die Beschreibung der Positivitat der Diskurse
mit der Herausarbeitung der Gesetze, die sie konstituieren, wesentlich
zu verbinden. Nichts liegt aber der rekonstruktiven Methode Foucaults
ferner als ein solches Vorhaben. Keineswegs beabsichtigt die Archiolo-
gie, die Gultigkeit von Diskursen positivistisch zu bestimmen, das heifSt
letztendlich Normativitat deskriptiv zu begriinden. Im Gegenteil: Der
kritische Anspruch der Archiologie besteht gerade darin, die wesentli-
che Positivitat an den Tag zu bringen, auf die die Idealitat der Diskurse
zwingend aufbauen muss. Nicht von ungefihr denunziert Les mots et
les choses die Verwechselung zwischen Empirischem und Fundamenta-
lem, die die moderne epistéme auszeichnet.>s> Ahnlich beabsichtigt die
Archiologie, nach der Auffassung, die Foucault von ihr in der Archdolo-
gie des Wissens gibt, hinter der Idealitit der reinen Formen der Diskur-
se, das heifst hinter ihren formalen Apriori, die konstitutive Materialitit
ihrer historischen Apriori als ihre raum-zeitlichen Existenzbedingungen
wieder in Erscheinung treten zu lassen.

Der Positivismus der Archidologie gilt nicht fiir sich, er bildet nicht
das letzte Wort der Diskursanalyse. Er ist vielmehr grundsatzlich instru-
mental. Die Funktion der Beschreibung der diskursiven Formationen,
der Analyse der Positivititen und des Ermittelns des Aussagefeldes ldsst
sich erst im Hinblick auf den allgemeinen Horizont begreifen, zu dem sie
gehoren.>s3 Der positiven Rekonstruktion der Diskurse in ihrer materiel-
len Gegebenheit kommt keine transzendentale Rolle zu. Sie gilt nicht der
Rechtfertigung von Diskursen und der Bestimmung von dem, was inner-
halb ihrer ein angemessenes und dem, was stattdessen ein unangemesse-
nes Urteil ausmacht. Ziel der Rekonstruktion ist vielmehr das Bestreiten
und das Uberschreiten der diskursiven Formationen.>s+

aufnehmen und anwenden oder im Gegenteil ausschliefSen, vergessen oder
verkennen kann«, dt. 185).

251 Vgl. insb. AdS 164 f./dt. 181 f.

252 Vgl. MC 329 ff./dt. 384.

253 Vgl. AdS 173/dt. 190.

254 Zur Verwendung des Positivismus im Sinne einer genealogischen, identi-
tatsauflosenden Gegen-Wissenschaft vgl. auch M. FOUCAULT, »I! faut

170

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

Darin liegt auch die eigene Rechtfertigung der rekonstruktiven Ar-
beit der Archiologie, falls sie keine Deduktion von Diskursen darstellt.
Die Frage nach einer moglichen Legitimation der Archiologie wird im
Ubrigen von Foucault selbst gestellt (vgl. AdS 172/dt. 189). Rechtfer-
tigen konne sich die Archiologie, etwa sofern sie als unsere Diagno-
se gilt. Notre diagnostic bildet sie allerdings laut Foucault nicht in dem
Sinne, dass sie uns imstande versetzen wiirde, unsere Identitit zu defi-
nieren, etwa das Tableau unserer unterscheidenden Merkmale zu um-
reifSen. Vielmehr stellt die Archdologie fest — wie bereits gesehen —, dass
wir Differenz sind. Sie lasst das Andere und das Auflen aufbrechen. Sie
vermag uns von unseren Kontinuititen freizumachen, indem sie das Au-
fen unserer eigenen Sprache zur Sprache kommen lasst: »la bordure du
temps qui entoure notre présent, qui le surplombe et qui I’indique dans
son altérité ; ce qui, hors de nous, nous délimite. «*55

Foucault mag wohl in der Archdologie des Wissens sich von seiner
fritheren Untersuchung tiber die Entstehung der modernen Psychopa-
thologie, Wabnsinn und Gesellschaft, zum Teil absetzen zu wollen. Auf
seine Histoire de la folie uniiberhorbar anspielend betont er namlich,
dass die raum-zeitliche Gegebenheit der Sprache sich nicht zuerst als
Ausdruck eines fundamentalen Schweigens, einer anfinglichen Nacht,
sondern hinsichtlich ihrer Existenzbedingungen verstehen lidsst, die ihr
Aussagenfeld konstituieren. Entsprechend muss auch die fundamenta-
le Rolle, die Foucault in Wahnsinn und Gesellschaft dem undeutlichen,
bruchstiickhaften Gemurmel der Irrsinnigen noch zuspricht, relativiert
werden. Nicht dieses, sondern das positive, historische Apriori, das die
Koexistenzregeln der Aussagen bestimmt, stehe primar zwischen der
Sprache und dem Schweigen.

Mais qu’on puisse décrire cette surface énonciative prouve que le >donné«
du langage n’est pas le simple déchirement d’un mutisme fondamental ;
que les mots, les phrases, les significations, les affirmations, les enchaine-
ments de propositions, ne s’adossent pas directement a la nuit premiere
d’un silence ; mais que la soudaine apparition d’une phrase, ’éclair du
sens, le brusque index de la désignation, surgissent toujours dans le do-
maine d’exercice d’une fonction énonciative ; qu’entre le langage tel qu’on
le lit et Pentend, mais aussi déja tel qu’on le parle, et Pabsence de toute for-
mulation, il n’y a pas le grouillement de toutes les choses a peine dites, de
toutes les phrases en suspens, de toutes les pensées a demi verbalisées, de
ce monologue infini dont seuls émergent quelques fragments ; mais avant

défendre la société«. Cours au Collége de France (1975-1976), hg. v. M.
Bertani, A.Fontana, Paris 1997, ro/dt. 23.

255 AdS 172 (»der Saum der Zeit, die unsere Gegenwart umgibt, tiber sie hi-
nauslduft und auf sie in ihrer Andersartigkeit hinweist; das, was uns aufSer-
halb von uns begrenzt«, dt. 189).

171

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

tout — ou en tout cas avant lui (car il dépend d’elles) — les conditions selon
lesquelles s’effectue la fonction énonciative.*s¢

Der Sinn der Archiologie selbst ldsst sich allerdings ohne Hinweis auf
ein anfingliches Schweigen kaum nachvollziehen. Denn ohne die umfas-
sende Einheit einer Indifferenz vor dem ZerreifSen der Geschichte wire
die konstitutive Angewiesenheit der Diskurse auf deren Auflen nicht zu
begreifen und so auch nicht das Interesse der Archdologie fiir die Gren-
ze, die den Ausschlussraum bestimmt, aus dem heraus die Aussagen erst
zur Emergenz kommen konnen (»On étudie les énoncés a la limite qui les
sépare de ce qui n’est pas dit, dans Pinstance qui les fait surgir a I’exclu-
sion de tous les autres«>57),

Foucault schwankt ohne Zweifel zwischen zwei Auffassungen des Be-
griffs des AuSen (»le dehors«). Einmal denkt er an die Auferlichkeit
des historischen Apriori selbst gegentiber der Innerlichkeit des formalen
Apriori.>s® Das Auflen ist dann die raum-zeitliche Zerstreuung der Aus-
sagen gegeniiber dem Inneren der Subjektivitat und der idealen Synthe-
se, durch die das Subjekt sich sammelt: »ce dehors ou se répartissent,
dans leur relative rareté, dans leur voisinage lacunaire, dans leur espace
déployé, les événements énonciatifs. «>5

Ein anderes Mal denkt Foucault radikaler an das Aufen, das jedes
Aussagenfeld aufgrund des Ausschlusses von anderen Aussagen mit sich
bringt, durch den es erst an den Tag kommen kann: an den Saum der

256 AdS 147 (»Daff man aber diese Aussageoberfliche beschreiben kann, be-
weist, daf$ das >Gegebene« der Sprache nicht das einfache Zerreiflen einer
fundamentalen Stummbheit ist; dafd die Worter, die Sitze, die Bedeutungen,
die Bestiatigungen, die Verkettungen von Propositionen nicht sich direkt an
die urspriingliche Nacht eines Schweigens anlehnen, sondern daf§ das plotz-
liche Auftauchen eines Satzes, das Aufblitzen des Sinnes, der briiske Hinweis
der Bezeichnung stets in dem Wirkungsgebiet einer Aussagefunktion auftau-
chen; dafs zwischen der Sprache, so wie man sie liest und versteht, aber auch
so, wie man sie spricht, und dem Fehlen jeder Formulierung nicht das Ge-
wimmel von all diesen kaum gesagten Dingen, von all diesen in der Schwe-
be befindlichen Sitzen, von all den halbverbalisierten Gedanken, von diesem
unendlichen Monolog vorliegt, aus dem nur einige Fragmente auftauchen;
sondern vor allem — oder in jedem Fall vor ihm (denn er hingt von ihnen
ab) — die Bedeutungen, gemif$ denen sich die Aussagefunktion vollzieht«,
dt. 163 f.).

257 AdS 156 (»Man untersucht die Aussagen an der Grenze, die sie von dem
Nicht-Gesagten trennt, in der Instanz, die sie beim Ausschlufs all der ande-
ren auftauchen lafft«, dt. 173).

258 Vgl. vor allem AdS 158-61/dt. 175-78.

259 AdS 159 f. (»dieses DraufSen, in dem sich in ihrer relativen Seltenheit, in ih-
rer lickenhaften Nachbarschaft, in ihrem entfalteten Raum die Aussageer-
eignisse verteilen«, dt. 177).

172

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

Zeit, die unsere Gegenwart umgibt (»la bordure du temps qui entoure
notre présent«); an das, was uns aufSerhalb von uns begrenzt (»ce qui,
hors de nous, nous délimite«); an das unserer eigenen Sprache Aufere
(»le dehors de notre propre langage«, AdS 172/dt. 189 f.).

Diesen zwei Auffassungen des Begriffes des AufSen entsprechend zeich-
nen sich auch zwei Weisen ab, den Sinn der Archdologie und somit de-
ren Rechtfertigung und den allgemeinen Horizont zu verstehen, in dem
Foucaults positives Verfahren zu verorten ist. Im ersten Fall hitte man
es lediglich mit den allgemein nietzscheanischen Themen der Redukti-
on auf die Oberfliche und AufSerlichkeit der Phinomene als Uberwin-
dung der altmetaphysischen Begriffe des Wesens und der Wahrheit zu
tun. Der Sinn der Archiologie wiirde dann hauptsichlich in der Auflo-
sung der Subjektivitit und der Idealitit ihrer Formen in die konstitutive
Zerstreuung der Aussagen liegen. Ob darin die Archiologie ihre Recht-
fertigung tiberhaupt finden kann, bleibt allerdings aus etlichen Griinden
mehr als fraglich.

Fraglich ist zum einen der Primat, der damit der Zerstreuung der
raum-zeitlichen Differenz der Aussagen gegeniiber dem ideell sich Zu-
sammensammeln der subjektiven Innerlichkeit zugesprochen wird. Ge-
hort ihm das Auflen nicht wesentlich an, sondern blof$ als zufillige
Existenzbedingung, dann liefSe sich kaum verstehen, wieso sich die Sub-
jektivitdt iberhaupt der materiellen Dispersion hingeben sollte, statt sich
einfach selbst zu ermiachtigen. Einer konsequenten Theorie der anthro-
pologischen Emanzipation durch subjektive Assimilation, ja Vergeis-
tigung der AufSerlichkeit und Fremdheit der Natur im Menschen und
aufSer ihm wire kaum etwas entgegenzuhalten. Zumal der Begriff der
Differenz qua reine materielle Zerstreuung, der der Subjektivitit entge-
gengesetzt wird, sich leicht als Mystifikation entlarven lasst.

Es wurde bereits auf die Schwierigkeiten hingewiesen, auf die Foucault
stof3t, indem er versucht, die Ebene der Aussagen als jene der elementa-
ren Einbeiten des Diskurses zu bestimmen, auf die sich die Analyse der
diskursiven Formationen stiitzen sollte.>¢° Die Herausforderung, vor der
sich die Archiologie gestellt sieht, indem sie sich bemiiht, den Bereich
des Wissens nach anderen, grundlegenderen Einheiten als jener etwa des
Buchs, des Werks oder der Epoche zu fassen, mit denen die histoire des
idées traditionell arbeitet, besteht insbesondere in der eigentiimlichen Di-
mension, die zwischen der Idealitit einer Sprache und der reinen Empi-
rizitdt eines Korpus liegt. Diese dazwischenliegende Dimension zeichnet
sich laut Foucault durch eine eigenartige Materialitit aus.

Die der Aussage eigene Materialitat, die ihre spezifische Existenzmo-
dalitit bildet, besteht in einer besonderen Form der Wiederholbarkeit. Sie
stellt namlich eine wiederholbare Materialitit (»matérialité répétable«,

260 Vgl. AdS to7/dt. 117.

173

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

AdS 138/dt. 153) dar. Die einzelnen Auflerungen (»énonciations«) stel-
len einerseits Ereignisse dar, die gidnzlich an den raum-zeitlichen Bedin-
gungen ihres Erscheinens gebunden bleiben und sich insofern nicht, ohne
ihre eigene Identitdt zu verlieren, wiederholen lassen. Die sprachlichen
und logischen Formen sind andererseits gegentiber ihrer raum-zeitlichen
Verortung wesentlich indifferent. Sie lassen sich unbestimmt (»indéfini-
ment«) wiederholen. Demgegentiber zeichnen sich die Aussagen (»énon-
cés«) dadurch aus, dass sie zwar wiederholt werden konnen, aber nicht
unbegrenzt, sondern unter prizisen Bedingungen, die — selbst materiell
— ihnen nicht dufSerlich, sondern wesentlich sind.>

Wihrend somit eine Auflerung, das heiflt die konkrete Formulie-
rung einer Aussage, strikt einmalig ist und eine sprachliche oder logi-
sche Struktur sich unendlich reaktualisieren lisst, stellen die Identitit
einer Aussage und damit auch ihre Wiederholbarkeit Funktionen von
Existenzbedingungen dar. So wird einerseits der besondere Status einer
Aussage (als Original, als Kopie, als Manuskript, als Satz eines Romans
oder eines Alltagsgespriachs) durch ihre Zugehorigkeit zu materiellen
Institutionen definiert; die Anwendungsschemata, die Gebrauchsregeln,
die Rollen innerhalb von Aussagenkonstellationen und die strategischen
Virtualitaten, die fur eine Aussage gelten, werden andererseits durch ihr
Verhiltnis zur Gesamtheit der anderen Aussagen bedingt.>** Der Satz die
Traume erfiillen die Wiinsche kann etwa tiber die Geschichte hin unbe-
grenzt wiederholt werden. Als raum-zeitlich individuierte wird die Aufle-
rung dabei stets ihre Identitit andern; als semantische, grammatikalische
oder logische Form wird sie dagegen die gleiche bleiben; als Aussage wird
sie bei Platon eine andere sein als bei Freud, weil sie im Zusammenhang
mit einer anderen Gesamtheit von Aussagen vorkommt, die ihr eine an-
dere Anwendung, einen anderen Gebrauch, eine andere Rolle vorgibt.>%

Diese und dhnliche materielle Bedingungen sollen die Schwellen mar-
kieren, innerhalb derer eine Aussage ihre Identitdt aufbewahren und
somit wiederholt werden kann. Insgesamt bilden diese materiellen Be-
dingungen die Regelmadfigkeit, oder gar das Gesetz, das Prinzip bezie-
hungsweise das Formationssystem, das tiber die Identitat der Aussagen
— man sieht zwar Elementarfunktionen, aber keine schlichten Atome —
nach deren Zugehorigkeit zu einer grofSeren Einheit, etwa zu einem Dis-
kurs oder zu einem Archiv, entscheidet.>

Es bleibt indessen zu kldren, wie ein solches Gesetz und Prinzip —
wiirde man auch so vorsichtig wie moglich von Regularitit oder

261 Vgl. v. a. AdS 131-38/dt. 145-53.

262 Vgl. AdS 150 f./dt. 135 f.

263 Vgl. AdS 136/dt.1571.

264 Vgl. insb. fiir das Archiv AdS 170/dt. 187 und fir den Diskurs AdS 140/dt.
156.

174

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

Zerstreuungsprinzip sprechen — tiberhaupt noch materiell aufzufassen
wire. Wie kann eine solche RegelmiifSigkeit das leisten, was ihr Foucault
zutraut? Wie kann namlich eine materielle Formationsregel (»reégle de
formation« AdS 53/dt. §8) oder gar ein materielles Relationenspiel (»jeu
de relations«, AdS 58/dt. 1o1) die Identitdt der Diskurse und allgemeiner
der Archive bedingen, damit sich die verschiedenen diskursiven Forma-
tionen und mit ihnen auch deren Elemente, die Aussagen, als von ihnen
abhingige Funktionen, iberhaupt individuieren lassen?

Wie unscharf immer man die Einheit, die gewahrleistet werden muss,
auffassen mag — etwa als Feld von Koexistenzen oder als Raum der Dif-
ferenzierung*®s: um nicht blof§ die Zufilligkeit einer rein empirischen,
atomaren Konstellation darzustellen, muss sie als eine zusammenhin-
gende Ganzheit aufgefasst werden. Als solche bildet sie aber sogleich eine
Form, gerade die »totalité organique« (AdS 142/dt. 158), die Foucault
vermeiden will und muss, um die besondere Existenzweise der Aussagen
und der Diskurse behaupten zu konnen. Denn nur, wenn sie sich von der
Totalitdt einer Form absetzen, konnen die Aussagen und die Diskurse
ihre nicht rein empirische, sondern regelmafSige, wiederbholbare Materi-
alitdt bilden und, damit einhergehend, die besondere, konstitutive His-
torizitat der Diskurse und ihre Spezifizitit gegeniiber der Ordnung des
Geistes und der Ordnung der Dinge fundieren.>*¢

Die Materialitidt der Aussagen als nicht rein zufillige, individuier-
te und insofern wiederholbare lasst sich ohne den Bezug auf die Idea-
litat einer Form, die ihre Identitat konstituiert, nicht denken. Die Dif-
ferenz, die die Ebene der Aussagen in ihrer konstitutiven Zerstreuung
in Raum und Zeit darstellen sollte, kann nicht ohne Referenz auf eine
Einheit — den Diskurs, das Archiv —, die sie zusammenhilt, verstanden
werden. Als solche ist sie je schon Differenz einer Identitdt und kann
— nicht anders als in der Tradition der Ideengeschichte — nur als Aus-
druck, Manifestation, Aufierung der Innerlichkeit aufgefasst werden,
die dieser einheitliche, identische Keim darstellt. Insofern bildet die Dif-
ferenz zudem keine tatsachliche Alternative zur Subjektivitat, denn als
Auflerung einer innerlichen Einheit gehort sie als deren Moment zu ei-
ner Struktur, die sich durch konstitutive Reflexivitit, nimlich durch die
Wiederspiegelung einer Ganzheit in den Teilen, in die sie sich manifes-
tiert, auszeichnet.

Foucaults dehors kann wie betont auch in einem anderen Sinne als
das Auseinander der diskursiven Materialitit gegentiber der Innerlich-
keit der Subjektivitdt verstanden werden. Steht das Aussagenniveau an
der Grenze der Sprache und setzt die archiologische Rekonstruktion
nicht intern auf der Ebene der inneren Organisation, sondern auf jener

265 Vgl. AdS 131, 121/dt. 143, 133.
266 Vgl. AdS 170/dt. 187 und fiir die organische Totalitdt AdS 142 f. /dt. 158.

175

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

der Peripherie, der diskursiven Formationen an, dann besteht das AufSen
der Diskurse in dem, was nicht gesagt, in dem, was von den historischen
Apriori als Ausschlussprinzip auflen gelassen wird und was von der ar-
chidologischen Aussagenanalyse als Untersuchung der Grenzen wieder
an den Tag gebracht werden soll.

On étudie les énoncés a la limite qui les sépare de ce qui n’est pas dit, dans
’instance qui les fait surgir a ’exclusion de tous les autres.*”

Mit dieser zweiten Auffassung des AufSen bewegt sich Foucault durchaus
in den Bahnen der Deutung der archiologischen Methode, von der er in
Histoire de la folie (1961), aber auch in Les mots et les choses (1966), wo
die Vorstellung einer Gegen-Wissenschaft mafSgeblich ist, die die Gren-
zen der Diskurse bestreiten und iibertreten soll, ausgeht. Die Archidologie
behilt ausschliefSlich in Anbetracht einer solchen radikalen Auffassung
vom debors, die sie ohnehin auch in ihrer spateren Selbstdeutung im-
mer noch voraussetzt, einen Sinn. Das heif$t auch, dass sie allein im Ho-
rizont von Foucaults fritherer Vernunftkritik verstindlich bleibt. Auch
Foucaults spitere, dezidierte Option fiir die Zerstreuung der Aussagen
und deren Analyse lasst sich nicht an sich verstehen, sondern erst im Ho-
rizont einer prazisen Auffassung von der Einheit und von der Bedeutung
ihrer Teilung sowie von der Zerrissenheit, die daraus folgt.

Nur in Bezug auf ein solches debors kann die Rede von einer Positi-
vitit der Formen und der Idealititen, das heift des formalen Apriori als
vom historischen Apriori unterschiedenes, und damit einhergehend auch
von der radikalen und konstitutiven Historizitit der Diskurse einen Sinn
haben. Es gibt keine ideale Synthese, die ihre Freiheit nicht je schon un-
ter den raum-zeitlichen Bedingungen, unter denen sie steht, ausgetibt hat-
te. Die ganzheitliche Auffassung von materiellen Elementen bringt immer
Neues mit sich, immer eine Undeutung beziehungsweise eine Transmuta-
tion und Transfiguration von dem, was einheitlich erfasst wird. Angesichts
dieses Emergenzcharakters der Synthesen behaupten zu wollen, es gibe ein
bistorisches Apriori, das als Existenzbedingung von Aussagen das formale
Apriori von Diskursen fundiert, sodass nunmehr die Subjektivitit ledig-
lich einen Effekt derselben darstellt, erweist sich als schlicht unhaltbar.>¢

267 AdS 156 (»Man untersucht die Aussagen an der Grenze, die sie von dem
Nicht-Gesagten trennt, in der Instanz, die sie beim Ausschlufs all der ande-
ren auftauchen lifSt«, dt. 173).

268 Fir die klare bestimmende Rolle, die Foucault dem Aussagenfeld gegen-
tber der Subjektivitidt zuspricht vgl. etwa AdS 160: » Il ne faut plus si-
tuer les énoncés par rapport a une subjectivité souveraine, mais reconnaitre
dans les différentes formes de la subjectivité parlante des effets propres au
champ énonciatif« (»Es ist nicht mehr notig, die Aussagen im Verhaltnis zu
einer souverdnen Subjektivitdt zu platzieren, sondern in den verschiedenen

176

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

Was jeder Idealitat konstitutiv bleibt, ist das Angewiesensein nicht auf
eine bestimmte Positivitit, sondern auf Positivitit und Materialitit iiber-
haupt, ohne dass sich der Sinn der Bestimmungsrelation zugunsten ei-
ner Richtung eindeutig entschieden liefle, etwa zur Idealitit der formalen
Apriori oder zur Materialitat der historischen Apriori hin. Jede Ideali-
tat weist einen Rest an Positivitat auf, nicht weil sie von raum-zeitlichen
Elementen als ihre Existenzbedingung fundiert wire, sondern wegen der
unausweichlichen Endlichkeit und Parteilichkeit der Synthese einerseits,
die sie konstituiert, und wegen der Auferlichkeit andererseits, die aus
diesen notwendig folgt. Nur wenn man ein solches ausgeschlossenes de-
hors und mit ihm zum einen die umfassende Einheit, die die Rede vom
Ausschluss impliziert, und zum anderen die Notwendigkeit eines Bezu-
ges zu ihr, um Diskurse tiberhaupt entfalten zu konnen, annimmt, kann
man von einer konstitutiven Positivitit und Historizitit qua raum-zeitli-
cher Kontingenz sinnvoll reden: Sie bildet die notwendig willktirliche Be-
stimmtheit, die jede Form einnehmen muss, gegentiber einer unendlichen
Indifferenz, der sie nie gentigen wird, obwohl sie ihrer konstitutiv bedarf.

Unterschliagt man dieses dehors oder fasst man es dialektisch als
schlichte Kehrseite des Innen, als eingeschlossenen Ausschluss, dann ist
einer Auffassung wie der von Manfred Frank wenig entgegenzuhalten,
der unter Berufung auf die Tradition des Deutschen Idealismus die Ur-
spriinglichkeit der Subjektivitat als konstituierende und nicht als kon-
stituierte hervorhebt. Selbstverstandlich hat die Archiologie als Methode
der Rekonstruktion der Positivitat der Diskurse wenig anzubieten, wenn
sie sich selber als reine Analyse der diskursiven Formationen deutet.
Denn selbst das Auseinander der Diskurse ldsst sich ohne Bezug auf ein
Gesetz und auf ein Prinzip, die die Koexistenz, Zerstreuung und Vertei-
lung der Aussagen individuiert bedingen, nicht nach seinen RegelmafSig-
keiten auffassen. Dafiir muss man vielmehr — der Intention Foucaults zu-
widerlaufend — jedes in Betracht gezogene Diskurselement als Ausdruck
einer Totalitdt (»’expression d’une totalité« AdS 155/dt.172) wahrneh-
men; die hermeneutische Arbeit der Interpretation dringt somit auf der
Ebene der Individuierung der Grenzen der diskursiven Formationen vor
und ist nicht mehr eine rein diskursinterne Angelegenheit.>®

Hinter dem gliicklichen Positivisten ldsst sich noch der Genealoge ent-
decken, denn die geduldige Rekonstruktionsarbeit der Archiologie ist
programmatisch auf eine genealogische Identitatsauflosung aus. Die Me-
thode der Rekonstruktion zdhlt hier allerdings weniger als der Befund,
der weiterhin die Archiologie leitet: die Positivitit, die jeder Idealitit in
ihrer Bestimmtheit anhaftet. Das ist tibrigens das, was die wesentliche

Formen der sprechenden Subjektivitit dem Aussagefeld eigene Wirkungen
zu erkennen.«, dt. 177)
269 Vgl. vor allem AdS 155-58 /dt. 172—75.

177

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Historizitat der diskursiven Formationen bildet und die Tatsache be-
grundet, dass Diskurse aufgrund ihrer Einmaligkeit als ein Gut betrach-
tet werden, niamlich als etwas, das aufzubewahren, im Gedichtnis zu be-
halten und zu tradieren ist. Wiirden die Diskurse ganzlich im Gedanken
aufgehen, wire ihre Konservierung entbehrlich, denn sie wiren in jedem
Moment rein geistig wieder zu rekonstruieren.>”°

Vor diesem Hintergrund lasst sich auch der Herrschaftscharakter der
Diskurse, ihr grundlegendes Angewiesensein auf Macht, nach Foucault
verstehen. Dafiir muss man nicht, wie etwa Manfred Frank, an einen
strukturalen Determinismus der historischen Apriori der Aussagenfel-
der gegeniiber der konstituierenden Kraft der Subjektivitiat denken. Um
die den Diskursen notwendig innewohnende Gewalt ausmachen zu kon-
nen, reicht es, ihre konstitutive Einseitigkeit und positive Unvermittelt-
heit und die intrinsisch dezisionistische, implizite Normativitat ihrer Un-
terscheidungen, die daraus resultiert, hervorzuheben.>”*

Macht, so wie sie von Foucault aufgefasst wird, stellt demnach keine
arbitrare, grundsitzlich durch einen Systemzwang, namlich die Notwen-
digkeit, den Zusammenhalt der Diskurse tiberhaupt zu erklaren, beding-
te Annahme dar, der eine unbegriindete transzendentale Funktion zuge-
wiesen wird, wie Manfred Frank und Jurgen Habermas meinen, sondern
das Resultat einer Reflexion der Entstehungsbedingungen von Diskursen
iiberhaupt. Ahnlich bildet der Einspruch gegen die Subjektphilosophie
selbstredend keinen theoretischen parti pris. Er stellt vielmehr die Fol-
ge einer Herausarbeitung der Aporien der Subjektivitdt und der Gren-
zen der Idealitat dar, mit der Foucault gewiss in guter Gesellschaft in der
Tradition des 19. und des 20. Jahrhunderts steht. Dass er dariiber hi-
naus, angesichts der konstitutiven Reflexivitit der Diskurse, dabei nicht
so gliicklich sein kann, wie er sich gerne sehen mochte, ist selbstredend
eine andere Frage.

Wie es mit Foucaults angeblichem Naturalismus und Biologismus be-
stellt ist, zeigt am deutlichsten die durchaus polemische Position seiner
Archiologie gegentiber dem Strukturalismus und dessen Projekt, durch
eine neuartige Vermittlung der Dichotomie zwischen Kultur und Natur
der Sozialanthropologie eine neue Grundlage zu schaffen und damit die
Wissenschaft des Menschen zu fundieren.

Wohnt Lévi-Strauss’ vermittelndem Naturalisierungsversuch zugleich
ein Idealisierungsprojekt inne, indem die Gegebenheit der Natur und
der Kultur auf Formen zuruckgefiihrt wird, die die Universalitdt von
Gesetzen haben, dann bildet die Archidologie bereits als Programm die
schirfste Kritik am strukturalistischen Naturalismus, indem sie dessen
notwendig hybriden Charakter hervorhebt. Der positivistische Rest der

270 Vgl. insb. AdS 158/dt. 175.
271 Vgl. FRANK, Was ist Neostrukturalismus?, a.a.O., 242.

178

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

Idealitdten, den sie herauszuarbeiten beansprucht, fithrt die Naturge-
setze von Lévi-Strauss’ Anthropologie auf deren kontingente Grundla-
gen zuriick: Kultur (im Sinne von Vergeistigung) auf Natur (im Sinne
von materiell Gegebenem); Natur (im Sinne von Allgemeinem) auf Kul-
tur (im Sinne von Partikularem). Dementsprechend stellen Lévi-Strauss’
Strukturen tatsdchlich sozio-biologische Formen dar. Sie bilden aller-
dings keineswegs die Vermittlung, die die Menschheit und ihr Wissen
uber sich selbst in eine postmetaphysische Dimension projiziert, wo sie
sich mit ihren wilden Anfingen schliefSlich wieder aussohnen sollen,
sondern vielmehr das Resultat einer unaufloslichen Antinomie zwischen
Natur und Kultur.

v. Gilles Deleuzes und Giorgio Agambens affirmative Biopolitik

v.i Gilles Deleuze: Leben als Immanenz- und Univozitdtsplan
der Natur

Gilles Deleuzes Logik des Sinns kann als die frechere der metaphysi-
schen Abhandlungen betrachtet werden. In ihr wie in Differenz und Wie-
derbolung ist nimlich Deleuze - so Foucault in seiner Rezension der
beiden Werke — so insolent gewesen, zu behaupten, den Gedanken der
ewigen Wiederkehr bis zu Ende gedacht zu haben.>”> Dadurch habe De-
leuze die Aufgabe wahrgenommen, vor die Nietzsche Foucault zufolge
die Philosophie des 20. Jahrhunderts gestellt hat. Der Gedanke der ewi-
gen Wiederkehr ist namlich blof§ ein Versprechen geblieben, ein Ritsel,
das Nietzsche seiner Nachwelt vermacht hat. Zarathustra selbst ist le-
diglich ein Fiirsprecher der ewigen Wiederkehr gewesen, dessen Gedan-
ke die formlose Stimme eines abgriindigen Mangels darstellt, ein tiber-
schiissiges Zeichen (»un signe excédentaire«), das sich weder mythisch
noch diskursiv adaquat erfassen lasst.>”3

272 M. FOUCAULT, » Theatrum philosophicum, in: DE I, 943-67, insb. 966/
dt. 121.

273 Vgl. a.a.0., 966, 947/dt. 121, 98. Deleuze wirft seinerseits 1977 in einem
personlichen Brief Foucault vor, er habe mit seiner Lusttheorie nicht ver-
mocht, die Immanenz, d. h. letztendlich die ewige Wiederkehr als wesen-
und scheinlose Oberfliche jenseits der dialektischen Gegensitze, wirklich zu
denken. Mit seiner Auffassung der Macht fithre namlich Foucault eine kon-
stituierende Ebene und somit einen transzendenten Organisationsplan ein,
der mit Deleuzes immanentem Plan des Gefiiges breche (vgl. G. DELEUZE,
»Désir et plaisir«, zuerst in: Magazine littéraire, 325 [1994], jetzt in: DERS.,
Deux régimes de fous, a.a.0., 112—22, insb. 121/dt. 37).

179

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Deleuze ist es laut Foucault als erstem gelungen, die ewige Wiederkehr
zu denken, indem er die Idee des Wiederkehrens mit jener der Differenz
in Ubereinstimmung gebracht hat. Was wiederkehrt, sei nichts anderes
als die Differenz selbst qua Differenz, das Differieren als das Selbe des
Immer-anders-Seins. Mit der ewigen Wiederkehr habe Deleuze insbeson-
dere ein a-kategoriales Denken entfaltet. Das Seiende als Seiendes wird
nicht im mehrfachen Sinne nach den kategorialen Grundformen der Zu-
weisung des Seinspradikats voreingeordnet und -identifiziert, sondern
nach dem Muster von Duns Scotus’ und Spinozas Univozitat des Seins
immer auf dieselbe Art und Weise bestimmt. Ist allerdings der Gedanke
der Univozitit des Seins bei Duns Scotus’ conceptus univocus so wie bei
Spinozas Substanzsauffassung vom Bestreben dominiert, die Einheit des
Seienden qua Seienden erneut zu behaupten, so wird das Sein im Fall der
Ontologie, die Deleuze entwirft, zwar auf dieselbe Art und Weise von al-
len Differenzen, aber von nichts anderem als von Differenzen ausgesagt.
Das Sein ist somit Foucault zufolge nicht die Einheit, die die Differenzen
regiert und verteilt, sondern ihre Wiederholung als Differenz.

Imaginons au contraire une ontologie ou ’étre se dirait, de la méme facon,
de toutes les différences, mais ne se dirait que des différences ; alors les
choses ne seraient pas toutes recouvertes, comme chez Duns Scot, par
la grande abstraction monocolore de I’étre, et les modes spinozistes ne
tourneraient pas autour de Punité substantielle; les différences tourne-
raient d’elles-mémes, I’étre se disant, de la méme maniére, de toutes, I’é-
tre n’étant point 'unité qui les guide et les distribue, mais leur répétition
comme différences.*’+

Aus der Sicht Deleuzes bildet Nietzsches ewige Wiederkehr insofern eine
kopernikanische Revolution, als sie eine allgemeinere kategoriale Um-
kehrung vollzieht, die das Abhiangigkeitsverhaltnis zwischen Sein und
Werden, Identitat und Unterschied, dem Einen und dem Mannigfaltigen
umkehrt. Nunmehr wird das Sein vom Werden, die Identitit vom Unter-
schiedlichen, das Eine vom Mannigfaltigen ausgesagt. Parallel dazu sei
die spinozistische Substanz nicht mehr primar gegeniiber den Modi, son-
dern bilde lediglich eines ihrer Pradikate. So lasse die ewige Wiederkehr

274 FOUCAULT, » Theatrum philosophicum«, a.a.0., 959 (» Wenn wir uns da-
gegen eine Ontologie vorstellen, in der das Sein in derselben Weise von al-
len Differenzen, aber auch nur von den Differenzen ausgesagt wird, dann
verschwinden die Dinge nicht mehr wie bei Duns Scotus unter der groffen
monotonen Abstraktion des Seins, und Spinozas Modi kreisten nicht mehr
um die substanzielle Einheit; die Differenzen kreisten um sich selbst, da das
Sein sich von allen Differenzen auf dieselbe Weise aussagen liefle und nicht
mehr die Einheit wire, die sie leitete und verteilte, sondern deren Wieder-
holung als Differenzen«, dt. 113).

180

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

nicht einfach das Selbe zuriickkehren, sondern was wiederkehre, sei das
Unterschiedliche als solches. Das Wiederkehren bilde die einzige Iden-
titat als abgeleitetes Prinzip. Nicht sie, sondern le différent sei primar.

Die ewige Wiederkunft a3t nicht »das Selbe« wiederkehren, die Wieder-
kehr bildet vielmehr das einzige Selbe dessen, was wird. Wiederkehren ist
das Identisch-Werden des Werdens selbst. Wiederkehren ist folglich die
einzige Identitit, die Identitit aber als sekundire Macht, die Identitit der
Differenz, das Identische, das sich vom Differenten aussagt, das um das
Differente kreist. Eine solche, durch die Differenz hervorgebrachte Iden-
titat wird als Wiederholung bestimmt. Daher besteht auch die Wiederho-
lung in der ewigen Wiederkehr darin, das Selbe ausgehend vom Differen-
ten zu denken.>”s

Die Identitat als Identitat der Differenz mit der ewigen Wiederkehr zu-
sammen zu denken, vollende den Spinozismus dahingehend, dass end-
lich eine Theorie der Univozitit des Seins als reine Affirmation moglich
werde.

Damit das Univoke zum Gegenstand reiner Bejahung werden konnte, fehl-
te dem Spinozismus nur, dafs er die Substanz um die Modi kreisen lief3,
d.bh. daf3 er die Univozitit als Wiederholung in der ewigen Wiederkunft
verwirklichte.>7°

Die Determinationen seien nicht mehr qua Negationen und durch die
Negation als Ausdruck der einen Substanz zu betrachten, sondern rein
affirmativ per se. Dadurch sei auch jeglicher Weg zur Dialektik versperrt
und gegen den Nihilismus und Negativismus der abendlandischen Tra-
dition ein rein positives Denken der Immanenz erlangt, das die bejahen-
de Freude eines amor fati mit sich bringe.>”?

275 G. DELEUZE, Differenz und Wiederholung, tbers. v. J. Vogl, Miinchen
1992, 65/fz. 59. Uber Deleuzes Auffassung der ewigen Wiederkehr vgl. insb.
auch a.a.0., 152—54/fz. 151-53 und 365-77/fz. 376-89; DERS., Nietzsche
und die Philosophie, iibers. v. B. Schwibs, Miinchen 1976, 53/fz. 53: »In der
ewigen Wiederkunft ist es nicht das Selbe oder das Eine, die zurtickkehren,
sondern die Wiederkunft selbst ist das Eine, das allein vom Mannigfaltigen
und vom Differierenden ausgesagt wird« (Ubersetzung leicht verindert);
DERS., Logik des Sinns, tibers. v. B. Dieckmann, Frankfurt/M. 1993, 211—
20, 362—64/fz. 233—41, 400-02.

276 DERS., Differenz und Wiederholung, a.a.O., 376/fz. 388.

277 Fiir das anti-dialektische Motiv vgl. etwa a.a.O., 153/fz. 152: »Die Wieder-
holung in der ewigen Wiederkunft schliefSt zwei Bestimmungen aus: das Sel-
be oder die Identitit eines subordinierenden Begriffs, und das Negative der
Bedingung, die das Wiederholte aufs Selbe beziehen und die Subordination
garantieren wiirde. Die Wiederholung in der ewigen Wiederkunft schliefSt

181

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Um genauer zu begreifen, in welchem Sinne Foucault von Insolenz
sprechen kann, ist an Deleuzes Deutung von Pierre Klossowskis Le Ba-
phomet zu erinnern.?”® Dort wird die ewige Wiederkehr der Gleichheit der
Differenz als das System des Baphomets und als die Ordnung des Anti-
christen im Gegensatz zur gottlichen Ordnung bezeichnet.>”* Beide Ord-
nungen bringen ein unterschiedliches Verstindnis der Disjunktion und
des disjunktiven Schlusses mit sich. Fiir die Ordnung Gottes greift De-
leuze exemplarisch auf Kants Auffassung des Ideals der reinen Vernunft
zurlick. Danach sei unter dem Namen des christlichen, philosophischen
Gottes nichts anderes zu verstehen, als die Gesamtheit aller Moglichkei-
ten, sofern diese eine urspringliche Materie oder ein Ganzes der Realitit
bilden. Auf sie wiirde die Realitit jedes Dinges zuriickgehen, denn sie be-
stehe in nichts anderem als in der Beschrankung dieses Ganzen. Das Ide-
al der reinen Vernunft stelle die Gesamtheit des Moglichen dar, als »ein
urspringlicher Stoff, von dem sich mittels Disjunktion die ausschliefSliche
und vollstindige Bestimmung des Begriffs von jeder Sache ableitet. «*%

Demgegentuiber zeichne sich die Position Klossowskis dadurch aus,
dass er als Prinzip der Disjunktion nicht Gott, sondern den Antichristen
setzte: » Gott als Hochstes Wesen aller Wesen wird durch den Baphomet
ersetzt.«**" Das Zerwiirfnis des Diabolischen (aus dem Griechischen dia-
ballein: auseinanderbringen, Zwietracht stiften) ist nunmehr das Prin-
zip aller Bestimmung als allgemeine Macht der Metamorphose und des

zugleich das Gleich-Werden oder Ahnlich-Werden mit dem Begriff und die
defiziente Bedingung eines derartigen Werdens aus. «

278 Vgl. DELEUZE, »Klossowski oder Die Korper-Sprache«, in DERS., Logik
des Sinns, a.a.0O. (Anhang III), 341-64. Siehe auflerdem: P. KLOSSOWSKI,
»QOubli et anamnese dans expérience vécue de I’éternel retour du mémex,
in: DERS. (Hg.), Nietzsche (7. Colloque philosophique international de
Royaumont, 4.-8. Juli 1964), 1967, 227—44; Deleuzes Beitrag zur Diskus-
sion, in dem er die von Klossowski vorgeschlagene neuartige Verbindung
zwischen dem Tod Gottes (und der Auflosung der Identitit der Subjekte),
der ewigen Wiederkehr und dem Willen zur Macht zustimmend hervorhebrt,
und Deleuzes Schlussbemerkungen zum Kolloquium: »Schluf$folgerungen
tiber den Willen zur Macht und die ewige Wiederkunft«, in: DERS., Die ein-
same Insel. Texte und Gespriche von 1953 bis 1974, tibers. v. E. Molden-
hauer, Frankfurt/M. 2003, 171-85, 181/fz. 239.

279 Vgl. DERS., »Klossowski oder Die Korper-Sprache«, a.a.O., 359/fz. 397.

280 A.a.0., v. a. 356—58/fz. 394—96, 3 56/fz. 396 fiir das Zitat. Selbstverstandlich
hat hier Deleuze die Tradition der Dialektik besonders im Blick, und Kant gilt
vor allem als Initiator der modernen Wiederbelebung der klassischen Dialek-
tik. Vgl. DERS., Nietzsche und die Philosophie, a.a.O., 212/fz. 22.5: »Die Di-
alektik ist aus der Kantischen Kritik oder der falschen Kritik hervorgegangen.
Die Ausarbeitung der wahren Kritik schlief3t eine Philosophie ein, die sich fiir
sich selbst entfaltet und das Negative nur als Seinsweise zuriickbehalt. «

281 DERS., »Klossowski oder Die Korper-Sprache«, a.a.0., 358/fz. 396.

182

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

Mannigfaltigen, als Durchgehen jedes Dinges durch alle moglichen Pra-
dikate.*** In der neuen Kritik der Vernunft, die Klossowskis Auffassung
mit sich bringe, seien die Divergenz und die Differenz zu Gegenstinden
einer reinen Affirmation geworden. Nunmehr seien sie nicht mehr rne-
gativ als Ausschluss und Beschriankung einer oberen, umfassenden und
verborgenen Identitit zu denken, sondern per se als Differenzen, deren
grundlegende complicatio, das Hineingehen einer jeden in die andere,
sich auf eine Univozitit stiitzt, die in nichts anderem bestehe, als in de-
ren Gleichheit als Differenzen, in ihrem Wiederkehren als ewig gleicher-
mafSen different. In diesem Sinne stellen sie eine héhere Positivitdt dar.>®3

Diese positivité supérieure von Nietzsches ewiger Wiederkehr als Dif-
ferenz und Wiederholung, als stetes Zuriickkehren der Differenz in die
Gleichheit ihres Differierens, bildet in ihrer Affirmativitit und Priasenz
einen Univozitdts- und Immanenzplan, den Deleuze zugleich als Lebens-
plan bezeichnet.**+ Es ist eine solche Auffassung des Lebens qua Im-
manenz und Univozitdt, die nach Deleuze im Mittelpunkt von Michel
Foucaults Archiologie steht. Wie anfanglich bereits erwahnt, soll diese
»eine Nietzsche oder dem Leben ruckerstattete Geschichte« darstellen.$s
So soll sie letztendlich den Ubermenschen hervorbringen, sofern dieser
nach dem Imperativ der ewigen Wiederkehr lebt und dadurch den vom
Menschen unterdriickten Immanenzplan des Lebens befreit.>*¢

Im Ubermenschen werde das Leben demnach zum Widerstand gegen
die Macht, sofern die Macht das Leben selbst zum Gegenstand erhebt. Ist
die Macht zur Biomacht geworden, so wird der Widerstand zur Macht
des Lebens.*®” Dafiir soll der Ubermensch sich aber ganz der metamor-
phischen Kraft des Lebens qua reine Immanenz und Affirmativitit hin-
geben. Die Antwort auf die Biopolitik wird somit in der Biopolitik selbst
gesucht, das heifst auf der Ebene der Indifferenz zwischen Natur und
Kultur, Kiinstlichem und Natiirlichem, Biologischem und Politischem.
Foucaults kritischer Begriff der Biopolitik wird zum Begriff deleuziani-
scher, neospinozistischer, affirmativer Biopolitik.**

282 Vgl. a.a.0.

283 Vgl. a.a.0., 397.

284 Vgl. neben dem erwihnten Aufsatz: DERS., »Die Immanenz: ein Leben,
a.a.0., auch G. DELEUZE, F. GUATTARI, Tausend Plateaus. Kapitalismus
und Schizophrenie, ibers. v. G. Ricke, R. Voullié, Berlin 1992, v. a. 346-49/
fz. 310-13 und 361-70/fz. 325-33 und — was das Verhiltnis zum Spinozis-
mus angeht — G. DELEUZE, Spinoza. Praktische Philosophie, tibers. v. H.
Linden, Berlin 1981, 70 ff.

285 DERS., Foucault, a.a.0., 184/fz. 137.

286 Vgl. a.a.0., 186/fz. 139.

287 Vgl. a.a.0., 129/fz. 98.

288 Vgl. insb.: M. HARDT, A. NEGRI, Empire, Cambridge (Mass.) 2000 (insb.
das 2. Kapitel: »Biopolitical Production«); R. ESPOSITO, Bios. Biopolitica

183

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Auf der Ununterscheidbarkeitsebene, die der Immanenzplan des Le-
bens jenseits der Oppositionen der Metaphysik — »die grofSen dualen
Maschinen«, wie sie Deleuze und Guattari gerne benennen** — gewihr-
leisten soll, 6ffnet sich ein eigentlich bio-politischer Raum des metamor-
phischen, diabolischen Proteismus. Durch diesen Triumph der Hybridati-
on und der Unnatur gelangt der Ubermensch als fini-illimité, entgrenzter,
zugleich mineralisierter, animalisierter und depersonalisierter Mensch,
der sowohl die Unendlichkeit Gottes als auch die menschliche Endlich-
keit hinter sich lassen soll, endlich zur Gliickseligkeit des amor fati und
damit zu seiner Freiheit. Leben wird nicht mehr negiert, wie in der Tra-
dition des metaphysischen Essentialismus, in der Nietzsche die Wurzel
des abendliandischen Nihilismus sah, sondern im Namen einer Liebe zur
Notwendigkeit affirmiert, die die kontingente haecceitas eines gegenuiber
aller kategorialen Bestimmung neutralen Uber-Menschen immanent mit
dem Sein als die Ewigkeit der wiederkehrenden Differenz verbindet.

Gegen das, was Deleuze als Transzendenzplan bezeichnet und was die
sich stets entziehende Einheit und den verborgenen Grund der Phinome-
ne darstellt, als Plan der Formen, der Organisationen und der Entwick-
lungen, der Genesen und der Strukturen, gelte es, durch eine schopfe-
rische Involution, die durchaus als Auflésung der Formen zu verstehen
ist, den Plan des anorganischen Lebens zu befreien.>° Dieser bilde zu-
gleich einen Plan der Natur, nicht als die Ebene des urspriinglich We-
sentlichen, sondern des einfach Gegebenen: einen »Immanenz-, Univo-
zitat- und Kompositions-Plan«, auf dessen Ebene die Unterscheidung
selbst zwischen Natur und Kultur, Natur und Technik tiiberwunden sei.>”

Das ist notwendigerweise ein Plan der Immanenz und der Univozitit. Wir
bezeichnen ihn daher als Plan der Natur, auch wenn die Natur damit
nichts zu tun hat, da dieser Plan keinerlei Unterschied zwischen Natiirli-
chem und Kiinstlichem macht.>>

Deleuzes Philosophie der Transzendenz bildet demnach zumindest in-
sofern einen klassischen Naturalismus, als sie in einem wie auch immer

e filosofia, Turin 2004; im Allgemeinen das 6. Kapitel iiber affirmative Bio-
politik von L. BAZZICALUPO, Biopolitica. Una mappa concettuale, Rom
2010, die auflerdem auf die post-humane Cyber-Biopolitik von Donna Ha-
raway und auf die Philosophie der Metamorphose und des Nomadismus
von Rosi Braidotti verweist; aufSerdem: R. GORGOGLIONE, Paradoxi-
en der Biopolitik. Politische Philosophie und Gesellschaftstheorie in Itali-
en, Bielefeld 2016.

289 Vgl. etwa DELEUZE, GUATTARI, Tausend Plateaus, a.a.O., 376/fz. 338.

290 Vgl. a.a.0., 361 ff./fz. 325 ff.

291 Vgl. a.a.0., 347/fz. 312.

292 A.a.0., 363/fz. 326 (Ubersetzung leicht verindert).

184

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

nicht herkommlichen Begriff der Natur als unmittelbare Gegebenheit
die Moglichkeit der Uberwindung der Dualitit zwischen Geist und Na-
tur, Organischem und Unorganischem, Form und Materie sucht. Dem-
gegeniiber gibt es keine Irreduzibilitidtsschwelle mehr, selbst die Rede
von einer Irreduzibilitit der menschlichen Ordnung sei nunmehr ledig-
lich eine Sache des Kulturalismus oder gar des Moralismus.>3 Deleuze
Immanenzplan ist zugleich ein Plan der allgemeinen Reduzibilitdt und
Permeabilitat.

Auch im Fall von Deleuzes insolenter Metaphysik konnte und miisste
man die Frage nach ihrer Deduktion stellen. Um sich selbst zu begriin-
den, sprengt Deleuze Metaphysik der Univozitit des Seins qua Differenz
zugegebenermaflen den Immanenzplan, den sie selbst definiert; sie wird
selbst exklusiv und negativ, indem sie alles, was einen Bezug auf eine
fundierende Einheit beibehalt, etwa Kants Ideal der reinen Vernunft als
den Kern der modernen Rehabilitierung der Dialektik, programmatisch
ausschliefSt und negiert und dadurch sich selbst als Option, als Wahl pra-
sentiert: » Tout ce qui, fondé sur Dieu, fait de la disjonction un usage né-
gatif ou exclusif, cela est nié, cela est exclu par I'éternel retour.«*+ Wie
liefSen sich aber die destruktiven Effekte der Option Deleuzes fiir eine
Differenzmetaphysik der ewigen Wiederkehr, die Auflosung und Zersto-
rung jeglicher Form, Subjektivitdt, Entwicklung, auf die seine »involu-
tion créatrice« abzielt, etwa auf der anthropologischen Ebene der End-
lichkeit iberhaupt rechtfertigen?

Kann — davon abgesehen — eine solche Art von Metaphysik tiberhaupt
irgendeine Form innerer Konsistenz beanspruchen? Ist der Verzicht auf
den Bezug auf Einheit in seiner Auffassung der Differenz etwa so billig
zu erkaufen, wie Deleuze dies zu meinen scheint, oder stellt dieser Be-
zug vielmehr, wie Kants Auffassung des Ideals der reinen Vernunft exem-
plarisch zeigt, eine interne Notwendigkeit jeder Sinnentfaltung dar, un-
abhingig von jeder Verkiindung entweder vom Tod Gottes oder seines
Weiterlebens? Die Analyse des urspringlichen Vorworts von Histoire de
la folie hat bereits zur Genlige gezeigt, dass letzteres der Fall ist — ein Er-
gebnis, dass auch die Rekonstruktion von Foucaults Deutung von Dide-
rots Rameaus Neffe im zweiten Teil der Arbeit bestitigen wird.

Hier interessiert die Philosophie Deleuzes auf jeden Fall nicht per se,
sondern lediglich in ihrem Verhaltnis zu Foucaults Archiologie und ins-
besondere im Hinblick auf die Deutung, die Deleuze von dieser gibt und
die bis heute fur das Verstandnis von Foucaults Biopolitik mafsgeblich
geblieben ist.

Foucault mag wohl 1969 in L'archéologie du savoir, seinem nachtrig-
lichen Versuch, sein archaologisches Verfahren zu systematisieren, stark

293 Vgl. a.a.0., 372/fz. 335.
294 DELEUZE, Logik des Sinns, a.a.0., 364/fz. 402 (kursiv im Original).

185

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Elemente von Deleuzes Nietzschelektiire und damit schon von dessen
Auffassung der ewigen Wiederkehr im Sinne einer Immanenzphilosophie
in seine Diskursanalyse integriert haben.>s Nie hat er jedoch der diskur-
siven Rationalitdt die Moglichkeit einer unmittelbaren Auffassung von
Differenzen qua Singularititen, haecceitates, entgegengehalten. Schlich-
ter Irrationalismus war nie in seinem Programm. Sein Wahnsinn ist ein
inneres Prinzip der Vernunft als die Einheit, die sie definiert und an-
treibt, ohne dass sie von der Vernunft je realisiert werden konnte, und
nicht einfach ihre unmittelbare Kehrseite: Unvernunft nicht erster, son-
dern zweiter Ordnung.

So hat er nie gemeint, dass ein Ausweg aus den Dualismen der klas-
sischen Metaphysik darin bestehen konnte, den entgegengesetzten Weg
der Unvernunft in Form eines unmittelbaren Auffassens von Singulari-
taten einzuschlagen. Die Inkonsistenz einer solchen Position, die die Ver-
nunft im Namen einer anderen Vernunft blofs unter umgekehrten Vor-
zeichen kritisiert, ist seinem Werk strukturell mehr noch als intentional,
das heifSt der Logik seiner inneren Entfaltung mehr noch als seinem Pro-
gramm, eingeschrieben geblieben. Der Ubermensch und die ewige Wie-
derkehr sind dementsprechend bei Foucault eine Ankiindigung geblie-
ben. Anders als Deleuze hat er nie behauptet, sie tatsdchlich begriffen zu
haben. Ubermensch und ewige Wiederkehr gehoren einer Zeit an, in der
die Archiologie als auflésende Rekonstruktion der Grenzen, durch die
Diskurse erst sich konstituieren konnen, keinen Sinn mehr haben wiir-
de. In einer Welt, in der Diskurse nicht mehr ausschlieffend wiren, hitte
namlich die Archdologie ihre Aufgabe zu Ende gefiihrt.

Foucault mag wohl, zum Teil auch durch die Nietzschelektiire De-
leuzes beeinflusst, die Archdologie als immanente Rekonstruktion von
Diskursen prasentiert haben. Es wurde bereits gezeigt, dass sich schon
die Behauptung als unhaltbar erweist, man konne dabei im Sinne Nietz-
sches die Unterscheidung zwischen Existenz und Wesen aufgeben und
Bedingtes und Bedingendes, die Diskurse und deren historische Apriori,
die Aussagen und deren Regelwerke auf derselben Ebene einer existie-
renden, raum-zeitlich zerstreuten Oberfliche abhandeln. Hinzu kommt,
dass die vermeintliche Immanenz der Diskurse in der Archdologie nicht
per se, sondern immer in Bezug auf das Auflen betrachtet wird, durch
dessen Ausschluss die Diskurse sich erst konstituieren konnten und das
ihr nicht einfach duflerlich bleibt, sondern wesentlich zugehort.

295 Vgl. die prazisen, synthetischen Hinweise in: F BALKE, »Deleuze«, in:
KAMMLER, PARR, SCHNEIDER (Hg.), Foucault Handbuch, a.a.O., 190~
92. Balke nennt insbesondere als bedeutendste Berithrungspunkte die Dar-
stellungen von Nietzsches Begriffen der Genealogie, des Sinnes, der Kraft
und des Krifteverhiltnisses und von dessen Polemik gegen die Dialektik in
Deleuzes Abhandlung Nietzsche und die Philosophie (1962).

186

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

Foucault hitte sicherlich Deleuzes Urteil gutgeheifSen, nach dem kei-
nerlei Kompromiss zwischen Nietzsche und Hegel moglich ist, weil die
Philosophie der ewigen Wiederkehr als absolute Anti-Dialektik Affir-
mation und Differenz per se und nicht in Bezug auf eine hohere, umfas-
sende Einheit denkt, zu der sie als deren Manifestation und Erscheinen
in einem Verhiltnis der Negation stiinde.>*¢ Auch Foucault bemiiht sich
eine Ebene zu konstruieren, die wie der griechische Logos vor der be-
rubigenden Dialektik Sokrates’ keinen Gegensatz kennen wiirde. Sein
Nietzscheanismus steht allerdings zumindest insofern unter dem Ein-
fluss der Hegel’schen Philosophie, als die Archdologie auch in ihren spa-
teren Varianten dem Gedanken des Wahnsinns als eine fur jede Sinnbil-
dung konstitutiv umfassende Einheit zwischen Vernunft und Unvernunft
implizit verpflichtet geblieben ist. Ohne die Idee eines Wahnsinns nicht
nur als Indifferenz, sondern auch als hohere Einbeit lasst sich die we-
sentliche Bedeutung, die die Archidologie dem AufSen der Diskurse stets
beimisst, kaum rechtfertigen. Die von Deleuze beanspruchte Immanenz
lasst sich angesichts der Archiologie Foucaults kaum unter endlichen
Bedingungen erlangen und schon gar nicht durch eine Wiederholung
von vermeintlich an sich erfassten Differenzen, die die Einheit, auf die
sie sich unvermeidlich stiitzt und die die Rede von einem Wiederkehren
uberhaupt erst rechtfertigt, mit einem leeren Wortspiel — sie wird ledig-
lich als wiederkehrende Differenz benannt — loswird.

Die ewige Wiederkebr bleibt bei Foucault wie bei ihrem Fiirsprecher
Zarathustra letztendlich ein Versprechen. Dass Foucaults mit seinem
Einspruch gegen den anthropologistischen Reduktionismus der moder-
nen Diskurse nicht nur Nietzsche, sondern zum Teil auch Hegel folgt,
heif$t aber auch, dass seiner Archdologie im Gegensatz zu Deleuzes pro-
grammatischer Option fiir den dia-bolischen Weg des Zerwirfnisses ein
konstitutiver Anspruch auf Freiheit und Gerechtigkeit innewohnt. Die-
ser bildet auch das Licht, in dem Foucaults durchaus kritische Auffas-
sung der Biopolitik und Biomacht gelesen werden sollte.

Dementsprechend sollte man fragen, ob die affirmative, im weiten
Sinne neuspinozistische Politik des Lebens, die von Deleuze als tiber-
menschliche Befreiung des Lebens im Menschen und somit als Antwort
auf Foucaults kritische Biopolitik verstanden wird, nicht nur bio-poli-
tisch in dem neutralen, deskriptiven Sinne der ErschliefSung eines Plans,
wo die Differenz zwischen Biologischem und Politischem, Natiirlichem
und Kulturellem ununterscheidbar wird, sondern mit Foucault durch-
aus kritisch begriffen werden sollte. Sie wiirde dann fiir eine Naturali-
sierung stehen, die in ihrem Anspruch, Formen in zerstreute Elemente,

296 Fiir Nietzsches anti-dialectique absolue vgl. DELEUZE, Nietzsche und die
Philosophie,a.a.O., 13-15, 170~78/fz. 9-12, 180-89; fiir die Kompromiss-
losigkeit zwischen Nietzsche und Hegel 210/fz. 223.

187

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Differenzen und Partikel aufzulosen und zu destruieren, die Synthesen,
von denen sie bei der Bestimmung der Differenzen und deren Relationen
ausgeht, nicht aufzeigen will und kann. Damit wiirde aber auch ihre kon-
stitutive Wert- und Sinnbezogenheit erkennbar: die Politik, die die ver-
meintliche Naturalisierung von Formen, Entwicklungen, Genesen, Sub-
jektivierungen und die Mutation des Menschen zum iibermenschlichen
Cybertier unabwendbar mit sich bringt.

Durch ihre pritendiert affirmative Umkehrung kann die Biopolitik
dann nicht die frobliche Botschaft der Liebe zum ubermenschlichen
Schicksal der Kontingenz und der Zerstreuung und die der Freude der
vor jeglichem Negativismus gefeiten Immanenz verktiinden;*” sie stellt
im Gegenteil gerade ein trojanisches Pferd fur das dar, was sie an der Tra-
dition des modernen Humanismus berechtigterweise kritisiert: dessen
prometheische Entgleisungen. So liefs sich noch Arthur Rimbaud - auf
die sich Deleuze bei seiner iibermenschlichen Entgrenzung des Menschen
bezieht — auf der Suche nach einer universellen, dichterischen Sprache
von den comprachicos (Kinder-Kaufern) inspirieren, die in Victor Hu-
gos Roman L’homme qui rit Kinder kaufen und sie dann entstellen und
verstimmeln, um sie als Monster-Attraktion in ihren StrafSenspektakeln
auftreten zu lassen. Der Dichter — so Rimbaud - stiehlt regelrecht das
Feuer und nimmt das Schicksal der Menschheit auf seine Schulter; da-
fiir wagt er sich bis zum Formlosen und Ungeheuerlichen, versucht, sei-
ne Seele zu einem Monstrum zu machen und die é-normité zur Norm
zu erheben.>® In Rimbauds poetischer Entgrenzung geschieht allerdings
die menschliche Metamorphose im Namen einer Unverfugbarkeit und
Unaussprechbarkeit, ja einer grundsitzlichen Transzendenz der Seele als
unverborgenes Prinzip von Einheit und Freiheit, die allem zuwiderlauft,
was mit Deleuzes Gedanken eines Bio-Cyber-Ubermenschen als Imma-
nenz von sich in ihrer Differenz wiederholenden Partikularititen be-
hauptet wird. Das prometheische Projekt eines sich selbst hervorbrin-
genden Menschen, der nach subjektiv festgelegten Normvorstellungen
uber seine Wesensbestimmung verfiigt, kennt keinen Halt mehr, zumal es
jetzt von ganz subjektlosen Ubermenschen durchgefiihrt werden darf.>

Die comprachicos, Victor Hugos Emblem fiir einen manipulierenden,
ante litteram biotechnischen Umgang mit dem Menschen, die bei Rim-
baud noch dem poetischen Experimentieren mit der eigenen Seele auf

297 Vgl. etwa DERS., Logik des Sinns, a.a.O., 361/fz. 399.

298 Vgl. RIMBAUD, (Euvres completes,a.a.O., 252/dt. 31-33 (Brief an Paul De-
meny vom 15. Mai 1871) und DELEUZE, Foucault, a.a.O., 140 f.

299 Zum prometheischen Projekt der Biotechnologie und zum Umschlagen ins
Gegenteil von dessen Programm einer Emanzipation des Menschen vgl. E.
ANGEHRN, »Das Bild des Menschen zwischen Hermeneutik und Natura-
lismus«, in: DERS., Wege des Verstehens. Hermeneutik und Geschichtsden-
ken, Wirzburg 2008, 23 ff.

188

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

der Suche nach einer Totalisierung der Erfahrung dienten, die die je-
weils gegebene historische Konstellation auf eine universelle Sprache
und eine universelle Seele hin zu iibersteigen wiisste, werden zur Apo-
logie der Manipulation, der entgrenzenden, entpersonalisierenden Hy-
bridation, die keine Grenze mehr zwischen Mensch, Tier, Maschine und
Gestein erkennen will.

Man weifs: »Je est un autre«.>*° Muss dies aber heifSen, dass das Ich
auf die Auflésung seiner Subjektivitit, auf seine raum-zeitliche Entfal-
tung und Zerstreuung in differierende Partikeln ganz zuriickfihrbar
ist, oder heifdt dies nicht vielmehr, dass jede seiner Verobjektivierun-
gen in bestimmbare Verhiltnissen nie der absoluten Synthese, in der es
zugleich besteht, seiner Seele, wenn man mochte, adaquat sein kann?
Bedenkt man dartber hinaus, dass die Auffassung von Differenzen an
den subjektiven Synthesen, von denen sie ausgehen muss, zwangsldu-
fig gebunden bleibt und somit auch durchaus an einer anthropologi-
schen Wertschatzung und SinnerschliefSung, dann drangt sich auch fir
die Differenzphilosophie der Immanenz die psychologische Lektiire auf,
auf die Deleuze mit Nietzsche die Tradition der abendlandischen Phi-
losophie und insbesondere die Dialektik, als die Kronung des ihr an-
geblich innewohnenden Nihilismus, glaubt zurtickfithren zu diirfen.sor
Die ihrerseits dialektische Entscheidung fir den Vorrang der Differenz
und den Ausschluss der Identitit, das seinerseits dialektische Ausschlie-
Ben durch den Willen zur Macht alles dessen aus der ewigen Wieder-
kehr, was als negativ, weil auf Einheit bezogenen, vorkommt,’°* erweist
sich somit als menschliche allzumenschliche Option fiir eine Klasse von
Werten statt fiir eine andere: nicht als Umwertung, sondern einfach als
Umkehrung. Dem Mitleid wird blof§ die Herzlosigkeit und die Grau-
samkeit entgegengehalten; der Wahrheit das Leben als Wille zur Liige,
dem Sklaven der Herrscher, der Schwere die Leichtigkeit, dem Einen,
dem Sein und der Notwendigkeit die Mannigfaltigkeit, das Werden und
der Zufall, der Arbeit der Opposition und dem Schmerz des Negativen
das kriegerische Spiel der Differenz, die Affirmation und die Freude an
der Zerstorung:

Non plus travail de 'opposition ni douleur du négatif, mais jeu guerrier
de la différence, affirmation et joie de la destruction.3°3

300 RIMBAUD, (Euvres compleétes, a.a.0., 249 und 250/dt. 11 und 21.

301 Vgl. DELEUZE, Nietzsche und die Philosophie, a.a.0., 161 ff./fz. 169 ff.

302 Vgl.a.a.0., 204/fz. 217: »Die ewige Wiederkehr bedeutet, daf$ das Sein Aus-
lese, Ziichtung [sélection] ist.«

303 A.a.O,, 219.

189

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

v.ii Giorgio Agamben: Das nackte Leben oder die Auflerkraftsetzung
des Rechts durch dessen Produkt

Giorgio Agambens vielbesprochener Homo sacer steht trotz der unleug-
baren Originalitdt seines Ansatzes ganz in der Nachfolge einer affirma-
tiven Auffassung der Biopolitik. Zwar geht sein grofs angelegtes Projekt
einer Neubestimmung der abendlindischen Kategorien des Politischen
bekanntlich von Carl Schmitts politischer Theologie und von Walter
Benjamins messianischer Geschichtsphilosophie und nicht hauptsich-
lich — wie bei Deleuze — von einer besonderen Auffassung der Philoso-
phie Spinozas oder Nietzsches aus. Der Horizont, von dem her Agamben
»die Mittel und Wege einer neuen Politik «3°4 und damit einhergehend die
Biopolitik denkt, ist allerding eine Auffassung des nackien Lebens, die
Deleuzes Leben als absoluter Immanenz ganz und gar affin ist.

Carl Schmitts berihmte rechtsphilosophische Definition der Souve-
ranitit als die hochste, einheitliche und absolut nicht ableitbare Ent-
scheidungsmacht tiber den Ausnahmezustand (»souverin ist, wer iber
den Ausnahmezustand entscheidet«3°5) stellt Agamben die begrifflichen
Mittel bereit, um eine genealogische Reduktion der politisch-metaphy-
sischen Kategorien der abendldndischen Tradition auf das Recht — das
heifst letztendlich auf Machtverhiltnisse innerhalb einer immanenten
Ordnung endlicher Bestimmtheiten — zu vollziehen.3°¢ Aus dieser Per-
spektive denkt Agamben auch Foucaults Auffassung der Biopolitik:
Gegen Foucaults Versuch, die Spezifizitait der modernen Machtformen

304 G.AGAMBEN, Homo sacer I. Die souverine Macht und das nackte Leben,
iibers. v. H Thiiring, Frankfurt/M. 2002, 196/it. 209.

305 Vgl. C. SCHMITT, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre der Souve-
ranitat, Berlin 1993 (1922), 13 und AGAMBEN, Homo sacer I, a.a.0O., 21/
it. 5.

306 Der spitere Agamben ersetzt zum Teil das Paradigma des Rechts mit jenem
der Okonomie, diese strategische Umwandlung 4ndert allerdings kaum et-
was an der Sache (vgl. G. AGAMBEN, Herrschaft und Herrlichkeit. Zur
theologische Genealogie von Okonomie und Regierung. Homo sacer 11, 2,
iibers. v. A. Hiepko, Frankfurt/M. 2010). Okonomie steht weiter fiir eine
immanente Ordnung von unendlichen Verhiltnissen, die in einer messiani-
schen Perspektive aufler Kraft gesetzt werden soll. Nach dem Muster einer
genealogischen Auffassung von Schmitts politischer Theologie gilt die Oko-
nomie aufSerdem als reducens, zu dem die Theologie zuriickgefiihrt werden
sollte: »Die These, daf$ die Okonomie ein sikularisiertes theologisches Pa-
radigma ist, wirkt jedoch auf die Theologie selbst zuriick, weil sie impliziert,
dafd das gottliche Leben und die Menschheitsgeschichte von Beginn an als
eine oikonomia entworfen wurden, dafd also die Theologie an sich >6kono-
misch« ist und dies nicht erst aufgrund der Sikularisierung in einem zwei-
ten Schritt wird«, a.a.O., 16/it. 15).

190

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

aufserhalb eines primar staatsrechtlichen Modells der Souveranitat auf-
zufassen, verteidigt Agamben die Notwendigkeit, die Macht und die Bio-
politik selbst auf der Basis von urspriinglich juristischen Strukturen zu
begreifen.3°7

Am Ende des ersten Bandes des vierteiligen, mehrbandigen Projekts
von Homo sacer, das um die Auffassung der Verbannung im archaischen
romischen Recht kreist, formuliert Agamben wie folgt die drei Thesen,
die zugleich das vorlaufige Ergebnis seiner Untersuchung wie deren Aus-
gangspunkt darstellen:

1. Die originire politische Beziehung ist der Bann (der Ausnahmezustand
als Zone der Ununterscheidbarkeit zwischen AufSen und Innen, Aus-
schliefung und EinschlieSung).

2. Die fundamentale Leistung der souverdnen Macht ist die Produkti-
on des nackten Lebens als urspriingliches politisches Element und als
Schwelle der Verbindung zwischen Natur und Kultur, z6é und bios.

3. Das Lager und nicht der Staat ist das biopolitische Paradigma des
Abendlandes.>*®

Die Verbannung stellt aus der Sicht Agambens insofern die urspriing-
liche politische Relation dar, als sich die abendldndische Politik durch
einen einschlieSenden Ausschluss des nackten Lebens konstituiert. Die
Struktur der Aus-nahme als ex-ceptio sei demnach »konsubstantiell mit
der abendlindischen Politik«.3* Die Griechen haben zwei verschiedene
Worte gehabt, um das zu benennen, was wir mit dem einzigen Ausdruck
Leben meinen: zum einen zoé, das das einfache natiirliche Leben, »die
einfache Tatsache des Lebens, die allen Lebewesen gemein ist (Tieren,
Menschen und Gottern)«, und zum anderen bios, das ein qualifiziertes
Leben, einen bestimmten Lebensmodus, »die Form oder Art und Weise
des Lebens, die einem einzelnen oder einer Gruppe eigen ist« bezeich-
net.>** Von einer kanonischen Stelle der Politik ausgehend, wo Aristote-
les das Telos der vollkommenen Gemeinschaft definiert, indem er dem
einfachen Faktum, dass man lebt (¢o zen), das politisch qualifizierte Le-
ben (to eu zen) gegenuberstellt (»entstanden um des Lebens willen, aber

307 Nicht als strategische Abweichung, sondern als verfehlte Interpretation ver-
steht Maria Muhle Agambens Deutung (vgl. MUHLE, Genealogie der Bio-
politik, a.a.0., 22, Anm. 7). Fiir eine ausfiihrliche Rekonstruktion des Ver-
hiltnisses zwischen Agamben und Foucault und der Diskussion, zu der die
Lektiire Agambens gefiihrt hat, vgl. dort das Kapitel: »Biopolitik — eine vor-
ldufige Bestimmung«, 17-58.

308 AGAMBEN, Homo sacer I, a.a.O., 190/it. 202.

309 A.a.O., 17/it. 10.

310 Vgl. a.a.0., 11/it. 3.

191

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

bestehend um des guten Lebens willen«3'*), erkennt Agamben in der Ver-
bindung zwischen zoé und bios die konstitutive Geburtsstitte der Po-
lis. Diese sei in der abendldndischen Tradition immer als eine »Politisie-
rung des nackten Lebens als solches«3'> gedacht worden, als die nach
der Struktur einer Aus-nahme, einer ex-ceptio qua einschliefSender Aus-
schluss der Unbestimmtheit der zoé in der Bestimmtheit der bios. Die
menschliche Gemeinschaft griinde sich demnach auf dem Ausschluss des
nackten Lebens:

Dem nackten Leben kommt in der abendlindischen Politik das einzigarti-
ge Privileg zu, das zu sein, auf dessen AusschliefSung sich das Gemeinwe-
sen der Menschen grundet.>™

Die Verbindung zwischen zoé und bios wiirde aber nicht nur die Unter-
scheidung Schmitts zwischen Freund und Feind als das fundamentale Ka-
tegorienpaar der abendlandischen Politik verdriangen. Sie soll auch die
Aufgabe schlechthin der metaphysischen Tradition darstellen, deren we-
sentlicher Struktur sie entspreche. Denn der Ubergang von der z0é zur
bios sei derselbe wie jener von der Stimme (phoné) zur Sprache (logos),
den Aristoteles in einer anderen, kanonisch geworden Stelle seiner Poli-
tik als das Proprium des Menschen gegeniiber allen anderen Lebewesen
und somit als den eigentlichen Ort der Polis bezeichnet.3'+ Die metaphy-
sische Definition des Menschen als das Lebewesen, das den Logos hat,
weise namlich denselben Zusammenhang auf, der zwischen nacktem Le-
ben und qualifizierter Lebensform bestehe. Die Frage, auf welche Art
und Weise das Lebendige die Sprache hat, entspreche genau jener, wie
das nackte Leben die Polis bewohnt. Denn das Lebendige habe den Lo-
gos, indem es in ihm die eigene Stimme einschliefSend ausschliefSe, genau-
so wie es die Polis bewohne, indem es in ihr sein eigenes nacktes Leben
einbeziehend ausnehme. Die Politik und die rechtliche Figur der Ausnah-
me, die sie aufweist, stellen insofern die eigentlich grundlegende Struktur
der abendlindischen Metaphysik dar, als sie an der Schwelle stehen, wo
die Artikulation zwischen Lebendigem und Logos stattfindet. Demnach
sind sie auch wesentlich als Bio-Politik zu denken, denn was in ihr immer
schon auf dem Spiel steht, ist die Trennung zwischen zoé und bios und
das Verhiltnis der einbeziehenden Ausnahme, das sich dadurch etabliert:

Politik gibt es deshalb, weil der Mensch das Lebewesen ist, das in der
Sprache das nackte Leben von sich abtrennt und sich entgegensetzt und

311 Pol. 1252b, 30.

312 AGAMBEN, Homo sacer I, a.a.O., 14//it. 6.
313 A.a.O,, 17/it. 10.

314 Vgl. Pol. 12532, 10-18.

192

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

zugleich in einer einschlieSenden AusschlieSung die Beziehung zu ihm auf-
rechterhalt.s*s

In der ausschlieffenden Artikulation des Lebens im Logos, die die me-
taphysische Geschichte des Abendlands eroffnet, bildet die Verban-
nung aus der Sicht Agambens die origindre politische Beziehung, einen
Ausnabme-zustand, in dem Auflen und Innen, Natur und Kultur, zoé
und bios in eine Unentscheidbarkeitszone treten.3*¢ Die exemplarische
Verkorperung der Verbannung findet Agamben in einer Figur des ar-
chaischen romischen Rechts: dem homo sacer. Nach dem Zeugnis des
Grammatikers Festus wird derjenige als homo sacer bezeichnet, der ein
Verbrechen auf sich geladen hat und aufgrund einer Verurteilung des
romischen Volks nicht geopfert, allerdings von einem jeden umgebracht
werden darf, ohne dass dadurch ein Mord veriibt wiirde. Demnach sei
der homo sacer vom gottlichen wie vom menschlichen Recht ausge-
nommen. Zugleich hat seine Verbannung den Charakter einer Riick-
kehr zum natiirlichen Zustand, in dem ein jeder den anderen toten darf,
dessen Status paradox vom Recht selbst in der Form eines Ausschlus-
ses bestimmt wird.

Anhand des Lebens des homo sacer, das nicht geopfert und dennoch
bedingungslos getotet werden darf, definiert Agamben seine Auffassung
eines nackten Lebens schirfer. Die nuda vita ist weder das natiirliche,
reproduktive Leben schlechthin, dem die zoé¢ der Griechen entsprechen
wirde, noch der bios als qualifizierte Lebensform, sondern ein Leben pa-
radigmatisch wie jenes des homo sacer, das in der Rechtsordnung inso-
fern einbezogen ist, als es von ihr ausgenommen wird. Als solches ist das
nackte Leben vom nomos her produzierte physis: urspringlich bio-po-
litisch, eine Verschrankung von Gesetz und Natur.

Wie bereits der Untertitel von Homo sacer, »Die souverine Macht
und das nackte Leben«, besagt, verlauft die origindre politische Bezie-
hung aus der Sicht Agambens nicht zwischen Souverin und Biirgern, son-
dern zwischen dem Souveran und dem nackten Leben als im homo sacer
verkorpertes. Demnach bildet die #nuda vita das » Urphdnomen der Po-
litik«.3*7 Das moderne Staatsverstindnis ist entsprechend umzudeuten:
Nicht der Vertrag, nicht die positive Norm, sondern die Verbannung, als
die Struktur, die das Verhailtnis zwischen Souveranitit und nacktem Le-
ben regelt, bildet la relazione politica originaria. Das nackte Leben ist das
neue politische Subjekt; die Macht, die sie erzeugt, der neue Souveran.

Entsprechend dem Vorrang des nackten Lebens in der Bestimmung
des Politischen stellt das Lager und nicht die Polis den »ndmos der

315 AGAMBEN, Homo sacer Ia.a.O., 18/it. 11.
316 Vgl. a.a.0., 190/it. 202.
317 Vgl. a.a.0,, 119/it. 121.

193

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Moderne« als biopolitisches Paradigma des Abendlands dar. Agamben
betont, wie die Konzentrationslager nicht aus dem ordentlichen Recht
(etwa als eine Transformation des Strafrechts), sondern aus dem Aus-
nahmezustand und aus dem Kriegsrecht hervorgegangen sind. Die juris-
tische Basis der Konzentrationslager ist namlich die Schutzhaft gewesen.
Die nationalsozialistischen Juristen verwendeten dieses Rechtsinstitut
preuflischen Ursprunges als priaventive Polizeimafinahme im Rahmen
der Verordnung zum Schutz von Volk und Staat vom 28. Februar 1933,
durch die Hitler bei seiner Machtergreifung die Artikel der Verfassung
des Deutschen Reiches, die die personlichen Freiheit bewahrten, aufhob
und somit den Ausnahmezustand de facto einfithrte.?'® In diesem Zu-
sammenhang bildet die eigentiimliche Leistung des Lagers laut Agam-
ben die Aussonderung eines lebensunwerten Lebens, das insofern vom
Recht bestimmt wird, als es von ihm aufSerhalb seines Schutzes gestellt
und als solches prinzipiell fur bedingungslos totbar erklart wird. Es ist
dann die moderne Erhebung der Pflege des biologischen Korpers der Na-
tion zur Staatsaufgabe, die die definitive Umkehrung der Biopolitik zur
Thanatopolitik, der Politik des Lebens zur Politik des Todes vollzieht.3®

Mit dem Lager als rechtlich-politischer Struktur kommt Agamben
zufolge das latente biopolitische Fundament der abendlandischen poli-
tisch-philosophischen Tradition insofern zur Erscheinung, als in der Mo-
derne der Ausnahmezustand zur Regel geworden und somit das nack-
te Leben in den Mittelpunkt der Politik geriickt ist.>> Agamben bringt
dementsprechend das Lager mit der Entstehung der modernen Rechts-
staaten zusammen, sei es mit der Habeas-Corpus-Akte von 1679, mit
der Déclaration des droits de I'lhomme et du citoyen von 1789, mit der
Fiktion eines Naturzustandes in der politischen Philosophie von Hob-
bes bis zu Rousseau oder mit der Geburt und dem Untergang der mo-
dernen Nationalstaaten. Das Paradigma des Lagers sieht er dariiber hin-
aus bis in der modernen Auffassung der Euthanasie und in den jiingsten
Debatten tiber die Bestimmung der Schwelle zwischen Leben und Tod
verkorpert.3*!

Agamben erkennt insbesondere die Verbannungsrelation zwischen zoé
und bios, in der er die urspriingliche politische Struktur ausgewiesen
glaubt, exemplarisch im Begriff des Volkes als des konstitutiven politi-
schen Subjekts der modernen demokratischen Staaten. Im Volk selbst
liege namlich der fundamentale biopolitische Bruch.>** Der Volksbegriff
sei durch eine grundlegende Amphibolie gekennzeichnet: Er bezeichne

318 Vgl. a.a.0., 175 ff./it. 185 ff.

319 Vgl. a.a.0., 151/it. 157.

320 Vgl. a.a.0., 131/it. 1335.

321 Vgl. a.a.0., die Kapitel IL.6, III.1 und IIL.6.
322 Vgl. a.a.0., 187/it. 199.

194

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

namlich sowohl den einheitlichen politischen Korper der Gesamtheit der
Biirger (Popolo) als auch jene, die den untersten Klassen zugehoren (po-
polo). Einerseits stehe er fiir das politische Subjekt schlechthin, anderer-
seits fiir die Armen und die Entrechten, das heifst fiir die Klasse, die von
der Politik ausgeschlossen ist. Das Volk erweist sich somit seinem We-
sen nach intern als widerspriichlich: Es stellt das dar, was nicht in das
Ganze, dem es zugehort, eingeschlossen, und von der Gesamtheit, von
der es Teil ist, nicht ausgeschlossen werden kann. Die Spaltung, die es in
sich birgt, ist urspriinglicher als jene zwischen Freund und Feind: sie bil-
det das Prinzip eines unaufhorlichen Biirgerkriegs. Als Bezugspunkt je-
der politischen Identitit kann das Volk die AufSerlichkeit, die es in sich
notwendigerweise produziert, nicht zulassen. Insofern ist es gezwungen,
sich im Namen der Sprache, des Blutes, des Bodens stets neu zu definie-
ren und zu reinigen. Dieses Projekt, ein Volk ohne Bruch zu produzieren,
mache die Spezifizitit der modernen Biopolitik aus.3*s

Der biopolitische Bruch des Volkes gestattet zugleich die Shoa zu
verstehen: Die Juden verkorpern das Volk im Sinne des Ausgeschlosse-
nen, des nackten Lebens, das die Moderne in ihrem Inneren notwendig
produziert und das sie jedoch keineswegs zu dulden vermag; die Deut-
schen stellen hingegen das Volk als den einheitlichen politischen Korper
schlechthin dar, sodass in der luziden Wut, mit der das deutsche Volk ver-
sucht, die Juden fir immer zu vernichten, nichts anderes zu sehen sei, als
die Radikalisierung des inneren Kampfes, der Popolo und popolo von-
einander trennt. Auch Karl Marx’ Klassenkampf ist im Sinne des biopo-
litischen Biirgerskriegs zu verstehen. Erst an dem Tag, an dem in einer
klassenlosen Gesellschaft oder im messianischen Reich Popolo und po-
polo, bios und zoé zusammenfallen, kann der Biirgerkrieg ein Ende fin-
den. Auf eine solche neue Politik, die der urspriinglichen biopolitischen
Spaltung Rechnung tragen und sie nicht einfach zu reproduzieren, son-
dern hinter sich zu lassen wiisste, lduft auch der Intention nach Agam-
bens Unterfangen hinaus, mit dem Homo-sacer-Projekt die abendlandi-
schen Kategorien des Politischen neu zu bestimmen.3*+

Gegentiber der Antike zeichnet sich die moderne Politik durch das Be-
streben aus, das nackte Leben selbst in eine Lebensform zu verwandeln
und dadurch das natiirliche Leben in das politische restlos einzuschliefSen.

Demnach zeichnet sich die moderne Demokratie gegeniiber der antiken
dadurch aus, dafs sie von Anfang an als eine Einforderung und Freisetzung
der z6é erscheint, daf sie unablissig versucht, das nackte Leben selbst in
Lebensform zu verwandeln und sozusagen den bios der z6é zu finden.3>s

323 Vgl.a.a.0., 187 f./it. 199 f.
324 Vgl.a.a.0.
325 Vgl. a.a.0,, 19 f./it. 13.

195

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

Dadurch verfange sich die moderne Demokratie in einer spezifischen
Aporie, die sie zur stetigen Wiederholung der biopolitischen Verban-
nungsrelation und zu einer geheimen Komplizitit mit dem Totalitaris-
mus verurteilt. Eine v6llig neue Politik entginge diesem fehlerhaften Zir-
kel hingegen dadurch, dass sie nicht mehr in der exceptio des nackten
Lebens ihr Fundament hatte.3*¢

Statt wie die moderne Biopolitik dem nackten Leben eine Form zu ge-
ben, gehe es darum, vom nackten Leben selbst ausgehend eine Lebens-
form zu entwickeln, die im Leben schlechthin vollstindig aufgehen wiir-
de, ein bios, der nur seine zoé wire:

Vielmehr mufS man aus dem biopolitischen Kérper, aus dem nackten Le-
ben selbst den Ort machen, an dem sich eine ginzlich in nacktes Leben
umgesetzte Lebensform herausbildet und ansiedelt, ein bios, der nur sei-
ne z6€ ist.’*7

Auf der Ebene der metaphysischen Tradition entspreche das Verhilt-
nis zwischen bios und zoé jenem zwischen Wesen und Existenz in der
Bestimmung des Daseins bei Heidegger. Zwischen den beiden herrscht
keine ex-ceptio mehr, durch die das Eine auf Kosten seines Ausschlusses
vom Anderen eingeschlossen wird, sondern eine vollige Adidquation, die
beide ununterscheidbar macht.>*® Eine solche Verabsolutierung des nack-
ten Lebens, das in sich jede Qualifikation, jeden bios aufnimmt, entspre-
che weiter auch der Auffassung eines Seins, das als reine Potenz ledig-
lich das rein Daseiende wire, wie in Schellings Offenbarungsphilosophie,
oder gar dem reinen Sein (on haplos) der aristotelischen Metaphysik.3*

Agamben meint, durch sein bereinigtes nacktes Leben Sein schlechthin
als absolute Immanenz denken zu kénnen.33° Mit ihm und mit der neu-
en Politik, die mit ihm einhergehe, konne man die alten Dualismen der
metaphysischen Tradition hinter sich lassen und — auf der genuin bio-
politischen Ebene — den strukturellen Biirgerkrieg beilegen, auf den die
geheime Solidaritit der modernen Demokratien mit der Politik des To-
des der Totalitarismen des 20. Jahrhunderts grinde.

Die vita nuda soll ermoglichen, die Gewalt des Rechts zu tiberwin-
den. Agamben denkt die befreite zoé — wie komplex auch immer er sie

326 Vgl. a.a.0,, 21/it. 15.

327 A.a.O., 197/it. 210.

328 Vgl. a.a.0.

329 Vgl. a.a.0. und 191/it. 203.

330 Vgl.in G. AGAMBEN, Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeu-
ge (Homo sacer I11), tbers. v. S. Monhardt, Frankfurt/M. 2003, 43/it. 44,
den sogenannten Muselmann als die Figur schlechthin eines dritten Reiches,
wo alle Unterscheidung zwischen menschlich und nicht-menschlich aufler
Kraft gesetzt wird und alle Differenz sich in absoluter Immanenz verwischt.

196

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

auffasst: als aktlose Potenz, als Lebensform oder als reinen Gebrauch
jenseits des Rechts und des Besitzes — immer im Zusammenhang mit ei-
ner messianischen AufSerkraftsetzung des Rechtes.’3* Walter Benjamin
wird von Agamben insofern zusammen mit einer christlichen wie ji-
dischen Tradition gelesen, die die Vollendung des Rechts nicht in des-
sen schlichter Anwendung, sondern in dessen bewahrheitender Uber-
windung sieht: als Aufhebung, Auflerkraftsetzung oder Ubertretung .

Mit Paulus sieht Agamben im Gesetz ein Prinzip der Trennung (»Das
Prinzip des Gesetzes ist also die Teilung«): Das Gesetz operiert, indem es
teilt und zuteilt. Davon enthilt das griechische Wort fiir Gesetz, nomos,
noch eine Spur. Es stammt namlich bekanntlich aus dem Verb nemein:
»teilen, zuteilen«.333 Die Grundaufteilung, die vom Gesetz gestiftet wird,
ist in der Bibel insbesondere jene zwischen Juden und Nicht-Juden, die

331 Zu einer reinen Potenz vgl.: G. AGAMBEN, Bartleby oder die Kontingenz,
iibers. v. A. Hiepko, Berlin 1998, insb. 44 f./it. 68; DERS., Homo sacer I,
a.a.0., 54 ff., 73/it. 50 ff., 71; DERS., Was von Auschwitz bleibt, a.a.O., 126
ff./it. 135 ff.; DERS., Herrschaft und Herrlichkeit, a.a.O., 299/it. 274. Zur
forma-di-vita als einer Lebensform, in der das Leben sich an seine Form so
bindet, dass es von ihr untrennbar wird und so ein Drittes jenseits der Un-
terscheidung zwischen Leben und Norm bildet, vgl. DERS., Hiochste Ar-
mut. Ordensregel und Lebensform, tbers. v. A. Hiepko, Frankfurt/M. 2012,
a.a.0., 9 ff./it. 7 ff. Zum reinen Gebrauch jenseits von Recht und Besitz vgl.
den usus pauper der Franziskaner (a.a.O. 150 ff./it. 135 ff.) und das Leben
des Christen in der messianischen Zeit zwischen der Auferstehung Chris-
ti und der letzten Offenbarung des Jiingsten Gerichts, so wie es von Paulus
durch den Begriff des Gebrauches (chresis) bestimmt wird (DERS., Die Zeit,
die bleibt. Ein Kommentar zum Rémerbrief, ibers. v. D. Giuriato, Frank-
furt/M. 2006, 109 ff./91 ff.).

332 Fur die christliche Tradition sind die Hauptreferenz selbstredend die Brie-
fe Paulus’, mit der Idee der Liebe als Vollendung des Gesetztes (vgl. Rom.
13.10). Agamben hebt insbesondere die Bedeutung des Verbs katargein (Au-
Berkraftsetzen, unwirksam [a-ergds] machen) und dessen Verhiltnis zu He-
gels Begriff der Aufhebung hervor (vgl. AGAMBEN, Die Zeit, die bleibt,
a.a.0., 109 ff./it. 91 ff.). Was das Judentum angeht, so erinnert Agamben
an die kabbalistische Tradition, die zwischen dem Gesetz der Schopfung,
der Thora von Beria, das das Gesetz der noch nicht erlosten Welt darstellt,
und dem Gesetz vor der Schopfung, das der Messias wiedererrichten soll,
der Thora von Azilut unterscheidet (a.a.O., 61/it. 51), und an die radikals-
ten messianischen Bewegungen, wie jene von Sabbathai Zwi, die die Voll-
endung der Thora in deren Ubertretung gesehen haben (DERS., Homo sa-
cer I, a.a.0., 68/it. 67). Fur die Entgegensetzung zwischen Liebe und Gesetz
bei Agamben vgl. aufSerdem: DERS., Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik,
ubers. v. S. Schulz, Freiburg/Berlin 20071, 125 ff./it. 103 ff.

333 Vgl. DERS., Die Zeit, die bleibt, a.a.O., v. a. 56—71/it. 47—59, fiir das Zitat

59/it.50.

197

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

ihren schlichten Ausdruck in der Gegenuberstellung zwischen Beschnei-
dung und Priaputium findet. In ihr erkennt Agamben den »originar theo-
logisch-politischen Grabenbruch [faglia]«, den er bereits im ersten Band
von Homo sacer an der Tiefenstruktur der abendliandischen Biopolitik
hervorgehoben hatte.334

Um diese fundamentale Trennung geht es in Paulus’ Kritik des Geset-
zes. So habe der Messias durch seinen Tod und seine Auferstehung das
mosaische Gesetz der Gebote aufler Kraft gesetzt (katargéin) und da-
durch aus Beschneidung und Praputium eines gemacht, die Wand der
Trennung gelost und einen neuen, mit sich selbst vereinigten Menschen
entstehen lassen:

Denn er ist unser Friede, der aus beiden eines gemacht hat und den Zaun,
der dazwischen war, abgebrochen hat, namlich die Feindschaft. Durch das
Opfer seines Leibes hat er das Gesetz mit seinen Geboten und Satzungen
aufgehoben [katapynoag], um in sich selber aus den zweien einen neuen
Menschen zu schaffen und Frieden zu machen.33s

Keineswegs wird es allerdings nach Paulus darum gehen, das alte Gesetz
durch ein neues zu ersetzen, das lediglich besser, ja universaler, aber an
sich ihm ebenbiirtig sei und keine neue Dimension er6ffnen wirde. Da-
durch wiirde man den Sinn von Paulus’ Universalismus vollig verfehlen.
Was Paulus einfiihrt, ist bekanntlich hingegen eine neue Unterscheidung,
jene zwischen sarx und preuma: Fleisch und Hauch, Materie und Geist,
Tod und Leben. Diese setzt sich von den Unterscheidungen des Geset-
zes dadurch ab, dass sie die Ordnung des Fleisches, in der die Trennun-
gen per se gelten, von der Ordnung des Geistes unterscheidet, in der die
Trennungen erst im Hinblick auf ihre Uberwindung in einer héheren, sie
umfassende Einheit ihren wahren Sinn erhalten.

So kann das neue Gesetz des Geistes des Lebens (»0 vopog tod
Tvevpatog tis {wiig«) das alte Gesetz der Siinde und des Todes (»to0
vopou Tt apaptiog kai Tod Bavatov«)33¢ verdrangen. Das Leben des
Geistes stellt selbstverstandlich viel mehr als das einfache Versprechen ei-
nes Lebens nach dem Tode dar; es bildet das strukturelle Prinzip, durch das
die Liebe als die Erfuillung (pléroma) des Gesetzes zum Ausdruck kommt.
Wenn die Gesinnung des Fleisches der Tod ist und die des Geistes das Le-
ben (»Td @pOVNUA TOD Tvedpatog {wr)«), und in Christus alle belebt wer-
den (»{womomOnoovtai«), so deshalb, weil im Messias alles in allem (» T
TavTa év ow«) ist.37 In ihm fassen sich alle Dinge, die des Himmels
wie die der Erde, nach einer Artikulation fester Verhaltnisse zusammen,

334 A.a.O., 60/it. 50.

335 Eph. 2,14-16.

336 Rom. 8,2.

337 Rom. 8,6; 1 Cor. 15,22; 1 Cor. 12,6.

198

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

die der Verwaltung (oikonomia) der Geschichte in ihrer Vollendung ge-
mifS dem verborgenen Willen Gottes entspricht: Im Blick auf den Heils-
plan fiir die Erfullung der Zeiten (»&ig oikovopiav To0 TANp®OUATOS TGV
kap@v«) rekapituliert sich alles (»dvaxeparaiwoacdai«) in Christus,
was im Himmel und auf Erden ist.33®

Als »die Fille [mAipwpal dessen, der alles in allem erfillt«, bilde der
Messias das Haupt der Gemeinschaft jener, die auf den Appell zum Glau-
ben geantwortet haben. Diese Gemeinschaft (ekklesia) ist wiederum der
Korper (soma) des Messias.’® Sie bildet nicht einen Haufen zerstreu-
ter, voneinander unabhingiger Teilchen, sondern ein organisches Gan-
zes, einen mystischen Korper, in dem alle Teile Glieder (méle) derselben
Ganzheit sind und solidarisch einander zugehoren. Denn wie wir an ei-
nem Leib viele Glieder haben, aber nicht alle Glieder dieselbe Aufgabe
haben, so sind wir vielen in Christus ein Leib, aber als einzelne sind wir
fureinander Glieder.>+

Der Messias als Integrationsprinzip macht aus dem Geist ein Leben
(z0é), eine Dimension der hoheren Einheit, in der die Teilungen des Ge-
setzes, die Zerlegung (diairesis) der Welt, nicht mehr per se bestehen, son-
dern als Glieder eines allumfassenden Ganzen, das sie vereinigt und voll-
endet. Erst von diesem Leben als Ergdnzung her ist somit Liebe moglich,
die Einheit, die die Differenzen bestehen lidsst und zugleich eint und auf
die hin das Gesetz und die Okonomie der Welt ihre vollendete Bedeu-
tung, ihr pléroma erhalten konnen.

Agamben will aber kein Leben, das sich selbst artikulieren wiirde, son-
dern ein relationsloses, genauer eines, das jenseits der Relationen steht.34!
Zugleich denkt er an eine zoé, die vollig immanent sein soll, reine Exis-
tenz, der sich kein Wesen entzieht, »reines, jeglicher Bestimmung und je-
des wirklichen Pradikats entleertes Sein. «34*

Agamben versteht das paulinische Leben des Geistes nicht als ein or-
ganisches Ganzes, das eine positive oikonomia hitte, nach der es sich
in Teile und Glieder als ein zusammenhingender Korper entfalten, ja
re-kapitulieren wirde.’# Seines Erachtens stellt das Leben des Geistes

338 Vgl. Eph. ;10 f.

339 Vgl. Eph. 1, 22-24.

340 Vgl. Rom. 12,4 f.

341 Vgl. etwa AGAMBEN, Homo sacer I, a.a.0., 4ofit. 35: »Eine Kritik des
Banns muf also notwendigerweise die Beziehungsform selbst zum Problem
erheben und fragen, ob das Politische nicht vielleicht jenseits der Beziehung
[al di 1a della relazione], das heifst nicht mehr in der Form eines Verhiltnis-
ses gedacht werden kann.«

342 DERS., Ausnahmezustand, iibers. v. U. Miller-Schéll, Frankfurt/M. 2004,
72/it. 78.

343 Vgl. dazu Agambens Genealogie der Okonomie und der Gouvernementali-
tit (Zur theologischen Genealogie von Okonomie und Regierung lautet der

199

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

lediglich einen Rest dar, ein Drittes, das ohne Relation zur rechtlichen
Welt der Teilungen steht, deren binire Logik es radikal aufSer Kraft stellt.
Dieser Rest gehore zu einer anderen Logik, die den Satz des Wider-
spruchs sprenge, indem in ihr immer ein tertium gegeben beziehungswei-
se datur ist. Der Gegensatz A/Nicht-A lasse ein Drittes zu, das die Form
einer Negation der Negation von A (nicht Nicht-A) aufweise. Als sol-
cher sei der Rest weder A noch Nicht-A, sondern ein tertium, das selbst
relationslos zu den beiden Gliedern in seiner radikalen Alteritit ohne
Verhiltnis stehe.344

Das Leben des Geistes als Rest ist laut Agamben das, was die mes-
sianische Zeit, in der das Gesetz aufler Kraft gesetzt wird, auszeichnet.
Anhand von Benjamins Figur einer Dialektik im Stillstand sei die messi-
anische Zeit als ein Drittes zwischen Vergangenheit und Gegenwart zu
denken, in der der Unterschied zwischen diesen unentscheidbar wird:
»eine Zone nicht zuweisbarer Indifferenz, in der die Vergangenheit in
die Gegenwart verschoben und die Gegenwart in die Vergangenheit aus-
gedehnt wird. 345

Die messianische Zeit denkt Agamben zugleich als eine durchaus ge-
schichtliche. Hierin besteht ihr Unterschied zur eschatologischen Zeit
der Parusie des Jiingsten Tages, die das Ende der Zeit selbst und der
Geschichte mit sich bringt. Die messianische Welt ist »nicht eine ande-
re Welt, sondern diese profane Welt mit einer kleinen Entstellung, mit
einem kleinen Unterschied.«34¢ Ahnlich ist das nackte Leben, an das
Agamben als an die Grundlage fiir die neue Politik denkt, die die kata-
strophale Biopolitik der abendlandischen metaphysischen Tradition ab-
l6sen soll, ein ganz und gar immanentes: Nicht nur in dem Sinne, dass
es keine Transzendenz, keine Alteritiat beinhalten soll, kein Dualismus
zwischen Wesen und Existenz, sondern auch dahingehend, dass es vol-
lig innerweltlich ist.

In den zwei Hauptbedeutungen, in denen Agamben den Begriff — oft
schillernd — verwendet, ist es allerdings aufSerst fraglich, dass die nuda
vita das zu leisten vermag, was ihr Agamben zuspricht. Als zoé im Sinne
des natiirlichen Lebens, das erst durch das Bestimmen seines Negativen,
des bios als qualifizierte, kulturelle Lebensform, herbeigefithrt wird, stellt
es das Produkt des Rechts selbst dar und kann insofern selbstverstand-
lich kaum gegen die Gewalt des Gesetzes wirksam sein. Nach Benjamin,

Untertitel von Herrschaft und Herrlichkeit, a.a.0.), die anhand von Paulus
von der These eines uniiberbriickbaren Bruchs zwischen pléroma und oiko-
nomia, dem Leben Gottes und dessen Entfaltung, ausgeht.

344 Vgl.v.a. DERS., Die Zeit, die bleibt, a.a.0., 63/it. 53. Agamben bezieht sich
dabei beildufig auf Nikolaus von Kues’ De non aliud, das eine dhnliche Lo-
gik ausweise.

345 A.a.O., 88/it. 74; 162/it. 135 fiir Benjamins Dialektik im Stillstand.

346 A.a.O., 84/it. 69.

200

hittps://del.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @]



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

dem Agamben die Bezeichnung nacktes Leben entlehnt, stellt es gar mit
der gesamten abendlandischen Tradition das schlichte Prinzip der Siinde
und der Verschuldung dar.3+” Als absolut immanente zoé im Sinne des-
sen, was ein fertium jenseits der Unterscheidung zwischen zoé und bios
bildet, kann das nackte Leben die Gewalt einer geschichtlichen, anthro-
pologischen Welt der Artikulation — die oikonomia des Gesetzes — kaum
versOhnend in sich aufnehmen, da es in seiner konstitutiven Unvermit-
telbarkeit gegentiber der Gewalt der geschichtlichen, anthropologischen
Welt der Artikulation ein schlicht dufseres, transzendentes Prinzip dar-
stellt. Die AufSerkraftsetzung des Rechts kann es so wenig bewirken, dass
es als absolut unbestimmt zwangsweise bestimmt ist und insofern wie-
derum letztendlich nichts anderes als ein Produkt des Rechts (der Oko-
nomie der Artikulation) selbst darstellt.>#* Oder es zwingt seine Unfihig-
keit, Foucaults Irrationalismus zu begreifen, Agamben dazu, das Prinzip
des modernen, technokratischen Szientismus, das heifst im Grunde den
Macht-Wissen-Komplex der Biopolitik, blof§ zu wiederholen. Pars pro
toto: Der Teil gilt dann als Ganzes, die Partei als Richter.

Um die metaphysischen Dualismen zu iiberwinden und dadurch das
vermeintlich konstitutive Angewiesensein auf Burgerkrieg der philoso-
phisch-politischen Tradition des Abendlandes hinter sich zu lassen, soll-
te Agambens nacktes Leben eine unendliche Einheit darstellen, das heifSt
letztendlich: gottlich sein. Gottlich oder von einer gottlichen Eingebung
gefiihrt sollen aber auch jene sein, die die nuda vita differenzlos, jenseits
jeder Artikulation Giberhaupt als immanent auffassen, erfahren, leben.

Die Gefahr, in Damonismus zu verfallen, konnte nicht grofer sein.
Nicht nur weil einem menschlichen Urteil die Struktur eines gottlichen
zugesprochen wird, sondern auch, weil es sich im Namen dieser Hy-
bris in eine durchaus vernichtende Stellung zur Dimension der anthro-
pologischen Werte setzt. Bezeichnend fur diese Haltung ist gewiss die
Zweideutigkeit, mit der Agamben mit der Tradition der Menschenrech-
te und dem Prinzip der Heiligkeit des Lebens hantiert. Als exemplarisch
kann aber auch sein Verstandnis der Figur des Muselmanns — so nannte

347 Vgl. W. BENJAMIN, »Zur Kritik der Gewalt«, in: Gesammelte Schriften,
Frankfurt/M. 1974-1989, Bd. II, i, 179204 [1977], 202: »Zuletzt gibt es
zu denken, dafs, was hier heiliggesprochen wird, dem alten mythischen Den-
ken nach der gezeichnete Triger der Verschuldung ist: das blofle Leben.«

348 Agambens zweifache Bestimmung des Begriffes der zoé wird in der Rezep-
tion oft und gerne unterlaufen (vgl. etwa Ch. MENKE, Kritik der Rechte,
Frankfurt/M. 2015, 159 ff.). Es fragt sich allerdings, wie es moglich sein
sollte, ohne Agambens Leben als tertium jenseits von zoé und bios und da-
mit Paulus’ Gedanken des pléroma des Gesetzes, wie er zuletzt bei Hegel
und Marx noch wirksam ist, ernsthaft in Betracht zu ziehen, die Frage nach
der Gewalt des Gesetztes bzw. nach der Gewalt schlechthin und nach deren
Aufhebung (vgl. a.a.0., 403 ff.) iiberhaupt zu stellen.

201

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

man im Konzentrationslager die Haftlinge, die zu einer Larvenexistenz
entwiirdigt wurden — gelten. Fiir Agamben besteht das Ungeheuerliche
keineswegs darin, dass Menschen zu einem Zustand der volligen Un-
menschlichkeit gezwungen wurden, dermafen, dass man sich fragt, ob
sie noch Menschen sind, das heift, ob Menschen auf eine solche Weise
behandelt werden konnen, ohne dass in ihnen die Menschlichkeit vol-
lig zerstort wird.3+

Ahnlich dem bereits erwihnten Schurken in Charles Dickens Erzih-
lung, auf dessen Sterben Gilles Deleuze sich bezieht, um seine Idee einer
Lebensform, die als reine Unpersonlichkeit vor der Unterscheidung zwi-
schen Objektivitit und Subjektivitit steht, zu exemplifizieren, legt fiir
Agamben der Muselmann das proprium der Menschlichkeit in deren
Zerstorung blofs. Die totale Herabwiirdigung, der die Haftlinge ausge-
setzt sind, berge in sich ein Gut. Durch sie seien namlich die Menschen
im Lager auf eine nuda vita reduziert, die nichts fordere oder der sich
nichts anpassen miisse, denn sie sei absolut immanent und insofern bilde
sie die einzige Norm.35° Der Muselmann sei somit zum Huter einer neu-
en Wissenschaft geworden, die dort anfange, wo jede menschliche Wiir-
de und jede Moral aufhort und die selbst den Standpunkt darstelle, von
dem her diese beurteilt werden sollen.

Das Gut — vorausgesetzt, es hat Sinn, hier von einem Gut zu sprechen —,
das die Uberlebenden aus dem Lager retten konnten, ist deswegen nicht
die Wiirde. Im Gegenteil: daff man Wiirde und Anstand tiber alle Vorstel-
lung hinaus verlieren kann, dafs es Leben gibt noch in der allerdufSersten
Entwiirdigung — das ist die entsetzliche Kunde, die die Uberlebenden aus
dem Lager hinaustragen in das Land des Menschen. Und diese neue Wis-
senschaft wird nun zum Priifstein jeder Moral und jeder Wiirde. Der Mu-
selmann, in dem sie ihre extreme Formulierung findet, ist der Wachter an
der Schwelle einer Ethik, einer Lebensform, die dort beginnt, wo die Wiir-
de endet.’s!

Mit seinem Begriff eines nackten Lebens hat Agamben Walter Benjamins
Kritik der Rechtsgewalt im Blick.35* Blofles Leben im Sinne eines blofSen

349 Vgl. die Interpretation des Titels von Primo Levis Buch iiber seine Erfah-
rung in Ausschwitz, die Agamben vorschligt: »Deswegen meint der Buch-
titel Ist das ein Mensch? sicherlich auch dies: dafs der Name >Mensch« vor
allem dem Nicht-Menschen gilt und der vollstindige Zeuge des Menschen
der ist, dessen Menschlichkeit vollstindig zerstort worden ist« (AGAMBEN,
Was von Auschwitz bleibt, a.a.O., 72/it. 76). Erst in seiner Zerstorung wire
der Mensch eigentlich Mensch.

350 Vgl. a.a.0., 60/it. 63.

351 A.a.O.

352 Vgl. DERS., Homo sacer. 1, a.a.0., 74—78/it. 72—76.

202

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

natiirlichen Lebens sei Benjamins zufolge im Mythos per se als Triger
einer schicksalhaften Verschuldung begriffen, die die Menschen unschul-
dig der Siihne tiberantwortet. Mythische Gewalt, die als Paradigma fiir
eine Form der Gewalt herangezogen wird, die als rechtsetzend das Recht
nicht infrage stellt, sondern vielmehr griindet, und gottliche Gewalt, die
als rechtsvernichtend jene Entsetzung des Rechts verkorpert, auf die Ben-
jamins Kritik der Rechtsgewalt eigentlich abzielt, wiirden sich nicht zu-
letzt gerade hinsichtlich ihrer Entgegensetzung zum blofSen, natiirlichen
Leben unterscheiden. Sei Blut »das Symbol des bloflen Lebens«, so wei-
chen mythische und gottliche Gewalt voneinander gerade dadurch ab,
dass »jene blutig, diese auf unblutige Weise letal« sei.’s3

Die mythische Gewalt bleibt laut Benjamin auf der schuldhaften Ebe-
ne der bestimmten Verhiltnisse des natiirlichen Lebens; sie setzt Grenzen
und stiftet durch ihre Manifestation blofs eine neue endliche Ordnung,
ein neues Recht. Die gottliche Gewalt setzt hingegen keine Grenze, son-
dern zerstort grenzenlos; stiftet keine neue endliche Ordnung, sondern
zeichnet sich durch die » Abwesenheit jeder Rechtsetzung« aus, so wie
sie nicht »von einer Schuld, sondern vom Recht« entsiihnt.’5+ Wihrend
die mythische Gewalt ganz und gar dem Plan des »blofsen Lebens« ver-
haftet bleibt, bezieht sich die gottliche auf es nur um eines Lebens ho-
herer Ordnung willen.

Die mythische Gewalt ist Blutgewalt tiber das blofSe Leben um ihrer selbst,
die gottliche reine Gewalt tiber alles Leben um des Lebendigen willen. [...]
Insofern ist es zwar berechtigt, diese Gewalt auch vernichtend zu nennen;
sie ist dies aber nur relativ, in Riicksicht auf Giiter, Recht, Leben u. dgl.,
niemals absolut in Riicksicht auf die Seele des Lebendigen.’ss

353 Vgl. BENJAMIN, »Zur Kritik der Gewalt«, a.a.0., 199. Benjamin bezieht
sich dabei exemplarisch auf die Niobesage, was den Mythos, und auf Got-
tes Gericht tiber die Rotte Korah, was die gottliche Gewalt angeht. Wird Ni-
obe von den Gottern wegen ihrer Eitelkeit mit dem Tod aller ihrer Kinder
bestraft, selbst aber am Leben erhalten (somit kann sie als Exempel gelten
fiir eine Gewalt, die natiirliches Leben zerstort und zugleich aufbewahrt),
so bleibt von der Rotte des gegen Moses und Aron aufstindischen Korahs
niemandem das Feuer des Zornes Gottes erspart (vgl. 4. Num 16,1-35).

354 A.a.O., 200.

355 A.a.0. Noch deutlicher ist Benjamin in dem im selben Jahren verfassten Auf-
satz iiber Goethes Wahlverwandtschaften, in dem er ausdriicklich zwischen
natiirlichem, »bloflem Leben« und »iibernatiirlichem Leben« unterschei-
det: »Mit dem Schwinden des tibernatiirlichen Lebens im Menschen wird
sein natiirliches Schuld, ohne daf$ es im Handeln gegen die Sittlichkeit feh-
le. Denn nun steht es in dem Verband des bloflen Lebens, der am Menschen
als Schuld sich bekundet« (W. BENJAMIN, » Goethes Wahlverwandtschaf-
ten, in: Gesammelte Schriften, Bd. 1, 1, Frankfurt/M. 1974, 139).

203

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

So problematisch der Hinweis auf die gottliche Gewalt in einer Schrift
sein mag, die die revolutiondre Handlung im Blick hat, so unterscheidet
Benjamin doch stets zwischen zwei Dimensionen des Lebens, einer na-
turlichen und einer tibernatiirlichen, einer korperlichen und einer geis-
tigen.>s¢ In diesem Sinne bleibt sein Denken iiber eine Entkriftung oder
gar Vollendung des Rechts auf der Hohe der strukturellen Forderungen,
die von der paulinischen Tradition gestellt werden.

Es ist schwierig, Gleiches von Giorgio Agambens Homo-sacer-Projekt
zu behaupten. So mehrdeutig seine Verabsolutierung der vita nuda sein
mag, die bei Benjamin nur eine von zwei Spharen darstellt, immer bleibt
sie im Kreis eines bloflen Lebens, das im Modus der Immanenz gegeben
und grundsatzlich natiirlich ist, obwohl das, was sie leisten soll, namlich
aufgrund ihrer absoluten Immanenz die Dualismen der metaphysischen
Tradition zu verabschieden und gleichzeitig die intrinsische Gewaltsam-
keit der endlichen Bestimmung des Rechts zu iiberwinden, deutlich auf
Ubernatiirliches verweist.

Dementsprechend ergibt sich als verhangnisvoll, dass bei der Unter-
scheidung der zwei Hauptbedeutungen des Wortes Leben bei den Grie-
chen, zoé und bios, einfaches und qualifiziertes Leben, das Leben, das
in der abendlandischen Tradition immer als Leben im eminenten Sinne
galt, nur beildufig vor allem als exemplifizierender Fall einer der beiden
anderen Bedeutungen und nicht selbst als Grundform vorkommt. Das
edlere und ewige Leben Gottes nach dem Buch Lambda von Aristote-
les” Metaphysik wird einzig als Beispiel fiir ein einfaches Leben, einer
zoé, erwahnt, keineswegs wird es selbst als eine eigenstindige Grund-
form benannt, als jene etwa, die in sich die anderen, bios und zoé inte-
grieren kann.>s7

Im ersten Band seines Homo sacer wird eine frithe Diagnose Em-
manuel Lévinas zur geistigen Lage des nationalsozialistischen Deutsch-
lands zitiert, die dufSerst interessant ist, nicht nur weil sie hilft, die Star-
ke von Agambens Interpretation der Biopolitik hervorzuheben, sondern
auch deshalb, weil sie einen einfachen Prufstein bereitstellt, um deren
Ergebnisse beurteilen zu konnen. Lévinas betont 1934, wie die Biologie

356 Man siehe aber auch Benjamins » Theologisch-Politisches Fragment«, in dem
er deutlich zwischen Geschichtsphilosophie und Messianismus, menschli-
cher und gottlicher Ordnung, unterscheidet: »Darum kann die Ordnung
des Profanen nicht am Gedanken des Gottesreiches aufgebaut werden, da-
rum hat die Theokratie keinen politischen, sondern allein einen religiosen
Sinn«, W. BENJAMIN, »Theologisch-politisches Fragment«, Gesammelte
Schriften, Bd. 1, 1, Frankfurt/M. 1974, 203 f., hier 203.

357 Vgl. AGAMBEN, Homo sacer, I, a.a.O., 11/it. 3. Beim spateren Agamben
spielt zwar das ewige Leben, die zoé aidnios, eine erneute Rolle, die Bestim-
mung der nuda vita dndert sich dafiir aber kaum (vgl. DERS., Herrschaft
und Herrlichkeit, a.a.O., etwa 297-300/it. 272—74).

204

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

im Hitlérisme nicht nur einfach einen Gegenstand des geistigen Lebens
darstellt, sondern in dessen Herz riickt.>s® Ahnlich lehnt Agamben jene
Interpretationen Foucaults ab, die Biopolitik einfach als eine Politik des
Lebens verstehen, als die zunehmende Bedeutung, die das organische Le-
ben des Menschen in den modernen Staaten als entscheidender 6kono-
misch-politischer Faktor annimmt. Charakteristisch fiir die moderne Po-
litik sei somit nicht so sehr die Tatsache, dass »das Leben als solches zu
einem vorrangigen Gegenstand der Berechnungen und Voraussicht der
staatlichen Macht wird.«35° Ausschlaggebend fiir das moderne Verstand-
nis der Politik sei vielmehr, dass natiirliches und kulturelles Leben, zoé
und bios falsch vermittelt werden: Sie treten in ein Verhdltnis zueinan-
der, das sich aus der Sicht Agambens mit der Struktur der Verbannung
beschreiben lisst, und das sich durch eine willkiirliche Reduktion und
Gleichsetzung des einen mit dem anderen auszeichnet (»zoé und bios,
Recht und Faktum« geraten »in eine Zone irreduzibler Ununterrscheid-
barkeit«3¢ ). Dadurch meint Agamben Foucault zu korrigieren und zu
erginzen. Indem er aber unter Biopolitik nicht einfach die zunehmende
politische Relevanz der Menschen qua Lebewesen versteht, sondern vor
allem die Biologie des Politischen und die Politik des Biologischen, den
naturalistischen Rest in der Kultur und den geistigen Rest in der Natur,
gelangt er ins eigentliche Zentrum von Foucaults Werk.

Die neue Politik, die Agamben anhand der nuda vita selbst entwickeln
mochte, bleibt allerdings zu sehr einem depotenzierten, grundsatzlich
defizitdren Begriff des Lebens verhaftet, um sich wirklich der modernen
Biopolitik zu wiedersetzen. Nicht anders als Gilles Deleuze und die viel-
faltigen Tendenzen in der Rezeption Foucaults, die grundsatzlich um ei-
nen depotenzierten Begriff des Lebens kreisen, scheint Agamben letzt-
endlich nicht mehr als eine affirmative Biopolitik verfechten zu konnen.
Denn in dem Streben nach Positivitit, nach der Immanenz eines Lebens,
das in seiner daseinsmifSigen Einfachheit keine Transzendenz der Form
kennt, spiegelt sich ein Versuch der Naturalisierung qua Reduktion auf
Gegebenes wieder, der in seiner vermeintlichen Unmittelbarkeit die Wert-
implikationen seiner Politik nicht einsehen will. Also hat man es wie-
derum mit einer Biopolitik zu tun, obwohl mit keiner kritischen mehr.

In welchem MafS eine Politik, die im Namen einer vermeintlichen
Immanenz des Lebens ihren MafSstab nicht in einer ungelosten Span-
nung des Geistes gegentiber jeder seiner Realisierungen, sondern in der
Vernichtung aller seiner Spuren nach dem Ideal des Larvenlebens der
ohnmichtigeren unter den KZ-Opfern findet, iberhaupt einen Schutz

358 Vgl. LEVINAS, »Quelques réflexions sur la philosophie de 'Hitlérismex,
a.a.0., 205.

359 AGAMBEN, Homo sacer. I, a.a.O., 19/it. 12.

360 A.a.O.

205

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

gegenuiber den vielfiltigen Formen des heutigen Biologismus, von den
elementarsten und denen des bio-technologischen Prometheismus bis zu
den subtilsten der modernen Biopolitik, bieten kann und sie nicht statt-
dessen fordert, bleibt fraglich.

Die frihe Diagnose Lévinas’ gestattet, die Nahe dieser neuen Politik
des immanenten Lebens zu jenem biopolitischen Phanomen selbst zu er-
messen, als dessen Alternative sie sich versteht.

Dieses Gefiihl der Identitit zwischen dem Ich und dem Korper [...] wird
jenen, die von ihm ausgehen wollen, nie erlauben, hinter dieser Einheit die
Dualitit eines freien Geistes wiederzuentdecken, der mit dem Korper ringt,
an den er gefesselt wurde. Fiir sie besteht im Gegenteil das ganze Wesen
des Geistes in dieser Verkettung an den Korper. Den Geist von den kon-
kreten Formen zu trennen, an denen er immer schon gebunden ist, heifst
die Originalitit des Gefiihls zu verraten, von dem man auszugehen hat.
Die Bedeutung, die diesem Gefiihl des Korpers beigemessen wird, mit dem
sich der abendlandische Geist nie zufrieden gegeben hat, liegt einer neu-
en Auffassung des Menschen zugrunde. Das Biologische mit all dem, was
er an Fatalitdt mit sich bringt, wird zu mehr als zu einem Gegenstand des
geistigen Lebens, es wird zu dessen Herzen.3"

Das Biologische wird nach Lévinas zum Herzen des Geistes, indem man
ausgehend von ihm glaubt, in einer organischen, korperlichen Einheit die
Uberwindung der Dualismen der Metaphysik billig erkaufen zu kénnen.
Der Preis, den man dafur bezahlen muss, ist allerdings die Preisgabe der
grundsitzlichen Transzendenz des Geistes gegentiber seinen leiblichen
Manifestationen im Dasein und damit seiner schopferischen, konstitu-
ierenden Freiheit.

Vermag Agambens Auffassung eines nackten Lebens und vermogen
mit ihr die zahlreichen, im weiten Sinne spinozistischen, affirmativen
Biopolitiken, die sich anhand von Deleuzes Leben gua Immanenz ent-
wickelt haben, etwas Anderes als lediglich eine weitere Version der in
der anthropologischen, nachhegelischen Philosophie zahlreichen Versu-
che darzustellen, sich durch falsche, sich auf Organisches berufenden
Vermittlungen von der Differenz zwischen Natur und Geist und damit
einhergehend von der Tradition der Metaphysik zu verabschieden? Es
wurde bereits gezeigt, dass dies mehr als zweifelhaft ist. Dann wire aber
Agambens Homo sacer selbst kaum gegen die Angriffe von Foucaults
kritischer Biopolitik zu verteidigen.

Fillt Agamben der unbestreitbare Verdienst zu, einerseits von einer
unverkiirzten Auffassung von Foucaults Biopolitik ausgegangen zu sein
und andererseits und gerade auch deshalb, im Versuch von Foucaults

361 LEVINAS, »Quelques réflexions sur la philosophie de ’Hitlérisme«, a.a.O.,
205.

206

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE KONSEQUENTE VERNUNFTKRITIK

spiter ethischer Wende, eine andere Okonomie der Kérper und der Liis-
te zu entfalten, keine begehbare Alternative gesucht zu haben,’¢* so ver-
weist die Dirftigkeit der Auffassung des Lebens, anhand derer er eine
neue Politik, eine, die auf der Hohe von Paulus’ Aufhebung des Geset-
zes im geistigen Leben des Messias wire, zu konzipieren anstrebt, auf
die Moglichkeit und Notwendigkeit, einen Begriff des Lebens zu denken,
der nicht depotenziert und reduktiv wire.

Gelegenheit dazu wird im folgenden Kapitel die Auseinandersetzung
mit Foucaults Interpretation der Figur des Neffen von Rameau in der
Einleitung zum dritten und letzten Teil von Wabnsinn und Gesellschaft
bieten. Der Schmarotzer und verriickte Musiker hat bekanntlich auch
Hegel intensiv beschiftigt, der die Hauptfigur von Denis Diderots gleich-
namiger Satire einer eindringlichen Lekttre im Kapitel uber die Bildung
in der Phdnomenologie des Geistes unterzogen hat.

Obwohl Foucault kaum auf Hegel ausdriicklich Bezug nimmt, bildet
seine Deutung des Neffen zwischen den Zeilen eine regelrechte Kon-
frontation mit der Philosophie Hegels. Die Forschung hat bisher da-
von unterschiedlich Notiz genommen, ohne allerdings die Pragnanz von
Foucaults priziser Arbeit mit Hegels technischem Vokabular wirklich
wahrzunehmen und deren Bedeutung und Konsequenz herauszuarbei-
ten.

Eine prazise Rekonstruktion von Foucaults Diderot-Lektiire wird ge-
statten, sein frithes Werk philosophiegeschichtlich genauer einzuordnen
und seine leichtfertige Zuordnung zu einem vagen Nietzscheanismus
wenn nicht ganzlich zu bestreiten, so doch zumindest zu revidieren und
in ein neues Licht zu stellen. Welche strategische Relevanz diese Revi-
sion fir das Verstindnis von Foucaults Archdologie haben kann, wur-
de bereits zur Gentige gezeigt. Zugleich — da Foucault in der Figur des
Neffen ein verkiirztes Paradigma der ganzen Geschichte des Wahnsinns
sieht — wird die Analyse seines Verstindnisses von Diderots Satire die
Moglichkeit bieten, die Ergebnisse der Auseinandersetzung mit dem Vor-
wort zu Wabnsinn und Gesellschaft, das immerhin einen spater zuriick-
gewiesenen Text darstellt, nochmals auf die Probe zu stellen und schar-
fer zu fassen.

Es wird nochmals und deutlicher zu bestimmen sein, was es heifst, dass
die pragendsten philosophischen Interpretationen von Foucaults Werk
den Sinn seiner Auffassung des Wahnsinns und damit einhergehend des
Anderen der Vernunft verfehlt haben und dadurch sich auch den Zugang
zu einem, wenn notig auch kritischen Verstandnis der demgegeniiber ab-
kiinftigen Ebene der Pathologisierung, der Anthropologisierung und der
Naturverfallenheit versperren, die der frithere Foucault in der psychopa-
thologischen Reduktion des Wahnsinns auf Krankheit und der spitere

362 Vgl. AGAMBEN, Homo sacer., 196/it. 209 und VS 153/it. 211.

207

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERGESSEN DES WAHNSINNS

in der eigentimlichen Verschriankung zwischen Bio- und Humanwissen-
schaften sah, in der sich schon eine Bio-politik, eine Biologie des Politi-
schen und eine Politik des Biologischen abzeichnet.

Mit dem immanenten Hegelianismus, der ein Anderes der Vernunft le-
diglich als deren schlichtes, dialektisches Gegeniiber und nicht als obe-
re, umfassende Indifferenz zulisst, scheinen Habermas und Derrida nur
die Ebene einer verabsolutierten Anthropologie anerkennen zu wollen,
sei sie nach der Seite ihrer Eindeutigkeit oder nach der ihrer konstituti-
ven Aquivozitit aufgefasst. Gerade gegen sie richtet aber Foucault sei-
ne Kritik.

Nicht weniger als Habermas und Derrida verfehlen Manfred Frank,
Gilles Deleuze und mit ihm auch Giorgio Agamben die kritische Dimen-
sion von Foucaults Biopolitik. Frank ubersieht ganzlich die Moglichkeit,
eine Verbindung zwischen Foucault und der Tradition des Deutschen
Idealismus, zu deren Verteidiger er sich erhebt, herzustellen, indem er
Foucault leichtfertig dem Strukturalismus und dessen Naturalismus zu-
ordnet und dadurch nicht sieht, welche Rolle die Ebene einer anfing-
lichen, nicht konstituierten, sondern konstituierenden Freiheit in der
archdologischen Kritik gegen die historische, innerweltliche Determi-
niertheit einnimmt.

Gilles Deleuze und Giorgio Agamben wetten auf einen Umschlag der
Biopolitik ins Positive, der auf Leben qua reine Immanenz pocht. Sie set-
zen somit allerdings insbesondere dort an, wo nach Foucault das Pro-
blem seinen Ursprung hat: Sie meinen den Dualismen der metaphysi-
schen Tradition hinter sich lassen zu konnen und finden das Mittel dazu
in einem depotenzierten Begriff des Lebens, der lediglich die falschen
Vermittlungen, die im Zentrum von Foucaults Kritik stehen, zu repro-
duzieren vermag. Dadurch leisten sie der Biopolitik, aus der sie ein Pro-
gramm machen, und damit einhergehend dem manipulierenden, techno-
kratischen Drang des prometheischen Projekts der Moderne letztendlich
Vorschub.

208

hittps://dol.org/10. 18.01.2026, 09:42:20. - @)



https://doi.org/10.5771/9783845292458-36
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	I.  Abschied vom Spekulativen: Die philosophische Rezeption von Histoire de la folie
	i.  Jürgen Habermas: Aporetische Vernunftkritik und Kryptonormativismus
	ii.  Jacques Derrida: Strukturalistische Internierung der dämonischen Hyperbel des Cogito
	iii.  Manfred Frank: Darwinistischer Evolutionsbiologismus .   . der Diskurse
	iv.  Gilles Deleuze: Die Immanenz des Lebens als ewige Wiederkehr

	II.  Das ursprüngliche Vorwort von Histoire de la folie: Rekonstruktion
	i.  Eine Geschichte des Wahnsinns als Archäologie seines Schweigens (Abschnitt I)
	ii.  An den Pforten der Zeit: Eine Geschichte der Strukturen der Tragik an den Grenzen der Dialektik der Geschichte (Abschnitt II)
	iii.  Nicht eine Geschichte der Psychiatrie, sondern des Wahnsinns selbst (Abschnitt III)
	iv.  Eine Geschichte der Bedingungen der Möglichkeit des Wissens: der Geschichte, der Psychologie, der Anthropologie (Abschnitt IV)
	v.  Eine Sprache unterhalb der Sprache (Abschnitt V)

	III.  Das ursprüngliche Vorwort von Histoire de la folie: Diskussion
	i.  Tragik und Dialektik
	ii.  Wahnsinn und Tragik
	iii.  Das Vorrecht des Wahnsinns
	iv.  Metaphysik der paradoxen Tragik

	IV.  Eine konsequente Vernunftkritik: Die Rezeption von Histoire de la folie vor dem Hintergrund der Préface
	i.  Eine Ursprungskritik im Namen der Ursprungsphilosophie
	ii.  Jürgen Habermas’ Naturalismus
	iii.  Jacques Derridas physis en différance
	iv.  Manfred Frank: Die genealogische Auflösung von Lévi-Strauss’ Vermittlung zwischen physis und nomoi durch den Positivismus der Archäologie
	v.  Gilles Deleuzes und Giorgio Agambens affirmative Biopolitik
	v.i  Gilles Deleuze: Leben als Immanenz- und Univozitätsplan der Natur
	v.ii.  Giorgio Agamben: Das nackte Leben oder die Außerkraftsetzung des Rechts durch dessen Produkt



