
3. Theoretische Überlegungen: Territorien – Konflikte – Widerstand 69

»It is no longer a question of protecting spaces susceptible to exploitation of

their natural resources but of defending the integrity of a society that extends

far beyond humanity to include other beings in the environment who, having

become persons through this global sociability, under customary law would no

longer be objects but subjects, as in the case of human beings.« (2005, S. 15)

Wie sich in den Ausführungen zu indigenen Territorialitätskonzepten bereits an-

deutet, sind das soziokulturell geprägte Verhältnis von Menschen zu ihrer Um-

welt, die Vorstellung vonNatur bzw. etwaige Grenzziehungen zwischen Kultur und

Natur oder ein Fehlen ebensolcher häufig zentrale Aspekte in Konfliktsituationen

zwischen westlich-modernen und indigenen Gesellschaften, die den Gegenstand

der vorliegenden Arbeit bilden. Im Folgenden soll nun auf Konfliktsituationen ge-

mäß dem thematischen Zuschnitt der ausgewählten Dokumentarfilme eingegan-

gen werden.

3.2 Konfliktsituationen: Ein Überblick

Das Etablieren bzw. Bestehen nichtwestlicher Territorialitäten neben dem ›na-

tionalen Raum‹ setzt die Akzeptanz unterschiedlicher Ontologien und Mensch-

Umwelt-Beziehungen bzw. -Interaktionen voraus. Dies wird besonders dann

kritisch, wenn es um die Verfügungsgewalt über natürliche Ressourcen geht,

wenn neoliberale Konzepte hinsichtlich der Wahrnehmung der Umwelt als in

Waren umwandelbare Ressource den Rechten Indigener gegenüberstehen, die

sich auf nichtwestliche Konzepte berufen (Kuppe, 2002). Der westlich-moderne

Raum wird ›in Wert gesetzt‹, also nicht nur ausgebeutet, sondern entlang his-

torischer Bedingungen des Kapitalismus transformiert. Diese ›Inwertsetzung‹

als grundsätzliche Transformation des Raums im Kontext der Territorialisierung

entlang westlich-moderner Vorstellungen wird vor allem aufgrund des Ausma-

ßes ihrer Konsequenzen mittlerweile als eigenes Erdzeitalter, als Anthropozän

bezeichnet (Altvater, 2013).6 Die These der Prägung des Erdsystems durch den

Menschen erfuhr nicht nur in den Geowissenschaften, sondern weit darüber

hinaus Resonanz, insbesondere in der Kulturwissenschaft, stellt sie doch, so

Gabriele Dürbeck, »die kategorische Unterscheidung zwischen Natur und Kultur

infrage und verlangt nach einer Neubestimmung der Stellung des Menschen als

Bestandteil der lebendigenWelt« (2018, S. 3). Die Akzeptanz bzw. Verhandlung un-

terschiedlicher Ontologien undMensch-Umwelt-Beziehungen bzw. -Interaktionen

6 Der Begriff des Anthropozäns wurde durch die beidenWissenschaftler Paul Crutzen und Eu-

gene F. Stroemer (2000) eingeführt, um den Einfluss des Menschen auf den Planeten in sei-

nem globalen Ausmaß auszudrücken. Die dem Begriff zugrunde liegende These beschreibt

ein vomMenschen umfänglich geprägtes Erdsystem.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008 - am 13.02.2026, 14:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Filmischer Widerstand

setzt die Verhandlung territorialer Konflikte daher auch in Relation zum aktuellen

Anthropozän-Diskurs. Als potenzieller Beginn des Anthropozäns werden mitunter

die sogenannte Große Beschleunigung nach dem Zweiten Weltkrieg genannt, das

Jahr 1610, das die europäische Eroberung Amerikas, den damit einhergehenden

Kolonialismus und globalen Handel in den Fokus stellt, oder aber der Beginn

der Landwirtschaft vor etwa 8000 Jahren (Vermeulen, 2020). Pieter Vermeulen

(2020) hält dazu fest, dass sich neben den politischen Implikationen über etwaige

Verantwortung mit dem Festlegen des Beginns auch das entsprechende Narrativ

des Anthropozäns ändert: Mit der Großen Beschleunigung wird die Geschichte

des Konsumkapitalismus erzählt, während das Jahr 1610 den Menschen in erster

Linie als Eroberer und Kolonisator definiert (Vermeulen, 2020). Insbesondere mit

Letzterem steht auch die ›Inwertsetzung‹ neuer Räume nach westlich-modernen

Maßstäben im Fokus. Der Abbau von Rohstoffen und die damit einhergehende

›Inwertsetzung‹ des westlich-modernen Raums ist in Lateinamerika seit der Kolo-

nialzeit ein zentrales Element ökonomischer Bestrebungen, wobei Galeano (1994)

in dem Zusammenhang zeigte, dass die kontinuierliche Ausbeutung natürlicher

Ressourcen stets dem exklusiven Vorteil regionaler Eliten bzw. globaler Macht-

zentren diente und schon seit Beginn der Eroberung Lateinamerikas durch die

Europäer*innen zur Zerstörung der Umwelt bzw. Degradierung des Lebensraums

führte. Dieses ökonomische Modell, das den Rohstoffabbau als wesentlichen Fak-

tor versteht, wird auch als Extraktivismus bezeichnet: »Unter Extraktivismus ist

jenes Akkumulationsmodell zu verstehen, das auf einer übermäßigen Ausbeutung

immer knapper werdender, meist nicht erneuerbarer, natürlicher Ressourcen be-

ruht sowie auf der Ausdehnung dieses Prozesses auch auf Territorien, die bislang

als ›unproduktiv‹ galten.« (Svampa, 2012, S. 14)

Am Beginn des 21. Jahrhunderts stand eine ökonomische Wachstumsphase in

Lateinamerika, die vor allem auf den international hohen Rohstoffpreisen gründe-

te. Gleichzeitig verstärkten sich antineoliberale Strömungen. Das führte zur Eta-

blierung progressiver, vorwiegend linker Regierungen, die vermehrt Strategien zur

Ausbeutung der Natur forcierten, wobei Teile der Einnahmen aus dem Rohstoffab-

bau und -export für sozialpolitischeMaßnahmen eingesetzt werden sollten und so-

mit als Kompensationszahlungen für die Degradierung bzw. den Verlust von Land

und Boden zu sehen waren. Diese Entwicklung wird unter dem Begriff des Neo-

Extraktivismus zusammengefasst (Svampa, 2019) und zog ambivalente Tendenzen

nach sich, wie Eduardo Gudynas festhält:

»Die progressiven Regierungen in Lateinamerika haben zweifelsohne substan-

zielle Veränderungen hervorgerufen: Sie haben die neoliberale Welle gestoppt,

den Staat und die Demokratie gestärkt. Sie haben vielen marginalisierten Sek-

toren eine aktive politische Rolle ermöglicht, die Lebensverhältnisse von Millio-

nen von Menschen verbessert und versucht, regionale Integration in die Wege zu

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008 - am 13.02.2026, 14:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Überlegungen: Territorien – Konflikte – Widerstand 71

leiten. Gleichzeitig scheinen der Extraktivismus und seine monetären Kompen-

sationen seine Grenzen zu erreichen. Die Möglichkeiten der politischen Legiti-

mation und sozialen Kompensation verlieren insbesondere aufgrund der mit der

Extraktion verbundenen sozialökologischen Belastungen anWirkungskraft. Letz-

tere erreichen oft ein Ausmaß, das für lokale Gemeinden durch Kompensation

nicht mehr aufgewogen werden kann.« (2013, S. 43)

Die Degradierung der Lebensgrundlage nahm Ausmaße an, die sich nicht (mehr)

monetär abgelten lassen (Gudynas, 2013). Während eine solche Degradierung – als

Folge der Kommodifizierung vonNatur – zur Prekarisierung konkreter Lebensum-

stände führen kann, resultiert die Veränderung bzw. Zerstörung von Gebieten, auf

die sich eine kulturell spezifische Territorialität bezieht, zudem in der Auslöschung

damit einhergehender Vorstellungen sowie Lebensweisen und erzwingt eine As-

similation: »The dominant system also makes alternatives disappear by erasing

and destroying the reality which they attempt to represent« (1993, S. 12), erläutert

Vandana Shiva in ihrem BuchMonocultures of the Mind. Das Ergebnis sind häu-

fig Konflikte, wobei der Neo-Extraktivismus und der damit verbundene verstärkte

Druck auf Land, natürliche Ressourcen und territoriale Herrschaft die Konfliktpar-

teien in einerseits indigene bzw. sozialökologische Bewegungen und andererseits

in Regierungen und große ökonomische Unternehmen zu differenzieren scheint

(Svampa, 2019).

Die Kriminalisierung von Widerstand gegen extraktivistische Praktiken und

Intoleranz gegenüber Kritik seitens der Regierungen – auch in Ländern wie Ecua-

dor und Bolivien, deren Verfassungen buen vivir [das Gute Leben] als Ziel politi-

schen Handelns definieren – zeigen, wie sich einst progressive Regierungen zu

traditionellen Modellen nationalstaatlicher Vorherrschaft verändern und Forde-

rungen nach einer sozialökologisch ausgerichteten Politik delegitimieren, indem

diese etwa als Strategien ausländischer NGOs zur Unterlaufung der nationalen

Wirtschaftskraft (z.B. in Brasilien) oder als colonial environmentalism abgetan wer-

den (Svampa, 2019). Die Drastik dieser Entwicklungen verdeutlichen die steigen-

den Zahlen ermordeter Umweltaktivist*innen, die vor allem in Lateinamerika mit

neo-extraktivistischen Tendenzen in Verbindung gebracht werden können:

»According to Global Witness (2014), between 2002 and 2013 there were 908

documented killings of environmental activists around the world, of which 83.7

percent (760 cases) have taken place in Latin America. The data also show that the

increase occurred from 2007 and even more from 2009, which coincides with the

multiplication stage of the extractive projects, as reflected in the development

programs presented by various Latin American governments.« (Svampa, 2019,

S. 38)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008 - am 13.02.2026, 14:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Filmischer Widerstand

Der im Zuge des Neo-Extraktivismus forcierte Rohstoffabbau, die damit einher-

gehende Degradierung der Lebensgrundlage vieler Menschen sowie die unzurei-

chende oder unmögliche Kompensation der Folgen verschärfen Konflikte, die nicht

nur Indigene, sondern auch Bauern und Bäuerinnen mobilisieren, sich für den

Schutz natürlicher Ressourcen einzusetzen (Svampa, 2019). Die Folgen der Degra-

dierung des unmittelbaren Lebensraums treffen meist die marginalisierten Tei-

le einer Bevölkerung anstatt jene, die damit Profit machen können, gleichzeitig

bleiben tiefgreifendere Sozialreformen und eine Anpassung der wirtschaftlichen

Entwicklung an ökologische Herausforderungen bislang aus, weswegen die Aspek-

te der zunehmenden Ausbeutung und damit verbundenen ökologischen Krise ein

schwerwiegendes sozialökologisches Problem sind (Burchardt & Dietz, 2013a). Die

Kombination von ökologischen und sozialen Faktoren, die in Konflikten zwischen

marginalisierten Teilen der Bevölkerung und dem Staat oder privaten Unterneh-

men zusammenwirken, sowie den daraus entstehenden Diskurs um Ressourcen-

verteilung, Autonomie und Natur- bzw. Umweltschutz beschreibt Martínez-Alier

(2002) mit dem Begriff des environmentalism of the poor. Diese Form des environ-

mentalism zeigt sich unter anderem in der Formierung von Widerstand gegen den

Abbau natürlicher Ressourcen, wenn dieser lediglich dem Vorteil lokaler Eliten ei-

ner Gesellschaft oder privater Unternehmen dient, gleichzeitig aber den Lebens-

raum der lokalen Bevölkerung verschmutzt, und steht damit einem im westlichen

Kontext entstandenen Umweltschutzdiskurs insofern entgegen, als letzterem zu-

geschrieben wurde, dem Globalen Süden die ›grüne Agenda‹ reicher Nationen und

NGOs in neokolonialistischer Manier aufzuerlegen, ohne lokale soziale Gegeben-

heiten zu achten (Nixon, 2011). Martínez-Aliers Konzept baut auf der Annahme

auf, dass Menschenrechtsfragen und Umweltfragen nicht getrennt voneinander

gesehen werden können. Ähnliches gilt für den Begriff der Umweltgerechtigkeit,

womit Fragen nach der gerechten Verteilung von Auswirkungen ökologischer Kri-

sen aufgeworfen werden. Analysen zu Umweltgerechtigkeit legen den Fokus laut

Adamson et al. auf »the connections between different incidents of environmental

degradation and economic exploitation while at the same time emphasizing the lo-

cal, regional, and cultural complexities of the struggles taking place« (2002, S. 5-6)

und sind im Feld der politischen Ökologie angesiedelt, der Untersuchung ökologi-

scher Verteilungskämpfe im jeweiligen politischen, gesellschaftlichen bzw. sozia-

len Kontext und der zugrundeliegendenMensch-Umwelt-Beziehungen (Coy, 2013).

In der politischen Ökologie – als Zugang zur Erforschung derartiger Konflikte –

wird davon ausgegangen, dass »die Verteilung von Zugangsrechten zu Natur und

die Durchsetzung spezifischer Formen und Praktiken der Naturaneignung stets

politisch umkämpfte Prozesse sind […]« (Burchardt & Dietz, 2013, S. 192). Folglich

sind nicht nur die jeweiligen Akteurs-, sondern auch Machtkonstellationen und

entsprechende Hierarchien in Bezug auf Wissensformen, Verhandlungsmöglich-

keiten und etwa das Einbringen spezifischer Entwicklungsvorstellungen innerhalb

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008 - am 13.02.2026, 14:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Überlegungen: Territorien – Konflikte – Widerstand 73

dieser Prozesse relevant (Burchardt & Dietz, 2013). Wer beispielsweise die Degra-

dierung der Lebensgrundlage als solche definiert bzw. festlegt, was eine degradie-

rende Praxis ist, gibt Auskunft über das Verständnis von Entwicklung, das zugrun-

de gelegt wird, und ist daher in Zusammenhang mit Machtverhältnissen zwischen

etwaigen Konfliktparteien zu denken (Backhouse, 2013).

Martínez-Alier (2002) zieht Verbindungen zwischen Bewegungen, die von ver-

armten Teilen einer westlich-modern geprägten Bevölkerung ausgehen, und in-

digenen sozialen Bewegungen, die Forderungen nach territorialen Rechten erhe-

ben. Er stellt jedoch selbst fest, dass Repräsentant*innen indigener Bewegungen

den Begriff des environmentalism of the poor häufig ablehnen, da nicht aufgrund mo-

netärer Missstände Widerstand geleistet wird und folglich die Annahme der ›Ar-

mut‹ nicht greift (Martínez-Alier & Anguelovski, 2014). Nichtsdestotrotz sieht er

den Kampf gegen die Degradierung von Lebensgrundlagen dieser Bewegungen in

Übereinstimmungmit seinem Ansatz, wobei die Einschätzung einer Situation den

jeweiligen Akteur*innen obliegt, etwa auch in der Unterscheidung von environmen-

tal injustice und environmental racism7. Dabei wird laut Martínez-Alier und Angue-

lovski (2014) in vielen Fällen nicht ökonomisch argumentiert, sondern anhand von

Rechten, z.B. territorialen Rechten oder Menschenrechten, oder mit der Heiligkeit

eines Ortes. Damit wird klar, dass Wertvorstellungen oft nicht in eine gemeinsa-

me Sprache übersetzbar sind und die Annahme einer gemeinsamen Währung, in

die die jeweiligen Werte übertragen und dann entsprechend abgegolten werden

könnten, eine Form der Machtausübung ist (Martínez-Alier & Anguelovski, 2014).

Der Fokus auf dem Aspekt der Armut resultiert aus frühen Studien Martínez-

Aliers (1991), die zeigten, dass die ärmere Bevölkerung in Lateinamerika – aufgrund

ihrer unmittelbaren Abhängigkeit von ihrem Land und den daraus zu generieren-

den Ressourcen und Lebensmitteln – häufig eine hohe Motivation hat, ebendieses

Land zu schützen. Die Hervorhebung der Armut und damit einer im weitesten

Sinne ökonomischen Perspektive greift jedoch zu kurz, wie auch Escobar (2008)

erkennt. Martínez-Alier hat, so Escobar, die politische Ökonomie als die Untersu-

chung ökonomischer Verteilungskämpfe um das Feld der Ökologie erweitert. Dem

fehlt seiner Ansicht nach jedoch eine wesentliche Perspektive auf die Konflikte,

nämlich die kulturelle, da die Entstehung dieser Konflikte in Bezug zu den jewei-

7 Environmental racism ist, so schreibt Joni Adamson, »a term that entered into political discus-

sion on the environment in 1987 when the United Church of Christ’s Commission for Racial

Justice (UCC-CRJ) published a report that found race to be the leading factor in the location of

commercial hazardous waste facilities« (2001, S. XV). Mittlerweile ist der Begriff auch außer-

halb des US-amerikanischen Diskurses in Verwendung, um die Folgen von Umweltschäden

mit der Kategorie der race zusammenzudenken, woraus schließlich der Ruf nach Umweltge-

rechtigkeit entstanden ist.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008 - am 13.02.2026, 14:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Filmischer Widerstand

ligen unterschiedlichen Wissensformen und kulturellen Praktiken gesetzt werden

muss:

»There is added value in including the cultural, and this is to neutralize the ten-

dency to ascribe determining importance to the economic or to the ecological,

depending on the taste of the researcher. In other words, economic crises are

ecological crises are cultural crises. It is important not to separate these three

domains but to let them interpenetrate each other.« (Escobar, 2008, S. 14)

Die kulturelle Komponente ist auch insofern von Bedeutung, als die Konflikte nicht

aufgrund kultureller Unterschiede entstehen, sondern aufgrund dessen, welche

Bedeutung diesen Unterschieden zugeschrieben wird: »whose norms and mean-

ing-making practices define the terms and values that regulate social life concern-

ing economy, ecology, personhood, body knowledge, property, and so forth« (Esco-

bar, 2008, S. 14). Der Definition von Svampa folgend sind Konfliktsituationen, wie

sie hier besprochen werden, daher mit verstärktem Fokus auf kulturell spezifische

Wertvorstellungen und Konzepte als Konflikte zu verstehen,

»in denen sich Akteuremit abweichenden Interessen undWertvorstellungen hin-

sichtlich des Zugangs zu und der Kontrolle über natürliche Ressourcen in einem

asymmetrischen Machtkontext gegenüberstehen. Im Zentrum dieser Konflikte

stehen unterschiedliche Naturauffassungen, sprachlich-symbolische Deutungs-

muster und Wahrnehmungen des Territoriums sowie Vorstellungen zu deren

Schutz und zukünftiger Nutzung. Überdies bringen diese Konflikte verschiedene

Vorstellungen von Entwicklung zum Ausdruck« (2013, S. 80).

Der (Neo-)Extraktivismus, wie er weiter oben beschrieben wurde, ist eng verstrickt

mit sozialen, aber auch kulturellen Aspekten und muss deshalb, so Burchardt und

Dietz, »in seiner politischen Verfasstheit und ökologischen Destruktivität« (2013,

S. 190) gesehen werden. Natur und Gesellschaft sollten jedoch nicht getrennt von-

einander betrachtet werden. Escobar spricht dabei von der Hervorbringung einer

sozionatürlichen Welt:

»By this I mean an understanding of the complexity of relations between the bio-

physical and human domains (physico-chemical, organic, and cultural, broadly

speaking) that account for particular configurations of nature and culture, soci-

ety and nature, landscape and place, as lived-in and deeply historical entities.«

(2008, S. 29)

Wie die Beschreibung unterschiedlicher Territorialitätskonzepte gezeigt hat, ge-

hen mit diesen unterschiedliche ontologische Vorstellungen einher. Von der kul-

turellen Komponente in sozialökologischen Konflikten zu sprechen, bedeutet da-

her, diese unterschiedlichen Ontologien in den Fokus zu nehmen. Wie Escobar

(2010a) betont, ist Umwelt immer bereits kulturell produziert, da sie nur durch

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008 - am 13.02.2026, 14:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Überlegungen: Territorien – Konflikte – Widerstand 75

kulturell spezifische Bedeutungskonstitution erfahrbar wird.Mit der westlich-mo-

dernenOntologie wurden bestimmte Vorstellungen und Praktiken eingeführt – die

Trennung von Natur und Kultur, die Dominanz des Menschen über die Natur, der

Glaube an eine objektive Wissensproduktion, Rationalität etc. – und als universell

geltend etabliert. Sie finden ihren Ausdruck mitunter im Kapitalismus, während

nichtwestliche Ontologien häufig nicht auf dualistischen Trennungen, sondern auf

Relationalität und Reziprozität basieren. Escobar (2010) sieht deshalb viele Konflik-

te in Lateinamerika vor allem als ontologische Konflikte mit dem Potenzial, aus einer

liberalen Ordnung resultierende Unterscheidungen zwischen Natur und Kultur zu

denaturalisieren, die die Basis für andere Trennungen wie zivilisiert/barbarisch,

Kolonialherr/Kolonisierte, entwickelt/unterentwickelt bilden. Vielmehr sind Rela-

tionen unterschiedlicher Art herzustellen, die, so Escobar (2008), kontinuierlich

und nicht durch Kategorisierungen, sondern durch die Möglichkeiten, Unterschie-

de zu verhandeln, entstehen.

3.2.1 »Territoriale Konflikte«

Schon seit Beginn der Eroberung Lateinamerikas kämpften indigene Bewegun-

gen gegen die Kolonialisierung an und drückten dabei alternative Raumvorstel-

lungen aus, etwa im Zuge der Mapuche-Aufstände im 15. und 16. Jahrhundert, die

die spanische Krone dazu zwangen, autonome Territorien zuzugestehen (LLan-

caqueo, 2006). In Lateinamerika werden das Konzept des Territoriums und die

damit einhergehenden Implikationen seit Längerem in einem politischen Kontext

kritisch reflektiert, weswegen der Begriff, wie bereits erwähnt (vgl. Kapitel 3.1),

einen distinkten Gebrauch aufweist (Sandoval et al., 2017). Seit Ende der 1960er-

Jahre wird das Konzept des Territoriums von indigenen Bewegungen häufig in den

Vordergrund gestellt, um explizit die Bedeutung von Kontrolle über Land und Res-

sourcenmit Aspekten von Rassismus und Enteignung zusammenzudenken (Bryan,

2012). Dies verstärkte den Diskurs über Rechte zur Selbstbestimmung und Selbst-

verwaltung; die dabei erhobenen Forderungen wurden jedoch bisher größtenteils

zurückgewiesen, da sie die nationale Vorherrschaft infrage stellen (Bryan, 2012).

Ab den 1990er-Jahren wurden Forderungen sozialer Bewegungen (teilweise) an-

erkannt – als Folge von breiteren politischen und wirtschaftlichen Änderungen,

Strukturreformen (Privatisierungen von Ressourcen) und den damit verbundenen

sozialen Gegenbewegungen, die in diesem Zusammenhang die staatliche Autorität

anfochten –, um eine Krise der grundsätzlichen Regierbarkeit des Raums zu ver-

hindern (Bryan, 2012). Der marcha por el territorio y la dignidad8 im Jahr 1990 in Boli-

vien, der Protest für Territorium und einen plurinationalen Staat 1992 in Ecuador,

aber auch die Aufstände der Zapatista 1994 werden als historische turning points im

8 Protestmarsch für unser Territorium und unsere Würde. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008 - am 13.02.2026, 14:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Filmischer Widerstand

Rahmen von Grassroots-Kämpfen um indigene Territorien beschrieben (Halvorsen,

2019). Auch wenn jedem Konflikt unterschiedliche Genealogien in der Hervorbrin-

gung von Territorien zugrunde liegen, so wird doch deutlich, dass ›Territorium‹

an sich im politischen Diskurs als auch in politischen Widerstandsbewegungen zu

einer zentralen Achse geworden ist (Halvorsen, 2019; Zibechi, 2008/2012). Hier sei

beispielsweise die Verwendung des Begriffs Abya Yala als Bezeichnung für die Ame-

rikas erwähnt.Die Bezeichnung stammt ursprünglich vomVolk der Kuna (heutiges

Panama und Kolumbien), wurde seit den 1970er-Jahren verwendet und vor allem

nach 1992 von vielen indigenen Bewegungen und Organisationen in ganz Latein-

amerika im politischen Diskurs etabliert (Pertierra et al., 2020). Ziel ist es, mit

dieser Benennung auf eine nichtwestliche Raumkonstitution zu verweisen.

In den 1990er-Jahren wurden Forderungen nach Selbstbestimmung und Au-

tonomie indigener Bewegungen in Lateinamerika, aber auch in Ländern, Gebie-

ten und Regionen außerhalb Lateinamerikas formuliert – immer mehr in Bezug

auf Anerkennung kultureller Differenzen, des Rechts auf Selbstverwaltung und der

Verpflichtung seitens der Staaten, internationale Standards und Rechte auch für

die indigene Bevölkerung wahrzunehmen. Dies führte in manchen Ländern La-

teinamerikas zu Verfassungsänderungen (Salazar & Córdova, 2020). Kolumbien

war das erste Land, das durch Verfassungsreformen 1991 Landforderungen Indi-

gener anerkannte. Ebenso spielte die Weltbank eine entscheidende Rolle in dem

Prozess, »emphasizing the importance of property rights to both the expansion of

markets and establishing principles of governability […]« (Bryan, 2012, S. 217). Die-

ser Prozess fand auch in anderen Ländern statt (unter anderem in Paraguay 1991,

Peru 1993, Ecuador 1998, Bolivien 1994) und hatte zum Ziel, die Besitzverhältnisse

von Land und Ressourcen zu regulieren. Dadurch, so Bryan (2012), gaben Staaten

die Kontrolle über bestimmte ›nationale‹ Landstriche auf, um tiefgreifende Markt-

reformen initiieren zu können. Die Etablierung und Durchsetzung von Landrech-

ten wird dabei sehr unterschiedlich ausgestaltet und steht immer wieder in Kon-

flikt mit nationalen und ökonomischen Interessen.9 Zum Ende der 1990er-Jahre

waren indigene Organisationen als zentrale Akteurinnen im politischen Diskurs

etabliert und brachten neue Formen der Anerkennung von Rechten ein: »These de-

mands included rights to traditional knowledge, rights to Indigenous languages,

rights to sustainable development, rights of nature, rights to Indigenousmedicine,

and communication rights« (2020, S. 131), wie Salazar und Córdova schreiben.

Ohne Zweifel bewirkte die Anerkennung von Forderungen Indigener Verbes-

serungen in Bezug auf Gleichberechtigung und Selbstbestimmung, jedoch führten

9 Einen Überblick über die unterschiedlichen Systeme in Bezug auf den Rechtsanspruch In-

digener auf Land in Lateinamerika zu Beginn des 21. Jahrhunderts gibt Roldán Ortega, R.

(2004). Models for Recognizing Indigenous Land Rights in Latin America. Washington D.C.:

The World Bank Environment Department.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008 - am 13.02.2026, 14:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Überlegungen: Territorien – Konflikte – Widerstand 77

Anerkennungen von ›Landrechten‹ auch dazu, bestehende Hierarchien zu festigen

(Hale, 2005). Denn der Staat bleibt jener Akteur, der Rechte zuerkennen kann, und

hält somit die bestehende soziale Raumordnung aufrecht bzw. produziert diese

kontinuierlich: »The reliance on legal (constitutional rights) and cartographic (map-

ping land titles) territorial practices led to an entanglement with modern/colonial

ideas of territory (Wainwright and Bryan, 2009) despite drawing on alternative

knowledges (e.g. collective governance and communal land rights).« (Halvorsen,

2019, S. 797) Ecuador erhielt internationale Aufmerksamkeit, als die Regierung Ra-

fael Correas 2008 das Quechua-Konzept sumak kawsay, ins Spanische als buen vivir

übersetzt, in die Verfassung aufnahm:

»Pushed largely by indigenous coalitions from the highlands and the Amazon,

sumak kawsay has been explicitly formulated as a break with Western-style de-

velopment; it shifts the emphasis from increasing economic growth to nurturing

more harmonious relationships between communities and ecosystems. As part

of this constitution, Ecuador became the first country in the world to grant rights

to nature (Arts 71-74), recognizing the state’s responsibility to preserve and re-

store the integrity of the ›vital cycles, structures, functions, and evolutionary pro-

cesses‹ of the natural world (Constitution of Ecuador, Article 71).« (Fritz-Henry,

2015, S. 265)

Was zunächst wie ein radikaler Schritt zugunsten ökologischer Anliegen bzw. in

Hinblick auf die Anerkennung indigener Weltanschauungen aussieht, wurde aller-

dings kritisiert, da einige widersprüchliche Klauseln des Artikels zwar den Schutz

gewisser Areale garantieren sollten, gleichzeitig aber auch dem Staat eine erhöhte

Autorität zusprechen, in Gebieten zu intervenieren, die ›von nationalem Interesse‹

sind (Fritz-Henry, 2015). Durch diese Widersprüchlichkeit und erneute Betonung

staatlicher Handlungsmacht ist das Konzept des buen vivir, des guten Lebens für

alle, laut Walsh (2011) nichts weiter als eine diskursive Strategie, die lediglich den

Anschein eines Wandels erwecken soll, während gleichzeitig, immer noch unter

Bezug auf Modernisierung, Entwicklung und Fortschritt, westliche Organisatio-

nen und kapitalistische Interessen gefördert werden.

Es zeigt sich, dass neben dem Nationalstaat und der mit ihm einhergehen-

den hegemonialen Stellung auch damit verbundene ökonomische Konzepte und

Inwertsetzungslogiken zu Konfliktsituationen führen können (Fischer, 2013). Folg-

lich ist nicht nur der Gebietsanspruch an sich, sondern die Territorialisierung, die

Produktion des Raums als Territorium entlang kulturell spezifischer Vorstellungen

Auslöser für Konflikte. Entsprechend werden diese Konfliktsituationen als territo-

riale Konflikte verstanden, in denen unterschiedliche Territorialitäten und damit

einhergehende Ansprüche und Vorstellungen aufeinanderprallen. Dazu gehören

auch die Debatte um Entwicklung bzw. Wachstum, Definitionen bzgl. der Degra-

dierung von Lebensraum sowie Fragen zu Subjektstatus und Handlungsmacht.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008 - am 13.02.2026, 14:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Filmischer Widerstand

3.2.2 Forderungen nach Land oder Territorium: Ein Unterschied?

»Is it true that, with title in hand, indigenous peoples will automatically be able

to apply their territorial visions to reviving their own production models, their la-

tent social networks and the combination of interest on which their concept of

territoriality is based?« (2005, S. 8), schreiben García Hierro und Surrallés in ihrer

Einleitung zu The Land within, um die Frage im Weiteren umfangreich zu vernei-

nen: Abgesehen vom zu geringen Ausmaß territorialer Zugeständnisse an Indige-

ne handelt es sich bei diesen Gebieten häufig um marginalisierte Räume, deren

rechtliche Anerkennung zudem nicht ausreichend abgesichert ist: »[T]his legal re-

cognition is not backed up by safety mechanisms capable of controlling the colonial

mentality with which national societies relate to indigenous territories.« (Surrallés

& García Hierro, 2005, S. 8) Nationalstaatlich geprägte räumliche Konzepte kön-

nen weiterbestehen bzw. indigene Territorien überlagern, da letztere nur durch

die Legitimierung innerhalb des rechtlichen Rahmens des Nationalstaates als sol-

che anerkannt werden und somit einer externen Logik zustimmen müssen bzw.

dieser unterliegen (Hale, 2011). Dadurch können externe Akteur*innen weiterhin

intervenieren und das Territorium steht für die Ressourcenausbeutung zur Verfü-

gung, was weitreichende Konsequenzen haben kann:

»The truth is that, for indigenous peoples, the consequences of giving in to ex-

ternal logics concerning the planning or control of their territories often leads to

extreme poverty, to an acceleration of the depredation of their natural resources,

to dispossession of their collective heritage and, in many cases to the break up

or even forced abandonment of their territorial space. An unexpected and often

accelerated transformation of their status takes place, from new landowners to

impoverished rural people.« (Surrallés & García Hierro, 2005, S. 9)

Aus diesen und obigen Darstellungen ist abzuleiten, dass es bei der Debatte um

eben beschriebene Konflikte nicht nur um die prinzipielle Anerkennung von Rech-

ten gehen kann, sondern auch darum, was durch diese Anerkennung ermöglicht

bzw.wie ein Territorium grundsätzlich konstituiert wird undwelche ontologischen

Voraussetzungen zugrunde liegen – weswegen sie als territoriale Konflikte begrif-

fen werden.Während Eldens Arbeit (2013) explizit das westlich-moderne Verständ-

nis von Territorium beleuchtet, fordert Halvorsen, vermehrt die dadurch exklu-

dierten bzw. marginalisierten Vorstellungen und Praktiken von Territorium in den

Blick zu nehmen:

»A greater sensibility to how the modern political technologies of controlling

terrain and measuring land have been resisted, appropriated and (re)defined

by political actors from below in different historical and geographical contexts

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008 - am 13.02.2026, 14:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Überlegungen: Territorien – Konflikte – Widerstand 79

provides reason for taking Elden’s impressive project forward. Doing so requires

starting from a more open definition of territory.« (2019, S. 793)

Die Funktion des Begriffs, seine historische Konstituierung und Bedeutung in

Konflikten rückt wie erwähnt vermehrt in den Vordergrund, wobei konventionelle

Vorstellungen von Territorium als unveränderliche Grundlage für sozialräumli-

che Konfigurationen von Machtbeziehungen hinterfragt werden. Offen nimmt

diesbezüglich eine bedeutende Unterscheidung zwischen territorialen und Land-

forderungen vor:

»Rural people have material, symbolic, and spiritual attachments to the land that

supports their livelihood, and a given land claimmight be buttressed by an enun-

ciation of these attachments. Yet; by itself a land claim does not challenge the

existing rules and regulations that govern property rights. A territorial claim is

different; it demands an alteration of the rules. Territorial claims are not simply a

land or collective property claim that seeks to plug into the existing institutional

arrangements governing private property. Territorial claims are about power, an

assertion of identity, autonomy, and a measure of control over encompassed nat-

ural resources.« (2003, S. 47)

Forderungen nach Land stellen Offen zufolge die bestehende Raumordnung

nicht infrage, vielmehr führen sie die damit einhergehende Hierarchie fort, wäh-

rend territoriale Forderungen eine neue Territorialität innerhalb des ›nationalen

Raums‹ bzw. vielmehr neben diesem durchzusetzen versuchen, um die Beziehung

der Menschen zum Staat neu zu definieren (Offen, 2003). Territorialität – als

Strategie zur kollektiven räumlichen Organisation und Bedeutungseinschreibung

in den Raum (Vilanova, 2012) – beeinflusst, wie Territorien verhandelt, rechtlich

wahrgenommen, physisch abgegrenzt und abgebildet werden, woraus Offen

schlussfolgert: »Place meanings and spatial organizations are not ontological

givens but are bound up with the lived experiences that give them sustenance.

Thus, place meanings and the social networks woven through them can never

be separated from the political process seeking their territorialization.« (2003,

S. 48) Der territorial turn beschreibt also die Bedeutung territorialer Vorstellun-

gen in oben beschriebenen Konfliktsituationen, in denen es nicht um Land als

Eigentum oder wirtschaftlichen Faktor des Kapitalismus geht, sondern um das

Konzept von Territorium bzw. Territorialität selbst als zentrales Element in der

Konstruktion politischer Wirklichkeit (Offen, 2003; Escobar, 1998). In diesem

Sinne fordern territorial claims, wie sie von indigenen Bewegungen artikuliert

werden, eine epistemologische Pluriveralisisierung hinsichtlich der Etablierung

von Territorien.

Die Produktion von Territorium, die Verhandlung unterschiedlicher Territori-

en kann damit nicht nur eurozentrische Annahmen infrage stellen, sondern öffnet

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008 - am 13.02.2026, 14:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Filmischer Widerstand

das Konzept auch durch unterschiedliche Formen des Wissens bzw. der Wissens-

generierung, sodass die Partikularität der verschiedenen Zugänge deutlich wird

(Escobar, 2008; Halvorsen, 2019). Als Akt einer Gegenbewegung gegen die als uni-

versell angenommene Position des Nationalstaates, so Wilson und Stewart, »many

Indigenous groups have adopted the mantle of ›nation‹ as a direct appeal to in-

ternational law meant to force settler states to acknowledge treaty relations en-

tered into at the time of settlement« (2008, S. 18). In diesem Diskurs sind begriff-

liche Instrumente wie die Plurinationalität entstanden, die sich auf nichtwestliche

Territorialitätskonzepte berufen und die Anerkennung unterschiedlicher Nationen

bedeuten bzw. verstärken sollen.10

Die Anpassung an die nationalstaatliche Logik, innerhalb der auch beispiels-

weise die Bedeutung natürlicher Ressourcen für externe Akteur*innen eine we-

sentliche Rolle spielt, führte zur Verzerrung der territorialen Vorstellungen, die

den Forderungen nach Territorium zugrunde liegen. Um dies zu verhindern, soll-

te innerhalb des politischen Diskurses von einem relationalen Raumkonzept aus-

gegangen werden, das der spezifischen indigenen Territorialität Rechnung tragen

kann, ummehrere Sichtweisen ebenbürtig geltend zumachen und dieweitreichen-

den Konsequenzen der Nichtbeachtung dieser aufzudecken,wie García Hierro und

Surrallés vorschlagen: »It is also about demonstrating that, far beyond a utilitarian

vision, all this diversity and complexity in indigenous peoples’ relationships with

their territory implies that any territorial abuse represents a violation of the people

that make up those communities.« (2005, S. 12)

Die Berufung auf unterschiedliche Mensch-Umwelt-Beziehungen, unter-

schiedliche Verständnisse von Mensch und Natur, wie etwa im Kontext des buen

vivir, in dem Natur als Rechtssubjekt und nicht als Produktionsfaktor gesehen

wird, und letztlich auch die Betonung unterschiedlicher Territorialitäten in Ver-

bindung mit einem Umweltdiskurs zur Formulierung politischer Forderungen

definiert Svampa auch als ›öko-territoriale Wende‹: »In ihr zeigt sich, wie aus

der Sicht des kollektiven Widerstandes Forderungen nach dem Erhalt und dem

Schutz der Umwelt mit der Verteidigung von Land und Territorium in aktuellen

sozialökologischen Kämpfen zusammengedacht und verknüpft werden.« (2013,

S. 84) Damit verbunden ist die Konstruktion kollektiver Handlungsrahmen, die

der Bedeutungskonstitution als auch alternativen Vorstellungen kollektiver Sub-

jektivitäten dienen und zur Mobilisierung gegen dominante Diskurse beitragen

(Svampa, 2019). In diesem Widerstand zum Schutz der Umwelt geht es selten um

die Idee der Bewahrung einer ›unberührten Natur‹, wie das im westlich geprägten

Umweltdiskurs häufig der Fall ist, sondern um das Aufhalten der Degradierung der

10 Plurinationalität, so schreibt beispielsweise Radcliffe (2010), bezieht sich auf das politische

Argument einer indigenenGemeinschaft, auf Basis ihres jeweiligenTerritoriums, ihrer Kultur

und Geschichte, einen der westlich-modernen Nation ebenbürtigen Status zu erlangen.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008 - am 13.02.2026, 14:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Überlegungen: Territorien – Konflikte – Widerstand 81

Lebensgrundlage marginalisierter Bevölkerungsteile, worauf auch Adamson mit

Blick auf die Zapatista-Bewegung verweist: »From the first, the Zapatista made it

clear that they were not fighting to preserve a pristine rain forest; rather, they were

fighting for the right to plan their own political, economic, and environmental

futures.« (2001, S. xvi)

Diese Betrachtungen zusammenfassend lässt sich konstatieren, dass territo-

riale Konflikte, wie sie den thematischen Zuschnitt der für die Analyse ausgewähl-

ten Filme darstellen, Aushandlungsprozesse widerspiegeln, die als Auseinander-

setzungen umdas Verständnis und die Deutung von Subjekt- und Raumkonstituti-

on, von Mensch-Umwelt-Beziehungen sowie Machtstrukturen in Bezug auf unter-

schiedliche Wirklichkeitskonstruktionen zu verstehen sind. Im Folgenden soll nun

auf die Machtstrukturen, deren Bedeutung für die Etablierung von Nationalstaa-

ten als hegemoniale Territorien und die dabei relevanten Narrationen bzw. die Rol-

le von Medien eingegangen werden, um Prozesse der Territorialisierung nachzu-

zeichnen und anschließend über die Verortung indigener Dokumentarfilme über

territoriale Konflikte in diesem Diskurs nachzudenken.

3.3 Die Durchsetzung westlich-moderner Territorien

ImMittelpunkt des Interesses der vorliegenden Arbeit steht der Aushandlungspro-

zess unterschiedlicher Territorialitäten, insbesondere in Konfliktsituationen. Das

produzierte Territorium wird jenem Subjekt zugeschrieben, das dieses performa-

tiv herstellt. Ein Subjekt bzw. eine Gruppe produziert für sich ein Territorium, das

es besetzen und sein bzw. ihr Eigen nennen kann. Rechte und Subjekte sind da-

her innerhalb eines Territoriums engmiteinander verbunden. Dabei habenMacht-

strukturen zentrale Bedeutung, die sich bis in die Kolonialzeit zurückverfolgen las-

sen bzw. sich aus kolonialen Erfahrungen und Logiken speisen. In diesem Zusam-

menhang sind das Konzept der Kolonialität der Macht und die daraus resultieren-

de moderne/koloniale Weltordnung elementar, wie sie Quijano (2000) vorgestellt

hat bzw. von anderen Wissenschaftler*innen, etwa Mignolo (2011), weiterentwi-

ckelt wurden. Diese Konzepte erlauben, die Hierarchie zwischen westlich-moder-

nen und indigenenWirklichkeitskonstruktionen nachzuzeichnen, weswegen sie in

weiterer Folge genauer beschrieben werden. Darüber hinaus wird in diesem Kapi-

tel zur Durchsetzung westlich-moderner Territorien auf die relevanten Narratio-

nen über die Geografie zur diskursiven Bearbeitung des Raums eingegangen so-

wie insbesondere die Kartografie als wesentliches Instrument zur Repräsentation

von Raum und gleichzeitiger Machtausübung thematisiert, wodurch westlich-mo-

derne Territorien hervorgebracht wurden. Damit lässt sich zeigen, welche Bedeu-

tungskonstitutionen zur diskursiven Bearbeitung des westlich-modernen Raums

beitrugen, wie sich darauf aufbauend Nationalstaaten etablierten und nationale

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008 - am 13.02.2026, 14:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

