Ursachen“-Argument des Indeterministen von der destruktiven zu
einer konstruktiven Argumentstrategie. Die Frage, die sich nun offen-
sichtlich anschlief3t, lautet: Wie ist so etwas vorstellbar?

2.3 Die konstruktive Strategie

Zwei grundsitzliche Argumenttypen lassen sich hier unterscheiden.
Anhinger des ersten Typs nehmen eine besondere Form von Kausali-
tit fiir freie Handlungsentscheidungen an, die sog. Akteurskausalitit
(agent causation). Grob: Jede intentionale Handlung erzeuge eine
nicht mehr reduzierbare Kausalrelation, deren Subjekt nicht ein Ereig-
nis, sondern der Handelnde selbst sei. Anhidnger des zweiten Typs
lehnen dies ab und behaupten stattdessen, es gebe im ansonsten kausa-
len Ereignisverlauf, der zu einer Entscheidung und der ihr nachfol-
genden Handlung fiihrt, signifikante indeterminierte Liicken, die das
Individuum zur Ausiibung von Willensfreiheit nutzen konne. Wo
genau in der im Prinzip endlosen Kausalkette der zeitlichen Vorge-
schichte einer Handlung die entscheidende indeterminierte Liicke zu
lokalisieren sei, ist unter diesen Theoretikern freilich streitig.

2.3.1 Akteurskausalitdt I: die Freiheitslehre Immanuel Kants

Akteurskausalitit, so sagen ihre Anhinger, ist etwas prinzipiell ande-
res als die Ereigniskausalitit, die den sonstigen (natiirlichen) Lauf der
Welt bestimmt. Nach Kant, dem beriihmtesten Akteurskausalisten,
bezeichnet der Begriff das kausale Vermogen des Willens, ,.eine Rei-
he von Begebenheiten ganz von selbst anzufangen*’’, nimlich ohne
seinerseits verursacht worden zu sein. Damit wird der freie Wille im
Hinblick auf seine Handlungsentschliisse und deren Verwirklichung
zur unverursachten Ursache, zum ,,unbewegten Beweger®. Wie ist das

70  Kant, KrV (Anm. 10), B 563 / A 535 (Hervorhebung ebda.), und ofter. — Im folgen-
den werden die Originalzitate aus Kant in Klammern direkt im Text nachgewiesen,
zit. nach der Akademieausgabe (AA) von Kants gesammelten Schriften, Berlin 1902
ff.; die KrV (geldufig) nur nach 1. und 2. Aufl. (A bzw. B).

51

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vorstellbar? Von allen bisher vorgeschlagenen Antworten ist nach
meinem Eindruck die Kants noch immer die anspruchsvollste. Zudem
hat sie zahlreiche Anhidnger in der deutschen Strafrechtswissen-
schaft.”’ Schon deshalb verdient sie hier einen genaueren Blick.

In der , dritten Antinomie‘ der ,transzendentalen Dialektik* seiner ,,Kri-
tik der reinen Vernunft” formuliert Kant das Freiheitsproblem als Kon-
flikt der Vernunft mit sich selbst: als Antinomie, die aus einer bestimm-
ten Totalisierung des Kausalitdtsbegriffs entstehe (KrV B 472 ff. / A
444 ff.). Einerseits, so die ,,Thesis* der Antinomie, fordere das Kau-
salprinzip ,,nach Gesetzen der Natur* zur Erkldrung jedes Ereignisses
der Welt eine Ursache. Da jede Ursache ihrerseits wieder ein Ereignis
sei, das kausaler Erkldrung bedarf, gerate das mit dem Kausalprinzip
verbundene Postulat vollstindiger Erklirung in einen infiniten Re-
gress und daher in seiner ,,unbeschrinkten Allgemeinheit” in einen
Selbstwiderspruch.”” Vermeiden lasse sich dieser nur mit der Annah-
me der Moglichkeit einer Erstursidchlichkeit, die ihrerseits nicht verur-
sacht sei. Kant bezeichnet sie als ,,absolute Spontaneitdit”: das Vermo-
gen, ,eine Reihe von Erscheinungen, die nach Naturgesetzen liuft,
von selbst anzufangen® (alle Zitate KrV B 472, 474 /| A 444, 446;
Hervorhebungen ebda.). Dieses Vermogen nennt er Kausalitét ,aus
Freiheit” — ndmlich von jeder empirischen Verursachung. Es gelte,
wie fiir jedes andere Ereignis, auch fiir menschliche Handlungen. Die
(apriorische) Notwendigkeit einer unverursachten Erstursichlichkeit
werde dadurch jedenfalls ,insofern dargetan, als zur Begreiflichkeit

71  S. exemplarisch nur Kohler, Strafrecht Allgemeiner Teil, 1997, S. 30 f.; Schild (Anm.
36), § 20 Rn. 5 ff.; Mart, Kausalitit aus Freiheit, 1994, S. 43 ff.; Zaczyk, Das Subjekt
der objektiven Zurechnung und die Lehre von Giinther Jakobs, in: FS Jakobs, 2007,
S. 785 ff., 794 ff., Burkhardt, First-person understanding of action in criminal law, in:
Maasen/Prinz/Roth (eds.), Voluntary action. Brains, minds and society, 2003, S. 238
ff. (248); Kant grds. zust. auch Jakobs (Anm. 36), 255 f. — Die beste (wenngleich zu
kantgldubige) der mir bekannten philosophischen Darstellungen der Kantschen Frei-
heitskonzeption ist Bojanowski, Kants Theorie der Freiheit, 2006; hervorragend auch
L.W. Beck, Kants ,Kritik der praktischen Vernunft“, 3. Aufl. 1995.

72 Da der Kausalregress infinit sei, fithre gerade der Anspruch auf vollstindige kausale
Erkldrung dazu, dass nichts mehr (vollstéindig) erklért werden konne (KrV B 474 / A
446).

52

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eines Ursprungs der Welt erforderlich ist”. Empirisch kdnne sie zwar
niemals nachwiesen werden, da jede Empirie apriorisch an Kausaler-
klarungen gebunden sei. Bewiesen, ,,obzwar nicht eingesehen®, sei
damit aber immerhin ihre Denkmoglichkeit (KrV B 476, 478 / A 448,
450).

Die ,,Antithesis“ der Freiheitsantinomie hilt dagegen, dass alle Ereig-
nisse eine Ursache haben miissten, auch wenn der davon projizierte
aktual-unendliche Regress der Ursachenkette diese nie vollstindig
erkennbar werden lasse. Die Freiheit, eine Ereigniskette ,,schlechthin
anzufangen®, eine ,,absolute Spontaneitit der Ursachen®, widerspreche
diesem allgemeinen ,,Kausalgesetz“.73 Ohne dieses sei jedoch iiber-
haupt ,.keine Einheit der Erfahrung moglich®. Deswegen konne diese
Freiheit ,,auch in keiner Erfahrung angetroffen werden®; sie sei ,,mit-
hin ein leeres Gedankending™ (alle Zitate KrV B 475 / A 447). Daraus
folge: Naturkausalitit schlieft Freiheitskausalitit aus.

Damit ist die Antinomie fixiert.”* Kant 16st sie dadurch, dass er These
und Antithese auf unterschiedliche Anwendungsbereiche bezieht.
Jenseits ihrer so bestimmten Grenzen héitten beide Positionen keine
Giiltigkeit, aber innerhalb ihrer jeweiligen Sphire bleibe jede von
ihnen wahr. Die ,,Antithesis® griindet im (angeblich apriorischen75)
Postulat des Verstandes, dass jede Erkldrung jedes raum-zeitlichen

73 In heutiger Diktion ,,Kausalprinzip®, im Unterschied zu einzelnen ,,Kausalgesetzen®.

74 Manche der skizzierten Ableitungen Kants sind keineswegs zwingend, schon weil
ihre wichtigste Priamisse, die Annahme des sog. Kausalgesetzes (Kausalprinzips),
keinen klaren Sinn hat und (in welchem Sinn immer) vermutlich falsch ist. Keines-
falls ist sie a priori zwingend, und ebensowenig sind das daher die behaupteten
Wirkungen dieses Prinzips, z.B., die ,,Einheit der Erfahrung® zu erméglichen. Dieser
Mangel lésst sich nicht mit der (ohnehin wenig plausiblen) Kantschen Annahme be-
heben, Kausalitit gehore nicht zur objektiven Welt, sondern zu den subjektiven Be-
dingungen der Méglichkeit von Welterkenntnis, den ,reinen Verstandesbegriffen a
priori (,,Kategorien®), und sei deshalb nichts als eine ,,bloBe Gedankenform* (KrV
B 150; s. auch B 306).

75  Ermeut: das ist, entgegen Kant, keineswegs zwingend (s. schon die vorige Anm.).
Von der Unklarheit des Kausalititsbegriffs abgesehen, liefert auch die moderne
Physik durchschlagende Griinde gegen Kants Behauptung; s. nur Einstein, Elsbachs
Buch: Kant und Einstein, in: Deutsche Literaturzeitung fiir Kritik der internationalen
Wissenschaft 45 (1924), Sp. 1685 ft. (1688); s. auch Tetens, Selbstreflexive Physik,
in: DZPh 2006, 431 ff.

53

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ereignisses das ,,Kausalgesetz* voraussetze. In diesem Bereich, dem
der ,,Erscheinungen* bzw. ,,Phaenomena“"’, habe daher die Annahme
einer Freiheitskausalitiit, einer unverursachten Ursache, keinen Platz.
Eine solche freie Erstursache, ohne welche (so die ,,Thesis*) keine
vollstindige Erklarung von irgendetwas moglich sei, konne also ihre
Grundlage nicht im Bereich der Erscheinungen haben, wiewohl sie
dort ihre kausalen Wirkungen entfalte. Sie griinde vielmehr in einer
rein ,.intelligiblen* oder ,,noumenalen* Welt — au3erhalb von Raum
und Zeit, und damit auch von Kausalitit.”” Insbesondere die Freiheit
des Handelns habe dort ihren (transzendentalen) Ursprung. Als Han-
delnder habe der Mensch somit fiir sich selbst einen zweifachen ,,Cha-
rakter*: Einerseits sei er ein empirisches Wesen (,,homo phaenome-
non®), ,,andern Teils aber, in Ansehung gewisser Vermogen, ein blof
intelligibeler Gegenstand* (,,homo noumenon®), dessen Tatigwerden
hicht zur Rezeptivitit der Sinnlichkeit” gehore, also nicht Gegen-
stand der Beobachtung sein konne. ,,Wir nennen diese [sc. noumena-
len] Vermogen Verstand und Vernunft.“ Sodann: ,Dass diese Ver-
nunft nun Kausalitét habe [...] ist aus den Imperativen klar, welche wir
in allem Praktischen den ausiibenden Kriften als Regeln aufgeben.*
(KrV B 575/ A 547). Mit anderen Worten:

,.In Ansehung des empirischen Charakters [sc.: des Menschen] gibt es
also keine Freiheit, und nach diesem konnen wir doch allein den Men-
schen betrachten, wenn wir lediglich beobachten [...]. Wenn wir aber
dieselben Handlungen in Beziehung auf die Vernunft erwigen, und
zwar nicht die spekulative, um jene ihrem Ursprunge nach zu erkld-
ren, sondern ganz allein, sofern die Vernunft die Ursache ist, sie selbst

76 ,Erscheinung” heifit bei Kant der ,unbestimmte Gegenstand einer empirischen
Anschaung” (KrV B 34 / A 20; Hervorhebung von mir); ,.bestimmte* Gegenstinde
der Anschauung — ndmlich die ,,als Gegenstidnde der Einheit der Kategorien gedach-
ten“ (KrV A 248 f.) — heiBen ,,Phaenomena‘.

77  Dieser berithmte Dualismus von Erscheinungen/Phaenomena und Noumena (,,Din-
gen an sich®) ist eines der bedeutsamsten Ergebnisse der ersten Kantschen Kritik.
Wichtig ist, dass nach Kant der Bereich des Noumenalen jedem empirisch-
wissenschaftlichen Nachweis a priori verschlossen ist. Er markiert eine notwendige
Grenze aller menschlichen Erkenntnis und enthilt zugleich die (,,transzendentalen®)
Bedingungen ihrer Moglichkeit.

54

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu erzeugen; mit einem Worte, vergleichen wir sie mit dieser in prak-
tischer Absicht, so finden wir eine ganz andere Regel und Ordnung als
die Naturordnung ist. Denn da sollte vielleicht alles das nicht gesche-
hen sein, was doch nach dem Naturlaufe geschehen ist, und nach sei-
nen empirischen Griinden unausbleiblich geschehen musste.” (KrV B
578 / A 550; alle Hervorhebungen ebda.).

Das sind bereits entscheidende Voraussetzungen der (erst spéter voll
entwickelten) Freiheitslehre Kants: Als Handelnden betrachten wir
den Menschen stets auch als noumenales Wesen, ndmlich als ,,causa
noumenon®, als Erstursache einer ginzlich neuen Kausalkette, und
damit unter der ,,Idee einer kosmologischen Freiheit” (KrV B 570 / A
542). Darauf griinden unsere ,,zurechnenden Urteile* von Lob und
Tadel (KrV B 584). Zuldssig ist dies, weil es uns die theoretische
Vernunft — trotz ihrer Annahme infiniter, liickenloser Kausalketten fiir
alle Ereignisse (einschlielich aller Handlungen) — nicht verbietet; das
ergab die dargelegte Auflosung der ,,Antinomie*. Es ist aber dariiber
hinaus fiir uns sogar unumgdnglich. Das leitet Kant aus Erwdgungen
der praktischen Vernunft ab: aus dem Bewusstsein, dass Handlungen
moralischen Pflichten unterliegen. Auch wenn pflichtwidrige Hand-
lungen empirisch (,,phaenomenal®) determiniert sind und daher ,,un-
ausbleiblich* so geschehen miissen, wie sie geschehen, unterliegen sie
doch dem Verdikt, sie sollten nicht geschehen. Das sei aber nur
denkmdoglich, wenn die fragliche Handlung in entscheidender Hinsicht
als ,frei gedacht werden konne. Und dies eben gewihrleiste der
noumenale Ursprung des Handlungswillens, der dann freilich zugleich
real-kausale Wirkungen in der phaenomenalen Welt hervorbringe.
Kant unterstreicht in seiner ersten Kritik, dass die so als vernunftnot-
wendig gedachte ,,absolute* (noumenale) Freiheit niemals empirisch
und jede denkbare empirische Freiheit niemals absolut sein konne’®:
,,.Die Freiheit ist in dieser Bedeutung eine reine transzendentale Idee,

78  Die empirisch geldufige Moglichkeit, sinnlich bedingte ,, Triebfedern* des Handelns
zugunsten von Klugheits- oder auch Sollenserwigungen zu suspendieren oder zu-
riickzudridngen, setzt Kant natiirlich voraus (KrV B 830 f.). Das sind aber empirische
(determinierte) Vorginge und gerade keine Belege ,,absoluter Willensfreiheit.

55

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die erstlich nichts von der Erfahrung Entlehntes enthilt, zweitens
deren Gegenstand auch in keiner Erfahrung bestimmt gegeben werden
kann“ (KrV B 561). Doch ist dies noch nicht die endgiiltige Form von
Kants Freiheitslehre. Zu ihr gelangt er — {iber die Zwischenstufe der
,.Grundlegung zur Metaphysik der Sitten* — erst in seiner zweiten
Kritik: der ,,der praktischen Vernunft“.” In der ersten Kritik heift es
noch vorsichtig, ,,da3 wir hiedurch nicht die Wirklichkeit der Freiheit
[...] haben dartun wollen“, und ,,das einzige, was wir leisten konn-
ten,* der Nachweis sei, ,,dal Natur der Kausalitit aus Freiheit wenigs-
tens nicht widerstreite” (KrV B 585 f.; Hervorhebungen ebda.). Deut-
lich stirker dagegen in der ,,Grundlegung*:

-Ein jedes Wesen, das nicht anders als unter der Idee der Freiheit
handeln kann, ist eben darum in praktischer Riicksicht wirklich frei,
d.i. es gelten fiir dasselbe alle Gesetze, die mit der Freiheit unzertrenn-
lich verbunden sind®’, eben so als ob sein Wille auch in der theoreti-
schen Philosophie giiltig fiir frei erklért wiirde. Nun behaupte ich: daf
wir jedem verniinftigen Wesen, das einen Willen hat, notwendig auch
die Idee der Freiheit leihen miissen, unter der es allein handle. [...] d.i.
der Wille desselben kann nur unter der Idee der Freiheit ein eigener
Wille sein und muf} also in praktischer Hinsicht allen verniinftigen
Wesen beigelegt werden.“ (GMS, AA Bd. IV, 1903, S. 448).%!

Den entscheidenden Nachweis fiir die Wahrheit seiner Konzeption
und die ,,objective Realitidt” der Willensfreiheit glaubt Kant nun in der
,Kritik der praktischen Vernunft“ zu liefern. In der ,,Grundlegung*
hatte er noch, ganz im Modus der transzendentalen Deduktionen sei-

79  Ein weiterer wesentlicher Zwischenschritt in der GMS ist der dort entwickelte (in
der KrV noch undeutliche) Begriff der positiven Freiheit als Autonomie: als Selbst-
gesetzgebung unter dem Kategorischen Imperativ. Damit wird freilich der
freie/autonome mit dem sittlich guten Willen identifiziert (ausdriicklich GMS, AA
1V, S. 447). Zu dem hochst umstrittenen Problem, wie auf dieser Grundlage eine Zu-
rechnung boser Handlungen denkbar sei, einerseits Bojanowski (Anm. 71), S. 229
ff., m.w.N., andererseits Beck (Anm. 71), S. 192 ff.

80  Namlich alle normativen Ge- und Verbote des Handelns sowie als deren Kehrseite
die Verantwortlichkeit.

81  Schon hier sei angemerkt, dass dies ein klares non sequitur ist; zur Begriindung s.
unten, sub ,,Kritik*.

56

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ner ersten Kritik, das Sittengesetz aus der Freiheit (,,in praktischer
Riicksicht®) ableiten wollen (GMS, AA 1V, S. 446 ff.). In der KpV
kehrt er dagegen die deduktiven Relationen genau um: Nun leitet er
die Freiheit aus dem Sittengesetz ab (KpV, AA V, S. 29, 47). Denn
jetzt nimmt er an, dass fiir die praktische Vernunft, anders als fiir die
theoretische, eine transzendentale Deduktion unmoglich sei, ,die
objective Realitdt des moralischen Gesetzes durch keine Deduktion
[...] bewiesen* werden, vielmehr nur Gegenstand einer ,,Exposition‘
sein konne (KpV, AA V, S. 46 f.).82 Diese erfolgt nun so, dass das
Moralgesetz apodiktisch als ,,Factum der Vernunft“ statuiert wird
(KpV, AA V, S. 31, 47, 91 u.6.). Gerechtfertigt sei das, weil dieses
Faktum im ,gemeinsten praktischen Vernunftgebrauche* (d.i. im
universal-allgemeinen) unmittelbar nachzuweisen sei, ndmlich:

»[--.] indem man den obersten praktischen Grundsatz als einen sol-
chen, den jede natiirliche Menschenvernunft als vollig a priori, von
keinen sinnlichen Datis abhingend, fiir das oberste Gesetz seines
Willens erkennt, beglaubigte. Man mufite ihn zuerst der Reinigkeit
seines Ursprungs nach selbst im Urtheile dieser gemeinen Vernunft
bewidhren und rechtfertigen, ehe ihn noch die Wissenschaft in die
Hénde nehmen konnte, um Gebrauch von ihm zu machen, gleichsam
als ein Factum, das vor allem Verniinfteln tiber seine Moglichkeit [...]
vorhergeht.“ (KpV, AA V, S. 91; Hervorhebung ebda.).

Auch das kann nicht tiberzeugen (dazu ebenfalls sogleich unter ,,Kri-
tik*). Auf diese (angeblich) apriorische Gewissheit des Kategorischen
Imperativs griindet Kant nun seine Deduktion der Freiheit: ,,Absolut
frei” im Sinne einer unverursachten Ursache konne unser Wille nur
sein, wenn er von jeder ,;sinnlich® bedingten Motivation abstrahiere
und von ,reiner Vernunft™ bestimmt sei. Eben dieses empirisch unbe-

82  Knapp zu den Griinden (nach Kant): Das Moralgesetz hat als kategorischer Sollens-
satz keinen empirischen Gehalt; es bestimmt allein die gesetzgebende Form der Ma-
ximen des Willens (s. KpV, AA V, S. 27). Die , transzendentale Deduktion* in der
KrV liefert dagegen mit den ,reinen Verstandesbegriffen® (,,Kategorien*) a priori
notwendige (transzendentale) Bedingungen fiir jede mogliche empirische Erkennt-
nis; nur diese seien mogliche Gegenstinde einer transzendentalen Deduktion. Fiir
das Sittengesetz gibt es aber keinen solchen Gegenstand (s.o.: ,,Sollenssatz*).

57

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dingte Wollen sei aber der Inhalt des Moralgesetzes, das unserem
Bewusstsein als ,,Factum der Vernunft® unmittelbar und absolut ge-
wiss gegeben sei (s.0.). An ihm offenbare sich uns deshalb zugleich
unsere Freiheit: Es sei deren ,,ratio cognoscendi®, ihr Erkenntnis-
grund. Die Freiheit ihrerseits sei dagegen notwendige sachliche Vor-
aussetzung des Moralgesetzes, also dessen ,ratio essendi (Seins-
grund). Die beriithmte Anmerkung am Anfang der KpV, in der dies
festgehalten wird, schlie3t daher:

,Denn wire nicht das moralische Gesetz in unserer Vernunft eher
deutlich gedacht, so wiirden wir uns niemals berechtigt halten, so
etwas, als Freiheit ist [...] anzunehmen. Wire aber keine Freiheit, so
wiirde das moralische Gesetz in uns gar nicht anzutreffen sein.” (KpV,
AAV,S. 48

Das sieht nach dem Zaubertrick eines Zirkelschlusses aus. Freilich hat
Kant den drohenden Zirkel klar gesehen.84 Er nennt ihn ,,Inconse-
quenz® (a.a.0.) und bestreitet, dass man ihm diese hier vorhalten kon-
ne. Das im obigen Zitat entscheidende, von Kant hervorgehobene
Wort zur Vermeidung des Zirkels ist das ,.eher”. Es hei3t hier ,,vor-
gingig®: Vor jeder Freiheitsannahme, also unabhidngig von ihr, sei
,,das moralische Gesetz in unserer Vernunft [...] deutlich gedacht®.
Weil uns somit zuerst ein unmittelbares, absolut gewisses und unab-
hingiges Bewusstsein des Moralgesetzes gegeben sei, liege in der
logisch nachrangigen Deduktion der Willensfreiheit kein Zirkel-
schluss, obgleich diese fiir jenes eine ratio essendi sei. Uberzeugend

83  Die berithmtere Formel ,,Du kannst, denn Du sollst* kommt bei Kant nicht wortlich,
aber sinngemf vor.

84  Nicht identisch, aber dhnlich und auf demselben Problem des wechselseitigen
Aufeinander-Verweisens beruhend, ist der ,,Cirkel”, auf den Kant schon in GMS
hinweist: ,,Wir nehmen uns in der Ordnung der wirkenden Ursachen als frei an, um
uns in der Ordnung der Zwecke unter sittlichen Gesetzen zu denken, und wir denken
uns nachher als diesen Gesetzen unterworfen, weil wir uns die Freiheit des Willens
beigelegt haben. (AA IV, S. 450). Kants ,,Auflosung® ist die schon aus der KrV
bekannte: Wenn wir uns als absolut frei denken, nehmen wir ,,einen anderen Stand-
punkt“ ein, als wenn wir uns als empirisch Handelnde betrachten (ebda., sowie S.
451 ff. die genauere Begriindung). Das wird man mit Fug unbefriedigend finden
diirfen (genauer dazu unten).

58

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist das nicht. Es mag formal richtig sein, also keinen echten logischen
Zirkel aufweisen — wenn man denn die Priamisse der unmittelbaren
Gewissheit des Sittengesetzes akzeptiert. Aber wie kommt man ei-
gentlich dazu — wo doch das Sittengesetz notwendig die ,,absolute*
Freiheit des Willens voraussetze und fiir diese nicht die Spur eines
unabhingigen Beweises moglich sei? Kurzum, die Behauptung einer
Lunmittelbaren Gewissheit” von X ohne jede mogliche Gewissheit
eines zentralen Elementes von X, diirfte daher trotz Kants gegenteili-
ger Beteuerung eine petitio principii enthalten.®

Fassen wir die Essenz der Kantschen Freiheitslehre zusammen: An-
ders als in der KrV, in der die transzendentale Freiheit nur als ,,Denk-
moglichkeit®, als ,,bloBe Idee* und ,,problematischer Begriff* firmiert
(KrV, B 585, 709), wird sie in der zweiten Kritik zum ,,assertori-
schen® Begriff: zur unbezweifelbaren ,,objectiven Realitidt” (KpV, AA
V, S. 47 u.6.). Auf ihre Funktion als Grundlage der Zurechnung von
moralischer wie rechtlicher Schuld ldsst Kant daher nicht den Schatten
eines Zweifels fallen. Freilich verweist er sie nach wie vor in den
Bereich des Noumenalen, empirisch Unbeweisbaren.®® Von einem
Dieb konne daher sehr wohl gesagt werden, seine ,,That sei nach dem
Naturgesetze der Causalitit [...] ein nothwendiger Erfolg® und habe
,~2unmoglich unterbleiben konnen. Dennoch sage das Moralgesetz, sie
,.hitte unterlassen werden sollen* (ebda., S. 95). Die Losung dieses
Konflikts liege darin, beide ,,Standpunkte” im Blick auf den Men-
schen als gleichrangig festzuhalten: Als ,,Erscheinung in Raum und
Zeit sei sein Handeln determiniert. Er sei sich aber dabei seiner selbst
stets zugleich als eines Vernunftwesens bewusst, als noumenalen
,Dinges an sich selbst®; dieses stehe ,,nicht unter Zeitbedingungen®,

85 Man mag einwenden, als ,causa noumenon“ sei die absolute Freiheit nur eine
Denkmdglichkeit, und diese konne im ,,unmittelbaren Bewusstsein* des Sittengeset-
zes zirkelfrei vorausgesetzt werden (das dann freilich sofort zur ratio cognoscendi
einer objektiv-realen Freiheit avanciert). Diese Art allesbeweisender Rabulistik
macht aber ihre Ergebnisse so gleichgiiltig wie die darauf gestiitzten Ableitungen
abwegig (z.B. die von Schuld).

86  In kantischer Diktion: fiir die theoretische Vernunft bleibt absolute Freiheit ein
,problematischer Begriff*.

59

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern sei ,bestimmbar durch Gesetze, die es sich durch Vernunft
selbst giebt (ebda., S. 97). Daher konnte man bei umfassender
Kenntnis sémtlicher Ereignisse (und ihrer GesetzmiBigkeiten), die
jemals auf einen Menschen gewirkt haben, ,,sein Verhalten auf die
Zukunft mit GewiBheit, so wie eine Mond- oder Sonnenfinsternis
ausrechnen [...] und dennoch dabei behaupten, da3 der Mensch frei
sei“ (ebda., S. 99).

2.3.2  Kritik

Diese Konzeption ist in ihrer labyrinthischen Finesse so bewunderns-
wert wie unhaltbar.”’ Ich beschriinke mich auf die prinzipiellen Einwiin-
de, die fiir unser Thema bedeutsam sind. Betrachten wir zuerst das apri-
orische Fundament des Kategorischen Imperativs, der nach Kant ja
einzig moglicher ,.Erkenntnisgrund* fiir die Freiheit ist. Seine eigene
objektive Geltung sei nicht deduzierbar, aber dennoch apodiktisch ge-
wiss; denn sie sei unmittelbar bewusst in ,jeder natiirlichen Menschen-
vernunft®, ,im Urtheile dieser gemeinen Vernunft®. Das ,bewihre* die
.Reinigkeit seines [des Moralgesetzes] Ursprungs®, und zwar a priori,
ndmlich ,zuerst [...] ehe ihn noch die Wissenschaft in die Hdnde neh-
men konnte®, als ein ,,Factum der Vernunft” (KpV, AAV, S. 91).

Das ist fiir einen apriorischen (kategorischen) Imperativ eine diinne
und (entgegen Kants Behauptung) eine unreine, ndmlich primér empi-
rische Grundlage. Wie man den Passus auch dreht und wendet: die
beigemischte Empirie ist aus diesem vermeintlichen Nachweis eines
praktischen Princips a priori“ nicht ,herauszuverniinfteln*.®® Sonst

87  Sie weist natiirlich zahlreiche weitere interessante Gedanken auf, die hier unerortert
bleiben kénnen.

88  Nicht ,herausverniinfteln* konne man, sagt Kant, das ,,.BewuBtsein“ [!] des Sitten-
gesetzes als ,,Factum der Vernunft* aus ,,vorhergehenden Datis der Vernunft [...],
weil es sich fiir sich selbst uns aufdringt als synthetischer Satz a priori* (KpV, AA
V, S. 31). Hier wird das ,.BewuBtsein“ des Sittengesetzes mit diesem selbst ver-
mischt: Der mit ,,weil“ beginnende kausale Satzteil bezieht sich sprachlich auf das
.Bewultsein“ des Sittengesetzes, kann sich aber sachlich nur auf letzteres selbst be-
ziehen (denn ,,.Bewusstsein® als ,,synthetischer Satz a priori* wire Nonsens). Auch
nennt Kant hier das ,,.Bewufitsein des Sittengesetzes ,,Factum der Vernunft”, wih-

60

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diirfte es schwerlich mit seinem angeblich ubiquitiren Vorhandensein
in ,jeder [also jeder einzelnen] natiirlichen Menschenvernunft® bzw.
in der ,,gemeinen Vernunft“, vielmehr miisste es eben mit der ,,reinen
Vernunft* beglaubigt werden. Kants Argument lautet: Weil das Be-
wusstein des Sittengesetzes (empirisch) in jeder Vernunft vorhanden
ist, ist die Geltung des Sittengesetzes a priori (empiriefrei) gewiss.
Anders gewendet: der sachliche Status des Sittengesetzes soll synthe-
tisch-apriorisch sein, sein epistemischer Status ist aber empirisch. Das
ist unschliissig.

Der bemerkenswerte Kunstgriff, das Sittengesetz einfach zum ,,Fac-
tum* — zum Produkt — der reinen Vernunft zu erklidren, dndert daran
nichts.* Auch dieses Faktum ist so nicht plausibel zu machen. Das gilt
umso mehr, als seine Priamisse, ,,jede natiirliche Menschenvernunft*
finde es ,,apodiktisch” in sich selber vor, wenig plausibel ist. Selbst
bei Menschen mit hochentwickelten kognitiven Fihigkeiten kann
dieses Bewusstsein wegen bestimmter anderer Fehlfunktionen des
Gehirns vollstindig fehlen.”” Und klammert man solche Menschen
eben wegen dieses Defizits einfach a limine aus der Sphére prakti-
scher Vernunftwesen aus, so zieht man dem Kantischen Nachweisver-
fahren eine offensichtliche petitio principii zu.”!

Generell: wenn man sich mit diesem Verfahren entgegen dem eigenen
Apriori-Anspruch schon in handfest empirische Sphiren begibt, dann
muss man sich vorhalten lassen, was wir heute iiber das Zustande-
kommen eines solchen angeblich unmittelbaren Vernunftbewusstseins
genauer wissen, als es zu Kants Zeiten gewusst werden konnte: dass

rend rechtens doch wohl nur das Sittengesetz selbst so heilen darf. Diese Vermi-
schung kommt nicht von ungefihr und sie hilft, den empirischen Makel in Kants
Beweisfiihrung zu verdunkeln.

89  Bojanowski (Anm. 71), S. 61 f., stellt mit Recht klar, dass ,,Factum der Vernunft*
hier nicht blof} ein ,,faktisches Vorhandensein fiir die Vernunft“, sondern — im ur-
springlichen lateinischen Wortsinn — das von der Vernunft ,,Gemachte®, Erzeugte,
meint. Am empirischen Grund des Kantschen Nachweises dndert das aber nichts.

90  Statt vieler Maibom, Moral Unreason: The Case of Psychopathy, in: Mind & Lan-
guage 20 (2005), 237 ft.

91  Knapp: Sittengesetz gilt a priori, weil es jeder Vernunft unmittelbar gegeben sei; wo
es dies nicht sei, fehle eben deshalb die Vernunft.

61

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

es namlich ein Produkt — ein ,,Factum‘ — unseres Gehirns ist und dass
es vollkommen anders ausfallen konnte, wenn unser Gehirn de facto
anders wire, als es ist.”” Diese Gewissheit haben wir aus vielerlei
Griinden. Man kann etwa die Hirnareale, die das ,,unmittelbare Be-
wusstsein“ des Moralgesetzes in ,jeder natiirlichen Menschenver-
nunft* hervorbringen, immer exakter bestimmen, ihre Aktivitit sicht-
bar machen, ja neurophysiologisch manipulieren, um damit z.B. genau
jenes Bewusstsein als ,,Factum der reinen Vernunft” artifiziell zu
erzeugen oder wieder verschwinden zu lassen.”” Es mutet seltsam
lebensfern an, heute noch simtliche Emanationen einer ,reinen Ver-
nunft® fiir vollkommen souveridn gegeniiber ihren empirischen Grund-
lagen zu erkldren, wenn man weil3, dass die Moglichkeit ihres Daseins
graduell tiber die Entwicklung unseres Gehirns in der Evolutionsge-
schichte entstanden ist. Schimpansen sind gewiss keine Teilhaber an
reiner Vernunft. War es der Homo habilis? (Schwerlich.) Der Pe-
kingmensch? Der Homo heidelbergensis? Neandertaler? Cro-Magnon-
Mensch? Irgendeiner muss es irgendwann geworden sein. Wie? Nun,
das jedenfalls wissen wir: durch die Weiterentwicklung seines Ge-
hirns. Aber das ist historisch sehr langsam, in Millionen von Jahren

92  Kants wiederholte Versuche, das Moralgesetz als apriorisch auszuweisen, indem er
dessen Verallgemeinerungsmaxime fiir logisch zwingend ausgibt, tiberzeugen nicht:
Maximen, die nicht als allgemeines Gesetz taugen, wiirden uns angeblich sofort als
selbstwiderspriichlich, also selbstvernichtend bewusst (KpV, AA V, S. 27); sie seien
entweder nicht widerspruchfrei zu wollen oder nicht einmal zu denken. Beides ist
unrichtig. Keineswegs sind alle verwerflichen, also moralisch nicht verallgemeiner-
baren Maximen ,,selbstwiderspriichlich® (in welchem Sinne immer). Kants eigenes
Illustrationsbeispiel (ebda.) demonstriert das plastisch: Wenn jeder, sagt er, der das
risikolos tun konnte, ein fremdes ,,Depositum® in seinem Besitz unterschliige, wiirde
der Begriff eines Depositums selbst vernichtet, gibe es ,,gar kein Depositum* mehr.
Das ist schlechterdings nicht einzusehen.

93  Man erwige den berithmten Fall des amerikanischen Eisenbahnarbeiters Phineas
Gage, dem im September 1848 bei einer Explosion eine schwere Eisenstange durch
Schidel und linken Stirmhirnlappen getrieben wurde. Gage iiberlebte ohne jeden Ver-
lust seiner kognitiven Fahigkeiten; dagegen war und blieb sein moralisches Bewusst-
sein gegeniiber seinen Mitmenschen nach dem Unfall schwer beeintréchtigt; s. dazu
Damasio et al., The Return of Phineas Gage, in: Science 264 (1994), 1102 ff.; umfas-
send zu den neurophysiologischen Grundlagen des Moralbewusstseins Hauser, Moral
Minds. How Nature Designed Our Universal Sense of Right and Wrong, 2006.

62

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geschehen. Was gab es sub specie ,reiner Vernunft” auf diesem Zwi-
schenweg bis zu uns? Einen halbkategorischen Imperativ? Einen kate-
gorischen Halb-Imperativ? (,,Handle manchmal so, dass die Maxime
deines Willens...etc.“?) Natiirlich ist das Unsinn. Aber ganz genauso ist
es die Annahme, ,reine Vernunft” sei zwar beim Homo habilis noch
nicht, dann aber irgendwann ganz plotzlich da gewesen. Und nicht min-
der unsinnig wire der Satz, sie sei schon immer ,,da“ gewesen (wo und
wie?) und das menschliche Gehirn sei ihrer auf seinem evolutioniren
Weg eben nach und nach habhaft geworden. Von der ginzlich unbe-
glaubigten kognitiven AnmafBung dieser Behauptung abgesehen, wiirde
sie erstens Kants Nachweisverfahren desavouieren und wire zweitens
(und wichtiger) unvereinbar mit unserer heutigen Gewissheit, dass unse-
re praktische Vernunft ganz anders aussidhe, wenn unser Gehirn anders
aussihe (s.0.), so wie eben die des Homo habilis mit seinem anderen
Gehirn ganz anders ausgesehen haben diirfte.

Selbstverstindlich kann, wer will, von all dem absehen und einen
empiriefrei definierten ,,objektiven Geist* postulieren.”* Das diirfte in
verschiedenen Zusammenhidngen mancherlei Einsichten fordern.
Nicht (mehr) akzeptabel ist es aber, mit ausschlieBlich begrifflichen
Deduktionen aus einer Sphire ,reiner Vernunft” handfest-praktische
Konsequenzen fiir die unreine Sphére der ,,Erscheinungen® legitimie-
ren zu wollen — z.B. die Zuschreibung von Schuld und Strafe zu Men-
schen aus Fleisch und Blut. Wer mit Kant sagt: ,Das kategorische
Sittengesetz ist im Bewusstsein jedes Menschen empirisch unmittelbar
gegeben und seine Geltung somit zweifelsfrei; aber die empirische
Grundlage dieses Bewusstseins ist strikt zu ignorieren, so dass man
Menschen fiir (noumenal) frei erkldren und (ganz und gar phaenome-
nal) bestrafen kann.*“ — der hat, um das Mindeste zu sagen, ein logi-
sches und ethisches Konsistenzproblem.

Beildufig und zur Abwehr eines beliebten, aber platten Verdikts: Die-
se Kritik ist keine ,Naturalisierung des Geistes™ (was immer das ge-
nau wire); sie verneint nur eine naive Spiritualisierung der Welt. Ge-

94 Darauf griindet, wenn ich recht sehe, zu groflen Teilen die Argumentation von
Habermas, Freiheit und Determinismus, in: Kriiger (Anm. 38), S. 101 ff.

63

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nerell: ein vollstindiger Naturalismus in Philosophie und Wissen-
schaften wire gewiss ein Unding; aber umgekehrt wire ein vollstidn-
diger Anti-Naturalismus blof3 ein schlechter Witz. Das hat im {ibrigen
auch ein (durchaus sachgerechter) ,,Normativismus* der Strafrechts-
dogmatik als Grenze zu beachten. Denn weder Rechte und Pflichten
noch verschiedene Bedingungen objektiver wie subjektiver Zurech-
nung wiren unabhingig von unserem Bild der natiirlichen Welt be-
griindbar. Angesichts der heutigen Flut ,anti-naturalistischer Be-
kenntnisse und des fast gidnzlichen Fehlens von Versuchen, den Beg-
riff zu kldren und seine Anwendung zu begriinden, darf man (mit klei-
nen Abwandlungen) Robert Musil zitieren: ,Ich beantrage, alle deut-
schen [Philosophen und Strafrechtler] mochten sich durch zwei Jahre
dieses Wortes enthalten. Denn heute steht es so, daf} jeder, der etwas
behaupten will, was er weder beweisen kann, noch zuende gedacht hat,
sich auf den [Anti-Naturalismus] beruft. In der Zwischenzeit moge
jemand die zahllosen Bedeutungen dieses Wortes aufkliren.*”

Zuriick zu Kant. Steht somit schon ihre Deduktionsgrundlage auf
briichigem Boden, so gilt dies fiir die ,,absolute Freiheit* selbst erst
recht. Wir miissen, sagt Kant, ,jedem verniinftigen Wesen, das einen
Willen hat, notwendig auch die Idee der Freiheit leihen, unter der
allein es handle.” Denn: ,,.Der Wille desselben kann nur unter der Idee
der Freiheit ein eigener Wille sein“ (GMS, AA 1V, S. 448). Aber das
beweist entschieden zu viel. Denn es gilt fiir jeden Willen (auch den
eines unverniinftigen Wesens) und sagt daher nichts iiber dessen Frei-
heit. ,,Wille* heif3it, dass etwas von jemandem gewollt wird. Es gehort
begrifflich zu einem Willen, jemandes ,.eigener” zu sein, einen Inha-
ber (I) zu haben. Will I etwas, z.B. X, so ist dieser Wille zu x per defi-
nitionem ,der eigene* des I. Sagte I etwa: ,,Ich will x, habe also den
Willen zu x; aber es ist nicht mein eigener Wille.“, so wire das offen-
sichtlich widerspriichlich. Ist der Wille zu x nicht I’s ,,eigener Wille®,
egal aus welchem Grund (etwa weil ein anderer ihn I aufzwingt), dann

95 Musil, Geist und Erfahrung. Anmerkungen fiir Leser, welche dem Untergang des
Abendlandes entronnen sind, in: Ges. Werke, Bd. 8 (Frisé, Hrsg.), 1978, S. 1042 ff.,
1053 (bei Musil ist die Rede von ,,Intuition®).

64

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hat 1 diesen Willen nicht, will also nicht x, auch wenn er sich dem
Zwang des fremden Willens beugt. Man mag einwenden, auch ein
dem I aufgenoétigter Wille sei noch immer I's Wille. Meinetwegen,
dariiber lohnt sich kein Streit. Ein aufgezwungener Wille, der als sol-
cher erlebt wird, ist unstreitig keiner ,unter der Idee der Freiheit*.”
Und ob man dann sagt, er sei iberhaupt nicht der Wille des Gezwun-
genen, oder aber, er sei dies doch, aber eben ein ungeliebter (unge-
wollter?), jedenfalls unfreier Wille, verschlidgt nicht viel.

Sehen wir also im folgenden vom aufgenétigten Willen ab, tiber dessen
Unfreiheit kein Dissens besteht. Kants Satz, ein Wille konne nur ,,unter
der Idee der Freiheit” ein eigener sein, besagt dann nichts anderes als:
Jjeder nicht aufgenétigte (kiinftig ,,n.a.”) Wille ist einer unter der Idee
der Freiheit. Damit wird aber Kants weitere Behauptung, ,,jedes Wesen,
das nicht anders als unter der Idee der Freiheit handeln kann, ist eben
darum in praktischer Riicksicht wirklich frei* (ebda., S. 448), ginzlich
witzlos. Denn sie lautet nun knapp: ,.Jeder (n.a.) Wille ist wirklich frei.*
Die Freiheit des (n.a.) Willens folgte dann eo ipso aus seinem Begriff.
Das Urteil, ,,der (n.a.) Wille ist frei®, wire — entgegen Kants ausdriickli-
cher Betonung, es sei ein ,,synthetischer Satz a priori“ — ein analytischer
Satz (und die ganze jahrtausendealte Diskussion der Philosophie dar-
iiber auf eine irgendwie peinliche Weise obsolet).

Damit nicht genug. Kants zitierter Schluss auf ,,wirkliche Freiheit in
praktischer Riicksicht* erweist sich nun als offensichtlich falsch. Es
gibt zahlreiche Formen eines nicht aufgendétigten, also eigenen und
daher notwendig ,,unter der Idee der Freiheit” stehenden Willens, die
niemand als ,,wirklich frei“ und damit als taugliche Grundlage von
Verantwortlichkeit anséhe. Beispielhaft: Der Wille des hochgradig
geisteskranken G, seinen Nachbarn zu toten, weil er in diesem den
Teufel sieht und es fiir seine Pflicht hilt, die Welt vom Teufel zu be-
freien, ist ganz gewiss G’s ,eigener Wille®“. Wessen sonst?”’ Und

96  Hierher gehort, n.b., auch ein durch innere Zwangs- und Suchtobsessionen aufgeno-
tigter Wille (s.o0. IL1., S. 13).

97  Ein fadenscheiniger Begriffstrick wire nun die Antwort ,,der Natur®. Das ist besten-
falls eine schiefe Metapher. Die ,,Natur* hat keinen Willen, sie erzeugt Willen, ver-
niinftigen wie kranken — beides durch Gehirne.

65

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ebenso gewiss handelt G deshalb ,,unter der Idee der Freiheit®. Also
wirklich frei“? Dann wire § 20 StGB zu streichen. (Und das wire
ldangst nicht die irritierendste Konsequenz.) Schuldunfihigkeit wegen
Geisteskrankheit gibe es nicht.” Jeder ungendtigte geisteskranke
Wille wire frei, auch wenn er die Einsicht ins Unrecht verstellte. Das
alles ist (sit venia verbo vor einem Jahrtausendgenius wie Kant) im
Ansatz verfehlt, ndmlich in dem merkwiirdigen Bestreben, Freiheit
allein aus Begriffen zu beweisen und nur einen solchen Beweis fiir
den einer reinen Vernunft zu halten.

Und damit fillt auch Kants letztes und entscheidendes Freiheits-
Argument: Weil jedes verniinftige Wesen ,,nicht anders als unter der
Idee der Freiheit handeln kénne und ,.eben darum [...] wirklich frei®
sei, miisse diese Idee der Freiheit ,,allen verniinftigen Wesen beigelegt
werden® (ebda., S. 448). Das ist ein klares non sequitur. Aus dem
Umstand, dass ,jedes verniinftige Wesen™ nur ,,unter der Idee der
Freiheit™ handeln, also seinen eigenen (ungendtigten) Willen nur als
den unverursachten Verursacher seines Handelns erleben kann, folgt
keineswegs, dass ein so verstandener freier Wille ,,allen verniinftigen
Wesen beigelegt werden* miisse, ja auch nur konne. Allenfalls folgt
daraus, dass alle verniinftigen Wesen in ihrem Handeln sich selber
einen freien (unverursachten) Willen ,,beilegen* miissen, nicht jedoch,
dass ein anderer das fiir sie und an ihrer Stelle tun konnte.

In diesem Wechsel der Perspektiven vom handelnden Akteur zu ei-
nem ,beilegenden‘ Dritten liegt aber ein Unterschied ums Ganze. Der
Grund ist der soeben erorterte: Dass ein Handelnder sein eigenes Han-
delnwollen nicht anders als ,unter der Idee der Freiheit” erfahren
kann, folgt begrifflich daraus, dass dieses Wollen sein eigenes ist; und
es folgt empirisch daraus, dass (eben deshalb) einem Akteur selber als
sein Handeln nur eines gilt, das er als Produkt seines eigenen Wollens
erlebt.” Weder mit der Vernunft dieses Wollens noch mit dessen

98  Auch eine (per definitionem determinierte!) Maschine mit Bewusstsein, wie es sie
vielleicht einmal geben mag, wire tibrigens in diesem Sinne frei: Sie konnte sich so
wenig wie ein handelnder Mensch als Teil einer Kausalkette erfahren, sondern emp-
fiande ihre Entscheidungen als spontane, aus eigenem Antrieb getroffene.

99  Als Kontrast: Das sog. Alien-hand-Syndrom, eine seltene Neuropathie, 16st funktional

66

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wirklicher Freiheit hat das irgendetwas zu tun, und deshalb auch nicht
damit, ob dem Handelnden von aufen ,,wirkliche* Freiheit ,,beigelegt*
werden kann. Noch einmal: auch Geisteskranke haben, wenn sie han-
deln wollen, ihren eigenen Willen, handeln also ,,unter der Idee der
Freiheit®. Das dndert aber an der Geisteskrankheit und somit an der
Unfreiheit dieses Willens nichts.'® Auch unser G, der die Welt vom
Satan, niamlich seinem Nachbarn, befreien will, kann die Entschei-
dung zu seiner Totungshandlung ,,nicht anders als unter der Idee der
Freiheit* treffen, wenn er sie denn als seine Entscheidung erlebt und
nicht als externen Zwang. Ihn ,,eben darum in praktischer Riicksicht
wirklich frei® zu nennen und auf ihn ,,alle Gesetze, die mit der Freiheit
unzertrennlich verbunden sind“ (GMS, ebda.), anzuwenden, kurz, ihn
fir schuldig zu erkldren und zu bestrafen, wire aber abwegig. Ganz
im Gegenteil: G mag noch so glaubhaft beteuern, die Tat sei allein
seinem eigenen Willen, den Teufel zu vernichten, entsprungen, und
das Gericht mag mit guten Griinden davon vollstindig iiberzeugt sein:
es wird ihn dennoch nicht schuldig sprechen. Vielmehr wird es erkla-
ren, dass es an G’s Aufrichtigkeit sowenig zweifle wie an dessen
,,Handeln unter der Idee der Freiheit“, dass es aber besser wisse als er,
dass dieses Handeln dennoch nicht frei, sondern Produkt seiner Geis-
teskrankheit gewesen sei. Genauer: Produkt seines kranken Gehirns.

Produkt des Gehirns ist aber jede Handlungsentscheidung, auch jede
verniinftige. Und hier wird deutlich, dass die Kantsche Konstruktion
das Grundproblem der Willensfreiheit, dem auch die Diskussionen der
Gegenwart vorrangig gelten, in toto verfehlt: den neuronalen Ur-

zielorientierte Bewegungen einer (meist der linken) Hand aus, welche von dem Be-
troffenen nicht als selbstgewollt bzw. selbstverursacht, sondern als fremdgesteuert
erlebt werden — bis hin zum offenen Konflikt mit der dann gewaltsam intervenieren-
den anderen Hand; s. dazu Assal et al., Moving with or without will: Functional neu-
ral correlates of alien-hand syndrome, in: Annals of Neurology 62 (2007), 301 ft.;
solche ,.alien hand“-Bewegungen sind genauso wenig eigene Handlungen (,,unter
der Idee der Freiheit™) des Betroffenen wie Krampfanfille o.4.

100 Das gilt auch fiir hochgradige Psychopathen, deren kognitive Fahigkeiten vollkom-
men unbeeintrichtigt sein konnen, wihrend ihnen jedes Normbewusstein (jede Mdg-
lichkeit dafiir!) ganzlich fehlt; s. Maibom (Anm. 90).

67

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sprung jedes Willens. Der Gegenbegriff zu einer ,,unter der Idee der
Freiheit™ gebildeten und deshalb angeblich wirklich freien Entschei-
dung ist fiir Kant immer nur eine durch ,,die Sinne“ oder ,,die Sinn-
lichkeit” eines Handelnden bestimmte, daher blof ,rezeptive”, die
somit ,,anderwirts her [ihre] Lenkung* empfange und deshalb unfrei
sei. Diese Alternative — durch Sinnlichkeit (,,rezeptiv*) oder durch
reine Vernunft (,,spontan‘) hervorgebracht — verfehlt aber das Prob-
lem. Denn in beiden Fillen entsteht der Wille nur als Produkt der
neuronalen Aktivitit des Gehirns, eines makrophysikalischen, deter-
minierten Systems. Auch ,reine praktische Vernunft” gelangt allein
durch dieses Nadelohr von Physik und Biochemie zu ihrer kausal
wirksamen Existenz. Und selbstverstindlich kann ein Handelnder die
spezifisch neuronale Erzeugung seines Willens, und wire dieser noch
so geisteskrank, nicht als ,rezeptive” Bestimmung von ,,anderwirts
her* erfahren (er mag nicht einmal wissen, dass er ein Gehirn hat) — so
wenig wie, nach Kant, seine Willensbestimmung durch reine prakti-
sche Vernunft. Kennzeichnet also das Merkmal des ,,Handelns unter
der Idee der Freiheit” alle eigenen (nicht abgenétigten) Handlungsent-
schliisse, geisteskranke wie verniinftige (freie), so taugt es offensicht-
lich nicht als Kriterium der Unterscheidung zwischen ihnen und be-
weist daher in keinem Fall irgendetwas fiir eine ,,wirkliche Frei-
heit.'"!

Damit scheitert Kants Konzeption der Willensfreiheit im ganzen. Ein
letzter prinzipieller Einwand sei gleichwohl erwéhnt. Er betrifft noch
einmal das schon gezeigte unbeglaubigte Changieren zwischen der
transzendentalen Sphire des Ursprungs und der handfest phaenomena-

101 Auch manche epileptische Anfille werden von den Betroffenen mit der subjektiven
Gewissheit erlebt, dabei selbstbestimmt (,,unter der Idee der Freiheit*) zu handeln; ge-
legentlich sind die Patienten nachtriiglich tiberzeugt, sie hitten in der Zeit des Anfalls
auf ihre Umgebung handelnd eingewirkt, wihrend sie sich in Wahrheit in einem star-
ren oder konvulsivischen Krampfzustand befanden. ,,Wirklich frei“? — Ein solcher
Fall lag der Entscheidung BGHSt 40, 341 zugrunde; eingehend dazu, mit Darstellung
des Sachverhalts nach der (unveroffentlichten) tatrichterlichen Entscheidung, Detlef-
sen (Anm. 10), S. 102, 148 ff. Uberblick iiber verschiedene Formen der Epilepsie bei
Blumenfeld, Consciousness und Epilepsy, in: Laureys (ed.); The Boundaries of Cons-
ciousness: Neurobiology and Neuropathology, 2006, S. 271 ff.

68

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

len Sphire der Wirkungen eines ,,absolut freien Willens*. Als noume-
non liege er auBerhalb von Raum und Zeit; als causa habe er dagegen
seine handfesten Folgen allein in der phaenomenalen Welt der (deter-
minierten) Erscheinungen. Kant hatte keinen Zweifel an der Tragfi-
higkeit dieser Grundlage fiir die Zurechnung von Schuld und die Auf-
erlegung auch der todlichen Strafen des Kriminalrechts seiner Zeit.'"*
Fiir einen heutigen Strafrechtler gehort aber, so meine ich, schon eine
betriachtliche metaphysische Indolenz (oder die Mitgliedschaft in der
,.Landeskirche der Kantianer“m) dazu, dieses Ergebnis einer spekula-
tiv-begrifflichen Konstruktion einfach zu iibernehmen. Doch mag man
das beurteilen, wie man will.

Nicht aber dies: Wer mit Kant den noumenal freien Willen zum ,,un-
verursachten Verursacher erklért, der verlegt zwar nicht dessen me-
taphysischen Grund, wohl aber seine zugleich behaupteten Folgen in
die Sphire der Physik. Dann muss er sich aber nach der empirischen
Vereinbarkeit dieser Folgen mit dem physikalischen Weltbild fragen
lassen. Jeder handlungs- bzw. entscheidungskausale Akt eines freien
Willens bringt irgendeine Verdnderung in einer physikalischen Grof3e
der Welt hervor. Ist er selber unverursacht, also a limine nicht physi-
kalisch erkldrbar, so verletzt seine physische Wirkung den Satz von
der Erhaltung der Energie, eines der wenigen so gut wie unbestritte-
nen Grundgesetze der Physik. Gewiss gilt es nur fiir geschlossene
physikalische Systeme, und der einzelne handelnde Mensch (bzw. sein
Gehirn) ist kein solches. Wohl aber wird man mit der groB3en Mehrheit
der Physiker den gesamten Kosmos als geschlossenes System anzuse-
hen haben. Hitte Kant recht, so miisste durch jeden noumenal freien
Willensakt, der ,.eine Reihe von Begebenheiten ganz von selbst* an-

102 Berithmt ist die Intransigenz, mit der er auf der ,kategorischen* Pflicht des Staates
bestand, gegen Morder die Todesstrafe anzudrohen, zu verhdngen und zu vollstre-
cken (MdS, AA VI, S. 333). Zuriickhaltender noch KrV, B 579: Zurechnung sei
,hur auf den empirischen Charakter zu beziehen, der freilich (auch) ,,reine Wirkung
der Freiheit®, also des ,,noumenalen Charakters*, sein soll.

103 Treffender Ausdruck Albert Einsteins, zit. in Folsing, Albert Einstein. Eine Biogra-
phie, 1995, S. 541. — Viele Strafrechtler scheinen solche Bedenken aber nicht zu tei-
len; s. z.B. die in Anm. 71 genannten.

69

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fangt (KrV, B 563), also weltweit in jeder Sekunde milliardenfach, im
Universum neue Energie entstehen. Das widerspricht dem heutigen
Weltbild der Physik.'™ Dieser Widerspruch lisst sich nicht etwa mit
dem wohlfeilen Hinweis vermeiden, dass bei Kant dieselbe Handlung
ja auch als naturgesetzlich determiniert gelte. Gibt es fiir eine ,,Er-
scheinung® zwei Perspektiven der Erkldrung, von denen eine falsch
ist, dann ist diese zu streichen und nicht mit dem Hinweis zu verteidi-
gen, man habe ja daneben auch noch eine richtige.

Man mag durchaus mit Kant behaupten, dass wir ,,berechtigt sind*,
den handelnden Menschen ,,auf zwei Seiten zu betrachten* (KrV, B
566), namlich auch als noumenales Wesen ,,unter der Idee absoluter
Freiheit. Nur muss man hinzufiigen, dass das so identifizierte ,,intelli-
gible Vermogen des Menschen — entgegen Kant — kausal irrelevant
ist. Und genau deshalb sind wir nicht berechtigt, aus diesem Betrach-
tenkonnen umstandslos ein Bestrafendiirfen abzuleiten. Man verzeihe
eine triviale Veranschaulichung: Steine haben notwendig bestimmte
Eigenschaften, insbesondere Masse, Ausdehnung und Farbe. Daher
sind wir vollkommen ,,berechtigt”, jeden Stein unter jedem einzelnen
dieser Gesichtspunkte ,,zu betrachten®. Trifft mich nun ein Stein am
Kopf und hinterldsst eine schmerzhafte Beule, dann ist es gleichwohl
verfehlt zu sagen: ,.Dieser Stein hat die notwendige Eigenschaft einer
Farbe und er hat meine Beule verursacht; also ‘hat’ (kantianisch ge-
sprochen) die Farbe ‘in Ansehung’ meiner Beule Kausalitit.“ Nein.
Die Farbe ist fiir die Beule kausal bedeutungslos. Nichts anderes gilt
aber fiir die noumenale Freiheit in Ansehung der phidnomenalen Er-
eignisse einer Handlung und ihrer Folgen.'®

104 Das gilt auch, wenn man (wie es richtig ist) nicht die relativ groen Energiemengen
im Blick hat, die fiir korperliches Handeln, sondern nur die Minimalmengen, die fiir
das ,,Anstoen* der schlieflich handlungsauslosenden neuronalen Vorgéinge auf ei-
ner sub-zellularen Ebene im Gehirn benétigt werden; s. Wilson, Mind-Brain Interac-
tion and Violation of Physical Laws, in: Libet et al. (Anm. 13), S. 185 ff. (mit ge-
nauen Berechnungen), sowie Burns, Volition and Physical Laws, in: Journal of
Consciousness Studies 6 (1999), 27 ff.

105 Mein Beispiel deutet auf das Problem der sog. mentalen Verursachung (dazu im
néchsten Kapitel). Die Analogie zu Kants Argument ist nicht ganz exakt: Die kausal
irrelevante Eigenschaft des Steines ist eine empirische (Farbe), der ,absolut” freie

70

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Selbstverstiandlich mag die Naturwissenschaft einer ferneren Zukunft
den Zusammenhang von Gehirn und Willen unter dem Gesichtspunkt
der physikalischen Erhaltungssitze anders beurteilen als die gegen-
wirtige.' Aber es bedarf wohl keiner Betonung, dass sich auf derart
ungedeckte Wechsel einer spekulativen Erwartung keine moralische
Zurechnung griinden ldsst, und ein strafrechtliches Schuldprinzip
schon gar nicht.

2.3.3 Akteurskausalitit Il: heutige / andere Formen des libertdiren
Inkompatibilismus

Die Verlegung des Ursprungs der ,,Kausalitit aus Freiheit* ins Nou-
menale erlaubte es Kant, zugleich eine vollstindige Determination
alles empirischen Handelns anzunehmen. Das lisst sich als eine (sehr
spezielle) Form des Kompatibilismus auffassen.'”’ Heutige Akteurs-
kausalisten suchen dagegen, sofern sie keine Kantianer sind, den un-
verursachten Verursacher ausschlieBlich in der empirischen Person
des Handelnden; deshalb sind sie fast durchgingig kompromisslose
Inkompatibilisten.'™ Kant hiitte ein solches Suchen fiir aussichtslos
gehalten. Nach allem, was die bisherige Diskussion an Argumenten

Wille bei Kant ist ,ioumenal* (nicht etwa ein empirischer mentaler Akt). Das macht
Kants Kausalitdts-Behauptung aber nur noch mysterioser — und die Analogie a forti-
ori zuldssig.

106 Darauf verweist nachdriicklich der Physiker Mohrhoff, The Physics of Interactio-
nism, in: Journal of Consciousness Studies 6 (1999), 165 ff., der freilich nur behaup-
tet, moglicherweise miisse nicht jede materielle Veranderung in der Welt (z.B. in
Gehirnen) vollstindig von den Gesetzen der Physik bestimmt sein; sehr spekulativ
Averill/Keating, Does Interactionism Violate a Law of Classical Physics?, in: Mind
90 (1981), 102 ff.

107 Genauer: Kants Lehre ist, je nach noumenalem oder phinomenalem Blickwinkel,
sowohl kompatibilistisch als auch inkompatibilistisch; sie hobe, wire sie haltbar,
den Sinn der Unterscheidung auf. (Sie ist aber nicht haltbar.)

108 Einige wenige Ausnahmen pro Kompatibilismus gibt es aber, z.B. Markosian, A
Compatibilist Version of the Theory of Agent Causation, in: Pacific Philosophical
Quarterly 80 (1999), 257 ff.

71

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dazu erbracht hat, ist es das auch. Deshalb kann die folgende Skizze
knapp ausfallen.'®”

Akteurskausalisten postulieren die Existenz zweier unterschiedlicher
Arten von kausal relevanten Eigenschaften: die des ersten (geldufigen)
Typs seien fiir Kausalrelationen zwischen Ereignissen bedeutsam, die
des zweiten fiir kausale Relationen zwischen einer handelnden Person
und einem Ereignis. Roderick Chisholm, einer der frithesten und ein-
flussreichsten Akteurskausalisten der Gegenwart, spricht von ,.trans-
eunter Kausalitit®, die zwischen Ereignissen, und ,,immanenter Kau-
salitidt, die zwischen Akteur und Handlung (bzw. Handlungsent-
schluss) bestehe.''” Wie diese letztere Kausalrelation genau vorstell-
bar sei, bleibt freilich dunkel, und nicht nur bei Chisholm. So weit ich
sehe, hat bislang kein Akteurskausalist diese besondere Kausalitit
verstindlich machen konnen. RegelmiBig betont wird zwar, dass sie
nicht an den Kriterien der Ereigniskausalitit gemessen werden diirfe,
aber das ist bloB eine Wiederholung der theoretischen Priamisse und
erklirt nichts.''" Ebenfalls oft zu lesen ist ein defensives Argument:
Auch fiir die normale Ereigniskausalitét, das abgelehnte Gegenmodell,
sei die genaue Natur der Kausalrelation nicht wirklich verstanden,
vielleicht sogar unerkldrbar, im iibrigen hochst umstritten und Ge-
genstand einer Reihe unterschiedlicher Deutungen.''? Das ist richtig,
aber kein Grund, neue unverstindliche Zusammenhédnge zu postulie-

109 Griindliche Darlegung bei O’Connor, Persons & Causes. The Metaphysics of Free
Will, 2000, S. 43 ft., 71 ff.; weitere wichtige Akteurskausalisten: Taylor, Action and
Purpose, 1966; Thorp, Free Will: A Defence Against Neurophysiological Determin-
ism, 1980; Clarke, Toward A Credible Agent-Causal Account of Free Will, in: Notis
27 (1993), 191 ft.; Meixner, Kausalitit der Ereignisse oder Kausalitdt der Personen?,
in: Metaphysica 1999, 105 ff. — Urahn des Akteurskausalismus ist der schottische
,,Common Sense*-Philosoph Thomas Reid, Essays on the Active Powers of the Hu-
man Mind (1788), ed. 1969, Essay IV: On the Liberty of Moral Agents.

110 Chisholm, Human Freedom and the Self (1964), repr. in: Watson (ed.), Free Will,
1982, S. 24 ff., 29; Chisholm zitiert (plausibel) Aristoteles (Physica VII, 5, 256a) als
einen Ahnherrn des Akteurskausalismus.

111  Ganz dhnlich Watson, Introduction, in: ders. (Anm. 110), S. 10; weitere Kritik ders.,
Free Action and Free Will, in: Mind 96 (1987), 145 ff., 166 ff.; dhnlich auch Kane
(Anm. 24), S. 187 ff.

112 Z.B. Chisholm (Anm. 110), S. 31 f.; Clarke (Anm. 109), 198 ff.

72

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren. Vor allem aber suggeriert es erheblich mehr, als plausibel ist.
Zwar sind kausale Ereignisrelationen in mancherlei Hinsicht ebenfalls
schlecht oder gar nicht verstanden. Doch in vielen unstreitigen Féllen
lassen sie sich, anders als die Akteurskausalitit, ohne weiteres befrie-
digend erkldren, ndmlich physikalisch-reduktionistisch als Transfer
von Energie, in welcher Form immer. Und zweitens steht selbst in
Grenz- und Zweifelsfillen zumindest die Existenz ihrer Relata und
deren grundsitzliche Beschaffenheit nicht in Frage. Auch das ldsst
sich aber fiir die Akteurskausalitéit nicht behaupten. Denn es ist ein-
fach ritselhaft, was von einem Akteur noch als causa tibrig bleiben
konnte, nachdem man alles an ihm gestrichen hat, was als Ereignis
beschreibbar ist (von den Muskelkontraktionen bis zum mikrophysi-
kalischen ,,Feuern* von Neuronen im Gehirn), eben weil es als Ereig-
nis jeweils selbst verursacht ist und deshalb nicht zur unverursachten
Ursache, dem ,freien Akteur®, gehdren kann.

SchlieBlich konnten Akteurskausalisten ihr Ziel, den freien Willen zu
erkldren, selbst dann nicht erreichen, wenn sich die Kausalrelation
zwischen einem ,,unbewegten Beweger“”3 und seinem Handeln ver-
stindlich machen lieBe. Ist der auslosende Ursprung einer Handlung
im Handelnden selber ohne Ursache, dann konnen auch Griinde fiir
das Zustandekommen der Handlung keine ursédchliche Rolle spie-
len.'™ Tun sie das aber nicht, dann ist schwer zu sehen, wie der Han-
delnde das Auslosen seiner Handlung kontrollieren konnte. Dies ist
aber ebenfalls Bedingung ihrer Freiheit. Allein das Offenstehen (Inde-
terminiertsein) von Alternativen gewihrleistet noch keine Freiheit,
wenn nicht aulerdem die Auswahl der schlieSlich vollzogenen Hand-
lung vom Handelnden kontrolliert wird. Nun mag man durchaus gene-
rell verneinen, dass Griinde eine determinierende (verursachende)
Wirkung auf unsere Handlungen hitten, und ihnen dennoch einen
erheblichen Einfluss auf deren Zustandekommen zuschreiben, weil

113 So ausdriicklich Chisholm (Anm. 110), S. 32, der iibrigens auch die Parallele mit der
analogen Eigenschaft Gottes sieht und nicht scheut.

114 Nimlich im Modus ihres Zum-Motiv-Werdens, wie er oben, sub IV.2.2 (nach Anm.
60), skizziert wird.

73

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Griinde, nach einem berithmten Wort von Leibniz, ,,geneigt machen
ohne zu zwingen“.'” Dann bliebe aber gleichwohl ein unerklirter
Rest offen: Ein bestimmter Anteil am Vorgang des Auslosens einer
Handlung ldge erstens auBerhalb des Einflussbereichs des Grundes
(der bloB disponierenden ,,Neigung®), und wire zweitens (definitions-
gemil) unverursacht. Schematisch veranschaulicht: Macht ein be-
stimmter Grund jemanden zu 70% geneigt zu einer Handlung und ist
deren unmittelbare Ursache im ganzen unverursacht, dann bleiben
30% dieser Ursache auB3erhalb jeder Bestimmung durch irgendetwas —
und damit jenseits der Kontrolle des Handelnden. Sie erscheinen als
Produkt des Zufalls. Zugleich sind sie condicio sine qua non der
Handlung. Neigung + auslosender Zufall sind aber nicht das, was wir
und was insbesondere Akteurskausalisten mit Willensfreiheit meinen.
Damit ist der Akteurskausalismus als Freiheitsmodell ebenfalls ge-
scheitert.''®

Ein letzter Blick sei schlieBlich auf eine andere Richtung des liberti-
ren Inkompatibilismus geworfen, die als ,teleological intelligibility
theory* firmiert.""” Das bezeichnet zunichst eine Grundperspektive,
die der des oben erorterten ,,Griinde versus Ursachen®-Arguments
dhnlich ist: Handlungen seien nicht im Schema ,,Ursache — Wirkung*,
sondern nur unter dem Blickwinkel ihrer teleologischen Orientierung,
ndmlich an Griinden, verstdndlich zu machen. Daher sei die Frage
ihrer Freiheit ebenfalls in dieser Perspektive zu untersuchen. Freilich
begniigen sich die meisten ,teleological intelligibility“-Theoretiker
nicht mit diesem einfachen Hinweis (wie leider viele Anhinger des
,,Griinde‘“-Arguments in der deutschen Debatte). Vielmehr versuchen

115 Leibniz’ (vielzitiertes, aber kaum je nachgewiesenes) Dictum steht so nicht wortlich,
aber sinngemaif in: Die Theodizee, 1. Teil Nr. 50, mehrmals im 2. Teil (z.B. Nr. 302
und passim) sowie im Anhang (3. Einwand).

116  So auch Guckes, Ist Freiheit eine Illusion? Eine metaphysische Untersuchung, 2003,
S. 170 f.; dhnlich (der Libertarier!) van Inwagen, Free Will Remains a Mystery, in:
Philosophical Perspectives 14 (2000), 1 ff., 14 ff.

117 V.a. Kane, Two Kinds of Incompatibilism, in: Philosophy and Phenomenological
Research 1989, 219 ff.; der Ausdruck geht wohl zuriick auf Watson, Free Action
(Anm. 111), 165, die Idee eher auf Wiggins, Towards a Reasonable Libertarianism,
in: Honderich (ed.), Essays on Freedom of Action, 1973, S. 31 ff.

74

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sie, die Moglichkeit eines Begriffs hinreichender (verantwortungsbe-
griindender) Freiheit in Ubereinstimmung mit den Erkenntnissen der
modernen Naturwissenschaft, insbesondere auch der Neurobiologie
darzulegen. Die wohl profundeste Konzeption dieser Art hat Robert
Kane ausgearbeitet.118 Er betrachtet ,Freiheit“ als das spezifische
Merkmal von Handlungen, die aus einer Wahl zwischen verschiede-
nen Entscheidungsmoglichkeiten in Konfliktsituationen hervorgehen.
Drei hauptséichliche Formen solcher Konflikte bzw. der jeweils zuge-
horigen Handlungswahl seien zu unterscheiden: moralische Konflikte,
Klugheitskonflikte und sog. praktische Konflikte. (Die letztgenannten
sind solche, deren Entscheidung sowohl unter moralischen als auch
unter Klugheitsgesichtspunkten indifferent ist, etwa die Wahl zwi-
schen zwei verlockenden Offerten auf der Speisekarte eines Restau-
rants.)""” Nun postuliert Kane fiir die Wahl in solchen Konfliktlagen
unter dem Gesichtspunkt von Natur- oder Kausalgesetzlichkeit zwei
(bzw. drei) prinzipielle Indeterminismen: Indeterminiert, und zwar
auch und gerade neuronal indeterminiert, sei erstens, welche mogli-
chen Handlungs- bzw. Entscheidungsgriinde dem Handelnden iiber-
haupt bewusst wiirden. Zweitens sei bei Moral- und bei Kugheitsent-
scheidungen indeterminiert, in welchem Male sich der Handelnde um
die jeweilige Entscheidung bemiihe, und bei praktischen Entscheidun-
gen, welche der Alternativen er schlielich am stirksten gewichte.'”
Diese postulierten Indeterminismen versucht Kane sodann mit einer
Analyse naturwissenschaftlicher Forschungsergebnisse aus Chaosthe-
orie, Quantenphysik, ,.Nichtgleichgewichtsthermodynamik® (Thermo-
dynamik irreversibler Prozesse) und aus den Theorien sog. neuronaler
Netze zu begriinden. Ob diese Beweisfiithrung tiberzeugt, entzieht sich
zu groBen Teilen meiner Beurteilung.'*' Doch hingt, wie wir sehen

118 V.a. in (Anm. 24); s. auch Kane, Some Neglected Pathways in the Free Will Laby-
rinth, in: ders. (Anm. 16), S. 406 ff., sowie ders., Libertarianism, in: Fischer/Kane/
Pereboom/Vargas, Four Views on Free Will, 2007, S. 5 ff.

119 S. Kane (Anm. 24), S. 125 ff. Kane unterscheidet drei weitere freiheitsrelevante
‘Wabhlsituationen, die wir hier ignorieren konnen.

120 Kane, ebda., S. 128 ff.

121  Sie sei als Kontrast zu der saloppen Beildufigkeit lobend hervorgehoben, mit der

75

https://dol.org/0.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden, die Frage, ob Kanes Theorie im ganzen plausibel ist, davon
am Ende nicht ab.

Mit den bisher skizzierten Grundelementen verkniipft der Autor einige
weitere: ,.Frei kann nach seiner Uberzeugung eine Handlungsent-
scheidung nur heilen, wenn drei hauptsichliche Voraussetzungen
erfiillt sind: Erstens muss es ihrem Urheber moglich (gewesen) sein,
sich anders zu entscheiden'”?, und zweitens, den Handlungsvollzug zu
kontrollieren; drittens muss ihm mit Griinden eine ,,Letztverantwor-
tung® fiir die hinreichende Bedingung der Entscheidung, ndmlich
deren hinreichendes Motiv, zurechenbar sein. Im Moment des Han-
delns ist ein solches Motiv offensichtlich nicht allein aus den aktuellen
Anreizen erklirbar, sondern griindet zum mafigeblichen Teil in Cha-
raktereigenschaften des Handelnden, die ihrerseits oft weit zuriicklie-
gende lebensgeschichtliche Entwicklungen spiegeln. Auch fiir diese
biographisch gewordenen Charakterziige miisse daher ein Handelnder
hinreichend verantwortlich gemacht werden konnen, um ,,letztverant-
wortlich” fiir sein Motiv zu sein. Die Moglichkeit einer solchen cha-
rakterbezogenen Verantwortung versucht Kane so zu begriinden, dass
er aus dem permanenten Strom trivialen und sozusagen spurlosen
Verhaltens, das den Alltag jeder individuellen Lebensgeschichte
kennzeichnet, Handlungen von profunderer, ndmlich charakterprigen-
der Bedeutung heraushebt: sog. ,self-forming actions®. Diese seien
ihrerseits keine vollstindig determinierten Ereignisse, sondern in der
oben skizzierten zweifachen Weise indeterminiert. Solche self-
forming actions hinterlieBen mentale (und also neuronale) Spuren, die
sich mit zahllosen weiteren aus #hnlich bedeutsamen Handlungen
nach und nach zu einem komplexen Netz charakterlicher Eigenschaf-
ten verkniipften. Diese Eigenschaften konnten dem Handelnden spiter
ggf. in ausreichendem MaBe zugerechnet werden, um ihm eine Letzt-

hierzulande oft schon die wohlfeile Trivialitit, dass wir ,,aus Griinden handeln®, fiir
die Losung des Freiheitsproblems ausgegeben wird.
122 Unser oben (I1.3.) erldutertes Prinzip PAM.

76

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verantwortung fiir Handlungen, die aus ihnen hervorgingen, zuzu-
schreiben.'”

Kanes Votum fiir die Moglichkeit eines freien Willens griindet, das
mag schon diese notgedrungen diirftige Skizze andeuten, in einer
beeindruckend dichten Textur von Argumenten. Sie werfen freilich
zahlreiche Probleme auf, die eine kritische Erorterung verdienen (und
ibrigens auch genieflen). Viele von ihnen 16st Kane auf zweifelhafte
und umstrittene Weise. Strafrechtlern mag sich beildufig die Frage
aufdringen, was mit einer solchen Ausdehnung des Begriffs der Tat-
verantwortlichkeit auf lebensgeschichtliche self-forming acts der Ver-
gangenheit vor dem Hintergrund des § 20 StGB im deutschen Straf-
recht anzufangen wire. Die Antwort lautet ,nichts“'?*, aber das ist fiir
eine moralphilosophische Konzeption natiirlich kein besonders
schmerzliches Verdikt. Doch sieht sich die Theorie einem prinzipiel-
len Dilemma ausgesetzt, an dem sie scheitern muss. Fiir jede einzelne
der Determinismus-Liicken, die Kane postuliert und mit Erwidgungen
zur Chaostheorie, Quantenphysik etc. auszufiillen versucht, bleibt das
sozusagen renitente Ritsel, wie Vorginge, die von den Naturwissen-
schaften jenseits des kausaldeterministischen Dogmas angesiedelt
werden, allein dadurch schon unter die Kontrolle eines Handelnden
geraten konnten. Es ist nicht zu sehen, wie das vorstellbar wire. Kanes
hochst komplexe Verkniipfung determinierter und indeterminierter
Ereignisse in der Vorgeschichte jeder konkreten, potentiell freiheitsfi-
higen Handlung 4ndert nichts daran, dass alles Determinierte keine
Alternative und alles Indeterminierte keine Kontrolle zulédsst. Macht
man, wie der Libertarier Kane, beides zur unabdingbaren Vorausset-
zung fiir freies Handeln, dann verurteilt man die eigene Theorie am
Ende zum Scheitern. Die Frage, ob nichtdeterminierte Ereignisse
wirklich potentielle Freiheitsriume erdffnen oder doch nur auf andere

123 Kane (Anm. 24), S. 60-78.

124  Wenngleich Charakterschuld-Konzepte in der strafrechtlichen Schulddebatte der
vergangenen 100 Jahre immer wieder eine Rolle gespielt haben (s. z.B. Figueiredo
Dias, Schuld und Personlichkeit, in: ZStW 95 [1983], 220, 237 ff.), nicht selten iib-
rigens im Anschluss an Schopenhauers ,Preisschrift (Anm. 10); guter Uberblick
bei Roxin, Strafrecht Allgemeiner Teil Band I, 4. Aufl. 2006, § 19 Rn. 27 ff.

77

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Regularititen der Natur deuten, bedarf angesichts des Umstands, dass
sie sich jedenfalls menschlicher Kontrolle entziehen, keiner weiteren
Erorterung.

3. Resiimee zu den inkompatibilistischen Freiheitslehren

Das fillt nun knapp aus. Inkompatibilistische Theorien der Willens-
freiheit miissen, ihren Pramissen entsprechend, zwei grundsitzlichen
Forderungen geniigen: Erstens darf der Wille nicht vollstindig durch
Naturvorgidnge determiniert sein; als problematische Quelle einer
solchen moglichen Determination stehen heute nur noch die neurona-
len Aktivititen des Gehirns ernsthaft zur Debatte. Zweitens darf der
Wille auch nicht vollstindig indeterminiert sein, denn um als frei
gelten zu konnen, muss er der Kontrolle des Wollenden/Handelnden
unterliegen, und das wire mit seinem Indeterminiertsein nicht zu ver-
einbaren. Beide Forderungen zusammen scheinen aber nicht erfiillbar
zu sein. Man mag mit Exkursionen in die unwegsamen Gebiete von
Quantenphysik, Chaostheorie und anderen Naturwissenschaften ir-
gendeine Art von Emanzipation des Mentalen vom Neurophysiologi-
schen mehr behaupten als beweisen. Doch steht man dann aussichtslos
vor dem Problem, die soeben aufgehobene Determination des Willens
durch das Gehirn aus irgendeiner anderen Quelle beziehen zu miissen,
um ihn als kontrollierbar, steuerbar auszuweisen, damit er die zweite
Grundbedingung der Freiheit erfiillen kann. Welcher Quelle sollte
diese Kontrollinstanz entstammen, wenn nicht wieder dem Gehirn?
Gerade dieses ist aber entweder wegen seines Determiniert- oder we-
gen seines Indeterminiertseins fiir einen solchen Steuerungszweck
nicht brauchbar. Es hilft auch nichts, die Kontrollbedingung um eine
logische (vielleicht auch empirische) Millisekunde zu verschieben und
etwa zu sagen, nicht die Entstehung des Willens, sondern sein Wirk-
samwerden im Einleiten der Handlung miisse kontrollierbar sein.
Einverstanden. Aber woher kidme diese Kontrollfahigkeit? Erneut
wiren als Quelle nur der Wille selbst oder die neurophysiologischen
Vorginge im Gehirn, aus denen er entsteht, vorstellbar. Beide sind
aber — siehe oben — nur entweder als determiniert und damit unfrei

78

https://dol.org/10.5771/9783845206820-51 - am 17.01.2026, 11:01:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I xmmm


https://doi.org/10.5771/9783845206820-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

