Die Unverfiigbarkeit des Eigenen:
Jacques Derridas Gesetz

der bedingungslosen Gastfreundschaft
als Einsicht in das Leben als Passage

Michael Wetzel

Das antiquiert klingende deutsche Wort von der sUnverfiigbarkeit« fasziniert
durch eine semantische Abgriindigkeit, die im Alltagsgebrauch kaum mehr
spiirbar ist. Dass etwas nicht verfiigbar sei, weil es im Lager fehlt und so nicht
geliefert werden kann, ist in den Zeiten des Online-Handels fast undenkbar
oder wird durch das sachlicher klingende currently not available ersetzt, das
mit seiner lateinischen Etymologie von >Wertschitzung« (von valere) in eine
ganz andere Richtung weist. Sie lenkt aber ab von dem nahezu dramatischen
Subtext des wortlich genommenen Unverfiigbaren, das in seiner Unfihigkeit
des Verfiigens (iiber etwas) iiber das Stammwort Fuge auch an die Unfihig-
keit des Verfugens, des Schlieflens einer Liicke, erinnert und damit an einen
sichtbar gewordenen Mangel. In der naheliegenden Wortspiel-Diktion Mar-
tin Heideggers kann man schnell auf die ontologische Grundkategorie der
»Zuhandenheit« schliefen, die im Unverfiigbaren in die sUnzuhandenheit« als
Stoérung des niitzlichen Umgangs mit dem Seienden umschligt. Als Zuhan-
denes ist dieses »handlich im weitesten Sinne und verfiigbar«, und die »Sicht
eines solchen Sichfiigens ist die Umsicht«;* in der Unverfiigbarkeit offenbart
das Seiende aber seine Unverwendbarkeit in der Form, dass es »nicht >zur
Hand ist« oder gar storend »im Wege liegt«.? Von dieser Unverfiigbarkeit ist

1 Die Uberlegungen gehen zuriick auf einen Vortrag, der 2016 an der Universitit War-
schau anlasslich der Tagung L'Europe et ses intellectuels gehalten wurde; vgl. Michael
Wetzel: Jacques Derrida et la question de I'Europe, in: Remigiusz Forycki (Hg.): Leuro-
pe et ses intellectuels, Warschau 2019, S.161-170.

2 Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tiibingen 121972, S. 69.

3 Ebd., S.73.

14.02.2026, 08:38:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Michael Wetzel

der Weg nicht weit zum volligen Zerreifien der Seinsordnung, wo sich nichts
mehr fiigen will, wo auch das Versohnliche des dichterischen Sprechens — wie
Heidegger an der Lyrik Trakls ausfihrt — sich nicht mehr als das »Fiigende
im scheidend-sammelnden Reifdenc, als »Fuge des Risses« oder »Schwelle«
offenbart, um im Zwischenraum des Unterschiedenen dieses zusammenzu-
fiigen:* der Unfug gewissermafien als Ernstfall des Unverfiigbaren. Aber auch
dieser >Unfug« findet seine Funktion im ontologischen Gefiige, und zwar wie
die Unzuhandenheit als Faktor der Erzeugung von Aufmerksamkeit, nicht zu-
letzt auf die schlichte Vorhandenheit all des >Unverfiigten< hinter dem sché-
nen Schein der pragmatischen Welt des Dienlichen. Und so kann Heidegger
in den Grundbegriffen konstatieren: »Zum jeweiligen Anwesenden gehért der
Unfug. Dies bedeutet: das Sichnichtfiigen in die Verfiigung.<®

Was wie eine Aufforderung zum Aufbegehren, zum Aufstand gegen die
verfiigte Ordnung wirkt, mag der Grund fiir die breite Aufnahme dieser For-
meln Heideggers durch eine Denkbewegung der 1970er und 1980er Jahre in
Frankreich gewesen sein, die man etwas ungeschickt als Poststrukturalismus
bezeichnet hat. Symptomatisch fiir die deutsche Rezeption ist ein Zeitschrif-
tenprojekt, das sich Fugen nannte, und deren Herausgeber, Manfred Frank,
Friedrich Kittler und Samuel Weber, im Editorial programmatisch verkiin-
deten: »Fugen vereinigen nicht, sie bringen in Nachbarschaft.«® Worum es
geht, ist also nicht eine Versdhnung als Verfugung, als Unkenntlichmachung
der Fugen, der Risse, der Heterotopien, sondern ein Raumkonzept, das itber
die Unverfiugbarkeit Gegebenheit als Ereignis, als Gabe und damit auch als
Entzug denkt. Die Absage an das Vereinigungsdenken — ibrigens ein gutes
Jahrzehnt vor dem einschneidenden und zu vielen Rissen und Unfug fithren-
den politischen Vereinigungsprozess des sogenannten Gesamtdeutschlands —
will die produktive Kraft des Zwischen der Fuge als strukturierende Kraft er-
halten, deren angefiigte heterogene Teile sich nicht wechselseitig aneignen,
d.h. verfiigbar machen lassen, sondern in »Nachbarschaft« koexistieren sol-
len, um wechselseitige Passagen zu ermdglichen.

4 Martin Heidegger: Die Sprache, in: ders.: Unterwegs zur Sprache, Pfullingen 21960,
S.9-33, hier: S. 27.

5 Martin Heidegger: Gesamtausgabe. Il. Abteilung: Vorlesungen 1923-1944, Bd. 51:
Grundbegriffe, 2. durchges. Aufl., Frankfurt a.M. 1991, S. 118.

6 Fugen. Deutsch-Franzosisches Jahrbuch fir Text-Analytik, hg. von Manfred Frank,
Friedrich A. Kittler und Samuel Weber, Olten/Freiburg 1980, S. 8.

14.02.2026, 08:38:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Unverfiigharkeit des Eigenen

Mit dieser Raumvorstellung der anstofRenden, >unverfu/iigten< Nachbar-
schaft wird auch der Begriff des Eigenen aporetisch. >Eigentum« und >Nach-
barschaft« stehen schon immer in einem Spannungsverhiltnis, d.h. sind la-
tent konfliktuds, im Sinne der Unverfiugbarkeit wird das Eigene aber beson-
ders prekir, jedenfalls wenn es als urspriinglicher Besitz bzw. als autochthon
gedacht wird. Das uneingestandene Apriori einer urspriinglichen Legitimitit
des territorialen Anspruchs entpuppt sich vielmehr als Akt der Gewalt territo-
rialer Landnahme. In diesem Sinne eines Denkens des Eigenen als Effekt ei-
ner nachtriglichen Aneignung und damit als urspriinglich Unverfuigbares hat
sich besonders ein Reprasentant des sogenannten Poststrukturalismus pro-
filiert, ndmlich Jacques Derrida als Vertreter eines Ansatzes, der nicht weni-
ger umstritten als Dekonstruktivismus verbucht wurde. Derridas Ansatz, der
eigentlich aus einer sprach-/schrifttheoretischen Fragestellung der Gramma-
tologie herkommt, hat — insbesondere vor dem Hintergrund seiner Rezep-
tion der von Husserl ausgehenden Phinomenologie — Heideggers ontologi-
sche Reorientierung in dem Sinne >dekonstruierts, dass er dem Prisentischen
und Identischen im sogenannten >Anwesen« des Seins zur Anwesenheit im-
mer wieder einen Zug des Abwesens, der Differenz, des >Aufspreizens< und
Aufschiebens metaphorisch gesprochen aufgepropft« hat. Mit etwas Humor
kénnte man auch sagen, dass er Heideggers Schwarzwilder Heimat-Jargon
mit dem >Unfug< eines gespenstisch >heimsuchenden«< Fremdendialekts kon-
frontiert hat.

Was Derrida immer wieder deutlich gemacht hat, ist die schlichte Tatsa-
che, dass Identitit auf den Prozess der Identifizierung zuriickgeht. Besonders
eindeutig erfolgte diese Argumentation in der 1996 publizierten und iiberra-
schend autobiografischen Schrift Le monolinguisme de lautre, in der Derrida
die Heterogenitit des Eigenen, der eigenen Identitit und der sich ihrer ver-
sichernden Sprache in aller Radikalitit auf das Bild — so der Untertitel — einer
»urspriinglichen Prothese« bringt:

Dem gingigen Verstandnis nach setzt die autobiographische Anamnese die
Identifizierung voraus. Genau genommen nichtdie Identitit. Eine Identitatist
nie gegeben, empfangen oder erlangt, nein, allein der unbeendbare, unbe-
stimmt phantasmatische Prozef der Identifizierung wird erduldet. Welche
Geschichte einer Heimkehr zu sich oder nach Hause [..] auch immer es sei,
was auch immer es auf sich hat mit einer Odyssee oder einem Bildungsro-
man, auf welche Weise auch immer eine Konstitution des Selbst, des autos,
des ipse sich zurechtfabelt: immer stellt man sich vor, daf der- oder dieje-

14.02.2026, 08:38:44.

27


https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Michael Wetzel

nige, die schreibt, bereits sich«< sagen kénnen mufl. Auf jeden Fall muf die
identifikatorische Modalitdt schon oder fortan sichergestellt sein: und zwar si-
chergestellt durch die Sprache und in der Sprache.”

Aber wessen Sprache? Die eigene? Die »jemeinige«, wie Heidegger gesagt hit-
te? Nein, »[m]eine Sprache, die einzige, die ich zu sprechen verstehe, ist die
Sprache des anderen«!® Thr geht keine Selbstheit, kein urspriingliches Eigen-
tum oder Selbst vorher, sondern der Mensch ist, wie schon Freud vermutete,
ein Prothesenwesen, das sich aus angeeigneten, anverwandelten fremden Ele-
menten zusammenfiigt.’

Derrida spricht aus Erfahrung, denn, was oft in Vergessenheit gerit, er
ist kein Europder von Geburt. Die Stadt seiner Herkunft ist Algier, die Haupt-
stadt Algeriens in Nordafrika, die damals vor dem Zweiten Weltkrieg zwar als
Kolonie zu Frankreich gehorte, aber selbst der nationalen Identitit des Fran-
zosischen gehorte Derrida als Angehoriger der jiidischen Minderheit nicht an
und war ausgeschlossen wie die eigentliche Urbevolkerung der Berber und
Araber - fremd unter Fremden:

In Anbetracht all der kolonialen ZensurmaRnahmen —vor allem in den stad-
tischen oder vorstadtischen Gebieten, in denen ich lebte —, in Anbetracht
der sozialen Trennwinde, der Rassismen einer Fremdenfeindlichkeit mit
manchmal bedrohlich verzerrtem und manchmal wohlwollendslebenslusti-
gems, manchmal sogar einladendem oder frohlichem Antlitz, in Anbetracht
des zunehmenden Verschwindens des Arabischen als offizieller, alltaglicher
und administrativer Sprache, war die Schule die einzige Zuflucht und dort
das Erlernen des Arabischen, aber als Fremdsprache, als befremdliche Art
von Fremdsprache als Sprache des anderen freilich, aber gleichwohl— das
war das Fremde und Beunruhigende — auch des anderen als ganz nahen
Nachsten. Unheimlich. Fir mich war es die Sprache des Nachbarn, denn
ich wohnte am Rande eines arabischen Viertels, an einer der zugleich
unsichtbaren und beinahe uniiberschreitbaren nichtlichen Grenzen: die

Segregation war dabei ebenso wirksam wie subtil.'®

7 Jacques Derrida: Die Einsprachigkeit des Anderen oder die urspriingliche Prothese, aus
dem Franz. Gibers. von Michael Wetzel, Miinchen 2003, S. 51; Kursivierung im Original.
Ebd., S. 46.
Vgl. Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur, in: ders.: Gesammelte Werke, Bd.
14, hg. von Anna Freud, London 1949, S. 419-506, hier: S. 451.

10 Ebd., S. 64f,; Kursivierung im Original.

14.02.2026, 08:38:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Unverfiigharkeit des Eigenen

Aus diesem Grunde war fiir Derrida auf der Ebene der Sprachphilosophie ein
Begriff von besonderer Bedeutung: das Idiom, der Akzent der »parole«in seiner
Differenz oder — wie er zu sagen pflegte — seiner »différances, d.h. in seiner
immanenten Kraft der Absonderung, Aufspaltung, Abscheidung in einer Un-
verfiigbarkeit.

Der 18-Jihrige hat es am eigenen Leib erfahren, als er zum ersten Mal
das bis dahin nur als Chimire der franzésischen Schulbildung existierende
sogenannte Mutterland betrat, um in der franzdsischen Sprache und Lite-
ratur seinen Akzent zu verlieren. Dieser Purifikation einer Einfachheit des
Ursprungs hat er folglich den Kampf angesagt mit seinem oft missverstande-
nen Neologismus der Dekonstruktion, die genau das auftheben wollte, nimlich
die Rekonstruktion eines identischen und substantiellen Aprioris.

Fir Derrida, der als Schiiller der Phinomenologie bezeichnet werden
kann, ist Sprache und Schrift insbesondere ein Medium in dem schon von
Wilhelm von Humboldt gebrauchten Sinne einer Zwischenwelt." Gerade weil
sich die Fuge zwischen den Wortern und den Dingen nicht schliefden lisst,
sprechen wir. Verfiigbarkeit wire Verstummen. Verstummen im Einklang
einer mystischen Ursprache, die Derrida als Phantom des Logozentrismus
denunziert hat. Schrift im Sinne seiner Grammatologie lebt von den Kriften
des Aufschubs, der Verzogerung, des Abstandes, d.h. des raumlichen und
zeitlichen Entzugs. Das impliziert auch eine politische Dimension, eine
Politik der Zeichen, wie sie sich in der Politik der Ubersetzung zeigt. Das
grofle Thema der Ubersetzbarkeit gab Derrida immer wieder Gelegenheit,
die Grenzen zwischen fixen Gegensitzen wie >eigentlicher< Bedeutung und
>itbertragener<, zwischen Eigenem des >Originals< und Fremdem der anderen
>Version« zu iiberwinden. Im Anschluss an Benjamins Aufgabe des Ubersetzers™
galt es ihm, die Babelisierung der Sprachen nicht als biblischen Betriebsunfall
darzustellen, sondern als Urzustand einer semiotischen »Bestimmungsir-

11 Vgl. Wilhelmvon Humboldt: Uber die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues
und ihren EinfluB auf die geistige Entwickelung des Menschengeschlechtes, in: ders.:
Werke, hg. von Andreas Flitner und Klaus Giel, Bd. Ill, Darmstadt 1963, S. 368-756, bes.:
S.564 u.567.

12 Vgl. Walter Benjamin: Die Aufgabe des Ubersetzers, in: ders.: Gesammelte Schriften,
Bd. IV/1, hg. Tillman Rexroth, Frankfurt a.M. 1972, S. 9-21.

14.02.2026, 08:38:44.

29


https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Michael Wetzel

rung« (destinérrance) des kommunikativen >Geschicks, das immer auch nicht
ankommen an.

Es versteht sich von selbst, dass Derrida damit der abendlindischen
Sprachphilosophie von Platon iiber Leibniz und Voltaire bis Heidegger und
Wittgenstein widersprach. Sein Interesse galt eher den Krisen (ganz in der
Tradition von Husserls Spiatwerk), den Paradoxien und Aporien wie der
seit den 1990er Jahren entwickelten Ethik der Gabe, die gegen den Strom
der von Marcel Mauss und George Bataille untersuchten Potlatsch-Rituale
mit ihrer sozialen Dynamik des Rivalititsgeschenks anschwamm. Derrida
fragte nach den Bedingungen einer Gabe, ohne den Anderen durch diese zu
einer Gegengabe zu verpflichten und derart zu verschulden, einer Gabe ohne
Revanche und Kalkiil in einer Okonomie der Aquivalenz.™*

Hiervon leitete sich die Idee einer Gastfreundschaft ab, die Derrida auf die
Formel der unbedingten Gastfreundschaft brachte, d.h. einer Gastfreundschaft,
die bedingungslos gewahrt wird ohne Spekulieren auf Vorteile oder Begren-
zungen. Wie die Politik der Freundschaft, die er vom Schatten des Doubles
einer Politik der Feindschaft a la Carl Schmitt zu befreien suchte, sollte sie
Grenzen iiberschreiten (wie ein Kolloquium 1994 zu Derridas Werk hieR"), sie
passieren d travers, iiber-setzen im doppelten Sinne des Wortes (ein Denken,
wie es auch in der in den 1970er Jahren gegriindeten Zeitschrift des Centre
Pompidou traverse praktiziert wurde, das man heute kaum mit dem deut-
schen Wort »Querdenken« wiederzugeben wagt und das Anfang der 1980er
Jahre in die Griindung des Collége International de Philosophie miindete als Ort
eines Denkens ohne disziplinire Grenzen und Vorgaben'®).

Ein konkretes Engagement Derridas war auch sein Pamphlet Welthiirger
aller Linder, noch eine Anstrengung im Rahmen der Initiative des Europarates in
Strasbourg und des Internationalen Parlaments der Schriftsteller zur Griin-
dung eines Netzwerkes von Fluchtstidten. Fiir diese »offene Stadt« soll gelten:

13 Vgl. Jacques Derrida: Babylonische Tiirme. Wege, Umwege, Abwege, aus dem Franz.
iibers. von Alexander Garcia Diittmann, in: Alfred Hirsch (Hg.): Ubersetzung und De-
konstruktion. Frankfurt a.M. 1977, S.119-165.

14 Vgl. Michael Wetzel/Jean-Michel Rabaté (Hg.): Ethik der Gabe. Denken nach Jacques
Derrida, Berlin 1993.

15 Vgl. den Tagungsband Le passage des frontiéres. Autour du travail de Jacques Derrida.
Colloque de Cerisy, hg. von Marie-Louise Mallet, Paris 1994.

16 Vgl. dazu auch die bildungspolitischen Konsequenzen, die Derrida in seinem Vortrag
»Die unbedingte Universitit« formulierte; Jaques Derrida: Die unbedingte Universitat,
aus dem Franz. (ibers. von Stefan Lorenzer, Frankfurt a.M. 2001.

14.02.2026, 08:38:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Unverfiigharkeit des Eigenen

Die Gastfreundschaftist die Kultur selbst und ist nicht eine Ethik unter ande-
ren. Insofern sie an das Ethos rithrt, ndmlich an die Bleibe, an das Zuhause, an
den Ort des vertrauten Aufenthaltes ebenso wie an die Art und Weise, darin
zu sein, an die Art und Weise, sich auf sich und auf andere, auf die anderen
als Angehorige oder als Fremde zu beziehen, ist die Ethik Gastfreundschaft,
ist sie durch und durch von gleicher Erstreckung wie die Erfahrung der Gast-
freundschaft, auf welche Weise man sie auch erschliefdt oder sie begrenzt.
Doch aus genau diesem Grunde, und weil das Selbstsein bei sich zu Hause
(die Selbstheit selbst) eine Aufnahme oder eine EinschliefSung des anderen
voraussetzt, den man sich nach verschiedenen Modalitiaten der Gewalt zu
eigen zu machen, zu kontrollieren und zu beherrschen sucht, gibt es eine
Geschichte der Gastfreundschaft, gibt es eine allzeit mégliche Verkehrung
des Gesetzes der Gastfreundschaft (das als unbedingt erscheinen kann) und
der Gesetze, die sie begrenzen, sie bedingen werden, indem sie sie in ein
Recht einschreiben.”

Auch wenn Derrida also von der Bedingungslosigkeit, man kénnte auch sa-

gen: von der Unverfiigtheit der Gastfreundschaft als ethische Basis der Kul-

tur iberzeugt ist, sieht er zugleich die Gefahr, die Offenheit fiir das Andere

wieder zu schliefien, das Fremde wieder anzueignen, die Differenz zu neu-

tralisieren, mit anderen Worten: das Unverfiigbare wieder zur Disposition
zu stellen durch die Einsetzung eines Regelkanons, dem es sich fiigt. Daher
der mit de Sade und Marx formulierte revolutionire Aufruf zur Wachsamkeit

gegeniiber dem Zwang der Bedingungen und Verfiigungen:

Es geht darum herauszufinden, wie man das Recht umgestaltet und fir
seinen Fortschritt sorgen kann. Und darum herauszufinden, ob dieser Fort-
schritt moglich ist in einem geschichtlichen Raum, der sich zwischen Dem
Gesetz einer unbedingten, jedem anderen, jedem, der kommt, wer auch
sei, a priori angebotenen Gastfreundschaft und den bedingten Gesetzen
eines Rechts auf Gastfreundschaft erstreckt, ohne welches Das Gesetz der
unbedingten Gastfreundschaft Gefahr liefe, ein frommer, verantwortungs-,
gestalt- und wirkungsloser Wunsch zu bleiben, ja jeden Augenblick sich
selbst zu verkehren.'®

17

18

Jacques Derrida: Weltbiirger aller Lander, noch eine Anstrengung, (ibers. von Hans-
Dieter Gondek, Berlin 2003, S. 15; Kursivierung im Original.
Ebd., S. 20f,; Kursivierung im Original.

14.02.2026, 08:38:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Michael Wetzel

In den unterschiedlichsten Kontexten umkreisen die Uberlegungen Derri-
das diese Herausforderungen einer kritischen Politik von Recht und Gesetz,
von Rechtfertigungsstrategien des Eigenen und des Fremden, des Eigentums
durch Aneignung, einer Legitimitit von Rechts wegen, eines Rechts zu etwas,
einer Gerechtigkeit oder einer Gewalt. In dem an Valérys Topos anschlief3en-
den Essay Das andere Kap wird die Frage der Identitit noch einmal auf die
Frage nach dem, was Europa ist, zugespitzt, das territorial zunichst einmal
nur als das andere Kap des zentralasiatischen Kontinents gewiirdigt wird.
Methodologisch betont Derrida dabei den Gestus der Hinterfragung (question-
nement) als Bedingung der Moglichkeit fiir Verantwortung (responsabilité), die
beide immer eine unendliche Aufgabe sind, eine endlose Passage der Gren-
zen als Antidot (Gegengift, Gegengabe) zur Ausschlieffung als Mechanismus
der Xenophobie, des Rassismus, Antisemitismus, religidsen oder nationalen
Fanatismus. Es geht nicht um ein existierendes Europa, sondern um ein zu-
kinftiges, ein zu-kommendes (d-venir), bestimmt durch das, was Derrida ein
Axiom der Nicht-Identitit nennt, das Spezifikum, dass eine Kultur mit sich
differiert:

Es gibt keine Kultur und keine kulturelle Identitit ohne diese Differenz
mit sich selbst [..]. Unter diesen Umstianden ist das Von-sich-selber-sich-
Unterscheiden, das Von-sich-selber-Trennen und -Entfernen ebenfalls ein
Bei- oder Mit-sich-(Von-sich-) Differieren, dem >Bei-sich< innewohnend und
zugleich nicht auf es zuriickfihrbar. Es hilt die Heimstétte des >Bei-sich<
zusammen und teilt sie auch unwiderruflich. In Wahrheit hilt es sie nur
zusammen, und bezieht sie auf sich selbst, um sie auf diesen Abweg, auf
diese Abweichung hin zu &ffnen. [...] Es gibt keinen Selbstbezug, keine
Identifikation mit sich selber ohne Kultur — ohne eine Kultur des Selbst als
Kultur des anderen, ohne eine Kultur des doppelten Genitivs und des Von-
sich-selber-sich Unterscheidens, des Unterscheidens, das mit einem Selbst
einhergeht. Die Grammatik des doppelten Genitivs zeigt auch an, dafd eine
Kultur niemals nur einen einzigen Ursprung hat. Die Monogenealogie stellt
sich somit immer als Mystifikation in der Geschichte der Kultur dar.®

An dieser Stelle spiirt man besonders deutlich die Stimme Nietzsches in
Derridas Denken durch, der in Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiirs Le-

19 Jacques Derrida: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei Essays zu Europa, aus
dem Franz. Gibers. von Alexander Garcia Diittmann, Frankfurt a.M. 1992, S.13; Kursivie-
rung im Original.

14.02.2026, 08:38:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Unverfiigharkeit des Eigenen

ben genau diese >monumentalistische« Konstruktion eines monolithischen
Ursprungs der Kultur als ideologische Fiktion angeprangert hatte.*° Damit
muss das im Topos Kap/cap versammelte Denkmodell toto genere verabschie-
det werden, denn es leitet sich vom lateinischen caput, Haupt, ab und fithrt in
Wortbildungen wie Kapitale, Kapital etc. zum Denken der Zentrierung, der
»Be-Hauptungs, des geistigen >Oberhauptes<. Statt Kap schligt Derrida den
Begrift des Randes vor, des An-Bordens, der auch das >Ab-Legen« impliziert
(man hért Nietzsches »Auf die Schiffe ihr Philosophen« heraus).?! Dieses
Aufbrechen in die Zukunft eines unberechenbaren Werdens ist zugleich das
Grunderlebnis der Gabe ohne Gewissheit wie der bedingungslosen Gast-
freundschaft. In ihm gibt es das Kap in jenem Sinne der Kapitalisierung
nicht:

Aber die Geschichte setzt auch voraus, da das Kap nicht gegeben, dafd es
nichtim Voraus und ein fiir allemal identifizierbar ist. Der Einbruch des Neu-
en, die Einzigartigkeit des anderen heute/Heute miissen zwar als solche erwar-
tet werden (ist es iberhaupt méglich, dafd es das Einzigartige und andere als
solches gibt, als Phanomen, ist dessen Als-solches-Sein moglich?), sie miissen
als das Unerwartete, Unberechenbare, Unvorhersehbare antizipiert werden,
als das Unbeherrschbare, das Nicht-Wiedererkennbare, als jenes, iiber des-
sen Gedichtnis man noch nicht verfiigt.??

Entscheidend an dieser Argumentation ist nicht zuletzt die Affinitit von Un-
vorhersehbarkeit und Unverfiigbarkeit: Das Neue des reinen Ereignisses ist
es auch, was sich nicht fiigt, was sich nicht berechnen lisst. Fiir die politi-
sche Ordnung der Gemeinschaft heiflt dies wiederum, die Wachsamkeit ge-
geniiber den Tendenzen oder besser Machten der Aneignung und Einebnung
aufrecht zu erhalten und die Fugen des Verfiigten als urspriingliche Kraft der
Unverfigbarkeit, als Widerstand gegen das Schlieflen der Fugen zu exponie-
ren. Im Grunde genommen ist es das, was schon Derridas grammatologi-
sches Programm der >différance« getragen hat, nimlich die »Produktion von

20  Vgl. Friedrich Nietzsche: Unzeitgemafie Betrachtungen. Zweites Stiick: Vom Nutzen
und Nachteil der Historie fiir das Leben, in: ders.: Werke in drei Bianden. Erster Band,
hg. von Karl Schlechta, Miinchen 1969, S. 209-286; zur smonumentalischen Historie«
vgl. S. 220-223.

21 Friedrich Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, in: ebd., Dritter Band, S. 7-274, hier:
S.168.

22 Derrida, Das andere Kap (Anm. 19), S.18; Kursivierung im Original.

14.02.2026, 08:38:44.

33


https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Michael Wetzel

Differenzenc,?® die in der Auseinandersetzung mit Hegels Dialektik und sei-
ner Vers6hnungspolitik der Authebung von Widerspriichen im Absoluten eine
gewichtige Rolle gespielt hat.

Logische oder politische Identitit ist also — in einem physikalischen Sin-
ne — eher metastabil, auf jeden Fall nachtriglich konstruiert und nicht durch
eine Kapitalisierung gerechtfertigt. Deshalb auch das emphatische Bekennt-
nis Derridas zur unbedingten Gastfreundschaft — gerade in der historischen
Perspektive oder Retrospektive Europas: Denn Europa — urspriinglich Name
fiir die aus dem Orient gestohlene schone Frau — konstituiert sich im fort-
wihrenden Prozess des Offnens fiir den Anderen, des Empfangs von Ande-
rem, Fremdem, der Wiedererfindung durch den Anderen in einer — mit Berg-
son gesprochenen — Dauer (durée) als Aufschub im Wandel: einer Dauer des
Bedauerns stindiger Aufgabe und Abschiede, Ausdauer als Aushalten der Dif-
ferenz. Dasein bestimmt sich nicht im urspriinglichen Bei-sich-Sein, einem
nostalgisch verklirten Zu-Hause-Sein des Bleibens, sondern in der Passage als
Ubergang riumlicher und zeitlicher Natur. Man muss nicht gleich die grofle
Weisheit eines Heraklit bemiithen, dass alles im Fluss ist, aber die Illusion
des Verfiigten schligt immer um in den >Unfug« des eingangs mit Heidegger
in Erinnerung gebrachten Anwesens in die >»Zuhandenheit<. Der Ort des Da-
seins ist markiert durch die Fugen der heterogenen Spuren, Stabilitit ist nur
ein Epiphinomen, Resultat von Eingriffen, die die Passage blockieren, die
Grenzen, Barrieren errichten, Fluchtwege abschneiden; Auswirkungen von
Machtblocken, die sich hinter Mauern verschanzen, Oppositionsfelder von
Freund-Feind-Bildern abgrenzen,** Identititskontrollen einfithren und Di-
versitit verfolgen. Fiir ein Leben in Unverfiigbarkeit eines fragmentarischen,
von Briichen und Rissen markierten Daseins gibt es zumindest einen literari-
schen Versuch, die Autofiction Serge Doubrovskys als »Homme de passage«.”

Man konnte eine ganze Reihe von weiteren >Grundkonstellationen« der
Unverfiugbarkeit aufrufen wie Jacques Lacans Gegensatz von >zerstiickeltemx
und >ganzheitlichem« Korperbild im Spiegelstadium oder den Gegensatz von
sglattem< und »gekerbtem« Raum in den Mille Plateaux von Gilles Deleuze und

23 Vgl. Michael Wetzel: Derrida. Eine Einfithrung, Ditzingen 2019, S. 32; Kursivierung im
Original.

24 Vgl. hierzu Derridas Auseinandersetzung mit Carl Schmitt in Jacques Derrida: Politik
der Freundschaft, aus dem Franz. Uibers. von Stefan Lorenzer, Frankfurt a.M. 2000.

25  Vgl. Serge Doubrovsky: Un homme de passage, Paris 2011.

14.02.2026, 08:38:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Unverfiigharkeit des Eigenen

Félix Guattari.?® Bezogen auf die politische Paradigmatik der von Derrida an-
gesprochenen Frage einer Identitat Europas und eines unbedingten Gastrech-
tes bleibt das Kernphinomen der Passage in Gestalt der Migration:*” der Un-
verfugbarkeit des Territoriums im Wandel der Geschichte. Ganz konkret hat
Derrida damit klar gemacht, dass niemand im angestammten Sinne zuhause
ist, dass wir alle der transzendentalen Obdachlosigkeit ausgeliefert sind, aber
darin auch unsere Chance haben: auf eine Zukunft. Wer will schon behaupten,
den Ursprung Europas zu vertreten? Wir Deutschen nicht, deren Vorfahren
wie heute die Migranten in Belarus von Osten her als Goten und Wandalen
iber den Kontinent hinwegfegten und keltische und rémische Kulturen til-
gend aufsaugten. Niemand ist Européer von Rechts wegen im autochthonen
Sinne. Wellen der Migration haben den Raum einer kulturellen Stratifikation
unterzogen, in der die Nachkommen das Erbe der Vorkommen angeeignet,
introjiziert und sich assimiliert haben. Ihre neue Sprache war die Sprache der
anderen, aber zugleich mussten sie diese fundamentale Alienation, d.h. Ent-
fremdung als Verinderung im Prozess der Aufpfropfung auf die Gegebenbheit,
als mit Julia Kristeva gesprochen »uns selbst Fremdsein« verdringen.?® Aber
wir sind — wie Derrida in seinem Spitwerk zum Tier, das wir sind, deutlich ge-
macht hat®® - selbst in unserem Menschsein nicht zuhause: Diese Illusion
hat ja der Diversitatsdiskurs schon lingst gekippt. Lassen wir also die Fugen
sichtbar bleiben, um in guter Nachbarschaft zu leben.

26  Vgl. Jacques Lacan: Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, aus dem Franz.
libers. von Peter Stehlin, in: ders.: Schriften I, hg. von Norbert Haas, Olten/Freiburg
1973, S. 61-70; Gilles Deleuze/Félix Guattari: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schi-
zophrenie, hg. von Giinther Résch, aus dem Franz. (ibers. von Gabriele Ricke und Ro-
nald Voullié, Berlin 1992, S. 659-693.

27 Vgl. zur aktuellen Diskussion auch das Kapitel »Europa zwischen Geschick und Schick-
sal« in Stephen Smith: Nach Europa! Das junge Afrika auf dem Weg zum alten Kon-
tinent, aus dem Franz. iibers. von Dagmar Engel und Andreas Rosteck, Berlin 2018,
S.171-212, und: Donatella Di Cesare: Philosophie der Migration, aus dem lItal. iibers.
von Daniel Creutz, Berlin 2021 (bes. S. 78 zum Mythos vom Besitz des Bodens).

28 Vgl Julia Kristeva: Etrangers a nous-mémes, Paris 1988.

29  Vgl. Derrida: Das Tier, dasich also bin, hg. von Peter Engelmann, aus dem Franz. iibers.
von Markus Sedlaczek, Wien 2010.

14.02.2026, 08:38:44.

35


https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Michael Wetzel

Literaturverzeichnis

Benjamin, Walter: Die Aufgabe des Ubersetzers, in: ders.: Gesammelte Schrif-
ten, Bd. IV/1, hg. Tillman Rexroth, Frankfurt a.M. 1972, S. 9-21.

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizo-
phrenie, hg. von Giinther Rsch, aus dem Franz. iibers. von Gabriele Ricke
und Ronald Voullié, Berlin 1992..

Derrida, Jacques: Babylonische Tiirme. Wege, Umwege, Abwege, aus dem
Franz. iibers. von Alexander Garcia Ditttmann, in: Alfred Hirsch (Hg.):
Ubersetzung und Dekonstruktion. Frankfurt a.M. 1977, S. 119-165.

Derrida, Jacques: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei Essays zu
Europa, aus dem Franz. iibers. von Alexander Garcia Diittmann, Frankfurt
a.M. 1992.

Derrida: Das Tier, das ich also bin, hg. von Peter Engelmann, aus dem Franz.
iibers. von Markus Sedlaczek, Wien 2010.

Derrida, Jacques: Die Einsprachigkeit des Anderen oder die urspriingliche
Prothese, aus dem Franz. iibers. von Michael Wetzel, Miinchen 2003.
Derrida, Jaques: Die unbedingte Universitit, aus dem Franz. ibers. von Ste-

fan Lorenzer, Frankfurt a.M. 2001.

Derrida, Jacques: Politik der Freundschaft, aus dem Franz. iibers. von Stefan
Lorenzer, Frankfurt a.M. 2000.

Derrida, Jacques: Weltbiirger aller Linder, noch eine Anstrengung, aus dem
Franz. tibers. von Hans-Dieter Gondek, Berlin 2003.

Di Cesare, Donatella: Philosophie der Migration, aus dem Ital. iibers. von Da-
niel Creutz, Berlin 2021.

Doubrovsky, Serge: Un homme de passage, Paris 2011.

Freud, Sigmund: Das Unbehagen in der Kultur, in: ders.: Gesammelte Werke,
Bd. 14, hg. von Anna Freud, London 1949, S. 419-506.

Fugen. Deutsch-Franzosisches Jahrbuch fiir Text-Analytik, hg. von Manfred
Frank, Friedrich A. Kittler und Samuel Weber, Olten/Freiburg 1980.

Heidegger, Martin: Die Sprache, in: ders.: Unterwegs zur Sprache, Pfullingen
21960, S. 9-33.

Heidegger, Martin: Gesamtausgabe. I1. Abteilung: Vorlesungen 1923-1944, Bd.
51: Grundbegriffe, 2. durchges. Aufl., Frankfurt a.M. 1991, S. 118.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tiibingen **1972.

Humboldt, Wilhelm von: Uber die Verschiedenheit des menschlichen Sprach-
baues und ihren Einfluf} auf die geistige Entwickelung des Menschenge-

14.02.2026, 08:38:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Unverfiigharkeit des Eigenen

schlechtes, in: ders.: Werke, hg. von Andreas Flitner und Klaus Giel, Bd.
111, Darmstadt 1963, S. 368-756.

Kristeva, Julia: Etrangers a nous-mémes, Paris 1988.

Lacan, Jacques: Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, aus dem
Franz. iibers. von Peter Stehlin, in: ders.: Schriften I, hg. von Norbert
Haas, Olten/Freiburg 1973, S. 61-70.

Mallet, Marie-Louise (Hg.): Le passage des frontiéres. Autour du travail de
Jacques Derrida. Colloque de Cerisy, Paris 1994.

Nietzsche, Friedrich: Die fréhliche Wissenschaft, in: ders.: Werke in drei Bin-
den. Dritter Band, hg. von Karl Schlechta, Miinchen 1969, S. 7-274.

Nietzsche, Friedrich: Unzeitgemafe Betrachtungen. Zweites Stiick: Vom Nut-
zen und Nachteil der Historie fiir das Leben, in: ders.: Werke in drei Bin-
den. Erster Band, hg. von Karl Schlechta, Miinchen 1969, S. 209-286.

Rabaté, Jean-Michel/Wetzel, Michael (Hg.): Ethik der Gabe. Denken nach Jac-
ques Derrida, Berlin 1993.

Smith, Stephen: Europa zwischen Geschick und Schicksal, in: ders.: Nach Eu-
ropa! Das junge Afrika auf dem Weg zum alten Kontinent, aus dem Franz.
iibers. von Dagmar Engel und Andreas Rosteck, Berlin 2018, S. 171-212.

Wetzel, Michael: Derrida. Eine Einfithrung, Ditzingen 2019.

Wetzel, Michael: Jacques Derrida et la question de 'Europe, in: Remigiusz
Forycki (Hg.): Leurope et ses intellectuels, Warschau 2019, S. 161-170.

14.02.2026, 08:38:44.

37


https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 08:38:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

