
Die Unverfügbarkeit des Eigenen:

Jacques Derridas Gesetz 

der bedingungslosen Gastfreundschaft 

als Einsicht in das Leben als Passage1

Michael Wetzel

Das antiquiert klingende deutsche Wort von der ›Unverfügbarkeit‹ fasziniert

durch eine semantische Abgründigkeit, die im Alltagsgebrauch kaum mehr

spürbar ist. Dass etwas nicht verfügbar sei, weil es im Lager fehlt und so nicht

geliefert werden kann, ist in den Zeiten des Online-Handels fast undenkbar

oder wird durch das sachlicher klingende currently not available ersetzt, das

mit seiner lateinischen Etymologie von ›Wertschätzung‹ (von valere) in eine

ganz andere Richtung weist. Sie lenkt aber ab von dem nahezu dramatischen

Subtext des wörtlich genommenen Unverfügbaren, das in seiner Unfähigkeit

des Verfügens (über etwas) über das Stammwort Fuge auch an die Unfähig-

keit des Verfugens, des Schließens einer Lücke, erinnert und damit an einen

sichtbar gewordenen Mangel. In der naheliegenden Wortspiel-Diktion Mar-

tin Heideggers kann man schnell auf die ontologische Grundkategorie der

›Zuhandenheit‹ schließen, die im Unverfügbaren in die ›Unzuhandenheit‹ als

Störung des nützlichen Umgangs mit dem Seienden umschlägt. Als Zuhan-

denes ist dieses »handlich im weitesten Sinne und verfügbar«, und die »Sicht

eines solchen Sichfügens ist die Umsicht«;2 in der Unverfügbarkeit offenbart

das Seiende aber seine Unverwendbarkeit in der Form, dass es »nicht ›zur

Hand ist‹« oder gar störend »im Wege liegt«.3 Von dieser Unverfügbarkeit ist

1 Die Überlegungen gehen zurück auf einen Vortrag, der 2016 an der Universität War-

schau anlässlich der Tagung L’Europe et ses intellectuels gehalten wurde; vgl. Michael

Wetzel: Jacques Derrida et la question de l’Europe, in: Remigiusz Forycki (Hg.): L’euro-

pe et ses intellectuels, Warschau 2019, S. 161-170.

2 Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tübingen 121972, S. 69.

3 Ebd., S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Michael Wetzel

der Weg nicht weit zum völligen Zerreißen der Seinsordnung, wo sich nichts

mehr fügen will, wo auch das Versöhnliche des dichterischen Sprechens –wie

Heidegger an der Lyrik Trakls ausführt – sich nicht mehr als das »Fügende

im scheidend-sammelnden Reißen«, als »Fuge des Risses« oder »Schwelle«

offenbart, um im Zwischenraum des Unterschiedenen dieses zusammenzu-

fügen:4 der Unfug gewissermaßen als Ernstfall des Unverfügbaren. Aber auch

dieser ›Unfug‹ findet seine Funktion im ontologischen Gefüge, und zwar wie

die Unzuhandenheit als Faktor der Erzeugung von Aufmerksamkeit, nicht zu-

letzt auf die schlichte Vorhandenheit all des ›Unverfügten‹ hinter dem schö-

nen Schein der pragmatischen Welt des Dienlichen. Und so kann Heidegger

in den Grundbegriffen konstatieren: »Zum jeweiligen Anwesenden gehört der

Unfug. Dies bedeutet: das Sichnichtfügen in die Verfügung.«5

Was wie eine Aufforderung zum Aufbegehren, zum Aufstand gegen die

verfügte Ordnung wirkt, mag der Grund für die breite Aufnahme dieser For-

meln Heideggers durch eine Denkbewegung der 1970er und 1980er Jahre in

Frankreich gewesen sein, die man etwas ungeschickt als Poststrukturalismus

bezeichnet hat. Symptomatisch für die deutsche Rezeption ist ein Zeitschrif-

tenprojekt, das sich Fugen nannte, und deren Herausgeber, Manfred Frank,

Friedrich Kittler und Samuel Weber, im Editorial programmatisch verkün-

deten: »Fugen vereinigen nicht, sie bringen in Nachbarschaft.«6 Worum es

geht, ist also nicht eine Versöhnung als Verfugung, als Unkenntlichmachung

der Fugen, der Risse, der Heterotopien, sondern ein Raumkonzept, das über

die Unverfügbarkeit Gegebenheit als Ereignis, als Gabe und damit auch als

Entzug denkt. Die Absage an das Vereinigungsdenken – übrigens ein gutes

Jahrzehnt vor dem einschneidenden und zu vielen Rissen und Unfug führen-

den politischen Vereinigungsprozess des sogenanntenGesamtdeutschlands –

will die produktive Kraft des Zwischen der Fuge als strukturierende Kraft er-

halten, deren angefügte heterogene Teile sich nicht wechselseitig aneignen,

d.h. verfügbar machen lassen, sondern in »Nachbarschaft« koexistieren sol-

len, um wechselseitige Passagen zu ermöglichen.

4 Martin Heidegger: Die Sprache, in: ders.: Unterwegs zur Sprache, Pfullingen 21960,

S. 9-33, hier: S. 27.

5 Martin Heidegger: Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1923-1944, Bd. 51:

Grundbegriffe, 2. durchges. Aufl., Frankfurt a.M. 1991, S. 118.

6 Fugen. Deutsch-Französisches Jahrbuch für Text-Analytik, hg. von Manfred Frank,

Friedrich A. Kittler und Samuel Weber, Olten/Freiburg 1980, S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Unverfügbarkeit des Eigenen 27

Mit dieser Raumvorstellung der anstoßenden, ›unverfu/ügten‹ Nachbar-

schaft wird auch der Begriff des Eigenen aporetisch. ›Eigentum‹ und ›Nach-

barschaft‹ stehen schon immer in einem Spannungsverhältnis, d.h. sind la-

tent konfliktuös, im Sinne der Unverfügbarkeit wird das Eigene aber beson-

ders prekär, jedenfalls wenn es als ursprünglicher Besitz bzw. als autochthon

gedacht wird. Das uneingestandene Apriori einer ursprünglichen Legitimität

des territorialen Anspruchs entpuppt sich vielmehr als Akt der Gewalt territo-

rialer Landnahme. In diesem Sinne eines Denkens des Eigenen als Effekt ei-

ner nachträglichen Aneignung und damit als ursprünglich Unverfügbares hat

sich besonders ein Repräsentant des sogenannten Poststrukturalismus pro-

filiert, nämlich Jacques Derrida als Vertreter eines Ansatzes, der nicht weni-

ger umstritten als Dekonstruktivismus verbucht wurde. Derridas Ansatz, der

eigentlich aus einer sprach-/schrifttheoretischen Fragestellung der Gramma-

tologie herkommt, hat – insbesondere vor dem Hintergrund seiner Rezep-

tion der von Husserl ausgehenden Phänomenologie – Heideggers ontologi-

sche Reorientierung in dem Sinne ›dekonstruiert‹, dass er dem Präsentischen

und Identischen im sogenannten ›Anwesen‹ des Seins zur Anwesenheit im-

mer wieder einen Zug des Abwesens, der Differenz, des ›Aufspreizens‹ und

Aufschiebens metaphorisch gesprochen ›aufgepropft‹ hat. Mit etwas Humor

könnte man auch sagen, dass er Heideggers Schwarzwälder Heimat-Jargon

mit dem ›Unfug‹ eines gespenstisch ›heimsuchenden‹ Fremdendialekts kon-

frontiert hat.

Was Derrida immer wieder deutlich gemacht hat, ist die schlichte Tatsa-

che, dass Identität auf den Prozess der Identifizierung zurückgeht. Besonders

eindeutig erfolgte diese Argumentation in der 1996 publizierten und überra-

schend autobiografischen Schrift Le monolinguisme de l’autre, in der Derrida

die Heterogenität des Eigenen, der eigenen Identität und der sich ihrer ver-

sichernden Sprache in aller Radikalität auf das Bild – so der Untertitel – einer

»ursprünglichen Prothese« bringt:

Dem gängigen Verständnis nach setzt die autobiographische Anamnese die

Identifizierung voraus. Genaugenommennicht die Identität. Eine Identität ist

nie gegeben, empfangen oder erlangt, nein, allein der unbeendbare, unbe-

stimmt phantasmatische Prozeß der Identifizierung wird erduldet. Welche

Geschichte einer Heimkehr zu sich oder nach Hause […] auch immer es sei,

was auch immer es auf sich hat mit einer Odyssee oder einem Bildungsro-

man, auf welche Weise auch immer eine Konstitution des Selbst, des autos,

des ipse sich zurechtfabelt: immer stellt man sich vor, daß der- oder dieje-

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Michael Wetzel

nige, die schreibt, bereits ›ich‹ sagen können muß. Auf jeden Fall muß die

identifikatorischeModalität schon oder fortan sichergestellt sein: und zwar si-

chergestellt durch die Sprache und in der Sprache.7

Aber wessen Sprache? Die eigene? Die »jemeinige«,wie Heidegger gesagt hät-

te? Nein, »[m]eine Sprache, die einzige, die ich zu sprechen verstehe, ist die

Sprache des anderen«!8 Ihr geht keine Selbstheit, kein ursprüngliches Eigen-

tum oder Selbst vorher, sondern der Mensch ist, wie schon Freud vermutete,

ein Prothesenwesen, das sich aus angeeigneten, anverwandelten fremden Ele-

menten zusammenfügt.9

Derrida spricht aus Erfahrung, denn, was oft in Vergessenheit gerät, er

ist kein Europäer von Geburt. Die Stadt seiner Herkunft ist Algier, die Haupt-

stadt Algeriens in Nordafrika, die damals vor dem ZweitenWeltkrieg zwar als

Kolonie zu Frankreich gehörte, aber selbst der nationalen Identität des Fran-

zösischen gehörte Derrida als Angehöriger der jüdischenMinderheit nicht an

und war ausgeschlossen wie die eigentliche Urbevölkerung der Berber und

Araber – fremd unter Fremden:

In Anbetracht all der kolonialen Zensurmaßnahmen – vor allem in den städ-

tischen oder vorstädtischen Gebieten, in denen ich lebte –, in Anbetracht

der sozialen Trennwände, der Rassismen einer Fremdenfeindlichkeit mit

manchmal bedrohlich verzerrtem undmanchmal wohlwollend ›lebenslusti-

gem‹, manchmal sogar einladendem oder fröhlichem Antlitz, in Anbetracht

des zunehmenden Verschwindens des Arabischen als offizieller, alltäglicher

und administrativer Sprache, war die Schule die einzige Zuflucht und dort

das Erlernen des Arabischen, aber als Fremdsprache, als befremdliche Art

von Fremdsprache als Sprache des anderen freilich, aber gleichwohl – das

war das Fremde und Beunruhigende – auch des anderen als ganz nahen

Nächsten. Unheimlich. Für mich war es die Sprache des Nachbarn, denn

ich wohnte am Rande eines arabischen Viertels, an einer der zugleich

unsichtbaren und beinahe unüberschreitbaren nächtlichen Grenzen: die

Segregation war dabei ebenso wirksam wie subtil.10

7 JacquesDerrida: Die Einsprachigkeit desAnderen oder die ursprüngliche Prothese, aus

dem Franz. übers. von Michael Wetzel, München 2003, S. 51; Kursivierung im Original.

8 Ebd., S. 46.

9 Vgl. Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur, in: ders.: Gesammelte Werke, Bd.

14, hg. von Anna Freud, London 1949, S. 419-506, hier: S. 451.

10 Ebd., S. 64f.; Kursivierung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Unverfügbarkeit des Eigenen 29

Aus diesem Grunde war für Derrida auf der Ebene der Sprachphilosophie ein

Begriff von besonderer Bedeutung: das Idiom, der Akzent der ›parole‹ in seiner

Differenz oder – wie er zu sagen pflegte – seiner ›différance‹, d.h. in seiner

immanenten Kraft der Absonderung, Aufspaltung, Abscheidung in einer Un-

verfügbarkeit.

Der 18-Jährige hat es am eigenen Leib erfahren, als er zum ersten Mal

das bis dahin nur als Chimäre der französischen Schulbildung existierende

sogenannte Mutterland betrat, um in der französischen Sprache und Lite-

ratur seinen Akzent zu verlieren. Dieser Purifikation einer Einfachheit des

Ursprungs hat er folglich den Kampf angesagt mit seinem oft missverstande-

nen Neologismus der Dekonstruktion, die genau das aufheben wollte, nämlich

die Rekonstruktion eines identischen und substantiellen Aprioris.

Für Derrida, der als Schüler der Phänomenologie bezeichnet werden

kann, ist Sprache und Schrift insbesondere ein Medium in dem schon von

Wilhelm von Humboldt gebrauchten Sinne einer Zwischenwelt.11 Gerade weil

sich die Fuge zwischen den Wörtern und den Dingen nicht schließen lässt,

sprechen wir. Verfügbarkeit wäre Verstummen. Verstummen im Einklang

einer mystischen Ursprache, die Derrida als Phantom des Logozentrismus

denunziert hat. Schrift im Sinne seiner Grammatologie lebt von den Kräften

des Aufschubs, der Verzögerung, des Abstandes, d.h. des räumlichen und

zeitlichen Entzugs. Das impliziert auch eine politische Dimension, eine

Politik der Zeichen, wie sie sich in der Politik der Übersetzung zeigt. Das

große Thema der Übersetzbarkeit gab Derrida immer wieder Gelegenheit,

die Grenzen zwischen fixen Gegensätzen wie ›eigentlicher‹ Bedeutung und

›übertragener‹, zwischen Eigenem des ›Originals‹ und Fremdem der anderen

›Version‹ zu überwinden. Im Anschluss an Benjamins Aufgabe des Übersetzers12

galt es ihm, die Babelisierung der Sprachen nicht als biblischen Betriebsunfall

darzustellen, sondern als Urzustand einer semiotischen »Bestimmungsir-

11 Vgl.WilhelmvonHumboldt: Über die Verschiedenheit desmenschlichen Sprachbaues

und ihren Einfluß auf die geistige Entwickelung des Menschengeschlechtes, in: ders.:

Werke, hg. von Andreas Flitner und Klaus Giel, Bd. III, Darmstadt 1963, S. 368-756, bes.:

S. 564 u. 567.

12 Vgl. Walter Benjamin: Die Aufgabe des Übersetzers, in: ders.: Gesammelte Schriften,

Bd. IV/1, hg. Tillman Rexroth, Frankfurt a.M. 1972, S. 9-21.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Michael Wetzel

rung« (destinérrance) des kommunikativen ›Geschicks‹, das immer auch nicht

ankommen an.13

Es versteht sich von selbst, dass Derrida damit der abendländischen

Sprachphilosophie von Platon über Leibniz und Voltaire bis Heidegger und

Wittgenstein widersprach. Sein Interesse galt eher den Krisen (ganz in der

Tradition von Husserls Spätwerk), den Paradoxien und Aporien wie der

seit den 1990er Jahren entwickelten Ethik der Gabe, die gegen den Strom

der von Marcel Mauss und George Bataille untersuchten Potlatsch-Rituale

mit ihrer sozialen Dynamik des Rivalitätsgeschenks anschwamm. Derrida

fragte nach den Bedingungen einer Gabe, ohne den Anderen durch diese zu

einer Gegengabe zu verpflichten und derart zu verschulden, einer Gabe ohne

Revanche und Kalkül in einer Ökonomie der Äquivalenz.14

Hiervon leitete sich die Idee einer Gastfreundschaft ab, dieDerrida auf die

Formel der unbedingten Gastfreundschaft brachte, d.h. einer Gastfreundschaft,

die bedingungslos gewährt wird ohne Spekulieren auf Vorteile oder Begren-

zungen. Wie die Politik der Freundschaft, die er vom Schatten des Doubles

einer Politik der Feindschaft à la Carl Schmitt zu befreien suchte, sollte sie

Grenzen überschreiten (wie ein Kolloquium 1994 zu Derridas Werk hieß15), sie

passieren à travers, über-setzen im doppelten Sinne des Wortes (ein Denken,

wie es auch in der in den 1970er Jahren gegründeten Zeitschrift des Centre

Pompidou traverse praktiziert wurde, das man heute kaum mit dem deut-

schen Wort »Querdenken« wiederzugeben wagt und das Anfang der 1980er

Jahre in die Gründung des Collège International de Philosophie mündete als Ort

eines Denkens ohne disziplinäre Grenzen und Vorgaben16).

Ein konkretes Engagement Derridas war auch sein Pamphlet Weltbürger

aller Länder, noch eine Anstrengung im Rahmen der Initiative des Europarates in

Strasbourg und des Internationalen Parlaments der Schriftsteller zur Grün-

dung einesNetzwerkes von Fluchtstädten. Für diese »offene Stadt« soll gelten:

13 Vgl. Jacques Derrida: Babylonische Türme. Wege, Umwege, Abwege, aus dem Franz.

übers. von Alexander García Düttmann, in: Alfred Hirsch (Hg.): Übersetzung und De-

konstruktion. Frankfurt a.M. 1977, S. 119-165.

14 Vgl. Michael Wetzel/Jean-Michel Rabaté (Hg.): Ethik der Gabe. Denken nach Jacques

Derrida, Berlin 1993.

15 Vgl. den Tagungsband Le passage des frontières. Autour du travail de Jacques Derrida.

Colloque de Cerisy, hg. von Marie-Louise Mallet, Paris 1994.

16 Vgl. dazu auch die bildungspolitischen Konsequenzen, die Derrida in seinem Vortrag

»Die unbedingte Universität« formulierte; Jaques Derrida: Die unbedingte Universität,

aus dem Franz. übers. von Stefan Lorenzer, Frankfurt a.M. 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Unverfügbarkeit des Eigenen 31

DieGastfreundschaft ist die Kultur selbst und ist nicht eine Ethik unter ande-

ren. Insofern sie andas Ethos rührt, nämlich andieBleibe, andasZuhause, an

den Ort des vertrauten Aufenthaltes ebenso wie an die Art undWeise, darin

zu sein, an die Art und Weise, sich auf sich und auf andere, auf die anderen

als Angehörige oder als Fremde zu beziehen, ist die Ethik Gastfreundschaft,

ist sie durch und durch von gleicher Erstreckung wie die Erfahrung der Gast-

freundschaft, auf welche Weise man sie auch erschließt oder sie begrenzt.

Doch aus genau diesem Grunde, und weil das Selbstsein bei sich zu Hause

(die Selbstheit selbst) eine Aufnahme oder eine Einschließung des anderen

voraussetzt, den man sich nach verschiedenen Modalitäten der Gewalt zu

eigen zu machen, zu kontrollieren und zu beherrschen sucht, gibt es eine

Geschichte der Gastfreundschaft, gibt es eine allzeit mögliche Verkehrung

des Gesetzes der Gastfreundschaft (das als unbedingt erscheinen kann) und

der Gesetze, die sie begrenzen, sie bedingen werden, indem sie sie in ein

Recht einschreiben.17

Auch wenn Derrida also von der Bedingungslosigkeit, man könnte auch sa-

gen: von der Unverfügtheit der Gastfreundschaft als ethische Basis der Kul-

tur überzeugt ist, sieht er zugleich die Gefahr, die Offenheit für das Andere

wieder zu schließen, das Fremde wieder anzueignen, die Differenz zu neu-

tralisieren, mit anderen Worten: das Unverfügbare wieder zur Disposition

zu stellen durch die Einsetzung eines Regelkanons, dem es sich fügt. Daher

der mit de Sade und Marx formulierte revolutionäre Aufruf zur Wachsamkeit

gegenüber dem Zwang der Bedingungen und Verfügungen:

Es geht darum herauszufinden, wie man das Recht umgestaltet und für

seinen Fortschritt sorgen kann. Und darum herauszufinden, ob dieser Fort-

schritt möglich ist in einem geschichtlichen Raum, der sich zwischen Dem

Gesetz einer unbedingten, jedem anderen, jedem, der kommt, wer auch

sei, a priori angebotenen Gastfreundschaft und den bedingten Gesetzen

eines Rechts auf Gastfreundschaft erstreckt, ohne welches Das Gesetz der

unbedingten Gastfreundschaft Gefahr liefe, ein frommer, verantwortungs-,

gestalt- und wirkungsloser Wunsch zu bleiben, ja jeden Augenblick sich

selbst zu verkehren.18

17 Jacques Derrida: Weltbürger aller Länder, noch eine Anstrengung, übers. von Hans-

Dieter Gondek, Berlin 2003, S. 15; Kursivierung im Original.

18 Ebd., S. 20f.; Kursivierung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Michael Wetzel

In den unterschiedlichsten Kontexten umkreisen die Überlegungen Derri-

das diese Herausforderungen einer kritischen Politik von Recht und Gesetz,

von Rechtfertigungsstrategien des Eigenen und des Fremden, des Eigentums

durch Aneignung, einer Legitimität von Rechts wegen, eines Rechts zu etwas,

einer Gerechtigkeit oder einer Gewalt. In dem an Valérys Topos anschließen-

den Essay Das andere Kap wird die Frage der Identität noch einmal auf die

Frage nach dem, was Europa ist, zugespitzt, das territorial zunächst einmal

nur als das andere Kap des zentralasiatischen Kontinents gewürdigt wird.

Methodologisch betont Derrida dabei den Gestus der Hinterfragung (question-

nement) als Bedingung der Möglichkeit für Verantwortung (responsabilité), die

beide immer eine unendliche Aufgabe sind, eine endlose Passage der Gren-

zen als Antidot (Gegengift, Gegengabe) zur Ausschließung als Mechanismus

der Xenophobie, des Rassismus, Antisemitismus, religiösen oder nationalen

Fanatismus. Es geht nicht um ein existierendes Europa, sondern um ein zu-

künftiges, ein zu-kommendes (à-venir), bestimmt durch das, was Derrida ein

Axiom der Nicht-Identität nennt, das Spezifikum, dass eine Kultur mit sich

differiert:

Es gibt keine Kultur und keine kulturelle Identität ohne diese Differenz

mit sich selbst […]. Unter diesen Umständen ist das Von-sich-selber-sich-

Unterscheiden, das Von-sich-selber-Trennen und -Entfernen ebenfalls ein

Bei- oder Mit-sich-(Von-sich-)Differieren, dem ›Bei-sich‹ innewohnend und

zugleich nicht auf es zurückführbar. Es hält die Heimstätte des ›Bei-sich‹

zusammen und teilt sie auch unwiderruflich. In Wahrheit hält es sie nur

zusammen, und bezieht sie auf sich selbst, um sie auf diesen Abweg, auf

diese Abweichung hin zu öffnen. […] Es gibt keinen Selbstbezug, keine

Identifikation mit sich selber ohne Kultur – ohne eine Kultur des Selbst als

Kultur des anderen, ohne eine Kultur des doppelten Genitivs und des Von-

sich-selber-sich Unterscheidens, des Unterscheidens, das mit einem Selbst

einhergeht. Die Grammatik des doppelten Genitivs zeigt auch an, daß eine

Kultur niemals nur einen einzigen Ursprung hat. Die Monogenealogie stellt

sich somit immer als Mystifikation in der Geschichte der Kultur dar.19

An dieser Stelle spürt man besonders deutlich die Stimme Nietzsches in

Derridas Denken durch, der in Vom Nutzen und Nachteil der Historie fürs Le-

19 Jacques Derrida: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei Essays zu Europa, aus

dem Franz. übers. von Alexander García Düttmann, Frankfurt a.M. 1992, S. 13; Kursivie-

rung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Unverfügbarkeit des Eigenen 33

ben genau diese ›monumentalistische‹ Konstruktion eines monolithischen

Ursprungs der Kultur als ideologische Fiktion angeprangert hatte.20 Damit

muss das im Topos Kap/cap versammelte Denkmodell toto genere verabschie-

det werden, denn es leitet sich vom lateinischen caput, Haupt, ab und führt in

Wortbildungen wie Kapitale, Kapital etc. zum Denken der Zentrierung, der

›Be-Hauptung‹, des geistigen ›Oberhauptes‹. Statt Kap schlägt Derrida den

Begriff des Randes vor, des An-Bordens, der auch das ›Ab-Legen‹ impliziert

(man hört Nietzsches »Auf die Schiffe ihr Philosophen« heraus).21 Dieses

Aufbrechen in die Zukunft eines unberechenbaren Werdens ist zugleich das

Grunderlebnis der Gabe ohne Gewissheit wie der bedingungslosen Gast-

freundschaft. In ihm gibt es das Kap in jenem Sinne der Kapitalisierung

nicht:

Aber die Geschichte setzt auch voraus, daß das Kap nicht gegeben, daß es

nicht imVoraus und ein für allemal identifizierbar ist. Der Einbruch desNeu-

en, die Einzigartigkeit des anderen heute/Heutemüssen zwar als solche erwar-

tet werden (ist es überhauptmöglich, daß es das Einzigartige und andere als

solches gibt, als Phänomen, ist dessen Als-solches-Sein möglich?), sie müssen

als das Unerwartete, Unberechenbare, Unvorhersehbare antizipiert werden,

als das Unbeherrschbare, das Nicht-Wiedererkennbare, als jenes, über des-

sen Gedächtnis man noch nicht verfügt.22

Entscheidend an dieser Argumentation ist nicht zuletzt die Affinität von Un-

vorhersehbarkeit und Unverfügbarkeit: Das Neue des reinen Ereignisses ist

es auch, was sich nicht fügt, was sich nicht berechnen lässt. Für die politi-

sche Ordnung der Gemeinschaft heißt dies wiederum, die Wachsamkeit ge-

genüber den Tendenzen oder besser Mächten der Aneignung und Einebnung

aufrecht zu erhalten und die Fugen des Verfügten als ursprüngliche Kraft der

Unverfügbarkeit, als Widerstand gegen das Schließen der Fugen zu exponie-

ren. Im Grunde genommen ist es das, was schon Derridas grammatologi-

sches Programm der ›différance‹ getragen hat, nämlich die »Produktion von

20 Vgl. Friedrich Nietzsche: Unzeitgemäße Betrachtungen. Zweites Stück: Vom Nutzen

und Nachteil der Historie für das Leben, in: ders.: Werke in drei Bänden. Erster Band,

hg. von Karl Schlechta, München 1969, S. 209-286; zur »monumentalischen Historie«

vgl. S. 220-223.

21 Friedrich Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft, in: ebd., Dritter Band, S. 7-274, hier:

S. 168.

22 Derrida, Das andere Kap (Anm. 19), S. 18; Kursivierung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Michael Wetzel

Differenzen«,23 die in der Auseinandersetzung mit Hegels Dialektik und sei-

ner Versöhnungspolitik der Aufhebung vonWidersprüchen imAbsoluten eine

gewichtige Rolle gespielt hat.

Logische oder politische Identität ist also – in einem physikalischen Sin-

ne – eher metastabil, auf jeden Fall nachträglich konstruiert und nicht durch

eine Kapitalisierung gerechtfertigt. Deshalb auch das emphatische Bekennt-

nis Derridas zur unbedingten Gastfreundschaft – gerade in der historischen

Perspektive oder Retrospektive Europas: Denn Europa – ursprünglich Name

für die aus dem Orient gestohlene schöne Frau – konstituiert sich im fort-

währenden Prozess des Öffnens für den Anderen, des Empfangs von Ande-

rem, Fremdem, derWiedererfindung durch den Anderen in einer –mit Berg-

son gesprochenen – Dauer (durée) als Aufschub im Wandel: einer Dauer des

Bedauerns ständiger Aufgabe und Abschiede, Ausdauer als Aushalten der Dif-

ferenz. Dasein bestimmt sich nicht im ursprünglichen Bei-sich-Sein, einem

nostalgisch verklärten Zu-Hause-Sein des Bleibens, sondern in der Passage als

Übergang räumlicher und zeitlicher Natur. Man muss nicht gleich die große

Weisheit eines Heraklit bemühen, dass alles im Fluss ist, aber die Illusion

des Verfügten schlägt immer um in den ›Unfug‹ des eingangs mit Heidegger

in Erinnerung gebrachten Anwesens in die ›Zuhandenheit‹. Der Ort des Da-

seins ist markiert durch die Fugen der heterogenen Spuren, Stabilität ist nur

ein Epiphänomen, Resultat von Eingriffen, die die Passage blockieren, die

Grenzen, Barrieren errichten, Fluchtwege abschneiden; Auswirkungen von

Machtblöcken, die sich hinter Mauern verschanzen, Oppositionsfelder von

Freund-Feind-Bildern abgrenzen,24 Identitätskontrollen einführen und Di-

versität verfolgen. Für ein Leben in Unverfügbarkeit eines fragmentarischen,

von Brüchen und Rissen markierten Daseins gibt es zumindest einen literari-

schen Versuch, die Autofiction Serge Doubrovskys als »Homme de passage«.25

Man könnte eine ganze Reihe von weiteren ›Grundkonstellationen‹ der

Unverfügbarkeit aufrufen wie Jacques Lacans Gegensatz von ›zerstückeltem‹

und ›ganzheitlichem‹ Körperbild im Spiegelstadium oder den Gegensatz von

›glattem‹ und ›gekerbtem‹ Raum in denMille Plateaux von Gilles Deleuze und

23 Vgl. Michael Wetzel: Derrida. Eine Einführung, Ditzingen 2019, S. 32; Kursivierung im

Original.

24 Vgl. hierzu Derridas Auseinandersetzung mit Carl Schmitt in Jacques Derrida: Politik

der Freundschaft, aus dem Franz. übers. von Stefan Lorenzer, Frankfurt a.M. 2000.

25 Vgl. Serge Doubrovsky: Un homme de passage, Paris 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Unverfügbarkeit des Eigenen 35

Félix Guattari.26 Bezogen auf die politische Paradigmatik der von Derrida an-

gesprochenen Frage einer Identität Europas und eines unbedingtenGastrech-

tes bleibt das Kernphänomen der Passage in Gestalt der Migration:27 der Un-

verfügbarkeit des Territoriums im Wandel der Geschichte. Ganz konkret hat

Derrida damit klar gemacht, dass niemand im angestammten Sinne zuhause

ist, dass wir alle der transzendentalen Obdachlosigkeit ausgeliefert sind, aber

darin auch unsere Chance haben: auf eine Zukunft.Werwill schon behaupten,

den Ursprung Europas zu vertreten? Wir Deutschen nicht, deren Vorfahren

wie heute die Migranten in Belarus von Osten her als Goten und Wandalen

über den Kontinent hinwegfegten und keltische und römische Kulturen til-

gend aufsaugten. Niemand ist Europäer von Rechts wegen im autochthonen

Sinne. Wellen der Migration haben den Raum einer kulturellen Stratifikation

unterzogen, in der die Nachkommen das Erbe der Vorkommen angeeignet,

introjiziert und sich assimiliert haben. Ihre neue Sprache war die Sprache der

anderen, aber zugleich mussten sie diese fundamentale Alienation, d.h. Ent-

fremdung als Veränderung im Prozess der Aufpfropfung auf die Gegebenheit,

als mit Julia Kristeva gesprochen »uns selbst Fremdsein« verdrängen.28 Aber

wir sind – wie Derrida in seinem Spätwerk zum Tier, das wir sind, deutlich ge-

macht hat29 – selbst in unserem Menschsein nicht zuhause: Diese Illusion

hat ja der Diversitätsdiskurs schon längst gekippt. Lassen wir also die Fugen

sichtbar bleiben, um in guter Nachbarschaft zu leben.

26 Vgl. Jacques Lacan: Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, aus dem Franz.

übers. von Peter Stehlin, in: ders.: Schriften I, hg. von Norbert Haas, Olten/Freiburg

1973, S. 61-70; Gilles Deleuze/Félix Guattari: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schi-

zophrenie, hg. von Günther Rösch, aus dem Franz. übers. von Gabriele Ricke und Ro-

nald Voullié, Berlin 1992, S. 659-693.

27 Vgl. zur aktuellen Diskussion auch das Kapitel »Europa zwischen Geschick und Schick-

sal« in Stephen Smith: Nach Europa! Das junge Afrika auf dem Weg zum alten Kon-

tinent, aus dem Franz. übers. von Dagmar Engel und Andreas Rosteck, Berlin 2018,

S. 171-212, und: Donatella Di Cesare: Philosophie der Migration, aus dem Ital. übers.

von Daniel Creutz, Berlin 2021 (bes. S. 78 zumMythos vom Besitz des Bodens).

28 Vgl. Julia Kristeva: Étrangers à nous-mêmes, Paris 1988.

29 Vgl. Derrida: Das Tier, das ich also bin, hg. von Peter Engelmann, aus dem Franz. übers.

von Markus Sedlaczek, Wien 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Michael Wetzel

Literaturverzeichnis

Benjamin,Walter: Die Aufgabe des Übersetzers, in: ders.: Gesammelte Schrif-

ten, Bd. IV/1, hg. Tillman Rexroth, Frankfurt a.M. 1972, S. 9-21.

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizo-

phrenie, hg. von Günther Rösch, aus dem Franz. übers. von Gabriele Ricke

und Ronald Voullié, Berlin 1992.

Derrida, Jacques: Babylonische Türme. Wege, Umwege, Abwege, aus dem

Franz. übers. von Alexander García Düttmann, in: Alfred Hirsch (Hg.):

Übersetzung und Dekonstruktion. Frankfurt a.M. 1977, S. 119-165.

Derrida, Jacques: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei Essays zu

Europa, aus demFranz. übers. von AlexanderGarcíaDüttmann, Frankfurt

a.M. 1992.

Derrida: Das Tier, das ich also bin, hg. von Peter Engelmann, aus dem Franz.

übers. von Markus Sedlaczek, Wien 2010.

Derrida, Jacques: Die Einsprachigkeit des Anderen oder die ursprüngliche

Prothese, aus dem Franz. übers. von Michael Wetzel, München 2003.

Derrida, Jaques: Die unbedingte Universität, aus dem Franz. übers. von Ste-

fan Lorenzer, Frankfurt a.M. 2001.

Derrida, Jacques: Politik der Freundschaft, aus dem Franz. übers. von Stefan

Lorenzer, Frankfurt a.M. 2000.

Derrida, Jacques: Weltbürger aller Länder, noch eine Anstrengung, aus dem

Franz. übers. von Hans-Dieter Gondek, Berlin 2003.

Di Cesare, Donatella: Philosophie der Migration, aus dem Ital. übers. von Da-

niel Creutz, Berlin 2021.

Doubrovsky, Serge: Un homme de passage, Paris 2011.

Freud, Sigmund: Das Unbehagen in der Kultur, in: ders.: Gesammelte Werke,

Bd. 14, hg. von Anna Freud, London 1949, S. 419-506.

Fugen. Deutsch-Französisches Jahrbuch für Text-Analytik, hg. von Manfred

Frank, Friedrich A. Kittler und Samuel Weber, Olten/Freiburg 1980.

Heidegger, Martin: Die Sprache, in: ders.: Unterwegs zur Sprache, Pfullingen
21960, S. 9-33.

Heidegger, Martin: Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1923-1944, Bd.

51: Grundbegriffe, 2. durchges. Aufl., Frankfurt a.M. 1991, S. 118.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen 121972.

Humboldt,Wilhelm von: Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprach-

baues und ihren Einfluß auf die geistige Entwickelung des Menschenge-

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Unverfügbarkeit des Eigenen 37

schlechtes, in: ders.: Werke, hg. von Andreas Flitner und Klaus Giel, Bd.

III, Darmstadt 1963, S. 368-756.

Kristeva, Julia: Étrangers à nous-mêmes, Paris 1988.

Lacan, Jacques: Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, aus dem

Franz. übers. von Peter Stehlin, in: ders.: Schriften I, hg. von Norbert

Haas, Olten/Freiburg 1973, S. 61-70.

Mallet, Marie-Louise (Hg.): Le passage des frontières. Autour du travail de

Jacques Derrida. Colloque de Cerisy, Paris 1994.

Nietzsche, Friedrich: Die fröhlicheWissenschaft, in: ders.: Werke in drei Bän-

den. Dritter Band, hg. von Karl Schlechta, München 1969, S. 7-274.

Nietzsche, Friedrich: Unzeitgemäße Betrachtungen. Zweites Stück: VomNut-

zen und Nachteil der Historie für das Leben, in: ders.: Werke in drei Bän-

den. Erster Band, hg. von Karl Schlechta, München 1969, S. 209-286.

Rabaté, Jean-Michel/Wetzel, Michael (Hg.): Ethik der Gabe. Denken nach Jac-

ques Derrida, Berlin 1993.

Smith, Stephen: Europa zwischen Geschick und Schicksal, in: ders.: Nach Eu-

ropa! Das junge Afrika auf demWeg zum alten Kontinent, aus dem Franz.

übers. von Dagmar Engel und Andreas Rosteck, Berlin 2018, S. 171-212.

Wetzel, Michael: Derrida. Eine Einführung, Ditzingen 2019.

Wetzel, Michael: Jacques Derrida et la question de l’Europe, in: Remigiusz

Forycki (Hg.): L’europe et ses intellectuels, Warschau 2019, S. 161-170.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463376-002 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

