620

avec son propre groupe d’origine” (246). Pour la femme,
le mariage est une incessante oscillation, une circulation
permanente “dont les retours des divorcées et des jeunes
meres, les visites régulieéres des commergantes ne repré-
sentent que différents aspects” (246).

Le chapitre V considere les rites funéraires. Apres une
breve présentation de la conception de la mort ouatchie
I’auteur analyse les rites de 1’enterrement et les grandes
funérailles. II souligne la vivacité des liens d’affinité qui
se fait sentir pendant les cérémonies funéraires, a ce point
que les grandes funérailles peuvent étre traitées comme
le dernier rite de mariage. En effet, pendant les rites de la
mort on remarque que les relations entre les agnatiques
et utérins sont tres tendues. Cet affrontement devient sur-
tout visible pendant les rites pour les mauvais morts au
cimetiere de brousse.

Les chapitres suivants traitent du monde invisible
ouatchi — la réalité vodou. L’ auteur présente les traits es-
sentiels des vodous en soulignant que ce phénomene doit
étre considéré en liaison avec le monde des humains et a
I’image de la société. Les relations entre les vodous cor-
respondent aux relations entre les agnatiques et utérins.
La vie des vodous dépend des hommes, ainsi que la vie
des humains doit beaucoup a la protection des forces in-
visibles. L’ auteur se garde d’établir le panthéon des vo-
dous. Par contre, il insiste sur I’importance des relations
entre les entités invisibles. Si I’auteur utilise les catégo-
ries de vodous, ¢’est uniquement pour pouvoir établir les
axes des relations. Le chapitre VIII est consacré aux in-
grédients qui entrent dans la composition des vodous et
constituent leur alimentation. L’auteur dégage les paral-
Ieles entre la cuisine traditionnelle et ces ingrédients par
I’analyse des codes botanique et culinaire. La cuisine vo-
doue est organisée par une polarité entre le feu et 1’eau
qui sont associés au sang et au contact avec les esprits. En
plus émerge un troisieme pole constitué par la terre qui est
caractérisé par les interdits imposés a la cuisine humaine.

Le chapitre IX est consacré aux initiées de vodous.
L’auteur éclaire leur fonction a travers le rituel. Il présente
leur formation dans les “couvents” et leur initiation. Sur
I’exemple de trois genres importants de vodousis (sosis,
agbuissis et tronsis) il montre la logique de la transfor-
mation a laquelle conduit I’action rituelle. Les différents
stades de formation au “couvent” répondent au dévelop-
pement d’un enfant, et le moment de possession par le
vodou correspond au moment de la naissance.

Le dernier chapitre traite de la sorcellerie qui est, se-
lon 1’auteur, le cceur de la parenté utérine. La sorcellerie
qui menace les humains traduit la précarité des leurs rela-
tions. La force de la sorcellerie est un héritage des meres.
La sorcellerie ressemble a la chasse. Elle est liée a 1’escla-
vage et a la gémellité — on retrouve ces associations dans
les mythes et les rites ouatchis. A 1’opposé de la sorciére
sans compassion 1’ auteur place la figure de 1’idiot qui pa-
rait étre sans désirs.

L’ouvrage montre comment la parenté et leurs répon-
dants symboliques régissent la vie sociale. Les différents
aspects de la culture ouatchie s’imbriquent. La contiguité
et la substituabilité sont a 1’ordre du jour dans toutes les
cérémonies appropriées aux différentes étapes de vie et

Rezensionen

situations de crise. A juste titre la parenté est au centre des
préoccupations sociales. Mais cette parenté ne concerne
pas uniquement les vivants. Elle s’étend au monde invi-
sible en doublant les relations entre 1’agnatique et 1’ utérin
par le jeu des vodous.

L’ouvrage de Klaus Hamberger est un document ex-
trémement intéressant. C’est une monographie exhaustive
d’un village représentatif de la culture ouatchie qui se ca-
ractérise par le soin des détails, la profondeur des analyses
et la richesse des données. Les remarques étymologiques
et le glossaire a la fin de 1’ouvrage soulignent 1’impor-
tance donnée a la langue vernaculaire. Le livre montre la
logique du systeme symbolique présenté et ses implica-
tions dans la vie sociale. Au-dela d’une monographie eth-
nologique remarquable, “La parenté vaudou” se présente
comme le témoin d’un moment historique donné. La fa-
con de vivre, la culture, la cohérence de la société villa-
geoise sont soumis a des changements tellement rapides
qu’un tel ouvrage s’avere comme le seul témoignage de
la vie d’autrefois. Jacek Pawlik

Hannerz, Ulf: Anthropology’s World. Life in a Twen-
ty-First-Century Discipline. New York: Pluto Press, 2010.
203 pp. ISBN 978-0-7453-3047-1. Price: £ 16.00

Wenn der Schwede Ulf Hannerz, mittlerweile eme-
ritierter Professor fiir Sozial- und Kulturanthropologie
der Universitidt Stockholm, mit einer neuen Publikation
aufwartet, darf die interessierte wissenschaftliche Fach-
welt — in Anbetracht der Karriere als auch der unermiid-
lichen Schaffenskraft des Autors wahrscheinlich hin- und
hergerissen zwischen Bewunderung und Neid — gespannt
sein, welche neuen Erkenntnisse verbreitet werden. Han-
nerz, der 2012 seinen 70. Geburtstag begeht und daher
ohne Weiteres als mit Renommee versehener Big Man
der ethnologisch argumentierenden Kulturwissenschaften
bezeichnet werden darf, hat mit “Anthropology’s World”
ein Werk vorgelegt, das in erster Linie deshalb zu iiber-
zeugen vermag, weil es aus der emischen Perspektive eine
akademische Disziplin nuancenreich beleuchtet, zu deren
Entwicklung und Profilbildung auf internationaler Ebene
der Autor in den letzten 50 Jahren maB3igeblich beigetra-
gen hat. Unverkennbar hat er mit seinen auf belastbaren
empirischen Datenbestidnden aufbauenden theoretischen
Gedankengebéduden iiber die kulturellen Dimensionen der
globalisierten Welt innerhalb der Wissenschaftsgeschichte
seinen unverwechselbaren sowie genuinen Fingerabdruck
hinterlassen. Sowohl seine Erfahrungen im Bereich der
institutionalisierten akademischen Welt als auch seine
mittels umfassender ethnografischer Feldforschungen
eruierten Erkenntnisse iiber das Kulturwesen Mensch im
Zeitalter der Verfliissigung sozialer, politischer und kul-
tureller Grenzen stehen in direkter Verbindung zu seiner
Biografie als Sozial- und Kulturanthropologe.

Ausgangspunkt der Uberlegungen ist die in der Ein-
leitung gestellte Frage, welcher Platz der Anthropologie
im 21. Jahrhundert, insbesondere vor dem Hintergrund
der zunehmenden Internationalisierung bzw. der interdis-
ziplindren Ausrichtung der Wissenschaftslandschaft, zu-
komme. Gerade die anhaltenden Globalisierungsschiibe

Anthropos 107.2012

23.01.2026, 18:01:29. @
fr oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-620

Rezensionen

sowie die damit einhergehenden Transformationsprozesse
machen es notwendig, sich der eigenen Disziplinaritit un-
ter verdnderten Rahmenbedingungen neuerlich bewusst
zu werden. Mit dem Verweis auf Clifford Geertz, der die
Hauptaufgabe eines Ethnografen darin begriindet sieht,
die Dinge und Handlungen, die er wihrend seiner erfah-
rungs- und zeitintensiven Feldforschung wahrnimmt, auf-
zuschreiben und damit nicht zuletzt einer interessierten
Offentlichkeit jene ethnowissenschaftlichen Wissenshori-
zonte zur Verfiigung zu stellen, richtet Hannerz seinen
Fokus in Kapitel zwei auf von ihm durchgefiihrte Pro-
jekte, bei denen er in federfiithrender Position sein edito-
risches Geschick unter Beweis stellen konnte. Zunichst
dokumentiert der Verfasser die Arbeiten an einem Sam-
melband {iber die nationalen anthropologischen Wissen-
schaftskulturen, dessen Herausgeber mit der Ambition an-
getreten waren, einerseits perspektivenreich und kritisch
die eigene Geschichte zu reflektieren und andererseits
eine Paradigmenverschiebung einzulduten. Nicht mehr
die “distant dark-skinned overseas others” (22) standen
im Mittelpunkt des Interesses, sondern vielmehr sollte
den kulturellen Konsequenzen der “Fremdheitserfahrung”
auch in der eigenen Kultur — intensiviert durch Prozesse
wie transnationale Migration, diasporische Lebensformen
und parallelgesellschaftlich strukturierte Alltagswelten —
Rechnung getragen werden. Als Sektionseditor fiir die an-
thropologischen Artikel oblag Hannerz des Weiteren die
Koordination der 25-béndigen “International Encyclope-
dia of Social and Behavioral Sciences”, die im Jahr 2001
in Génze veroffentlicht wurde. Auch in der Auswahl der
enzyklopidischen Begriffe spiegelt sich ein Ubergang der
wissenschaftlichen Grundauffassung, da neben Eintriigen
wie “Taboo”, “Potlatch” und “Kula Ring” ebenfalls neue
konzeptionelle Theoreme wie “Creolization”, “Hybrid-
ity” und “Identity” ihren Platz finden (34). Schauen wir
uns im Vergleich dazu die Artikel in dem unter anderem
vom Osterreichischen Sozial- und Kulturanthropologen
Andre Gingrich genau zehn Jahre spiter herausgegebe-
nen “Lexikon der Globalisierung” an, konnen wir feststel-
len, dass diese Hinwendung zu einer anthropologischen
Globalisierungsforschung eine kontinuierliche Fortset-
zung erfahren hat, wenngleich Hannerz richtigerweise zu
bedenken gibt: “current knowledge did not merely replace
older knowledge” (35).

Entsprechend dieser Primisse beginnt der Verfasser
den Abschnitt mit der Uberschrift “Diversity Is Our Busi-
ness” mit einem Verweis auf die “Argonauts of the West-
ern Pacific” von Bronislaw Malinowski, der mit diesem
Werk nicht nur die klassische Periode der Ethnologie ein-
leitete, sondern ferner mit seinen posthum ver6ffentlich-
ten Tagebiichern dieser von heroischen Meistererzidhlun-
gen charakterisierten Ara ein jihes Ende setzte. Auf diese
pathologische Ziige besitzende Sinnkrise, bei der sich die
iber Jahrzehnte von Koryphéden wie Bronislaw Malinow-
ski, Edward E. Evans-Pritchard, Alfred Radcliffe-Brown
usw. in Stein gemeiflelten akademischen Grundiiberzeu-
gungen einer Hinterfragung unterziehen mussten, ant-
wortet die Disziplin selbstbewusst mit steigenden Stu-
dentenzahlen, einer Ausweitung ihres Themenspektrums
sowie der Institutionalisierung von zahlreichen wissen-

Anthropos 107.2012

621

schaftlichen Zeitschriften. Im Folgenden geht Hannerz
unter anderem der Frage nach, wie es um die 6ffentliche
Wahrnehmung unseres Faches bestellt ist. Das “anthro-
pology-bashing” (45) jener Wissenschaftler, die entgegen
ihrem landldufigen Stereotyp nicht iiberall und zu jeder
Zeit eine aus Kokosfasern geflochtene Kopfbedeckung als
Erkennungszeichen tragen, hat nicht nur in den Medien
Konjunktur. Durch die Hiufung von zumeist negativen bis
despektierlichen Kommentaren sei es zunehmend schwie-
riger, die fachlichen Kernkompetenzen, Zustindigkeits-
bereiche und disziplindren Arbeitsfelder, mit denen wir
uns von den Nachbarwissenschaften abzusetzen wissen,
sowohl in der breiten Offentlichkeit als auch an den Uni-
versititen zu kommunizieren. Dieses vorgebliche Mauer-
bliimchendasein, die Vielfalt der Haupt- und Nebenbe-
zeichnungen des akademischen Zweiges sowie die nicht
auf den ersten Blick erkennbaren Schliisselqualifikationen
dienen dann jenen mit Evaluationsauftrag und Sparham-
mer ausgestatteten Strukturkommissionen an geisteswis-
senschaftlichen Fakultiten dazu, die vorgeblich Indispo-
nierten zuerst zum Schafott zu fithren. Die Entwicklung
einer iibergreifenden und nachhaltigen Corporate Identity
besitze folglich oberste Prioritét. Als eine Art “subversive
discipline” (47) mit dem methodischen Hauptaugenmerk
auf der ethnografischen Durchdringung von vom Men-
schen geschaffenen kulturellen Bedeutungslandschaften
mittels teilnehmender Beobachtung und qualitativ-herme-
neutischen Analyseverfahren solle die Sozial- und Kultur-
anthropologie dahingehend ihre Expertise schirfen, einen
gesellschaftsrelevanten Beitrag zum Verstidndnis der kul-
turellen Diversitit des Menschen zu leisten. Jene, an den
unterschiedlichsten geografischen Lokalititen unseres
Planeten ans Licht gebrachten, kontraintuitiv gewonnenen
sowie kontextsensiblen Wissensmaxime konnen somit als
Argumentationsgrundlagen gegen einen allseits grassie-
renden Ethnozentrismus bzw. die Rede von der globalen
Homogenisierung fungieren. Den Zeiten, in denen Mar-
garet Mead als populédrkulturelles Sprachrohr breite ge-
sellschaftliche Schichten iiber den Nutzen und die We-
senhaftigkeit anthropologischer Sichten auf die Welt mit
Klugheit, Feingefiihl und einem Gespiir sowohl fiir die in-
terkulturellen Differenzen als auch die universalen Simi-
laritdten zu tiberzeugen wusste, weint nicht nur Barack
Obama nach (58).

Eine ganz eigene Sektion widmet Hannerz in seiner
Publikation dem Themenbereich “Feld” bzw. “Feldfor-
schung”, also signifikanten Kategorien, an denen sich an-
gehende Nachwuchswissenschaftler zu beweisen haben.
Dass sich der Schwede im Laufe seiner Karriere gerade
in diesem Zentralbereich essenzielle Schliisselqualifika-
tionen erworben hat, illustriert er anschaulich an insge-
samt vier Beispielen. Hannerz unternahm wihrend seiner
50-jdhrigen Laufbahn als Akademiker Feldforschungen
unter anderem in Washington, auf den Kaimaninseln, in
Westafrika, Los Angeles, Johannesburg, Jerusalem und
Tokio. Nicht zuletzt wegen seiner unmittelbar mit Sess-
haftigkeit verbundenen Verpflichtungen als langjdhri-
ger Leiter des Departments fiir Sozialanthropologie der
Universitit in Stockholm sowie seiner multilokalen Le-
bensweise als mit internationaler Reputation versehener

23.01.2026, 18:01:29. @
fr oder

Erlaubnis Ist Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-620

622

Wissenschaftler sei es ihm aus Zeitgriinden kaum noch
moglich gewesen, das von Evans-Pritchard (80) ausgelob-
te Ideal einer die Personlichkeit des Feldforschers in vie-
lerlei Hinsicht stark in Anspruch nehmende “anthropol-
ogy by immersion” (77) zu praktizieren. Dagegen lief3e
sich eine “anthropology by appointment” (77) eher mit
einem stets mit Terminen und anderweitigen Obligatio-
nen gefiillten Kalender in Einklang bringen. Die metho-
dische Herangehensweise, die in erster Linie im Buch
“Foreign News” (2004) ihren Niederschlag findet, bringt
diesen Sachverhalt sinnféllig zum Ausdruck. Der Autor
weist dariiber hinaus auf den rasanten Anstieg der “an-
thropology at home” (84) hin, bei der nicht das “being
away from home” (84) im Vordergrund steht, sondern die
Untersuchung der Kultur, in der der Forscher seine En-
kulturation durchlebt hat.

In Kapitel fiinf wendet sich Hannerz der Frage zu,
wie und mit Hilfe welcher Instrumente Sozial- und Kul-
turanthropologen, denen er als Interlokutor eine Stellung
als Briickenbauer zwischen den Kulturen zugesteht, die
komplexe Welt, in der wir gegenwirtig leben, transpa-
rent machen. Wie bereits im vorherigen Teilbereich in-
sistiert der Autor, mit dem Verweis auf die im deutsch-
sprachigen Raum nebeneinander existierenden Ficher
Volkerkunde und Volkskunde (heute Européische Ethno-
logie oder Kulturanthropologie genannt), zunéchst auf der
produktiven Weiterentwicklung und aktiven Fortsetzung
der “anthropology at home” (96), die mit ihrer Exper-
tise im Forschungsfeld der unhinterfragt hingenommenen
Grammatiken des eigenen Alltags in der Lage sei, iiber-
raschend innovative und ungeahnte Einsichten abseits
jenes von Stereotypisierungen infiltrierten Wissens her-
vorzubringen, das hauptsdchlich von unreflektiert vorge-
henden Meinungseliten unter Verwendung einer fragwiir-
digen symbolischen Ikonografie produziert werde. Wie
die Uberlegungen der “Applied Anthropology” iiber die
Kommunikation und Diffusion von ethnologisch generier-
ten Aufschliissen bereits vor Zeiten richtigerweise gezeigt
hitten, kidme es hierbei in erster Linie auf eine eingén-
gige und fiir breite Gesellschaftsschichten verstindliche
Schreibweise an. In einem Interview berichtete ein Aus-
landskorrespondent der Los Angeles Times dem Verfasser
des hier besprochenen Werkes, dass er stets darum bemiiht
sei, seine Artikel fiir seine hauptséchlich in Stdkalifor-
nien beheimateten Rezipienten so abzufassen, dass sich
eine moglichst breite Leserschaft angesprochen fiihle,
auch und insbesondere Gus — eine fiktive Person, die nicht
den Universitétsprofessor, sondern den Otto Normal-
verbraucher symbolisiere. Unter dem Slogan “Consid-
ering Gus” (1051t.) appelliert Hannerz deshalb an eine
eindringliche Revision von schriftlichen Ausdruckswei-
sen, denn nur durch eine adiquate Ubermittlung anthro-
pologischer Wissensordnungen an Menschen, die nicht
zur zugegebenermafBen zahlenmifBig verschwindend ge-
ringen Welt der Akademiker zu zéhlen sind, gelinge die
Aufpolierung des offentlichen Images.

Das siebte Kapitel argumentiert aus der Perspektive
der Wissenschaftsgeschichte und fragt danach, wie diese
produktiv fiir die Gegenwart nutzbar gemacht werden
kann. Nach einem kurzen Abstecher zu Kon Wajiro,

Rezensionen

einem frithen Vertreter der japanischen Anthropologie,
der sich hauptséchlich auf dem Feld der Massenbeobach-
tung in urbanen Settings hervortat (139), folgt die Présen-
tation der (Euvres von Max Gluckman, Marcel Griaule
und Melville Herskovits. Anhand der Feldinvestigationen
von Hortense Powdermaker in Mississippi, Hollywood
und dem afrikanischen Kupfergiirtel dokumentiert Han-
nerz schlielich anschaulich die frithen Arbeiten im Be-
reich der Medienanthropologie.

Der zukunftsweisende Ausblick, gespickt mit Rat-
schlidgen fiir die folgenden Generationen, miindet in der
These: Sozial- und Kulturanthropologe zu sein ist keine
temporire oder vergingliche Aktivitit, die moglicherwei-
se nach der akademischen Qualifikation endet, sondern
ganz im Gegenteil eine fortdauernde Berufung, die ei-
nen — wenn man fleiBig, kontinuierlich und aktiv daran
arbeitet — ein ganzes Leben begeleiten kann.

David Johannes Berchem

Hastrup, Frida: Weathering the World. Recovery
in the Wake of the Tsunami in a Tamil Fishing Village.
New York: Berghahn Books, 2011. 150 pp. ISBN 987-
0-85745-199-6. (Studies in Environmental Anthropology
and Ethnobiology, 16) Price: £ 42,00

The Indian Ocean tsunami disaster of 26 December
2004 affected communities in a wide spectrum of soci-
eties situated around the periphery of the Bay of Ben-
gal, from Sumatra to Sri Lanka. This new book by Frida
Hastrup begins to satisfy our curiosity about how this
catastrophic event has been interpreted and accommo-
dated into the daily routines of people living in different
cultural contexts, in different locations, in different so-
cial groups. The site of her project is the former colonial
outpost of Tharangambadi (Tranquebar, a Danish enclave
from 1620-1845) on the southeastern coast of India in the
state of Tamil Nadu, about 300 km south of Chennai. Her
first visit was in February 2005 as part of a humanitarian
charity mission to aid tsunami victims, followed by trips
in 2006 and 2008, totaling ten months of fieldwork. Tha-
rangambadi (pop. 7,000) is situated in a predominantly
Tamil Hindu region, with some Christians and Muslims
as well, and two-thirds of the local population are mem-
bers of the hereditary Pattinavar sea-fishing caste. Dalit
ex-untouchables, not identified by caste name, constitute
the second-largest social group (12% of households). It
is the fishing families living on the northern edge of town
who were most severely affected by the tsunami, and it is
their daily experience that Hastrup portrays in this book.

Readers do not learn about the details of post-tsunami
life in Tharangambadi immediately. They must first nav-
igate two earnest chapters on “the transmutable charac-
ter of the site” (25) and the evolving actor-centered epis-
temology of modern fieldwork, topics that would have
made more sense at the end of the book. What is even
more peculiar, despite hopeful references to the “topo-
graphic turn” in anthropology, is the book’s complete lack
of maps or layout diagrams of Tharangambadi. Although
Hastrup emphasizes “the physical landscape and the spa-
tial practices of the villagers” (19) as the key to their ex-

Anthropos 107.2012

23.01.2026, 18:01:29. @
fr oder

Erlaubnis Ist

Inhalts.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-620

