
620

Anthropos  107.2012

Rezensionen

avec son propre groupe d’origine” (246). Pour la femme, 
le mariage est une incessante oscillation, une circulation 
permanente “dont les retours des divorcées et des jeunes 
mères, les visites régulières des commerçantes ne repré­
sentent que différents aspects” (246).

Le chapitre V considère les rites funéraires. Après une 
brève présentation de la conception de la mort ouatchie 
l’auteur analyse les rites de l’enterrement et les grandes 
funérailles. Il souligne la vivacité des liens d’affinité qui 
se fait sentir pendant les cérémonies funéraires, à ce point 
que les grandes funérailles peuvent être traitées comme 
le dernier rite de mariage. En effet, pendant les rites de la 
mort on remarque que les relations entre les agnatiques 
et utérins sont très tendues. Cet affrontement devient sur­
tout visible pendant les rites pour les mauvais morts au 
cimetière de brousse.

Les chapitres suivants traitent du monde invisible 
ouatchi – la réalité vodou. L’auteur présente les traits es­
sentiels des vodous en soulignant que ce phénomène doit 
être considéré en liaison avec le monde des humains et à 
l’image de la société. Les relations entre les vodous cor­
respondent aux relations entre les agnatiques et utérins. 
La vie des vodous dépend des hommes, ainsi que la vie 
des humains doit beaucoup à la protection des forces in­
visibles. L’auteur se garde d’établir le panthéon des vo­
dous. Par contre, il insiste sur l’importance des relations 
entre les entités invisibles. Si l’auteur utilise les catégo­
ries de vodous, c’est uniquement pour pouvoir établir les 
axes des relations. Le chapitre VIII est consacré aux in­
grédients qui entrent dans la composition des vodous et 
constituent leur alimentation. L’auteur dégage les paral­
lèles entre la cuisine traditionnelle et ces ingrédients par 
l’analyse des codes botanique et culinaire. La cuisine vo­
doue est organisée par une polarité entre le feu et l’eau 
qui sont associés au sang et au contact avec les esprits. En 
plus émerge un troisième pôle constitué par la terre qui est 
caractérisé par les interdits imposés à la cuisine humaine. 

Le chapitre IX est consacré aux initiées de vodous. 
L’auteur éclaire leur fonction à travers le rituel. Il présente 
leur formation dans les “couvents” et leur initiation. Sur 
l’exemple de trois genres importants de vodousis (sosis, 
agbuissis et tronsis) il montre la logique de la transfor­
mation à laquelle conduit l’action rituelle. Les différents 
stades de formation au “couvent” répondent au dévelop­
pement d’un enfant, et le moment de possession par le 
vodou correspond au moment de la naissance.

Le dernier chapitre traite de la sorcellerie qui est, se­
lon l’auteur, le cœur de la parenté utérine. La sorcellerie 
qui menace les humains traduit la précarité des leurs rela­
tions. La force de la sorcellerie est un héritage des mères. 
La sorcellerie ressemble à la chasse. Elle est liée à l’escla­
vage et à la gémellité – on retrouve ces associations dans 
les mythes et les rites ouatchis. À l’opposé de la sorcière 
sans compassion l’auteur place la figure de l’idiot qui pa­
raît être sans désirs.

L’ouvrage montre comment la parenté et leurs répon­
dants symboliques régissent la vie sociale. Les différents 
aspects de la culture ouatchie s’imbriquent. La contiguïté 
et la substituabilité sont à l’ordre du jour dans toutes les 
cérémonies appropriées aux différentes étapes de vie et 

situations de crise. À juste titre la parenté est au centre des 
préoccupations sociales. Mais cette parenté ne concerne 
pas uniquement les vivants. Elle s’étend au monde invi­
sible en doublant les relations entre l’agnatique et l’utérin 
par le jeu des vodous.

L’ouvrage de Klaus Hamberger est un document ex­
trêmement intéressant. C’est une monographie exhaustive 
d’un village représentatif de la culture ouatchie qui se ca­
ractérise par le soin des détails, la profondeur des analyses 
et la richesse des données. Les remarques étymologiques 
et le glossaire à la fin de l’ouvrage soulignent l’impor­
tance donnée à la langue vernaculaire. Le livre montre la 
logique du système symbolique présenté et ses implica­
tions dans la vie sociale. Au-delà d’une monographie eth­
nologique remarquable, “La parenté vaudou” se présente 
comme le témoin d’un moment historique donné. La fa­
çon de vivre, la culture, la cohérence de la société villa­
geoise sont soumis à des changements tellement rapides 
qu’un tel ouvrage s’avère comme le seul témoignage de 
la vie d’autrefois.  Jacek Pawlik 

Hannerz, Ulf: Anthropology’s World. Life in a Twen­
ty-First-Century Discipline. New York: Pluto Press, 2010. 
203 pp. ISBN 978-0-7453-3047-1. Price: £ 16.00

Wenn der Schwede Ulf Hannerz, mittlerweile eme­
ritierter Professor für Sozial- und Kulturanthropologie 
der Universität Stockholm, mit einer neuen Publikation 
aufwartet, darf die interessierte wissenschaftliche Fach­
welt – in Anbetracht der Karriere als auch der unermüd­
lichen Schaffenskraft des Autors wahrscheinlich hin- und 
hergerissen zwischen Bewunderung und Neid – gespannt 
sein, welche neuen Erkenntnisse verbreitet werden. Han­
nerz, der 2012 seinen 70. Geburtstag begeht und daher 
ohne Weiteres als mit Renommee versehener Big Man 
der ethnologisch argumentierenden Kulturwissenschaften 
bezeichnet werden darf, hat mit “Anthropology’s World” 
ein Werk vorgelegt, das in erster Linie deshalb zu über­
zeugen vermag, weil es aus der emischen Perspektive eine 
akademische Disziplin nuancenreich beleuchtet, zu deren 
Entwicklung und Profilbildung auf internationaler Ebene 
der Autor in den letzten 50 Jahren maßgeblich beigetra­
gen hat. Unverkennbar hat er mit seinen auf belastbaren 
empirischen Datenbeständen aufbauenden theoretischen 
Gedankengebäuden über die kulturellen Dimensionen der 
globalisierten Welt innerhalb der Wissenschaftsgeschichte 
seinen unverwechselbaren sowie genuinen Fingerabdruck 
hinterlassen. Sowohl seine Erfahrungen im Bereich der 
institutionalisierten akademischen Welt als auch seine 
mittels umfassender ethnografischer Feldforschungen 
eruierten Erkenntnisse über das Kulturwesen Mensch im 
Zeitalter der Verflüssigung sozialer, politischer und kul­
tureller Grenzen stehen in direkter Verbindung zu seiner 
Biografie als Sozial- und Kulturanthropologe.

Ausgangspunkt der Überlegungen ist die in der Ein­
leitung gestellte Frage, welcher Platz der Anthropologie 
im 21. Jahrhundert, insbesondere vor dem Hintergrund 
der zunehmenden Internationalisierung bzw. der interdis­
ziplinären Ausrichtung der Wissenschaftslandschaft, zu­
komme. Gerade die anhaltenden Globalisierungsschübe 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-620 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:01:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-620


Anthropos  107.2012

621Rezensionen

sowie die damit einhergehenden Transformationsprozesse 
machen es notwendig, sich der eigenen Disziplinarität un­
ter veränderten Rahmenbedingungen neuerlich bewusst 
zu werden. Mit dem Verweis auf Clifford Geertz, der die 
Hauptaufgabe eines Ethnografen darin begründet sieht, 
die Dinge und Handlungen, die er während seiner erfah­
rungs- und zeitintensiven Feldforschung wahrnimmt, auf­
zuschreiben und damit nicht zuletzt einer interessierten 
Öffentlichkeit jene ethnowissenschaftlichen Wissenshori­
zonte zur Verfügung zu stellen, richtet Hannerz seinen 
Fokus in Kapitel zwei auf von ihm durchgeführte Pro­
jekte, bei denen er in federführender Position sein edito­
risches Geschick unter Beweis stellen konnte. Zunächst 
dokumentiert der Verfasser die Arbeiten an einem Sam­
melband über die nationalen anthropologischen Wissen­
schaftskulturen, dessen Herausgeber mit der Ambition an­
getreten waren, einerseits perspektivenreich und kritisch 
die eigene Geschichte zu reflektieren und andererseits 
eine Paradigmenverschiebung einzuläuten. Nicht mehr 
die “distant dark-skinned overseas others” (22) standen 
im Mittelpunkt des Interesses, sondern vielmehr sollte 
den kulturellen Konsequenzen der “Fremdheitserfahrung” 
auch in der eigenen Kultur – intensiviert durch Prozesse 
wie transnationale Migration, diasporische Lebensformen 
und parallelgesellschaftlich strukturierte Alltagswelten – 
Rechnung getragen werden. Als Sektionseditor für die an­
thropologischen Artikel oblag Hannerz des Weiteren die 
Koordination der 25-bändigen “International Encyclope­
dia of Social and Behavioral Sciences”, die im Jahr 2001 
in Gänze veröffentlicht wurde. Auch in der Auswahl der 
enzyklopädischen Begriffe spiegelt sich ein Übergang der 
wissenschaftlichen Grundauffassung, da neben Einträgen 
wie “Taboo”, “Potlatch” und “Kula Ring” ebenfalls neue 
konzeptionelle Theoreme wie “Creolization”, “Hybrid­
ity” und “Identity” ihren Platz finden (34). Schauen wir 
uns im Vergleich dazu die Artikel in dem unter anderem 
vom österreichischen Sozial- und Kulturanthropologen 
Andre Gingrich genau zehn Jahre später herausgegebe­
nen “Lexikon der Globalisierung” an, können wir feststel­
len, dass diese Hinwendung zu einer anthropologischen 
Globalisierungsforschung eine kontinuierliche Fortset­
zung erfahren hat, wenngleich Hannerz richtigerweise zu 
bedenken gibt: “current knowledge did not merely replace 
older knowledge” (35). 

Entsprechend dieser Prämisse beginnt der Verfasser 
den Abschnitt mit der Überschrift “Diversity Is Our Busi­
ness” mit einem Verweis auf die “Argonauts of the West­
ern Pacific” von Bronislaw Malinowski, der mit diesem 
Werk nicht nur die klassische Periode der Ethnologie ein­
leitete, sondern ferner mit seinen posthum veröffentlich­
ten Tagebüchern dieser von heroischen Meistererzählun­
gen charakterisierten Ära ein jähes Ende setzte. Auf diese 
pathologische Züge besitzende Sinnkrise, bei der sich die 
über Jahrzehnte von Koryphäen wie Bronislaw Malinow­
ski, Edward E. Evans-Pritchard, Alfred Radcliffe-Brown 
usw. in Stein gemeißelten akademischen Grundüberzeu­
gungen einer Hinterfragung unterziehen mussten, ant­
wortet die Disziplin selbstbewusst mit steigenden Stu­
dentenzahlen, einer Ausweitung ihres Themenspektrums 
sowie der Institutionalisierung von zahlreichen wissen­

schaftlichen Zeitschriften. Im Folgenden geht Hannerz 
unter anderem der Frage nach, wie es um die öffentliche 
Wahrnehmung unseres Faches bestellt ist. Das “anthro­
pology-bashing” (45) jener Wissenschaftler, die entgegen 
ihrem landläufigen Stereotyp nicht überall und zu jeder 
Zeit eine aus Kokosfasern geflochtene Kopfbedeckung als 
Erkennungszeichen tragen, hat nicht nur in den Medien 
Konjunktur. Durch die Häufung von zumeist negativen bis 
despektierlichen Kommentaren sei es zunehmend schwie­
riger, die fachlichen Kernkompetenzen, Zuständigkeits­
bereiche und disziplinären Arbeitsfelder, mit denen wir 
uns von den Nachbarwissenschaften abzusetzen wissen, 
sowohl in der breiten Öffentlichkeit als auch an den Uni­
versitäten zu kommunizieren. Dieses vorgebliche Mauer­
blümchendasein, die Vielfalt der Haupt- und Nebenbe­
zeichnungen des akademischen Zweiges sowie die nicht 
auf den ersten Blick erkennbaren Schlüsselqualifikationen 
dienen dann jenen mit Evaluationsauftrag und Sparham­
mer ausgestatteten Strukturkommissionen an geisteswis­
senschaftlichen Fakultäten dazu, die vorgeblich Indispo­
nierten zuerst zum Schafott zu führen. Die Entwicklung 
einer übergreifenden und nachhaltigen Corporate Identity 
besitze folglich oberste Priorität. Als eine Art “subversive 
discipline” (47) mit dem methodischen Hauptaugenmerk 
auf der ethnografischen Durchdringung von vom Men­
schen geschaffenen kulturellen Bedeutungslandschaften 
mittels teilnehmender Beobachtung und qualitativ-herme­
neutischen Analyseverfahren solle die Sozial- und Kultur­
anthropologie dahingehend ihre Expertise schärfen, einen 
gesellschaftsrelevanten Beitrag zum Verständnis der kul­
turellen Diversität des Menschen zu leisten. Jene, an den 
unterschiedlichsten geografischen Lokalitäten unseres 
Planeten ans Licht gebrachten, kontraintuitiv gewonnenen 
sowie kontextsensiblen Wissensmaxime können somit als 
Argumentationsgrundlagen gegen einen allseits grassie­
renden Ethnozentrismus bzw. die Rede von der globalen 
Homogenisierung fungieren. Den Zeiten, in denen Mar­
garet Mead als populärkulturelles Sprachrohr breite ge­
sellschaftliche Schichten über den Nutzen und die We­
senhaftigkeit anthropologischer Sichten auf die Welt mit 
Klugheit, Feingefühl und einem Gespür sowohl für die in­
terkulturellen Differenzen als auch die universalen Simi­
laritäten zu überzeugen wusste, weint nicht nur Barack 
Obama nach (58). 

Eine ganz eigene Sektion widmet Hannerz in seiner 
Publikation dem Themenbereich “Feld” bzw. “Feldfor­
schung”, also signifikanten Kategorien, an denen sich an­
gehende Nachwuchswissenschaftler zu beweisen haben. 
Dass sich der Schwede im Laufe seiner Karriere gerade 
in diesem Zentralbereich essenzielle Schlüsselqualifika­
tionen erworben hat, illustriert er anschaulich an insge­
samt vier Beispielen. Hannerz unternahm während seiner 
50-jährigen Laufbahn als Akademiker Feldforschungen 
unter anderem in Washington, auf den Kaimaninseln, in 
Westafrika, Los Angeles, Johannesburg, Jerusalem und 
Tokio. Nicht zuletzt wegen seiner unmittelbar mit Sess­
haftigkeit verbundenen Verpflichtungen als langjähri­
ger Leiter des Departments für Sozialanthropologie der 
Universität in Stockholm sowie seiner multilokalen Le­
bensweise als mit internationaler Reputation versehener 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-620 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:01:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-620


622

Anthropos  107.2012

Rezensionen

Wissenschaftler sei es ihm aus Zeitgründen kaum noch 
möglich gewesen, das von Evans-Pritchard (80) ausgelob­
te Ideal einer die Persönlichkeit des Feldforschers in vie­
lerlei Hinsicht stark in Anspruch nehmende “anthropol­
ogy by immersion” (77) zu praktizieren. Dagegen ließe 
sich eine “anthropology by appointment” (77) eher mit 
einem stets mit Terminen und anderweitigen Obligatio­
nen gefüllten Kalender in Einklang bringen. Die metho­
dische Herangehensweise, die in erster Linie im Buch 
“Foreign News” (2004) ihren Niederschlag findet, bringt 
diesen Sachverhalt sinnfällig zum Ausdruck. Der Autor 
weist darüber hinaus auf den rasanten Anstieg der “an­
thropology at home” (84) hin, bei der nicht das “being 
away from home” (84) im Vordergrund steht, sondern die 
Untersuchung der Kultur, in der der Forscher seine En­
kulturation durchlebt hat. 

In Kapitel fünf wendet sich Hannerz der Frage zu, 
wie und mit Hilfe welcher Instrumente Sozial- und Kul­
turanthropologen, denen er als Interlokutor eine Stellung 
als Brückenbauer zwischen den Kulturen zugesteht, die 
komplexe Welt, in der wir gegenwärtig leben, transpa­
rent machen. Wie bereits im vorherigen Teilbereich in­
sistiert der Autor, mit dem Verweis auf die im deutsch­
sprachigen Raum nebeneinander existierenden Fächer 
Völkerkunde und Volkskunde (heute Europäische Ethno­
logie oder Kulturanthropologie genannt), zunächst auf der 
produktiven Weiterentwicklung und aktiven Fortsetzung 
der “anthropology at home” (96), die mit ihrer Exper­
tise im Forschungsfeld der unhinterfragt hingenommenen 
Grammatiken des eigenen Alltags in der Lage sei, über­
raschend innovative und ungeahnte Einsichten abseits 
jenes von Stereotypisierungen infiltrierten Wissens her­
vorzubringen, das hauptsächlich von unreflektiert vorge­
henden Meinungseliten unter Verwendung einer fragwür­
digen symbolischen Ikonografie produziert werde. Wie 
die Überlegungen der “Applied Anthropology” über die 
Kommunikation und Diffusion von ethnologisch generier­
ten Aufschlüssen bereits vor Zeiten richtigerweise gezeigt 
hätten, käme es hierbei in erster Linie auf eine eingän­
gige und für breite Gesellschaftsschichten verständliche 
Schreibweise an. In einem Interview berichtete ein Aus­
landskorrespondent der Los Angeles Times dem Verfasser 
des hier besprochenen Werkes, dass er stets darum bemüht 
sei, seine Artikel für seine hauptsächlich in Südkalifor­
nien beheimateten Rezipienten so abzufassen, dass sich 
eine möglichst breite Leserschaft angesprochen fühle,  
auch und insbesondere Gus – eine fiktive Person, die nicht  
den Universitätsprofessor, sondern den Otto Normal­
verbraucher symbolisiere. Unter dem Slogan “Consid­
ering Gus” (105 ff.) appelliert Hannerz deshalb an eine 
eindringliche Revision von schriftlichen Ausdruckswei­
sen, denn nur durch eine adäquate Übermittlung anthro­
pologischer Wissensordnungen an Menschen, die nicht 
zur zugegebenermaßen zahlenmäßig verschwindend ge­
ringen Welt der Akademiker zu zählen sind, gelinge die 
Aufpolierung des öffentlichen Images. 

Das siebte Kapitel argumentiert aus der Perspektive  
der Wissenschaftsgeschichte und fragt danach, wie diese 
produktiv für die Gegenwart nutzbar gemacht werden 
kann. Nach einem kurzen Abstecher zu Kon Wajiro, 

einem frühen Vertreter der japanischen Anthropologie, 
der sich hauptsächlich auf dem Feld der Massenbeobach­
tung in urbanen Settings hervortat (139), folgt die Präsen­
tation der Œuvres von Max Gluckman, Marcel Griaule 
und Melville Herskovits. Anhand der Feldinvestigationen 
von Hortense Powdermaker in Mississippi, Hollywood 
und dem afrikanischen Kupfergürtel dokumentiert Han­
nerz schließlich anschaulich die frühen Arbeiten im Be­
reich der Medienanthropologie. 

Der zukunftsweisende Ausblick, gespickt mit Rat­
schlägen für die folgenden Generationen, mündet in der 
These: Sozial- und Kulturanthropologe zu sein ist keine 
temporäre oder vergängliche Aktivität, die möglicherwei­
se nach der akademischen Qualifikation endet, sondern 
ganz im Gegenteil eine fortdauernde Berufung, die ei­
nen – wenn man fleißig, kontinuierlich und aktiv daran 
arbeitet – ein ganzes Leben begeleiten kann.

David Johannes Berchem

Hastrup, Frida: Weathering the World. Recovery 
in the Wake of the Tsunami in a Tamil Fishing Village. 
New York: Berghahn Books, 2011. 150 pp. ISBN 987-
0-85745-199-6. (Studies in Environmental Anthropology 
and Ethnobiology, 16) Price: £ 42,00

The Indian Ocean tsunami disaster of 26 December 
2004 affected communities in a wide spectrum of soci­
eties situated around the periphery of the Bay of Ben­
gal, from Sumatra to Sri Lanka. This new book by Frida  
Hastrup begins to satisfy our curiosity about how this 
catastrophic event has been interpreted and accommo­
dated into the daily routines of people living in different 
cultural contexts, in different locations, in different so­
cial groups. The site of her project is the former colonial 
outpost of Tharangambadi (Tranquebar, a Danish enclave 
from 1620–1845) on the southeastern coast of India in the 
state of Tamil Nadu, about 300 km south of Chennai. Her 
first visit was in February 2005 as part of a humanitarian 
charity mission to aid tsunami victims, followed by trips 
in 2006 and 2008, totaling ten months of fieldwork. Tha­
rangambadi (pop. 7,000) is situated in a predominantly 
Tamil Hindu region, with some Christians and Muslims 
as well, and two-thirds of the local population are mem­
bers of the hereditary Pattinavar sea-fishing caste. Dalit 
ex-untouchables, not identified by caste name, constitute 
the second-largest social group (12% of households). It 
is the fishing families living on the northern edge of town 
who were most severely affected by the tsunami, and it is 
their daily experience that Hastrup portrays in this book.

Readers do not learn about the details of post-tsunami 
life in Tharangambadi immediately. They must first nav­
igate two earnest chapters on “the transmutable charac­
ter of the site” (25) and the evolving actor-centered epis­
temology of modern fieldwork, topics that would have 
made more sense at the end of the book. What is even 
more peculiar, despite hopeful references to the “topo­
graphic turn” in anthropology, is the book’s complete lack 
of maps or layout diagrams of Tharangambadi. Although 
Hastrup emphasizes “the physical landscape and the spa­
tial practices of the villagers” (19) as the key to their ex­

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-620 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:01:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-620

