Systematik

- am 10.02.2026, 01:10:50.


https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 10.02.2026, 01:10:50.


https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aberwitzige Versohnungstheologie: Versuch einer
soteriologischen Irritation mit John D. Caputo

Knut V.M. Wormstddt

Abstract

This paper critically examines the theological concept of reconciliation. It reveals an inherent
absurdity within traditional notions of reconciliation, which depend on the expectation of divine
intervention—a premise that may seem irrational to those who do not share this worldview. The
author argues that while reconciliation is framed as both a divine act and an ethical process,
it often fails to address the complexities of human experience and conflict. Drawing from John
D. Caputo’s radical theology, the paper suggests that hope for reconciliation should not rely on
guaranteed divine action but rather emerge from engaging with existential unrest. This perspective
reframes reconciliation as a continuous process rather than a definitive outcome, highlighting
the challenges and uncertainties inherent in striving for understanding and connection amidst
perceived absurdities.

Key-Words
Reconciliation, Soteriology, Divine Agency, Weak Power, John D. Caputo, Deconstruction

1. Verséhnung
L1. Versohnung als theologisches Konzept

WVersohnung® ist in der Theologie ein schillernder Begriff, der sowohl dog-
matisch als auch ethisch entfaltet wurde. Seine Wurzel lasst sich bis ins
Neue Testament zuriickverfolgen: Bei Paulus wird Verséhnung vor allem
mit dem Tod Christi am Kreuz zusammengebracht, bezeichnenderweise
aber nicht mit dem Begriff der Sithne (Breytenbach 1989: 220). Paulus’ Idee
ist, dass Gott durch das Leiden und Sterben Christi am Kreuz, vor allem
aber durch seine Auferweckung offenkundig werden ldsst, dass die Macht
der Siinde prinzipiell iiberwunden ist. Diese Macht der Siinde zeigt sich in
der biblischen Vorstellung vor allem im Sterben-Miissen des Menschen und
verweist dabei zuriick auf Gen 3. In der exemplarischen Uberwindung der
Stinde in Christi Auferstehung kommt eine (neu-)schopferische Qualitat
des géttlichen Handelns zum Ausdruck, welches unheilvolle Zusammen-
hénge nicht bestehen ldsst, sondern neu arrangiert, oder zumindest durch
das Leben im Geist Gottes neu perspektiviert (Sauter 1997: 15). Diese
Perspektive ermdglicht es den Menschen, ihre Schuld oder zumindest ihren

281

- am 10.02.2026, 01:10:50. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut V.M. Wormstdadt

Anteil am Misslingen der verschiedenen Beziehungsvollziige zu erkennen
und sich durch Glauben und Hoffnung dazu zu verhalten.!

In der Dogmatik hat sich als klassische Strukturierung des Feldes die
Typologie des schwedischen lutherischen Theologen Gustaf Aulén (1931:
503) nach wie vor nicht iiberholt. Aulén unterscheidet drei Typen von
Verséhnungslehren:2

(1) Ein Klassischer Typus, der sich in der paulinischen Theologie griindet
und seine (inhaltliche) Fortsetzung in der soteriologischen Diskussi-
on der alten Kirche findet; dieser stellt insbesondere den souverdnen
Herrschaftsakt Gottes im Vers6hnungsgeschehen scharf. In dieser Ver-
sohnung hebt Gott den Unheilszusammenhang von Siinde und Tod
auf, sodass der Mensch aus seinen ichbezogenen Verstrickungen he-
raus zuriick zu Gott finden kann.

(2) Ein lateinischer Typus, der sich insbesondere mit der Satisfaktions-
theorie bei und im Gefolge von Anselm von Canterbury verkniipft;
hier wird im Unterschied zum klassischen Typus stirker die Rechts-
formigkeit des sowie die Sithneleistung im Vers6hnungsgeschehen(s)
betont. In dieser Versohnung eréffnet Gott eine Moglichkeit, die Ehr-
verletzung und Schuld des Menschen gegeniiber Gott, die der Mensch,
ob der Schwere der Verfehlung und der Majestat des Ehrverletzten, nie
aus eigener Kraft richten konnte, doch geradezuriicken.

(3) Ein humanisierender bzw. idealistischer Typus, der seinen Anhalt in
der Theologie der Aufklirung und der liberalen Theologie des 18.
und 19. Jahrhunderts nimmt und von Aulén vor allem mit Albrecht
Ritschl assoziiert wird; hier liegt der Schwerpunkt auf der (Vater-)Lie-

1 Der Schuldbegriff beginnt in den verschiedenen theologischen Traditionen durchaus
zu schillern. So kann etwa Ulrike Link-Wieczorek (2017: 259) sagen, dass der Begriff
der Stinde weniger eine moralische Beschuldigung des Menschen im Sinn hat, als ein
realistisches Bild von den nicht-gelingenden, ja geradezu verfehlten Lebensvollziigen,
in die sich Menschen gestellt vorfinden und an denen sie partizipieren, auch ohne es zu
wollen.

2 Diese dreigliedrige Typologie Auléns wird von Bernhard Seiger (1996: 165) unter
Riickgriff auf den baptistischen Prozesstheologen David L. Wheeler (1989: 165-184) um
einen weiteren Typus erganzt: Ein geschichtlich-prozessualer Typus, den Wheeler mit
der Prozessphilosophie Alfred N. Whiteheads und den Theologien in deren Gefolge
verkniipft; hier wird vor allem eine starke Wechselwirkung von Gott und Mensch im
Versohnungsgeschehen betont, die auf ein kontinuierliches Fortschreiten (inklusive
der Moglichkeit von Seitwiartsschritten) und auf eine Erméchtigung der Menschen
zu versbhnendem Handeln abstellt. Zur weiteren Diskussion siehe auch Wormstadt
(2023).

282

- am 10.02.2026, 01:10:50. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aberwitzige Verséhnungstheologie

be Gottes, die das Versohnungshandeln motiviert, wie auch auf dem
Vertrauen der Menschen auf diese Liebe als Grundlage ihres Handelns.
In dieser Versohnung ist es Gottes Liebe zur Schopfung, in die der
Mensch einstimmt, sodass sich beide einander annihern.

Auléns Typologie ist nicht ohne Schwierigkeiten und vor allem mit starken
Wertungen versehen, sie sei hier deswegen vor allem als ein Platzhalter fiir
die Vielfaltigkeit des dogmatischen Feldes hinsichtlich verséhnungstheolo-
gischer Ansitze verstanden. Relevant ist aber zu sehen, dass Gott das Hand-
lungssubjekt im dogmatischen Versohnungsgeschehen ist und der Mensch
darauf - mal mehr, mal weniger umfangreich - reagiert.

Im Gegeniiber zur Dogmatik hat sich insbesondere in der zweiten Halfte
des 20. Jahrhunderts der Versohnungsbegriff in der Ethik etabliert. Hier
wurde er vor allem im Bereich der Friedensethik, der politischen Ethik
und der Rechtsethik fruchtbar gemacht. Versohnung dient dabei, wie der
reformierte Theologe Sdndor Fazakas (2015: 220) schreibt, ,der Bearbei-
tung und Verarbeitung von individuellen und kollektiven Erfahrungen von
Unrecht und erlittener Gewalt, von Konfliktsituationen sowie von Sunde
und Schuld Einen &hnlichen Schwerpunkt wiahlt Hans-Richard Reuter
(2002: 17). Fir ihn ist Versohnung ,[der] Vorgang der Wiederherstellung
einer durch Schuld, Feindschaft oder Hass zerstorten Sozialbeziehung:“ Es
wird deutlich, dass Versohnung ethisch eine prozessbezogene Grofle ist:
In den Beziehungen kommt es zu einer sich nicht von selbst wieder glat-
tenden Storung, indem Menschen einander Gewalt antun und aneinander
schuldig werden. Sie befinden sich nun in einem Zustand der Feindschaft
miteinander. Verséhnung kommt als derjenige Prozess in den Blick, an
dessen Ende diese von Schuld, Gewalt und Feindschaft geprégte Beziehung
wieder ent-stort ist, oder anders: an dessen Ende die Beziehung zwischen
den Konfliktparteien wieder hergestellt ist. Versdhnung betont, so Reuter
(2002: 18), ,das Ziel des neuen, intakten Gemeinschaftsverhiltnisses®

Dies trifft auch auf solche Ansitze zu, die sich in besonderer, bspw. pra-
xis-orientierter Weise dem Verséhnungsprozess widmen. Ein gutes Beispiel
ist der mediatorisch geprégte Ansatz Stephanie van de Loos (2009), {iber
WVersohnungsarbeit® zu sprechen und damit sowohl auf Einzelpersonen als
auch auf Gruppen und Kollektive bezogen die Prozesse und Schritte in den
Fokus zu riicken, die in der Uberwindung von Feindschaft existieren. Van
de Loo (2009: 16) verkompliziert zunéchst das Reden tiber Versdhnung,
wenn sie schreibt:

283



https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut V.M. Wormstdadt

Als Ausgangsbasis soll Versohnung zunéchst definiert werden als ein
wechselseitiger Prozess zwischen mindestens zwei Parteien, die in unmit-
telbarem oder mittelbarem Kontakt ihre Beziehung zueinander reflektie-
ren und positiv, in gegenseitiger Anerkennung neu gestalten, wie auch als
Ergebnis dieses Prozesses.

Versohnung soll also zwar auch, aber eben nicht nur als das Ergebnis von
positiven Prozessen gedeutet werden, es ist zugleich auch der Prozess selbst.
Allerdings macht sie aber an gleicher Stelle (Van de Loo 2009: 16) auch
deutlich, dass ,das Verbum ,sich verséhnen’ nur selten im Présens verwen-
det wird, sondern meist im Perfekt das abgeschlossene Versohnungsgesche-
hen beschreibt".

Zugleich wird vor allem die systematische Theologie nicht miide, den
Zusammenhang von dogmatischem und ethischem Verséhnungsdenken
zu betonen:? Verséhnung mit dem Mitmenschen gibt es nur durch die
Vers6hnung mit Gott und Verséhnung mit Gott realisiert sich in Versdh-
nung mit und durch den Mitmenschen. Mit Ulrich Kortner (1999: 135)
gesprochen: ,Die Moglichkeit zwischenmenschlicher Verséhnung hangt
von der vorgiangigen Wirklichkeit der von Gott gewirkten Versohnung ab,
die Wirklichkeit dieser Versohnung aber ist abhdngig von der Prasenz des
Wortes von der Versdhnung. Dabei ist zu bemerken, dass dieser enge Zu-
sammenhang vor allem von der dogmatischen Seite im Sinne einer inneren
Kohirenzbedingung eingeklagt wird, wéhrend von theologisch-ethischer
Seite haufig eher auf die Gottesperspektive als Begriindung fiir eine Gelin-
genshoffnung in Vers6hnungsprozessen verwiesen wird.

Zwei Punkte lassen sich am Ende dieses Abschnittes also iiber die
theologische, vor allem auch iiber die dogmatische Konzeptionierung von
Versohnung sagen: Erstens ist Gott das primdre Handlungssubjekt der
Versohnung, die Menschen kommen maximal als Co-Akteure in den Blick.
Zweitens hat das theologische Verstandnis von Versohnung eine klar teleo-
logische Struktur und einen Gelingens-Bias. Verséhnung kommt als Verar-
beitung’ oder als ,Gottestat” in den Blick. Durch die Verséhnung sind die
Beziehungen am Ende geheilt und die Menschen haben sich Gott wieder
zugewandt.

3 Im Modus des Bedauerns iiber die Trennung beider Perspektiven spricht davon Ger-
hard Sauter (1997: 9).

284

- am 10.02.2026, 01:10:50. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aberwitzige Verséhnungstheologie

1.2. Der Zweifel des Absurden

Nun ist es die These dieses Beitrags, dass diesem systematisch-theologi-
schen Verstindnis von Verséhnung etwas Absurdes innewohnt. Mit dem
Absurden ist die Abwesenheit von Bedeutung in einem Phanomen, einem
Ereignis oder einer Situation gemeint. Diese Abwesenheit tritt, so lasst sich
mit Albert Camus (1956: 30f.) konstatieren, durch einen Vergleich von
Bedeutungserwartung an eine Situation und deren realer Entfaltung in Er-
scheinung. Interessanterweise impliziert die Bindung an die Erwartung von
Bedeutung zugleich auch, dass das Absurde vom Weltbild der erwartenden
Person abhingt und deshalb keine objektive Grofie ist. Dieser Gedanke
lasst sich nun fruchtbringend auf das bisher entfaltete theologische Konzept
der Vers6hnung anwenden.

Versohnung ist theologisch mehr als reine Konfliktbefriedung - sie hangt
vom beziehungsaufrichtenden Handeln Gottes ab. Dies ist aber eine An-
nahme, die eines bestimmten Weltbildes bedarf, namlich eines, in dem Gott
eine Entitdt mit Agency und der Méglichkeit zu beziehungsaufrichtendem
Handeln ist. Aus der Perspektive derjenigen, die diese Vorannahme nicht
teilen, muss dieses Vertrauen auf das direkte Eingreifen eines Gottes absurd
erscheinen. Und auch aus der Binnenperspektive des Glaubens ist das
Zutrauen auf Gottes versdhnendes Handeln zu einem gewissen Grad aber-
witzig, da es aufler dem Vertrauen auf die gute Nachricht keinen Anhalt
in der Wirklichkeit gibt, auf den sich die Annahme einer Einflussnahme
Gottes stiitzen konnte. Versohnung wird somit zu einem Testfall fiir die
durchscheinende Absurditdt der Gotteslehre, die als Schattenriss alle Be-
teuerungen begleitet, dass der Gottesglaube verniinftig begriindbar sei.

Auch den Gelingens-Bias der Versohnungsidee kann man der Anfrage
des Absurden aussetzen: Wahrend sich vom Ende her durchaus von er-
folgreich versohnten Gemeinschaften reden ldsst, ist dieser Erfolgsfall aus
der Binnenperspektive des Prozesses tiberhaupt nicht anzunehmen. Im
Gegenteil wire es wiederum aberwitzig, davon auszugehen, dass Gelingen,
aber auch endgiiltiges Scheitern die einzigen moglichen Ausginge eines
Verséhnungsprozesses waren. Dies kann man sich klarmachen, wenn man
sich vor Augen fiihrt, dass méogliche Beteiligte an einem Verséhnungspro-
zess potenziell zu einer zweiten oder dritten Generation nach den Ereignis-
sen gehoren, vor allem durch denominationelle Bande mit dem Ereignis
verkniipft wurden oder tot sind. Prozesse wie die Wahrheits- und Versch-
nungskommissionen in Siidafrika sind in der Perspektive von heute nicht
gelungen, sie sind aber auch nicht rundheraus gescheitert (Du Toit 2014;

285

- am 10.02.2026, 01:10:50. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut V.M. Wormstdadt

Baron 2015). Stattdessen sind sie sehr viel komplexer und fordern deswe-
gen auch die Theologie, die sich zu Vershnung produktiv verhalten will,
heraus, die Hoffnung auf Versdhnung komplexer zu denken. Es stellen
sich also zwei Fragen: Worauf hoffen wir, wenn wir auf Versohnung (mit
Gott und den Nachsten) hoffen? Und warum hoffen wir, wenn wir auf
Versohnung hoffen, diese Hoffnung aber im letzten nicht gut begriinden
konnen? Als Lotse fiir diese zwei Fragen soll im Folgenden John D. Caputo
verpflichtet werden, dessen radikale Theologie eine Hoffnung ohne Grund
auf einen nicht-existenten Gott darstellt.

2. Nicht-existente Verséhnungsgarantien
2.1. Der Gott von John D. Caputo

John Caputo ist ein katholischer Religionsphilosoph und Theologe aus
den Vereinigten Staaten. Zu seinen Forschungsschwerpunkten zdhlt eine
intensive Beschaftigung mit der dekonstruktiven Idee von Religion, wie sie
von Jacques Derrida entwickelt wurde. Von hier aus entfaltet Caputo eine
Kritik am iiberkommenden Gottesbild, die vor allem an zwei miteinander
verbundenen Gesichtspunkten ansetzt: Der Idee, dass Gott ein Wesen sei,
und der Idee, dass die Macht Gottes sinnvoll als Allmacht im Sinne der via
eminentiae-Gottesrede zu fassen sei.

Den Begriff ,,Gott“ beschreibt Caputo (2022: 39) als naheliegenden Ge-
genstand, wenn man aufgerufen sei, das Unbedingte zu denken. Mit Derri-
das Idee der Dekonstruktion arbeitet er jedoch heraus, dass der Gottesbe-
griff selbst nicht identisch mit diesem Unbedingten sei, sondern vielmehr
etwas Bedeutungstragendes, dessen Semantik zudem iiber die Zeit hinweg
Verschiebungen ausgesetzt ist (Caputo 2019: 175; Caputo 2022: 46). Der
Begriff ,Gott“ erweist sich also als etwas Konstruiertes, das sich innerhalb
des Konstruierten der Religion auffinden lédsst. Dabei ist zu betonen, dass
Caputo im Grunde von einem doppelten Religionsbegrift ausgeht, der
bei ihm inhaltlich erkennbar zu trennen ist, aber begrifflich nicht scharf
geschieden wird. Neben das oben schon genannte Verstandnis von Religion
als etwas, in dem Bedeutungsordnungen (etwa in Form von dogmatischen
Systemen oder denominationellen Uberzeugungslogiken) hinterlegt sind
(im Folgenden: Religion eins), tritt ein zweites, das Religion als existen-
ziale Tiefenstruktur des Glaubens noch vor versprachlichten Glaubensvor-
stellungen versteht (im Folgenden: Religion zwei, Caputo 2019: 92). Kon-

286



https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aberwitzige Verséhnungstheologie

struiert ist in Caputos Denken lediglich das erste Religions-Verstindnis,
wahrend das zweite eher als Widerfahrnis zu charakterisieren ware, uiber
dessen Erfahrung gegebenenfalls Sprache gelegt werden kann, um dadurch
aber zugleich Religion zwei in Religion eins zu tberfithren (Caputo 2019:
98).

Alles Konstruierte ist aber — so eben die Logik Derridas - wiederum
dekonstruierbar, sodass der Inhalt des Begriffs ,Gott“ — zumindest als Ver-
weisungszusammenhang von Vorstellungen und Bildern — nicht auf einen
irreduziblen Kern zuriickzufithren ist. Stattdessen setzt Caputo eine Art
vorreflexive Idee des Unbedingten ein:

Das Unbedingte ist demgegeniiber das, wovon wir trdumen, worum wir
beten, was wir mit einer Sehnsucht jenseits aller Sehnsucht ersehnen:
Das Unbedingte ist das, was an uns (im Akkusativ) unbedingte Forde-
rungen stellt. Das Unbedingte ist das, was uns provoziert, was uns anruft
und worauf wir antworten.

Das Unbedingte ist das, was wir (jetzt im Nominativ) bedingungslos
bestitigen, dem wir treu sind, ohne in der Position zu sein, vorher
Bedingungen oder Forderungen stellen zu kénnen. (2022: 50)

Fir Caputo gibt es also ein Kommunikationsgeschehen zwischen dem
rufenden Unbedingten und dem darauf antwortenden ,wir® ,Gott kann
hier als vorldufiger Begriff, besser aber noch als vorlaufiger Name fiir
das Unbedingte eingesetzt werden, eingedenk dessen, dass es in anderen
Kontexten andere Namen tragen mag. An anderer Stelle geht er sogar noch
einen Schritt weiter und identifiziert das Unbedingte mit dem Ruf und
rahmt diesen Ruf als Ereignis:

About God I confess to two heterodox hypotheses: First, the name of
God is the name of an event rather than of an entity, of a call rather
than of a cause, of a provocation or a promise rather than of a presence.
Secondly, and this follows from the first, we will do better to think of
God in terms of weakness rather than of outright strength. (Caputo
2006: 12)

Caputo zufolge hat es die Theologie* in ihrer Theoriebildung also statt
mit einem Gott, der ist und handelt und auch sonst sehr anthropomorph

4 Zu bedenken ist hierbei, dass Caputo vor allem vor dem Hintergrund der anglophonen
Sprachtradition schreibt, bei der die historischen und die systematischen Disziplinen
der Theologie stirker auseinanderfallen. ,Theologie® als Wort hat hier also ein starke-

287

- am 10.02.2026, 01:10:50. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut V.M. Wormstdadt

verfasst ist, mit einem nicht greifbaren Widerfahrnis zu tun. Dieses Wider-
fahrnis wird bei Caputo an verschiedener Stelle Giber mehrere Linien der
theologischen Theorie eingespult. Neben der bereits eingefiithrten Idee des
widerfahrenen Glaubens-Ungrund, dass Caputos Religion zwei konstituiert,
kommt es nun erneut iber den Gottes-Gedanken in den Blick, wodurch
die Differenz von Gott und Religion zwei gleichsam kollabiert. Die Einfluss-
sphire dieser Gotteswiderfahrnis reicht dabei in Caputos Denken nicht
weiter als in die Reaktion auf einen Ruf, den man als solchen zuerst identi-
fizieren muss. Die ,schwache Macht® Gottes® duflert sich allererst in der
Antwort des ,wir“ auf den Ruf und reicht nicht weiter als die Moglichkei-
ten, die ,uns“ zu Gebote stehen (Caputo 2006: 95). Caputo (2006: 272)
selbst schreibt:

God is God only if I am welcoming the stranger, only when I do the
name of God, facere veritatem [...]. That means that the name of God
must be translated into hospitality, but this translation takes place in an
entirely pragmatic order, not a semantic one.

Es gibt also bei Caputo eine seltsame Zirkelbewegung: Wahrend ,wir® nur
auf das vorgangige Unbedingte antworten koénnen, sind es zugleich wir,
die durch unsere antwortende Handlung den Ruf als sinnstiftenden, theolo-
gisch gesprochen: als Gott-stiftenden und Gott-gestifteten interpretieren.

2.2. Versohnung als Interpretation des Rufs

Noch einmal also die beiden Leitfragen: Worauf hoffen wir, wenn wir auf
Verséhnung (mit Gott und den Nachsten) hoffen? Und warum hoffen wir,
wenn wir auf Verséhnung hoffen, diese Hoffnung aber im letzten nicht gut
begriinden kénnen? Caputo macht deutlich, dass die Hoffnung auf Gottes
direktes und vorgingiges Handeln grundlos ist, wenn wir es im Sinne eines
personalen Handelns verstehen. Damit lehnt er sich gewissermafien in die
Aberwitzigkeit der theologischen Vorstellung hinein, mit der agency Gottes
zu rechnen und bietet gerade an dem Ort, wo diese Absurditdt am gréfiten
wird, eine Alternative an: Worauf wir hoffen konnen, ist namlich vielmehr
das kontinuierliche Bewegt-Sein der Welt. Caputos Ruf des Unbedingten
ist einer, der das, was da ist, anstiftet und durcheinanderbringt und die

res Geprage in Richtung der epistemischen (Voraus-)Setzungen systematischer Theo-
logie.
5 Vgl. zum Kontext dieser Begriffsbildung vor allem auch Klein/Rass (2017).

288

- am 10.02.2026, 01:10:50. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aberwitzige Verséhnungstheologie

Welt daran hindert, an einem Ort zu verharren (Caputo 2006: 35). Aber
es ist ein Ruf ohne Quelle, ohne Rufer*in. Was bleibt sind Menschen, die
in Unruhe sind, und die infolgedessen aufeinander zugehen oder etwas
bewegen wollen oder auch einfach nur nicht einverstanden mit dem Status
quo sind und dann erfahren, dass Begegnungszusammenhénge wie Vers6h-
nungsprozesse eine sinnvolle Reaktion auf ihre Unruhe sind. ,That means
that the name of God must be translated into hospitality, but this translation
takes place in an entirely pragmatic order [...]“ (Caputo 2006: 272).

Das Wort von der vorauslaufenden Vershnungstat Gottes wird im Bann
von Caputos dekonstruierendem Kreisen zu einem nachtriaglichen: Am
Anfang war die Unruhe, die dazu fiihrt, dass die Welt nicht so bleibt wie
sie ist, sondern sich weiterbewegt — hoffentlich zu einer grofieren Fiille,
aber vielleicht auch nicht. Erst im Anschluss an die immer schon der
Vorpragung ausgesetzte Erfahrung des Bewegtwordenseins wird von Gott
und Christus und dem Wort von der Versdhnung erzéhlt, um Bedeutung
herzustellen, aber auch, um Ordnungen zu stabilisieren. Die Narrativierung
der nachtraglichen Sinnbildung ist dabei jedoch immer gefahrdet, ihre
Nachtraglichkeit zu vergessen, insbesondere, weil die Sinnbildung dariiber
funktioniert, das eigene Deutungsangebot zeitlich nach vorne zu verlagern,
damit es als Begriindungsstruktur funktionieren kann (Warum habe ich
mich auf Versohnung eingelassen?* — ,Gott hat dies bewirkt.). Wenn das
bedeutungsstiftende Narrativ allerdings nur in seiner begriindenden Vor-
zeitigkeit rezipiert wird, lauft das in ihm angelegte Argument (,Gott hat dies
bewirkt. wird schnell zu ,Gott wirkt [in der Welt].) mit Caputo aber in eine
Absurditdt im schlechten Sinne hinein. Die in der Begriindungsstruktur
angelegte Narration ldsst sich nicht als direkte Erfahrung situativ festma-
chen, bzw. dies kann wiederum nur durch Interpretation geschehen. Die
durch einen dogmatisch tiberformten Satz geweckte, unmittelbare Situati-
onserwartung wird also immer enttduscht.

Dies hat auch Auswirkungen auf das Verhiltnis von dogmatischem und
ethischem Zugriff auf Verséhnung. Auch bei Caputo gibt es zu guter Letzt
eine Erzihlung von Gott - die innere Unruhe, die den Menschen erfasst,
kann nur im Modus der Sprache anderen zuginglich gemacht werden -,
doch sie nimmt keine normative Prdzedenz vor der ethischen Situation
ein, in der Menschen um die Uberwindung von Trennung ringen; an die
Stelle einer Logik der zwischenmenschliche Verséhnung ermdglichenden
Gottesmacht tritt die mit der zwischenmenschlichen Beziehungsstérung
selbst einhergehende Unruhe.

289

- am 10.02.2026, 01:10:50. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut V.M. Wormstdadt

In der theologischen Rede von der Verséhnung wird also nachtriglich
ein Bedeutungsangebot gemacht, das die Unverfiigbarkeiten und Kontin-
genzen von Wirklichkeitserfahrungen strukturiert. Dieses wird wiederum
wirkmachtig und kann als Interpretationsfolie dienen, um den unbedingten
Ruf als (vorauslaufendes) Handeln Gottes zu horen. Caputos Gott als Name
fiir das Unbedingte, das keine Existenz hat, kann letztlich keine Hoffnung
stiitzen, weil es nicht verldsslich ist und keine Handlungsmacht hat. Dieses
deutlich sandige Fundament liefert keine guten Griinde fiir Gottvertrauen,
aber es restrukturiert die Vorstellungsraume fiir Verschnung: Anstelle eines
Gelingens-Bias, der aus der Rede von verséhnten Beziehungen erwichst,
konnte eine Vorstellung von reconcilatio continua treten. Versohnungspro-
zesse (auch mit Gott!) erscheinen dann immer als ,auf dem Weg befind-
lich® und es ist durchaus nicht immer klar, in welche Richtung die Beteilig-
ten laufen. Dieses miteinander arbeiten im Ungewissen bedarf aber einer
Haltung der Hoffnung, um weder Defétismus noch Indifferenz zu erliegen.

Literaturverzeichnis

Aulén, Gustaf: Die drei Haupttypen des christlichen Verséhnungsgedankens, in: Zeit-
schrift fiir systematische Theologie 8 (1931), 501-538.

Baron, Eugene: Remorse and Repentance Stripped of Its Validity: Amnesty Granted
by the Truth and Reconciliation Commission of South Africa, in: Studia Historiae
Ecclesiasticae 41/1 (2015), 169-184.

Breytenbach, Cilliers: Verschnung: Eine Studie zur paulinischen Soteriologie (= Wis-
senschaftliche Monographien zum Alten und Neuen Testament 60). Neukirchen-
Vluyn 1989.

Camus, Albert: Der Mythos von Sisyphos: Ein Versuch iiber das Absurde. Diisseldorf
1956.

Caputo, John D.: On Religion, 2. Auflage, London, New York 2019.

Caputo, John D.: The Weakness of God: A Theology of the Event. Indianapolis 2006.

Caputo, John D.: Die Torheit Gottes: Eine radikale Theologie des Unbedingten. 2.
Auflage, Ostfildern 2022.

Du Toit, André: A Need for ;Truth: Amnesty and the Origins and Consequences of the
TRC Process, in: International Journal of Public Theology 8 (2014), 393-419.

Fazakas, Sdndor: Versohnung, Vergebung, Verzeihen, in: Reiner Anselm, Ulrich H.J.
Kortner (Hg.): Evangelische Ethik kompakt: Basiswissen in Grundbegriffen. Giiters-
loh 2015, 219-227.

Klein, Rebekka A./Rass, Friederike (Hg.): Gottes schwache Macht: Alternativen zur
Rede von Gottes Allmacht und Ohnmacht. Leipzig 2017.

Kortner, Ulrich H. J.: Evangelische Sozialethik: Grundlagen und Themenfelder. Got-
tingen 1999.

290

- am 10.02.2026, 01:10:50. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aberwitzige Verséhnungstheologie

Link-Wieczorek, Ulrike: Stinde und Schuld, in: Christine Biichner, Gerrit Spallek
(Hg.): Auf den Punkt gebracht: Grundbegriffe der Theologie. Ostfildern 2017,
247-260.

Reuter, Hans-Richard: Ethik und Politik der Versohnung: Prinzipielles zu einem aktu-
ellen Thema, in: Gerhard Beesterméller, Hans-Richard Reuter (Hrsg.): Politik der
Versohnung (= Theologie und Frieden 23). Stuttgart 2002, 15-36.

Sauter, Gerhard: Zur Einfithrung, in: Ders. (Hg.): ,Verschnung“ als Thema der Theolo-
gie (= Theologische Biicherei 92). Giitersloh 1997, 7-47.

Seiger, Bernhard: Versohnung - Gabe und Aufgabe (= Européische Hochschulschrif-
ten, Reihe 23, Theologie 563). Frankfurt am Main 1996.

Van de Loo, Stephanie: Versohnungsarbeit: Kriterien — theologischer Rahmen - Praxis-
perspektiven (= Theologie und Frieden 38). Stuttgart 2009.

Wheeler, David L.: A Relational View of the Atonement: Prolegomenon to a Recon-
struction of the Doctrine (= American university studies, Theology and religion 54).
New York 1989.

Wormstadt, Knut V.M.: Beziehungsarbeit mit Gott: Notizen zur prozesstheologischen
Soteriologie David L. Wheelers, in: Dominik Gautier, Knut V.M. Wormstidt (Hg.):
Lernerfahrungen: Theologie als Beziehungsort im interkonfessionellen und interreli-
giosen Gesprich (= Beihefte zur 6kumenischen Rundschau 136). Leipzig 2023, 59-71.

291

- am 10.02.2026, 01:10:50. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 10.02.2026, 01:10:50.


https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Systematik
	Aberwitzige Versöhnungstheologie: Versuch einer soteriologischen Irritation mit John D. Caputo|Knut V.M. Wormstädt
	1. Versöhnung
	1.1. Versöhnung als theologisches Konzept
	1.2. Der Zweifel des Absurden

	2. Nicht-existente Versöhnungsgarantien
	2.1. Der Gott von John D. Caputo
	2.2. Versöhnung als Interpretation des Rufs




