
Systematik

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281 - am 10.02.2026, 01:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965695-281 - am 10.02.2026, 01:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aberwitzige Versöhnungstheologie: Versuch einer 
soteriologischen Irritation mit John D. Caputo

Knut V.M. Wormstädt

Abstract
This paper critically examines the theological concept of reconciliation. It reveals an inherent 
absurdity within traditional notions of reconciliation, which depend on the expectation of divine 
intervention—a premise that may seem irrational to those who do not share this worldview. The 
author argues that while reconciliation is framed as both a divine act and an ethical process, 
it often fails to address the complexities of human experience and conflict. Drawing from John 
D. Caputo’s radical theology, the paper suggests that hope for reconciliation should not rely on 
guaranteed divine action but rather emerge from engaging with existential unrest. This perspective 
reframes reconciliation as a continuous process rather than a definitive outcome, highlighting 
the challenges and uncertainties inherent in striving for understanding and connection amidst 
perceived absurdities.
Key-Words 
Reconciliation, Soteriology, Divine Agency, Weak Power, John D. Caputo, Deconstruction

1. Versöhnung

1.1. Versöhnung als theologisches Konzept

„Versöhnung“ ist in der Theologie ein schillernder Begriff, der sowohl dog­
matisch als auch ethisch entfaltet wurde. Seine Wurzel lässt sich bis ins 
Neue Testament zurückverfolgen: Bei Paulus wird Versöhnung vor allem 
mit dem Tod Christi am Kreuz zusammengebracht, bezeichnenderweise 
aber nicht mit dem Begriff der Sühne (Breytenbach 1989: 220). Paulusʼ Idee 
ist, dass Gott durch das Leiden und Sterben Christi am Kreuz, vor allem 
aber durch seine Auferweckung offenkundig werden lässt, dass die Macht 
der Sünde prinzipiell überwunden ist. Diese Macht der Sünde zeigt sich in 
der biblischen Vorstellung vor allem im Sterben-Müssen des Menschen und 
verweist dabei zurück auf Gen 3. In der exemplarischen Überwindung der 
Sünde in Christi Auferstehung kommt eine (neu-)schöpferische Qualität 
des göttlichen Handelns zum Ausdruck, welches unheilvolle Zusammen­
hänge nicht bestehen lässt, sondern neu arrangiert, oder zumindest durch 
das Leben im Geist Gottes neu perspektiviert (Sauter 1997: 15). Diese 
Perspektive ermöglicht es den Menschen, ihre Schuld oder zumindest ihren 

281

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281 - am 10.02.2026, 01:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anteil am Misslingen der verschiedenen Beziehungsvollzüge zu erkennen 
und sich durch Glauben und Hoffnung dazu zu verhalten.1

In der Dogmatik hat sich als klassische Strukturierung des Feldes die 
Typologie des schwedischen lutherischen Theologen Gustaf Aulén (1931: 
503) nach wie vor nicht überholt. Aulén unterscheidet drei Typen von 
Versöhnungslehren:2

(1) Ein klassischer Typus, der sich in der paulinischen Theologie gründet 
und seine (inhaltliche) Fortsetzung in der soteriologischen Diskussi­
on der alten Kirche findet; dieser stellt insbesondere den souveränen 
Herrschaftsakt Gottes im Versöhnungsgeschehen scharf. In dieser Ver­
söhnung hebt Gott den Unheilszusammenhang von Sünde und Tod 
auf, sodass der Mensch aus seinen ichbezogenen Verstrickungen he­
raus zurück zu Gott finden kann.

(2) Ein lateinischer Typus, der sich insbesondere mit der Satisfaktions­
theorie bei und im Gefolge von Anselm von Canterbury verknüpft; 
hier wird im Unterschied zum klassischen Typus stärker die Rechts­
förmigkeit des sowie die Sühneleistung im Versöhnungsgeschehen(s) 
betont. In dieser Versöhnung eröffnet Gott eine Möglichkeit, die Ehr­
verletzung und Schuld des Menschen gegenüber Gott, die der Mensch, 
ob der Schwere der Verfehlung und der Majestät des Ehrverletzten, nie 
aus eigener Kraft richten könnte, doch geradezurücken.

(3) Ein humanisierender bzw. idealistischer Typus, der seinen Anhalt in 
der Theologie der Aufklärung und der liberalen Theologie des 18. 
und 19. Jahrhunderts nimmt und von Aulén vor allem mit Albrecht 
Ritschl assoziiert wird; hier liegt der Schwerpunkt auf der (Vater-)Lie­

1 Der Schuldbegriff beginnt in den verschiedenen theologischen Traditionen durchaus 
zu schillern. So kann etwa Ulrike Link-Wieczorek (2017: 259) sagen, dass der Begriff 
der Sünde weniger eine moralische Beschuldigung des Menschen im Sinn hat, als ein 
realistisches Bild von den nicht-gelingenden, ja geradezu verfehlten Lebensvollzügen, 
in die sich Menschen gestellt vorfinden und an denen sie partizipieren, auch ohne es zu 
wollen.

2 Diese dreigliedrige Typologie Auléns wird von Bernhard Seiger (1996: 165) unter 
Rückgriff auf den baptistischen Prozesstheologen David L. Wheeler (1989: 165-184) um 
einen weiteren Typus ergänzt: Ein geschichtlich-prozessualer Typus, den Wheeler mit 
der Prozessphilosophie Alfred N. Whiteheads und den Theologien in deren Gefolge 
verknüpft; hier wird vor allem eine starke Wechselwirkung von Gott und Mensch im 
Versöhnungsgeschehen betont, die auf ein kontinuierliches Fortschreiten (inklusive 
der Möglichkeit von Seitwärtsschritten) und auf eine Ermächtigung der Menschen 
zu versöhnendem Handeln abstellt. Zur weiteren Diskussion siehe auch Wormstädt 
(2023).

Knut V.M. Wormstädt

282

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281 - am 10.02.2026, 01:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


be Gottes, die das Versöhnungshandeln motiviert, wie auch auf dem 
Vertrauen der Menschen auf diese Liebe als Grundlage ihres Handelns. 
In dieser Versöhnung ist es Gottes Liebe zur Schöpfung, in die der 
Mensch einstimmt, sodass sich beide einander annähern.

Auléns Typologie ist nicht ohne Schwierigkeiten und vor allem mit starken 
Wertungen versehen, sie sei hier deswegen vor allem als ein Platzhalter für 
die Vielfältigkeit des dogmatischen Feldes hinsichtlich versöhnungstheolo­
gischer Ansätze verstanden. Relevant ist aber zu sehen, dass Gott das Hand­
lungssubjekt im dogmatischen Versöhnungsgeschehen ist und der Mensch 
darauf – mal mehr, mal weniger umfangreich – reagiert.

Im Gegenüber zur Dogmatik hat sich insbesondere in der zweiten Hälfte 
des 20. Jahrhunderts der Versöhnungsbegriff in der Ethik etabliert. Hier 
wurde er vor allem im Bereich der Friedensethik, der politischen Ethik 
und der Rechtsethik fruchtbar gemacht. Versöhnung dient dabei, wie der 
reformierte Theologe Sándor Fazakas (2015: 220) schreibt, „der Bearbei­
tung und Verarbeitung von individuellen und kollektiven Erfahrungen von 
Unrecht und erlittener Gewalt, von Konfliktsituationen sowie von Sünde 
und Schuld.“ Einen ähnlichen Schwerpunkt wählt Hans-Richard Reuter 
(2002: 17). Für ihn ist Versöhnung „[der] Vorgang der Wiederherstellung 
einer durch Schuld, Feindschaft oder Hass zerstörten Sozialbeziehung.“ Es 
wird deutlich, dass Versöhnung ethisch eine prozessbezogene Größe ist: 
In den Beziehungen kommt es zu einer sich nicht von selbst wieder glät­
tenden Störung, indem Menschen einander Gewalt antun und aneinander 
schuldig werden. Sie befinden sich nun in einem Zustand der Feindschaft 
miteinander. Versöhnung kommt als derjenige Prozess in den Blick, an 
dessen Ende diese von Schuld, Gewalt und Feindschaft geprägte Beziehung 
wieder ent-stört ist, oder anders: an dessen Ende die Beziehung zwischen 
den Konfliktparteien wieder hergestellt ist. Versöhnung betont, so Reuter 
(2002: 18), „das Ziel des neuen, intakten Gemeinschaftsverhältnisses“.

Dies trifft auch auf solche Ansätze zu, die sich in besonderer, bspw. pra­
xis-orientierter Weise dem Versöhnungsprozess widmen. Ein gutes Beispiel 
ist der mediatorisch geprägte Ansatz Stephanie van de Loos (2009), über 
„Versöhnungsarbeit“ zu sprechen und damit sowohl auf Einzelpersonen als 
auch auf Gruppen und Kollektive bezogen die Prozesse und Schritte in den 
Fokus zu rücken, die in der Überwindung von Feindschaft existieren. Van 
de Loo (2009: 16) verkompliziert zunächst das Reden über Versöhnung, 
wenn sie schreibt:

Aberwitzige Versöhnungstheologie

283

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281 - am 10.02.2026, 01:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als Ausgangsbasis soll Versöhnung zunächst definiert werden als ein 
wechselseitiger Prozess zwischen mindestens zwei Parteien, die in unmit­
telbarem oder mittelbarem Kontakt ihre Beziehung zueinander reflektie­
ren und positiv, in gegenseitiger Anerkennung neu gestalten, wie auch als 
Ergebnis dieses Prozesses.

Versöhnung soll also zwar auch, aber eben nicht nur als das Ergebnis von 
positiven Prozessen gedeutet werden, es ist zugleich auch der Prozess selbst. 
Allerdings macht sie aber an gleicher Stelle (Van de Loo 2009: 16) auch 
deutlich, dass „das Verbum ‚sich versöhnen‘ nur selten im Präsens verwen­
det wird, sondern meist im Perfekt das abgeschlossene Versöhnungsgesche­
hen beschreibt“.

Zugleich wird vor allem die systematische Theologie nicht müde, den 
Zusammenhang von dogmatischem und ethischem Versöhnungsdenken 
zu betonen:3 Versöhnung mit dem Mitmenschen gibt es nur durch die 
Versöhnung mit Gott und Versöhnung mit Gott realisiert sich in Versöh­
nung mit und durch den Mitmenschen. Mit Ulrich Körtner (1999: 135) 
gesprochen: „Die Möglichkeit zwischenmenschlicher Versöhnung hängt 
von der vorgängigen Wirklichkeit der von Gott gewirkten Versöhnung ab, 
die Wirklichkeit dieser Versöhnung aber ist abhängig von der Präsenz des 
Wortes von der Versöhnung.“ Dabei ist zu bemerken, dass dieser enge Zu­
sammenhang vor allem von der dogmatischen Seite im Sinne einer inneren 
Kohärenzbedingung eingeklagt wird, während von theologisch-ethischer 
Seite häufig eher auf die Gottesperspektive als Begründung für eine Gelin­
genshoffnung in Versöhnungsprozessen verwiesen wird.

Zwei Punkte lassen sich am Ende dieses Abschnittes also über die 
theologische, vor allem auch über die dogmatische Konzeptionierung von 
Versöhnung sagen: Erstens ist Gott das primäre Handlungssubjekt der 
Versöhnung, die Menschen kommen maximal als Co-Akteure in den Blick. 
Zweitens hat das theologische Verständnis von Versöhnung eine klar teleo­
logische Struktur und einen Gelingens-Bias. Versöhnung kommt als ‚Verar­
beitung‘ oder als ‚Gottestat‘ in den Blick. Durch die Versöhnung sind die 
Beziehungen am Ende geheilt und die Menschen haben sich Gott wieder 
zugewandt.

3 Im Modus des Bedauerns über die Trennung beider Perspektiven spricht davon Ger­
hard Sauter (1997: 9).

Knut V.M. Wormstädt

284

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281 - am 10.02.2026, 01:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2. Der Zweifel des Absurden

Nun ist es die These dieses Beitrags, dass diesem systematisch-theologi­
schen Verständnis von Versöhnung etwas Absurdes innewohnt. Mit dem 
Absurden ist die Abwesenheit von Bedeutung in einem Phänomen, einem 
Ereignis oder einer Situation gemeint. Diese Abwesenheit tritt, so lässt sich 
mit Albert Camus (1956: 30f.) konstatieren, durch einen Vergleich von 
Bedeutungserwartung an eine Situation und deren realer Entfaltung in Er­
scheinung. Interessanterweise impliziert die Bindung an die Erwartung von 
Bedeutung zugleich auch, dass das Absurde vom Weltbild der erwartenden 
Person abhängt und deshalb keine objektive Größe ist. Dieser Gedanke 
lässt sich nun fruchtbringend auf das bisher entfaltete theologische Konzept 
der Versöhnung anwenden.

Versöhnung ist theologisch mehr als reine Konfliktbefriedung – sie hängt 
vom beziehungsaufrichtenden Handeln Gottes ab. Dies ist aber eine An­
nahme, die eines bestimmten Weltbildes bedarf, nämlich eines, in dem Gott 
eine Entität mit Agency und der Möglichkeit zu beziehungsaufrichtendem 
Handeln ist. Aus der Perspektive derjenigen, die diese Vorannahme nicht 
teilen, muss dieses Vertrauen auf das direkte Eingreifen eines Gottes absurd 
erscheinen. Und auch aus der Binnenperspektive des Glaubens ist das 
Zutrauen auf Gottes versöhnendes Handeln zu einem gewissen Grad aber­
witzig, da es außer dem Vertrauen auf die gute Nachricht keinen Anhalt 
in der Wirklichkeit gibt, auf den sich die Annahme einer Einflussnahme 
Gottes stützen könnte. Versöhnung wird somit zu einem Testfall für die 
durchscheinende Absurdität der Gotteslehre, die als Schattenriss alle Be­
teuerungen begleitet, dass der Gottesglaube vernünftig begründbar sei.

Auch den Gelingens-Bias der Versöhnungsidee kann man der Anfrage 
des Absurden aussetzen: Während sich vom Ende her durchaus von er­
folgreich versöhnten Gemeinschaften reden lässt, ist dieser Erfolgsfall aus 
der Binnenperspektive des Prozesses überhaupt nicht anzunehmen. Im 
Gegenteil wäre es wiederum aberwitzig, davon auszugehen, dass Gelingen, 
aber auch endgültiges Scheitern die einzigen möglichen Ausgänge eines 
Versöhnungsprozesses wären. Dies kann man sich klarmachen, wenn man 
sich vor Augen führt, dass mögliche Beteiligte an einem Versöhnungspro­
zess potenziell zu einer zweiten oder dritten Generation nach den Ereignis­
sen gehören, vor allem durch denominationelle Bande mit dem Ereignis 
verknüpft wurden oder tot sind. Prozesse wie die Wahrheits- und Versöh­
nungskommissionen in Südafrika sind in der Perspektive von heute nicht 
gelungen, sie sind aber auch nicht rundheraus gescheitert (Du Toit 2014; 

Aberwitzige Versöhnungstheologie

285

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281 - am 10.02.2026, 01:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Baron 2015). Stattdessen sind sie sehr viel komplexer und fordern deswe­
gen auch die Theologie, die sich zu Versöhnung produktiv verhalten will, 
heraus, die Hoffnung auf Versöhnung komplexer zu denken. Es stellen 
sich also zwei Fragen: Worauf hoffen wir, wenn wir auf Versöhnung (mit 
Gott und den Nächsten) hoffen? Und warum hoffen wir, wenn wir auf 
Versöhnung hoffen, diese Hoffnung aber im letzten nicht gut begründen 
können? Als Lotse für diese zwei Fragen soll im Folgenden John D. Caputo 
verpflichtet werden, dessen radikale Theologie eine Hoffnung ohne Grund 
auf einen nicht-existenten Gott darstellt.

2. Nicht-existente Versöhnungsgarantien

2.1. Der Gott von John D. Caputo

John Caputo ist ein katholischer Religionsphilosoph und Theologe aus 
den Vereinigten Staaten. Zu seinen Forschungsschwerpunkten zählt eine 
intensive Beschäftigung mit der dekonstruktiven Idee von Religion, wie sie 
von Jacques Derrida entwickelt wurde. Von hier aus entfaltet Caputo eine 
Kritik am überkommenden Gottesbild, die vor allem an zwei miteinander 
verbundenen Gesichtspunkten ansetzt: Der Idee, dass Gott ein Wesen sei, 
und der Idee, dass die Macht Gottes sinnvoll als Allmacht im Sinne der via 
eminentiae-Gottesrede zu fassen sei.

Den Begriff „Gott“ beschreibt Caputo (2022: 39) als naheliegenden Ge­
genstand, wenn man aufgerufen sei, das Unbedingte zu denken. Mit Derri­
das Idee der Dekonstruktion arbeitet er jedoch heraus, dass der Gottesbe­
griff selbst nicht identisch mit diesem Unbedingten sei, sondern vielmehr 
etwas Bedeutungstragendes, dessen Semantik zudem über die Zeit hinweg 
Verschiebungen ausgesetzt ist (Caputo 2019: 175; Caputo 2022: 46). Der 
Begriff „Gott“ erweist sich also als etwas Konstruiertes, das sich innerhalb 
des Konstruierten der Religion auffinden lässt. Dabei ist zu betonen, dass 
Caputo im Grunde von einem doppelten Religionsbegriff ausgeht, der 
bei ihm inhaltlich erkennbar zu trennen ist, aber begrifflich nicht scharf 
geschieden wird. Neben das oben schon genannte Verständnis von Religion 
als etwas, in dem Bedeutungsordnungen (etwa in Form von dogmatischen 
Systemen oder denominationellen Überzeugungslogiken) hinterlegt sind 
(im Folgenden: Religion eins), tritt ein zweites, das Religion als existen­
ziale Tiefenstruktur des Glaubens noch vor versprachlichten Glaubensvor­
stellungen versteht (im Folgenden: Religion zwei, Caputo 2019: 92). Kon­

Knut V.M. Wormstädt

286

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281 - am 10.02.2026, 01:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


struiert ist in Caputos Denken lediglich das erste Religions-Verständnis, 
während das zweite eher als Widerfahrnis zu charakterisieren wäre, über 
dessen Erfahrung gegebenenfalls Sprache gelegt werden kann, um dadurch 
aber zugleich Religion zwei in Religion eins zu überführen (Caputo 2019: 
98).

Alles Konstruierte ist aber – so eben die Logik Derridas – wiederum 
dekonstruierbar, sodass der Inhalt des Begriffs „Gott“ – zumindest als Ver­
weisungszusammenhang von Vorstellungen und Bildern – nicht auf einen 
irreduziblen Kern zurückzuführen ist. Stattdessen setzt Caputo eine Art 
vorreflexive Idee des Unbedingten ein:

Das Unbedingte ist demgegenüber das, wovon wir träumen, worum wir 
beten, was wir mit einer Sehnsucht jenseits aller Sehnsucht ersehnen:
Das Unbedingte ist das, was an uns (im Akkusativ) unbedingte Forde­
rungen stellt. Das Unbedingte ist das, was uns provoziert, was uns anruft 
und worauf wir antworten.
Das Unbedingte ist das, was wir (jetzt im Nominativ) bedingungslos 
bestätigen, dem wir treu sind, ohne in der Position zu sein, vorher 
Bedingungen oder Forderungen stellen zu können. (2022: 50)

Für Caputo gibt es also ein Kommunikationsgeschehen zwischen dem 
rufenden Unbedingten und dem darauf antwortenden „wir“. „Gott“ kann 
hier als vorläufiger Begriff, besser aber noch als vorläufiger Name für 
das Unbedingte eingesetzt werden, eingedenk dessen, dass es in anderen 
Kontexten andere Namen tragen mag. An anderer Stelle geht er sogar noch 
einen Schritt weiter und identifiziert das Unbedingte mit dem Ruf und 
rahmt diesen Ruf als Ereignis:

About God I confess to two heterodox hypotheses: First, the name of 
God is the name of an event rather than of an entity, of a call rather 
than of a cause, of a provocation or a promise rather than of a presence. 
Secondly, and this follows from the first, we will do better to think of 
God in terms of weakness rather than of outright strength. (Caputo 
2006: 12)

Caputo zufolge hat es die Theologie4 in ihrer Theoriebildung also statt 
mit einem Gott, der ist und handelt und auch sonst sehr anthropomorph 

4 Zu bedenken ist hierbei, dass Caputo vor allem vor dem Hintergrund der anglophonen 
Sprachtradition schreibt, bei der die historischen und die systematischen Disziplinen 
der Theologie stärker auseinanderfallen. „Theologie“ als Wort hat hier also ein stärke­

Aberwitzige Versöhnungstheologie

287

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281 - am 10.02.2026, 01:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verfasst ist, mit einem nicht greifbaren Widerfahrnis zu tun. Dieses Wider­
fahrnis wird bei Caputo an verschiedener Stelle über mehrere Linien der 
theologischen Theorie eingespult. Neben der bereits eingeführten Idee des 
widerfahrenen Glaubens-Ungrund, dass Caputos Religion zwei konstituiert, 
kommt es nun erneut über den Gottes-Gedanken in den Blick, wodurch 
die Differenz von Gott und Religion zwei gleichsam kollabiert. Die Einfluss­
sphäre dieser Gotteswiderfahrnis reicht dabei in Caputos Denken nicht 
weiter als in die Reaktion auf einen Ruf, den man als solchen zuerst identi­
fizieren muss. Die „schwache Macht“ Gottes5 äußert sich allererst in der 
Antwort des „wir“ auf den Ruf und reicht nicht weiter als die Möglichkei­
ten, die „uns“ zu Gebote stehen (Caputo 2006: 95). Caputo (2006: 272) 
selbst schreibt:

God is God only if I am welcoming the stranger, only when I do the 
name of God, facere veritatem […]. That means that the name of God 
must be translated into hospitality, but this translation takes place in an 
entirely pragmatic order, not a semantic one. 

Es gibt also bei Caputo eine seltsame Zirkelbewegung: Während „wir“ nur 
auf das vorgängige Unbedingte antworten können, sind es zugleich wir, 
die durch unsere antwortende Handlung den Ruf als sinnstiftenden, theolo­
gisch gesprochen: als Gott-stiftenden und Gott-gestifteten interpretieren.

2.2. Versöhnung als Interpretation des Rufs

Noch einmal also die beiden Leitfragen: Worauf hoffen wir, wenn wir auf 
Versöhnung (mit Gott und den Nächsten) hoffen? Und warum hoffen wir, 
wenn wir auf Versöhnung hoffen, diese Hoffnung aber im letzten nicht gut 
begründen können? Caputo macht deutlich, dass die Hoffnung auf Gottes 
direktes und vorgängiges Handeln grundlos ist, wenn wir es im Sinne eines 
personalen Handelns verstehen. Damit lehnt er sich gewissermaßen in die 
Aberwitzigkeit der theologischen Vorstellung hinein, mit der agency Gottes 
zu rechnen und bietet gerade an dem Ort, wo diese Absurdität am größten 
wird, eine Alternative an: Worauf wir hoffen können, ist nämlich vielmehr 
das kontinuierliche Bewegt-Sein der Welt. Caputos Ruf des Unbedingten 
ist einer, der das, was da ist, anstiftet und durcheinanderbringt und die 

res Gepräge in Richtung der epistemischen (Voraus-)Setzungen systematischer Theo­
logie.

5 Vgl. zum Kontext dieser Begriffsbildung vor allem auch Klein/Rass (2017).

Knut V.M. Wormstädt

288

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281 - am 10.02.2026, 01:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt daran hindert, an einem Ort zu verharren (Caputo 2006: 35). Aber 
es ist ein Ruf ohne Quelle, ohne Rufer*in. Was bleibt sind Menschen, die 
in Unruhe sind, und die infolgedessen aufeinander zugehen oder etwas 
bewegen wollen oder auch einfach nur nicht einverstanden mit dem Status 
quo sind und dann erfahren, dass Begegnungszusammenhänge wie Versöh­
nungsprozesse eine sinnvolle Reaktion auf ihre Unruhe sind. „That means 
that the name of God must be translated into hospitality, but this translation 
takes place in an entirely pragmatic order […]“ (Caputo 2006: 272).

Das Wort von der vorauslaufenden Versöhnungstat Gottes wird im Bann 
von Caputos dekonstruierendem Kreisen zu einem nachträglichen: Am 
Anfang war die Unruhe, die dazu führt, dass die Welt nicht so bleibt wie 
sie ist, sondern sich weiterbewegt – hoffentlich zu einer größeren Fülle, 
aber vielleicht auch nicht. Erst im Anschluss an die immer schon der 
Vorprägung ausgesetzte Erfahrung des Bewegtwordenseins wird von Gott 
und Christus und dem Wort von der Versöhnung erzählt, um Bedeutung 
herzustellen, aber auch, um Ordnungen zu stabilisieren. Die Narrativierung 
der nachträglichen Sinnbildung ist dabei jedoch immer gefährdet, ihre 
Nachträglichkeit zu vergessen, insbesondere, weil die Sinnbildung darüber 
funktioniert, das eigene Deutungsangebot zeitlich nach vorne zu verlagern, 
damit es als Begründungsstruktur funktionieren kann (‚Warum habe ich 
mich auf Versöhnung eingelassen?‘ – ‚Gott hat dies bewirkt.‘). Wenn das 
bedeutungsstiftende Narrativ allerdings nur in seiner begründenden Vor­
zeitigkeit rezipiert wird, läuft das in ihm angelegte Argument (‚Gott hat dies 
bewirkt.‘ wird schnell zu ‚Gott wirkt [in der Welt].‘) mit Caputo aber in eine 
Absurdität im schlechten Sinne hinein. Die in der Begründungsstruktur 
angelegte Narration lässt sich nicht als direkte Erfahrung situativ festma­
chen, bzw. dies kann wiederum nur durch Interpretation geschehen. Die 
durch einen dogmatisch überformten Satz geweckte, unmittelbare Situati­
onserwartung wird also immer enttäuscht.

Dies hat auch Auswirkungen auf das Verhältnis von dogmatischem und 
ethischem Zugriff auf Versöhnung. Auch bei Caputo gibt es zu guter Letzt 
eine Erzählung von Gott – die innere Unruhe, die den Menschen erfasst, 
kann nur im Modus der Sprache anderen zugänglich gemacht werden –, 
doch sie nimmt keine normative Präzedenz vor der ethischen Situation 
ein, in der Menschen um die Überwindung von Trennung ringen; an die 
Stelle einer Logik der zwischenmenschliche Versöhnung ermöglichenden 
Gottesmacht tritt die mit der zwischenmenschlichen Beziehungsstörung 
selbst einhergehende Unruhe.

Aberwitzige Versöhnungstheologie

289

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281 - am 10.02.2026, 01:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der theologischen Rede von der Versöhnung wird also nachträglich 
ein Bedeutungsangebot gemacht, das die Unverfügbarkeiten und Kontin­
genzen von Wirklichkeitserfahrungen strukturiert. Dieses wird wiederum 
wirkmächtig und kann als Interpretationsfolie dienen, um den unbedingten 
Ruf als (vorauslaufendes) Handeln Gottes zu hören. Caputos Gott als Name 
für das Unbedingte, das keine Existenz hat, kann letztlich keine Hoffnung 
stützen, weil es nicht verlässlich ist und keine Handlungsmacht hat. Dieses 
deutlich sandige Fundament liefert keine guten Gründe für Gottvertrauen, 
aber es restrukturiert die Vorstellungsräume für Versöhnung: Anstelle eines 
Gelingens-Bias, der aus der Rede von versöhnten Beziehungen erwächst, 
könnte eine Vorstellung von reconcilatio continua treten. Versöhnungspro­
zesse (auch mit Gott!) erscheinen dann immer als „auf dem Weg befind­
lich“ und es ist durchaus nicht immer klar, in welche Richtung die Beteilig­
ten laufen. Dieses miteinander arbeiten im Ungewissen bedarf aber einer 
Haltung der Hoffnung, um weder Defätismus noch Indifferenz zu erliegen.

Literaturverzeichnis

Aulén, Gustaf: Die drei Haupttypen des christlichen Versöhnungsgedankens, in: Zeit­
schrift für systematische Theologie 8 (1931), 501-538.

Baron, Eugene: Remorse and Repentance Stripped of Its Validity: Amnesty Granted 
by the Truth and Reconciliation Commission of South Africa, in: Studia Historiae 
Ecclesiasticae 41/1 (2015), 169-184.

Breytenbach, Cilliers: Versöhnung: Eine Studie zur paulinischen Soteriologie (= Wis­
senschaftliche Monographien zum Alten und Neuen Testament 60). Neukirchen-
Vluyn 1989.

Camus, Albert: Der Mythos von Sisyphos: Ein Versuch über das Absurde. Düsseldorf 
1956.

Caputo, John D.: On Religion, 2. Auflage, London, New York 2019. 
Caputo, John D.: The Weakness of God: A Theology of the Event. Indianapolis 2006.
Caputo, John D.: Die Torheit Gottes: Eine radikale Theologie des Unbedingten. 2. 

Auflage, Ostfildern 2022.
Du Toit, André: A Need for ‚Truth‘: Amnesty and the Origins and Consequences of the 

TRC Process, in: International Journal of Public Theology 8 (2014), 393-419.
Fazakas, Sándor: Versöhnung, Vergebung, Verzeihen, in: Reiner Anselm, Ulrich H.J. 

Körtner (Hg.): Evangelische Ethik kompakt: Basiswissen in Grundbegriffen. Güters­
loh 2015, 219-227.

Klein, Rebekka A./Rass, Friederike (Hg.): Gottes schwache Macht: Alternativen zur 
Rede von Gottes Allmacht und Ohnmacht. Leipzig 2017.

Körtner, Ulrich H. J.: Evangelische Sozialethik: Grundlagen und Themenfelder. Göt­
tingen 1999.

Knut V.M. Wormstädt

290

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281 - am 10.02.2026, 01:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Link-Wieczorek, Ulrike: Sünde und Schuld, in: Christine Büchner, Gerrit Spallek 
(Hg.): Auf den Punkt gebracht: Grundbegriffe der Theologie. Ostfildern 2017, 
247-260.

Reuter, Hans-Richard: Ethik und Politik der Versöhnung: Prinzipielles zu einem aktu­
ellen Thema, in: Gerhard Beestermöller, Hans-Richard Reuter (Hrsg.): Politik der 
Versöhnung (= Theologie und Frieden 23). Stuttgart 2002, 15-36.

Sauter, Gerhard: Zur Einführung, in: Ders. (Hg.): „Versöhnung“ als Thema der Theolo­
gie (= Theologische Bücherei 92). Gütersloh 1997, 7-47.

Seiger, Bernhard: Versöhnung – Gabe und Aufgabe (= Europäische Hochschulschrif­
ten, Reihe 23, Theologie 563). Frankfurt am Main 1996.

Van de Loo, Stephanie: Versöhnungsarbeit: Kriterien – theologischer Rahmen – Praxis­
perspektiven (= Theologie und Frieden 38). Stuttgart 2009.

Wheeler, David L.: A Relational View of the Atonement: Prolegomenon to a Recon­
struction of the Doctrine (= American university studies, Theology and religion 54). 
New York 1989.

Wormstädt, Knut V.M.: Beziehungsarbeit mit Gott: Notizen zur prozesstheologischen 
Soteriologie David L. Wheelers, in: Dominik Gautier, Knut V.M. Wormstädt (Hg.): 
Lernerfahrungen: Theologie als Beziehungsort im interkonfessionellen und interreli­
giösen Gespräch (= Beihefte zur ökumenischen Rundschau 136). Leipzig 2023, 59-71.

Aberwitzige Versöhnungstheologie

291

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281 - am 10.02.2026, 01:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965695-281 - am 10.02.2026, 01:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Systematik
	Aberwitzige Versöhnungstheologie: Versuch einer soteriologischen Irritation mit John D. Caputo|Knut V.M. Wormstädt
	1. Versöhnung
	1.1. Versöhnung als theologisches Konzept
	1.2. Der Zweifel des Absurden

	2. Nicht-existente Versöhnungsgarantien
	2.1. Der Gott von John D. Caputo
	2.2. Versöhnung als Interpretation des Rufs




