
III. Die erste Differenzierung des Leidens:
seine Seinsgrundstruktur

»… dass aus Leid wir lernen.«
(Aischylos, Agamemnon, zit. bei Staiger 1940, S. 65)

1. Ein Exemplum

Entsprechend der Grundeinsicht, dass eine Wirklichkeit in ihrem ei-
gensten und charakteristischen Seinsbestand niemals durch eine bloß
indirekte Ermittlung, etwa einen Rückschluss oder eine Konstruktion,
sondern nur durch direkte Erfahrung offenbar wird, muss an den An-
fang dieser Arbeit, die sich die Wesenserhellung des Leidens zur Auf-
gabe gemacht hat, ein Exemplum gestellt werden. Streng betrachtet
kann dieses wiederum nur aus der eigenen Erfahrung geschöpft wer-
den, da das Leiden von jener Seinsweise ist, die nicht abtretbar oder
substituierbar ist. Wohl lässt es sich mitteilen, ja drückt sich spontan
über Leib, Gebärde, Interaktion und Sprache aus, aber sein innerster
Seinsgehalt muss an ihm selbst erlebt und erfahren werden, anders
wüssten wir nie, was er »wirklich«, d.h. an ihm selbst, ist. Eine persön-
liche Selbstoffenbarung wird somit unausweichlich, und das mag im
Rahmen einer philosophischen Arbeit ein befremdlicher Beginn sein.
Wenn man aber erkennt, dass sie im Dienst der Aufgabe und nicht der
Person steht, wird ihre Berechtigung annehmbar. Was soll man aber, so
fragt sich, aus der Fülle des eigenen Lebens und der eigenen Leiden
auswählen? Am besten etwas, das noch jetzt und heute leiden macht,
und das ist im Fall des Autors das Leben und Lebenmüssen selbst. Wa-
rum? Weil diesem Leben aufgrund eines schon an seinem Beginn auf-
erlegten und lang anhaltenden Leidens der Wunsch, nicht leben zu
müssen, entgegensteht, ein Wunsch allerdings, der ohnmächtig und
vergeblich ist, da das Leben gleichzeitig als Aufgabe und Verpflichtung,
die nicht abgeschüttelt werden darf, erlebt wird. Wie den sophoklei-
schen Ödipus auf Kolonos überkommt den Autor aus einer unauslot-
baren und unbeherrschbaren Tiefe immer wieder die Sehnsucht, nie
geboren worden und so von der oft unerträglichen Last des Lebens
verschont geblieben zu sein. Wohlwissend, dass dieser Wunsch wider-

86

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sinnig ist, da er ja das Geborensein voraussetzt, macht er sich dennoch
immer wieder breit. Und eben diese »Irrationalität« ist voller Leid und
wird oft zur Qual. Natürlich hat dieser Wunsch eine Geschichte, die
ihn »erklärt«, und ich kenne sie sehr wohl; ja er besitzt eine gewisse
Daseinsberechtigung, da aufgrund einer schweren, schmerzvollen Er-
krankung kurz nach der Geburt dieses Leben ein Schrecken und eine
lange, bis heute nicht endende Folter wurde, in der sich Lebensangst,
tiefste Selbstverunsicherung und Orientierungslosigkeit mischen. Wie
Rousseau (1964, S. 6) muss ich sagen: »Meine Geburt war mein erstes
Unglück.« (»Et ma naissance fut le premier de mes malheurs.«), denn
die frühe und tiefe Erfahrung radikaler Preisgegebenheit gegenüber
einem übermächtigen körperlichen Schmerz, verbundenmit einer mit-
menschlichen Verlassenheit, bewirkte die Hegemonie der Passivität
über die Aktivität, der Geworfenheit über den Entwurf und der Angst
vor dem Leben über die Freude auf das Leben. Da auf diese Weise der
Glaube, das Leben aus eigener Kraft und nach eigenemWunsch führen
und gestalten zu dürfen, früh zerstört wurde, wurde das primäre Frei-
heitsbewusstsein niedergedrückt mit der Folge, dass sich kein stabiles,
robustes Gefühl für sich selbst einstellen konnte, dass der Mut zum
Eigensein versiegte und die Angst vor dem Leben übergroß wurde, dass
Andere das Leben des Autors über Gebühr bestimmten und dass die
Wünsche und Erwartungen der Anderen zum Maßstab seines Lebens-
entwurfes wurden. So war das Ich in eine abgrundtiefe Desorientie-
rung geraten, das Eigene musste ungelebt bleiben, das Leben über kurz
oder lang verfehlt werden. Obwohl diese Zusammenhänge aufgearbei-
tet und erkannt wurden, verschwand das tiefe Verlangen nach »Erlö-
sung« nie, doch handelte und handelt es sich um ein Verlangen, hinter
dem die Hoffnung auf Ruhe im absoluten Nichtsein, ja Niegewesen-
sein steht. Auch das, dieses Nichtsein, ist illusionär, wie die Vernunft
beteuert, denn da nun einmal überhaupt Seiendes ist, ist es unmöglich,
dass alles, absolut Alles zu nichts würde. Doch auch diese Einsicht be-
eindruckt jenes Verlangen nicht und beweist so die »überrationale«,
aus tieferen als den intellektuellen Kräften des Menschen sich speisen-
de Macht des Leidens, der, wenn überhaupt etwas, nur die Macht des
»gelungenen Lebens«, der Selbstfindung, des Glücks, der Liebe, der
Schönheit Einhalt gebieten könnte. Solange all dies aussteht, lässt sich
solch ein Leben nicht wirklich vom Ruf zum Leben überzeugen. Und
also bleibt der innere, existenzielle Widerspruch, bleibt die Zwietracht
und also bleiben Angst und Leiden. Die Philosophie des Leidens wird

87

Ein Exemplum

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dadurch zu einem Weg unter anderen, diesen abgrundtiefen existen-
ziellen Zwiespalt abzuarbeiten. Vor allem aber sollen alle wesentlichen
und charakteristischen Strukturzusammenhänge, die wir im Leidens-
geschehen aufdecken wollen, durch das an den Anfang gestellte Lei-
densexempel, wenn möglich, beglaubigt werden. Der erste Schritt, der
dazu getan werden soll, besteht in der Klärung, was das Leiden »im
Grunde« überhaupt ist und welche Grundstruktur ihm eignet.

2. Sein und Mangel an Sein im Leiden

Das Einfachste, was wir von dem, was soeben als Exemplum vorgestellt
wurde, aussagen können, ist, dass es ist und nicht nichts ist. Wäre dem
nicht so, könntenwir von ihmweder etwas wissen noch etwas aussagen.
Dass jenes als Exemplum dienende Leiden aber ist, kann zumindest der-
jenige, der es erlebt, nicht verneinen, ohne in einen Selbstwiderspruch
zu geraten. Gewiss, das ist wenig an Aussage und Erkenntnis; ja es han-
delt sich sogar um eine nur tautologischeAussage, aber nichtsdestotrotz
bildet sie denGrund, und zwar,wie zu fordernwar, einenGrund, der sich
selbst zureichendbegründet.Dennnatürlich bestimmt sich das »Seiend-
sein« auch selbst als seiend undkanndurchAnderes nicht, da auchdieses
immer und notwendig »des Seins« wäre, begründet werden.

Und doch, wie beunruhigend – da wäre wohl andererseits wieder
niemand, der behaupten wollte, das Leiden sei Sein oder Seiendes im
vollen, runden, erfüllten, mangellosen, schlicht-ursprünglichen Sinne!
Und in der Tat ist es dies nicht. Im Gegenteil, irgendwie nähert es sich,
wie das Exemplum plastisch vorführt, wieder dem Nichts an, ohne to-
tales Nichts zu sein, aber Anteil hat es daran. Als partielles Nichts ist
das Leiden nichts anderes als Mangelsein, eben partielles Sein, d.h. ein
Sein, dem etwas gebricht, ein Sein, das zwar ist, aber nicht so ist, wie es
sein »sollte«; es ist »privatio boni«. Das scheint rätselhaft, fast paradox;
im weiteren Verlauf werden wir diese Nichtshaftigkeit des Leidens als
Abbruch-, Verlust- und Entbehrungssein im Sein des Leidens jedoch
besser begreifen können.

Vorläufig halten wir fest: Das Leiden ist zugleich seiend und nichtsei-
end, etwas und nicht-etwas, eben ein Seiendes, dem ein Mangel1 an-

88

Die erste Differenzierung des Leidens

1 Damit sollte klar sein, dass wir, wenn wir leiden, nicht nur an einem Mangel leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


haftet, und zwar ein bestimmter Mangel, nämlich jener, der nicht sein
soll, der »widernatürlich«, »uneigentlich« ist, und der darum vom Be-
troffenen zu überwinden gesucht wird.

Philosophiegeschichtlich finden wir eine interessante Analogie zu un-
serem Ergebnis: Zwei Philosophen, Hegel (1975, S. 105–110) und Hei-
degger (1969), identifizieren nämlich das Sein schlechthin mit dem
Nichts, dem Nichtsein. Ersterer stützt sich dabei auf das Argument,
dass aufgrund der angeblich absoluten Leere an konkreten Bestimmun-
gen das Sein und das Nichts identisch seien. Letzterer unterscheidet im
Rahmen der »ontologischen Differenz« zwischen dem Sein und dem
Seienden, wobei das Seiende (der endlichen Weltdinge, der sterblichen
Menschen) durch das Sein »genichtet« würde.2 Beides ist erweisbar
selbstwidersprüchlich und darum nicht haltbar.3 Zu Hegel: Wohl ist
das Sein schlechthin bestimmungsarm, aber keineswegs, wie Hegel
meint, bestimmungslos. Denn die Identität, die dem Sein, wie Hegel
richtig sieht, allerdings zukommt, ist eine Seinsgrundbestimmung
(nämlich die des Selbstzusammenhangs), ist also, wenn auch ureinfach,
so doch nicht nichts, während dem radikalen Nichts nicht einmal die
Identität eignet (wie Hegel fälschlich meint), da es unmöglich mit sich
selbst (positiv) zusammenhängen kann: Denn nichts kann nicht zu-
sammenhängen. Das Wort »Nichts« ist natürlich nicht nichts, ebenso
ist unser geistiger Versuch, das Nichts zu benennen, nicht nichts (son-
dern ein positiver Akt), aber gerade das Scheitern dieses Versuchs of-
fenbart die Seins- und absolute Inhaltslosigkeit des Nichts – wir zielen,
wenn wir »vom Nichts reden«, ins Leere und kommen nirgends an. So
müssten wir eigentlich schweigen, wenn wir vom Nichts reden wollen.

Was Heidegger betrifft, so ist die Nichtung des Seienden durch das
Sein schon deswegen fragwürdig, weil Heidegger behauptet, dass das
Sein unbestimmt, ja unbestimmbar sei. Wie aber soll etwas Unbe-
stimmtes und Unbestimmbares »nichten«, also irgendwie tätig sein
können? Das ist selbstwidersprüchlich. Betrachten wir, was Heidegger
mit »nichten« meint, wird die Sache kompliziert. Explizit schließt er

89

Sein und Mangel an Sein im Leiden

(vgl. auch Langs interessante Studie: »Leiden am Mangel« am Beispiel Wilhelm II.,
2003, S. 273–287), sondern im Leiden selbst schon einen Mangel erleiden.
2 »Im Sein des Seienden geschieht das Nichten des Nichts.« (Heidegger 1969, S. 35)
3 Eine ausführliche Kritik zu Hegel siehe z.B. bei Brandenstein (1976, S. 40–45), zu
Heidegger (vom Autor, »Sein und Grund – Zur Möglichkeit einer Fundamentalontolo-
gie«, 2007, unveröff.)

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Bedeutung »vernichten« aus. So wie er dem Sein abspricht, das
Seiende hervorzubringen (schöpferisch zu setzen), so spricht er ihm
ab, für das reale Vergehen, das ja eine Nichtswerdung ist, verantwort-
lich zu sein. Was meint Heidegger dann? Er sagt zweierlei, dass das
»Nichten« das »Hinausgehen über das Seiende als Seiendes im Gan-
zen« (1969, S. 38) bedeute und dass das Seiende in seiner endlichen
Begrenztheit bestimmt werde: »So abgründig gräbt im Dasein die Ver-
endlichung …« (S. 38). Im ersten Fall sehen wir im Nichten ein Über-
schreiten des endlich Seienden. Wer oder was überschreitet aber wie?
»Überschreiten« heißt man für gewöhnlich »Transzendierung«, eine
Fähigkeit, die explizit und ausschließlich dem Menschen (Heidegger
sagt: dem Dasein) zugesprochen wird. Wie aber soll das »Dasein«, in
dem (nur) die Verendlichung gräbt, das (endliche) Seiende im Ganzen
transzendieren können? Das ist offensichtlich ein Selbstwiderspruch,
und in der Tat ist erweisbar, dass das alles endliche Seiende transzen-
dierende Dasein des Menschen zwar nicht unendlich (genauer aktual-
unendlich, »ewig«), aber überendlich, nämlich potentialunendlich (vgl.
Brandenstein 1966, S. 67–95), also wohl zeitlich entstehend und wer-
dend, aber unerschöpflich und endlos werdend ist. Wer oder was ver-
endlicht also bei Heidegger das Seiende im Ganzen und überschreitet
es? Das »Sein nichtet das Seiende«, also das Sein. Vom Sein aber sagt
Heidegger nun ausdrücklich, dass es erstens endlich sei (S. 40) und
zweitens, dass es »nie west ohne das Seiende, dass niemals ein Seiendes
ist ohne das Sein.« (S. 46). Wie aber kann etwas Endliches (im endlich
Seienden) dieses endlich Seiende durch Verendlichung transzendieren?
Auch das ist offensichtlich selbstwidersprüchlich. Entweder transzen-
diert das Sein das Seiende im Ganzen, dann ist es unmöglich nur end-
lich, dann ist es mindestens potentialunendlich (d.h. dynamisch endlos
fortschreitend und jede endliche Grenze übersteigend); oder es ist end-
lich, und dann kann es das endliche Seiende niemals transzendieren
(und natürlich auch nicht verendlichen). Damit nicht genug: Einmal
angenommen, die ontologische Differenz existiere wirklich (und sei
nicht nur eine leere Formel), dann wird das Ist des Seienden erst und
gerade durch das Sein ermöglicht, das beteuert auch Heidegger. Wie
aber soll das Sein dann (vor allem wenn es nur im Seienden west und
selbst endlich ist!) das Seiende »nichten«, d.h. entweder in der Zeit
begrenzen, also vergehen, oder im Raum begrenzen, also endlich aus-
gedehnt sein lassen können? Denn ein solches »Nichten« wäre ja nicht
nur nichts, sondern ein durchaus reales Bestimmen von etwas (als end-

90

Die erste Differenzierung des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lich dauernd und endlich ausgedehnt), also ein aktives Geschehen, dem
sogar ein erhaltend-bewahrendes Moment eigen sein müsste (eben so-
lange wie ein Zeitliches dauert und ein Räumliches ausgedehnt ist). Ein
aktives Geschehen kann aber unmöglich als rein endlich gedacht wer-
den, da es ja wesentlich schöpferisch ist, also immer über sich hinaus-
geht, »Seiendes gibt«. Dass das Nichts das Seiende im Ganzen nichtet,
und dieses Nichts mit einem endlichen Sein identisch sein soll, geht
also, wie man sieht, nicht auf. Ist dann alles falsch, was Heidegger sagt?
Nein. Das Nichten des (endlichen) Seienden im Ganzen durch das
Nichts meint zunächst die Nichtshaftigkeit alles werdenden Seienden,
die Tatsache also, dass es, wie Platon sagt, nur Halbsein ist, sich nicht
selbst zureichend begründet, also »kontingent« ist im Sinne von »es
muss nicht sein, es hätte auch nicht sein können«. Dann aber verweist
diese Nichtshaftigkeit des Seienden notwendig auf ein nicht-nichtsein-
könnendes Sein, durch das jenes endliche, kontingente Seiende erstens
seinsmäßig ermöglicht (und erhalten) und zweitens »verendlicht«
wird. Dieses nicht-kontingente Sein kann dann aber unmöglich zeitlich
begrenzt sein, etwa begonnen haben (sonst wäre es wieder kontingent),
woraus folgt, dass es nicht endlich ist. Es ist also das unendliche Sein,
das das Seiende im Ganzen »nichtet«, d. h. auf seine Kontingenz, sein
Entstehen, Werden und Vergehen beschränkt. Und es ist in der Tat, wie
Heidegger ausführt, die unbestimmte Existenzangst, in der wir von der
Kontingenz, der Nichtshaftigkeit des Seienden im Ganzen (einschließ-
lich des Daseins Mensch) ergriffen werden können. Analoges kann
auch in der Langeweile, der Verzweiflung, im Scheitern, im Sinnlosig-
keitsgefühl, im Leeregefühl, in einer abgrundtiefen Traurigkeit, in der
Hilflosigkeit geschehen. Ich muss mich mit diesen Anmerkungen be-
gnügen, doch an anderer Stelle habe ich (2007) ausführlich das Un-
genügen und die vielfache Selbstwidersprüchlichkeit der Ontologie
Heideggers dargelegt. Betrachten wir aber die ontologischen Anschau-
ungen dieser beiden Philosophen nicht streng (onto-) logisch, sondern
geistpsychologisch oder anthropologisch, so stellen sie eigenartige Ver-
suche dar, das zweifellos Diskrepante und Widersprüchliche dieser
Welt, zumal des menschlichen »In-der-Welt-Seins« (Heidegger 1979,
S. 52–59) fundamental zu bestimmen, und das eben tun sie als Wider-
spruch, als Konflikt, als Diskrepanz – kurz als Leiden! Doch ist es ein
Anthropomorphismus, diese in der Tat tiefste und typische Seins-
eigenart sowohl des Menschseins wie der Natur in das Sein überhaupt
zu projizieren. Vielmehr meint Sein, so jedenfalls bei Heidegger und

91

Sein und Mangel an Sein im Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hegel, den letzten Grund allen Seienden, einen Grund, der sich – ge-
mäß Heidegger – immer entzieht bzw. sich immer nur in geschicht-
licher Form, also (nur) als endliches Seiendes entbirgt und darum als
er selbst überhaupt nie erfahrbar oder erdenkbar ist. Ist dieser »Ur-
grund des Seins« also dann doch nur eine Fiktion? Heidegger kann
dieses Bedenken nie ausräumen, da sein Denken methodisch diskur-
sive, methodisch begründende Denkweisen, ja explizit die »Idee der
Logik« (1969, S. 37), wie sie sich vor allem im Satz des Widerspruchs
ausdrückt, ablehnt. In Wahrheit offenbart sich gerade darin die inners-
te Ordnungshaftigkeit des Seins und die tiefste »Unordnung« der Hei-
deggerschen Seinslehre.

3. Die f�nf Seinsurmomente des Leidens und ihr innerer
Zusammenhang

Von diesem einfachsten Etwas im Leiden, dessen Sein nur tautologisch
ausdrückbar war, eben in der Weise, dass es nicht Nichts sei, sondern
bestehe, lässt sich nun doch Weiteres, wenn auch Einfachstes sagen.
Zunächst finden wir, dass es, um zu sein, da sein müsse, gleichsam
hingesetzt, »vorhanden«, konkret als ein Dieses. In diesem Da und
Dieses muss das bisher unbestimmte Etwas des Leidens aber ein Was
sein, ein bestimmtes, konkretes, gefülltes Etwas, eben ein Dieses-Da4,
z.B. dieses Trauerleiden, dieser Verlustschmerz, diese Trennungsangst

92

Die erste Differenzierung des Leidens

4 Aristoteles (Kategorien, 5. Kap., 1974, S. 45, Metaphysik, Buch VII, 1981) nennt die-
ses absolut-einzeln Qualitative am Seienden die »erste Substanz« oder das tode-ti (Die-
ses-da), denn man kann es nur noch einfach benennen bzw. darauf zeigen, nicht mehr
von Anderem aussagen oder definieren. Oft setzt er es mit der sinnlichen Seite eines
Dinges gleich, und in der Tat sind die Sinnesqualitäten immer einzeln-konkrete Mo-
mente des Seienden. Es gibt aber nach Aristoteles auch ein formales Moment, das ein-
zeln ist, die »zweite Substanz« (ti en einei), die ebenfalls nur intuitiv und nicht mehr
(nur) analytisch erfasst werden kann; wir werden sie als »bestimmte individuale Form-
verknüpfung« (Brandenstein, 1965, S. 293) kennen lernen. Denn natürlich ist der kon-
krete Sokrates nicht nur sinnlich-qualitativ einzeln, sondern er besitzt – neben seinen
vielen allgemeinen Formbestimmungen wie Athener, Mensch usw. – auch eine absolut
individuale Formbestimmtheit. Aristoteles gelang es nicht, das Verhältnis zwischen den
zwei »Substanzen« durchzuklären, was seine Form-Stoff-Lehre mit vielen inneren In-
konsistenzen belastete. Leider wirkte sich diese Lehre bis Kant, ja bis heute und vielfach
in verwirrender und hemmender Weise aus. Erst Brandenstein (Ontologie/Dinglehre,
Bd. 1, 1965, S. 33–59) gelang es, mit seiner Ontologie diese uralte Seinslehre zu würdi-
gen, zu korrigieren und zu überwinden.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


oder, in unserem Exemplarbeispiel, die verzweifelte Todessehnsucht. Es
kann z.B. nicht bloß die Form von etwas sein, da jede Form oder Gestalt
von etwas eben ein Was, ein Konkretsein, einen Inhalt oder Gehalt
voraussetzt, dessen Form oder Gestalt es dann sein kann. Dieses ein-
fachste Moment, das auf die Frage »Was?« antwortet, nennt Branden-
stein (Dinglehre, S. 36, 1965) den Gehalt. Die Seins- oder Bestehens-
weise des Gehaltes ist nach Brandenstein das »Gesetztsein«.

Wir sagen: Jedes Etwas, jedes Ding (im weitesten Sinne, der auch Wer-
dendes, Vollzüge, Akte, Stimmungen u.a. einschließt), jeder Sachver-
halt ist oder hat Gehalt, so auch das Leiden. Es ist eben da, im Sein,
»hingesetzt«.

Doch keineswegs verharrt das Seinsgeschehen an diesem Punkt. Dieses
Was, dieser Gehalt einer Sache ist nämlich nicht bloß einfach da, son-
dern offenbart sogleich an sich selbst eine Bezogenheit, stiftet Zusam-
menhänge, zumindest mit sich, meist auch mit Anderem. Auf dieses
Moment antwortet am ehesten die Frage »Wie?«. Die einfachste Bezo-
genheit, der grundlegendste Zusammenhang aber ist der mit sich
selbst: Das Was oder der Gehalt ist eben das, was er ist, er ist mit sich
identisch, ist eben Dieser-So-Da und nicht ein Anderer. Dieses Zusam-
menhangswesen, das nicht vor dem Gehalt kommen kann, sondern aus
ihm (und zwar zugleich, nur unzeitlich der Seinsordnung nach später)
entspringt, nennt Brandenstein (Logik/Formenlehre, Bd. 1, 1965,
S. 179–598) Form. Die Form fasst und befestigt den Gehalt zuvörderst
mit sich selbst, dann auch mit allem Anderen, einem Netz von unsicht-
baren (»abstrakten«) Fäden gleichend: Sie gilt, und zwar am grund-
legendsten und unmittelbarsten vom Gehalt. Die Form bedingt den
Gehalt. Gelten und Bedingen machen die Bestehensweise der Form aus,
ihre Modalität. Da auch das Leiden das ist, was es ist, mit sich und mit
Anderem (z.B. mit Arbeit, Glück, Not, Krankheit, mit den körper-
lichen, sozialen Umständen etc.) zusammenhängt, hat es notwendig
Form. Im Falle des Exemplarbeispiels finden wir etwa den Zusammen-
hang zwischen leidvoller Geburt und tiefer Selbstangst.

Wir sagen: Jedes Etwas, jedes Ding ist oder hat Form, ist und hat Zu-
sammenhang, wenigstens mit sich selbst, zumeist auch mit Anderem,
so auch das Leiden. Die Form gilt, indem sie den Gehalt bedingt.

93

Die f�nf Seinsurmomente des Leidens und ihr innerer Zusammenhang

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Form entzweit, indem sie als ein »Zweites« aus dem Gehalt ent-
springt und auf diese Weise Unterschiedenheit, »Differenz« (nicht
Verschiedenheit, nicht Mehrheit!) in das Sein bzw. in die Seinsgrund-
struktur bringt. Wir sehen aber, dass jedes Sein oder Seiende, insofern
es ist, nicht vollständig zerrissen wird, sondern irgendwie einheitlich
besteht. Denn selbst wenn wir die Zerrissenheit als totale, absolute zu
denken versuchten, müssten wir doch zugeben, dass es dann wenigs-
tens zwei zerrissene Teile gäbe. Diese Teile aber wären doch als Teile
ganze, einheitliche Teile, eben dieser (ganze) und jener (ganze) Teil!
Wir sehen: Die Einheit ist immer grundlegender als die Mehrheit oder
Vielheit, diese kann ohne jene nicht bestehen. Gehalt und Form blei-
ben also in Einheit, werden in einer Einheit gestaltet, gegliedert, um-
fasst. Dieses eigene, neue Moment in der Seinsentfaltung, das auf die
Frage »Worin?« antwortet, nennt Brandenstein (Gestaltungslehre/
Mathematik, Bd. 2, 1970) Gestaltung. Sie entspringt zugleich aus Ge-
halt und Form, und zwar erst aus ihnen, nicht vorher, und fasst sie
beide, die Entzweiten, in ihrer wiedervereinigenden Art zusammen.
Dadurch entstehen in grundlegender Weise »Maß« und »Größe«, also
Quantität. Die Seins- oder Bestehensweise der Gestaltung ist das Um-
fassen (in Einheiten), Gliedern (von Einheiten), »Maßnehmen«, etwa
– und dann schon spezifischer – als »Zählen« und »Messen«. Auch das
Leiden in unserem Exempel ist gestaltet, nämlich zeitlich, leibräum-
lich, in seiner Intensität, in seinem Kommen und Gehen (etwa als
Episode, Rezidiv), also in allerlei Rhythmen, aber auch in seiner zah-
lenmäßigen Häufigkeit und Gliederung, worauf sich alle Messung und
Statistik gründet.

In ihrer Einheitsgestaltung findet die grundlegende Seinsstruktur
und ihre Entfaltung ihr seinsnatürliches Ende, denn nun kann nur noch
die Mehrheit folgen, die die Einheit zur Voraussetzung hat. Außerdem
ist die Gestaltung selbst wieder ein Dieses-da, hat also einen Gehalt,
der in seiner Form zusammenhängt, und läuft so in den grundlegenden
Seinskreis zurück (natürlich unzeitlich, wodurch ein logisch irriger Zir-
kel ausgeschlossen ist). Wie hieraus neues, anderes, vieles Sein kom-
men kann, können wir hier nicht berühren. Wir verweisen auf die
»Grundlegung der Philosophie« B. v. Brandensteins, vor allem auf die
Ontologie/Dinglehre (Bd. 1, 1965), die Setzungslehre der Totik (Bd. 1,
1965) und die Metaphysik (Bd. 3, 1966), wo diese Frage im Rahmen des
Kausalproblems gelöst wird.

94

Die erste Differenzierung des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es ist also festzuhalten: Da auch das Leiden eines bzw. in Einheit und
nicht total zerrissen ist (z. B. die Einheit einer Wehmut über die Zeit
oder einer Massenpanik im Raum), ist oder hat es Gestaltung, die den
Gehalt und die Form des Leidens wiedervereinigend umfasst.

Diese ersten Ergebnisse wollen wir mit der argumentatio ex contrario
überprüfen: Was wäre ein Leiden, das keinen Gehalt, keine Form und
keine Gestaltung besäße? Wäre es noch möglich? Nein. Denn wenn es
keinen Gehalt besäße, wäre es gar nicht da, nicht im Sein, also nichts;
wenn es keine Form hätte, stünde es in keinerlei Zusammenhang, we-
der mit sich noch mit Anderem, und also auch mit unserer Erkenntnis
nicht. Was aber erkenntnismäßig nicht mit mir in Verbindung treten
kann, das kann ich nicht erkennen oder benennen. Natürlich wäre es
auch in sich selbst unmöglich, da es ja nicht mit sich zusammenhängen
dürfte, und also nicht einmal mit sich identisch wäre, was unmöglich
ist. Und besäße das Leiden keine Gestaltung, dann wäre es nicht eines,
nicht in Einheit, es wäre sozusagen unendlich zerrissen, total zerstreut.
Ein unendlich gespaltenes Sein ist aber weder in sich bestehensfähig
noch kann es vernunftmäßig gefasst werden.

Damit aber nicht genug. Das Leiden wies ja eine grundlegende
Nichthaftigkeit auf, und auch die muss sich in seiner grundlegenden
Seinsstruktur niederschlagen. Und so ist es auch – aber wie?

Zunächst der Gehalt des Leidens: Seine Nichthaftigkeit ist schlicht
nichts anderes als der Mangel an Gehalt, der Mangel an Sein, an Da-
Sein, an einem Dieses-Da, einem Was. Wir spüren das auch im Leiden,
etwa als Leere, Entbehrung, Verlust, Hemmung, Mangel an Vertrauen,
Sicherheit usw.

Wir setzen fest: Das Leiden ist gehaltlich Mangel oder noch genauer
Mangelsein, ein Gehaltmangel, z.B. Mangel an innerer Stimmigkeit,
an Zufriedenheit, an Glück, an erlebter Fülle.

Dann die Form des Leidens: Ihre Nichthaftigkeit ist nichts anderes als
das Fehlen, dasNichtsein von Zusammenhang, von Bezogenheit, sie ist
sozusagen ein Riss oder, da der Riss nie vollständig die Einheit zerreißt,
ein Zwiespalt, den wir auch innerlich spüren: als Unstimmigkeit, Zer-
rissenheit, Isolation, Vereinsamung und Selbstentfremdung, sodass
wir festsetzen:

95

Die f�nf Seinsurmomente des Leidens und ihr innerer Zusammenhang

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Leiden ist formal Zwiespalt bzw. reißender oder gar gerissener
Zusammenhang, man könnte auch sagen: partielle »Formlosigkeit«
(Diskontinuität, Inkohärenz).

Schließlich kommen wir zur Gestaltung des Leidens: Ihre Nichthaftig-
keit ist nichts anderes als das Nichtsein von umfassender Einheit, Ge-
staltung, Wiedervereinigung; sie ist also Uneinheit, aber strebend nach
Einheit, und damit erweist sie sich als eine Art Gespanntheit und Span-
nung. Auch das fühlen wir deutlich im Leiden. Und außerdem liegt es
in der Logik der Sache, dass einem Zwiespalt eine Spannung inhäriert.
Denn beim Zwiespalt handelt es sich nicht um zwei Dinge, sondern um
eines, das nicht ganz mit sich eins ist, aber ganz mit sich eins sein will.

Die Spannung kann sich im Leiden interessanterweise in zwei-
facher Richtung ausgestalten: entweder in die Richtung der statisch-
stagnierenden, blockierten Spannung, also der Hemmung, oder in
Richtung der oszillierenden Spannung, also der Unruhe, des Unfrie-
dens, der Zwietracht oder des dynamischen Konfliktes. Darin spiegelt
sich das schwer fassbare Doppelwesen des Leidens wider, seine »Unein-
deutigkeit«, sein Schwanken, sein rasches Umkippen, wie es z.B. für
die manisch-depressiven Erkrankungen oder die Borderline-Störungen
typisch ist. Auch in unserem Exemplarbeispiel finden wir die Doppel-
gestalt von Hemmung und Unruhe.

Hemmung und Zwietracht sind zwei Seiten der Gestaltung des
Leidens, d.h. zwei spezifische Einheitsweisen des Leidendseins, und
wir sehen, die Gestaltung schillert, und es ist, als wäre hier noch Klä-
rungsbedarf, und als bewirkte das Leiden in ihr, in der Gestaltung, eine
besondere Verwirrung. Und so verhält es sich auch, bald werden wir es
erkennen. Vorläufig genüge uns die Festsetzung:

Das Leiden ist gestaltlich Spannung, und als solche entweder statisch-
gespannte Hemmung oder dynamisch-oszillierende Zwietracht, d. h.
»Gestaltungsunfrieden«, Disharmonie, Diskrepanz, Unruhe, also Kon-
flikt, Widerstreit, Zwist, Aufruhr, »Krieg«.5

96

Die erste Differenzierung des Leidens

5 Platon unterscheidet im Dialog »Sophistes« (1982, S. 681) zwei Formen der »Schlech-
tigkeit« (der Selbstentfremdung?) der Seele: die Hässlichkeit der irrenden, an der Wahr-
heit vorbeigehenden Unvernunft, also das »logische Leiden«, und die »Krankheit« der
Unsittlichkeit, das »moralische Leiden«. Beide bringt er unter den folgenden Ober-
begriff: »Siehst du Aufruhr für etwas anderes an, als für einen in dem von Natur Ver-
wandten durch irgendein Verderben entstandenen Zwist?« In der Tat, alles Leiden ist

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die argumentatio ex contrario sichert auch dieses Ergebnis: Ein Leiden,
das keinen Mangel, keinen Zwiespalt, keine innere Diskrepanz, keinen
inneren Konflikt in sich befasste, das spannungslos und ungespalten
wäre, das wäre entweder gar nichts oder es wäre ein mangelloses, har-
monisches, erfülltes und erfüllendes, wohlgeordnet zusammenhängen-
des Seiendes. Genau dies nennen wir aber Glück. Dass Leiden nicht
durch und durch Glück ist, bedarf wohl keines Beweises.

So dürfen wir zusammenfassen: Auch das Leiden als ein Etwas ist
ein Gehalt, der da ist, aber mangelhaft, partiell leer, mit seiner Form,
die von ihm, dem Gehalt, gilt, doch in Zwiespalt und als partielle Form-
losigkeit, und besteht in der Gestaltung, von ihr vereint und umfasst,
aber unvollkommen, unvollständig, »friedlos«, eben gespannt, ge-
hemmt oder diskrepant-widerstreitend vereint und umfasst.

Das erste Moment, der Gehalt, wird sich als die qualitative Seite,
das zweite, die Form, als die formale oder logische Seite, das dritte, die
Gestaltung, als die quantitative oder mathematische Seite eines Seien-
den erweisen. Alle Seiten gestalten die Realität, bestehen zugleich,
durchdringen sich und bestimmen sich vollständig wechselseitig, d.h.
sie sind korrelat (vgl. Brandenstein, Ontologie, 1965, S. 40–45). Das
gilt auch vom Leiden: Es ist unmöglich, dass z.B. der mangelhafte Ge-
halt im Leiden eine vollständige Form habe. Doch hebt diese Korrela-
tion die innere Seinsordnung der drei Seinsarten nicht auf, wonach
zuerst der Gehalt da ist, von dem dann, aus ihm entspringend, die Form
gilt, aus welchen beiden zusammen und zugleich dann die Gestaltung
entspringt, jene beiden einheitlich umfassend. Qualitäten sind einfach
da, logische Formen stiften Bezüge und Zusammenhänge, die gelten,
Gestaltungen oder Quantitäten umfassen, gestalten, gliedern, schaffen
Rhythmus, Maß und Größe im weitesten Sinne.

Alle drei Grundmomente des Leidens – der mangelhafte Gehalt,
die zwiespältige Form und die diskrepant-konfliktuöse Gestaltung –
können erstens auf weitere Grundmomente nicht zurückgeführt wer-
den und bestimmen ihrerseits die auf ihnen aufbauenden Leidens-
strukturmomente, z.B. das Fluchtmoment der Angst, die Ohnmacht
in der Depression usw., und begründen sich drittens selbst, d.h. unmit-
telbar rekursiv, in zureichender Weise. Denn der mangelhafte Gehalt
wird von seinem Gehaltsein her als mangelhafter bestimmt, die zwie-

97

Die f�nf Seinsurmomente des Leidens und ihr innerer Zusammenhang

Aufruhr und Zwist »in einem von Natur Verwandten« durch ein Verderben. Fragt sich
nur, was ein Verderben ist?

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


spältige Form von ihrem Formsein her, die diskrepante Gestaltung von
ihrem Gestaltungssein her. Damit ist allerdings die Herkunft des Man-
gels selbst noch nicht erklärt. Woher der Mangel kommt, ist, da es sich
um eine »Kausalfrage« handelt, ein Problem, das über die hier vorlie-
gende ontologisch-phänomenale Betrachtung hinausgeht und darum
Gegenstand der Metaphysik des Leidens ist. Wir werden aber auch
schon in diesem ersten Teil der Philosophie des Leidens darauf ein-
gehen.

Nun sind wir zwar mit diesen Erkenntnissen in nicht unerheb-
licher Weise fortgeschritten, doch immer noch befinden wir uns auf
völlig abstrakter, sehr seinsarmer, dafür aber auf grundlegender Stufe.
Denn das Leiden, so betrachtet, unterscheidet sich noch nicht charakte-
ristisch von vielen anderen Sachverhalten, z.B. vom Mangelsein der
Krankheit, der Schuld, der Müdigkeit usw.6 Darum nennt Branden-
stein (Ontologie, 1965, S. 45–59) diese Stufe die nichteigentümliche,
da sie uns noch nichts vom Gegenstand Eigentümliches oder Charak-
teristisches verrät. Die weitere Untersuchung erweist dann, dass die
nichteigentümliche oder uncharakteristische Stufe gar nicht für sich
selbst bestehen kann, sondern immer nur als integrierter Bestandteil
einer höheren, nämlich der eigentümlichen Stufe vorkommt. Auf diese
wollen wir uns nun erheben. Wir betreten das konkrete Wesen des
Leidens.

98

Die erste Differenzierung des Leidens

6 Es wird sich zeigen, dass Schuld und Leiden sich durch die jeweils verschiedene Rolle
der Freiheit unterscheiden: In der Schuld ist die Freiheit initiativ, im Leiden nur reaktiv,
nämlich reaktiv auf ein »Erleiden«, ein Widerfahrnis, ein Getroffen- und Bedrohtwer-
den hin.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Ein Exemplum
	2.  Sein und Mangel an Sein im Leiden
	3.  Die fünf Seinsurmomente des Leidens und ihr innerer Zusammenhang

