
6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus

Es überrascht nicht, dass im Ergebnis dieser Dissertation mehr Fragen zurückbleiben,

als klar umrissene Antworten gegeben werden konnten. Dies hat zunächst mit der

postanarchistischen Darstellung des Gegenstandes zu tun. Ebenso geht die Unabge-

schlossenheit des hier behandelten Themenfeldes aus der Komplexität und Pluralität

von emanzipatorischen sozialen Bewegungen und ihren Kämpfen, wie auch aus der

Menge von Ansatzpunkten zu einer radikalen und umfassenden Gesellschaftstransfor-

mation hervor, welche nur in, durch und gegen ihre Widersprüche geschehen kann. Diese

werden dabei notwendigerweise reflektiert, oftmals aber auch synthetisierend weiter-

entwickelt. Schließlich bleibt der Anarchismus eine äußerst heterogeneHauptströmung

im Sozialismus, der trotz ihrer Pluralität eine Kohärenz nachgewiesen werden kann,

da ihre Strömungen immer wieder aufeinander bezogen werden und weil sich ihre

Akteur*innen sporadisch, aber kontinuierlich aneinander abarbeiten, voneinander

abgrenzen und miteinander kooperieren. Das Streben nach Autonomie – in einem

umfassenden Sinne – kann in seinen variierenden Ausprägungen als gemeinsamer

Nenner von unterschiedlichen anarchistischen Strängen und Akteur*innen angesehen

werden (→ 3.5). Autonomie, Dezentralität, Föderalismus, Freiwilligkeit und Horizonta-

lität sind die wesentlichen anarchistischen Organisationsprinzipien; soziale Freiheit

und Selbstbestimmung, ökonomische, politische und dignitive Gleichheit, Solidarität,

Kooperation und Vielfalt sind die geteilten ethischen Grundwerte. Ohne diese häufig

mündlich überlieferten und praktisch angewandten Organisationsvorstellungen als

auch die gelebte anarchistische Ethik würde dermeist verstreut auftretende und wider-

sprüchlich erscheinende Anarchismus aufgrund seiner Heterogenität (→ Fig. 2, Fig. 12),

seiner antiautoritären Reflexe und seines Charakters einer sozialistischen Freikirche

(→ 1.2) desintegrieren und schließlich versiegen. Dass ethische Grundwerte, organi-

satorische Prinzipien, theoretische Konzepte und Kriterien für sozial-revolutionäre

Projekte im Anarchismus zusammengedacht und fortwährend vermittelt werden, wird

im Schema dargestellt. Es dient ferner dazu, zu benennen, was im heterogenen und

undogmatischen Anarchismus sehr wohl bestimmt werden kann. Wichtig hierbei ist,

dieGrundbegriffe anarchistischerTheorie in ihrerVerwiesenheit aufeinander zudenken

(→ Fig. 17). Im radikalen Flügel verschiedener emanzipatorischer sozialer Bewegungen,

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


362 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

als Ethik und in Lebensstilen reproduzieren sich die Anarchismen offenbar – auchwenn

sie weiterhin marginal bleiben.Wie aber ist es um die anarchistischeTheorie bestellt?

Es gibt zahlreiche Werke und Überlegungen zu für den Anarchismus relevanten

Themenfeldern. Dazu zählen etwa Theorien zu Gemeingütern und Commons (Federici

2020), zur Intersektionalität von Unterdrückungsverhältnissen und Emanzipations-

kämpfen (hooks 2020), zu einem ökosozialistischen Umweltschutz (Probst 2021), zu

radikalem Feminismus (Gago 2021), zu Care-Ökonomie (Winkler 2015), zu sozialer

Hierarchie und egalitären Beziehungen, zur libertären Pädagogik (Klemm 2010) oder

zu Kritik und Alternativen zu Gefängnissen und Strafen (Malzahn 2018). Obwohl es

in den letzten zwei bis drei Jahrzehnten wichtige Weiterentwicklungen gab, bleibt

der Anarchismus insgesamt untertheoretisiert, was auch – bzw. insbesondere – viele

seiner Grundkonzepte wie bspw. ein zeitgemäßes Verständnis von sozialer Revolution

betrifft. Für diese Tatsache lassen sich verschiedene Gründe nennen: Erstens bleiben

anarchistische Szenen und Bewegungen aufgrund ihrer Radikalität, dem geforderten

persönlichen Engagement, dem Plädoyer für Minderheiten, der Repression, die ihnen

entgegenschlägt,1 aber auch aufgrund ihrer Komplexität, gesamtgesellschaftlich ge-

sehen marginal. Zweitens schließt die Komplexität der anarchistischen Überlegungen

zugleich eine alltagsweltliche Verständlichkeit von anarchistischen Grundannahmen

ein (Loick 2017: 9f., vgl. Milstein 2013). Kooperation, Solidarität und Egalität werden

von Anarchist*innen bis heute oftmals als quasi-naturgemäße Aspekte eines »wirklich«

sozialen Lebens verstanden, denen analysierbare Herrschaftsverhältnisse, soziale Hier-

archien und gesellschaftliche Teilungen entgegenstehen, welche es daher abzubauen

und zu überwinden gälte. Dahingehend scheine dasTheoretisieren nicht weiterzubrin-

gen, sondern müssten die offensichtlichen Probleme angegangen werden, was eine

Frage des Willens, der Aktion und der Organisation, sprich des Tuns, statt des Redens

oder Schreibens sei. Mit dem Anarchismus assoziierte und sympathisierende Lebens-

stile und Praktiken, Organisations- und Aktionsformen wird es weiterhin geben, auch

wenn die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen im 21. Jahrhundert nicht besonders

günstig für sie ausfallen. Zu offenkundig und umfassend ist die multiple Krise der

Gegenwartsgesellschaft, der daraus resultierende akute Bedarf an gesellschaftlicher

Transformation sowie der weltweit zunehmende Autoritarismus (vgl. Amnesty Report

1 Ab 2014 wurden in den Geheimdienst-Operationen »Piñata« und »Pandora« in Spanien über 55

Personen, die als Anarchist*innen gelten, in 30 Hausdurchsuchungen in Gewahrsam genommen

und mindestens fünf Personen länger inhaftiert (Indymedia Piñata 2015).

Im Herbst 2017 und Sommer 2018 wurden in Russland insgesamt 10 junge Männer, die meisten

aus der Stadt Pensa, inhaftiert. Dazu konstruierte der Geheimdienst FSB ein terroristisches »Netz-

werk« und schob den Antifaschisten und Anarchisten Sprengstoff undWaffen unter. Die Gefange-

nen wurden gefoltert und zu dreieinhalb bis 18 Jahren Haft verurteilt (Rupression 2017).

Auch in Belarus wurden schon zehn Jahre vor den demokratischen Protesten 2020 zahlreiche An-

archist*innen aufgrund ihrer Gesinnung inhaftiert und gefoltert (ABC Belarus 2021).

ZwischenMai und Juli 2020machte US-Präsident Donald Trump »die« Antifa und Anarchist*innen

für Ausschreitungen bei den Black-Lives-Matter-Protesten in einigen Städten verantwortlich – und

heizte somit die Stimmung gegen seine politischen Gegner*innen an (Daily Mail 2020).

In Nürnberg wurde am 9.8.2021 der Anarchist Jan zu 14 Monaten Haft verurteilt, weil er in einer

Auseinandersetzung einen Polizisten angeschrien haben soll. Wie sich herausstellte, war er am

besagten Abend gar nicht am Ort des Geschehens (Interview Jamnitzer 2021).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 363

2023). Daher werden auch zukünftig etliche Menschen nach Lebensweisen suchen, die

ihren ethischen Vorstellungen entsprechen – und dabei hegemonial gesetzten Normen

in Bezug auf Leistungsanforderungen, Gender-Performance, Lebensplanung usw. wi-

dersprechen. Sie werden Theorien entwickeln, mit welchen sie sich orientieren, sozial-

revolutionäre Perspektiven einnehmen und gesellschaftliche Alternativen schaffen.Und

sie werden nach Handlungsmöglichkeiten suchen, mit denen sie soziale Kämpfe in

verschiedenen Feldern auf radikale und emanzipatorische Weisen führen. Um die Wei-

terentwicklung und Verbreitung von anarchistischer Theorie voranzubringen, wären

allerdings noch große Schritte zu gehen.Mit dieser Dissertationsschrift wollte ich dazu

beitragen, auch wenn sie nur eine unter vielen möglichen Wegen und keineswegs die

bevorzugte Form ist, in welcher dies versucht werden und gelingen kann.

Fig. 17: Grundbegriffe der politischenTheorie des Anarchismus

6.1 Die Erkenntnisse verdichten

6.1.1 Rekapitulation der Kapitel

Einleitend habe ich den Anarchismus als grundlegend pluralistisch und heterogen cha-

rakterisiert und für eine pragmatische Betrachtung des Gegenstandes plädiert. Bisher

gibt es keine politisch-theoretische Untersuchung über das Politikverständnis im Anar-

chismus, d.h. dazu, was Politik aus anarchistischer Perspektive überhaupt ist und wie

demzufolge mit ihr – den eigenen Vorstellungen und Ansprüchen nach – umzugehen

sei. Augenfällig ist die Skepsis von Protagonist*innen verschiedener anarchistischer

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


364 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Strömungen gegenüber Politik. Unkommentiert von »anarchistischer Politik« zu spre-

chen, ist in jedem Fall ein Widerspruch in sich. Gerade in ihrer Kritik zeigt sich eine

ambivalente Bezugnahme auf Politik im Anarchismus, die sich auch an zahlreichen ak-

tuellen Beispielen aufzeigen lässt. Daher stellte ich die These auf, dass der anarchistische

Politikbegriff als grundlegend paradox zu beschreiben ist. Die anarchistische Bezugnahme auf

Politik schwankt zwischen der Notwendigkeit, radikale Politik zu machen und begründeten anti-

politischen Tendenzen. Aus der Untersuchung dieser Eigenheit des Anarchismus können

Schlussfolgerungen für seine (anti-)politische Praxis gezogen werden, während auf

einer politisch-philosophischen Ebene danach gefragt werden kann, ob dasDenken und

Handeln im Anarchismus als grundlegend paradox zu bezeichnen ist.

Im zweiten Kapitel trug ich aus mehreren Fragmenten den methodischen Rahmen

dieser Arbeit zusammen und formulierte zugleich einige relevante Hintergrundüberle-

gungen. Dabei ging es zunächst um das Problem einer wissenschaftlichen Betrachtung

des Anarchismus und eine philosophische Annäherung an Paradoxität mit Cuon-

zo. Das offensichtliche Vorhandensein paradoxer Denkfiguren im Anarchismus, wie

sie sich schon in Proudhons antinomischen Denksystem zeigen, korrespondiert mit

einem ausgeprägten Unbehagen gegenüber Politik im frühen Sozialismus. In zeitge-

nössischen Schriften zur anarchistischen Theorie wird der Politikbegriff idealistisch

(Bookchin), arbiträr (Graeber), unvollständig (Day), alltagsweltlich (Curran) oder dog-

matisch (Schmidt/van der Walt) verwendet. Dadurch zeigte sich der Halbschatten,

den es mit dieser Arbeit aufzuhellen galt. Mit Anti-Politik wurde dafür der theoreti-

sche Arbeitsbegriff geliefert. Dazu stellte ich zunächst die Verwendung des Begriffes

durch liberal-demokratische Autoren (Schütz, Mulgan, Schedler, Howard) dar, um

dann antipolitische Aspekte in ihren Ausprägungen der intellektuellen Dissidenz, der

Postdemokratie, des ultraliberalen Marktradikalismus, des Quasi-Faschismus und des

Populismus aufzuzeigen.Mittels einer politikwissenschaftlichen Einordnung benannte

ich das methodisch vorweggenommene Politikverständnis – von Sorel und de Lagas-

nerie inspiriert – als gouvernemental, negativ-normativ, konfliktorientiert, historisierend und

(ultra-)realistisch. Mit dem Arbeitsbegriff Anti-Politik beschrieb ich ferner eine Denkwei-

se, die mit poststrukturalistischenTheorien zur radikalen Demokratisierung verwandt ist,

aber über diese hinausgeht.Daraufhin stellte ich denPostanarchismus als theoretischen

Ansatz vor, um schließlich Newmans spontan plausible (aber untertheoretisierte und

bewegungsferne) Gedankenfigur des Anarchismus als Politik der Anti-Politik oder anti-

politische Politik als theoretischen Rahmen dieser Arbeit einzuführen – und wesentlich

zu erweitern. Ich argumentierte, dass die demAnarchismus innewohnende Paradoxität

das Potenzial beinhaltet, mit gesellschaftlichen Widersprüchen in komplexen moder-

nen Gesellschaftsformen produktiv umzugehen, statt diese lediglich zu reflektieren.

Dies wäre der common ground eines zeitgemäßen, pragmatischen und synthetischen

Anarchismus.

Anarchistische Politik der Autonomie kann daran anknüpfend als Streben nach Autono-

mie verstanden werden. Dieser organisatorische Modus umfasst eine Doppelbewegung

von herrschaftlichen Verhältnissen, Strukturen, Denkweisen und Subjektformen weg,

hin zu Versuchen der Selbstbestimmung und Selbstentfaltung von Individuen, genos-

senschaftlichen Strukturen, die Solidarität erzeugen, dem anarch@-kommunistischen

Entwurf einer konkreten Utopie, der Gewerkschaft als Kampforganisation und Keim-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 365

zelleder libertär-sozialistischenGesellschaft sowiekommunitärenZusammenschlüssen

und alternativen Lebensstilen. Dabei werden die Sphären des Individuums, des Sozialen,

derGesellschaft, derÖkonomie und derGemeinschaft als anti-politische Gegenpole zur Po-

litik aufgebaut.Umdies nachzuweisen, habe ich signifikanteQuellentexte des anarchis-

tischen Individualismus (ausgehend von Godwin, Stirner und Thoreau), des Anarch@-

Kommunismus (in der Linie von Most, Malatesta und Kropotkin) und des syndikalisti-

schen Anarchismus (Pouget, Cornelissen, Rocker) auf ihre Aussagen in-gegen-und-jenseits

von Politik hin untersucht. Dies geschah jeweils in einem schematischen Dreischritt der

Distanzierung (Absage, Abbruch, Sezession),Organisierung (Aufbegehren, Aufbau, Streik)

und Präfigurierung (Selbstentfaltung, Selbstorganisation, Selbstverwaltung). Durch die

ausgiebige Quellenarbeit konnte ich zeigen, dass das anarchistische Politikverständnis

paradox ist und sich dahinter ein spezifischerModus verbirgt, umaus derWidersprüch-

lichkeit von Politik in einer staatlich strukturierten Gesellschaftsform Strategien abzu-

leiten, um das politische Herrschaftsverhältnis zu unterminieren. Dies spiegelt sich bei

einzelnen Autor*innen innerhalb ihrer Texte ebensowider undwird deutlich,wenn die-

se parallel zueinander gelesen oder die Tendenzen gegeneinander positioniert werden.

In fast allen Ausprägungen undTendenzen des Anarchismuswird Politik gleichzeitigab-

gelehnt, kritisiert, auf sie Bezug genommen und betrieben. (Meiner Einschätzung nach kommt

man auch mit einer vehementen Ignorierung oder Verweigerung dieses Spannungsfel-

des nicht von ihm los.) Mit dieser Gleichzeitigkeit werden die jeweiligen anarchistischen

Positionen in einem diskursiven Zusammenhang verortet. Aussagen, in denen schein-

bar fundamentalistisch »die« Politik oder »der« Staat aus politischenGründen abgelehnt

werden, lassen sichdamit besser einordnen.Die schwierigenDebattenumdie politische

Organisation einer herrschaftsfreien Gesellschaft, bei gleichzeitiger Überwindung des

politischen Herrschaftsverhältnisses, oder zwischen außer- und antiparlamentarischer

Opposition werden vor diesem Hintergrund verständlicher. Selbst das individualanar-

chistische Denken kann ebenso in eine »Politik der ersten Person« wie in die Indifferenz

gegenüber allem Politischen münden. In jedem Fall bleibt ein anarchistisches Unbeha-

gen gegenüber Politik bestehen – welches über Staat, Parteien und Kadergruppen hin-

ausgeht.

Doch nicht nur in verschiedenen Strömungen – bzw. hier als Tendenzen des Stre-

bens nach Autonomie gefasst –, sondern auch in seinen divergierenden ideologisch-

weltanschaulichen und inhaltlichen Standpunkten erweist sich der Anarchismus als pa-

radox. Neben den Fragen nach der Legitimität eigener Gewaltanwendung, dem Umgang

mit Entfremdung und Spiritualität wie auch divergierenden Verständnissen von Natur,

Technik und Zivilisation stellt sich das Spannungsfeld zwischen Einzelnen und Gemeinschaften

als nicht zu klärender innerer Grundkonflikt im Anarchismus heraus. Aufgrund seines

ideengeschichtlichen Ursprungs in sozialistischen, republikanischen und liberalen

Strömungen, kann jener letztendlich nicht aufgelöst werden. Oberflächlich betrach-

tet scheint diese Kontroverse aus unterschiedlichen Freiheitsbegriffen zu resultieren.

Tatsächlich ist es gerade der komplexe und in sich wiederum paradoxe anarchistische

Grundbegriff der sozialen Freiheit (Bakunin 1969, Bottici 2013), in dem sich der Wider-

streit zwischen Individualismus und Kollektivismus spiegelt. Daher handelt es sich

der hier entfalteten Interpretation nach vorrangig um einen ethischen Diskurs um die

Verwirklichung von Selbstbestimmung. Eine der grundsätzlichen Doppelfragen des

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


366 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Anarchismus inmodernenGesellschaftsformen lautet dabei:Wie könnenGemeinschaf-

ten erschaffen werden, die auf Freiwilligkeit bzw. Selbstverpflichtung beruhen, den

Individuen keine Zwänge auferlegen und ihre Selbstentfaltung ermöglichen? Wie kön-

nen Menschen als gesellschaftliche Wesen und Subjekte begriffen werden, die sich als

gemeinschaftliche Einzelne verbindlich, kooperativ und zwanglos vergemeinschaften

können? Und wie können ihre sozialen Gruppen dabei inklusiv und integrativ bleiben?

Mit der Untersuchung zahlreicher anarchistischer Quellentexte wurde die weite Spann-

breite der Positionen und Vorstellungen zu diesen Fragen aufgezeigt, welche durchaus

nicht auf einen Nenner zu bringen sind. Durch die Umstrittenheit desThemas wird der

zähe und anhaltende Anspruch von Anarchist*innen, mit diesem gesellschaftlich be-

dingten Schein-Widerspruch deutlich, zwischen »Aktivismus« und Lebensveränderung

einen Umgang zu finden. Individualistisch und kollektivistisch orientierte Autor*innen

ignorieren das Spannungsfeld, lösen es einseitig auf, versuchen es zu vermitteln, zu syntheti-

sieren oder lassen es in seiner Verwobenheit stehen. Interessanterweise haben dabei beide

Seiten jeweils bestimmte politische und anti-politische Argumente und Implikationen.

Die Paradoxie der gemeinschaftlichen Individualität (Ritter 1980, Davis 2019), die Figur der

sozialen Singularität (Nancy 2004, Kuhn 2007) und auch Landauers und Bubers Men-

schenbild gehen zwar auch aus der empirisch vorhandenen Pluralität des Anarchismus

hervor, können jedoch ebenfalls alsResultate einer paradoxen anarchistischenDenkweise

verstanden werden. Deswegen sind die Kontroversen im Anarchismus auch mit dem

Spannungsfeld von Anti-Politik und Politik verknüpft.

Wenn sich die Paradoxität des Anarchismus in seinem Politikverständnis und

verschiedenen Strömungen, wie auch in seinen divergierenden Umsetzung seiner

Organisationsprinzipien und ethischen Werte zeigt, so muss sie sich auch in seinen

theoretischen Konzepten und den damit verbundenen Handlungsrahmen widerspie-

geln. Aus diesem Grund habe ich im fünften Kapitel die anarchistische Vorstellung

von sozialer Revolution als Konzept für eine radikale, umfassende und vor allem selbst-

organisierte Gesellschaftstransformation untersucht. Soziale Revolution ist nicht die

einzige strategisch-konzeptionelle Orientierung im Anarchismus, sondern steht den

Ansätzen von mutualistischer Selbstorganisation, autonomer und selbstorganisierter Bewe-

gung, Revolte und Subversion gegenüber. Letztere stellen keineswegs Abweichungen

oder Enttäuschungen von der sozialen Revolution dar. Mit ihnen werden indessen

teilweise Gesamtstrategien und Meta-Erzählungen überhaupt verworfen. Gerade aus

diesem Grund ist die Untersuchung und Besprechung des anarch@-kommunistischen

Konzeptes zur Gesellschaftstransformation – die soziale Revolution – interessant und

gibt Aufschluss über das anarchistische Denken auf der Meta-Ebene, mit welchem die

mannigfaltigen kleinteiligen Praktiken, Aktionen und Gruppierungen gedanklich in

einen Zusammenhang gebracht werden können. Nicht als Zielvorstellung, vielmehr als

Set von Orientierungslinien und als Handlungsmodus in emanzipatorischen sozialen

Bewegungen, ist das Nachdenken über soziale Revolution, im historisch-gesellschaft-

lichen Kontext des dritten Jahrzehnts des 21. Jahrhunderts in Westeuropa, legitim und

sinnvoll. Soziale Revolution wurde diesbezüglich als weiterhin paradoxes Ergebnis und als

Zwischenraum von sozialer Evolution und politischer Revolution erfasst. Nach einer er-

läuternden Hinführung zu den Ambivalenzen, welche der moderne Revolutionsbegriff

für sich genommen aufweist, arbeitete ich das historische Verständnis von sozialer Re-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 367

volution anhand derQuellentexte (von Proudhon,Déjacque,Reclus, Kropotkin, Peukert,

Berkman, Rocker und Landauer) und in Abgrenzung zu sozialer Evolution, politischer

Reformund politischer Revolution heraus.Dabei geht die darin angelegte Paradoxie aus

dem paradoxen anarchistischen Politikverständnis hervor und weist auf jenes zurück.

Folgerichtig fächert sich in dieser Betrachtung die Paradoxie in wesentlichen Aspekten

des Revolutionsbegriffs weiter auf und führt zu einem Verständnis von Zeitlichkeit und

Geschichte im Modus der prophetischen Eschatologie, zu einem maßgeblich konstruktiven

Charakter mit negierenden Elementen, zu einem Fokus auf Immanenz mit einem transzendie-

renden Überschuss, zum Versuch der Herstellung einer adäquaten Ziel-Mittel-Relation und

schließlich zur Bejahung der Pluralität revolutionärer Subjekte, wobei es die Aufgaben der

sozialrevolutionären Bewegung zu klären gilt. Insofern der moderne Revolutionsbegriff

inhärent ambivalent und mit weitem Bedeutungsgehalt aufgeladen ist, kann in der so-

zial-revolutionären Paradoxität der Versuch eines adäquaten Umgangs mit komplexen,

widersprüchlichen gesellschaftlichen Verhältnissen gesehen werden. Um die Relevanz

und Aktualität des so konkretisierten Verständnisses von sozialer Revolution aufzuzeigen,

untersuchte ich abschließenddie aktuellen linkenTransformationstheorien vonWright,

Adamczak, von Redecker und Sutterlütti/Meretz auf Verbindungen zu anarchistischen

Kerngedanken hin.Dabei ließ sich zeigen,dass bedeutendeAspekte der anarchistischen

Theorie – schon immer, jedoch vermehrt in jüngster Zeit – von linken Intellektuellen

bewusst oder unbewusst adaptiert und explizit oder implizit in ihre jeweiligen theo-

retischen Überlegungen integriert werden. Hierbei handelt es sich ebenso um die

Folge einer Reflexion über aktuelle emanzipatorische soziale Bewegungen, in welchen

anarchistische Praktiken,Organisationsformen,Narrative und Selbstverständnisse ver-

breitet sind. Darüber hinaus spiegelt sich in der Bezugnahme auf anarchistische sozial-

revolutionäre Konzeptionen die Suche nach neuen Ansatzpunkten für sozialistische

Gesellschaftstransformation wider.

Nach einigen Gedanken zur Arbeit mit den Quellen folgt eine Abschlussdiskussion

über gesellschaftliche Sphären als anti-politische Bezugspunkte, die Rolle von Politik im

Anarchismus und den Schlussfolgerungen aus der Argumentation für die politisch-phi-

losophische, politisch-theoretische und politisch-praktische Fragestellung. Schließlich

bespreche ich anarchistische Versuche, mit gesellschaftlichenWidersprüchen umzuge-

hen und Konflikte aufzumachen, sowie die Konsequenzen für die politischeTheorie des

Anarchismus.

6.1.2 Gedanken zur Quellenarbeit und dem verarbeiteten Material

In dieser Arbeit wurde eine immanente politisch-theoretische Betrachtung des Anar-

chismus vorgenommen. Dazu habe ich zahlreiche Quellentexte gesichtet, kontextuali-

siert, interpretiert und mit einer Variante historisch-kritischer Hermeneutik nach ih-

rem Bezug zum anarchistischen Diskurs im weiteren Sinne gefragt. In diesem Zusam-

menhang bedarf es in vielen Fällen auch der Infragestellung essentialistischer Annah-

men, ontologischer Behauptungen, moralischer Setzungen, naturalisierter Konzeptio-

nen und teleologischer Vorstellungen (→ 2.4.3). Bei der Untersuchung habe ich spezi-

fische ethisch-politische Standpunkte bezogen und Anarchismus als weltanschaulich-

ideologisches Projekt begrüßt. In diesem Sinne ist diese Arbeit normativ und bin ich als

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


368 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Autor involviert. Statt einer bloßen (theoretischen) Rede über den Anarchismus, stellt sie

vielmehr ein (intellektuelles) Gespräch mit ihm und ein Diskussionsangebot für alle an

ihm Interessierten und mit ihm sympathisierenden Personen dar. Letzteres wird auf-

grund der Formund Länge dieser Dissertation in den seltensten Fällen direkt durch ihre

Lektüre geschehen.

Qualitative Methoden in der Form offener Fragebögen und Interviews hätten

die Tristesse mancher Schreibtischtage aufgelockert und das Thema zugleich stärker

ins Gespräch bringen können. Doch sollten »Anarchist*innen« als Personen nicht zu

Untersuchungsobjekten dieser Arbeit gemacht werden.Weiterhinmangelt es in der po-

litischen Theorie des Anarchismus an einer tiefergehenden Reflexion über die eigenen

Grundkonzepte und -begriffe. Im vorliegenden Zusammenhang hätte bspw. eine Be-

fragung von Interviewpartner*innen, die sich als Anarchist*innen bezeichnen, ähnlich

wenig Aufschluss über das anarchistische Politikverständnis gegeben, wie die arbiträre

Verwendung des Politikbegriffes durch Graeber, die idealistische Darstellung von Book-

chin oder die dogmatische Sicht von Schmidt/van der Walt. Durch die systematische

Untersuchung einer breiten Auswahl von Quellentexten gelang es mir hingegen, tiefer

zu schürfen und anarchistischeTheorie zu betreiben.

Neben Kenntnissen der Kontexte aus Einführungswerken spielten für die Deutung

und Einordnung der Quellentexte auch eigene lebensweltliche Erfahrungen und (an-

ti-)politische Beobachtungen eine Rolle, die kaum zugeordnet und nur selten im Detail

benannt werden können. Umso mehr diente die akribische Abarbeitung an Textgrund-

lagen dazu, einem wissenschaftlichen Anspruch gerecht zu werden. In einem weiteren

Schritt bräuchte es eine Rückübersetzung für jene, die potenziell an dieser Thematik

interessiert sind. Dieser kann und sollte in dieser Arbeit nicht erfolgen.Weiterhin ist zu

sagen, dass einzelne Aussagen oder Argumentationsgänge unterschiedlicher Autor*in-

nen jeweils in ihren historisch-spezifischen Kontexten, als auch vor dem Hintergrund

ideologisch-weltanschaulicher Annahmen und strategischer Debatten, zu sehen sind.

Dazu trug auch das Kontextwissen über die Autor*innen und ihre Biografien bei, wel-

ches hier nur angedeutet wurde, um den Fokus nicht (allzu sehr) zu verlieren. Daher

ergibt der breite Überblick bzw. die Einbeziehung verschiedener Positionen sowie

deren Hintergründe ein Gesamtbild, das keine ahistorische und/oder scholastische

Konstruktion ist.

Ein großer Teil der verwendeten Quellen ist den anarchistischen »Klassikern« zu-

zurechnen, was zu einer tautologischen Begründung führt, warum sie in die Untersu-

chung einbezogenwurden, auchwenn das den Gehalt der jeweiligen Texte nicht schmä-

lert. Darüber hinaus habe ich ebenfalls viele Denker*innen zitiert, die auch informier-

ten Lesenden wenig bekannt sein dürften. Zudem war es wichtig, ebenfalls zeitgenös-

sische und aktuelle Texte einzubeziehen, auch wenn sie nicht immer meinen Vorlieben

entsprechen oder mir besonders gehaltvoll erscheinen. Dem Anspruch, auf diese Weise

ein umfassendes Bild vom Anarchismus zu zeichnen, ohne ihn als historisches Objekt

zu konservieren und seiner Sprengkraft zu berauben (wie es so oft, auch durch Anar-

chist*innen selbst, geschieht) konnte damit Genüge getan werden.

Darüber hinaus bleibt zur Auswahl der Quellen aber festzuhalten, dass sich die Be-

schränkung auf fast ausschließlichmännliche, europäische Autoren auch zumAbschluss dieser

Arbeit als unbefriedigend erweist. Dies ist der Fall, weil damit teilweise ein anachronis-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 369

tisches Bild des Anarchismus reproduziert wird. Weitere Perspektiven auf den Gegen-

standwürden der Komplexität des Phänomens und demmit seinerTheoretisierung ver-

bundenen Anspruch guttun. Allein, die hier vorgelegte Arbeit gelangt damit an die ihr

gesetzten Grenzen und ist an anderer Stelle zu debattieren, zu kritisieren, in Frage zu

stellen und zu erweitern. Allerdings hoffe ich, dass die Form und die Weise wie die poli-

tische Theorie des Anarchismus entfaltet wurde, einer im problematischen Sinne euro-

zentrischen, weißen, männlichen und auch akademisch-abgehobenen Perspektive ent-

gegengewirkt und diese im besten Fall subversiv unterlaufen hat. Ob dies gelungen ist,

obliegt jedoch nicht meiner Beurteilung.

Auch kann die Skepsis gegenüber Politik, die Kritik an ihr oder ihre Ablehnung als

privilegierte Sichtweise kritisiert werden, weil sie voraussetzt, eine Distanz zu ihr – und

zumindest in gewisser Hinsicht auch gegenüber der Gesellschaftsform, in der sie statt-

findet–aufbauenzukönnen.Zugleich ist es aber der Fall,dass sichdamit denPositionen

derjenigen angenähert wird, die aus verschiedenen Gründen ohnehin aus politischen

Prozessen ausgeschlossen sind und daran auch gar nicht partizipieren wollen, sondern

sich stattdessen selbst organisieren müssen. Daher gilt es den Blick auf eine wichtige

Leerstelle zu richten, welche mir selbst erst durch die Bearbeitung dieses Themas voll-

ends bewusstwurde: Der Frage nach den Bezugspunkten anarchistischer Anti-Politik.

6.1.3 Gesellschaftliche Sphären als anti-politische Bezugspunkte

Anarchist*innen betonen, dass Emanzipation keineswegs vorrangig oder gar allein im

Rahmen einer libertären sozialistischen Politik gelingen kann. Vielmehr ermöglicht erst ei-

ne radikale Infragestellung und Überschreitung dieses Rahmens und der mit diesem

einhergehenden, verselbständigten, gesellschaftlichen Sphäre der Politik, zumindest ei-

neAuswahl spezifischer politischerHandlungsformen für emanzipatorischeBestrebun-

gen nutzbar zumachen.Durch die theoretische Arbeit in dieser Dissertationsschrift hat

sich herausgestellt, dass verschiedene gesellschaftliche Sphären als Bezugspunkte und

Gegenpole zur Politik ins Feld geführt werden: Namentlich die Individuen (Individua-

lismus), das Soziale (Mutualismus), die Gesellschaft (Kommunismus), die Ökonomie (Syn-

dikalismus) und die Gemeinschaft (Kommunitarismus). Darüber hinaus können für alle

Tendenzen auch die Bereiche der Kultur, der Ethik und der Utopie benannt werden. In

derRealität treten diese anti-politischenReferenzpunkte in anarchistischenSzenenund

vomAnarchismus beeinflussten emanzipatorischen sozialen Bewegungen häufig in un-

terschiedlichen Kombinationen vermischt miteinander auf.

Innerhalb von sozialen Zusammenschlüssen, welche anhand dieser gesellschaftli-

chen Sphären bzw.Themenfelder herausgebildet werden, gelangen zumindest manche

Anarchist*innenzurErkenntnis,dass es trotz allerHierarchien,Unzulänglichkeitenund

Widersprüchen in einer durchHerrschaft geformten und geprägten Gesellschaft notge-

drungen auch Politik zu machen gilt – gerade, um sie loslassen zu können.

So wird von anarchistischen Individualist*innen bspw. geäußert, dass erst das Verste-

hender eigenenWünscheundBedürfnisse unddie Fähigkeit zur Selbstbestimmungund

eineaktivhandelndePersonzu sein es ermöglichen,mit anderenMenschen respektvolle,

verbindliche und kooperative Beziehungen einzugehen. Die Emanzipation der Individuen

wird somit im selben Zuge als Selbstzweck wie auch als Mittel forciert, da die Selbst-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


370 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

bestimmungsmöglichkeiten aller Einzelnen als Gradmesser für gesamtgesellschaftliche

Emanzipation angesehen werden.Weil es dafür bestimmte gesellschaftliche Bedingun-

gen zu schaffen gilt, welche die Selbstentfaltungswünsche Einzelner weit übersteigen,

weisen diese Überlegungen auch politische Züge auf.2

Mutualistische und kollektivistische Bestrebungen setzen an dem Punkt an, wo traditio-

nelle solidarische Gemeinschaften aufgrund von Pauperismus, Verstädterung, Proleta-

risierung und durch die Durchsetzung von Nationalstaatlichkeit desintegriert sind.Mit

ihnen geht es nicht darum,an den verlorenen sozialenBindungen festzuhalten, sondern

Solidarität in genossenschaftlichen Kollektiven herzustellen, welche den Bedingungen

der Moderne gerecht werden. Diese zu gründen und zu entwickeln, bedeutet u.a. eine

Politisierung des Sozialen zu betreiben.3

Im anarchistischen Kommunismus ist der Fokus auf Gesellschaft als ein heterogenes

Ganzes besonders ausgeprägt. Sie wird konsequent gegen den Nationalstaat gesetzt,

2 So argumentiert etwa eine individual-anarchistische Autorin unter der Überschrift »Individualism

vs. Individualism«, der anarchistische Individualismus hätte nichts mit der Vorstellung von unbe-

grenzter persönlicher Freiheit zu tun, seine Philosophie führe nicht zur Legitimierung von indivi-

duellen Gewalttaten als Zuspitzung der ungezügelten Verfolgung individueller Impulse undWün-

sche. Gerade im individualistischen Anarchismus – auch bei Stirner – würden die Rechte von In-

dividuen als universell angesehen, wobei er den Respekt vor Differenzen verlange und sich gegen

Vorurteile richte, die Einzelnen als Kategorien aufgezwungen werden. Weiterhin sei ein System

ökonomischer Privilegien aufgrund der daraus hervorgehenden Machtunterschiede und Ausbeu-

tungsverhältnisse anti-individualistisch. Das Privateigentum schaffe ein Zwangsverhältnis, aus

welchem Einzelne nicht austreten könnten. Ebenso könnten individual-anarchistische Vorstel-

lungen nicht durch repräsentative Regierungen und Gesetzgebung umgesetzt werden (vgl. Akai

1992).

Zusammenfassend schreibt die Autorin: »Individualist philosophy, therefore, is one of the highest

respect for the individual, not an infantile disorder of the ego, not a lofty rationalization for carry-

ing out actionswhich,more likely than not, are not product of true desires but of forces outside the

individual. It does not preclude forms of human community and cooperation. On the contrary, an

individualist ethic can include the highest forms of (voluntary) community and cooperation (the

anarchist idea of free association). It is an idea of respect, not disrespect — of the respect of each

individual’s desire for self-realisation, unimpeded, sans power structures and factors of social in-

terference, and of natural desire, whatever that might encompass« (Ebd.). Weit entfernt davon,

einem vermeintlich ›unpolitischem‹ Individualismus zu verfolgen, wird an diesem Beitrag para-

digmatisch deutlich, dass im individualistischen Anarchismus ein spezifisches Verständnis vom

Individuum besteht, welches inhaltlich gefüllt wird, um als Ansatzpunkt von Gesellschaftskritik

und -veränderung zu dienen. Diese Position geht aus Debatten um das anarchistische Politikver-

ständnis hervor.

3 Ein Beispiel für einen Ansatz immutualistischen Sinne stellt das 1992 gegründeteMietshäuser-Syn-

dikat dar. In diesem sind bislang 164 Hausprojekte und 17 Projektinitiativen verbunden. Ziel ist die

Aneignung von Wohnraum als Kollektiveigentum durch eine solidarische finanzielle Unterstüt-

zung im Verbund. Der Dominanz des Privateigentums v.a. gegenüber großen Immobilienunter-

nehmen wird damit ein funktionierendes Gegenmodell entgegengestellt, welches zugleich eine

relativ abgesicherte und kollektive Lebensform für einige Menschen ermöglicht. Zwar agiert das

Mietshäuser Syndikat strikt im rechtlichen Rahmen und stelltmit demErwerb von Immobilien die

Eigentumsordnung keineswegs direkt in Frage. Gleichwohl handelt es sich um eine konsequente

und wirkmächtige Form der Selbstorganisation, die als mutualistischer Ansatz gelten kann (vgl.

Mietshäusersyndikat 2021).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 371

welchermit hierarchischen, autoritärenund zentralistischenPrinzipien assoziiertwird.

Damit stoßen kommunistische Anarchist*innen auf die Einsicht, dass eine libertär-

sozialistische Gesellschaftsform weder nach historischer Gesetzmäßigkeit entstehen

kann, noch ohne Weiteres von einem Großteil der Gesellschaftsmitglieder präferiert

wird und eingerichtet werden kann. Dies führt zur Notwendigkeit, Selbstorganisation zu

theoretisieren, sie aktiv einzurichten und zu gestalten. Reorganisierte Gemeinwesen

müssten demnach über tendenziell herrschaftsfreie politische Verhältnisse und Institutionen

verfügen.4 Dass dies im Anarchismus weiterhin umstritten bleibt, zeigt sich nicht

zuletzt im anarchistischen Insurrektionalismus, in welchem positive Entwürfe verworfen

und die Schaffung von erstrebenswerten Institutionen und Beziehungen – und also

auch von Politik – zugunsten von permanenter Revolte und Subversion grundsätzlich

abgelehnt werden.

Eines der konstituierenden Elemente des anarchistischen Syndikalismus stellt das

Primat der Ökonomie dar.Wenngleich dies vor seinem Entstehungshintergrund plausibel

und nachvollziehbar ist, treten bei der dogmatischen Überbetonung der ökonomischen

Sphäre im Anarch@-Syndikalismus schnell problematische Leerstellen auf – zumin-

dest, wenn der Anspruch aufrechterhalten wird, keine bloße Interessenvertretung,

sondern ein sozial-revolutionäres Projekt zu sein. Die alleinige Beschäftigung mit öko-

nomischen Kämpfen verhindert nämlich keine politische Vereinnahmung derselben

durch andere Strömungen oder Parteien. Weiterhin kann keine kontinuierliche und

schlagkräftige Organisationsarbeit möglich werden, wenn faktisch vorhandene diver-

gierende politische Einstellungen der Proletarier*innen allgemein und selbst zwischen

den Mitgliedern von Basisgewerkschaften ignoriert werden. Neben den Tendenzen zur

reinen Gewerkschaftsarbeit einerseits und der Repolitisierung – z.B. durch den Platt-

formismus – andererseits, hat sich ein organisatorischer Dualismus als Zwischenstand

herausgebildet, wobei der Platz für eine libertär-sozialistische Organisation auf der

4 Ein Beispiel für ein anarch@-kommunistischesNetzwerk ist die US-amerikanische Black Rose Anar-

chist Federation/Federación Rosa Anarquista Negra (BRRN), die 2014 gegründet wurde. In ihrem »Mis-

sion Statement« heißt es ausdrücklich: »We believe that political organization should speak to the

needs of our time, and act as a catalyst in struggles to expand their revolutionary potential. Politi-

cal organization should be a vehicle to build, contribute to, and learn from social struggles« (BRRN

2021b).

Das Selbstverständnis als »politische Organisation« richtet sich explizit gegen staatliche Politik

und beinhaltet u.a. die Prinzipien von Autonomie, Selbstorganisation und direkter Aktion. Eine ih-

rer geteiltenGrundlagebesteht in der Propagierung eines libertären Sozialismus alsGesellschafts-

form. Diese Position ist die konsequente Folge aus anarchistisch-kommunistischen Überlegungen

zu Politik und im Anarchismus insgesamt umstritten. Die BRRN tritt explizit für eine politischeOr-

ganisation einer libertär-sozialistischen Gesellschaftsform ein. Dazu heißt es: »Because the state

is always an institution of class domination, self-emancipation requires that the working class re-

place the state with a governance structure rooted in the direct democracy of the assemblies and

its extension in the delegate democracy of federations of the base organizations.We envision con-

gresses of delegates elected by the base assemblies thatwould have the basic power ofmaking de-

cisions about social rules and society-wide priorities« (BRRN 2021a). Im vorliegenden Zusammen-

hang ist diese Positionierung als vorläufiges Ergebnis der umstrittenen Debatte um ein anarchisti-

sches Politikverständnis zu begreifen.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


372 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

politischen Ebene in der Realität vakant ist. Daher bleibt offen, ob und in welchen Fällen

sich Anarch@-Syndikalist*innen selbst politischer Aktionen bedienen.5

SchließlichwerdenGemeinschaften im kommunitärenAnarchismus alsGegenpol zur Po-

litik aufgebaut. Das Gemeinsame bezieht sich dabei auf Produktion und Konsum sowie

auf das geteilte Alltagsleben, ähnliche Wertvorstellungen und ästhetische Ausdrucks-

formen von spezifischen weltanschaulichen Haltungen. Kommunitäre Lebensgemein-

schaften und Alternativbewegungen sind keineswegs zwangsläufig emanzipatorisch

oder anarchistisch, sondern sehr verschieden ausgerichtet. Wenngleich sie oftmals aus

der bewussten Abwendung von Politik entstehen, werden politische Ansprüche und

Erfahrungen in die kommunitären Zusammenhänge hineingetragen. Anstatt alterna-

tive Lebensformen per se zu befürworten, werden in diesem Potenziale für radikale

gesamtgesellschaftliche Transformation gesehen. Um dies ihren Träger*innen bewusst

und nach außen hin sichtbar zumachen und für egalitäre, freiheitliche und solidarische

Räume, Beziehungs- und Lebensformen einzutreten, ist eine Politisierung derselben

erforderlich.6

NebengesellschaftlichenSphären,die anarchistischenTendenzenals anti-politische

Referenzpunkte dienen, sindmindestens noch die Bereiche der Kultur, Ethik und Utopie

zu nennen,welche jeweils in diesen eine Rolle spielen und sichmit ihnen überschneiden

(→ Fig. 3).

In unterschiedlichen sozialen Milieus existieren spezifische kulturelle Traditionen

und Formen.Wenn sie sich selbst in ihren grundlegenden Vorstellungen in Abgrenzung

zur hegemonialen Kultur definieren, können sie in einem soziologischen Sinne als Sub-

kulturen bezeichnet werden.7Wenn Subkulturen als Gegenpol zu Politik aufgebautwer-

den, gelten diese alsGegenkulturen und unterscheiden sich vombloßen Ausleben persön-

licher Hobbys, Interessen und Vorlieben.8 Sie richten sich z.B. gegen die technokratisch

5 In den Prinzipien und Grundlagen der Arbeit der Freien Arbeiter*innen-Union (FAU)wie sie 2015 von der

Föderation der basisgewerkschaftlichen Syndikate beschlossen wurden, heißt es im letzten Punkt

3.5: »Politische Reformen lehnen wir nicht ab, wenn sie reale Verbesserungen der Lebenssituati-

on beinhalten oder unsere Rechte stärken und nicht im Widerspruch zu unseren Zielen stehen.

Wir lehnen jedoch Reformismus als eine Haltung ab, die nicht versucht, die bestehenden Aus-

beutungs- und Unterdrückungsverhältnisse grundlegend zu ändern, sondern sie stattdessen sta-

bilisiert« (Prinzipien und Grundlagen der FAU 2015). In dieser Formulierung kommt die derzeitig

verbreiteteHaltung hinsichtlich des Verhältnisses von Basisgewerkschaften und politischenGrup-

pierungen zum Ausdruck.

6 Im deutschsprachigen Netzwerk politischer Kommunen Kommuja haben sich seit ca. 1992 bislang

37 Kommuneprojekte zusammengeschlossen. Innerhalb einer viel breiteren Kommunebewegung

grenzt sich dasNetzwerk Kommuja von christlichen und esoterischen Projekten ebenso ab, wie von

bloßen Wohnprojekten oder Biohöfen ohne politischen Anspruch. Selbstredend steht das Netz-

werk auch in klarer Distanz zur sogenannten »völkischen Siedlungsbewegung«. Ganz imGegenteil

geht aus ihrem Selbstverständnis ein libertär-sozialistischer bis explizit anarchistischer Anspruch

hervor (vgl. Politisches Selbstverständnis der Kommuja-Kommunen 2009).

7 Um kulturelle Aspekte ging es in dieser Arbeit weniger. Der akademische Sammelband von Chris-

tine Magerski und David Roberts, Kulturrebellen – Studien zur anarchistischen Moderne bespricht sie

leider nur größtenteils ungenügend bzw. tatsächlich ent-politisierend (Magerski/Roberts 2019).

8 Als Beispiel für eine stark anarchistisch geprägte Subkultur kann die Wagenplatz-Bewegung gel-

ten. Viel weniger als durch politische Einstellungen geht aus derWohnformmit ihren spezifischen

Erfahrungen und Anforderungen tatsächlich eine eigene Subkultur hervor, deren Mitglieder sich

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 373

verwaltete Welt und suchen nach wilden, teilweise romantisierten Lebensformen (Ros-

zak 1971). Insbesondere wenn bestimmte soziale Gruppenmarginalisiert werden, ist die

EntwicklungundPflege vonSubkulturenzu ihrer sozialen Integrationerforderlich.Sub-

und gegenkulturelle Formen können sich verselbständigen oder von der hegemonialen

Kultur kommerziell adaptiert werden. Sie sind keineswegs per se als emanzipatorisch

oder anarchistisch anzusehen und die ethischen und politischen Positionen in ihnen

sind äußerst verschieden. Anarchistische Bestrebungen gehen häufig mit subkulturel-

len Ausdrucksformen und Gemeinschaften einher, weil sie in der Regel im verstaatlich-

ten Politischen keinen Anteil haben (wollen). Zugleich können sub- und gegenkulturel-

le Praktiken und Szenen Menschen wesentlich stärker prägen und zu ihrer politischen

Sozialisation beitragen, als viele formell politischenEreignisse undGruppen, selbst wenn

sie außerparlamentarisch verortet sind.Gerade aus kulturellen Formen,mitwelchen die

Ablehnung von hegemonialer, staatlicher Politik zum Ausdruck gebracht wird, können

alternativepolitischeVorstellungenhervorgehen.DaSubkulturenunter Legitimationsdruck

stehen und über weit geringere Ressourcenzugänge als die hegemoniale Kultur verfü-

gen, wird bei ihrer Entwicklung und Erhaltung oftmals auch auf politische Mittel zu-

rückgegriffen.

Der Begriff der konkreten Utopie kann im vorliegenden Zusammenhang als paradoxe

Zwischenform von abstrakter Utopie und gegebener Topie beschrieben werden. Land-

auer definierte das Utopische weitgehend neutral als aus einer spezifischen, topischen,

verfestigten Gesellschaftsform hervorgehend und in dieser dauerhaft untergründig

mitlaufend. In revolutionären Phasen verdichtet sich die Utopie und prägt schließlich

einen sich neu konstituierenden topischen Zustand (Landauer 1977: 12–15).Wird Utopie

als Gegenpol zu Politik angeführt, so wird mit ihr der begrenzte Rahmen politischer

Institutionen,Gruppen und ihrer Logiken aufgezeigt und in Frage gestellt.Wie auch bei

Kultur und Ethik ist die konkrete Utopie kein rein anarchistisches Markenzeichen. Sie

findet sich hingegen in nahezu allen politisch-weltanschaulichen Strömungen, worauf

die antipolitischen Aspekte anderer Strömungen verweisen (→ 2.3.2). Dennoch wird

Utopie insbesondere mit dem Anarchismus assoziiert, in welchem sie einen eigenen

Bedeutungsgehalt erhält. Ihre Funktion liegt in der Kritik und Infragestellung von (ver-

staatlichter) Politik, indem sie auf ein bewusst imaginiertes Außerhalb verweist (das in

sozialpsychologischer Hinsicht bei der Sehnsucht nach verdrängtem Verunmöglichten

aus unterschiedlichen Gründen per Definition von mehrheitlich gängigen Wohnformen abgren-

zen. Über Wagenplätze lassen sich keine validen Angaben finden. Es wird davon ausgegangen,

dass es über 100 in der BRD gibt. Dennoch ist das Wohnen in Wägen bislang illegal. Daher wird

die politische Forderung gestellt, das Wagenleben zu legalisieren. Zugleich scheint gerade die Il-

legalität, Unstetigkeit und nicht-bürgerliche Lebensweise eine Attraktivität für Menschen auszu-

strahlen, die sich mit der staatlich-kapitalistischen Gesellschaftsordnung wenig identifizieren.

Viele weitere Beispiele ließen sich in mit bestimmten Musikgenres assoziierten subkulturellen

Szenen finden. Dort wo sie als tendenziell gegen-kulturell und anarchistisch beeinflusst gelten

können, identifizieren sich ihre Mitglieder bspw. über Musik und Kleidungsstile. Darüber hinaus

entwickeln sie auch eigene Sprachcodes und einen spezifischen Habitus. Punkwird in diesem Sin-

ne viel weniger als Musikgenre, sondern als Lebensstil beschrieben und begriffen. Es lassen sich

weitreichendeÜberlegungendazu anstellen, inwiefern seine unterschiedlichenAusprägungen als

apolitisch, anti-politisch oder hochgradig politisch gelten müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


374 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

und Unerfüllten anknüpft). Diese beabsichtigte Projektion führt zu einer Verfremdung

und einem Perspektivwechsel auf die bestehende gesellschaftliche Konstellation. Die

(sur-)realistische Utopie offenbart erstrebenswerte alternative soziale Beziehungen,

Praktiken, Institutionen etc., welche in der Realität bereits vorhanden und angelegt

sind.Dies ist dann anarchistisch,wenn damit auf eine libertär-sozialistische, potenziell

möglicheGesellschaftsformverwiesenwird,die nur denk- und erfahrbarwird,wenndie

hegemoniale imaginär-symbolische Dimension des Politischen subversiv unterlaufen

wird.9

Schließlich wird auch Ethik als Sphäre der Anti-Politik plausibel. Sie wird im Anar-

chismus gegen den inmarxistisch geprägten sozialistischen Strömungen an derWende

des 19. zum 20. Jahrhundert verbreiteten Ökonomismus, vulgären Materialismus und

Geschichtsdeterminismus stark gemacht (vgl. Abramowski 1899). Im Anarchismus wird

ein sozialistischer Wertekanon betont, dessen gesamtgesellschaftliche Umsetzung eine

Transformation der Gesellschaftsform und die Überwindung der Herrschaftsordnung

verlangt. Zugleich sollen diese ethischen Vorstellungen bereits gelebt bzw. vorgelebt

werden. Die Ideologie des autoritären Sozialismus sollte nicht nur eine zentrale, hier-

archische Führung des Proletariats ermöglichen, sondern den Arbeiter*innen auch das

9 Gegen die Mobilisierung verschiedener Gruppierungen, welche die Corona-Politik der Bundesre-

gierung seit 2020 unter verschwörungsmythologischen, anti-modernen und anti-emanzipatori-

schen Gesichtspunkten kritisierten, wurde u.a. die Anti-Verschwurbelte Aktion gegründet. Bei die-

ser performativ-satirischen Aktionsform schlüpften die Aktivist*innen in die Rolle von sogenann-

ten Echsenmenschen. Damit griffen sie einen verbreiteten und antisemitisch konnotierten Ver-

schwörungsmythos auf, der von dem Esoteriker David Icke erfunden wurde. Durch ihre Verklei-

dung und ihre Rhetoriken steigerten die Aktivist*innen das verschwörungsmythologische Denken

der Querdenken-Bewegung ins Absurde. Darüber hinaus unterliefen sie den Verschwörungsmythos

der Echsenmenschen dadurch, dass sie jene nicht als elitären, bösartigen Geheimbund außerirdi-

scher Mächte darstellten, sondern als umgänglicheWesen, die friedlich mit Menschen koexistier-

ten.Darin ist derGedanke einer egalitärenunddiversenGesellschaftsformenthalten,welchenicht

umfassend verwirklicht ist (vgl. Entschwörung der Echsenmenschen/Indymedia 2020).

Beim 35. Treffen der Hacker-Gemeinschaft, das vom Chaos Computer Club jährlich vor dem Jahres-

wechsel veranstaltetwird, wurde 2018 eineDokumentation über die Geschichte des CCC und ihren

Kongress vorgestellt. DasMotto des Kongresses »All CreaturesWelcome«,welches zugleich Titel der

Dokumentation ist, bringt die in dieser Szene verbreitete Gedankenwelt gut zum Ausdruck. Es be-

inhaltet einenwohlwollendenBezug auf technikaffineNerds, welche in ihremÄußeren, ihremVer-

haltenund ihren Interessen oftmals nicht den gesellschaftlichenNormvorstellungen entsprechen.

Statt diesen zählen in der Szene der Hacker vielmehr die technischen und kreativen Fähigkeiten

der unterschiedlichen Beteiligten. Die willkommen geheißenen außerirdischen Kreaturen wecken

dabei, neben den subjektiven Erfahrungen vieler Hacker, auch andere Assoziation. So ist es in der

Gamer-Szene Standard neue phantastische Charaktere zu erschaffen. Hacker verschleiern darüber

hinaus gern ihre Spuren und legen sich fiktive Identitäten im digitalen Raum zu. Schließlich wei-

sen die Kreaturen auch trans-humane Züge auf, insofernMenschen, Hardware und Software hybri-

disiert werden. Einleitend sagt die Erzählstimme im Dokumentarfilm: »UmWissen und Informa-

tionsfreiheit zu verbreiten reist […] [das Hacker-Raumschiff der Außerirdischen] nun zu allen Tref-

fen, die der Chaos Computer Club, Europas größter Hackerverband, organisiert. Bei diesen Treffen

kommen Nerds, Hacker, Macher, Aktivisten und andere galaktische Lebensformen zusammen um

Perspektiven auf Technologie, Gesellschaft und utopische Ideen auszutauschen. Möchtest du mit

diesem vielfältigen undwidersprüchlichen Schwarmmitfliegen?« (Trostel, All CreaturesWelcome

2018, eigene Übersetzung).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 375

Selbstbewusstsein verschaffen, sich als historisches, revolutionäres Subjekt zu begrei-

fen. Beides diente dazu, schlagkräftiges und zielgerichtetes politisches Handeln zu

entfalten. Ethische Fragen wurden dagegen oftmals entweder als »bürgerlich« abgetan

oder auf die Zeit nach der sozialistischen Revolution verschoben –und somit politischen

Erwägungen untergeordnet. Im schlimmsten Fall wurden sie durch ein repressives

Verständnis eines sozialistischen »neuen Menschen« staatlich diktiert, um Einzelne in

die Volksgemeinschaft einzugliedern. Dagegen wird der Ethik unter Anarchist*innen

ein hoher Stellenwert zugesprochen. Gleichwohl befinden diese sich überwiegend in

Distanz zum religiösen Sozialismus, wie ihn etwa Paul Tillich, Karl Barth und Helmuth

Gollwitzer vertreten, auchwenn es bspw.einen christlichenAnarchismus gibt (Ellul 1991,

Christoyannopoulos 2011, Kalicha 2013). Ethische Standpunkte sind Ausgangspunkte

für denProtest gegenUngerechtigkeit,Unterdrückung,Ausbeutung,Krieg undökologi-

sche Zerstörung, als auch Fluchtpunkte für eine zu realisierende libertär-sozialistische

Gesellschaftsform, deren ethische Lebensstile graduell und gebrochen vorweggenom-

men werden können. Die Würde aller Menschen ist im Anarchismus wichtiger als

Politik zu machen. Vielmehr diskreditiert Politik mit ihren faulen Kompromissen und

korrumpierenden Verhandlungen unter ungleichen Akteur*innen die anarchistische

Ethik. Durch politische Herrschaft werden auch allgemein verbindliche moralische

Maßstäbe festgelegt und soziales Verhalten im Sinne des Erhalts der bestehenden

Gesellschaftsordnung sanktioniert oder gefördert. Moralkodexe sind metaphysisch

begründet und werden vonmoralischen Autoritäten – seien es funktional spezialisierte

Gruppen oder sich selbst legitimierende Einzelpersonen – durchgesetzt. Dagegen wird

anarchistische Ethik nicht universalistisch gedacht, von den sie Betreffenden selbst

ausgehandelt, ist auf bestimmte Situationen und Kontexte bezogen und wird nicht mit

Zwang durchgesetzt.10 Ihre Legitimation wird in ihrer materialistischen Orientierung

an Menschen als sozialen Tieren und ihrer angelegten und entwickelbaren Vernunft-

und Empathiebegabung gesucht, mit welcher sie kollektiv beurteilen und aushandeln

können, was sie als gut und schlecht, richtig und falsch ansehen.11

10 Die hier vorgenommene begriffliche Unterscheidung vonMoral und Ethik widerspricht diametral

der Definition Zygmunt Baumans, der von »moralischen Impulsen« ausgeht und diese in den In-

dividuen stärken will. Ethik wird bei ihm negativ konnotiert und als bloße Orientierung von Re-

gelungen und Konventionen begriffen (vgl. Kastner 2000: 145–162, 222f.). Bauman kann in diesem

Aspekt nicht wirklich als »libertär« bezeichnet werden kann, weswegen Kastner die anarchistische

Ethik Kropotkins und den Freiheitsbegriff Bakunins in den Blick nimmt (Ebd.: 162–170).

Darüber hinaus stimme ich Kastner mit dem vorliegenden Ansatz nicht zu, wenn dieser schreibt,

dass im Anarchismus »Moral als Bestandteil von Politik betrachtet wird« (Ebd.: 244, 247). In An-

schluss an Bauman kommt Moral die Rolle zu, die hier eher als Ethik gefasst wurde.

Critchley hält eine »ethische Politik« fürmöglich und benennt Ethik als »metapolitischesMoment«

anarchistischer Politik (Critchley 2008: 143), wobei er sich auf einen neutraleren Politikbegriff be-

zieht als er in dieser Arbeit verwendet wird. Daher wird hier nach wie vor eine »ethische Politik«

nicht als Ziel angesehen und kann auch in einer Politik der Autonomie nicht einfach postuliert

werden.

11 Schon in der Einleitung wurden einige Fälle genannt, in denen Ethik und Politik in anarchistischen

Kontexten in einer Spannung gesehen werden können. Dies betrifft bspw. die ethische Kritik am

patriarchalen Staat, die Betonung der guten Selbstorganisation eines Protestcamps, die Befürwor-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


376 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Mindestens hinsichtlich der gesellschaftlichen Sphären des Individuums, des Sozialen

undderGesellschaft,derÖkonomieundderGemeinschaft sowie indenBereichenderKultur,

derUtopieundderEthik, kann gezeigtwerden,dass diese als Bezugspunkte für anarchis-

tische Anti-Politik dienen. Wie erwähnt treten diese innerhalb anarchistischer Szenen

und anarchistisch inspirierter emanzipatorischer sozialer Bewegungen vermischt mit-

einander auf, auch wenn die Schwerpunkte in verschiedenen Gruppierungen deutlich

variieren.

Durch die hier ausgearbeitete Darstellung wird deutlich, dass noch vor dem aktiven

Streben nach Autonomie, welches sich aus einem Spannungsfeld zwischen Politik und

Anti-Politik ergibt, diese Konfliktualität von Anarchist*innen zunächst als gesellschaft-

licher Antagonismus zwischen Regierenden und Regierten benannt wird (→ 2.4.1). Dies

geschieht analog zum Modus der Herausstellung des klassisch-sozialistischen Antago-

nismus zwischen Kapital und Lohnarbeit – genauer gesagt: zwischen Kapitalismus und

dezentralem Sozialismus –, wendet diesen jedoch auf weitere gesellschaftliche Verhält-

nisse an (→ Fig. 4). Damit handelt es sich gewissermaßen um eine Politisierung von ge-

sellschaftlichenWidersprüchen, die bewusst gemacht und angefochten werden und an-

hand derer sich sozial-revolutionäre Kräfte organisieren sollen. Dabei zeigt sich auch

in der vehementen Ablehnung oder Ignoranz von Politik durch einiger Anarchist*innen

eine hochgradig paradoxe Bezugnahme auf dieselbe, welche häufig durch ideologische

Phrasen kaschiert wird. Romantisierte Narrative und dogmatische Standpunkte im An-

archismus sind somit als Ausdruck des spannungsgeladenen Verhältnisses von Politik

und Anti-Politik zu begreifen. Dahingehend führt sich mit PolitischerTheorie zu befas-

sen […] zu einer paradoxen Erfahrung: zur Erkenntnis, dass Politik niemals alternativ-

tung selbstbestimmten Handelns hinsichtlich der Wahl der Mittel oder die Betonung der persön-

lichen Veränderung gegenüber so wahrgenommener Kaderpolitik.

Dies ließe sich auf weitere Beispiele anwenden. Von einem anarchistischen ethischen Standpunkt

aus, steht dieAuflösungder Lager fürGeflüchtete unddie bedingungsloseAufenthaltsmöglichkeit

der dort lebenden Menschen nicht zur Debatte, sondern wird bejaht. Ebenso werden damit Ab-

schiebungen und Grenzregime grundlegend abgelehnt. Um dies deutlich zu machen und konkret

dagegen vorzugehen, sind eine Vielzahl von direkten Aktionen vorstellbar, wie die eigenmäch-

tige Unterbringung von Personen ohne Aufenthaltsstatus, Seenotrettung, selbstständig organi-

sierte Sprachkurse für Geflüchtete oder Suppenküchen in Lagern. Da dem zugrunde liegenden

ethischen Anliegen mächtige Interessen und nicht zuletzt die Ressentiments großer Teile der Be-

völkerung entgegenstehen, gilt es notgedrungen trotzdem auch Politik zumachen. Durch Petitio-

nen, Demonstrationen und Kundgebungen, die Verbreitung von Informationen, Gesprächen mit

Politiker*innen etc. wird Druck auf die Regierungspolitik erzeugt und zugleich auf den ethischen

Anspruch derMenschenwürde insistiert. Ähnliches ließe sich prominent für die Tierbefreiungsbe-

wegung sagen.

In der 2004 gegründeten Giordano-Bruno-Stiftung wird ein ähnlicher Standpunkt bezogen, der

darauf beruht eine zeitgemäße und konsequent säkulare Ethik und Lebensweise zu generieren.

Darin gibt es ebenso wie in der anarchistischen Ethik eine Debatte über die Tradition des Hu-

manismus, welcher als spezifisch westliche, moderne Ideologie auch staatstragend war und mit

ihm Kolonialismus und Imperialismus gerechtfertigt wurden. In der Stiftung wird darüber unter

dem Leitbegriff des evolutionären Humanismus reflektiert, welcher in vielerlei Hinsicht den ethi-

schen Überlegungen Kropotkins entspricht (vgl. Leitbild Giordano-Bruno-Stiftung, vgl. Schmidt-

Salomon 2006). In diesem Sinne ist die anarchistische Ethik als post-humanistisch, keineswegs

jedoch als trans-humanistisch, anzusehen.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 377

los ist, und zugleich zur Erkenntnis, dass sie nicht nach Belieben gewählt werden kann«

(Haus 2023: 8).

Bei allen genannten anti-politischen Sphären zeigt sich, dass die Bezugnahmen auf

sie und die intensive Beschäftigung mit ihnen, schnell zu Selbstzwecken werden kön-

nen (→ Fig. 18), welche als Verfallserscheinungen des Strebens nach Autonomie (→ Fig. 8)

zu verstehen sind. Dies betrifft etwa die permanente Sorge um das Selbst, den Aufbau

von psychischer Integrität und die Inszenierung von Authentizität. Es betrifft Struktu-

ren gegenseitiger Hilfe, mit denen entweder Elend nur verwaltet oder überwiegend das

eigene Klientel bedient wird. Auch der andauernde Verweis auf gesamtgesellschaftliche

Zusammenhänge kann zur dogmatischen und romantischen Aufrechterhaltung der ei-

genen (anti-)politischen Identität verkommen, statt für die Reflexion und Erneuerung

von Praktiken und Taktiken fruchtbar gemacht zu werden. Ebenfalls steht eine auto-

nome Gewerkschaftsarbeit immer wieder vor der Gefahr, in reine Interessenpolitik zu

verfallen und ihre sozial-revolutionären Ansprüche eher aus Gründen der Tradition und

Motivation, denn tatsächlich zu ihrer Orientierung zu pflegen. Vermutlich sind einige

tausend Kommuneprojekte mit dem Anliegen initiiert worden, eine neue Gesellschafts-

form vorwegzunehmen – aber als bloße Rückzugsräume oder alternative Wohnformen

geendet. Dass subversive subkulturelle Szenen, Stile und Lebensweisen kapitalistisch

vereinnahmtwerden, ist eine sichwiederholendeErfahrungundTatsache.Dies vollzieht

sich als ein wechselseitiger Prozess durch Menschen, die ihre Subkultur vermarkten,

mehr aber noch, indem sie von Unternehmen adaptiert wird (Bröckling 2017, Boltanski/

Chiapello 2003). Und das utopische Denken – wie oft blieb es vermutlich in Zukunfts-

werkstätten, kreativen Traumreisen, Meditationen, eskapistischen Drogenerlebnissen

oder polyamourösen Experimenten hängen, anstatt dass die Anstöße aus ihnen in die

Alltagspraxis übernommen wurden?Wie häufig wurde schließlich aus einer kollektiven

und offen gehaltenen ethischen Diskussion um bestimmtes Sozialverhalten von Einzel-

nen oder Gruppen einmeist völlig intransparentes Moralsystem errichtet,mit dem sich

oftmals wenige anmaßen, die soziale Zugehörigkeit und Hierarchie einer Gruppe oder

Szene zu regulieren (um inderRegel eine darin für sie vorteilhafte Position zu erlangen)?

Anhand dieser Beispiele zeigen sich die Herausforderungen, vor die eine anarchisti-

sche Politik der Autonomie gestellt ist – und die es auch so schwer machen, den Anarchis-

mus als Bündel spezifischer Projekte zu begreifen. Im Anarchismus dient die Beschäftigung

mit Politik dazu, dem entgegenzuwirken, dass sich die anti-politischen Praktiken und Überlegun-

gen verselbständigen und zu Selbstzwecken werden. Das Bewusstsein über Staatlichkeit als

politisches Herrschaftsverhältnis, ihre Analyse und die permanente Kritik an dieser, als

auch die gelegentliche Anwendung von politischen Mitteln, erfüllen in diesem Zusam-

menhang gewissermaßendie Funktion, denAnarchismus sozial-revolutionär auszurich-

ten. Das bedeutet, den Anarchismus an seinem eigenen Anspruch zu messen, die Ge-

sellschaftsformundalle gesellschaftlichenBeziehungenund Institutionengrundlegend,

umfassend und dauerhaft verändern zu wollen. Dies ist zunächst eine Frage nach der

Qualität und Perspektive von anarchistischen Transformationsansätzen – und erst im

nächsten Schritt eine der real existierenden, extrem ungleichen Kräfteverhältnisse zwi-

schen marginalisierten und hegemonialen, zwischen prekarisierten und privilegierten,

zwischen potenziell sozial-revolutionären und reaktionären sozialen Klassen undGrup-

pen.Mit dieser Herangehensweise geht es zugleich um die Zurückweisung und Abwehr

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


378 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

von Strategien zur Einhegung,Vereinnahmung, IndienstnahmeundEntradikalisierung

von nach Autonomie strebenden emanzipatorischen sozialen Bewegungen. Es geht um

die Verteidigung ihrer Praktiken, Narrationen und Stile gegen staatliche Akteur*innen,

politische Parteien oder gegnerische Gruppierungen.12

Innerhalb von gering politisierten sozialen Bewegungen, in denen sich Individuen

selbst entfalten können, im subkulturellen Bereich,13 in verschiedenen Formen von Ge-

nossenschaften, in der Gewerkschafts-, Alternativ- oder Kommunebewegung, wirken

Anarchist*innen sogar politisierend, insofern sie u.a.denBlick aufHerrschaftsverhältnis-

se richten, diese bewusst machen und abbauen wollen. Deswegen ist der Anarchismus

seinem Gehalt und Anspruch nach als (anti-)politisch und nicht als apolitisch oder un-

politisch zu charakterisieren.14 Um die Verselbständigung, die Verselbstzweckung, die

Einhegung und Vereinnahmung anti-politischer Praktiken, Stile, Organisationen usw.

zu verhindern, ist bewusst zu machen, dass stets eine kontinuierliche Vermittlung von

Zielen und Mittel stattfinden muss. Und dies in beide Richtungen, denn auch Ziele ste-

hennicht ultimativ fest, sondern könnenund sollten sich auf demWeg verändern.Wenn

von Redecker über revolutionäre Zwischenräume und Paradigmenwechsel nachdenkt

und schreibt, es seien »bestimmte Praktiken, die aufhören und Praxiszusammenhänge,

die aufbrechenmüssen. Praxis ist die Form, in der Subjekt und Objekt der Revolution –

das, was ändert und das, was geändert werden soll – in eins fallen« (von Redecker 2018:

12 Dies kann bspw. paradigmatisch an den Paraden des »Christopher Street Day« der queeren Com-

munitys, auch bekannt als Gay Pride, nachgezeichnet werden. Ursprünglich erinnerten diese Para-

den an den »Stonewall-Aufstand« in der Christopher Street in New York am 28.06.1969, bei wel-

chem sich homo- und transsexuelle Menschen gegen ihre entwürdigende Behandlung und Krimi-

nalisierung durch die Polizei zur Wehr setzten. Dementsprechend sind die queeren Bewegungen

von einem eminent radikalen Flügel geprägt, der aufgrund seiner grundlegenden Infragestellung

dermit der Zuweisung vonGeschlechtsidentitäten einenAngriff auf patriarchale Verhältnisse und

staatliche Zugriffe auf die Selbstbestimmung von Individuen darstellt.

Mit der Ausdehnung von Rechten für queere Personen, der Einführung gleichgeschlechtlicher

Ehen und der Liberalisierung des Diskurses in diesen Fragen, lässt sich im selben Zuge eine Ein-

hegung dieser Bewegungen feststellen, die teilweise direkt staatstragend geschieht. Verbände,

Kommunalpolitik, Unternehmen und Parteien versuchen den CSD seit Jahren zu vereinnahmen.

Bspw. entdeckte die FDP queere Themen für sich und stellte auf dem CSD am 4.9.2021 in Dresden

einen eigenen Lautsprecher-Wagen – was vor Jahren unvorstellbar gewesen wäre. Um dieser Ent-

wicklung etwas entgegenzusetzen, wurde bspw. in Berlin 2020 und 2021 ein Anarchistischer CSD

(ACSD20), in Dresden und in Leipzig seit 2019 eine Queer Pride durchgeführt.

13 Als bekanntes Beispiel für die Politisierung und Hervorbringung von Subkultur durch anarchis-

tische Einflüsse ist die Entstehung der Techno-Bewegung. In der FreeTek-Szene wird Wert dar-

aufgelegt, die Veranstaltungen explizit unangemeldet stattfinden zu lassen. Dort, wo derartige

subkulturelle Bewegungen kommerzialisiert undmassentauglich werden, wie im Beispiel etwa in

Durchführung der »Love Parade« zwischen 1989 und 2010, organisieren anarchistisch inspirierte

Akteur*innengelegentlichGegenveranstaltungenwie die »Fuck Parade«, die auch einen politischen

Charakter haben.

14 Dies lässt sich prominent etwa an der Punkbewegung aufzeigen. In Abgrenzung zu den Autono-

men in der Hausbesetzerszene bezeichneten Punks sich oftmals als »unpolitisch« und/oder wur-

den so bezeichnet. An verschiedenen Stellen, wo Punks mit Gegnern wie etwa Neonazis frater-

nisierten, kann diese Haltung selbstredend nicht als »anarchistisch« angesehen werden. Aus der

Abwehrhaltung gegenüber Politik geht demnach keineswegs zwangsläufig eine anti-politische Ein-

stellung im hier besprochenen Sinne hervor.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 379

278), umgeht sie dabei das eigentliche Problem mit philosophischer Schöngeistigkeit.

Im Anarchismus selbst fallen weder Subjekt und Objekt, noch Ziele und Mittel in eins.

Stattdessen wird sich der schwierigen Vermittlungstätigkeit zwischen Anti-Politik und

Politik gewidmet. Wie diese gelingen kann, darüber gibt es innerhalb des Anarchis-

mus, in seinen verschiedenen Strömungen und Strängen, häufig Streit. Nach der hier

ausgeführten Darstellung kann dieser als ein Konflikt darum interpretiert werden,

welche gesellschaftliche Sphäre (zu welchem Grad) als Gegenpol zu Politik, also als

anti-politischer Referenzpunkt dienen kann. Die Frage, ob Politik als verselbständigte

gesellschaftliche Sphäre wieder in die Gesellschaft zurückgenommen werden soll oder ob

es sich von ihr zu verabschieden, sie loszulassen gilt, bleibt im Schema der (Anti-)Politik

(→ Fig. 7) paradox und daher eine unaufgelöste Doppelbewegung.15 Gleichwohl gehen

aus dem Unbehagen mit der Politik, wie dargestellt, qualitativ andereWahrnehmungen

und Bezugnahmen auf sie hervor, als sie mit liberal-demokratischen Vorstellungen

gedacht werden können (vgl. Beyer 1991: 23, → 2.2.2).

Fig. 18: Gefahr der Verselbstständigung anti-politischer Bestrebungen

15 Dementsprechend wirft Georgy Katsiaficas in seinem Buch über die »Autonomen« die Frage auf:

»Since autonomists are singularly uninterested in what is normally regarded as politics (cam-

paigns, votes, fund-raising, party formation, and so forth), is it possible to speak of the politics

of autonomy« (Katsiaficas 2006: 187)? Im hier dargestellten Kontext überrascht es nicht, dass er

darauf im entsprechenden Kapitel keine Antwort geben kann und will. Stattdessen stellt er im

Wesentlichen die Besonderheiten der Politik der ersten Person, als auch von Spontaneität, Selbstorga-

nisation und Autonomie heraus, die etwa von der Politik der Partei Die Grünen oder von linker Politik

grundlegend zu unterscheiden ist (Ebd.: 187–217).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


380 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

6.2 Politische Philosophie, politische Theorie und politische Praxis
im Widerspruch

6.2.1 Anarchistische Synthese und paradoxaler Charakter des Anarchismus –

ein Widerspruch?

Argumentiert wurde, dass das Denken in Paradoxien und Spannungsfeldern als Cha-

rakteristikum des Anarchismus gelten kann. Dies bedeutet keineswegs, dass alle Hand-

lungen oder Äußerungen, die im Rahmen des Anarchismus vollzogen oder getätigt wer-

den inhärent paradox sind. Vielmehr kann anarchistisches Denken zutreffend als pa-

radox beschrieben werden, wenn es als eine Gesamtheit von mit ihm assoziierten Pro-

jekten und Gruppierungen, eines Bündels von Praktiken, Diskursen, Lebensstilen etc.

aufgefasst wird.Anhand seiner divergierenden Strömungen, derUmstrittenheit einiger

Grundfragen und seiner Orientierung an spezifischen Prinzipien, statt an einemKanon

vonSchriften,werdenParadoxien imAnarchismus sichtbar.DieseBeschreibung ist auch

Ergebnis der postanarchistisch inspirierten Darstellungsform, welche in dieser Arbeit

gewähltwurde.Mit einer tiefergehendenKenntnisdesAnarchismuskannmanaberauch

unabhängig vomhier angewandten theoretischen Ansatz zu diesemEindruck gelangen.

Aufpolitisch-philosophischerEbenehabe ichdafürplädiert,die SpannungenundAmbi-

valenzen, welche sich vielfach im Anarchismus finden, nicht primär als ungelöste theo-

retische, organisatorische oder strategischeWidersprüche zu interpretieren oder ihnen

gegenüber indifferent »postmodern-beliebig« zu bleiben.16 Vielmehr können sie als spe-

zifischeVersuche aufgefasstwerden,mit gesellschaftlich erzeugtenWidersprüchenpro-

duktiv umzugehen.Mit dieserHerangehensweisewird auch anerkannt, dass bestimmte

anarchistische Modi, Kontroversen und Konzepte sich nicht einfach synthetisieren las-

sen und es vermeintlich simplen Lösungen skeptisch gegenüber zu sein gilt. Trotzdem

spornt dies umsomehr zu Lösungsversuchen von Paradoxien an.

Bei dieser Betrachtung zeigt sich auch, dass die im Anarchismus angelegte Parado-

xität ein Indikator für sein Eintreten für eine alternative Moderne ist. So sind etwa das

sozialistischeMenschenbild und die damit verbundene Ethik, die Vorstellung komplexe

soziale Systeme in emergenter Selbstorganisation einzurichten sowie das Vertrauen

darin, gemeinsame Lebensbedingungen rational und kommunikativ gestalten zu kön-

nen, Produkte moderner Vergesellschaftung. Dagegen werden die spezifisch modernen

Herrschaftsordnungen in ihren staatlichen, kapitalistischen, patriarchalen, rassisti-

schen und die Natur beherrschenden Ausprägungen durch Anarchist*innen abgelehnt

und bekämpft. Im Sinne Bauers richtet sich der Anarchismus damit gegen Fundamen-

talismus und Gleichgültigkeit, begrüßt Mehrdeutigkeiten und versucht mit diesen auf

paradoxe Weise umzugehen (Bauer 2018: 39). Dies gilt im Übrigen auch für die fun-

damentalistischen und relativistischen Ausprägungen im Anarchismus selbst, die als

Kehrseiten der Herausforderung Ambivalenzen auszuhalten, ebenfalls vorhanden sind.

16 Beispielsweise habe ich mich deswegen in dieser Arbeit im fünften Kapitel bewusst für die Be-

trachtung des Transformationskonzeptes soziale Revolution entschieden, obwohl ich ebenfallsmu-

tualistische Selbstorganisation, Aufstand oder autonome Bewegung hätte besprechen können. Auch

diese Vorentscheidung stellt eine Positionierung dar.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 381

Mit seiner Heterogenität und Pluralität stellt der Anarchismus eine Gegenbewegung

zu den homogenisierenden Trends der modernen Herrschaftsordnung dar. Entgegen

systematischer Falschdarstellung kann er nicht als anti-modern bezeichnet werden.

Allerdings wird mit ihm die Behauptung zurückgewiesen, moderner Staat und Kapita-

lismus seien notwendige historische Voraussetzungen zur Realisierung einer libertär-

sozialistischen Gesellschaftsform.

So ist auch bei den politisch-theoretischen Grundfragen im Anarchismus keine ab-

schließendeKlärung zu erwarten.Die hier betrachteten FigurenwiePolitik derAutonomie,

gemeinschaftliche Individualität oder soziale Revolution sind als paradoxe – und daher offen

gehaltene –Zwischenräume und Zwischenergebnisse anzusehen,mit denen derWider-

streit ihrer jeweiligen Pole nicht einfach aufgelöst ist. Das anarchistische Denken in Pa-

radoxien ist von der HegelschenDialektik und von Kants Antinomien zu unterscheiden,

wenngleich sie dasselbe Anliegen teilen, Komplexität zu erfassen undGanzes aus seinen

divergierenden Teilen zu begreifen – wobei es mehr ist, als die Summe seiner Teile und

mehr als ihr kleinster gemeinsamer Nenner. Die Verwendung paradoxer Denkfiguren

im Anarchismus führt in diesem nicht zu Relativismus und Toleranz im liberalen Sin-

ne (vgl. Kastner 2000: 174f.). Stattdessen werden bestimmte Prämissen als Wahrheiten

angenommen, bspw. die Existenz von Klassengesellschaft und Patriarchat, die Bedro-

hung durch Klimawandel und Pandemien, die Repression »echter« Individualität und

die inhärent autoritäre, hierarchische und zentralistische Form von Staatlichkeit. Dar-

über hinaus wird von der prinzipiellen Wünschbarkeit und Möglichkeit einer libertär-

sozialistischen Gesellschaftsform und dem Vorhandensein von Ansätzen zu Selbstbe-

stimmung, Selbstentfaltung und von egalitärer Selbstorganisation ausgegangen.

Mit demPostanarchismuswird davon ausgegangen,dassWahrheiten diskursivmit-

tels äußerst ungleicher Machtressourcen der Beteiligten erzeugt werden. Deswegen ist

ein »herrschaftsfreierDiskurs«mittels kommunikativer Rationalität und demAnspruch

objektiver Wahrheit, wie ihn Jürgen Habermas (1995) thematisierte, in der bestehenden

Gesellschaftsform aufgrund der gesellschaftlichen Antagonismen nicht möglich und als

problematische Fiktion zu entlarven. Mit dem Denken in Paradoxien und Spannungs-

feldern werden dagegen Widersprüche und Probleme benannt, um anzuregen, einen

sinnvollen Umgang mit diesen zu finden. Sie aufzulösen, würde eine grundsätzliche

Gesellschaftstransformation verlangen. Dennoch werden alternative erstrebenswerte

gesellschaftliche Verhältnisse als parallel zu den vorherrschenden angenommen, wes-

wegen es möglich ist, an diese anzuknüpfen, sie bereits imHier und Jetzt experimentell

umzusetzen und vorwegzunehmen (→ Fig. 4). Es ist selbsterklärend, dass dieser Prozess

stets widersprüchlich, bruchstückhaft und unzulänglich erscheinen muss, da sich in

ihm eine Kluft zwischen Anspruch (bzw. klassisch: »Ideal«) und Wirklichkeit sowie

zwischen Intention und Kapazität widerspiegelt. Mit anderen Worten: Angestrebt

wird die Aufhebung der aus der Herrschaftsordnung resultierenden Antagonismen

(des Regierens, von sozialen Klassen, konstruierten Geschlechtsidentitäten, von weißer

Vorherrschaft und der Naturbeherrschung). Diese steht aber vor dem Problem der

Umsetzbarkeit aufgrund der Struktur und Persistenz der Herrschaftsverhältnisse, ihrer

Verinnerlichung und der Konfrontation mit privilegierten sozialen Gruppen, welche

über enorme ökonomische, politische, repressive, mediale und kulturell-hegemoniale

Machtressourcen verfügen.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


382 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

DesWeiteren existierenauchSpannungen,dieunlösbareKontroversenhervorrufen.

Dies betrifft insbesondere die Fragen nach dem Natur- und Technikverständnis, nach

dem aus Entfremdung resultierenden Bedürfnis nach holistischer Verbundenheit sowie

die Legitimität von Gewaltanwendung (→ Fig. 12). Näher betrachtet wurde hier der Ge-

gensatz zwischen individuellen und gesellschaftlichen Bestrebungen. Dieser ist in sei-

ner konkreten Ausprägung entschieden von den jeweiligen Bedingungen einer Gesell-

schaftsform geprägt und abhängig, weswegen mit dem Anarchismus der Pseudo-In-

dividualismus und die Zwangsgemeinschaft der bestehenden durchstaatlichten Gesell-

schaftsordnung kritisiert werden. Das Gegenmodell der Föderation dezentraler autonomer

Kommunen soll stattdessenumfangreichePartizipationsmöglichkeitenunddirektereBe-

ziehungen in überschaubaren kleineren Einheiten ermöglichen, wobei Individuen an-

fangen, ihre »echten« Bedürfnisse und Wünsche kennenzulernen, zu artikulieren und

zu erfüllen.Das Ziel ist somit ein tendenzieller AbbauderKontroverse umGemeinschaft

und Einzelne, nicht jedoch ihre unmögliche Auflösung.Was sich grundlegend und qua-

litativ ändern soll, ist dieWeise, auf welche Kontroversen ausgetragen und Divergenzen

verhandelt werden, die aus einer pluralen und heterogenen Vergesellschaftung notwen-

digerweise hervorgehen. Statt eine allumfassende Harmonie oder eine ultimativ »be-

freite Gesellschaft« anzustreben, geht es um die Veränderung der Bedingungen, unter

denen gegensätzliche Vorstellungen und Interessen entstehen und aufeinandertreffen.

Der Anarchismus ist dahingehend realistisch, dassmit ihmmeistens keine klaren Lö-

sungen oder Antworten hervorgebracht werden. Einfachen Antworten gegenüber sind

seine Anhänger*innen im Gegenteil in der Regel äußerst skeptisch. Mit ihm wird dazu

motiviert, die Ursachen der Unlösbarkeit zu bekämpfen und kleinteilige, pragmatische

Lösungsansätze zu erfinden, die nicht über den Staat oder diesem zugeordneter Poli-

tik realisiert werden, während zugleich eine grundlegende Gesellschaftstransformation

die Fluchtlinie anarchistischen Denkens und Handelns bleibt. Aus dieser spezifischen

anarchistischen Herangehensweise ergeben sich teilweise dennoch Lösungsvorschläge

für gesamtgesellschaftliche Problemlagen und Krisen, v.a. aber ungewohnte Sichtwei-

sen auf diese (z.B. Ward 2011).17 Ferner ist damit die Motivation verbunden, dass Men-

schen selbstständigmit den großenHerausforderungen der bestehendenGesellschafts-

form – trotz ihrer Komplexität und der Tatsache äußerst ungleicher Machtverhältnisse

– umgehen können.

Die in dieser Arbeit entfaltete Herangehensweise ist beeinflusst vom Nachdenken

über den Anarchismus ohne Adjektive und die anarchistische Synthese. Damit wird hier ein

anderer Ansatz verfolgt als im Individualanarchismus, Plattformismus und Syndikalis-

mus, als mit dem gewaltfreien Anarchismus und dem Insurrektionalismus.Mit der an-

archistischen Synthese wird versucht, verschiedene Strömungen, ihre jeweiligenWahr-

heiten, Einsichten und Stärken aufeinander zu beziehen und aneinander zu entwickeln.

Das Ziel besteht also in der Erarbeitung von pragmatischen Vorschlägen zur Vermitt-

lung und Reformulierung anarchistischer Projekte unter Bedingungen der Gegenwarts-

gesellschaft.Hierbei handelt es sichnichtumeineVereinheitlichungvonanarchistischer

17 Dahingehend bestehen die Gemeinsamkeiten, aber auch die graduellen Unterschiede zu linksli-

beralen Gesellschaftsentwürfen, wie sie bspw. Harald Welzer (2019) formuliert.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 383

Ideologie oderTheorie, ebenso wenig wie um die Grundlage für eine gemeinsame Orga-

nisation oder Strategie.18 Vielmehr stellt die anarchistische Synthese einen spezifischen

Ansatz dar, in welchem Differenzen zwar zugelassen und begrüßt werden, der darüber

hinaus aber eigeneWahrheitsansprüche hervorbringt – und sei es jener, dass der Anar-

chismus inhärent pluralistisch und heterogen ist, dass es dies anzuerkennen und darum

auch zu vermitteln gilt.

Mit dieser Überlegung wird weiterhin versucht, eine Brücke zwischen klassischem

Anarchismus, der als »ideologisch«, »dogmatisch« und »traditionell« gilt und dem vor-

geblich »undogmatischen«, diffusen Anarchismus zu schlagen, wie er insbesondere im

Zuge der Anti-Globalisierungsbewegung aufkam. Ersterer wurde dabei von Graeber

(2002) und in Anschluss an ihn von Gordon (2010: 40ff.) als Anarchismus mit großem A

und Letzterer mit kleinem a bezeichnet. Abgesehen davon, dass diese Unterscheidung

nicht überstrapaziert werden sollte,19 ist die Feststellung von einer Divergenz zwischen

traditionellen und zeitgenössischen Strömungen richtig. Zu ihrer Vermittlung wird

der Anarchismus mit dem hier dargestellten Ansatz als (potenziell) explizite Strömung

in emanzipatorischen sozialen Bewegungen begriffen bzw. für die Formierung einer

solchen plädiert. Dies beinhaltet, von bestimmten Wahrheiten und Prinzipien auszu-

gehen (z.B. Föderalismus, Autonomie, Freiwilligkeit), weil diese aus den Erfahrungen von

Aktiven in eben solchen Bewegungen hervorgegangen sind – und auch fortwährend

daraus gewonnen werden. Diese Vorstellungen gilt es mit konkreten Inhalten zu füllen,

welche an den realen Lebensverhältnissen und ihren gesellschaftlichen Bedingungen,

den zeitgenössischen Bewusstseins- und Subjektformen von mit dem Anarchismus

sympathisierenden Menschen anknüpfen. Mit jenen können Interpretations- und

Handlungsmöglichkeiten vorgeschlagen werden, um libertär-sozialistische Transfor-

mationsprozesse anzustrengen.

Bei oberflächlicherBetrachtung erscheint das postanarchistischeDenken inParado-

xien und die anarchistische Synthese alsWiderspruch, wenn Ersteres als prinzipiell un-

dogmatisch, offen und in Frage stellend und Letzteres als ideologisch überzeugtes (an-

ti-)politisches Projektmit einemerneuerten sozial-revolutionärenAnspruch verstanden

wird. Der hier entfalteten Argumentation nach gehen beide Anliegen jedoch ineinan-

der auf, da Skepsis und derWunsch Komplexität zu erfassen, nicht zu Positionslosigkeit

oder Handlungsunfähigkeit führenmüssen.

6.2.2 Politik der Autonomie als Chiffre für die Herstellung von Gemeinsamem

in Vielfalt

Die Hauptthese dieser Arbeit lautete, dass die anarchistische Bezugnahme auf Poli-

tik hochgradig ambivalent ist und mit dem Anarchismus einerseits radikale Politik

18 Und dies auch aus philosophischen Gründen: »[N]ur wenn das Viele als Substantiv, als Vielheit be-

handelt wird, hat es keine Beziehungmehr zum Einen als Subjekt und Objekt, als Natur und Geist,

als Bild undWelt. Vielheiten sind rhizomatisch und entlarven die baumartigen Pseudo-Vielheiten.

Keine Einheit, die im Objekt als Stütze fungiert oder sich im Subjekt teilt. Nicht einmal eine Ein-

heit, die im Objekt verkümmert, um im Subjekt wiederzukehren« (Deleuze/Guattari 1977b: 13).

19 Eine Kritik daran von einemplattformistisch-syndikalistischen Standpunkt aus formulierteWayne

Price (2009).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


384 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

aus Notwendigkeit verfolgt wird, während er andererseits von begründbaren anti-

politischen Tendenzen durchzogen ist. Daher kann der anarchistische Politikbegriff

als grundlegend paradox charakterisiert werden. Aus diesem wird eine Politik der

Autonomie abgeleitet, deren Inhalte und Formen zu rekonstruieren sind. Nach der

hier erfolgten Darstellung kann diese These anhand der Untersuchung einer Vielzahl

von anarchistischen Quellentexten, welche kontextualisiert, tiefergehend durchdacht

und einander gegenübergestellt wurden, bejaht werden.

Auf der politisch-theoretischen Ebenewurde die ambivalente anarchistische Bezug-

nahmeaufPolitik ausführlichbeiderUntersuchungvonQuellendes individualistischen,

kommunistischen und syndikalistischen Anarchismus dargestellt und in ihrer Gesamt-

schau als paradox benannt (→ 3).Der paradoxe Politikbegriff zeigt sich beim Spannungs-

feld zwischen Individualismus und Kollektivismus, der als ein Konflikt darum interpre-

tiert wurde, welche gesellschaftlichen »Sphären« (Individuum oder Kollektive) im An-

archismus als anti-politische Referenzpunkte gelten können (→ 4). Wenn nach Newman

auch Ethik und Utopie (die im Anarchismus zweifellos stark ausgeprägt sind) als anti-

politische Bereiche angenommen werden, zeigt sich, dass sowohl von individual-anar-

chistischen Denker*innen als auch bei kollektivistisch orientierten Anarchist*innen po-

litische und anti-politischeArgumentationsmuster vorgetragen und gegeneinander abge-

wogen werden. Schließlich konnte auch der politisch-theoretische Begriff der sozialen

Revolutionplausibel als Zwischenraumvonpolitischer Revolution, sozialer Evolution und

politischerReformtheoretisiertwerden.SowurdeauchderGehalt desTransformations-

konzeptes sozialeRevolution imAnarchismus ideengeschichtlich inAbgrenzungzustaats-

bezogenen parteikommunistischen, linksliberalen und sozialdemokratischen Theorien

undAnsätzen entwickelt (→ 5).Die in ihmenthalteneBetonungderMultidimensionalität

erforderlicher radikaler undumfassender gesellschaftlicherVeränderungen (Ökonomie,

Geschlechter- undNaturverhältnisse usw.) bei gleichzeitiger Annahme, dass diese nicht

effektiv und emanzipatorisch durch den Staat – als zentralisiertem, autoritärem und

hierarchischem politischen Herrschaftsverhältnis – gelingen können, kann als Versuch

gedeutet werden, gegen die Verselbständigung und Institutionalisierung der politischen Sphäre

vorzugehen und ihr andere Formen,Handlungsmodi und gesellschaftliche Sphären entgegenzuset-

zen. Bei dieser Betrachtung zeigt sich, dass sich die Paradoxie der sozialen Revolution in

wesentlichen Aspekten weiter auffächert und damit im selben Zuge auf das paradoxale

anarchistische Politikverständnis zurückverweist. In den Kapiteln vier und fünf wurde

die Paradoxie der (Anti-)Politik zwar nicht direkt betrachtet, doch die dort dargestellten

fürdenAnarchismusbedeutendenThemenfelderhängendamitunmittelbar zusammen.

Trotz verschiedener Verständnisse imAnarchismus davon,was Politik eigentlich ist,

kann in ihm insgesamt eine grundlegende Skepsis ihr gegenüber, eine vielfache Kritik an Poli-

tik, eine Distanz zu ihr oder direkte Ablehnung von ihr konstatiert werden. Festgehalten wer-

den kann, dass es keine Anarchist*innen gibt, die politisches Handeln vorbehaltlos be-

grüßen.20 Dies ist auch logisch nachvollziehbar, da der Anarchismus ideengeschichtlich

20 Bookchins positive Bezugnahme auf die griechische polis stellt dabei eine Ausnahme ein. Letzt-

endlich scheint die Politik-Verweigerung von Anarchist*innen der entscheidende Grund zu sein,

warumBookchin sich in seinen späten Lebensjahren vomAnarchismus distanzierte.Mit seiner Kri-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 385

in Kritik und Abgrenzung zu sozialistischer Politik formiert wurde.21 Damit ist die Ab-

lehnung von politischen Parteien, des Parlamentarismus und der Orientierung auf den

Staat gemeint. Diese Perspektive reicht aber auch noch weiter: Mit ihr werden politische

Logiken, Subjektformen und Praktiken kritisiert,welchen bspw. die Selbstbestimmung der In-

dividuen, die Selbstorganisation der Gesellschaft, oder die Selbstverwaltung der Produktionsor-

te gegenübergestellt werden.Dementsprechend sind anarchistische Konzeptionen auch

von Ansätzen undTheorien der radikalenDemokratie graduell zu unterscheiden,wenn-

gleich es zwischen ihnen Schnittpunkte gibt (die in republikanischen Traditionen, bspw.

ausgehend von Rousseau, zu verorten sind).

Auch jenseits vonParlamentarismus und von staatlichen Institutionen bestehen also

politische Logiken, Denkweisen, Subjektformen, Handlungsmodi und Traditionen, die im Anar-

chismus problematisiert werden. Juristisch werden diese sehr direkt vom Staat selbst

verbreitet und durchgesetzt, bspw. durch die Erfordernis, Demonstrationen anzumel-

den, als selbstorganisierte Gruppen Vereinsstrukturen anzunehmen, sich in das Lohn-

arbeitsmodell zu fügen oder die Kleinfamilie weiterhin als Standard zu akzeptieren. In-

direkter – aber ebenso wirksam – funktioniert die Form des hegemonialen öffentlichen

Diskurses, inwelchemgesetztwird,welchePositionenals rational oder irrational gelten,

was als Gewalt gilt, welche Akteur*innen legitimerweise was und wie lange artikulieren

können,welche Aussagen infantilisiert, dämonisiert, relativiert oder unhörbar gemacht

werden. Schließlich sedimentieren sich auf dieseWeise geformte politische Logiken im

Alltagsbewusstsein der Bevölkerung, in der es z.B. vielen Menschen als unverständlich

erscheint, dass Gruppen ohne Chef*innen funktionieren können oder die es aus prinzi-

piellen (und nicht aus strategischen) Gründen für unmöglich halten, eine libertär-sozia-

listische Gesellschaftsform zu erkämpfen und aufzubauen. In diesem Sinne gilt es für

den Anarchismus, Gramsci (anti-)politisch zu wenden: Eine Skepsis und Kritik ist auch

tik des »Lifestyle-Anarchism« spricht er zwar einwichtiges Themaan, verkennt aber die eigentliche

Problematik, welche hier im paradoxen anarchistischen Politikverständnis gesehen wird.

Graebers arbiträre Verwendung des Politikbegriffs zeigt, dass er darin nicht in die Tiefe geht, son-

dern imWesentlichen die Sprache von sozialen Bewegungen reflektiert. Mit seiner Betonung der

symbolisch-imaginären Dimension der Politik beschäftigt er sich jedoch mit einem für den Anar-

chismus wichtigen Thema.

Von Newman wurde ein Teil des theoretischen Grundgerüstes dieser Arbeit entlehnt, doch er

scheut sich, Politik und Anti-Politik konkreter zu erfassen.

Am konkretesten wird Day, der eine »politics of the act« theoretisiert. Diese setzt er einer Politik

der Forderungen, Anerkennung und Integration entgegen,mit welcher die hegemoniale Logik, die

in der herkömmlichen Politik vorhanden ist. Wenn angenommen wird, dass das Hegemoniestre-

ben ein Charakteristikum von Politik an sich ist, bleiben seine Überlegungen unbefriedigend.

Die Verwendung des Politikbegriffs durch Curran ist stichhaltig, geht aber nicht weit genug in die

Tiefe.

Und dies ist ohnehin der Fall bei Schmidt/van derWalt, die von ihrem inhärent dogmatischen An-

satz blockiert sind

(→ 2.2.3).

Mit anderen Worten scheuen sich die zeitgenössischen anarchistischen Denker*innen, zur Sub-

stanz der politischen Theorie des Anarchismus vorzudringen. Diesemuss von einer Skepsis, Kritik,

Distanz, Infragestellung und Ablehnung von Politik ihren Ausgang nehmen.

21 Vgl. dazu noch einmal paradigmatisch den Pakt von Saint Imier (→ 2.2.2).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


386 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

der Zivilgesellschaft gegenüber angebracht, welche sich, statt ein Gegengewicht zu staat-

licherPolitik zu sein,oftmals als derenErgänzungherausstellt (Gramsci, in: Becker et.al.

2013: 71–89). In jedemFall wäre eine Ausweitung ihrer theoretisch vorhandenenAutono-

mie, nur in Verbindungmit einer zunehmenden Selbstverwaltung in der ökonomischen

Sphäre vorstellbar.

Dennoch bedienen sich zahlreiche Anarchist*innen offensichtlich auch politischer

Mittel, sei es bei der Anmeldung von Demonstrationen oder der Formulierung von

Forderungen, bei der Nutzung von Vereinsstrukturen oder dem Anknüpfen am politi-

schen Bewusstsein ihres Gegenübers im Gespräch. Dabei besteht die Annahme, dass

die Skepsis hinsichtlich dem Politikmachen weiter aufrechterhalten und der Rahmen

für selbstbestimmtes Handeln und Selbstorganisation, ausgeschöpft werden kann.

Zugleich existieren im Anarchismus – historisch als auch gegenwärtig – sichtbare anti-

politische Tendenzen,NarrativeundHandlungsweisen.Dies lässt sich an der anarchistischen

Propaganda sehen, in welcher z.B. Politiker*innen attackiert werden und die häufig

nicht auf politisch umsetzbare Forderungen oder Konzepte abzielt. Sicherlich kommen

einem auch schnell gezielte militante Angriffe in den Sinn, mit denen kein politischer

Druck erzeugt, sondern eine fundamentale Absage an die Gesellschaftsordnung insge-

samt artikuliert werden soll.Dabei ist die Anti-Politik imAnarchismus oftmals gar nicht

laut, gewalttätig oder skandalös, sondern tritt meist in Gestalt einer Distanzierung und

des Rückzugs von der politischen Sphäre auf. In dieser Bewegung finden sich zahlreiche

Menschen, die nähere Erfahrungen mit demokratischer Politik gemacht haben und

bspw. vom Falschspiel bei der Repräsentationsfunktion politischer Parteien, dem star-

ren Bürokratismus staatlicher Behörden oder von Machtkämpfen innerhalb der Politik

enttäuscht sind und sich davon abgestoßen fühlen. Daher ist anarchistische Anti-Politik

stets auch Produkt und Spiegel verstaatlichter Politik. Anarchistische Anti-Politik beruht auf

der Kenntnis von Politik und setzt sichmit ihr bisweilen näher auseinander.Mit ihrwird

Politik aber aufgrund ihrer Begrenzung und Verstaatlichung kritisiert und verworfen.

Nun könnte angenommen werden, diese ambivalente Bezugnahme zu Politik müsste

schließlich entweder in eine anarchistische Politik oder eine a-politische Betonung und

Verselbstzweckung von Ethik, Utopie, Kultur, Individuum, Gemeinschaft, Ökonomie,

Sozialem oder Gesellschaft aufgelöst werden. Und tatsächlich stehen Anarchist*innen

immer wieder vor dieser Zerreißprobe, die sie teilweise zurück in die Politik oder in die

Auflösung der (anti-)politischen Bestrebungen führt (→ Fig. 18).

Das hier entfaltete Argument lautet: Genuin anarchistisch ist die weiterhin paradoxe

und offen gehaltene Politik der Autonomie (welche als Arbeitsbegriff vonNewman entlehnt

wurde, jedoch über bloß »anarchistische Politik« hinausgeht). Sie wäre an anderer Stelle

und von real-existierenden anarchistischen Gruppen selbst zu beschreiben. Festgestellt

werden kann aber, dass jede anarchistische Bezugnahme auf Politik manchmal außer-

parlamentarisch, öfter noch antiparlamentarisch, zu verorten ist, dassmit ihr die Tätig-

keit in politischen Parteien und deren Form abgelehnt wird und sie nicht auf dieMacht-

instrumente des Staates hin orientiert wird (auch nicht dann,wenn angenommenwird,

dass damit Gegner*innen effektiv bekämpft werden könnten).Dort,wo es zum einzigen

Mal in der Geschichte aus strategischen Gründen eine Beteiligung von Anarchist*innen

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 387

an einer Regierung gab,wurde die Unmöglichkeit anarchistischen Regierens offenbar.22

Dies bedeutet im Übrigen nicht, das vom anarchistischen Standpunkt aus keine Unter-

schiede in Regierungen gesehen werden und es keinerlei Kooperationen zwischen An-

archist*innen und Linksradikalen bzw. auchmit Parteilinken gäbe. Deren Praxis ist nur

nicht der Weg des Anarchismus selbst, weil dieser nicht als politische Opposition verstan-

den und formiert, sondern jenseits des und gegen den staatlich strukturierten Rahmen von Po-

litik organisiert wird.23

Was sindnun aber die theoretischen Figurender (Anti-)Politik imAnarchismus – abgese-

hen von den verschiedenen angerissenen oder ausgeführten paradoxen Denkbewegun-

gen, welche sich im Anarchismus nachweisen lassen? Politik ist in der Gegenwartsge-

sellschaft als ein dem Staat zugeordnetes, und von diesem stark dominiertes, Verhält-

nis des Regierens zu begreifen. Da Veränderungen dennoch nur an vorfindlichen Rah-

menbedingungen ansetzen können (auch wenn diese radikal verändert werden sollen),

stellt sich auch die Frage nach einer alternativen Organisation von Gemeinwesen (mit den

daran anschließenden Fragen der sozialen und ideologischen Integration heterogener

Gemeinwesen, der Artikulation und Verhandlung divergierender Interessen, der Ent-

scheidungsfindungund -umsetzung,denBeziehungen zu anderenGemeinwesenusw.).

Der Fokus auf die Immanenz korrespondiert im Anarchismus damit, solidarische, gleiche

und freiheitliche Alternativen (auch in der Ökonomie, den gesellschaftlichen Geschlechter-

und Naturverhältnissen) präfigurativ vorwegzunehmen. Die Figuren der (Anti-)Politik er-

geben sich im Wesentlichen aus diesem grundsätzlichen Spannungsverhältnis. In die-

sem befinden sich im Übrigen auch Ansätze radikaler Politik, aber es ist im Anarchismus

besonders stark und spezifisch ausgeprägt. Zusammenfassend werden mit den folgen-

den Punkten noch einmal einige der bedeutenden Figuren der (Anti-)Politik veranschau-

licht:

1) DasHauptargument im individualistischen Anarchismus lautet, dass Politik Indi-

viduen entfremdet und ihre Individualität abstrakten und repressiven Kollektiven un-

terordnet. Zugleich wird angenommen, dass sich Emanzipation zwar für Einzelne be-

merkbarmacht undunbedingt ihrerMitwirkungbedarf, jedoch nicht von Individuenallein

durchgeführtwerdenkann.Unter anderemresultiert die »Politik der erstenPerson« inder

autonomenFrauenbewegungder 1960er bis 1990er Jahre aus diesemSpannungsfeld.Mit

dem Slogan »Das Private ist politisch« wurden Stellvertreter*innen-Politik als auch die

liberaleKonstruktion vonÖffentlichkeit/Privatheit zurückgewiesen. ImKontext der hier

22 Auf den spanischen Bürgerkrieg wurde innerhalb der republikanischen Territorien durch die An-

archist*innen mit einer sozialen Revolution geantwortet. Die CNT-FAI trat zwischen 4.11.1936 und

17.05.1937 in die republikanische Regierung ein, um Waffen und Versorgungsmaterialien für ih-

re Milizen zu erhalten. Juan García Oliver, Juan Peiró, Juan López Sánchez und Federica Montseny

waren kurzzeitig Minister*innen unter dem sozialistischen Ministerpräsidenten Francisco Largo

Caballero (vgl. CNT-FAI 1936).

23 Dass es hierüber dennoch Verwirrungen gibt, zeigt sich etwa darin, dass es immer wieder einzel-

neMitglieder von linkenPartei-Jugendorganisationen gibt, die sich als Anarchist*innen verstehen.

Dies entspricht vermutlich einemWunsch nach einer »radikalen« oder »authentischen« Identität

und Praxis. Darin zeigt sich ein Unverständnis dafür, dass der Anarchismus weder radikaler, noch

authentischer als sozialistische Politik ist, sondern schlichtweg anders, also in diesem Fall insbe-

sondere nicht Partei-förmig.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


388 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

erarbeiteten Positionwird sich keineswegs gegen die Intention dieser Aussage gewandt.

Sie würde aber damit lauten: »Das Private ist gesellschaftlich und Sache der involvierten

Personen.«

2) Politik selbst geschieht – so argumentierten Anarchist*innen, die an den von ih-

nen als ursprünglich erachteten sozialistischen Vorstellungen festhalten wollten – stets

in der Rahmensetzung der Machthabenden und Privilegierten. Daher ist es eine Illusi-

on, dass eine Partizipation an ihr, wirkliche Emanzipation ermöglichen kann. Histori-

sche Erfahrungen schienen diese Position immerwieder zu bestätigen. Stattdessen gibt

es andere und weit effektivereMöglichkeiten, sich selbst zu organisieren und Veränderungen an-

zustreben. Aus dieser Herangehensweise gingen eine Vielzahl von anarchistischen Prak-

tiken, Selbstverständnissen und Narrativen hervor, welche anschließend wiederum von

linken Szenen und Bewegungen adaptiert wurden.

3) Bestrebungen zu einer revolutionären nur-politischen Umwälzung der Gesellschaft

können aus anarchistischer Perspektive grundsätzlich nicht emanzipierend sein. Die

Annahme, sie könnten es, beruht auf falschen und instrumentellen Verständnissen von

politischer Macht und dem Staatsapparat, von deren Eigendynamiken und von der

Subjektivierung vonMenschen. Staatlichkeit ist entscheidend durch die sedimentierten

Interessen herrschender Klassen geprägt. Die Vorstellung einer emanzipatorischen

Umnutzung staatlicher Strukturen wäre naiv, ebenso wie jene, den Staat (trotz sei-

ner inneren Heterogenität und Umkämpftheit) als Terrain zu erachten, auf dem es

sich lohnen würde, soziale Kämpfe zu führen. Daher ist die Überwindung von Politik

als Herrschaftsverhältnis und damit die Aufhebung der Gesellschaftsform, in welcher sie sich

als solche konstituiert, das Fernziel im Anarchismus. Grundsätzlich wird dabei (abgesehen

von Ausnahmefällen) keineswegs die Organisation von Gemeinwesen abgelehnt. Anar-

chist*innen hüten sich aus verschiedenen Gründen davor, ausgearbeitete Konzepte zu

entwickeln und verfügen dennoch über Organisationserfahrungen in selbstorganisier-

ten emanzipatorischen Zusammenhängen. Es gilt, alternative Ansätze zur Organisation

vonGemeinwesen hervorzubringen,welche in ihrer praktischenUmsetzung vor Probleme

gestellt sind, wie sie auch in der herkömmlichen Politik auftreten.24 Obman diese Form

der Gemeinwesensorganisation radikaldemokratische Politik, basisdemokratische Selbstver-

waltung oder kollektive Selbstorganisation nennt, ist weitestgehend bedeutungslos, solange

ein qualitativer Unterschied zu herrschaftsförmiger politischer Organisation besteht.25

4) Das anarch@-syndikalistische Hauptargument ist, dass politische Auseinan-

dersetzungen nicht an die kapitalistischen ökonomischen Verhältnisse heranreichen,

sondern damit höchstens indirekt und unerfolgreich auf sie eingewirkt werden kann.

Beim alleinigen Fokus auf die ökonomische Dimension (auch wenn schnell eine kul-

turelle hinzugenommen wurde) entsteht allerdings eine Leerstelle in Hinblick auf

24 Dies betrifft z.B. die Vermittlung divergierender Interessen verschiedener sozialer Gruppen, selbst

wenn siemateriell weitestgehend gleichgestellt wären und gleichberechtigt,mit voller Beachtung

vonMinderheitenpositionen, partizipieren könnten; ferner die Erarbeitung und Umsetzung wich-

tiger Entscheidungen, die viele betreffen und möglicherweise von wenigen systematisch verletzt

werden etc.

25 Dafür werden immer wieder die autonomen Selbstverwaltungsstrukturen der Zapatistas in Chia-

pas und der Kurd*innen in Rojava als Beispiele angeführt.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 389

Politik, die problematisch ist, wenn Interessensdivergenzen innerhalb der Lohnarbei-

ter*innenschaft geleugnet und autonome Gewerkschaftskämpfe von konkurrierenden

Projekten politisch vereinnahmt werden. Aus diesem Grund scheint eine partielle und

gezielte Anwendung politischer Mittel oder eine gleichberechtigte Kooperation mit

emanzipatorischen politischen Gruppierungen in bestimmten Fällen sinnvoll.

5) Schließlich verhindert Politik mit jenen Menschen Veränderungen anzugehen,

welche den Willen haben, in Distanz zur bestehenden Gesellschaftsordnung Alterna-

tiven zu ihr aufzubauen. Dennoch erscheint es in bestimmten Situationen bisweilen

fast unumgänglich, aus strategischen Gründen in die Politik einzutreten, um einmalige

Gelegenheiten zur Beeinflussung gesellschaftlicher Rahmenbedingungen zu nutzen.26

Sicherlich ließen sichnochweitere derartigeFigurender (Anti-)Politik imAnarchismus

finden, zumal wenn die Konzepte direkte Aktion, konkrete Utopie, freiwillige Vereinbarung,

Zwischenraum, soziale Freiheit, Präfiguration, Autonomie oder libertärer Sozialismus/Anarchie

betrachtet werden. Um sie umfassend zu theoretisieren, bedürfte es weiterer Promoti-

onsarbeiten. Daher genügt an dieser Stelle die bereits ausführliche Darstellung der po-

litisch-theoretischen Beschreibung eines paradoxen Politikbegriffs im Anarchismus.

6.2.3 Die Pluralität und Heterogenität einer sozial-revolutionären Politik

der Autonomie

Einleitendwurden die »Hallmarks« des Peoples Global ActionNetwork, das Konzept der

»diversity of tactics«unddiePerspektivederanarchistischenSynthesebzw.desAnarchismus

ohne Adjektive als Beispiele für Versuche genannt, um mit der Pluralität und Heteroge-

nität im Anarchismus umzugehen. Diese Überlegungen verorte ich auf einer politisch-

praktischen Ebene. Analog dazu führt Spehr aus, dass die damit verbundene Komplexi-

tät aus dem Sozialen selbst hervorgeht. So wäre im Sozialen

»überhaupt nichts einfach. Jede soziale Kooperation, jede Situation darin und jede

Handlung, ist unendlich komplex. […] [Die freie Kooperation ist] ein Weg, […] [damit]

umzugehen. Ihre Logik entspricht genaudem,wiewirmit komplexen Systemenumge-

hen.Wir können sie nicht en detail steuern; wir beeinflussen sie, stellen fest wie sie sich

verändern, und beeinflussen sie dann neu. […] Freie Kooperation zieht aus der Komple-

xität sozialer Systeme und der Problematik von Geltungsansprüchen bestimmte Kon-

Die Frage nach der Einrichtung »herrschaftsfreier« politischer Organisationsformen unter Bedin-

gungen des politischen Herrschaftsverhältnis in einer durch Herrschaft geformten Gesellschaft

berührt das Problem des Widerstreits von Chaos und Ordnung. Der von Proudhon bekannte Aus-

spruch »Anarchie ist Ordnung« umgeht diese Problematik, weil dem Anarchismus (daneben) im

besten Sinne durchaus auch chaotische Eigenschaften attestiert werden können (vgl. Loick 2017:

212–220), ob in Hinblick auf die prinzipielle Infragestellung jeglicher Ordnung oder auch der An-

nahme eines Laissez-faire des Sozialen (vgl. Kropotkin 2021h).

26 Mandenkedabei z.B. an dieAnti-Politiker ErichMühsam,Gustav Landauer undErnst Toller, welche

in der kurzlebigen Bayrischen Räterepublik aktiv waren und dabei mit dem Widerspruch hader-

ten, nicht führen und keine Gewalt anwenden zu wollen – und sich dennoch gezwungen sahen,

die politischen Geschehnisse ihrer Zeit zu beeinflussen, um für eine alternative Gesellschaftsform

zu kämpfen (Schaupp 2017, Danyluk 2022, Dorst 1968).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


390 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

sequenzen. Sie beginnt nicht mit einem utopischen Ausgangsmodell, sondern nimmt

die aktuelle Situation zum Ausgangspunkt, so wie sie ist« (Spehr 2003: 68f.).

Ähnliches ließe sich für das Bündel der anarchistischen Organisationsprinzipien Auto-

nomie, Föderalismus, Dezentralität, Freiwilligkeit und Horizontalität (Kropotkin 1879/1922b:

13) sagen, die nicht ohne Grund am Ausgangspunkt der Genese des Anarchismus ab den

1860er Jahren standen (indem sie von diesem gegen die politische Ausrichtung des So-

zialismus verteidigt wurden) und bis in jüngster Zeit in den Kämpfen und Organisa-

tionsprozessen emanzipatorischer sozialer Bewegungen immer wieder (neu) entdeckt

werden. Dies allein kann als Indiz dafür gelten, dass in ihnen eine Wahrheit liegt, die

Gruppierungen und Personen entdecken können: Entweder Sozialist*innen richten sich

auf sozialistischePolitikhin aus und spalten tendenziell andere gesellschaftlichenSphären

ab,umsiepolitisch-instrumentell zuvereinnahmenundzustrukturieren,zuverhandeln

und zu repräsentieren. Oder sie sind skeptisch, kritisch, distanziert oder ablehnend gegenüber

Politik und versuchen, in anderen Sphären – jenseits und gegen Staatlichkeit – gesell-

schaftliche Transformationsprozesse durch Selbstorganisation, direkte Aktion und so-

ziale Revolution etc. anzuregen und umzusetzen. Auchwenn es verschiedene Zwischen-

positionen geben mag, scheint die Einsicht darin, dass es sich hierbei um zwei grund-

sätzlich voneinander abweichendeWege handelt, vielen schwer zu fallen.Wright bspw.

entwickelt augenscheinlich eine wohlwollende Herangehensweise, um die Inspiration,

die er in den Überlegungen des Anarchismus findet, als auch dessen Motivation (die er,

aufgrundseinerVerbreitung indenzeitgenössischenemanzipatorischen sozialenBewe-

gungen sieht) in ein gemeinsames sozialistisches Projekt zurückzuholen (Wright 2017).

Dieses Anliegen ist nicht zuletzt derWahrnehmung geschuldet, dass nur politischesHan-

deln – auch für jene, die radikale Absichten hegen – scheinbar überhaupt Erfolge zeitigt,

da mit ihm Rückmeldungen und Reaktionen auf dem politischen Feld einher gehen.27

Selbstorganisierte Projekte sind oft kleinteiliger und weniger sichtbar; direkte Aktionen

unmittelbarer und auf bestimmte Situationen bezogen. Umgekehrt ist dagegen die so-

ziale Revolution so umfassend und weit entfernt, dass sie (selbst als Orientierungsrah-

men bzw. Fluchtlinie) als »unrealistisch« und ungreifbar erscheint. Indessen ist es nicht

ausgemacht, dass anarchistische Ansätze und Praktikenweniger effektiv sind als die des

politischen Sozialismus. Dies ist allerdings eine Frage der angelegten Maßstäbe. Abgelei-

tet aus einigenAspekten der sozialenRevolution können für denAnarchismus dabei u.a.

Initiative, Konfrontation, Radikalität, Präfiguration und Emanzipation als Qualitätskriterien

genannt werden, die sich in den gewählten Praktiken, Aktionsformen und Taktiken wi-

derspiegeln sollen (→ Fig. 16, Fig. 17).

In diesem Zusammenhang wird deutlich, dass die anarchistischen Organisations-

prinzipien mit einer bestimmten Ethik korrespondieren. Im politischen Sozialismus

27 Dahingehend lässt sich seit ca. 2007 eine kontinuierliche Ausweitung von Strategien zur Erlan-

gung vonmedialer Aufmerksamkeit in linken Bewegungen feststellen, z.B. mittels der Produktion

hochwertiger Mobilisierungsvideos. Dies hat auch mit den technischen Möglichkeiten der neue-

ren sozialenMedien zu tun. Problematisch ist es, wenn dadurchMassenaktionen zu zivilemUnge-

horsamv.a. als spektakuläres Erlebnis dargestellt werden. Denndadurchwird dasMissverständnis

genährt, die Teilnahme an einer solchen Aktion oder die durch sie erreichtemediale Aufmerksam-

keit sei selbst schon Politik – statt einer ihrer möglichen Bestandteile.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 391

wurde diese oftmals vernachlässigt, weil entweder von einem vulgären Materialismus

ausgegangen wurde oder die Ermöglichung eines ethischen Lebens auf einen Zeit-

punkt nach der Revolution verschoben wurde (s.o.). Im Anarchismus gilt es hingegen

soziale Freiheit, ökonomische, politische und dignitive Gleichheit, Solidarität und gegenseitige

Hilfe, Vielfalt und Selbstbestimmung umzusetzen – und gelegentlich auch vorzuleben –,

um alternative Beziehungen zu stiften und sich an den eigenen Ansprüchen messen

zu lassen (anstatt »bessere« oder »neue« Menschen sein zu wollen). Um es noch ein-

mal zu wiederholen: Die anarchistische Ethik orientiert sich nicht an metaphysischen

Begründungsmustern oder Legitimationsformeln, sondern geht von der Soziabilität,

Eigenwilligkeit und den Bedürfnissen menschlicher Tiere aus. Dementsprechend stellt

sie kein fixiertes moralisches System dar, welches von spezialisierten Autoritäten aus-

gelegt werden könnte, sondern bleibt offengehalten und in Aushandlungsprozessen an

konkrete Fälle gebunden. (Das hierbei Anspruch und Wirklichkeit auseinanderklaffen,

versteht sich von selbst, spricht aber nicht gegen den Anspruch.) Das Verhältnis einer

Politik der Autonomie zur anarchistischen Ethik ist an dieser Stelle zu benennen, um das

Missverständnis zu vermeiden, dass bestimmte Organisationsprinzipien oderWertvor-

stellungen aus sich heraus »anarchistisch« wären. Denn die Form allein bestimmt nicht

hinreichend den Inhalt. So ist es keine anarchistische Option, dass soziale Gruppen als

reaktionär zu erachtende Praktiken anwenden – etwa Kinder schlagen –, weil dies ihr

»Recht« aufgrund der Autonomie in ihrer Kommunewäre.Auchwenn die überwiegende

Mehrheit in einer autonomen Kommune einen Tyrannen wählen sollte, kann dies nicht

als Folge der anarchistischen Konzeption angesehen werden.28

Gleichwohl bleibt das Plädoyer für Heterogenität und Pluralität bzw. das Anliegen

ihrer Realisierung für den Anarchismus wesentlich und zwar sowohl aus anti-politischen

(ethischenundutopischen) als auchaus politischen (strategischenundprogrammatischen)Grün-

den: Wenn eine erstrebenswerte Gesellschaft nicht repressiv sein und die Selbstbestim-

mung aller Menschen ermöglichen soll (Utopie), stellt sich die Frage, wie die daraus re-

sultierende Heterogenität organisiert werden kann – und zwar zugleich in der Konzep-

tion der Zielvorstellung (Programm) als auch in der konkreten Annäherung an diese in-

nerhalb von emanzipatorischen sozialen Bewegungen (Ethik). UmVermittlung und Ver-

ständigung zu erreichen, verlangt sie zugleich eine herzustellende geteilte Grundlage,

28 Aus diesen Gründen ist das anarchistische Streben nach Autonomie auch unvereinbar mit der

Ideologie und den Praktiken von sogenannten Reichsbürger*innen oder völkischen Siedler*innen.

Deren Rhetorik bezieht sich ebenfalls auf »Selbstverwaltung« und ihre Praktiken können zweifel-

los als ein Austreten aus der bestehenden Gesellschaftsordnung (wie auch aus einem rationalen

und modernen Weltbild) verstanden werden. Doch sowohl die Bezugnahme auf ein idealisiertes

»Deutsches Reich« oder fiktionale germanische Stämme als auch die damit verbundenen hierar-

chischen und autoritären Annahmen verweisen nicht allein auf die Realitätsverweigerung bürger-

licher Subjekte, sondern auch auf politische Logiken und die Sehnsucht nach einem starken Staat.

Wenn dieser im bestehenden Staat nicht (mehr) gesehen wird, werden die verinnerlichten Staat-

lichkeitsprinzipien gewissermaßen in die eigenen Hände genommen und ausgelebt. Reichsbür-

ger*innen, völkische Siedler*innen und rechts-esoterische Sekten (z.B. Anastasia) weisen einen

ausgeprägten Anti-Egalitarismus, Antisemitismus, Rassismus undAnti-Modernismus auf. Obwohl

also bestimmte Aspekte eines Strebens nach Autonomie in diesen Kreisen anhand ihrer Praktiken

unterstellt werden können, haben deren Positionen nichts mit anarchistischen Vorstellungen zu

tun.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


392 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

die schon in der Pluralität der Akteur*innen,welche sie umsetzen,wirksamwird (Strate-

gie).Damitunterscheidet sichdie anarchistischeauchvonsozialdemokratischen,partei-

kommunistischenund linksliberalenHerangehensweisen,mit denen sie jeweils Schnitt-

punkte hat.29 Weil diese sich politisch orientieren, richten sie sich direkt am national-

staatlichen Rahmen aus oder gelangen auf Umwegen wieder bei diesem an.30 Der Na-

tionalstaat entsteht erst durch die Homogenisierung der ihm unterworfenen Bevölke-

rung und befördert bspw. rassistisch aufgeladene Zuschreibungen und Ressentiments,

umunterschiedliche Bevölkerungsgruppen gegeneinander auszuspielen und sie der Re-

gierungspolitik zuzuordnen. Dagegen resultiert im Anarchismus aus seiner anti-politi-

schen Ausrichtung auch eine ausgesprochen anti-nationale Einstellung.

Pluralität und Heterogenität können im anarchistischen Sinne nur sinnvoll befürwortet und

umgesetzt werden, wenn sie mit der Fähigkeit einhergehen, Grenzen zu ziehen und sich von reak-

tionären Gruppierungen zu lösen (bspw. wenn diese rassistisch, sexistisch, homophob, an-

tisemitisch, esoterisch oder verschwörungsmythologisch auftreten). Dabei stehen die-

se Grenzziehungen nicht fest, sondern sind die jeweiligen Akteur*innen selbst gefragt,

sie zu verhandeln und vorzunehmen.31 Abgrenzungen sind auch erforderlich, um ge-

nossenschaftliche Beziehungen zu anderen Gruppierungen und Personen herzustellen

und die Affinität zu ihnen zu vertiefen. Dies wird jedoch (dem Anspruch nach) nicht

abstrakt nach ideologischer Ausrichtung oder inhaltlichen Positionen, vielmehr anhand

konkreter Verhaltens- und Denkweisen und den Aktionsformen bemessen. Anders ge-

sagt geht esdieserVorstellungnachumdiepermanenteVerhandlungvon (indiesemFall:

29 So wird etwa im Neoleninismus eine grundlegende andere Vorstellung von emanzipatorischen

Prozessen vertreten, wie z.B. in dieser Passage deutlich wird: »Unsere unmittelbare Erfahrung ei-

ner Situation in der Wirklichkeit ist für gewöhnlich die einer Menge aus bestimmten Elementen,

die nebeneinander bestehen; so konstituiert sich etwa eine Gesellschaft aus einer Vielzahl von

Schichten oder Gruppen, und die Aufgabe der Demokratie wird darin gesehen, eine erträgliche

Koexistenz der verschiedenen Elemente zu ermöglichen. Alle Stimmen sollen gehört und alle In-

teressen und Forderungen berücksichtigt werden. Die Aufgabe der radikalen emanzipatorischen

Politik ist dagegen, von dieser Mannigfaltigkeit die ihr zugrunde liegende Spannung zu ›subtra-

hieren‹« (Žižek 2009: 226).

30 Das historische Paradigma ist die Aufgabe der internationalen Solidarität in der Arbeiter*innen-

bewegung ab den 1890er Jahren, die letztendlich auch ein Faktor für die Hochrüstung und den

Kriegseintritt des Deutschen Reichs war. Rocker führt dazu in Bezug auf den Kongress der Zweiten

Internationalen (Arbeiterassoziation) in seinen Memoiren aus, wie fatal es war, dass den Arbei-

ter*innen von den Führungsriegen sozialistischer Parteien nicht zugetraut wurde, sichMeinungen

zu bilden,während sie selbst vulgärmarxistisch denMilitarismus plumpaus demKapitalismus ab-

leiteten, womit effektiv nichts gesagt sei (Rocker 1974: 54f.).

Darüber hinaus können auch die Entwicklung der Sowjetunion unter Stalin und die sozialistischen

nationalen Befreiungsbewegungen angeführt werden. Auch jüngere Theoretiker*innen beziehen

sich in sozialdemokratischer oder parteikommunistischer Linie auf den nationalstaatlichen Rah-

men (z.B. Mouffe).

31 Für Irritation in der deutschsprachigen linksradikalen Szene sorgte z.B., dass sich Autonome

und Anarchist*innen in Frankreich an den Protesten der sogenannten »Gelbwestenbewegung« in

Frankreich zwischenNovember 2018 und Juni 2019 beteiligten. Kritisiert wurde, dass sich an dieser

sozialen Bewegung ebenfalls viele Rechtsextreme beteiligten. Deswegen eine Beteiligung daran

abzulehnen oder sie zu verurteilen, ist eine Sichtweise, die von kämpfenden sozialen Bewegungen

entkoppelt ist (vgl. Arbeitskreis Gilets Jaunes 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 393

genossenschaftlichen) Beziehungen, welche umgekehrt verlangt, dass die betreffenden

Akteur*innen ihre jeweiligen inhaltlichen und ideologischen Standpunkte bestimmen.

Dass die Transformation und Gestaltung von Beziehungsweisen zugleich Ausgangs- als

auch Zielpunkt von zeitgenössischen sozial-revolutionären Bestrebungen sein müssen,

anstatt einfach vorausgesetzt zu werden, darin hat Adamczak (2017) anarchistische und

feministische Grundüberlegungen sehr treffend adaptiert und reformuliert.

DasbeschriebeneModell hat in seinenOrganisationsprinzipien, seinerdirektenVer-

knüpfung u.a. mit der ethischen Dimension, in seinem Plädoyer für Pluralität und He-

terogenität, aber auch imBewusstsein umdie Bedingungen ihrerHerstellung offenkun-

dig eine andere Formals linke politische Parteien.Es geht übermikropolitische Ansätze,

die in vielerlei Hinsicht seinen Grundlagen entsprechenmögen, ebenso hinaus wie über

emanzipatorische soziale Bewegungen, welche sich vorrangig auf ein einzelnes Thema

fokussieren (›Ein-Punkt-Bewegungen‹). Und es ist auch von der Konzeption einer ›Mo-

saik-Linken‹ (vgl. Candeais 2010) zu unterscheiden, welche von der Notwendigkeit aus-

geht, verschiedenste emanzipatorische Gruppierungen parteipolitisch anzuführen und

zu vertreten, als auch auf der Annahme beruht, linke Intellektuelle müssten dieses Mo-

saik zusammensetzen. Die netzwerkartige und horizontale (Milstein 2013: 53) anarchisti-

sche Konzeption emanzipatorischer sozialer Bewegungen wird schon in frühen Aussa-

gen deutlich, bspw. bei Most, der schreibt, dass sich die

»Regelung aller dieser Dinge […] in einer kommunistischen Gesellschaft nicht unter

einer Diktiererei von oben herab […], sondern vielmehr unter dem Zutagetreten der

verschiedenartigsten diesbezüglichen Bedürfnisse ganz von selbst durch die freieste

Bewegung aller Kräfte und ein äußerst lebendiges öffentliches Leben [vollziehenwird]

[…]. Das Bild der kommunistischen Gesellschaft wird kein Kreis sein, von dessen Zen-

trum aus strahlenförmig alles dirigiert wird, sondern ein mannigfach verschlungenes

Netzwerk, dessen Knotenpunkte die verschiedenartigsten Tätigkeitsgebiete darstel-

len« (Most 1899/2006Bc: 34).

Ähnlich sieht dies Pouget in der autonomen Gewerkschaftsbewegung umgesetzt, der

meint, in der CGT gäbe es »Zusammenhalt, aber keinen Zentralismus, Initiative, aber

keine Führung. Der Föderalismus ist überall, auf allen Ebenen, die verschiedenen Ein-

heiten – vom Individuum über das Syndikat, die Föderation oder Arbeitsbörse bis zu

den Bundessparten – sind allesamt autonom. Eben darin liegt die Ausstrahlungskraft

der CGT: der Anstoß erfolgt nicht von oben, sondern von irgendwo und bahnt sich mit

wachsender Kraft seinen Weg durch die gesamte Organisation« (Pouget 2014c: 132f.).

Und Landauer wirft den Staatssozialist*innen vor, sie hätten keinen »Instinkt für das,

was Gesellschaft heißt. Sie ahnen nicht im entferntesten, daß Gesellschaft nur eine Ge-

sellschaft von Gesellschaften, nur ein Bund, nur Freiheit sein kann. Sie wissen darum

nicht, daß Sozialismus Anarchie ist und Föderation. Sie glauben, Sozialismus sei Staat,

währenddieKulturdurstigendenSozialismus schaffenwollen,weil sie aus […] demStaat

herauswollen zurGesellschaft derGesellschaftenundder Freiwilligkeit« (Landauer 1967:

103f.).

Doch wie schon gesagt ergibt sich aus der Form allein nicht der Inhalt. Und so blei-

ben offene Fragen nach den ideologischen und organisatorischen Grundlagen, nach der

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


394 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

utopischen und programmatischen Orientierung sowie nach der ethischen und strate-

gischen Umsetzung eines solchen sozial-revolutionärenNetzwerkes und libertär-sozia-

listischen Projektes. Mit der Frage nach dem Charakter der Politik der Autonomie ist die

Frage nach der Aneignung, Umverteilung und Strukturierung von Macht in einem sol-

chen pluralistischen Bündnis verknüpft. Im Anarchismus wurde die Machtfrage immer

wieder umgangen, und auch zum Abschluss dieser Arbeit kann sie nicht beantwortet

werden. Dies bedeutet aber nicht, dass es dazu keinerlei Überlegungen gäbe oder wir

in den Umkehrschluss verfallen müssten, dass ohne avantgardistische – und tendenzi-

ell auch autoritäre – Kaderorganisation keine sozial-revolutionäre Perspektive möglich

wäre,wie es prominent Žižek (2002: 132) behauptet.32 ImGrunde kann es auf dieMacht-

frage aus anarchistischer Perspektive auch keine zufriedenstellende Antwort geben, da

ihre erneute Verdichtung und derWechsel der Regierenden zu (oft noch undurchdring-

licheren und festeren) erneuertenHerrschaftsordnungen führte.Gerade dies stellt eines

der Gründungsmomente des Anarchismus dar, der aus den Erfahrungen der 1848-Revo-

lution – in dessen Folge der Begriff der sozialen Revolution entwickelt wurde – ebenso

hervor geht wie aus denMachtkämpfen innerhalb der Ersten Internationalen 1872. Und

diese Erfahrung wurde fortwährend erneut bestätigt, sei es im Konformismus (bis hin

zur »Burgfriedenspolitik«) sozialdemokratischer Parteien an derWende zum20. Jh., im

Nachgang der russischen Revolution ab 1921, im spanischen Bürgerkrieg 1937, der sys-

temstabilisierenden Rolle bspw. der italienischen oder französischen kommunistischen

Parteien inden 1960erund 1970er Jahren,bis hin zumAgieren linkspopulistischerPartei-

en wie dem griechischen Syriza und dem spanischen Podemos ab 2010. Auf niedrigerer

32 Žižek formuliert: »[O]hne die Form der Partei bleibt die Bewegung in dem tückischen Zyklus des

›Widerstands‹ gefangen, einem der großen Schlagworte ›post-moderner‹ Politik, die den ›guten‹

Widerstand gegen die Macht mit der ›schlechten‹ revolutionären Machtübernahme kontrastiert.

[…] Die entscheidende ›leninistische‹ Lehre heute lautet folglich: Politik ohne die organisatorische

Form der Partei ist Politik ohne Politik […]. Die Blockade,mit der wir es heute zu tun haben, besteht

darin, daß es zwei Möglichkeiten für soziopolitisches Engagement gibt. Entweder man spielt das

Spiel des Systems und läßt sich auf den ›langenMarsch durch die Institutionen‹ ein, oder man en-

gagiert sich in den neuen sozialen Bewegungen, vom Feminismus, über Umweltschutz zum Anti-

rassismus. Aber […] die Begrenztheit dieser Bewegungen besteht darin, daß sie nicht politisch im

Sinne des allgemeinen Singulären, sondern ›Einthemenbewegungen‹ sind, denen die Dimensi-

on der Allgemeinheit fehlt, d.h., sie beziehen sich nicht auf die gesellschaftliche Totalität« (Žižek

2002: 132f.).

Letztendlich reproduziert sich in derartigen Kontroversen die grundsätzlich zu unterscheidenden

Herangehensweisen des Anarchismus, der Sozialdemokratie und des autoritären Kommunismus,

wie es sich bspw. im Verständnis von gesellschaftlicher Totalität stellt. Daher ist es zugleich wich-

tig, wiemüßig, diese Debatten zu führen. Dies gilt insbesondere, wenn es sich von realen sozialen

Kämpfen entkoppelte, intellektuelle Debatten handelt, in denen jemand wie Žižek seinen Kon-

trahent*innen abspricht, eigene Wahrheiten hervorzubringen und dabei unterstellt, dass die von

ihm aufgeworfenen Probleme nicht ebenso von den von ihm kritisierten Akteur*innen selbst ge-

sehen werden. Von diesen werden sie aber besser – weil konkret und nicht abstrakt, weil lösungs-

orientiert statt pseudo-kritisch – begriffen. Das bedeutet nicht, dass die Einwürfe aus diesem La-

ger nicht ebenfalls Gehalt hätten, wenn Žižek etwa meint, der »echte ›dritte Weg‹, nach dem wir

suchen müssen, ist dieser dritte Weg zwischen der institutionalisierten parlamentarischen Politik

und den neuen sozialen Bewegungen« (Ebd.: 138). Anarchist*innen sehen dies ganz ähnlich, zie-

hen daraus jedoch ganz andere Schlussfolgerungen.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 395

Ebene ist die Erfahrung autoritären Gebarens, hierarchischer Strukturen und Ambitio-

nen zu Zentralisierung, auch den Aktiven in emanzipatorischen sozialen Bewegungen

wohl bekannt. Trotzdem bleibt der Antiautoritarismus im Anarchismus häufig ein Re-

flex, der zur selbsterfüllenden Prophezeiungwird,wennmit ihmMachtfragen systema-

tischumgangenwerden.Beschäftigen sichAnarchist*innennichtmit diesen,werden sie

von Fraktionen beantwortet, welche die Gelegenheit ergreifen (Neupert-Doppler 2019)

und führen wollen. Diese sind – je nach Kontext – insbesondere linke Parteien, auto-

ritär-kommunistische Gruppierungen oder NGOs.WerdenMachtfragen dagegen völlig

intransparent und basierend auf sozialen Kontakten und persönlichen Sympathien ge-

handhabt, führt dies entweder zur Selbstbezüglichkeit der »Szenen«, in denen es häufig

eher um permanente individuelle Sorgen um den Status und die Anerkennung in der

sozialen Gruppe zu gehen scheint, als darum, effektive soziale Kämpfe zur Veränderung

der Gesellschaft hervorzubringen. Oder sie münden in ein informelles Bewegungsma-

nagement, das zwar progressive Zielsetzungen verfolgt und integrative Partizipations-

möglichkeitenbietet, aber nicht davor gefeit ist, selbst neoliberale Logiken zu adaptieren

und neue Ausschlüsse zu produzieren.33

Dahingehendsoll eine sozial-revolutionäreOrientierungeinenUnterschiedmachen.Sie

bietet andere Lösungen an als die Bestrebung einer »radikalen Realpolitik« (Brie 2009),

die freilich in der Tradition Luxemburgs gesehen, aber z.B. von Sutterlütti und Meretz

(2018) – in ihrer verkürzten Entgegensetzung von Reform und Revolution sowie ihrem

idealistischen Begriffsapparat – nur rudimentär begriffen wird. Mit sozialer Revoluti-

on wird erstens der Anspruch formuliert (bzw. in Erinnerung gerufen oder erst bewusst

gemacht) eine radikale undumfassendeGesellschaftstransformation anzustoßen,die in

verschiedenen gesellschaftlichen Sphären und Bereichen gleichzeitig und parallel statt-

findenmuss. Zweitens geht es um Emanzipation, die nur dann gelingen kann, wenn sie

mitunddurchvonAusbeutung,Unterdrückung,DiskriminierungundEntfremdungbe-

troffenen Subjekten selbst geschieht, welche die Bedingungen der sozialen Hierarchie

insgesamt verändernwollen.Damit verknüpft ist ferner,dass verschiedeneHerrschafts-

verhältnisse ebenso wie die Entfaltung erstrebenswerter solidarischer, egalitärer und

freiheitlicher gesellschaftlicher Verhältnisse, intersektional zusammengedacht werden.

Drittens führt dies wiederum zur Pluralität und Heterogenität der sozial-revolutionä-

ren Akteur*innen zurück, von denen bereits ausführlich die Rede war. Es gilt, immer

wieder Formen, Sprachen und Modi zu finden, durch welche sie auf Augenhöhe und in

Anerkennung ihrer Differenzen, durch produktiven und konstruktiven Streit eine ge-

teilte Grundlage herstellen können. Viertens kann als Merkmal der sozialen Revolution

das in dieser Arbeit dargestellte Streben nach Autonomie gelten. Zumindest angerissen

33 Ohne wiederum Fragen nach Führung und dem Umgang mit Macht generell zu umgehen (weil

dies die Tatsache ihrer Existenz undWirkungsmacht wie dargestellt offensichtlich nichtmindert),

gilt es für Anarchist*innen derartigen Entwicklungen in linken Bewegungen skeptisch gegenüber

zu bleiben. So formuliert Bröckling schon in einem früheren Aufsatz, wie die Ausweitung von Ma-

nagement-Diskursen in sämtliche gesellschaftliche Bereiche eingedrungen ist (Bröckling 2000:

131–167). Vor diesem Hintergrund ist zumindest zu diskutieren, inwiefern es ein Bewegungsma-

nagement gibt und wie damit umgegangen werden kann und sollte.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


396 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

werden kann dahingehend, dass im Anarchismus darauf Wert gelegt wird, die Indivi-

dualität der Einzelnen zu beachten und dass die Heterogenität revolutionärer Subjekte

als selbstverständlich betrachtet wird. Weiterhin wird angenommen, dass eine sozial-

revolutionäre Orientierung und ein emanzipatorisches Bewusstsein weder aus der so-

zialstrukturellen Positionierung – nicht aus objektiv feststellbarer Ausbeutung und Un-

terdrückung – noch durch bestimmte historisch-gesellschaftliche Konstellationen und

Ereignisse allein entstehen oder gar automatisch aus diesen hervorgehen. Hinzukom-

men sowohl kulturelle als auch subjektive Faktoren, die durch Praktiken und Diskurse in

sozialen Beziehungen geformt werden –und darum (nicht-manipulativ, sondern trans-

parent) beeinflusst werden können.

Bei diesen Überlegungen zur sozialen Revolution geht es primär um die Orientie-

rung des libertär-sozialistischen Lagers, um sein Selbstverständnis und um seine Radi-

kalisierung. Im nächsten Schritt ist nach den eigenen Kapazitäten innerhalb der realen

Kräfteverhältnisse zu fragen, um der Hybris zu entgegen, selbst »alles verändern« (Cri-

methInc 2015) oder »denHimmel stürmen« (Wright 2005) zuwollen.Denn geschieht der

Abgleich mit den realen politischen Kräfteverhältnissen, mit den ökonomischen Bedin-

gungen, gesellschaftlichen Konstellationen, vorhandenen Subjektformen, bestehenden

sozialenundgenossenschaftlichenBeziehungenundden inNarrationensedimentierten

Erfahrungen von Akteur*innen in emanzipatorischen sozialen Bewegungen nicht, ver-

kommt die Bezugnahme auf soziale Revolution wiederum zur dogmatischen Phrase oder

romantischen Projektion.

Dementsprechend besteht die (anti)politische Tätigkeit darin, Räume undNetzwer-

ke zu schaffen, in denen nach Autonomie strebende, plurale, heterogene Akteur*innen

zusammenkommen, sich über ihre Grundlagen verständigen und gemeinsam handeln

können. Organisationen dienen in diesem Zusammenhang dazu, Menschen zu befähigen, zu er-

mächtigen, zubildenundzuorientieren.Durch siewerden solidarischeundgenossenschaftlicheBe-

ziehungengestiftet sowiedirektes undpräfigurativesHandeln ermöglicht.Mit ihnenwirddas liber-

tär-sozialistische Projekt ausgedehnt und radikalisiert. Dies geschieht in emanzipatorischen

sozialen Bewegungen aktuell überwiegend implizit, z.B. auf Kongressen, Vernetzungs-

treffen, Buchmessen, Camps etc. oder nur informell, im Rahmen persönlicher Kontakte

zwischen Gruppierungen und Einzelpersonen. Das heißt, es ist keineswegs so, dass die

beschriebene Perspektive völlig neu wäre oder niemand diese Herangehensweise ver-

stehen oder teilen würde. Sie stellt im Gegenteil eine Realität dar, über welche in dieser

Arbeit vorrangig reflektiert wurde. Zu nennen wäre hier beispielsweise auch die synthe-

tische Föderation deutschsprachiger Anarchist*innen, die zwischen 2013 und 2017 einige Or-

ganisationserfolge erzielen konnte (FdA 2023).34 Äußerst selten werden aber die Grund-

lagen einer geteilten Ethik, Utopie, Strategie, Programmatik, Ideologie und Organisa-

34 Wobei Anspruch und Wirklichkeit hinsichtlich einer Synthetisierung verschiedenen Strömungen

innerhalb der anarchistischen Szene in den letzten Jahrzehnten stark auseinanderklafften, wie

Bartsch nüchtern feststellt: »[…] Die Zusammenarbeit scheiterte an Richtungs- und Klubdifferen-

zen. Obwohl die Anarchisten Angst vor ›Führern‹ hatten, verdankten sie es immer hervorragenden

Persönlichkeiten, wenn überregionale oder gar gesamtdeutsche Vereinigungen gebildet wurden.

Aber oft konnten sie nicht einmal im Rahmen derselben Stadt zu einer Übereinkunft gelangen. So

war die Zusammenarbeit zwischen den verschiedenen Schattierungen gewiß nicht hoffnungslos,

aber selten und niemals von Dauer« (Bartsch 1972: 21).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 397

tion kollektiv und gleichberechtigt debattiert und verhandelt. Auf der politisch-prakti-

schen Ebene wäre dies die Konsequenz aus den in dieser Arbeit angestellten Überlegun-

gen zum paradoxen anarchistischen Politikverständnis. Bei Kenntnis des Anarchismus

ist auchdieAngst vorderartigenKonstituierungsprozessenverständlich.Dochwennan-

archistische Prinzipien verstanden, ernst genommenund angewandtwerden, ist sie un-

berechtigt. So bleiben Vereinbarungen, die geschlossenwerden,weiterhin verhandelbar

und Entscheidungen nur zu dem Grad umgesetzt, wie sie mitgetragen werden. Auch

Verbindlichkeiten zwischen Gruppierungen und Personen bestehen nur so lang, wie sie

von den Beteiligten aufrechterhalten werden. Solidarische und genossenschaftliche Be-

ziehungen sind nur so tief, wie die Beteiligten Affinitäten zueinander entwickeln. Die

Angst und zumTeil dieUnfähigkeit, sie zu gestalten, sind in einer individualisierten und

beschleunigten Gesellschaftsform weit verbreitet und können nur gegen diese abgelegt

werden.35 Auch dies ist Bestandteil des Strebens nach Autonomie.

6.2.4 Anarchistische Versuche mit gesellschaftlich erzeugten

Widersprüchen umzugehen

Es wurden dieThesen untersucht, dass der Anarchismus das (inhaltliche) Potenzial hat,

verschiedene (anti-)politische Strömungen in ein gemeinsames sozial-revolutionäres

Projekt einzubeziehen; dass sein Politikverständnis zwischen radikaler Politik und anti-

politischen Tendenzen schwankt und daher paradox ist; sowie jene, dass das anarchis-

tische Denken insgesamt als paradox beschrieben werden kann. Daran anschließend

kann erneut die Vermutung geäußert werden, hierbei handle es sich lediglich um eine

Reflexion gesellschaftlicher Widersprüche. Selbst wenn für diese Herangehensweise

Sympathien bestehen, ist diesem Zweifel Raum zu geben. Ob die Widersprüche im

Anarchismus bestehen bleiben oder sich – in ihrer Gesamtheit betrachtet – synthetisie-

ren lassen, kann sich tatsächlich erst in der Praxis erweisen. Dies betrifft im Übrigen

wiederum auch die anarchistische Verbindung zwischen (bestimmten, radikalen) so-

zialistischen und liberalen Strängen, welche sich bis heute fortsetzt und immer wieder

Irritation hervorruft. Damit wird der Faden zur radikalen Demokratie zurückgesponnen,

deren Fluchtpunkt als Anarchie benannt wird, beruhend etwa auf der von Balibar so

bezeichneten Gleichfreiheit (Balibar 2012, → 2.4.2).

In emanzipatorische soziale Bewegungen unter gegenwärtigen gesellschaftlichen

und politischen Bedingungen involviert zu sein – wie es Anarchist*innen auf die eine

oder andere Weise sind oder zu sein beanspruchen –, bedeutet notwendigerweise mit

gesellschaftlichenWidersprüchen konfrontiert zuwerden und einenUmgangmit ihnen

finden zu müssen. Dabei bestehen deutliche Unterschiede bspw. zwischen der klassisch-

35 Allerdings lässt sich keineswegs an jeweiligen Strömungen oder Positionen festmachen, welche

Gruppen oder Personen dies können oder nicht. Bspw. gibt es individualistisch-insurrektionalisti-

sche Gruppierungen, in denen klare Vereinbarungen getroffen, Entscheidungen gefällt, Verbind-

lichkeiten eingegangen werden sowie gut nach innen und außen kommuniziert wird, während es

anarchistische Kommunist*innen oder Syndikalist*innen gibt, die sich damit äußerst schwer tun.

Das bedeutet von einem ideologisch-inhaltlichen Standpunkt sollte niemals auf bestimmtes Ver-

halten oder die Kapazitäten zu produktivem Streit, zu Kooperation, zu konfrontativer Praxis usw.

geschlossen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


398 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

sozialistischen theoretischen Figur eines Antagonismus von Kapitalismus und Lohnar-

beit (welche im Anarchismus als Widerspruch zwischen Kapitalismus und dezentralem

Sozialismus aufgefasst wird), einer sinnvollen Vermittlung zwischen individuellen

und kollektiven Bestrebungen oder dem Anliegen der prozesshaften Herausbildung

eines common ground zwischen unterschiedlichen Gruppierungen einer pluralistischen

Strömung. Die erste stellt ein Herrschaftsverhältnis dar, welches eine gesellschaftliche

Teilungund sozialeHierarchisierunghervorbringt,die zweite ist eineFragedivergieren-

der Wahrnehmungen und Vorstellungen von sozialen Phänomenen unter spezifischen

gesellschaftlichen Bedingungen und das dritte eine Überlegung zur (anti-)politischen

Strategie, Ethik und Organisationspraxis in emanzipatorischen sozialen Bewegungen.

Dennoch ähnelt sich die Weise, auf welche die Pole eines Gegensatzes gefasst, wie sie

bewertet und ins Verhältnis gesetzt werden. Diese relationale Denkweise ist mit variie-

renden subjektiven Strategien zur Lebensbewältigung in einer hochgradig komplexen,

beschleunigten und unverfügbaren Gesellschaftsform verbunden. Wird der Anspruch

formuliert, Herrschaftsverhältnisse in ihr abzubauen und perspektivisch zu ersetzen,

gewinnen diese Bearbeitungsmodi bestimmte Ausprägungen. Gleichwohl wäre es ein

Missverständnis würde der subjektive Bedarf an Weltbewältigung als Ausgangspunkt

dieser Arbeit angesehen werden. Ihn mitzudenken, ermöglicht aber ein reflektiertes

Verstehen der politischenTheorie des Anarchismus.

Beim postanarchistischen Denken in Paradoxien und Spannungsfeldern handelt es

sichum eine vonverschiedenenMöglichkeiten,umdenAnarchismus zu theoretisieren.Da-

mit konnte plausibel dargestellt werden, dass die Vielzahl der offensichtlichen Konflikte

und scheinbaren Widersprüche im anarchistischen Denken als paradox gelten können

– und damit auch auf ein Charakteristikum des Anarchismus hinweisen. Neben diesem

eminent undogmatischen Ansatz bestehen unter Anarchist*innen ebenfalls viele dog-

matische Annahmen und Denkmuster. (Schon aus diesem Grund kann das paradoxale

anarchistische Denken nicht als sein »Wesensmerkmal« gelten, d.h. aus dem Paradox

soll selbst kein Dogma gemacht werden.) Auch wenn es kontraintuitiv scheint, treten

dogmatische und undogmatische Annahmen in der Realität vermischtmiteinander auf,

da bspw. oberflächliche inhaltliche und/oder ideologische Positionen häufig subjekti-

ve Beweggründe und Glaubenssätze übertünchen, welche auf spezifische Kapazitäten,

Prägungen, Erfahrungen und ihren Interpretationen beruhen. Letztere sind selbstver-

ständlich auch in bestimmte gesellschaftliche Verhältnisse eingebettet, was umso stär-

ker nach Reflexion verlangt, um subjektive und objektive Faktoren zusammenzubringen

und davon ausgehend inhaltliche und ideologische Positionen formulieren zu können.

Mit anderen Worten unterstützt auch der Dogmatismus im Anarchismus die These der

Paradoxität anarchistischenDenkens,weil er Ausdruck eines bestimmtenUmgangsmit

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 399

gesellschaftlicherKomplexität undder eigenen radikalen undmarginalenPosition darin

ist.36

Bedauerlicherweise fällt es vielen Menschen offenbar schwer, sich Paradoxien

wohlwollend anzueignen. ImGegenteil sind Abwehrreaktionen gegenüber Gleichzeitig-

keiten,Uneindeutigkeiten und Vielgestaltigkeit weit verbreitet (vgl. Glissant 2020).Dies

trifft auch zu, wenn Weltgewandtheit, Multikulturalität, Flexibilität, Wandelbarkeit,

Toleranz, Vielfalt und dergleichen im neoliberalen Diskurs befürwortet und nahezu

verlangt werden. Abwehrreaktionen gegen widersprüchlich erscheinende Appellatio-

nen (welche die Erfahrung der nur äußerst schwer zu verändernden Gebundenheit an

Klassenpositionen, Geschlechterrollen, soziale Rollen und Habitusformen irritieren)

münden daraufhin häufig in eine Zurückweisung von Kontingenz, Komplexität, Plura-

lität und Heterogenität überhaupt (sowie der Behauptung fixierter Identitäten und der

dafür erforderlichen Ausgrenzungen, Abgrenzungen undWertungen, um das bürgerli-

che Subjekt zu integrieren). Auf subjektiv-psychischer Ebene sind diese Mechanismen

stark mit den zeitgenössischen Anforderungen zur Weltbewältigung verknüpft. Auch

wenn die ethische Dimension nicht Hauptaugenmerk dieser Arbeit war, ist die Frage

naheliegend, ob anarchistische Denk- und Lebensweisen hierbei ein Set an spezifischen

(anti-)politischen Antwortversuchen und auch subjektiv-psychischen Strategien liefern,

welche Orientierung in einer komplexen, widersprüchlichen und auch konfliktgelade-

nen Gesellschaft ermöglichen. Dass an anderer Stelle weiter zu verfolgende Anliegen

bestünde damit darin, materialistisch geerdete Reflexionen über anarchistische Ethik,

über Anarchismus als »Weltanschauung«, als Ideologie und Bündel von Lebensformen

anzuregen.

Zweitens ist ein anarchistisches Denken in Paradoxien schwer auszuhalten und

anzunehmen, weil mit ihm tatsächlich die nach wie vor dominierende spezifisch west-

lich-rationale Denkform – wie sie insbesondere in den Wissenschaften geprägt wird

– in Frage gestellt wird. Dies ist ein epistemologisches Problem. Ergebnisse sollen

eindeutig sein, sonst gelten sie nicht als valide. Wissenschaftliche Beiträge, in denen

die aufgestellte These nicht belegt werden konnte, werden nicht publiziert – obwohl

ihre Lösungsansätze möglicherweise innovativ und für den kollektiven Erkenntnisge-

winn wertvoll sind. Die Tatsache, dass es schon in biologischer Hinsicht mehr als die

zwei Geschlechter der binären Geschlechterordnung gibt, wehren viele Menschen auch

bzw. gerade im 21. Jahrhundert vehement ab. Personen mit Migrationshintergrund

oder sonstigen multiplen biographischen Hintergründen müssen damit verbundene

persönliche Identitätskonflikte nicht deswegen bewältigen, weil ihre Identität hybrid

ist – sondern weil sie aufgrund rassistischer und kulturalistischer Zuschreibungen

permanent dazu angehalten werden, sich definieren zu müssen. Auch Aktive in ra-

dikal-ökologischen Bewegungen reproduzieren immer wieder die Vorstellung einer

36 Im Übrigen trifft dies auf ähnliche Weise auch auf das komplizierte Verhältnis vom Antiautori-

tarismus zum Autoritarismus zu. Der explizite Anarchismus insistiert auf die Autonomie im Sinne

der Formulierung eigener Regeln. Oftmals als »anarchistisch« gelten jedoch antiautoritäre Reflexe

– die dann nicht emanzipatorisch sind, wenn sie erstens lediglich den Autoritarismus widerspie-

geln, anstatt sein Prinzip zu unterminieren, und wenn mit ihnen, zweitens, Führungspositionen

angegriffen werden, weil Personen oder Gruppen diese selbst übernehmen wollen.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


400 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

zu schützenden und vermeintlich unberührten »Natur«, anstatt anzuerkennen, dass

eine konviviale Koexistenz (Illich 1975, s. Die konvivialistische Internationale 2014, s. Die

konvivialistische Internationale 2020) verschiedener Lebensformen aufgrund der um-

fassenden anthropogenen Überformung des Planeten nurmittels einer Transformation

des gesellschaftlichen Naturverhältnisses insgesamt gelingen kann – was bedeutet den

Dualismus Natur/Kultur zu überwinden. Wenigstens bis in die 1970er Jahre galten den

meisten westeuropäischen Linksradikalen die realsozialistischen Staaten als Projekti-

onsfläche einer besseren Gesellschaftsform, deren Klassencharakter und Repressivität

oft maßgeblich mit dem Imperialismus der USA und ihren Verbündeten, statt mit der

Form autoritärer Staatlichkeit erklärt wurde – weswegen es sich (wenn auch teilweise

kritisch) auf die Seite des sowjetischen Blocks zu stellen gelte. In Hinblick auf sich fort-

setzende politisch-territoriale Konflikte (die oftmals nachträglich mit ethnischen oder

religiösen Differenzen begründet werden, auch wenn unterschiedlichste soziale Grup-

pen auf Jahrhunderte hin relativ friedlich nebeneinander undmiteinander koexistieren

konnten) scheinen sich vieleMenschen nur Zwei-Staaten-Lösungen oder die Dominanz

eines Nationalstaates vorstellen können. Stattdessen gilt es, den durch Nationalstaat-

lichkeit forcierten Prozess der ethnisch-»religiösen« Homogenisierung, verbunden

mit jenem (fortgesetzten) der Grenzziehung, als Ursachen für soziale Konflikte und in

seiner Funktion für die Aufrechterhaltung der Klassengesellschaft zu begreifen.37 Die

beschriebenen Beispiele verdeutlichen, dass Anarchist*innen sich gegen die binäre Auf-

teilung derWelt richten und nachWegen außerhalb vorgegebener Rahmen suchen. Das

Denken in Paradoxien und Spannungsfeldern bietet eine Möglichkeit, um produktive,

emanzipatorische und kämpferischeWege aus verkürzten Dualismen herauszufinden.

Die daraus hervorgehenden anhaltenden Prozesse der Orientierungssuche und die

mit ihnen verbundene Infragestellung und Selbstinfragestellung sind anstrengend und

kommen auch fortwährend an ihreGrenzen.Dementsprechend sollte dasDenken in Pa-

radoxien auchnicht unzulässig überstrapaziertwerdenbzw.gilt es daran anknüpfenden

möglichen Unterstellungen entgegenzutreten. So wird im Anarchismus keineGleichzei-

tigkeit von Staat und Anarchie, von Kapitalismus und Sozialismus, von Patriarchat und

egalitären Geschlechterverhältnissen, sondern die Überwindung der Herrschaftsord-

nung und von einigen Strömungen auch die Einrichtung einer libertär-sozialistischen

Gesellschaftsformangestrebt.Wenn angenommenwird,dass erstrebenswerte libertäre,

egalitäre und solidarische gesellschaftliche Verhältnisse parallel zu den dominierenden

herrschaftlichen vorhanden sind, ist deren Ausdehnung und Vertiefung – bis zum

hypothetischen Umschwung im Prozess der sozialen Revolution – vom Hier und Jetzt

ausgehend voranzubringen. Das daraus hervorgehende Paradox, welches mit den Zwi-

schenraumstrategien artikuliert wird, entsteht aus der Erfahrung, dass erstrebenswerte

alternative Institutionen und Beziehungen – auchwenn sie weitgehend präfigurativ ge-

staltet sein mögen – erstens in denmeisten Fällen nur bruchstückhaft, widersprüchlich

37 Man denke dabei bspw. an den neuen Nationalismus in Indien, die »Hindutva« oder die seit Jahr-

zehnten stattfindende Vertreibung der Rohingya ausMyanmar, die 2017 erneut aufflammte. Auch

die Teilung des Sudans 2011 nach langanhaltendemBürgerkrieg oder die Unterdrückung und Um-

erziehung der Uiguren in der chinesischen Provinz Xinjing wären dafür Beispiele.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 401

und kleinteilig auftreten.Zweitens sind sie auch bei der Realisierung gradueller Autono-

mie, von den Bedingungen der Herrschaft geprägt, die sie einschränken. Wie auch bei

anderen Fragen können Anarchist*innen auf diese Problematik keine definitiven Ant-

worten geben. Eher werfen sie neue Fragen auf, die sie insgesamt nicht daran hindern,

sich dennoch für radikale und umfassende Gesellschaftstransformation einzusetzen.

Das paradoxale anarchistische Denken, das im anarchistischen Politikverständnis para-

digmatisch zumAusdruck kommtund sich in diesemkristallisiert, führt keineswegs zur

Annahme, dass alles relativ wäre.Dochmit der in dieser Schrift erarbeiteten Perspektive

kann formuliert werden, dass alles als relational anzusehen ist – relational in Hinblick

auf die Komplexität gesellschaftlicher Verhältnisse, die sich theoretisch in widerstreiten-

den Polen erfassen lassen; in Bezug auf herrschaftskritische Strategien in-gegen-und-

jenseits einer durch Herrschaft geformten Gesellschaft; betreffend der Zielvorstellung

einer heterogenen libertär-sozialistischen Gesellschaftsform, die nicht harmonisch ist,

aber in der durch die Auflösung antagonistischer Teilungen Konflikte anders bearbeitet

und die gemeinsamen Grundlagen von Föderationen dezentraler autonomer Kommu-

nen anders eingerichtet und verhandelt werden können; und schließlich hinsichtlich der

vorfindlichen Pluralität des Anarchismus und emanzipatorischer sozialer Bewegungen.

Der Wunsch nach klaren Antworten ließe sich damit auch umkehren: Was anderes als

dieser bestimmte direkte Arbeitskampf, diese militante Aktion, dieser selbstverwaltete

Nachbarschaftsgarten, diese konfrontative Demonstration, diese Anregung eigene

Wahrnehmungs-, Denkmuster und Verhaltensweisen zu reflektieren, diese Agitations-

tätigkeit, diese Absage an standardisierte Lebensläufe, diese Waldbesetzung, dieser

Kollektivbetrieb, diese Mieter*innen-Initiative, diese Unterminierung des Grenzre-

gimes oder diese Dissertationsschrift soll gesellschaftlichen Wandel bewirken können?

Im Anarchismus geht es weniger um die Frage nach demWas oderWarum, sondern um

jene nach dem Wie und Wozu. Mit dem paradoxen anarchistischen Politikbegriff wird

es möglich, jene Gemengelage an Praktiken zusammenzudenken und aneinander zu

entwickeln.

6.3 Ausgangspunkte zum Weiterdenken

6.3.1 Die Eröffnung von Konflikten, Spannungen und Differenzen

im Anarchismus

Der Ansatz der anarchistischen Synthese ist – so könnte man meinen – ein vermitteln-

des, harmonisierendes, ein versöhnendes Projekt. Ebenso werden mit dem paradoxen

anarchistischen Denken zwar nicht die goldene Mitte, aber viele Mittelwege gesucht

(auch wenn diese von bestimmten Behörden schnell als »extremistisch« eingestuft wer-

denmögen).DurchdasparadoxalePolitikverständnis imAnarchismuswirddasBündnis

einer Pluralität von nach Autonomie strebenden (anti-)politischen Strömungen ange-

strebt. Mit dieser Herangehensweise geht es also um die utopische Frage nach der

sozialen Kohäsion einer heterogenen Föderation dezentraler autonomer Kommunen;

um den ethischen Anspruch, produktiven Streit zu ermöglichen; um die strategische

Überlegung, wie und wogegen sich ein pluralistisches Bündnis von Akteur*innen in

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


402 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

emanzipatorischen sozialen Bewegungen formieren lässt; sowie um die programma-

tische Suche nach ihren geteilten Grundsätzen, Grenzen und Zielvorstellungen. Das

ist die anarchistische Politik der Anti-Politik, die anti-politische Politik, deren An-

hänger*innen nach Autonomie streben. Doch damit ist es nicht getan: Mit der Politik

der Autonomie werden überdies Spannungen ausgelotet und aufgesucht, Differenzen

thematisiert und Konflikte eröffnet.

Dies betrifft zunächst die im Anarchismus ausgeprägte praktische Herrschaftskritik.

Herrschaftsverhältnisse in ihrer Komplexität zu begreifen, sie anzugreifen und abzu-

bauen ist das Ziel aller Anarchist*innen unabhängig von ihren jeweiligen Kapazitäten

und den realen Kräfteverhältnissen. Auch wenn Menschen sich Selbstbezeichnungen

wählen, wie es ihnen beliebt, wird mit der in diesem Buch eingefangenen und formu-

lierten Perspektive davon ausgegangen, dass aus den Worten Taten folgen müssen, um

Personen als Anarchist*innen bezeichnen zu können. Beim Anarchismus handelt es

sich nicht vorrangig um eine bestimmte inhaltlich-theoretische oder ideologisch-welt-

anschauliche Positionierung, vielmehr erstens um einen libertär-sozialistischen Flügel

innerhalb von emanzipatorischen sozialen Bewegungen. Zweitens geht es in ihm um

ein affektiv-emotionales Streben, das sich in den Handlungen vonMenschen ausdrückt

und über verbale Bekenntnisse oder angeeignetes Spezialwissen hinaus geht. Daraus

lässt sich kein moralischer Bewertungsmaßstab ableiten, mit dem über die Identifizie-

rung von Menschen und Gruppen von außen geurteilt werden könnte. Damit geht es

nicht um einen zur Schau gestellten Verbalradikalismus, sondern um die Herstellung

einer Kohärenz zwischen den eigenen formulierten Ansichten und dem Verhalten und

Handlungen von Personen und Gruppen – auch wenn wir »alle gezwungen sind im

Widerspruch zu leben«, wie Malatesta (2014: 7) schreibt. Aus den eigenen Ansichten

sollen alltagspraktische Konsequenzen folgen, welche sich bspw. in der Äußerung von

Kritik an Machtstrukturen, Ungleichbehandlungen und Diskriminierung und dem

Aufzeigen von Alternativen zu ihnen ausdrücken lassen. Dies bedeutet das Eingehen

von Konfrontationen, sei es mit konkreten Personen, wie einem Chef, Mackern, Na-

zis und Rassist*innen, aber auch mit naiven Demokrat*innen, Spießbürger*innen

und Linken; sei es mit abstrakten Strukturen wie einem Militär- oder Polizeiapparat,

ausbeuterischen und ökologisch zerstörerischen Unternehmen, einer Bildungseinrich-

tung, dem Sozialamt, Miet- und Ausbeutungsverhältnissen, dem Justizwesen oder der

kommunalen Verwaltung. Aus diesem Grund ist festzuhalten, dass im Anarchismus

Differenzen thematisiert werden, um die repressive Harmonie eines unausgespro-

chenen, fremdbestimmten Konsenses aufzubrechen, diesen in Frage und damit zur

Verhandlung zu stellen. Dies ist (anti)politische Tätigkeit – und verständlicherweise

oftmals unangenehm und unbequem.

Noch schwieriger scheint es – zumindest im linksliberalen Milieu, dem viele An-

archist*innen entstammen –, eine Feindbestimmung vorzunehmen. Mit emanzipatori-

schen Ansätzen muss es darum gehen, Themen, soziale Gruppen und Personen in ih-

rer Komplexität zu betrachten und verkürzten Darstellungen sowie der Verbreitung von

Vorurteilen entgegenzuwirken, um die ausgemachten Problemlagen an der Wurzel pa-

cken zu können. Auch weil das politische Terrain ein Kampfplatz von Akteur*innen mit

äußerst ungleichen Machtressourcen ist, widerstrebt es Anarchist*innen, sich auf die-

ses zu begeben. Sie suchen – wie ausführlich dargestellt – nach anderen Sphären, in

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 403

welchen sie ihre Vorstellungen verbreiten und verwirklichen können. Mit einer Politik

der Autonomie werden die dort geführten Auseinandersetzungen hingegen eingegan-

gen. Und dies bedeutet auch, die Feind*innen des libertär-sozialistischen Projektes zu

benennen.Manmuss keineswegs Carl Schmitt gelesen haben, um zur Ansicht zu gelan-

gen, dass (Anti-)Politik – imhier verstandenen Sinne –nicht um eine Feindbestimmung

herumkommt. Eine Erinnerung an die Erfahrungen in den radikaleren Flügeln emanzi-

patorischer sozialer Bewegungen genügt.38 Eine Feindbestimmung ist wichtig, um das

eigene Lager zu versammeln, auf gemeinsame Ziele hin auszurichten und zu motivie-

ren. Gerade weil es sich hierbei um eine eminent politische Logik handelt, gilt es ihr ge-

genüber grundlegend skeptisch zu bleiben. Fortwährend zu diskutieren ist: Wie werden

Feind*innen bestimmt? Wie wird mit ihnen verfahren? Welche Möglichkeiten gibt es,

um die Feindschaft in eine Gegnerschaft und diese in ein bloßes Konkurrenzverhältnis

zu überführen?39 Und unter welchen Bedingungen kann dies gelingen? Die allermeisten

Anarchist*innen verhalten sichweitweniger feindselig, als ihnen angedichtetwird (oder

ihnen selbst lieb wäre). Dennoch kann deutlich ausgesprochen werden, dass ihre Feind-

schaft dem Faschismus gilt – als politisch-weltanschaulicher Bewegung, aber auch als

faschistoides Denken und Verhalten (welches freilich nicht leichtfertig attestiert werden

sollte). Der Faschismus verkörpert insgesamt Zentralismus, Autoritarismus, Hierarchie

undGewalt, eine totalitäreEingliederungvonEinzelnen,dieUnterwerfungvon selbstor-

ganisierten sozialen Gruppen sowie die homogenisierende Konstruktion eines »Volkes«

– und damit aus diametral entgegengesetzter, anarchistischer Sicht die Kernprinzipien

von Staatlichkeit in übersteigerter Reinform, welche es zuerst bei ihren exponiertesten

Verfechter*innen zu bekämpfen gilt.

Drittens werden im Anarchismus Antagonismen zwischen ungleich positionierten

sozialen Gruppen in einer sozialen Hierarchie aufgemacht – um sie zu thematisieren

und für ihre Veränderung zu kämpfen. Traditionellerweise ist dies das Bewusstsein

um ein als antagonistisch verstandenes Klassenverhältnis. Bei aller Notwendigkeit von

struktureller Kritik und dem eklatanten Scheitern sozialistischer Politiken – insbeson-

dere, wo sie mit einem starken humanistischen Anspruch aufgeladen wurden – bleiben

38 Die Feindschafts-Ansage geht dabei im Übrigen oft von den weit Mächtigeren aus. Im kollekti-

ven Gedächtnis geblieben und als Erinnerungstage aufgebaut, sind die Zerschlagung der Pariser

Kommune (28.03.1871), das Haymarket-Massaker in Chicago (04.05.1886), die Niederschlagung

des Kronstädter Matrosenaufstands (18.03.1921), die Ermordung von Guiseppe Pinelli in Mailand

(15.12.1969), Carlo Guiliani in Genua (20.07.2001) und Alexis Grigoropoulos in Athen (6.12.2008),

um nur einige Beispiele zu nennen.

39 In diesem Zusammenhang schreibt auch Reitz, die »Politik radikaler Brüche ist nicht ohne radika-

le Verlierer denkbar, die zu ihr bereit sind oder ihr unterliegen. Sie verlangt, dass sich bestimm-

te Gruppen in elementaren Belangen missachtet sehen, und sie geht über bisher gewährleistete

Rechte und Vorrechte hinweg. Nimmt man die zeitdiagnostische Idee hinzu, ergibt sich als Kon-

text von Gründung und Ausnahmezustand: politische Gegnerschaft in Zeiten anomischer sozialer

Innovation« (Reitz 2013: 177). Wie dargestellt zielen nicht alle anarchistischen Bestrebungen not-

wendigerweise auf »radikale Brüche« ab. Dennoch wird mit einer Politik der Autonomie die Kon-

frontation gesucht, um die libertär-sozialistische Gesellschaftsform (zumindest in experimentel-

len Ansätzen) zu gründen, weil »soziale Innovation«, wie Reitz schreibt, in der Gegenwartsgesell-

schaft anomisch verläuft, sich also strukturell nicht zur Lösung der multiplen Krisen, die sie selbst

systematisch untergräbt, in großemMaßstab in der Lage zeigt.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


404 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

es benennbare soziale Gruppen, die von der Existenz der Klassengesellschaft enorm

profitieren, und solchen, die durch sie extrem ausgebeutet, in Armut gehalten und

entwürdigt werden. Gegen übermächtige, abstrakte Herrschaftsverhältnisse – deren

Profiteur*innen sich den sozialen und ökologischen Folgen ihres Agierens juristisch

und legislativ, wie auch gegen den erwarteten Zorn der durch sie leidenden Menschen,

räumlich und polizeilich entziehen – lassen sich nur sehr schwer emanzipatorische

soziale Kämpfe organisieren. Vor allem lassen sie sich nicht individualisiert, sondern

nur kollektiv und mit vielen Menschen führen. Dies führt zur Frage nach einem (an-

ti)politischen Umgangmit dem Populismus. Dahingehend widerspricht das Plädoyer für

radikale Minderheiten (Goldman 2013b, vgl. Kropotkin 2021g,Most 2006Bu: 163, Pouget

2014a: 68f.),wie es imAnarchismus zweifellos weithin bis heute geteilt wird, bei näherer

Betrachtung – entgegen der von Wolfgang Haug und Michael Wilk (Haug/Wilk 2018)

formulierten Perspektive – keineswegs dem Anliegen, auch auf Massen einzuwirken.

Hierbei handelt es sich ebenfalls um eine eminent politische Herangehensweise, für die

in einer anarchistischen Politik der Autonomie ein Umgang gefunden werden muss,

welcher ihren Ansprüchen und Absichten gerecht wird. Prinzipiell besteht die Möglich-

keit, anarchistische Positionen auch mit ihrer Radikalität zu popularisieren, wie es bspw.

Most paradigmatisch tat.Dazu gälte es u.a., anarchistische theoretische und inhaltliche

Ansichten in verständlicher Sprache und mit Beispielen unterfüttert zu artikulieren

sowie die durch Erfahrungen von Ausgrenzung, Ausbeutung und Kränkungen hervor-

gerufene Wut in eine Motivation zu überführen, Herrschaftsverhältnisse strukturell

abzubauen und sich dazu auch selbst zu reflektieren. Ein wesentlicher Unterschied zu

linkspopulistischen Projekten besteht darin, dass eine anarch@-populistische Politik der

Autonomie ihre Anliegen völlig transparent macht und damit nicht manipulativ agiert,

kontinuierlich zur eigenen Beschäftigung mit den vorgetragenen Themen und zu ihrer

Infragestellung auffordert, an die Individualität und Selbständigkeit der Einzelnen ap-

pelliert und keine politischen Lösungen propagiert, welche durch den Staat umgesetzt

werden sollen.

Die anarchistische Position richtet sich gegen die Rudimente einer »Einheits-

frontstrategie« in ihrer linksradikal/kommunistischen Ausprägung40 und ist auch

»Volksfrontstrategien«, die sich linksliberal und gewerkschaftsnah41 geben, gegenüber

skeptisch.42 Die damit verbundene Narration »Wir sind alle Linke«43 ist mit dem hier

vorgestellten Ansatz aus anarchistischer Sicht als problematische Vereinnahmungs-

strategie zu kritisieren, welche Differenzen zwischen verschiedenen Akteur*innen auf

unzulässige Weise verwischt. Auch wenn Kooperation – wo immer sie sinnvoll und zu

40 Dies wird bspw. paradigmatisch im Slogan »Connewitz bleibt rot!« deutlich, wie er vermutlich seit

2015 geprägt wurde.

41 Wie z.B. das Bündnis »#unteilbar«, welches Großdemonstrationen im Oktober 2018 in Berlin, im

August 2019 in Dresden, im Februar 2020 in Erfurt, im Juni 2020 sowie im September 2021 noch-

mals in Berlin organisierte.

42 Wobei sich die CNT-FAI im historischen Beispiel des spanischen Bürgerkrieges eine Volksfront-

strategie verfolgte und sich damit gegen die Versuche der kommunistischen Einheitsfront stellte.

43 Ideengeschichtlich und politisch-theoretisch betrachtet, ist der Anarchismus tatsächlich nicht als

»links« zu bezeichnen, insofern diese Beschreibung direkt aus dem demokratischen Parlamenta-

rismus resultiert, welcher sich auf die Sitzverteilung der ersten Parlamente bezog.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 405

dem Grad, wie sie möglich erscheint – das Anliegen und Ziel von Anarchist*innen ist,

befindet sich ein (anti-)politisches libertär-sozialistisches Projekt unweigerlich auch

in einer Konkurrenzsituation zu anderen Strömungen, welche emanzipatorische Bestre-

bungen verfolgen und/oder ein sozial-revolutionäres Potenzial aufweisen. Daher gilt

es v.a., vorhandene Differenzen zwischen verschiedenen Akteur*innen zu benennen

und Konflikte offenzulegen. Aus der Konkurrenz,welche durch die Bezugnahme auf die

politischeDimension entsteht, lassen sich verschiedeneHandlungsstrategien ableiten, die

nicht universell, sondern in Abhängigkeit vom jeweiligen Gegenüber zu wählen sind.44

Respektvoll auszuloten sind die strategischen, ethischen, programmatischen, utopi-

schen, ideologischen und organisatorischen Differenzen der jeweiligen Akteur*innen,

um die eigene Positionierung weiterzuentwickeln.

Schließlich befindet sich ein anarchistisches (anti-)politisches und sozial-revolutio-

när ausgerichtetes Projekt im Spannungsfeld zwischen dem Anliegen, eine libertär-so-

zialistische Gesellschaftsform erkämpfen und aufbauen zu wollen, einerseits, und jede

Form von gesellschaftlicher Ordnung auf ihre repressiven, hierarchischen, autoritären

undzentralisierendenElementehinkritisch zuüberprüfen,andererseits.Dies bedeutet,

dass auch die Differenzen, Spannungen und Konflikte innerhalb des Anarchismus ernst

zunehmenund zubeachten sind.Denn aus ihnen geht eine permanente Selbstinfragestel-

lung hervor,welchewesentlich ist, umdenAnarchismus zu verstehen und orientieren zu

können.DieGrundzüge einer libertär-sozialistischenGesellschaftsformkönnen inHin-

blick auf ihre ökonomische, ethische, kulturelle und politische Dimension hin benannt

werden, wenngleich sie ins Verhältnis zu den realen Kräfteverhältnissen in der zu ana-

lysierenden Herrschaftsordnung zu setzen sind. Anarchie als Modus prinzipieller und

grundlegender Infragestellung jeglicher Gesellschaftsordnung kann dagegen inhaltlich

nicht klar bestimmt werden, außer dahingehend, dass sie als Gegenpol zu Herrschaft

in jeglicher Ausprägung zu definieren ist. Dieses Paradoxon führt wiederum zum anar-

chistischen Politikverständnis und zum paradoxen anarchistischen Denken insgesamt

zurück.

6.3.2 Einwände gegen das libertär-sozialistische Projekt

Auf verschiedenen Ebenen ließen sich Zweifel gegen das in dieser Dissertation ausgear-

beitete Projekt formulieren.Vorkämpfer*innendesAnarchismuskönnten sie–wieMost

– als spitzfindige »Wenn und Abereien« abtun und den verbissenen Eindruck haben,

auch wenn anarchistische und kommunistische Vorstellungen viele Menschen logisch

und/oder ethisch überzeugenmögen,habe sich dennoch in »zahllosenKöpfen dieManie

festgesetzt, an derMöglichkeit der Realisierung einer Gesellschaft, die auf solcher Basis

steht, mit allen erdenklichen Einwänden herum zu nörgeln« (Most 2006B: 42). Oder sie

widmen sich – wie Kropotkin – den »Einwänden« (Kropotkin 1973: 213–232) und stellen

fest, dass sie oftmals »auf einem schlichten Mißverständnis [beruhen]. Einige aber […]

44 Hierbei bilden insbesondere antisemitische Äußerungen, stalinistische Positionen und instru-

mentelle Bestrebungen, wie sie u.a. marxistisch-leninistische Parteien aufweisen, eine deutliche

Grenze.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


406 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

aufwichtige Probleme hin[lenken] und unsere volle Aufmerksamkeit« (Ebd.: 213) verdie-

nen. Damit meint er wohlgemerkt nicht die Kritik gegen die Sozialdemokratie, den au-

toritärenKommunismusunddenLinksliberalismus,welche imAnarchismus seinerseits

kritisiert werden. Missverständnisse über den Anarchismus kursieren leider auch auf-

grund seiner Verkennung und Falschdarstellung durch Staatsfetischisten (Martin 1887),

akademisch-abgehobene (Grosser 2013), konservative (Krämer-Badoni 1970) und ortho-

dox-marxistische (Harich 1971) Autoren.

Selbstverständlich ist, dass die hier ausgeführten Darstellungen und Überlegungen

diskutiert und kritisiertwerden können–und sollen.Es handelt sich nicht umeine Apo-

logetik, sondern um eine an dieser Stelle notwendigerweise unvollständige Konturie-

rung eines libertär-sozialistischen Projektes.Dabei gehe ich davon aus, dass die schärfs-

te Kritik von Anarchist*innen verschiedener Provenienz selbst folgen wird. Zumindest

einige Einwände auf (a) formaler und (b)methodischer, (c) politisch-philosophischer, (d)

politisch-theoretischer, (e) politisch-praktischer sowie (f) politisch-strategischer Ebene

seien hier angerissen.

a1) Auf formaler Ebene kann zunächst die Länge und Kompliziertheit dieser Schrift

kritisiert werden. Denn selbst in einer Promotionsarbeit muss nicht notwendigerwei-

se mit Fachwörtern um sich geworfen, überlange Sätze gebildet und Überlegungen auf

der Metaebene angestellt werden. Hier ließen sich Beispiele für Arbeiten finden, deren

Inhalt leichter zugänglich ist. Dies ist relevant, da sich die Arbeit nicht vorrangig an ein

akademisches Publikum richtet, sondern einer interessierten Öffentlichkeit zur Verfü-

gung gestellt werden soll. Abgesehen davon, dass esmit einer solchen Arbeit auch gebo-

ten ist, erlerntes Wissen und Denken darzustellen, war es nicht mein Anliegen, die Din-

ge komplizierter zu machen als sie sind. Womit gesagt ist, dass ich sie in ihrer Komplexität

erfasst, verarbeitet und zugänglich gemacht habe. So sind auch die Lesenden gefragt,

sich auf den Gegenstand und seine Verarbeitungsform einzulassen, wenn sie Interesse

an ihm haben. Damit werden keine Ausschlüsse reproduziert, welche nicht ohnehin in

einer spezialisierten Klassengesellschaft vorhandenwären.Diese abzubauen kann nicht

in dieser Dissertation geschehen. Stattdessen ist vielmehr eine Bildungs- und Vermitt-

lungstätigkeit jenseits ihres Rahmens gefragt.

a2) ZurAuswahl derQuellentexte habe ich bereits einige Zeilen geschrieben und selbst-

kritisch festgehalten, dass ich mit ihnen teilweise ein anachronistisches Bild des Anar-

chismus reproduziere. Zugleich bin ich der Ansichtmit der hier formuliertenDenk- und

Arbeitsweise aus der in der akademischen Welt nach wie vor verbreiteten Form männ-

lich konnotierter Rationalität auszubrechen und ihr mit dieser anwendungsbezogenen

Theorie etwas entgegenzusetzen. Ob dies gelungen ist, überlasse ich der Einschätzung

der Lesenden.

b1) Auf methodischer Ebene stellt sich anschließend an das Vorherige die Frage, in-

wiefern die hier verfolgten verschlungenen Gedankengänge eine ernsthafte Bedrohung

für das herkömmliche politischeDenken darstellen. Fürmeinewissenschaftliche Quali-

fizierung taugte dieses Buch – ob es einen festen Standpunkt in politisch-theoretischen

Debatten einnehmenkann,wenn ichmich zugleich anarchistisch positioniere,wird sich

erst erweisen.

b2)Dies scheint auf eineArtOrwell’schesDoppeldenkhinauszulaufen, vondem frei-

lich alle Subjekte geplagt sind, welche sich in einer bestehenden Gesellschaftsformati-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 407

on andere gesellschaftliche Verhältnisse imaginieren können (undmüssen).45 Das Den-

ken in Paradoxienmag zum Teil für sich genommen eine Strategie sein, ummit diesem

Phänomen umzugehen. Glücklicherweise bin ich nicht auf ein transzendentes »Reich

der Freiheit« angewiesen, sondern schöpfemeine Einsichten undMotivation zumindest

auszugsweise aus der anarchistischen Szene bzw. anarchistischen Aspekten emanzipa-

torischer sozialer Bewegungen.Die spezifische Subjektivität, aus der heraus ich theore-

tisiere und schreibe, lässt dabei gleichwohl Rückschlüsse auf die Gesellschaftsform zu,

durch welche sie geformt ist. Für den wissenschaftlichen Anspruch einer Dissertation

ist eine derartige Involviertheit zu problematisieren. Auchmit der Anerkennung der Tat-

sache, dass (zumindest selbstständig) Forschende sich sozialwissenschaftliche Themen

nach eigenen Interessen wählen, muss daher gefragt werden, ob hierbei eine für die

wissenschaftliche Bearbeitung der gewählten Fragestellung hinreichende Distanz ein-

genommen werden konnte.

b3)Ebenfalls thematisiert habe ichdie vorgenommene immanenteBetrachtungdesAn-

archismus. Sie entsprach dem Anliegen, eine umfassende und tiefgehende Darstellung

zu ermöglichen, blendet damit aber bspw.politisch-theoretische Aspekte anderer sozia-

listischer Strömungen, die für das Verständnis des Anarchismus relevant sind, weitge-

hend aus. Diesen Fokus habe ich zwar auch gesetzt, um den Rahmen der Arbeit nicht

zu sprengen. Daraus folgt aber das methodische Problem, den Anarchismus als insge-

samt kohärent bzw. abgeschlossen darzustellen und somit Gemeinplätze zu reproduzie-

ren–die einer empirischenBetrachtung »anarchistischerWelten« (Trojanow2012) nicht

standhalten können.

b4)Daran anschließend, kann auch gefragtwerden, ob die politischeTheorie alswis-

senschaftliches Gebiet für die Untersuchung des Gegenstandes überhaupt als adäquat

angesehenwerden kann. Angerissenwurde, dass ich bspw. keine Interviews geführt ha-

be, sowohl um »Anarchist*innen« nicht als Personen zum Forschungsobjekt zumachen,

als auch deswegen,weil ichmir aufgrundder Vagheit des anarchistischen Politikbegriffs

und seiner unklaren Verwendung keine gewinnbringenden Einsichten von ihnen ver-

sprochen habe. Gefragt werden kann, ob eine Betrachtung von Quellentexten der Inten-

tion einer solchen Arbeit wirklich gerecht wird, oder ob ihre Erkenntnisse nicht unmit-

telbarer aus den Erfahrungen, Narrativen, Handlungsformen und Praktiken emanzipa-

torischer sozialer Bewegungen gewonnen werden können. Selbstredend sind verschie-

denste Ansätze denkbar, mit denen die hier behandelten Themen erschlossen werden

könnten.PolitischeTheorie (und Ideengeschichte),wie sie hier vorrangig betriebenwur-

de, hat dabei ihreMöglichkeiten undGrenzen.Wenn die vorliegende Arbeit einigeMen-

schen davon überzeugt, dass es eine politischeTheorie des Anarchismus gibt und geben

kann, wäre damit allerdings schon einiges gewonnen.Wenn damit im begrenzten Rah-

men eine Debatte über den politisch-theoretischen Gehalt des Anarchismus oder sogar

über den Politikbegriff innerhalb Anarchismus angestoßen werden würde, wäre die Ab-

sicht dieser Dissertation erfüllt.

45 Zu diesem Thema wird die Dissertation vonMartin Krempel mit dem Titel »Die innere Gespalten-

heit politischer Akteure: Zwischen Orthodoxie und Häresie« möglicherweise einige Aufschlüsse

geben.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


408 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

c1) In der hier als politisch-philosophisch bezeichneten Dimension schließt das Bestre-

ben an, »den« Anarchismus zufixieren, bspw. anhand der Klassifizierung von sechs Ten-

denzen des Nach-Autonomie-Strebens – wie gut auch immer sie argumentiert und auf

ihre Verquickung hingewiesen sein mögen. Es besteht die Gefahr, dass Laien z.B. die-

se Klassifikation übernehmen und als gesetzt annehmen. Abgesehen davon, dass ich sie

nicht vorgenommen hätte, wenn ich dafür nicht gute Gründe sehen würde, stellt sich

mehr außerhalb als innerhalb akademischer Betriebe die Frage, inwiefern es nicht dem

Charakter des Anarchismus selbst zuwiderläuft, ihn in einer Art System zu beschreiben.

Um dies zu diskutieren, kann dieses Buch eine Anregung sein.

c2)Neben vermeintlicher Strukturlosigkeit undder angeblichenGewaltaffinität stel-

len »Idealismus« und »Voluntarismus« die häufigsten Vorwürfe an den Anarchismus dar.

In ihren oftmals vulgärenundnaivenVarianten könnendieseVorurteile leicht zurückge-

wiesen werden. Dazu habe ich hoffentlich beitragen können. Aber werden in dieser Ar-

beit unddarüberhinausmitdemAnarchismusnichtProblemereproduziert,welchedem

frühen Sozialismus anhafteten und gegen die insbesondereMarxist*innen so vehement

vorgegangen sind? Die Menschheit wie sie ist und wie sie sein sollte – um einen grandiosen

Buchtitel vonWeitling (1839) aufzugreifen – kann keine Grundlage für materialistisches

Denken und radikale Gesellschaftsveränderung sein. Diese Einsicht verweist indessen

auf die Begrenztheit der wissenschaftlichen Disziplinen, wenn jene als selbstreferenzi-

ell und in sich abgeschlossenmissverstandenwerden.Und:Die hier erfolgteDarstellung

ist nicht »utopistisch«. Sie thematisiert begründbare gesellschaftliche Alternativen, de-

ren Umsetzbarkeit und Überzeugungskraft sich nicht an der Klugheit eines Plans, son-

dern in den Auseinandersetzungen in politisch-sozialen Kräfteverhältnissen zu erwei-

sen hat. Dahingehend braucht es eine Vermittlung und Übersetzung an jene, die sich

mit Anarchismus befassenwollen bzw. es ohnehin tun. Subjektive Faktorenmüssen hin-

zutreten,damitMenschen,die vondenGrundlagenundFolgeerscheinungen strukturel-

ler Herrschaftsverhältnissen betroffen sind, denWillen entwickeln, etwas zu verändern,

wie auchdieMotivation,dies auchzu tun.»Voluntaristisch«–improblematischenSinne

–wäre diese Herangehensweise nur dann, wenn Subjekte ihrerseits von den sie konsti-

tuierenden gesellschaftlichen Prozessen abgekoppelt angesehen werden würden. Dies

ist zumindest in meiner Ausarbeitung nicht der Fall gewesen, da schon die Autor*in-

nen der Quellentexte in ihren jeweiligen Bezugssystemen bzw. sozialen Verhältnissen

gedacht wurden.

c3) Verknüpft mit der Problematik einer systematischen Betrachtung des Anarchis-

mus als auchmit jener »innerenGespaltenheit des politischen Akteurs«werdenmindes-

tens konservative Zeitgenoss*innen das hier entfaltete Vorhaben als »ideologisch« diffa-

mieren und pauschal verwerfen. Das Reizwort »Anarchismus« lädt allzu sehr dazu ein,

einer seriösenBeschäftigungmit ihmzuentgehen.Leicht ist demzuentgegnen,dassge-

rade jene Akteur*innen, die sich für »unideologisch« halten, entweder die herrschende

Ideologie vertreten und/oder ihr auf den Leim gehen. Umgekehrt soll damit keineswegs

der Post-Faktizität undMythenbildung dasWort geredet werden.EineDiffamierung als

»ideologisch« zielt aber eigentlich nicht auf die hier einbezogene ideologische Dimen-

sion des Anarchismus ab. Vielmehr stört man sich an der Intention, welche mit dieser

Arbeit implizit verfolgt, und an demStandpunkt. der damit bezogenwird.Doch erst der

transparente Umgang mit diesen ermöglicht überhaupt eine offene Debatte über den

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 409

Gegenstand und verführt dazu, sich eigenständig Wissen zu ihm anzueignen und sich

Gedanken zu ihm zu machen. Dies ist alles andere als »ideologisch«, manipulativ oder

instrumentell.

Einwände imBereich der politischenTheorie des Anarchismuswerdenu.a. hinsicht-

lich eines unreflektierten Individualismus, der Befürwortung vonDezentralisierung so-

wie den Verzicht auf formale juristische Sanktionierung erhoben.

d1) BeimerstenPunktwird angemerkt,dass radikaler Individualismusmitmarktradika-

len kapitalistischen Vorstellungen kompatibel wäre. Dem ist zuzustimmen, wenn man Phä-

nomene wie den sogenannten »Anarcho-Kapitalismus« betrachtet. Zeitungen wie die

seit 2009 erscheinende Business Punk zeugen von der schamlosen Aneignung individuel-

len Rebellentums durch Selbstunternehmer*innen. Ulrich Bröckling hat die neolibera-

le Aneignung individualistischer Bestrebungen nach Selbstbestimmung und Selbstver-

wirklichungumfassend theoretisiert (Bröckling2013,Bröckling2017).Wenngleichesun-

zulässig ist, bspw. das Denken Tuckers oder Stirners als dessen Vorläufer zu behaupten,

kann festgestellt werden, dass der im Anarchismus entwickelte Individualismus nicht

immer so reflektiert verstanden wird, dass seine gesellschaftlichen Entstehungsbedin-

gungenmitgedacht werden. Dabei habe der positive

»den negativen Freiheitsbegriff mit zwei guten Gründen überzeugend kritisiert. Ers-

tens, weil er die sozialen Bedingungen individueller Freiheit verkennt […]. Zweitens,

weil er die vomKapitalismus erzeugten Interessengegensätzemit natürlichen Interes-

sengegensätzen verwechselt. Der negative Freiheitsbegriff ist daher nicht nur falsch,

sondern auch ideologisch, er ist selbst Ausdruck und Resultat einer von Ausbeutung

und Unterdrückung geprägten Situation, ohne sich diese historische Bedingtheit ein-

zugestehen« (Loick 2017: 116),

schreibt Loick undmeint die Lösung in einem »ästhetischen Freiheitsbegriff« zu finden,

für welchen der Anarchismus das Potenzial aufweise.Wie schon dargestellt (→ 4.3.4) ge-

langt er damit aber nicht über das bereits von Bakunin entwickelte Freiheitsverständnis

hinausundreproduziertVorurteile gegenüberdemAnarchismus,welchendiesenbeinä-

herer Kenntnis verfehlen. Im Kontext dieser Arbeit wird der Individualanarchismus als

wichtige Strömung im Anarchismus aufgefasst, was nicht bedeutet, dass ich all seinen

AusprägungenoderSchlussfolgerungenbegrüße.Statt anzunehmen,der anarchistische

Individualismusbefördere kapitalistischeLebens-undSubjektivierungsformenals auch

neoliberale Regierungstechnologien, gehe ich umgekehrt davon aus, dass mit ihm die

Bedingungenmoderner Gesellschaften reflektiert und für anarchistische Bestrebungen

umgewendet werden. Inwiefern dies gelingt oder sich dadurch neue Probleme ergeben,

kann anhand konkreter Fälle diskutiert werden, übersteigt aber den Rahmen und die

Aufgabe dieses Buchs.

d2) Was die Dezentralisierung in Verbindung mit der autonomen Selbstorganisati-

on von Kommunen und Kollektiven angeht, wird angenommen, dass diese eine gesell-

schaftlich sinnvolle Arbeitsteilung erodieren und somit zu ineffizienten Produktions-

und Organisationsstrukturen führen würde. Dagegen argumentiert Kropotkin bereits

1901, dass das Gegenteil der Fall sei: Im modernen Fabrikwesen entscheiden Manager-

kasten über Angelegenheiten, bei denen sie keine Expertise haben. Ebenso werden die

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


410 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Entscheidungen von Politiker*innen entkoppelt von den Anliegen der Bewohner*innen

eines Gebietes getroffen. Gerade die industrielle Massenproduktion führt zur Degene-

rierung von handwerklichen und landwirtschaftlichen Fähigkeiten der Arbeiter*innen,

die daraufhin verkümmern. Auf der Ebene der Weltwirtschaft führt Arbeitsteilung zur

(zugewiesenen) Spezialisierung der jeweiligen Länder auf bestimmte Erzeugnisse, wo-

durch sie im Import wie im Export enorm abhängig von der Weltwirtschaft und ihren

unberechenbarenSchwankungenwerden–was zu einer fragwürdigenSchutzzollpolitik

führt und nicht zuletzt die Kriegsgefahr steigert. Die mit Arbeitsteilung einhergehende

Verstädterung und Pauperisierung mindert die Lebensqualität der Bevölkerung, wäh-

rend es zu Preiserhöhungen durch die Ausweitung des Zwischenhandels kommt (Kro-

potkin 1901: 1–39). Statt der »division of labour« argumentiert er deswegen für eine »in-

tegration of labour«,welche es ermögliche,wirtschaftlicheProduktionsformenundAus-

tauschbeziehungen anhand der menschlichen Bedürfnisse auszurichten. Dabei sollen

dezentralisierte Gemeinwesen zunächst für die spezifischen Bedürfnisse ihrer Bewoh-

ner*innenproduzieren,während sie zugleich vielfach vernetzt sind (Ebd.: 5).DieDezen-

tralisierung der Industrie soll dabei in den vielen Bereichen umgesetzt werden, wo sie

möglich und sinnvoll erscheint,während siemit einer »integralen Bildung« zu ergänzen

sei, durch welche allen Bewohner*innen industrielle, landwirtschaftliche, handwerkli-

che und intellektuelle Fähigkeiten vermittelt würden (Ebd.: 6, 184–212). Kropotkins Ge-

genvorschlag zur zentralisierten kapitalistischen Produktionsweise besteht in sozialis-

tisch organisierten »small industries and industrial villages« (Ebd.: 126–183), die keinen

Rückfall in vormoderne Zeiten darstellen. Stattdessenwerden ineffiziente Folgeerschei-

nungen der gegenwärtigen Wirtschaftsstruktur – wie etwa die Heimarbeit – kollekti-

viert und auch zusammengeführt. Kropotkins Argumentation macht (für sich genom-

men) Bestrebungen zur Dezentralisierung weder richtiger noch falscher. Von Interesse

ist die darin aufgemachte Perspektive, die z.B. auch Graeber in seiner Kritik an Büro-

kratien verfolgt (Graeber 2015). Gegenwärtig haben dezentral organisierte, tendenziell

sozialistische Produktions- undAustauschweisenmit der Etablierung des Internets und

der Ausweitung digitaler Rechnerkapazitäten gute technische Voraussetzungen, um in

großemMaßstab umgesetzt zuwerden. ImBereich der offenen und freien Software gibt

es dafür hinreichend Erfahrungen. Insbesondere das Konzept der Commons-based Peer

Production,wie es prominent Yochai Benkler (Benkler 2006, s. Benkler 2011) entwickelte,

gibt dafür valide Ansatzpunkte. Darüber hinaus widmet sich z.B. Takis Fotopoulos öko-

nomischen Fragen des libertären Sozialismus, die er imWesentlichen durch eine inklu-

sive Basisdemokratie bearbeitet sieht (Fotopoulos 1997). In Hinblick auf die dezentrale

Selbstorganisation widmen sich munizipalistische Bewegungen diesen Fragen (Barcelona

En Comú 2019).

D3) Drittens wird der Kritikpunkt aufgeworfen, dass der im Anarchismus propa-

gierte Verzicht auf formale juristische Sanktionierung zu einer Verinnerlichung von mora-

lischem Druck und/oder dessen Ausübung durch Gemeinwesen und Kollektive führen

würde. Dass hierbei im Anarchismus Leerstellen bestehen, welche nicht einfach mit ei-

nem Verweis auf die Abschaffung repressiver Instanzen gelöst werden können (zumal

diese Annahme tatsächlich auf einemnaivenMenschenbild beruht), konstatierte bereits

Malatesta (2014f). In dieser Arbeit wurde dahingehend die Bedeutung der Entfaltung ei-

ner anarchistischen Ethik vorgetragen, welche mit Politik in einer unauflösbaren Span-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 411

nung steht. Die Weiterentwicklung des ethischen Bereichs und ihre präfigurative Prak-

tizierung in Kollektiven stellt eine unbedingte Voraussetzung für einen libertär-sozia-

listischen Umgang mit der Ausübung von Gewalt als auch hinsichtlich der Missachtung

gemeinsamverhandelter Konsense inGemeinschaften dar.Bekannte Argumente dahin-

gehend, dass Menschen durch Strafen nicht gebessert werden, dass gewalttätiges Ver-

halten zu einemgroßenTeil durch sozialeUngleichheit undAusschlüsse entsteht,Delin-

quenz durch ein Justiz- und Gefängnissysteme in Klassengesellschaften regelrecht pro-

duziert wird, Krieg und soziales Elend Menschen verrohen und kapitalistische Konkur-

renzbeziehungen sie gegeneinander aufbringenusw.sind stichhaltig (ABCDD2021).Mit

der wahrnehmbaren Abmilderung dieser Faktoren würde sich die Frage nach der Her-

stellung von »Gerechtigkeit« in Gemeinwesen sicherlich anders stellen lassen. An der

grundlegenden Problematik, dass es für die anarchistische Theorie weiterer Entwick-

lungen in diesem Zusammenhang bedarf, ändert dies jedoch nichts. Gegenwärtig zei-

gen v.a. drei Konzepte eine Richtung auf, wie dies gelingen kann. So entwarf und pro-

pagiert das im Jahr 2000 gegründete radikal-feministische und von People of Color ge-

tragen Netzwerk Incite! Das Konzept der community accountability, um die Verhinderung

von Gewaltausübung in Gemeinschaften abseits staatlicher Justiz und Strafe selbst zu

organisieren (Incite! 2021). Mit den Ansätzen der transformative und restorative justice soll

eine veränderndeWiederherstellung von Gerechtigkeit ohne staatliches Strafen ermög-

licht werden. Für die Gemeinschaften, in welchen diese Konzepte entwickelt wurden,

stellen diese keine idealistischenWunschträume einer besserenWelt, sondern eineNot-

wendigkeit dar, da in ihnen vielfach die Erfahrung gemacht wurde, dass staatliche Justiz

weder die Gewalt gegen von ihr Betroffene auflöst, noch deren strukturelle Ursachen zu

beheben imStande ist (Malzahn 2018, TransformHarm2020,TJ Berlin 2021). Schließlich

verspricht dieWiederbelebung vonW.E.B.DuBois erstmals so benanntenAbolitionismus

hierbei wichtigeWeiterentwicklungen (Loick/Thompson 2022).

Einige politisch-praktische Einwände gegen die in dieser Dissertation ausgeführte Ar-

gumentationhinterfragendessenAlleinstellungsmerkmal,dieBehandlungvonKlassen-

fragen, die bei einer Umsetzung anarchistischer Vorstellungen erwartbare Reduktion

vonWohlstand sowie dieWünschbarkeit einer Synthese verschiedener (anti-)politischer

Strömungen.

e1) Sowird angenommen,dass bereits imzeitgenössischen antiautoritärenKommunis-

mus eine ausgeprägte Staatskritik vorhanden sei, weswegen der Anarchismus im Grun-

de genommen obsolet wäre. Die Adaption anarchistischer Stile, Praktiken und theore-

tischer Überlegungen durch sich als Bewegungslinke oder Kommunist*innen bezeich-

nende Aktivist*innen und Autor*innen scheint jedenfalls in diese Richtung zu weisen.

Dagegen ist erstens einzuwenden, dass es in zahlreichen Ländern kaum dezidiert anti-

autoritäre kommunistischen Strömungen gibt. Das Label des Anarchismus eröffnet so-

mit bspw. in osteuropäischen und asiatischen Ländern eine sozialistische Alternative zu

klassisch-kommunistischen Projekten. Zweitens gibt es anarchistische Gruppierungen

undPersonen, die ein Interesse an einer eigenständigenTheoriebildung haben.Drittens

bietet das anarchistischeDenken,wie es in dieser Arbeit umfangreich dargestellt wurde,

spezifische Perspektiven, welche bei sich primär als kommunistisch verstehende Grup-

pierungen zu kurz kommen. Dies betrifft z.B. die Ansichten über sozial-revolutionäre

Gesellschaftstransformation.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


412 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

e2) Klassenfragen wurden in dieser Arbeit wenig behandelt. Über phrasenhafte For-

mulierungen hinaus sind Überlegungen anzustellen, wie die Eigentumsordnung verän-

dertwerden kann.Wenngleich dies nicht der Fokus dieser Arbeitwar und auchwennda-

von ausgegangen wird, dass verschiedene Herrschaftsverhältnisse gleichermaßen rele-

vant undmiteinander verknüpft sind,wird eine politischeTheorie des Anarchismus (für

sich genommen) nichts an der Eigentumsverteilung undden gesellschaftlichenKlassen-

verhältnissen ändern.Aber ohnedieHerausarbeitung einer spezifischenPerspektive auf

sie,wird dies ebenfalls kaummöglich sein. ImRahmen derMöglichkeiten ist zumindest

die hier vorgenommene Positionierung relevant.

e3)Wennweitergedachtwird,kommt raschdie Frage auf,ob einehypothetischeUm-

setzung anarchistischer Vorstellungen – bei der Auflösung der Vorurteile über sie – tat-

sächlich von einem größeren Teil der Bevölkerung im europäischen Kontext der Gegen-

wartsgesellschaft befürwortet werden würde. Diese Frage muss klar verneint werden. Es

wird bei einerMinderheit bleiben,welche sich für ein libertär-sozialistisches Projekt ge-

winnen lässt – selbst, wenn diese größer, radikaler, organisierter und entschlossener

werdenwürde.Dies liegt nicht allein andenmaximalistischenBestrebungen,welche an-

archistischeRhetorikenenthalten, sondernauchanderQualität derselben.Damit ist ge-

meint, dass eine Gesellschaftstransformation nach anarchistischen Vorstellungen – zu-

mindest, wenn sie naiv im Rahmen eines nationalstaatlich bestimmten Landes gedacht

wird – zwangsläufig zu Kapitalflucht und damit zu einer Verminderung des verfügbaren

Reichtums führen wird. Darüber hinaus ist die geboteneMitwirkung vieler Menschen an

der gesellschaftlichen Selbstorganisation, der Selbstverwaltung von Produktionsstätten

und sonstigenEinrichtungenungewohnt undwird als anstrengend empfundenwerden.

Zweifellos wird eine libertär-sozialistische Gesellschaftsform im 21. Jahrhundert keinen

derartigenÜberfluss fürMittelschichten gewährleistenwie die bestehende staatlich-ka-

pitalistischeGesellschaftsform–zumal,wennsie inökologischerHinsicht konvivial aus-

gerichtet ist und Reproduktionstätigkeiten angemessen würdigt. Für alle Gesellschafts-

mitglieder derwestlichen Länderwürde die Verfügung über Privateigentum spürbar re-

duziert werden. Die Attraktivität solcher Konsequenzen kann nicht damit kompensiert

werden, dass die Lebensqualität steigen würde, wenn die Grundbedürfnisse aller Men-

schen bedingungslos befriedigt werden und der gesellschaftlich produzierte Reichtum

weitgehendvergesellschaftetwerdenwürde.Mit anderenWorten:DieKonsum-undUn-

terhaltungsmöglichkeiten, welche in der Gegenwartsgesellschaft (noch) den mittleren

Klassen in europäischen Ländern zur Verfügung stehen, lassen sich im libertären So-

zialismus nicht in der gleichen Form aufrechterhalten. Möglicherweise würde dies von

mehrMenschen als zunächst angenommen als Befreiung empfunden werden, wenn et-

wa im selben Zuge die gesellschaftlich notwendige Arbeitszeit pro Person auf maximal

20 Wochenstunden reduziert wird und für soziale und materielle Absicherung gesorgt

ist. Ein Versprechen auf gleichbleibenden Ressourcenverschleiß und der Aufrechterhal-

tung der imperialen Lebensweise (Brand/Wissen 2017) wird es jedenfalls nicht geben. Es

ist geboten und sinnvoll, mit dieser Einsicht offen umzugehen. Wer dabei was zu ver-

lieren oder auch zu gewinnen hat, ist dabei eine offene Frage.Wichtige Beiträge finden

sich dahingehend in der Postwachstumsbewegung (Schmelzer/Vetter 2021), welche u.a.

Inspiration in dem 2008 in der ecuadorianischen Verfassung verankerten Konzept des

sumak kawsay/buen vivir – eines umfassend guten Lebens – findet.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 413

Schließlich werden noch Einwände auf politisch-strategischer Ebene gegen die anar-

chistischeSynthese erhoben: Ist sieüberhaupt erstrebenswertundmöglich? Ist daskom-

plexeDenken inParadoxienundSpannungsfeldernnicht unvermittelbar und imGrunde

genommen für kämpfende Akteur*innen unbrauchbar? Und:Was kannmit derTheore-

tisierung von Vielfalt, Komplexität und Pluralität überhaupt angefangen werden?

f1) Eingewandt werden kann, dass es sich bei der Verbindung von sozialen Kämp-

fen, unterschiedlichen sozialen Gruppen und (anti-)politischen Strömungen um ein blo-

ßes Wunschdenken handeln würde. Wer die erbitterten Grabenkämpfe in linksradikalen

Szenen erlebt hat, an der Verständigung und Vergeschwisterung mit oft nahestehen-

denMenschen gescheitert ist undweiß, dass eine Verbindung vonKampf- undThemen-

feldern nicht zulasten der erforderlichen Expertise und Konzentration auf diese gehen

darf, der werden zurecht Zweifel an der hier entfalteten Perspektive aufkommen. Dies

gilt, selbst wenn ernstgenommen wird, dass es mit der anarchistischen Synthese kei-

neswegs um eine Vereinheitlichung und Harmonisierung von unterschiedlichen Strö-

mungen, Gruppen und Projekten geht. Ein Antwortversuch darauf beginnt bei der Um-

kehrung der Fragestellung: Wie soll eine radikale, umfassende und anhaltende emanzi-

patorische Gesellschaftstransformation möglich werden ohne, dass die entsprechenden

Verbindungen aufgefunden, hergestellt und gepflegt werden? Anhand der jüngst aufge-

kommenen Überlegungen zum Solidaritätsbegriff entstanden wertvolle Beiträge um in

diesemZusammenhangWeiterentwicklungen zu inspirieren. Sowollen Lea Susemichel

und Jens Kastner in dem von ihnen herausgegebenen Sammelband zu unbedingter Solida-

rität zeigen, dass

»Kämpfe und Konflikte innerhalb solidarischer Allianzen nicht das Scheitern von Soli-

darität bedeuten. Ganz im Gegenteil: Nicht selten sind diese Kämpfe erst die Bedin-

gung der Möglichkeit von Solidarität. Denn um Solidarität muss gerungen werden, sie

konstituiert sich zumeist konfliktiv. Erst in diesem Prozess formiert sich auch das soli-

darische Kollektiv das sich nicht zwangsläufig aufgrund geteilter Erfahrung (oder gar

einer wie auch immer gearteten ›Wesensverbindung‹) herausbildet.

Unbedingte Solidarität beruht also auf Differenzen (und nicht auf Gleichheit), sie

bedarf der Konflikte (undnicht der Konformität), sie hatmitGefühlen zu tun (undnicht

nur mit rationalen Entscheidungen). Unbedingte Solidarität ist eine ›Kampfsolidari-

tät‹, nicht nur im Sinne einer ›solidarity against‹, die sich nach außen geschlossen ge-

gen Unmenschlichkeit und Ungleichheit richtet, sondern die auch innerhalb der eige-

nen Reihen fürmehr Gerechtigkeit kämpft, wo nötig. Unbedingte Solidarität ist ein re-

ziproker Prozess des Aufbaus neuer Beziehungen, eine solidarische Praxis, die zugleich

institutionalisierte Formen annehmen kann (und sollte), um gesellschaftliche Bedin-

gungen zu schaffen, die Solidarität zu verstetigen« (Susemichel/Kastner 2021: 14).

Wenn unbedingte Solidarität auf Differenzen beruht, bedeutet dies für die beiden Au-

tor*innen weiter,

»dass es gerade keinen gemeinsamen Erfahrungshorizont gibt und das Trennendes

überwunden werden kann. Unbedingte Solidarität besteht nicht in der Parteinahme

für meinesgleichen, sondern darin, mit Menschen in solidarische Beziehungen zu tre-

ten, mit denenman gerade nicht die Fabrik und das Milieu, die sexuelle Orientierung,

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


414 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

das Geschlecht oder die ethnische Zuschreibung teilt. […] Endlos und kontingent – das

macht Solidarität zu einer ständig aufs Neue zu erkämpfenden Beziehung zwischen

Menschen, die vor allem praktisch zu verwirklichen ist und deren Institutionalisierun-

gen immer neu zu verhandeln sind« (Ebd.: 15).

Zweitens verstehen sie unter Unbedingtheit von Solidarität, dass diese kein Tauschge-

schäft dargestellt,mit welchemGegenleistungen erwartet und dassmit ihr keine Abwä-

gungen von Kosten und Nutzen, Rechten und Pflichten vorgenommen werden können.

Drittens spinnen sie das Unbedingte – in der von Diane Elam aufgegriffenen Formulie-

rung – rhetorisch soweiter,dass sie Solidarität für dringendnotwendighalten,umheute

ein links-emanzipatorisches Projekt zu formulieren (Ebd.). Diesen Ansichten ist nichts

hinzuzufügen, da sie mit der hier ausgearbeiteten Herangehensweise geteilt werden.

f2) Dennoch kann gefragt werden, ob die hier entfaltete Perspektive überhaupt ver-

mittelbar ist. Denn zweifellos setzt ein Denken in Paradoxien und Spannungsfeldern be-

stimmte Privilegien voraus. Dies betrifft mindestens die Zeit,Themen in ihrer Komple-

xität und der Verwobenheit ihrer Aspekte zu durchdenken. Dafür ist dieses Buch insge-

samt ein Ausdruck. Es betrifft aber auch eine (intellektuelle) Distanz, die es erst ermög-

licht, nicht einseitig Position beziehen zu müssen. Hinsichtlich letzterem ließe sich er-

neut der Kleinbürger-Vorwurf anbringen. Das vehemente Streben nach Vielfalt, Offen-

heit und Differenzmag insofern gerade als Ausbruchsversuch aus engstirnigen Lebens-

weltenundbegrenztenHorizontenerscheinen–unddeswegen in seinemEinerseits-An-

dererseits krampfhaft anmuten. Jene, die »real« unterdrückt und ausgebeutet werden,

die »wirklich« leiden und »tatsächlich« ausgegrenzt werden, könnten es sich schlicht-

weg nicht leisten Ambivalenzen auszuhalten – so der Einwand.Merkwürdig an ihmmu-

tet allerdings an, dass damit wiederum für Betroffene von Ausbeutung, Unterdrückung

und Entfremdung gesprochen wird stattmit ihnen oder ihnen Raum gebend. Sind es nicht

vielmehr gerade die Träger*innen eines bürgerlich-liberalen Toleranzverständnis, die

fortwährend erahnen, dass ihre Toleranz an Grenzen gelangen, versiegen und in Ag-

gressionen umschlagen könnte? Scheuen nicht jene konstruktiven Streit und fortwäh-

rende Aushandlungsprozesse, welche Angst vor der Rückkehr der Gewalt haben, welche

die Ausschlüsse hervorrufen, die sie als Teil einer staatlich-kapitalistischen, patriarcha-

len,GrenzenziehendenundNatur zerstörendenGesellschaftsformmitproduzieren?Die

stärksteReduktion vonMehrdeutigkeitenundVielfalt geschieht immernochdurch jene,

welche Anderen ihre eindimensionalenWeltsichten aufzwingen, um ihre Privilegien zu

schützen und Andere in Abhängigkeit zu halten.Neben den nachweisbaren psychischen

Faktoren, die denUmgangmit Ambivalenzen bedingen, handelt es sich ebenso –umauf

Bauer zurück zu kommen –um eine kulturelle wie um eine sozial-strukturelle Frage. In

einem libertären Sozialismus werden diese Ebenenmiteinander verbunden.

f3) Damit zum letzten Einwand: In dieser Arbeit wurde dargestellt, dass moderne

Gesellschaften komplex sind, dass der Anarchismus pluralistisch ist und eine libertär-

sozialistische Gesellschaftsform vielfältig sein soll. Schön und gut, doch: so what? Was

nutzen diese Erkenntnisse letztendlich über die ausgiebige mehr oder weniger schön-

geistige, intellektuelle Selbstbeschäftigung hinaus? Zunächst geht es darum zu verste-

hen, woher der Anarchismus kommt, wie er beschaffen und was mit ihm möglich ist.

Denn darüber bestehen viele Vorurteile.Doch auch unter jenen, die sich gegenwärtig als

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 415

Anarchist*innen bezeichnen sind die Kenntnisse seiner politisch-theoretischen Grund-

lagen bedauerlicherweise häufig nur gering ausgeprägt. Deswegen braucht es die Ver-

breitung, Vertiefung undWeiterentwicklung anarchistischerTheorie.Wenn ich mit der

bis hier durchgehaltenen Argumentation nicht überzeugen konnte, wird mir dies auch

auf den letzten Seiten nicht mehr gelingen. Daher scheint es mir naheliegend zu sein,

hinsichtlich der Frage nach dem Sinn des ganzen Vorhabens einen Quellentext für sich

sprechen zu lassen. In einem Auszug aus Malatestas Schrift Anarchie heißt es:

»Im Grunde genommen kann ein Programm, das die Grundlagen der Gesellschaft be-

rührt, nichts anderes tun, als daß es eine Methode andeutet. Und es ist hauptsäch-

lich die Methode, die den Unterschied zwischen den Parteien ausmacht und ihre […]

[Bedeutung] in der menschlichen Geschichte bestimmt. Abgesehen von der Methode,

behaupten alle Parteien, daß sie das Glück der Menschheit anstreben – und viele wol-

len dies sogar aufrichtig; aber jede meint, dies auf einem anderen Wege zu erreichen

und organisiert ihre Bestrebungen in einer bestimmtenRichtung. Alsomüssenwir den

Anarchismus – die Herrschaftslosigkeit – auch vor allem als eine Methode betrachten.

[…] [Im Unterschied zu den Staatssozialist*innen und den Liberalen bieten] [d]ie Anar-

chisten […] eine neue Art der Lösung dar: Die freie Initiative, die freie Betätigung nach

eigenen […] [vernünftigen Erwägungen] und die freie Vereinbarung Aller zu gemein-

samen Angelegenheiten. […]

Wennmandie Sache sobetrachtet, so siehtman, daßalle Schwierigkeiten, dieman

als Einwendungen vorbringt, um die anarchistische Idee zu bekämpfen, im Gegenteil

nur ein Argument zu Gunsten des Anarchismus sind. Denn nur auf demWege des An-

archismus, nämlich auf dem Wege der zwanglosen Erfahrung, der erprobten Anpas-

sung an das Wissen, die Bedürfnisse, die Gefühle Aller lassen sich diese Fragen lösen«

(Malatesta 1907, vgl. Malatesta 1907/2014: 141ff.).

6.3.3 Konsequenzen (nicht nur) für die politische Theorie des Anarchismus

In diesemBuch habe ich deutlich gemacht, dass es eine politischeTheorie des Anarchis-

mus gibt und geben kann.Dazu habe ich viele Ansatzpunkte entwickelt undThemen be-

handelt, durchwelche einige ihrer spezifischenMerkmale und Kriterien herausgearbei-

tet werden können. Dies ist nicht selbsterklärend, da sowohl Anhänger*innen anderer

Strömungen im sozialistischen Spektrum als auch Verfechter*innen anderer theoreti-

scher Ansätze Anarchist*innen häufig absprechen, überhaupt eine politischeTheorie zu

besitzenoderhervorbringenzukönnen.DiemethodologischenHerausforderungen,um

eine politische Theorie des Anarchismus erarbeiten zu können, wurden dabei im zwei-

ten Kapitel umrissen. Ihre größten Kritiker*innen stammen allerdings nicht aus kon-

kurrierenden sozialistischen Strömungen, sondern aus dem Anarchismus selbst. Wie

in Freikirchen üblich weisen diese zurecht auf die (wenn auch nur in kleinsten Ansät-

zen bestehende) Gefahr einer Akademisierung des Anarchismus und somit seiner Ent-

radikalisierung in der Herrschaftsinstitution Universität hin. So bleibe auch ich selbst

der Ansicht, dass staatlich oder privatwirtschaftlich organisierte akademische Kontex-

te aus strukturellen Gründen keineswegs bevorzugte Orte und Rahmen anarchistischer

Theorieentwicklung und -verbreitung sein können. Was sie in begrenztem Maß bieten

können, sind Zugänge zuWissen,Räumen undRessourcen. Als Orte der potenziellen Be-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


416 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

gegnung vonMenschen, die sichmit anarchistischemDenken undHandeln identifizie-

ren und mit ihm sympathisieren, wie auch als Experimentierfelder für gesellschaftlich

marginalisierte Gruppierungen, können sie genutzt werden.Darüber hinaus gilt es, den

Blick auf experimentelle Zwischenräume zu werfen, in welchen anarchistischeTheorie ent-

wickelt und vermittelt wird, und sie zu erschließen. Dabei versteht sich von selbst, dass

solche Räume mit emanzipatorischen sozialen Bewegungen in Wechselwirkung stehen

und sich als Teil von ihnen begreifen müssen, um ihrem Anspruch gerecht werden zu

können.

Mit dem postanarchistischen Denken in Paradoxien und Spannungsfeldern ha-

be ich einen theoretischen Ansatz genutzt, mit welchem sich anarchistisches Denken

beschreiben und plausibilisieren lässt. Dieser weist Möglichkeiten und Grenzen auf,

welche es weiter auszuloten und weiter zu entwickeln gilt. Über diese spezifische

Herangehensweise hinaus wurde deutlich, dass weit vor der Entwicklung poststruk-

turalistischen Denkens im Anarchismus theoretische Figuren hervorgebracht wurden,

welche zutreffend als paradox bezeichnet bzw. mit dem hier entfalteten Ansatz so in-

terpretiert werden können. Paradoxien sind im antinomischen System Proudhons (auf

welchen das paradoxale anarchistische Denken nicht insgesamt zurückgeführt werden

kann!) und im Streben nach Autonomie in-gegen-und-jenseits von Herrschaftsverhältnis-

sen und -strukturen vorhanden. Sie finden sich in anhaltenden inner-anarchistischen

Kontroversen, z.B. über das Spannungsfeld von Individualismus und Kollektivismus und

die gemeinschaftliche Individualität, im begrifflich weiterhin offen gehaltenen Transfor-

mationskonzept der sozialen Revolution oder in den Überlegungen zu Zwischenräumen.

Als paradox interpretiert werden können die theoretischen Figuren der direkten Aktion,

konkreten Utopie, präfigurativen Handelns, die Zeitlichkeitsform der prophetischen Escha-

tologie, anhaltende Bestrebungen, Mittel und Ziele in eine adäquate Relation zu bringen,

sowie die Rolle von Anarchist*innen als convoyer-garde. Schließlich ist die Frage para-

dox, wie sich unter Bedingungen von Herrschaft – immanent, mit transzendierendem

Überschuss – geordnete Anarchie realisieren lässt, also in welchem Verhältnis Kosmos

und Chaos stehen. Daraus ergibt sich das Spannungsfeld zwischen libertär-sozialisti-

scher Gesellschaftsform und Anarchie als herrschaftskritische Infragestellung jeglicher

gesellschaftlichen Ordnung. Durch all diese hier berührten Aspekte wird deutlich,

dass anarchistisches Denken sinnvollerweise als paradox beschrieben werden kann.

In diesem Zusammenhang ist auch anzuregen, dass sich anarchistische Akteur*innen

der Begriffe Anti-Politik oder (Anti-)Politik bedienen, um ihre eigenen Positionen zu

verdeutlichen.

Darüber hinaus wurde argumentiert, dass die paradoxe Denkweise adäquat sein

kann, um unter den gegenwärtigen gesellschaftlich-historischen Bedingungen einer

komplexenGesellschaftsformWege aufzuzeigen,wie emanzipatorische Veränderungen

erreichtwerden können.Hierbei handelt es sich nicht lediglich umeineReflexion gesell-

schaftlicherWidersprüche, sondern umdenVersuch,diese zu transformieren.Dennoch

muss jede Bewegung, mit der danach gestrebt wird, die durch Herrschaft geprägten

Bedingungen in ihrer spezifischen Ausformung aufzuheben, diese notwendigerweise

auch reflektieren. Dies führt keineswegs zwangsläufig zur unterstellten sogenannten

»postmodernen Beliebigkeit«, sondern kann vielmehr im Gegenteil dazu beitragen, auf

undogmatischeWeise Positionierungen vorzunehmen. Die anarchistischen Vorstellun-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 417

gen, Organisationsprinzipien, ethischen Werte, theoretischen Konzepte und Kriterien

für sozial-revolutionäre Orientierungen sind in diesem Sinne kontinuierlich neu zu

ergründen.

Mit Sicherheit wurde das anarchistische Politikverständnis in dieser Arbeit nicht ab-

schließend untersucht. Der entwickelte Rahmen, um es zu erfassen, die Anordnung der

Argumente, die Form der Darstellung und die daraus abgeleiteten Schlussfolgerungen

sind zu diskutieren, zu kritisieren und zu erweitern. Zudem ist der Erkenntnisgewinn

dieser Theorie durch eine immanente Betrachtung anarchistischen Denkens, die In-

volviertheit des Autors und v.a. auch durch den Fokus auf anarchistische Quellentexte

notwendigerweise eingeschränkt. Wenngleich es also anmaßend wäre zu behaupten,

dass in dieser Arbeit der anarchistische Politikbegriff schlechthin untersucht und dargestellt

wurde, gibt es aus verschiedenen Gründen keine derart umfassende Theoretisierung

dieses Gegenstands. Newmans theoretische Figur des unauflösbaren Spannungsfeldes

zwischen Politik und Anti-Politik, aus welchem eine undefinierte Politik der Autonomie

hervorgehe, hat sich als Rahmen erwiesen, in welchem das Verständnis von Politik im

Anarchismus zutreffend begriffen werden kann. Allerdings ist jener bei ihm verkürzt,

für emanzipatorische soziale Bewegungen in seiner selbstreferenziellen, akademisier-

ten Form irrelevant und nicht weiter mit Inhalten gefüllt. Dies ist problematisch, weil

Anarchismus in seiner ganzenVerworrenheit, scheinbarenWidersprüchlichkeit, Fluidi-

tät und Komplexität etwas Bestimmtes und Bestimmbares ist. Durch das umfangreiche

Quellenstudium, welches in dieser Arbeit betrieben wurde, wurden zugleich einige der

Grundlagen und Kriterien hervorgeholt und betrachtet, welche eine anarchistische Politik

der Autonomie aufweisen müsste. Aus naheliegenden Gründen gilt es diese nicht ab-

schließend zu fixieren. Der Charakter des Anarchismus würde damit verkannt werden.

In Hinblick auf spezifische Kontexte, soziale Kämpfe und experimentelle Ansätze zur

Verwirklichung von gesellschaftlichen Alternativen, können gleichwohl die Grundlagen

der politischen Theorie des Anarchismus als Interpretationsangebote und Vorschläge

benannt werden.

Eine anarchistische Politik der Autonomiemüsste im Kontext der vorliegenden Arbeit

beinhalten:

a) Eine grundsätzliche Kritik an Politik als dem Staat zugeordnete Sphäre und Logik.

Diese ist der (institutionalisierte) Antagonismus zwischen Regierenden und Regier-

ten, verbunden mit Autoritarismus, Hierarchisierung und Zentralisierung diverser

gesellschaftlicher Bereiche und Funktionen

b) Eine Skepsis gegenüber dem Politischen, insofern es oftmals beinhaltet, Staatlich-

keit (als politisches Herrschaftsverhältnis) in alle weiteren gesellschaftlichen Sphä-

ren zu übertragen; eine Skepsis gegenüber der Zivilgesellschaft

c) Die Thematisierung anti-politischer Bezugspunkte, wie in den Individuen, im So-

zialen, in der Gesellschaft, der Ökonomie und in der Gemeinschaft

d) Die kollektive Verhandlung über eine materialistische, holistische sozialistische

Ethik und ihre Praktizierung; ein entsprechendes Menschenbild

e) Den Verweis auf eine libertär-sozialistische Gesellschaftsalternative als konkrete

Utopie, geteilte Vision und Inspirationsquelle

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


418 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

f) Die Bezugnahme und Anwendung (anti-)politischer Strategien und Praktiken, z.B.

aus dem anarchistischen Individualismus,Mutualismus, Kommunismus, Insurrek-

tionalismus, Syndikalismus und Kommunitarismus

g) Die Formulierung der Umrisse einer partizipativ und kollektiv erarbeiteten, offen

gehaltenen libertär-sozialistischen Programmatik

h) Die transparente Gestaltung und freiwillige Annahme einer egalitären, libertären

und solidarischen Ideologie im Sinne einer Weltanschauung zur Bewusstseinsbil-

dung

i) Ansatzpunkte undAnknüpfungspunkte fürOrganisationennach denPrinzipien von

Autonomie, Dezentralität, Freiwilligkeit, Föderation und Horizontalität

j) Eine sozial-revolutionäre Orientierung, d.h. das Bestreben, verschiedene soziale

Kämpfe und Tradition, soziale Gruppen undKlassen, (anti-)politische Akteur*innen

und vielfach von Herrschaft Betroffene in einen kontinuierlichen und transformie-

renden Austausch zu bringen

k) (Anti-)politisches Denken und Handeln in gesellschaftlichenWidersprüchen

l) Politik in ihrer Funktion zur Verhinderung der Verselbstzweckung anti-politischer

Praktiken, Stile, Organisationen etc. zu begreifen und anzuwenden

Schließlich wurde die inhärente Pluralität des Anarchismus umfassend thematisiert –

und für sie plädiert. Der Anarchismus umfasst offensichtlich eine Vielzahl an Strömun-

gen, Gruppierungen, Ansätzen, Praktiken und Themenfeldern, die nicht auf einen ge-

meinsamen Nenner gebracht werden können und sollen. Sich dieser Pluralität, Hetero-

genität und scheinbaren Widersprüchlichkeit anzunähern, ist auf den ersten Blick ver-

wirrend. Die anarchistische Pluralität irritiert auch nach einer eingängigen Beschäfti-

gungmit ihr,weil das diffuseGanze,welches hierbei unterstellt wird, äußerst vielgestal-

tig ist. Und dies überrascht auch nicht, wenn es Produkt einer komplexen und vielfälti-

gen Gesellschaftsform ist, die – transformiert – auch das erklärte Ziel anarchistischer

Bestrebungen ist. In mancher Hinsicht mag eine libertär-sozialistische Gesellschafts-

form tatsächlich einfacher (weil unmittelbarer), langweiliger (weil entschleunigter), kar-

ger (weil – bei minimierter notwendiger Arbeitsleistung und reduzierter ökologischer

Zerstörung – auf die Erfüllung der Bedürfnisse aller abzielend) und auch anstrengender

(weil auf kontinuierliche Beteiligung und Aushandlung aller Beteiligten beruhend) sein.

Doch auch in der Heterogenität dieser multiplen, verstreuten Netzwerke wird es zahl-

reiche Konflikte geben. Der Unterschied zur bestehenden Gesellschaftsformation liegt

darin, dass sie anders vermittelt werden.Wahrscheinlich wird damit eine andere Vielfalt

zugelassen und realisiert, als sie unter Bedingungen von Staatsbürgerschaft, kapitalisti-

schenVerwertungserfordernissen undWarenwahnsinn, landwirtschaftlichenMonokul-

turen, pseudo-individueller Massengesellschaft, kulturindustrieller Vereinheitlichung,

übernommenen »Meinungen« und der Fetischisierung von Authentizität vorstellbar er-

scheint.

In diesemSinne stellt dieTheoretisierung von anarchistischer Anti-Politik in diesem

Buch einen Ansatzpunkt und einen Zwischenschritt dar, um auf die prinzipielle Mög-

lichkeit einer radikalen und umfassenden Transformation hin zu einer als erstrebens-

wert erachteten libertär-sozialistischen Gesellschaftsform zu verweisen. Dass mit der

vorliegenden Untersuchung weder Politik oder Anti-Politik noch Politik der Autonomie ab-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 419

schließend definiert werden konnten, liegt dem weiten Interpretationsspielraum, den

diese Begriffe zulassen, und ihrer eminenten Umkämpftheit selbst zugrunde –was ver-

mutlich auch so bleiben wird. Selbstredendwird auchmit Kenntnis der vonmir heraus-

gearbeiteten Theorie die Verwendung des Wortes »Politik« in anarchistischen Zusam-

menhängen weiterhin kontextabhängig bleiben. Insbesondere in Hinblick auf Tenden-

zen der Entpolitisierung undEntradikalisierung, sprich, der Einhegung undVereinnah-

mung von emanzipatorischen sozialen Bewegungen und Szenen, Praktiken und Narra-

tionen,wird vermutlich auchkünftig eingefordert und versucht,diese zu politisieren.Des

Weiteren lohnt es sich, Kritik an »linker Politik« zu üben und darüber hinaus die Frage

aufzuwerfen, ob »alles politisch« ist und sein sollte – oder ob nicht wesentlich adäquate-

re Bezeichnungen dafür gefundenwerden können,was emanzipatorische Akteur*innen

in Abgrenzung zu politischen Logiken, Handlungsweisen und Organisationen tun und

tun können.Mit diesenVorstellungen imHintergrund ist der Anarchismus nicht als apo-

litisch oder unpolitisch, sondern eben als (anti-)politisch zu bezeichnen.

Damit gelange ich zum letzten Paradox dieses Buchs: Weil hinter der Herausarbei-

tung einer anti-politischen Perspektive als Bedingung für die Gewinnung einer autono-

menPolitik aucheinAppell zurPolitisierung »alternativer«Praktiken,Lebensstile,Orte, so-

zialer Gruppen etc. steht, wurde hier keine post-politische Perspektive vertreten und eben-

so wenig allein aufMikropolitik gesetzt (wenngleich Ansätze zur Graswurzeltransforma-

tionweiterhin vonAnarchist*innen bevorzugtwerden). Stattdessen habe ich anti-politi-

schen Tendenzen und Denkfiguren einen tiefgehenden Sinn nachgewiesen, der oftmals

wenig begriffen wird, weil er mit herkömmlichen – auch linken – Politikverständnis-

sen kaum erfasst werden kann. Rosanvallon erarbeitet ein komplexeres Verständnis von

Politik, scheut aber die Einsicht, dass sich die von ihm dargestellteGegen-Demokratie au-

ßerhalb des republikanischen, kapitalistischen Staates recht schnell auch gegen diesen

wenden und dabei auf Formen der Selbstorganisation zurückgreifen kann (Rosanvallon

2018). An diesem Punkt können Anarchist*innen ansetzen: Mit ihnen assoziierte oder

mit ihnen sympathisierende Gruppierungen und Flügel in emanzipatorischen sozialen

Bewegungen sollen sich der Politik widmen. Sie sollen sich auch politisch verstehen, sich

politisch organisieren und politische Kämpfe führen. Denn wie herausgearbeitet wur-

de, scheint diesunumgänglich,damit anti-politischeTendenzennicht zurVerselbstzwe-

ckung anarchistischer Praktiken führen. Politisches Denken undHandeln ist mit einem

anarchistischen Anspruch erforderlich, wenn verstanden wird, dass Ziele und Mittel in

einer herrschaftsförmigen Gesellschaft fortwährend zu vermitteln sind, um den Bedin-

gungen der Herrschaft zu entfliehen, sie zu untergraben, aber sie darüber hinaus auch

auflösen zu können.Einen »Politizismus« (Creydt 2019) wie er zuletzt zu Beginn des Jah-

res 2024 bei der demokratischenMobilisierung gegen die AfD zu beobachtenwar, gilt es

zu vermeiden, ohne deswegen die Eigendynamik der politischen Sphäre und die Eigen-

logik des Staates abzustreiten. Denn:

Erstens stößt das Handeln auf dem politischen Terrain für Herrschaftsfeind*innen

aufdeutlicheGrenzenundproduziert Illusionenüber seineBedeutungunddieSpielräu-

me auf ihm.Wer glaubt, hauptsächlich oder vorrangig auf dem politischen Feld sozial-

revolutionär agierenzukönnen, irrt sichundergibt sichder politischen Illusion (welche ih-

rerseits Bestandteil von politischer Herrschaftsideologie ist). Dies gilt im Übrigen nicht

nur für die parlamentarische, sondern ebenso für die außerparlamentarische Politik. So

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


420 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

bezwecken bspw. Demonstrationen für libertär-sozialistische Anliegen die Begegnung

und Identifikation ähnlich-Gesinnter, dieHerausbildung eines pluralistischen Subjekts,

Bewusstseinsbildung, Konfrontation und die Aneignung des öffentlichen Raumes. Am

wenigsten liegt ihreWirkung aber darin, was naiverweise als ihre Absicht angenommen

wird: Dass allein aufgrund der VersammlungDruck ausgeübt wird, um bestimmte poli-

tische Forderungen durchzusetzen.

Zweitens gibt es vieles andere, was nicht-politisch und teilweise anti-politisch ist –

und ebenso zur Gesellschaftstransformation und v.a. zur Emanzipation unterschiedli-

cher sozialer Gruppen beitragen kann. Ausgiebig wurde von Individuen, Sozialem, Ge-

sellschaft, Ökonomie und Gemeinschaft als anti-politischen Bezugspunkte gesprochen.

Sie könnten ebenso tiefgehender auf ihre Ausprägung im Spannungsfeld der (Anti-)Po-

litik untersucht werden, wie die zahlreichen Versuche von Anarchist*innen, neuartige,

alternative Praktiken hervorzubringen (Sabotage, Hacktivismus, queeren von Geschlechts-

identität) und allgemein verbreiteten alltagsweltlichen Praktiken Bedeutung für das sozial-re-

volutionäre Projekt zukommen zu lassen (Küchen für alle, Konzerte und Partys, Nachbar-

schaftstreffpunkte).

Drittens bleibt das politische Handeln – wie es hier begriffen wurde – immer eine

Gefahr und erzeugt fundamentale Widersprüche für den libertären Sozialismus. Poli-

tik bleibt die Verhandlung von divergierenden Interessen, deren Beteiligte über enorm

ungleicheMachtressourcen verfügen.Der durch Politik erzeugte Konsens ist immer von

hegemonialen Bedingungen geprägt, schließt einige soziale Gruppen von vorneherein

aus und wird in letzter Instanz gewaltsam durchgesetzt. Politik erhält den Rahmen der

politischenHerrschaft aufrecht, indemdurch sie Staatlichkeit als autoritäres, hierarchi-

sches, zentralisierendes gesellschaftliches Verhältnis in alle gesellschaftlichen Bereiche

übertragen wird. Daran ändern auch sozialistische Träumereien und die systematische

Verkennung – die Über- und Unterschätzung – der eigenen gesellschaftlichen Bedeu-

tung nichts. Paradoxie hin, Paradoxie her –Politik der Autonomie ist ein hochgradigwi-

dersprüchliches, enorm schwieriges, durchaus gefährliches und v.a. äußerst unbeque-

mes Unterfangen, dass es sich zweimal zu überlegen gilt anzufangen.Die wenigen,wel-

che diesen Anfang wagen, haben aber die Chance, dem Zauber des qualitativ Anderen im

Ausbrechen und Aufbrechen zu begegnen.

Deswegen begannendieseÜberlegungen–so kann abschließend festgestellt und of-

fengelegt werden – als Anti-Reflex aus einer Underdog-Position heraus.Die Aufstellung

desGegenbegriffsAnti-Politik als prinzipielle Infragestellungdessen,was imdiffusenAll-

tagsverstand unter Politik verstanden oder von verschiedenen Akteur*innen definito-

risch als solche fixiert wird, stellt einen archetypischen anarchistischen Streich dar. Es

handelt sich umdie trotzigeUmkehrung von als selbstverständlich angenommenen und

behaupteten Meinungen darüber, wie die Dinge nun einmal wären. Diese Skepsis geht

aus der Rebellion, aus einem affektiven »Nein!« hervor. Mit dieser Verneinung wird die

Paradoxität der – vom menschlichen Verstand stets nur bruchstückhaft erfassbaren –

Realität scheinbar hervorgerufen, tatsächlich aber ans Licht gezogen.Das utopischeEle-

ment im Anarchismus ist insofern nicht als »unrealistisch«, sondern als (sur-)realistisch

zu verstehen,wie auch Politik durch ihm treffendmit einem (ultra-)realistischen Ansatz

begriffen werden kann. Deswegen entspricht demWider ebenso ein Für, dass seine Be-

zugspunkte im Verworfenen, Ausgegrenzten, Verdrängten und Erniedrigten sucht und

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Zum paradoxen Politikbegriff im Anarchismus 421

gegen die Herrschaftsordnung aufbegehrt, welche diese Ausschlüsse und Trennungen

produziert. In der Verwendung des Wortes Protest kommt diese verschlungene Doppel-

bedeutung zum Ausdruck. Darin enthalten ist der letztlich unbegründbare Vertrauens-

vorschuss in den Willen und in die Fähigkeit von Menschen, die gesellschaftlichen Ver-

hältnisse, in denen sie leben, – trotz allem – anders, besser, vernünftiger, menschlicher

einrichten zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471838-009 - am 13.02.2026, 14:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

