Teil B
Leitfaden der Interpretation

Aufmerksamkeit, Sichtbarkeit
und Scham



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VIII

Von der Aufmerksamkeit zur Sensibilitat fiir den Anderen
als solchen

Ricceurs hermeneutische Wege iiber die Phanomenologie
hinaus

1. Phanomenologische Wegmarken: von der Theorie der Aufmerksamkeit zur Kritik
des Gegebenen (231) | 2. Herausforderungen hermeneutischer Anthropologie (242) |
3. Phdnomenologische Desiderate: Aufgefordertsein vom Anderen in praktisch-ge-
schichtlicher Hinsicht (248) | 4. Was - anders — zu sagen bleibt (254)

Die Naivitit des Blicks, seine Unschuld, die Aufnahme
des Anderen als Anderer [macht] die Aufmerksamkeit aus.

Irgendetwas muss auf irgendeine Art und Weise >da« sein, empfind-
bar, wahrnehmbar, irgendwie zugénglich, sei es auch nur im Modus
des Imaginativen oder des Fiktiven; andernfalls hétten wir rein gar
nichts, worauf wir uns - zunéchst wenigstens naiverweise — beziehen
und woran wir ankniipfen konnten. Wir wiirden in uns selbst ein-
geschlossen bleiben. Am Ende wire nur das gewiss und in diesem
Sinne >gegebenc. Lisst sich dariiber wirklich streiten? Anscheinend
ja, und mit Verve bis heute, wird doch immer wieder behauptet, es
gebe gar nichts, jedenfalls nicht in dem hier suggerierten schlichten
Sinne. »Nichts ist gegeben«, behauptete Gaston Bachelard.? Alles sei
konstruiert, erganzen seit langem Vertreter eines Konstruktivismus,
fiir den es auf dieser Basis anscheinend nur noch Konstruktionen
von Konstruktionen geben kann. So meint man, mit dem »Mythos
des Gegebenen« ein fiir allemal aufgerdumt zu haben, mégen naive-
re Geister auch noch so sehr verbliifft, erstaunt oder auch erschreckt
sein angesichts dessen, was ihnen anscheinend ganz ohne ihr Zutun

1 »La naiveté du regard, I'innocence du regard, 'accueil de l'autre en tant qu’autre
[...]«; vgl. P. Ricceur, Le volontaire et I'involontaire, Paris 1950, 147 [=VI]; dt.: Das
Willentliche und das Unwillentliche, Paderborn 2016, 191.

2 Vgl. Kap. L1, Anm. 11 in diesem Bd., sowie G. Bachelard, Die Bildung des wis-
senschaftlichen Geistes. Beitrag zu einer Psychoanalyse der objektiven Erkenntnis
[1938], Frankfurt/M. 1987, 47.

229

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VIII

als etwas begegnet oder zustofit, was »es gibt¢, wenn auch mogli-
cherweise nur als mehr oder weniger Unbestimmtes, Unheimliches
oder auch radikal Fremdes, das sich prima facie am allerwenigsten
als schlicht >Gegebenes«< prasentiert.®> Auch diese von Hegel iiber
Bachelard bis hin zu Donald Davidson und Wilfried Sellars mit
unterschiedlichen Argumenten vertretenen radikalen Positionen -
denen von phidnomenologischer Seite unter Hinweis auf ein »Fak-
tum der Erfahrung« widersprochen wurde, das durchaus ohne einen
»Mythos des Gegebenen« auskommen kann* -, setzen voraus, dass
man auf die Frage der >Gegebenheit« dessen, was es — wirklich oder
vermeintlich, imaginiert oder fingiert oder wie auch immer sonst
- »gibts, eigens aufmerksam geworden ist. Sollte das nicht die Ange-
legenheit einer phdnomenologisch disziplinierten Aufmerksamkeit
sein, uns genau fiir diese Frage zu sensibilisieren: was und wer uns
wie begegnet, d.h. im weitesten Sinne erfahrungsmiflig >gegebenc
ist? So nahe das liegt, so erstaunlich mutet an, wie spat die Auf-
merksamkeit als solche Aufmerksamkeit auf sich gezogen hat, vor-
zugsweise bei Autoren wie William James®, die der Phdnomenologie
zweifellos nahestanden®, spiter dann auch bei Edmund Husserl’,
Aron Gurwitsch®, Maurice Merleau-Ponty® und Paul Ricceur!?, des-

3 P. Bieri, Analytische Philosophie des Geistes, Konigstein/Ts. 1981, 23; G. Gamm,
Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des Unbestimmten, Frankfurt/M. 2000,
1601E,, 170 zu W. v. O. Quine und D. Davidson; H. Blumenberg, Wirklichkeitsbe-
griff und Wirkungspotenzial des Mythos, in: M. Fuhrmann (Hg.), Terror und
Spiel. Probleme der Mythenrezeption, Miinchen 1971, 11-66, hier: 38, zu T. W.
Adorno.

4 B. Waldenfels, Sinne und Kiinste im Wechselspiel. Modi dsthetischer Erfahrung,
Berlin 2010, 11, 109.

5 W.James, Principles of Psychology. Vol. I [1890], Cambridge, London 1981, 424.

6 J. Linschoten, Auf dem Wege zu einer phdnomenologischen Psychologie. Die
Psychologie von William James, Berlin 1961.

7 E. Husserl, Logische Untersuchungen II/1. Untersuchungen zur Phidnomenologie
und Theorie der Erkenntnis, Tiibingen ¢1980, 163 (§ 23); Erfahrung und Urteil.
Untersuchungen zur Genealogie der Logik, Hamburg 1985, §18.

8 A. Gurwitsch, Studies in Phenomenology and Psychology, Evanston 1966, 179 £,
2131, 218 1F,, 265 ft.

9 M. Merleau-Ponty, Phianomenologie der Wahrnehmung [1945], Berlin 1966, 47-
58 [=PhW].

10 P. Riceeur, Lattention. Etude phénoménologique de lattention et de ses connexions
philosophiques, in: Bulletin du Cercle Philosophique de I'Ouest 4, no. 15, janv.—
mars (1940), 1-28; repr. in: Anthropologie philosophique. Ecrits et conférences 3,

230

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Phdanomenologische Wegmarken

sen erste, lange unbeachtet gebliebene philosophische Arbeit genau
diesem >Phédnomenc: der Aufmerksamkeit sowie der Frage galt, wie
es zu verstehen ist. Im Folgenden kniipfe ich an diese frithe Studie
an, um anschlieffend der Frage nachzugehen, wie sich Ricceur auf
seinen weiterfithrenden Denkwegen zum zentralen Anspruch der
klassischen Phinomenologie verhalten hat, die zeitweise ganz allein
davon Rechenschaft schien ablegen zu konnen, was sich uns von
sich aus »>gibt« bzw. zeigt und wie dieses Sich-Geben bzw. -Zeigen als
solches zu verstehen ist, das neuerdings auch als Gabe beschrieben
wird; auch und gerade dann, wenn sie auf die Spur dessen fiihrt,
was sich uns unaufhebbar entzieht. Dafiir steht bei anderen Autoren
phidnomenologischer Provenienz, vor allem bei Emmanuel Levinas,
die Alteritit des Anderen. An der Frage, wie diese ins Spiel kommt
und ob sie sich ungeachtet ihrer Unaufhebbarkeit >zeigt<, scheiden
sich bis heute die Geister. Speziell Ricceur bringt an dieser Stelle her-
meneutische Vorbehalte zur Geltung, indem er nicht zuletzt sprach-
kritisch die Aufmerksamkeit auf das Problem lenkt, wie wir vom
Anderen reden.

1. Phanomenologische Wegmarken:
von der Theorie der Aufmerksamkeit zur Kritik des
Gegebenen

Aus dem 1941 unter dem Titel Lattention. Etude phénoménologique
de lattention et de ses connexions philosophiques in der Nr.15 des
Bulletin du Cercle Philosophique de I"Ouest erschienenen Entwurf
einer Philosophie der Aufmerksamkeit geht hervor, dass Ricceur
nicht nur wesentlich tiber dieses Thema in die Phinomenologie ge-
funden, sondern dass er dariiber hinaus die Phdnomenologie selbst
als eine Schule der Aufmerksamkeit aufgefasst hat. Nachdem bis
dahin nur verstreute Ansdtze zu einer Theorie dieses Phdnomens
vorgelegen hatten, lenkt der junge Ricoeur nun seinerseits die theore-
tische Aufmerksamkeit auf die Aufmerksamkeit selbst und gewinnt

Paris 2013, 51-94 [=EC 3]; dt.: Die Aufmerksamkeit. Eine phdnomenologische
Studie der Aufmerksamkeit und ihrer philosophischen Zusammenhdnge [1940],
in: T. Breyer, D. Creutz (Hg.), Phinomenologie des praktischen Sinns. Die
Willensphilosophie Paul Ricceurs im Kontext, Paderborn 2019, 345-382.

231

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VIII

ihr unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg die entscheidende Basis
fiir seine 1950 veréftentlichte Philosophie de la volonté ab, in der
die phanomenologische Deskription des Willentlichen und des Un-
willentlichen zunichst allerdings kaum von einer psychologischen
Beschreibung abgehoben wird, die zu einer Eidetik und Poetik des
Willens hatte fithren sollen.

Seitdem aber hat nicht nur Ricceur selbst, sondern auch die
Phidnomenologie mannigfaltige Entwicklungen durchlaufen, die er
frithzeitig, nicht ohne eine gewisse Ironie, als Haresien, also als >ket-
zerische« Abweichungen einstufte, ohne aber den Versuch zu unter-
nehmen, sie auf den >richtigen Pfad< jener universalen Wissenschaft
zuriickzufiihren, der fiir Husserl vom Logos-Aufsatz von 1910/1 bis
hin zu seiner Arbeit an der Krisis-Schrift in den 30er Jahren des
vergangenen Jahrhunderts letztlich der einzig legitime sein konnte.!!

In der Zwischenzeit hat sich die Phdnomenologie, angefangen bei
Husserl selbst, nicht nur dezidiert von jeglicher Psychologie abge-
setzt, um ihre eigenen Verfahren der eidetischen und transzendenta-
len Reduktion zu erproben.!? Sie hat auch alle ihre Grundbegriffe
— von der Intentionalitit iiber das Bewusstsein bis hin zum Gegebe-
nen, das sich ihm anschaulich darbieten sollte — rigoros revidiert
und scheinbar sogar ganz neue Dimensionen der Phanomenalitit
entdeckt — von der Ent-Faltung des phdnomenal Gegebenen, das
Verborgenes in sich birgt, iiber sogenannte gesittigte Phanomene,
die einen Uberschuss an Anschauungsgehalt aufweisen, bis hin zu
jenen Hyperphdnomenen, die an den Grenzen des Erscheinens tiber
sich selbst hinausweisen, wo sich uns Fremdes aufgibt, ohne sich als
retwas< zu zeigen.® Langst kann keine Rede mehr davon sein, die
Phanomenologie konne direkt zu den viel zitierten »Sachen« vor-
dringen, ohne mithsame destruktive Arbeit der Abtragung all dessen
zu erfordern, was den >Blick« auf sie verstellt."* Diese Sachen zeigen
sich zunédchst und zumeist gerade nicht als solche, wie immer wieder

11 Vgl. P. Ricceur, Sur la phénoménologie, in: Esprit 21 (1953), 821-839, hier: 836;
repr. in: A [école de la phénoménologie, Paris 1986, 141-160 [=AEP].

12 Vgl. das Kap. I in diesem Band.

13 J.-L. Marion, Das Erotische. Ein Phdnomen, Freiburg i. Br., Miinchen 2011, 143;
B. Waldenfels, Hyperphinomene. Modi hyperbolischer Erfahrung, Berlin 2012,
178 ff.

14 B. Waldenfels, Phinomenologie in Deutschland, in: Husserl Studies 5 (1988), 143—
167, hier: 146.

232

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Phdanomenologische Wegmarken

betont wird.’> Und zwar deshalb — das hatte schon Husserl gelehrt
—, weil die Naivitdt der sogenannten »natiirlichen Einstellung« die
Welt und alles, was innerweltlich zum Vorschein kommen kann, fiir
schlicht >gegeben« hilt, ohne zu entdecken, dass das Bewusstsein
selbst »gebendes, sinngebendes Bewufitsein ist«.!® Wie auch immer
man in dieser Einstellung staunen oder auch erschrecken mag tiber
das, was es gibt, was sich wie zeigt, darbietet oder offenbart, ihre
Naivitdt ist philosophisch scheinbar nicht zu retten, wenn sie gar
keinen Sinn fiir das hat, was das Sich-Geben, -Zeigen, -Darbieten
und -Offenbaren von was auch immer iiberhaupt erst ermdoglicht
und insofern - aus phdnomenologischer Sicht - seinerseits das ei-
gentlich Erstaunliche sein miisste. Das sollte deutlich werden im
Zuge einer programmatischen »Uberwindung der Naivitit«, von der
etwa bei Eugen Fink wie gezeigt ausdriicklich die Rede ist.”

Die die Sachen »origindr gebende Anschauung« als Rechtsquel-
le (source de droit) bzw. als Quelle des Rechts (source du droit'%)
phianomenologischer Erfahrung miisste demnach mithsam erkdmpft
werden. Wenn es kein >unvermitteltes<« Phdnomen gibt, dann muss
die anfangs angeblich stumme Erfahrung erst methodisch »zur
[reinen] Aussprache ihres eigenen Sinns« gebracht werden, wie es
Husserl in den Cartesianischen Meditationen (§ 16) verlangt hatte.”

15 B. Waldenfels, Einfiihrung in die Phdnomenologie, Miinchen 1992, 50. Ich kniip-
fe hier an die vorangegangenen Ausfithrungen der Kap. IT und III in diesem Bd.
an.

16 P. Ricceur, Husserl und der Sinn der Geschichte [1949], in: H. Noack (Hg.),
Husserl, Darmstadt 1973, 231-276, hier: 236; frz. in: AEP, 21-58.

17 Siehe wiederum Kap. I in diesem Bd. Zur letztlich undurchfithrbaren Program-
matik einer Uberwindung der Naivitit vgl. E. Fink, Hegel, Eine phdnomenolo-
gische Interpretation der >Phdnomenologie des Geistess, Frankfurt/M. 1977, 40,
45t

18 Zu dieser Unterscheidung vgl. J.-L. Marion, Aspekte der Religionsphdnomenolo-
gie: Grund, Horizont und Offenbarung, in: M. Gabel, H. Joas (Hg.), Von der
Urspriinglichkeit der Gabe. Jean-Luc Marions Phidnomenologie in der Diskussion,
Freiburg i. Br., Miinchen 2007, 15-36, hier: 20; sowie E. Husserl, Ideen zu
einer reinen Phianomenologie und phinomenologischen Philosophie. Erstes Buch.
Allgemeine Einfiihrung in die reine Phdnomenologie, in: Jahrbuch fiir Philosophie
und phdnomenologische Forschung, Bd. I, Halle a. d. Saale 1913 [unverdnderter
Nachdruck, Tiibingen 1980], 1-130, hier: § 19.

19 B. Waldenfels, Phinomenologie unter eidetischen, transzendentalen und struktu-
ralen Gesichtspunkten, in: M. Herzog, C. F. Graumann (Hg.), Sinn und Erfah-
rung, Heidelberg 1991, 65-85, hier: 74.

233

- &m 18.01.2026, 20:41:15.


https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VIII

Paradoxerweise ist das origindr Gegebene demnach gerade nicht
einfach »>gegeben<. Und selbst wenn es in komplizierten Verfahren
der Reduktion als solches herausgearbeitet werden kann, bedarf es
selbst noch der Deutung, was sich kaum mit der Vorstellung von
einem >reinen< Zur-Geltung-Kommen der Erfahrung vereinbaren
lasst, so dass auch die phédnomenologische Idealvorstellung von
einer origindren, auf reduktivem Wege zu etablierenden und inter-
pretationsunbediirftigen Gegebenheit ins Wanken gerat.2

Zeigt sich das (phanomenologisch reduzierte) origindr Gegebene
etwa von sich aus als Gabe? Gibt es sich, bevor oder indem es sich
zeigt??! Ist es das Produkt einer origindren Gebung (donation), die
seine Gegebenheit (la donnée) als Gegebenes (le donné) in diesem
Sinne als Gabe (don) zu verstehen erlaubt? In dieser, vor allem von
Jean-Luc Marion angestofienen Diskussion steht radikal wieder die
Phidnomenalitit der Phdnomene selbst in Frage.??> Weniger denn je
scheint sicher, ob sie sich auf ein reines Sich-Geben bzw. Sich-Zeigen
griinden lasst, in dem sich auch das, was in der Erscheinung nicht
aufgeht, was sie unterlduft oder iibersteigt, noch von sich aus als
solches kenntlich machen miisste.??

Wenn das Sich-Zeigende und am Ende sogar das Sich-Zeigen
selbst als eine Gabe zu verstehen ist, muss man dann nicht sagen,
dass sich die Phanomenalitdt der Phanomene nur hermeneutisch
fassen ldsst, insofern hier das Sich-Zeigen seinerseits einer bestimm-
ten Auffassung davon unterzogen wird, was es heifst, dass sich et-
was zeigt? Kann man demgegeniiber annehmen, dass man sich die
Miihe einer Begriindung dieser Auffassung sparen darf, insofern
auch der Gabe—Charakter des Sich-Zeigenden sich zeigt? Lasst sich
tiberhaupt ein Begrift des Sich-Zeigenden rechtfertigen, der nicht
von einer speziellen Auffassung vom Sich-Zeigenden als solchem
getragen sein miisste?

20 Vgl. Merleau-Ponty, PhW, 59.

21 J.-L. Marion, Etant donné, Paris 1997, 10.

22 Vgl. J.-L. Marion, Eine andere >Erste Philosophie< und die Frage der Gegebenheit,
in: Gabel, Joas (Hg.), Von der Urspriinglichkeit der Gabe, 56-77, hier: 65f;
J. Derrida, Falschgeld, Zeit geben I, Miinchen 1993, 71. Der bei Marion syste-
matisch durchgehaltenen eigenwilligen Unterscheidung von Sich-Geben und
-Zeigen folge ich hier nicht.

23 Waldenfels, Hyperphinomene, 11.

234

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Phdanomenologische Wegmarken

Diese auch von Heidegger aufgeworfenen Fragen wiegen umso
schwerer, als energisch bestritten worden ist, dass sich der Begriff
der Gabe phianomenologisch fassen lasst. Kann eine Gabe {iberhaupt
als solche erscheinen? Fiir eine »reine« Gabe gilt das nicht, behaup-
tete wie gesagt Derrida?*, der damit nicht nur den von Marcel Mauss
inspirierten kulturanthropologischen Diskurs iiber die Gabe (le don)
in Unruhe versetzte, sondern auch die Phidnomenologie, insofern
diese sich nun mit der Herausforderung konfrontiert sah, eigens zu
rechtfertigen, inwiefern das phdnomenale Sich-Zeigen als Gesche-
hen der origindren Gebung einer Gabe dessen zu verstehen ist, was
sich zeigt oder dass sich etwas zeigt.?> Nicht nur zeigt sich etwas
als etwas, sondern auch das Sich-Zeigen selbst kann so oder so als
ein Sich-Zeigen aufgefasst werden — was sich par excellence an der
Zweideutigkeit der Rede vom Gegebenen zeigt.26

Zeigt sich denn der Gabe-Charakter des Gegebenen, und zwar
von sich aus — oder haben wir es hier wiederum mit einer (diesmal
theologischen) Hiresie zu tun, die dem »Prinzip aller Prinzipien«?
untreu zu werden droht, wie Dominique Janicaud behauptete??® Die
gleiche Frage stellt sich, wo Emmanuel Levinas eine Auskehr aus der
phdnomenologischen Welt der »Vorstellung« (représentation) fordert
und der Spur des Anderen nachgeht, die sich nur noch im Modus
des Entzugs bemerkbar machen soll, der uns auf eine unvordenkli-
che, niemals zu vergegenwirtigende Vergangenheit verweist.?’

Moglicherweise kiindigt sich in dieser uniibersichtlichen Lage,
wo sich diverse »Neue« Phdanomenologien hervortun, die sich
gegenseitig weitgehend ignorieren, nicht blofl die tibliche Paradig-

24 Vgl. Kap. Il in diesem Bd.

25 So befragt Derrida die im »es gibt« (il y a) bei Heidegger »implizierte« Gabe
(Derrida, Falschgeld, 33, 41).

26 Vgl. Kap. II in diesem Bd.

27 Husserl, Ideen zu einer reinen Phdnomenologie, § 24.

28 D. Janicaud, Le tournant théologique de la phénoménologie frangaise, Combas
1991.

29 E. Levinas, Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phdnomenologie und
Sozialphilosophie, Freiburg i. Br., Miinchen 21987, Kap. 4; P. Ricceur, Zeit und
Erzéihlung IIT [1985], Miinchen 1991, 198f. [=ZEIII], wo mit Blick auf Levinas
die Spur als dasjenige zur Sprache kommt, was »signifiziert, ohne erscheinen zu
lassen«; und zwar im Sinne einer indirekt phdnomenalisierten Abwesenheit des
Anderen, aus der gleichwohl die als Gabe, nicht als freie Entscheidung zu ihr
gedachte Verantwortung fiir den Anderen hervorgehen soll (ebd., 400).

235

- &m 18.01.2026, 20:41:15.


https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VIII

mendegeneration in Thomas Kuhns Sinne, sondern eine Erneue-
rung an, die dazu zwingt, auf die leitenden Fragen der Phdnomeno-
logie kritisch zuriickzukommen. Wenn sich das Gegebene keinesfalls
auf harmlose Art und Weise von sich aus als es selbst zeigt, wenn
vielmehr auch eine angebliche Selbst-Gebung stets von jemandem
so aufgefasst, verstanden, gedeutet und interpretiert werden muss,
eriibrigt dies keineswegs die Aufgabe, sie als solche zur Geltung zu
bringen. Ganz in diesem Sinne hat Ricceur zur Rede von einem
reinen Sich-Zeigen immer eine gewisse Distanz gewahrt, indem er
darauf bestand, das, was sich zeigt, miisse sich sagen lassen®® — und
zwar als dasjenige, was sich auf die eine oder andere Weise zeigt.
So kann sich das >Selbst« des Sichzeigenden?' nicht dem hermeneuti-
schen »als< entziehen, dem gemaf3 es eigens als solches aufzufassen,
zu verstehen und zu interpretieren ist, wobei unvermeidlich eine
hermeneutische oder signifikative Differenz ins Spiel kommt, die auf
die Spur abweichender Auffassungen auch von dieser selbst fiihrt.
Anhénger eines »phdnomenologischen Positivismus« (Mer-
leau-Ponty) war Ricceur zu keinem Zeitpunkt (vgl. PhW, 14). Viel-
mehr hat er fast durchgéngig eine hermeneutische Grundausrich-
tung der Phanomenologie verteidigt, der zufolge das Sich-Zeigen
unumginglich mit einer es als solches deutenden Auffassung ver-
kntipft sein muss®?, und auf diese Weise eine Vielzahl von Anschluss-
fragen aufgeworfen. Wenn sich das Gegebene nicht einfach von sich
aus als solches zeigt, sondern interpretativ zum Vorschein gebracht
wird, handelt es sich dann nicht stets um einen Eingriff, der das,
was er zu Tage fordert, zugleich auch verandert? Wird auf diese
Weise nicht stets etwas gezeigt, gedeutet und, mit Nietzsche zu reden,
sogar »zurecht gemacht«?3* Auch wenn das nicht willkiirlich erfolgt,

30 P Ricceur, Lectures 2. La contrée des philosophes [1992], Paris 1999, 111.

31 Was an dieser Stelle nichts mit personaler Identitdt zu tun hat.

32 In diesem Sinne lesen wir in ZEIII, 101, es konne nur eine hermeneutische
Phinomenologie geben, die nicht von der Gegebenheit einer »direkten, aber
stummen Anschauung« ausgeht (die also nicht unterstellt, es konne ein reines
Sich-Zeigen geben). Vielmehr gehe es um ein Auslegen, die das Verstehen des
Erscheinenden — und des Erscheinens als solchen, wiirde ich hinzufiigen —, »als
so oder so beschaften [...] explizieren« miisse.

33 In diesem Sinne betont Blumenberg das Aufmerksammachen als philosophische
Praxis gegeniiber dem bloflen Aufmerken oder Aufmerksamwerden (in: Zu den
Sachen und zuriick, Frankfurt/M. 2002, 183 [=ZdS]). Vgl. VL., Interpretations-

236

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Phdanomenologische Wegmarken

haben wir es hier doch mit macht-kritischen Fragen zu tun, die
uns weit von dem Vorurteil entfernen, bei phdnomenologischer Ar-
beit konne es sich nur um eine rein theoretische, minimal, wenn
tiberhaupt invasive Form des Sehenlassens handeln, keinesfalls aber
um eine nicht zu umgehende phinomenologisch-hermeneutische
Unschérferelation.®*

Ricceur hat in seiner lebenslangen Beschiftigung mit Grundfragen
der Phinomenologie weite und verschlungene Wege zuriickgelegt
und ist dabei auch diesen Fragen nicht ausgewichen. Vom zunéchst
blof} deskriptiven Begrift der Phdnomenologie im frithen Entwurf
tber die Aufmerksamkeit und in Le Volontaire et I'involontaire aus
wendet er sich in seiner Auseinandersetzung mit Merleau-Ponty
vom Primat der Wahrnehmung® ab, der, wie er meinte, ein blof3
»sehendess, passives cogito implizierte3®, und widmet sich mehr und
mehr der Erforschung des Logos der praktischen Welt, in der sich
nicht ein in der Welt nicht situiert vorzustellendes Ich, sondern ein
leibhaftiges Selbst mit Hindernissen auf erst zu bahnenden Wegen
konfrontiert sieht. Aber die Erforschung dieses Logos muss, wie
Ricceur glaubt, dessen Sagbarkeit voraussetzen und sich der ganzen
Vielfalt seiner hermeneutisch aufzuschlieffenden Sedimentierungen
(vom Mythos bis hin zur rationalen historischen Erkldrung) wid-
men. Dieses primér hermeneutische Interesse an den Infrastruktu-
ren einer praktisch gelebten Welt?” verkniipft Ricceur schon frith mit

macht. Macht der Interpretation und Interpretation der Macht — in der Perspekti-
ve einer Revision des Politischen, in: P. Stoellger (Hg.), Deutungsmacht. Religion
und belief systems in Deutungsmachtkonflikten, Tiibingen 2014, 151-184.

34 Vgl H.-G. Gadamer, Lob der Theorie, Frankfurt/M. 1983, 43 f. Von einer solchen
Relation aber scheint Blumenberg auszugehen, wenn er letztlich die véllig »ad-
dquate« Selbstgegebenheit welcher »Sache« auch immer in Zweifel zieht und zu
dem Schluss gelangt, »die Sache selbst war und blieb ein Sich-entziehendes, ein
Phantom« (vgl. ZdS, 72-5, 347).

35 M. Merleau-Ponty, Le Primat de la perception et ses conséquences philosophiques,
Grenoble 1989.

36 Zur Frage, ob es sich hier nicht um ein Missverstdndnis handelt, vgl. V1., Zeit,
Lebensgeschichte und Narrativitdt. Riceeur und Merleau-Pontys Phidnomenologie
der Wahrnehmung, in: S. Orth, A. Breitling (Hg.), Vor dem Text. Hermeneutik
und Phénomenologie im Denken Paul Ricceurs, Berlin 2002, 45-70.

37 Ricceur, VI, 1941t 198, 208 fl. Noch in Histoire et vérité bleibt die Welt der
(weit gefassten) Wahrnehmung aber der maf3gebliche Ausgangspunkt (vgl. P.
Ricceur, Histoire et vérité [1955/°1967], Paris 2001, 220 f. [=HV]; dt.: Geschichte
und Wahrheit, Miinchen 1974, 186 f. [=GW]).

237

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VIII

dem begrifflichen Instrumentarium der Phdnomenologie. So spricht
er vom Pragma des Handelns begrifflich analog zum Noema des
Wahrgenommenen als solchen.®® Ist aber die Annahme zu halten,
alles Erfahrene miisse die Form eines noematischen Gehalts anneh-
men und dieser miisse sich restlos aussagen lassen?

Schon in seinen frithen Studien iiber Sympathie und Respekt®
stof$t Ricceur, als Leser Kants, auf Grenzen des Erscheinens und
der Ausdriickbarkeit des Erfahrenen.#? Kann der Andere, von dessen
irrelativer Wiirde Ricceur mit Kant ausgeht, iiberhaupt in seiner
Alteritat ganz und gar in Erscheinung treten? Und kann unsere
Sprache dieser Alteritdt gerecht werden? Auf diese Frage kommt
Ricceur in seinem stark von Levinas beeinflussten Spatwerk wieder
zu sprechen, ohne sich aber noch mit der schlechten Alternative
abfinden zu wollen, die ihm zur Zeit seiner ersten Kant-Interpreta-
tionen vorschwebte, dass ndmlich der Andere nur »postuliert« wer-
den konne, insofern eine »Kritik des Erscheinens« beweise, dass er
als Anderer gerade nicht restlos in Erscheinung treten kénne.*! Die
Uberzeugung, in der Alteritit des Anderen liege die unumgéngliche
Herausforderung, ihm gerecht zu werden, und zwar als >zweiter Per-
son< und als Anderem unter vielen Dritten (oder als »Nachstems, der
kein blofer socius sei), versucht Ricceur schon frithzeitig mit seinen
ersten Exkursen in geschichtsphilosophisches Denken zu verkniip-
fen, die einerseits mit Kant daran festhalten, nur richtungweisende
regulative Ideen konnten die Geschichte daran hindern, jeglichen
finalen (aber keineswegs teleologisch vorweg bestimmten, vielmehr
immer wieder neu zu justierenden) Sinn einzubiifen, andererseits
aber dem Gedanken radikaler Pluralitit Rechnung tragen sollen, die

38 In seinem autobiographischen Bericht Réflexion faite aus dem Jahre 1995 ist
deutlich zu erkennen, wie Ricceur diese praxisphilosophischen Eckpunkte mit
einem von Gabriel Marcel inspirierten Existenzialismus im Sinne einer philoso-
phischen Anthropologie zu verkniipfen sucht. P. Ricceur, Vom Text zur Person.
Hermeneutische Aufsitze (1970-1999), Hamburg 2005, 15-17 [=TP]. Grenzstrei-
tigkeiten zwischen Ontologie und Anthropologie, auf die sich der Autor an
anderer Stelle bezieht, beschaftigen ihn hier nicht.

39 P. Ricceur, Sympathie et respect, in: Revue de Métaphysique et de Morale 59
(1954), 380-397; repr. in: AEP, 266-284.

40 P. Ricceur, Kant et Husserl, in: Kantstudien 46, Nr.1 (1954/5), 44-67; repr. in:
AEP, 227-250.

41 Vgl. VL., Moralische Spielrdume. Menschheit und Anderheit, Zugehirigkeit und
Identitdt, Gottingen 1999.

238

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Phdanomenologische Wegmarken

in der Alteritit des Anderen als einer zweiten Person, eines >Dus,
oder als des Nachsten begriindet liegen soll.*?

So ist schon in den 40er und 50er Jahren des 20. Jahrhunderts im
Werk Ricceurs ein weiter Horizont aufgespannt: (a) von der primd-
ren Sinnbildung, die sich an einem leibhaftigen, mehr oder weniger
aufmerksamen Subjekt, aber auch durch dieses Subjekt und in seiner
Verantwortung vollzieht, (b) iiber die zu unterstellende, im Einzelfall
aber stets mehr oder weniger fragliche Sinnhaftigkeit im Prinzip
verstindlichen oder doch wenigstens verstandlich zu machenden
intentionalen Verhaltens und Handelns, bis hin (c) zur Geschichte, in
der die Konsequenzen unseres Tuns sich miteinander verflechten,
gegeneinander wirken und sich aufheben, die im Sinne richtungwei-
sender Aufgaben menschlicher Praxis aber dennoch als sinnvoll zu
bejahen sein soll. Wie vor diesem komplexen Hintergrund die Frage
nach dem »Sinn der Geschichte« aufzuwerfen ist, ist bereits Gegen-
stand der groflen Studie Husserl und der Sinn der Geschichte.*3

Zwar verschwindet dieser Horizont keineswegs vollig aus Ricoeurs
Blickfeld, wie bereits das Schlusskapitel im Freud-Buch von 1965
De linterprétation beweist*4, aber erst in den 1970er Jahren kommt
Ricceur nach einer langen Phase intensiver, vor allem sprachphilo-
sophisch motivierter Auseinandersetzung mit dem Verhaltnis von
Hermeneutik und Strukturalismus auf die Grundprobleme der Prak-
tischen Philosophie zuriick, die dann auch wieder in geschichtsphi-
losophischer Perspektive bedacht werden.®> Das lasst sich schon
an den Titeln einer Reihe einschlagiger Aufsitze ablesen.*® Zuneh-

42 Vgl. Ricceur, HV, 47f/GW, 61f, wo der Autor jene Pluralitit mit der Idee
einer durch Aufgaben der Vernunft geeinten Geschichte zusammen zu denken
vorschlagt.

43 Ricceur, Husserl und der Sinn der Geschichte, 272.

44 Von spiteren, einschligigen (und durchweg kritischen) Bezugnahmen auf die
klassische Geschichtsphilosophie einmal ganz abgesehen; vgl. Kap. XIII in die-
sem Band.

45 In seiner intellektuellen Autobiographie datiert Ricoeur den Wendepunkt auf
seine Leuvener Vorlesung iiber die Semantik der Handlung. Vgl. TP, 48; Le
Discours de laction. Cours professé a I'Université Catholique de Louvain, sur la
chair Franqui 1970/1. Ed. Electron. établie par C. Goldenstein et J.-C. Monod.
Fonds Ricceur 2015.

46 Vgl. P. Ricceur, The Problem of the will and philosophical discourse, in: J. M.
Edie et al. (eds.), Patterns of the Life-World, Evanston 1970, 273-289; Ethics and
Culture, in: Philosophy Today 17, no. 2-4 (1973), 153-165; Hegel aujourd’hui,

239

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VIII

mend tritt dabei die Phdnomenologie, abgesehen von gelegentlichen
Ortsbestimmungen wie in dem die Aufsatzsammlung Hermeneutik
und Strukturalismus I einleitenden Essay Existenz und Hermeneutik
aus dem Jahre 1966%7, im grofien Aufsatz Phénoménologie et hermé-
neutique aus dem Jahre 19758 und im Kapitel iiber die Aporetik
der Zeitlichkeit in Zeit und Erzdhlung III, in den Hintergrund. Sie
verschwindet also keineswegs vollig aus dem Blickfeld des Philoso-
phen, doch nimmt sie offenbar keinen herausragenden Platz mehr
in seinem Denken ein. Selbst die unter dem Titel A [€école de la
phénoménologie noch im Jahre 1986 verdffentlichte Sammlung von
Aufsitzen hat ihren Schwerpunkt eindeutig in den 1950er Jahren
und beinhaltet nur einen einzigen Aufsatz zu Husserl, der deutlich
spéter verdffentlicht worden ist (1980). Die grofien Hauptwerke der
letzten Schaffensperiode Ricceurs, vor allem Das Selbst als ein An-
derer (1990; dt. 1996), Geddchtnis, Geschichte, Vergessen (2000; dt.
2004) und Wege der Anerkennung (2004; dt. 2006)*, sind dagegen
deutlich von einer sehr weit gehenden sprachlichen Erniichterung
gepragt. Jedes Mal fragt sich Ricceur zunichst, wie v.a. im Fran-
zosischen, im Englischen und im Deutschen von den jeweils verhan-
delten »Sachen« normalerweise die Rede ist, ohne sich allerdings
auf eine »Philosophie der normalen Sprache«®° oder auf sogenannte
Analytische Philosophie festlegen lassen zu wollen. Jedoch hat er
die Vorstellung offensichtlich langst aufgegeben, die »Sachen, zu

in: Etudes théologiques et réligieuses 49, no. 3 (1974), 335-355; Phdnomenolo-
gie des Wollens und Ordinary Language Approach, in: H. Kuhn, E. Avé-Lalle-
ment, R. Gladiator (Hg.), Die Miinchner Phidnomenologie, Den Haag 1975,
105-124; repr. in: Anthropologie philosophique. Ecrits et conférences 3, Paris
2013, 147-171; L'Imagination dans le discours et dans laction, in: Savoir, faire,
espérer, T. 1, Bruxelles 1976, 207-228; Objektivierung und Entfremdung in der
geschichtlichen Erfahrung, in: Philosophisches Jahrbuch 84 (1977), 1-12; History
and hermeneutics, in: Y. Yovel (ed.), Philosophy of History and Action, London,
Jerusalem 1978, 3-20.

47 P. Ricceur, Existenz und Hermeneutik, in: Hermeneutik und Strukturalismus I
[1969], Miinchen 1973, 11-36.

48 P. Ricceur, Phénoménologie et herméneutique, in: Phanomenologische Forschun-
gen1(1975), 31-75.

49 P. Ricceur, Das Selbst als ein Anderer [1990], Minchen 1996 [=SaAl; Geddchtnis,
Geschichte, Vergessen [2000], Miinchen 2004 [=GGV]; Wege der Anerkennung.
Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein [2004], Frankfurt/M. 2006 [=WdA].

50 E.v. Savigny, Philosophie der normalen Sprache, Frankfurt/M. 1974.

240

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Phdanomenologische Wegmarken

denen Husserl bekanntlich »zuriick« wollte, seien auf dem Weg
eines eidetisch- und transzendental-reduktiven Riickzugs aus der
Welt zur Geltung zu bringen, in der sie — wie auch immer zunichst
verwirrend, inkonsistent oder gar verzerrt — zundchst zur Sprache
kommen oder danach verlangen.>' Beides stellt sich nur Menschen
als existenzielle Herausforderung dar, die >symbolisch vermittelt«
leben und denen es in ihrem Leben bzw. in ihrem Dasein darum
gehen muss, sich unter der - allerdings problematischen, durch
nichts letztlich verbiirgten — Voraussetzung der Sagbarkeit (dicibilité;
speakability?) dessen, was sie erfahren, zu dufern; und zwar an
Andere gewandt und auf dem Umweg {iber Gesagtes, Verschriftlich-
tes und Uberliefertes, so wie es geschichtlich Gestalt angenommen
hat und immer wieder neu Gestalt annimmt. Dies aber beruht auf
der gelebten Geschichtlichkeit derer, die, als Geborene und Sterb-
liche, von Anfang an im Verhiltnis zu Anderen leben, die ihnen
vorausgegangen sind, die mit ihnen leben bzw. ko-existieren und
die sie iiberleben werden.>* Unabhingig davon, was andere tiber das
Mit-(Da)sein oder tiber den Begriff der Koexistenz gelehrt haben4,
werfen diese Befunde fiir Ricceur anthropologische Grundfragen auf,
die sich (seit Wilhelm Dilthey) darauf beziehen, dass wir Menschen
geschichtlich leben; allerdings unter jeweils sehr verschiedenen ge-
schichtlichen Umsténden, so dass es ratsam erscheint, die conditio
humana als conditio historica (GGV, 441) aufzufassen und damit
zu rechnen, dass letztere tief bis in Grundstrukturen menschlichen
Lebens eingreifen und es in unabsehbarer Art und Weise verdndern
und verandern kann. Dies in Rechnung stellend, begreift Ricoeur sei-
ne zentrale philosophische Problematik als Projekt einer hermeneu-
tischen Anthropologie, das er mehrfach an neue Herausforderungen
anzupassen versucht, so an die von Hannah Arendt so sehr betonte
Pluralitdt der Menschen, an deren Intransparenz, Singularitit und

51 Vgl. ZdS, 791, 95,198 , sowie das Kap. IX in diesem Bd.

52 P. Ricceur, Philosophie et langage, in: R. Klibanski (ed.), Contemporary
Philosophy. Philosophie contemporaine, Firenze 1969, 272-295, hier: 285 ft;
Phénoménologie et herméneutique, 53; P. Ricceur, Phenomenology and the Social
Sciences, in: The Annals of Phenomenological Sociology II (1977), 145-159, hier:
147.

53 Vgl VI, 417-452.

54 Man denke nur an Heidegger, an Eugen Fink und Jean-Luc Nancy.

241

- &m 18.01.2026, 20:41:15.


https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VIII

Alteritat, auf deren Spuren Grundmotive des Frithwerks neu und
radikalisiert zur Geltung kommen.

2. Herausforderungen hermeneutischer Anthropologie

Dieses Projekt stellt letztlich die hermeneutische Erforschung der
Frage nach dem Menschen dar, insofern er - >nach« Kierkegaard>>
- in einer radikalen, unauthebbaren Singularitat und Pluralitat als
jemand existiert, auf dessen Erfahrung die Philosophie verpflichtet
sein muss, ohne aber unterstellen zu diirfen, die Erfahrung offen-
bare sich einem sich selbst transparenten Selbstbewusstsein. Nur
auf (hermeneutischen) Umwegen sei die Erfahrung tiber sich selbst
aufzukldren, wie Ricceur immer wieder betont>; und diese Umwege
— die als solche, aller dem zuwiderlaufenden Erfahrung zum Trotz,
noch immer darauf hoffen lassen, auf ein endgiiltiges Ziel des Verste-
hens hinauszulaufen — stellen sich dem Philosophen nach wie vor
als geschichtliche dar, die mit dem vergangenen, gegenwirtigen und
zukiinftigen Leben unabsehbar vieler Anderer verflochten sind. So
ist der impliziten Leitfrage des Spatwerks Geddchtnis, Geschichte,
Vergessen, was es heute bedeutet, geschichtlich (als >jemand<) zu
existieren, eine nicht zu tilgende menschheitliche Dimension eigen,
die nicht zuletzt all der Negativitdit Rechnung zu tragen hat, die
unsere Vorstellung vom Menschen zu tritben oder sogar zu zersto-
ren droht - nicht zuletzt, seitdem allgemein bewusst geworden ist,
wie die Menschen des Westens Fremden begegnet und wie sie sich
selbst, als Gewalttiter, fremd geworden sind.”” Dabei bleibt das
ganze Werk Ricceurs von der Uberzeugung — oder vielmehr von
der Hoffnung — getragen, der Mensch, der nur in einem hdchst

55 P. Ricceur, Philosophieren nach Kierkegaard [1963], in: M. Theunissen, W. Greve
(Hg.), Materialien zur Philosophie Seren Kierkegaards, Frankfurt/M. 1979, 579-
596.

56 Vgl. TP, 9, 14, wo in diesem Sinne eine »zweite Reflexion« (G. Marcel) mit der
Phidnomenologie verbunden und der Abschied von einer Reflexionsphilosophie
erklart wird (ebd., 27).

57 Vgl. exemplarisch dazu T. Todorov, Die Eroberung Amerikas. Das Problem
des Anderen, Frankfurt/M. 1985; vgl. P. Ricceur, La question coloniale, in:
[La] Réforme, no. 131 (1947) Hebdomadaire 3, 20 sept.; repr. in: Etudes Ricaeu-
riennes/Ricceur Studies 12, no. 1 (2021), 16-20.

242

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Herausforderungen hermeneutischer Anthropologie

unzuldnglichen, »verletzten cogito« von sich Rechenschaft abzulegen
vermag, werde sich trotz allem, was ihm bzw. den Menschen in-
zwischen anzulasten ist, wiederherstellen lassen. Diese Hoffnung
entspricht einer eschatologischen Ausrichtung von Ricceurs ganzem
Werk auf einen finalen Sinn der Geschichte, den sie allerdings nicht
aufgrund einer ihr immanenten Teleologie, wie man sie im Rekurs
auf Hegel oder auch Husserl zu begriinden versucht hat, von selbst
hervorbringen kann.>®

Ricceur beruft sich nicht linger auf eine Geschichtsmetaphysik
des Geistes oder auf ein absolutes Bewusstsein, das bei Husserl
letztlich auch die Vernunft der Geschichte zu verbiirgen hatte. Statt
dessen stiitzt er sich mit Seren Kierkegaard, Karl Jaspers, Gabriel
Marcel und Maurice Merleau-Ponty scheinbar riickhaltlos auf ein
leibhaftiges und endliches Selbst (TP, 49f.), dem alles Fragen da-
nach, was es ist, gar nichts zu niitzen scheint: Auch ein angeblich
immer schon nach Wissen verlangendes Wesen (Aristoteles), eine res
cogitans, also ein »Ding, das denkt« (Descartes®) und ein um sich
wissendes Selbstbewusstsein (Hegel) weify nicht, wer es jeweils ist.
Genau diese Frage, die Wer-Frage, riickt nach Kierkegaard, Jaspers
und Heidegger zum vorrangigen Problem auf. Wie es scheint, treten
infolgedessen erst jetzt die einzelnen Menschen aus der Anonymitat
ihrer Gattungszugehorigkeit, aus der Selbigkeit ihres allgemeinen
Daseins und aus der Selbstbeziiglichkeit ihres Wissens heraus, um zu
erfahren, wer sie tiberhaupt sind und woraus das zu entnehmen sein
soll. Im Unterschied zu seinen Vorgéngern Kierkegaard, Heidegger,
Marecel, Jaspers und Merleau-Ponty schldgt Ricceur alsbald entschie-
den einen hermeneutischen Denkweg ein, der von der Einsicht
ausgeht, die Wer—Frage zeige sich zu allererst sprachlich und im
Verhiltnis zu Anderen, d.h. in diskursiver Form, vorzugsweise in
Texten, die sie davor bewahren, mit der unaufhdorlich ablaufenden

58 Besser wire es moglicherweise, an dieser Stelle von einem immer wieder neu zu
finalisierenden Sinn zu sprechen, denn es kann keine Rede davon sein, Ricceur
arbeite noch mit der Vorstellung einer inhaltlich eindeutigen, ihrerseits nicht
geschichtlich anfechtbaren und nicht stindig neu zu interpretierenden Teleolo-
gie. Entsprechend zuriickhaltend gebraucht er den Begriff der Eschatologie in
GGV, 760, in der Bedeutung eines »Erfiillungshorizonts« (wohingegen von
einem Sinn der Geschichte nur nebenbei mit Blick auf ein jiidisches Geschichts-
verstandnis die Rede ist; ebd., 614).

59 Siehe R. Descartes' dritte der Meditationen tiber die Erste Philosophie.

243

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VIII

Zeit irreversibel zu vergehen, ohne dass man noch auf sie zuriick-
kommen konnte. Die Wer-Frage stellt sich zwar ebenfalls in der
Zeit und >mit der Zeit¢, wie man sagt, doch gravitiert sie gleichsam
um ein Selbst, das genau dazu in der Lage sein soll: im Horizont
einer noch offenen Zukunft auf eigene und fremde Vergangenheit
zuriickzukommen, um in deren Licht herauszufinden, wer es war,
ist und werden wird. Entsprechende Vor- und Riickgriffe finden in
menschlicher Zeiterfahrung im Grunde stindig statt, wie es auch
Husserls Beschreibung des re- und protentional dimensionierten
sogenannten inneren Zeitbewusstseins gezeigt hat. Ricceur geht da-
riber allerdings entschieden hinaus, wo er einerseits prai-narrativen,
grundsitzlich zumindest erzahlbaren Sinnstrukturen menschlicher
Zeiterfahrung auf die Spur kommt und andererseits die Frage auf-
wirft, ob das an Andere gewandte Erzéhlen nicht unverzichtbar ist
fir ein Selbst, das aus eigener Kraft allein niemals zu addquaten
Einsichten iiber sich selbst gelangen konnte. Geht es nun aber,
wenn sich das Selbst erzdhlend an Andere wendet und wenn es sich
mimetisch nach den Erzahlungen Anderer richtet, um sein Leben
gegebenenfalls zu dndern, nur um dieses Selbst »>selbst<?

Heidegger hatte bekanntlich genau das gelehrt: es gehe dem Da-
sein in seinem Sein um es (bzw. um dieses) selbst und dass es in
diesem Sinne von der Sorge um sich angetrieben sein miisse. Die
radikalste Abweichung von diesem Ansatz ging nicht von Sartre,
von Merleau—Ponty oder von Ricceur, sondern von Levinas aus,
der vor allem in seinem zweiten Hauptwerk diese ontologische Re-
deweise einer ethischen Revision unterzog. In Autrement quétre ou
au-dela de l'existence (1974) gelangte er zu dem Schluss, der Andere
entziehe sich der ontologischen Sprache (auch einer Ontologie des
»Mitseins«) iiberhaupt; nur der Anspruch des Anderen, der auf jene
Sorge zundchst gar keine Riicksicht nehme, befahige das menschli-
che Selbst dagegen zu einem ethisch >inspirierten< Leben, das nicht
dazu verurteilt bleiben miisse, nur um sich selbst zu kreisen.

Den Anschein, das Selbst miisse als derart auf sich zentriert
begriffen werden, hatte auch Ricceur noch in seiner Trilogie Zeit
und Erzihlung erweckt, wo er davon ausging, es miisse uns in
unserem Leben um eine »Humanisierung der Zeit« im Sinne des
Kampfes um deren geschichtliche Verstindlichkeit gehen. In diesem
Werk beschriankt Ricceur die Phanomenologie, die er hier vor allem
in Gestalt der Husserl'schen Analysen des inneren Zeitbewusstseins

244

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Herausforderungen hermeneutischer Anthropologie

vor Augen hat, weitgehend auf deren Beschreibung der immanen-
ten Zeitlichkeit der Erfahrung, in der er allerdings »die Grundlage
des historischen Bewusstseins« vermutet (ZEIIL, 38 ff., 54). Jedoch
begreift er dieses Bewusstsein als von einer geschichtlichen Existenz
getragen, die von jener Sorge angetrieben wird. Gegen die Phdnome-
nologie des inneren Zeitbewusstseins wie auch gegen die Ontologie
geschichtlicher Existenz fithrt Ricceur dann eine dritte, ndmlich
spezifisch historische, erzahlbare Zeit ins Feld, die eine poetische
Vermittlung von Phinomenologie und Ontologie gestatten soll. Al-
lein in dieser Zeit sei auch, so behauptet er, die Entfaltung einer
wahrhaft menschheitlichen Geschichte denkbar, in der die Sorge zu
relativieren sei im Horizont der »unbestimmten Zukunft der gesam-
ten Menschheit« (ebd., 407 fI.).

So wird in der Tat die Sorge relativiert, aber nicht grundlegend re-
vidiert. Dabei zieht Ricceur ausdriicklich »existenzielle« Alternativen
zur Sorge in Betracht und fragt sich, ob nicht vom Existenzial, das
dieser Begriff in Sein und Zeit bezeichnet, eine andere Vorstellung zu
entwickeln sei, wenn man solche Alternativen bedenkt. Unter dem
Eindruck seiner Rezeption der Philosophie von Levinas gibt Ricceur
dieser Problematik schliefllich eine grundsitzlich neue Wendung:
Nach wie vor hilt er zwar an dem Verlangen nach geschichtlicher,
vorzugsweise narrativer Verstdndlichkeit durchlebten Lebens fest,
das ihm von der Sorge gepragt scheint; aber auch fiir ihn handelt es
sich nun um ein vom Anderen her zur Identitit aufgerufenes Leben,
das im Ringen um seine geschichtliche Verstdndlichkeit in zweideu-
tiger Art und Weise die Spur des Anderen verrit. Im Unterschied
zu Levinas hdlt Ricceur indessen besonders an der Verkniipfung
des Aufgefordertseins vom Anderen mit einem Selbstsein fest, das
sich im Leben von jemandem als vom Anderen inspiriertes bezeugt.
Entschiedene Zweifel treiben ihn nun allerdings im Hinblick auf
die Frage um, inwieweit die fragliche Selbst-Bezeugung (attestation)
auch in geschichtliche bzw. historisch sichtbare Zeugnisse eingehen
kann.®0

60 Vgl. P. Ricceur, An den Grenzen der Hermeneutik. Philosophische Reflexionen
itber die Religion, Freiburg i. Br., Miinchen 2008; V1., Aktuelle Historisierungen
der Zeugenschaft. Zur >Kritik einer Wissenspraxis< und zum >Recht der Literatur<
jenseits von Wissen und Recht, in: Philosophische Rundschau 59, Heft 3 (2012),
217-235.

245

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VIII

So scheint nun zwar mit der Sagbarkeit, der Schreibbarkeit und
der Uberlieferbarkeit geschichtlichen Sinns alles in Frage zu stehen,
was noch die fiir Ricceur vorbildliche Hermeneutik Gadamers®' als
unerldssliche Voraussetzung einer zeitgeméafien Hermeneutik geltend
gemacht hatte. Daraus zieht Ricceur den Schluss, dass auf jegliche
Beherrschung dieses Sinns vollig zu verzichten ist. Die Geschichte
bleibt wie auch alle hermeneutischen Disziplinen, die von unserer
Geschichtlichkeit Rechenschaft ablegen, ungeachtet jener Aufgaben
der Vernunft, die sie finalisieren sollen, eine anscheinend unver-
meidlich fragmentarische Angelegenheit. Das aber dndert gar nichts
daran, dass die menschliche Erfahrung von Anfang an, d.h. hier:
auch schon in ijhren pri-narrativen Formen, nach geschichtlicher
Verstiandlichkeit verlangt, die ein leibhaftiges Subjekt nicht souverdn
beherrschen kann, das somit im Verhéltnis zum Erfordernis herme-
neutischer Explikation wie auch immer fragmentarischen, in sich
gebrochenen und unverstidndlichen Sinns, der bereits zum Ausdruck
gelangt ist, an die zweite, nachrangige Stelle riickt.®? Es muss sich
diesen Sinn geben lassen von einer Sinnbildung, die sich nicht auf
eine souverdne Sinngebung durch ein reines Bewusstsein zuriickfiih-
ren ldsst. Insofern die hermeneutische Klarung dieses Sinns aber
letztlich darauf abzielt, die in ihm wie auch immer defizitdr aufgeho-
bene Erfahrung verstandlich zu machen, bleibt sie an den Anspruch
einer Phanomenologie verwiesen, die wie keine andere philosophi-
sche Disziplin dem Erfahrenen als solchem verpflichtet war.

Statt dieses aber auf ein transzendentales Ich zuriickfithren zu
wollen, liefert Ricceur das menschliche Selbst, das sich stindig auf
der Suche nach einer Antwort auf die Frage befindet, wer es ist,
riickhaltlos der Welt aus, in der es keineswegs derart ungefahrdet
»zu Hause« ist, wie es eine Ontologie des In-der—-Welt-seins glauben
machte, die auch Merleau-Ponty in dem Befund zusammenfasste,
das leibhaftige Selbst wohne in der Welt (PhW, 169). Zwar stimmt
Ricceur dem zu, insofern wir es stets nur mit einem in der Welt

61 Mit uniibersehbaren Einschrankungen allerdings; siehe dazu den Beitrag d. V1.
Philosophische Hermeneutik im Kontext des 20. Jahrhunderts. Uberkommene und
neue challenges, in: ders. (Hg.), Grundfragen hermeneutischer Anthropologie.
Das Werk Paul Ricceurs im historischen Kontext. Bd. II: Interpretation, Baden-Ba-
den 2024, 809-896.

62 Das wird schon in dem programmatischen Aufsatz Phénoménologie et hermé-
neutique (49) deutlich.

246

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Herausforderungen hermeneutischer Anthropologie

situierten, endlichen Subjekt-Leib zu tun haben, dem es um eine
bewohnbare Welt gehen miisse®®; aber ob und vor allem wie es
diesem im Leben mit und unter Anderen gelingen kann, die Welt
zu bewohnen, steht dahin. Darin liegt die niemals abzuschlieflende
Aufgabe, die Welt sinnhaft, d. h. hier zunachst: narrativ verstandlich
zu machen und sie entsprechend politisch sinnvoll zu gestalten —
in einem moglichst guten Leben mit Anderen im Rahmen gerech-
ter Institutionen, wie die mehrfach wiederholte Standardantwort in
Schriften zur Politischen Theorie im Spatwerk Ricceurs lautet. Nie-
mals, heif3t das, ist man in der Welt in einem unverfinglichen Sinne.
Vielmehr ist es stets prekar, ungesichert und gefahrdet4, wenn man
bedenkt, dass es eine bewohnbare Welt nur als eine von Anderen
gastlich eingerdumte geben kann, die sich gegen die Widrigkeiten der
Erde wie auch gegen innere und duflere Gewalt auf Dauer behaup-
ten muss.®

Wie dies méglich ist, davon zeugt eine »Lektiire der Welt und
des Selbst« (TP, 68), das nicht Meister des Sinns ist, sondern allen
seinen Infragestellungen durch das Sinnlose, das Sinnwidrige, durch
das Absurde und durch die >bose« Zerstorung jeglichen Sinns aus-
gesetzt ist und sich so als riickhaltlos affizierbar erweist. Dass es
dennoch dazu aufgerufen bleibt, wirksam zu sein, wie auch Hegel
in seinen Vorlesungen iiber die Vernunft in der Geschichte betont
hatte®, und dass es praktisch einer kiinftig weniger gewaltsamen
Geschichte verpflichtet bleibt, und zwar im Zeichen des Anderen,
der in seiner Singularitit jeglicher gleichmachenden Allgemeinheit

63 P.Ricceur, Zeit und Erzéihlung I, Miinchen 1988, 9.

64 Vgl. P. Ricceur, Gabriel Marcel et Karl Jaspers. Philosophie du mystére et philoso-
phie du paradoxe, Paris 1947; ders., M. Dufrenne, Karl Jaspers et la philosophie
de l'existence, Paris 1947.

65 Vgl. Ricceur, TP, 54f.; Welches neue Ethos fiir Europa?, in: P. Koslowski (Hg.),
Europa imaginieren, Berlin, Heidelberg, New York 1992, 108-120; Vf., Fiir eine
Kultur der Gastlichkeit, Freiburg i. Br., Miinchen 2008. Im Hinblick auf die
fragliche Dauerhaftigkeit der Institutionen kommt Ricceur hier zweifellos der
Politischen Philosophie Hannah Arendts sehr nahe, wie auch sein Vorwort zur
franzosischen Ubersetzung von Vita activa beweist. P. Ricceur, Préface, in: H.
Arendt, Condition de ’homme moderne, Paris 1983, 5-32.

66 G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte. Bd. I. Die
Vernunft in der Geschichte, Hamburg 1994, 80.

247

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VIII

entzogen ist, davon zeigt sich Ricceur nun mehr denn je tiberzeugt.®’
Deshalb wehrt er alle ihm als iibertrieben, ja als geradezu hysterisch
oder gar als wahnhaft erscheinenden Phdanomene des Verharrens
beim Negativen ab, das ihm keinen Ausweg aus einer verzweifelten
Geschichtlichkeit zu weisen schien, in der niemand mehr Grund da-
zu hitte, auf eine »Ankunft« (avénement) des Menschen zu hoffen.
Und aus dem gleichen Grund weist er — im Gegensatz zu Levinas®®
— den Gedanken zuriick, der Achtung jener Singularitit kénne man
zumal in historischer Perspektive iiberhaupt nicht gerecht werden.

3. Phanomenologische Desiderate:
Aufgefordertsein vom Anderen in praktisch-
geschichtlicher Hinsicht

Was bleibt nun nach all dem von der Phdanomenologie im Werk
Ricceurs? Ohne unzuldssige Verkiirzungen kann man allgemein sa-
gen, dass sie jenem Projekt eindeutig untergeordnet bleibt und in
Folge dessen jeglichen Anspruch aufgeben muss, etwa die Erbschaft
einer Ersten Philosophie anzutreten. Stattdessen wird ihr ein me-
thodischer Sinn der Explikation sinnhafter Erfahrung vorbehalten;
allerdings nur unter der Voraussetzung einer energischen hermeneu-
tischen Revision aller operativen Begriffe, derer sie sich bedient hat
— angefangen bei der Intentionalitat, die als fungierende zur Infra-
struktur eines Subjekt-Leibes wird, der in seiner Passivitdt einem
Afhziertwerden vom Anderen auf die Spur kommt, das schliefilich
jeglichen Anspruch einer sinngebenden Subjektivitdt durchkreuzt,
die allein aus eigener Kraft dazu in der Lage sein miisste, vom Erfah-
renen Rechenschaft abzulegen. Wo letzteres die Spur des Anderen
verrdt, sieht Ricceur schliefllich mit Levinas die »Herrschaft der

67 Vgl. SaA, 384. Hier steht Ricceur eher dem spiten Merleau-Ponty nahe. Jeden-
falls verteidigt er langst nicht mehr den Begriff eines Subjekts, das alle Formen
der Sinnbildung als ein >konstituierendes< beherrschen wiirde. Inwieweit Ri-
ceeur sich damit einer a-subjektiven Phanomenologie anndhert, wie er sie von
Eugen Fink und Jan Patocka her kannte, muss an dieser Stelle offen bleiben.
Vgl. P. Ricceur, Hommage an Jan Patocka, in: J. Patocka, Ketzerische Essays zur
Philosophie der Geschichte, Berlin 2010, 7-17, hier: 9.

68 Vgl. VL., Geschichte — vom Anderen her, Kap. VII, in: ders., Vom Anderen her.
Erinnern und Uberleben, Freiburg i. Br., Miinchen 1997, 229-259.

248

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Phdnomenologische Desiderate

Vorstellung« scheitern und eine Alteritit im Modus der Abwesenheit
des Anderen zum Vorschein kommen, die niemals restlos zum Pha-
nomen werden kann (WdA, 80 ff., 86). Mehr denn je steht auf diese
Weise das phdnomenologische »Prinzip aller Prinzipen« in Frage,
von dem, was sich im Erscheinen zeigt, genau in den Grenzen, in
denen es »sich gibt«, Zeugnis abzulegen. Aber muss sich nicht auch
das, was sich unserer Erfahrung entzieht, als das Sich-Entziehende
zeigen? Und miisste das nicht auch fiir den Anderen angesichts
der ihm attestierten radikalen, in keiner Gegenwart aufzuhebenden
Alteritat gelten?

Ricceur verweigert sich an dieser, schon im Spatwerk Mer-
leau-Pontys® zentralen, Stelle einer affirmativen Antwort. Allzu
selbstsicher und dabei zugleich ungenau scheinen ihm offenbar ver-
breitete Redeweisen, die die Andersheit — »wider alles Erwarten —
zu einer mit sich selbst gleichen machen« (TP, 78). Ist das und
der Andere nicht anders als er bzw. als es selbst? Handelt es sich
nicht um einen Begriff, der sich jeglicher kategorialen Fixierung
widersetzt? Dieser Befund, den Ricceur fiir nicht bestreitbar hilt,
muss uns allerdings nicht davon abhalten, verschiedene Formen des
Affiziertwerdens von Ander(s)heit zu unterscheiden, darunter die
Passivitit des eigenen Leibes und das Innerste des Gewissens, das
dem Selbst keine Ruhe lédsst, ohne dass wir bis heute wiissten, woher
es rithrt — »von einer Person, der ich nicht begegnen kann, von
meinen Vorfahren, einem toten Gott oder vom lebendigen Gott,
der aber in unserem Leben so abwesend ist wie die Vergangenheit
in der ganzen rekonstruierten Geschichte, oder sogar von irgend
einer leeren Stelle« (ebd.).”® Mehr noch: wir wissen nicht, ob es sich
wirklich so verhilt, wie es Kant behauptet hatte: dass wir die Stimme
des Gewissens, dieser Alteritdt par excellence in uns selbst, die auf
die Spur des Anderen zu fithren verspricht, »tatsichlich« nur iber-
héren konnen, dass das Uberhéren aber allemal als Modalitit des
Horens aufzufassen ist, dem sich in einem radikalen Sinne niemand,

69 M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen 1986, 208.

70 Zur dreifachen, dem Selbst innewohnende Andersheit vgl. SaA, 334, 382 f. Hier
wird offen gelassen, ob Fremdes die Suche nach dem Eigenem von Anfang an
heimsucht; ebd., 389.

249

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VIII

auch der scheinbar indifferenteste serielle Killer nicht, zu entziehen
vermag.”!

Wie dem auch sei: auf jeden Fall schliefft das Angewiesensein
darauf, im Modus des Horens angesprochen zu werden, jeglichen
Versuch souveréner Selbstbegriindung aus.”? Nur dank des Anderen,
der uns anspricht, in Anspruch nimmt und schliellich herausfor-
dert, konnen wir iiberhaupt jemand sein. Daraus folgt aber nicht,
was wir im Sinne des Anderen (oder auch gegen ihn in einer Plu-
ralitit anderer Anderer) zu tun haben. Der Rekurs auf eine dem
Anderen antwortende und ihm verantwortliche Responsivitit des
Horens eriibrigt nicht, sondern verschirft das Erfordernis, sich auf
die praktische Subjektivitit eines Kdnnens zu besinnen, das aus sei-
ner eigenen Verantwortlichkeit nicht zu entlassen ist. Nur eine wirk-
lich tibernommene Verantwortung kann auch >getragen< werden.

Unverkennbar bleibt dieser Begriff bei Ricceur zunichst stark
juridisch geprégt (vor allem dort, wo er iiber imputation oder Zu-
rechnung schreibt’®); aber unter dem zunehmenden Einfluss der
Philosophie von Levinas kommen doch auch Momente einer au-
ler-ordentlichen, in keiner juridisch geregelten Zurechnung aufzu-
hebenden Verantwortung ins Spiel, die auch fiir die Phdnomenolo-
gie zentrale Herausforderungen darstellen und sie schlief3lich an ihre
Grenzen fithren. In der Responsivitit dieser Verantwortung erwei-
sen wir uns nicht nur als affizierbar a la Kant’, sondern erweisen
uns als verfiighar. Damit meint Ricceur offenbar eine Offnung zum
Anderen hin im Sinne einer disponibilité, die er mit Gabriel Marcel
gefdhrlich nahe an eine normativ nicht befragte Treue zum Anderen
heranriickt”” — als ob nicht im Einzelfall hochst fragwiirdig sein
konnte, wem wir (und bis zu welchem Punkt) Treue auch schulden.
Ricceur meint an dieser Stelle gewiss keine moralische Schuld, die

71 Zur Passivitdt des Gewissens als Spitze der Erfahrung innerer Alteritat vgl. SaA,
418; zur Stimme des Anderen ebd., 423 ff,; 1. Kant, Die Metaphysik der Sitten,
Werkausgabe Bd. VIIT (Hg. W. Weischedel), Frankfurt/M. 1977, 573 (§ 13).

72 P. Ricceur, Gott nennen, in: B. Casper (Hg.), Gott nennen. Phdnomenologische
Zuginge, Freiburg 1. Br., Miinchen 1981, 45-79, hier: 58.

73 SaA, 531,124,129, 353, 355; WdA, 142.

74 Vgl. ZEIII, 73, 90, 426; SaA, 333. Wiederum zeigt sich Ricceur hier von der
Einheit von Selbstbezeugung und Aufgefordertsein vom Anderen iiberzeugt;
ebd., 426.

75 SaA, 324; WdA, 171f.

250

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Phanomenologische Desiderate

aus einem Vergehen (faute) etwa resultieren konnte, sondern das,
was einem praktischen Subjekt obliegt und aufgegeben ist. In diesem
Sinne geht es um ein Verhiltnis zum Anderen als Obliegenheit (dette
sans faute), das einem sich setzenden ego niemals zu entnehmen
ware, sondern erneut auf ein mit Ander(s)heit affiziertes Selbst ver-
weist, das den Anderen nicht aus seiner Eigenheitssphére heraus
zu konstituieren vermag (SaA, 395, 399), da es sich auf der Spur
einer radikalen Exterioritdt befindet, die sich nicht mehr in der
sozialen oder politischen Sprache einer Beziehung ausdriicken ldsst.
An dieser Stelle bedient sich Ricceur in seiner Auseinandersetzung
mit Levinas einer Rhetorik der Epiphanie des Anderen, der niemals
mit seiner Anderheit >unverkiirzt< in Erscheinung treten kénne.”®
Aber gerade als derart uns Entzogener miisse der Andere einem
Selbst begegnen konnen, insistiert Ricoeur gegen Levinas, der keinen
angemessenen Begriff von Selbstheit entwickelt habe.

Nun soll es aber gerade nicht dahin kommen, dass sich jene Exte-
rioritdt zur Gegenwart eines praktischen Subjekts duflerlich (im Sin-
ne von indifferent) verhilt. Im Gegenteil soll sie den Sinn des Selbst-
seins betreffen. Wir sind jemand und existieren als ein Selbst, das
im Verhiltnis zum Anderen auf eine Dimension der Alteritat stofit,
die nicht in der sie nachtriglich vergegenwirtigenden Gegenwart
aufgeht und die uns doch nicht gleichgiiltig lasst. So bedeutet jene
Exterioritdt geradezu die unhintergehbare Nicht-Indifferenz dieses
Subjekts, konnte man mit Levinas sagen.

Fiir Ricceur geht es dariiber hinaus jedoch entscheidend darum,
was es jenseits des bloflen Angesprochenwerdens vom Anderen
praktisch zu tun hat, bzw. was gut und richtig zu tun ist in ethischen
und deontologischen Kontexten sozialen und politischen Lebens, in
denen allerdings kein Anderer je wird aufgehen konnen.”” Wo er sich
diesem Gedanken néhert, bewegt sich Ricceur stellenweise weit auf
eine dekonstruktive Perspektive zu, in der das Politische als durch
jene aufler-ordentliche Verantwortung fiir den singuldren Anderen
unvermeidlich destabilisiert beschrieben wird.”® Weniger allerdings
aufgrund einer letzten Unbestimmtheit der Ziele der Demokratie,
wie sie Ricceur herausarbeitet, sondern primir aufgrund eines un-

76 SaA, 403, 405; WdA, 202.

77 Vgl. SaA, 276, 287.

78 Vgl. J. Derrida, Ketzertum, Geheimnis und Verantwortung: Patockas Europa, in:
Patocka, Ketzerische Essays, 181-211.

251

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VIII

berechenbaren Herausgefordertseins vom Anderen. Denn in einer
auf Gastlichkeit und gemeinsam gesicherte Bewohnbarkeit der Welt
angewiesenen Lebensform konnen wir im Vorhinein niemals wissen,
wer denn jeweils der Andere ist und welcher als solcher >zahlt< oder
verlangen kann, einbezogen zu werden. Wie auch Ricceur in seinen
Reflexionen tiber Liebe und Gerechtigkeit bemerkt, ist der Anspruch
des Anderen, der jede(r) andere sein kann, niemals in dieser Art und
Weise vorab gleichsam einzuhegen und auf diese Weise zu entschar-
fen.

Ricceur versucht diesem Anspruch hermeneutisch schliefSlich so
Rechnung zu tragen, dass Levinas’ Einwénde gegen die Phdnomeno-
logie — insbesondere gegen das Ansinnen einer intentionalen Verge-
genwirtigung des Anderen — Beachtung finden, doch war schon
seinem Frithwerk ein aufler-ordentlicher Anspruch des Anderen
keineswegs fremd. Das bezeugen in Geschichte und Wahrheit die ein-
gangs bereits gestreiften Passagen iiber den Néchsten im Horizont
der Geschichte, die sich ihm gegeniiber notorisch indifferent verhalt
und doch nicht aus der Verantwortung fiir jegliche Gewalt entlassen
werden kann, die ihm angetan wird. Wie auch immer der Begrift
des Niachsten den des Anderen im Werk Ricceurs gewissermafien
prafiguriert, deutlich ist, dass Ricceur in beiden Fillen vor allem im
Auge hat, wie der Bezug zum Néchsten respektive zum Anderen im
Horizont der Geschichte zu denken ist (vgl. HV, 113 ff./GW, 110 fL.).
Und Geschichte ist fiir Ricoeur niemals nur ein anderer Ausdruck
fiir vergangene Zeit. Geschichte steht in seinen Augen vielmehr fiir
wie unzuldnglich auch immer verstandene, insofern humanisierte
Zeit, die, um vollends eine >menschliche« zu werden, nicht ohne Re-
kurs auf die praktischen Aufgaben zu begreifen ist, denen wir sozial
und politisch gerecht werden miissen; und zwar - »trotz allem«, wie
es mehrfach heifit - in Zukunft besser als bisher. Insoweit bleibt Ri-
cceur auf eine Geschichtstheorie in praktischer Absicht verpflichtet,
die ohne einen moderaten und realistischen Begriff des Fortschritts
kaum auskommt.

Eine Phdnomenologie, »fiir die der Bezug zur Zeit der letzte
und einzige Leitfaden« darstellt, wie man in Geddchtnis, Geschichte,
Vergessen liest (48), kann nicht dazu hinreichen, das theoretische
Projekt der praktischen Humanisierung der Zeit im Prozess der Ge-
schichte zu fundieren. Hat die Phinomenologie der Zeit nicht an-
gefangen bei Husserls Vorlesungen und den Bernauer Manuskripten

252

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Phanomenologische Desiderate

tiber das innere Zeitbewusstsein”® die Objektivitit der Zeitobjekte
durch die Einklammerung jeglicher »transzendierenden Vorausset-
zung von Gegebenem« neutralisiert?8” Hat der Riickgang in die pha-
nomenologische Zeit ungeachtet ihrer Anlehnung an die alltigliche
Sprache, der sie sich bedienen musste, nicht eine rein »immanente
Zeitlichkeit« herausgearbeitet, in der kaum mehr zu erkennen ist,
worum es abgesehen von der Sicherstellung der Kontinuitdt unse-
rer Erfahrung tiberhaupt in unserem geschichtlichen Leben geht?
Wihrend das transzendentale Ich der immanenten Zeiterfahrung
weder zur Welt kommt noch auch sterben kann, verstehen wir uns
in der Geschichtlichkeit unseres >zwischenzeitlichen« Lebens als im-
mer schon geboren und als von Anfang an dem Tod ausgesetzt.®!
Und von dieser Zwischenzeitlichkeit kdnnen wir nur auf narrativem
Wege bzw. poetisch Rechenschaft ablegen, immer aber im Wissen
darum, Andere tberlebt zu haben und von Anderen tberlebt zu
werden. Von einer derart durch Geburt und Tod zu Anderen ins
Verhiltnis gesetzten Zwischenzeit weil3 eine reine Phdnomenologie
der Zeit nichts.®? Und genauso wenig nimmt sie zur Kenntnis, wor-
um sich sterbliche Wesen im Horizont einer Geschichte sorgen, die
weder erst mit ihrer Geburt anhebt, noch auch mit ihrem Tod endet,
die sie vielmehr zwischenzeitlich-voriibergehend als an Anderen
Voriibergehende zu diesen ins Verhiltnis setzt.

Wie weit Ricoeur dagegen diese Phanomenologie hinter sich gelas-
sen hat, zeigt sein Spatwerk Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, wo
der Phanomenologie nur noch die Klarung gewisser Erinnerungs-
leistungen zugetraut wird, wohingegen der eigentliche Gegenstand
der Sorge auf eine Eschatologie der conditio historica als einen
»Erfiillungshorizont« hin gedffnet wird, in dem ein gliickliches Ge-
déchtnis zur Ruhe kommen soll, ungeachtet all der Negativitit, die
die Rede vom Sinn der Geschichte scheinbar Liigen straft.8® Zwar

79 Vgl. R. Bernet, Einleitung, in: E. Husserl, Texte zur Phdnomenologie des inneren
ZeitbewufStseins (1893-1917), Hamburg 1985, XI-LXXIIL

80 Siehe dazu ZEIII, 39.

81 Vgl. VL, In der Zwischenzeit. Spielrdume menschlicher Generativitit, Zug 2016.

82 Deshalb musste Husserl in seinen Manuskripten zur Phanomenologie der In-
tersubjektivitit (Husserliana XIII-XV), in denen er ausfithrlich auf Strukturen
geschichtlichen Lebens zu sprechen kommt, im Grunde die Beschrankung auf
die immanente Zeit aufgeben.

83 GGV, 760; vgl. HV, 389 f./GW, 347 L.

253

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VIII

macht Ricceur bereits in der gelungenen Wiedererinnerung, wie
sie die Phanomenologie beschreibt, eine Vorform eines gliicklichen
Gedachtnisses aus, aber dieser Begriff ist an dieser Stelle doch noch
weit davon entfernt, den Horizont eines ganzen Lebens oder gar
des vergangenen, des gegenwirtigen und zukiinftigen Lebens aller
Menschen zu erfassen (GGV, 56). Genau in diesem Horizont aber
platziert Ricceur schliefllich das Vergessen, in dem die Negativitat
des Vergangenen aufgehoben und erinnert werden soll, aber so, dass
eine weiterfithrende, die Aufgaben praktischer Vernunft ernst neh-
mende Geschichte nicht blockiert wird, weil man an ihr verzweifeln
muisste.

Diese Aufgabe so differenziert und anspruchsvoll wie moglich zu
explizieren, ist fiir den spaten Ricceur definitiv keine Angelegenheit
der Phidnomenologie mehr. So sehr er sich offenbar speziell von
Jan Patockas Ketzerischen Essays zur Philosophie der Geschichte an-
gesprochen fiihlte, die zweifellos nicht zuletzt aus einer intensiven
Auseinandersetzung mit der Husserl'schen Krisis—Schrift hervorge-
gangen sind, so klar sah er wie schon zur Zeit seiner Arbeit an
den Beitragen zu Geschichte und Wahrheit (1955), dass es in unserer
Geschichtlichkeit entscheidend auf die Bestimmung von Aufgaben
ankommt, die uns in der Zukunft die richtige Richtung weisen
sollten. Ohne solche Aufgaben miisse sich die Geschichte in einer
uferlosen Divergenz zerstreuen, befand Ricceur im Rekurs auf Kants
Apologie einer weltbiirgerlichen Geschichte in praktischer Absicht.

4. Was — anders — zu sagen bleibt

Indem Ricceur wie im Frithwerk unter Berufung auf den »Nachs-
ten, so im Spatwerk unter Verweis auf den Anderen jene Aufgaben
an einer mit nichts zu verrechnenden Singularitét eines jeden misst,
zeigt sich indessen eine fruchtbare Erbschaft, die ohne seine inten-
sive Auseinandersetzung mit der Phinomenologie und mit deren
Selbstkritik gar nicht zu verstehen ist. Vor allem dieser philosophi-
schen Disziplin war ja zu verdanken, dass die Frage nach dem Ande-
ren iiberhaupt mit der gebotenen Radikalitit aufgeworfen werden

84 Das Kap. XVIII in diesem Bd. wird ausfithrlich darauf zurtickkommen.

254

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Was —anders - zu sagen bleibt

konnte. Das gilt von Heideggers Ontologie des Mitseins (1927)3°
tiber Karl Lowiths Sozialphilosophie (1928)%¢ und tiber Husserls
Phinomenologie der Intersubjektivitit, wie er sie in den aus Vor-
tragen an der Sorbonne (1929) hervorgegangenen Cartesianischen
Meditationen dargelegt hatte®”, bis hin zu Levinas’ Versuch iiber die
Exterioritit des Anderen (1961)%8, Michael Theunissens, die ganze
dialogistische Tradition einschlieflende Bilanz der Sozialontologie
der Moderne (1965)%°, Bernhard Waldenfels’ (1971) und Francis
Jacques’ (1979) Dialogphilosophien®® und schliefilich Ricceurs eige-
nen Reflexionen jener Wege der Anerkennung (2004), auf denen der
Andere gerade nicht mehr als Gleicher und zugleich Verschiedener
bedingungslos einem identifizierenden Denken unterworfen gedacht
wird. Dass in diesem Zusammenhang vielmehr von einer singulari-
sierenden Anerkennung die Rede ist?,, die den Anderen nicht seine
Anderheit und Fremdheit kosten, sondern gerade sie wiirdigen kon-
nen soll, erinnert stark an Levinas™ ethische Kritik jener Ontologie
des Mitseins und der Intersubjektivitdt, gegen die die in der Fremd-
heit des Anderen liegende Freiheit ins Feld gefithrt worden war.
Nachdem Ricceur diese verschlungenen Denkwege immer wieder
gekreuzt und z.T. selbst gegangen ist, sieht er sich schliellich wieder
auf scheinbar altvertraute, jetzt aber radikalisierte Fragen zuriickver-
wiesen: Erscheint denn der Andere in der Freiheit seiner Fremd-
heit? Zeigt er sich als Gegebenheit, die sich als erscheinende selbst
>gibt«? Ist diese Gegebenheit insofern als eine Gabe zu verstehen?
Verlangt dieses Verstehen—als nach einer hermeneutischen Wendung

85 M. Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen °1984.

86 Gemeint ist K. Lowith, Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, in: ders.,
Gesammelte Schriften, Bd. 1, Stuttgart 1981, 9-197.

87 E.Husserl, Cartesianische Meditationen, Hamburg 1977.

88 E. Levinas, Totalitat und Unendlichkeit. Versuch tiber die Exterioritdt [1961],
Freiburg i. Br., Miinchen 1987.

89 M. Theunissen, Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart [1965],
Berlin *1977.

90 B. Waldenfels, Das Zwischenreich des Dialogs, Berlin 1971; F. Jacques, Uber den
Dialog. Eine logische Untersuchung, Berlin, New York 1986.

91 Ein Gedanke, mit dem Ricceur entscheidend, wie ich meine, von Habermas
abweicht, der immer wieder mit der Vorstellung einer Art Synthese von Iden-
titat, Gleichheit und Verschiedenheit arbeitet und die bekannte »Politik der
Differenz« oder der Differenzsensibilitit auf eine zur Unterschiedlichkeit ge-
schrumpfte Differenz verkiirzt. Vgl. WdA, 227, 269, 321.

255

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VIII

der Phidnomenologie, insofern ihr Grundbegriff, das Gegebene als
solches, nicht ohne eine kritische Befragung dieser signifikativen
oder hermeneutischen Differenz verstindlich zu machen ist? Wenn
diese Gegebenheit des Anderen ihrerseits als eine Gabe zu begreifen
ist, wer oder was >gibt« sie dann? Oder handelt es sich um eine Gabe
ohne Geber bzw. gebende Instanz? Worin liegt genau ihr Gabe-Cha-
rakter, wenn diese Frage buchstdblich ins Leere einer Fremdheit
geht, die der Gegenwart des Gegebenen und seiner Auffassung als
Gabe entzogen bleibt, so dass letzterer nicht ein Etwas oder Jemand
vorausgehen kann?

Levinas wartete in dieser Hinsicht mit einer vermeintlich eindeu-
tigen Antwort auf: in der eigentiimlich restloser Vergegenwirtigung
entzogenen Prisenz des Anderen liege die Gabe der Verantwortung
fir ihn®2, der niemals schlicht >gegeben« sein konne. Dank des An-
deren wiren wir demnach zu einem ethischen Leben bestimmt, das
aber nur durch ein praktisches Subjekt wirklich Gestalt annehmen
konne, insistiert Ricceur, der seinerseits fragt, wie praktische Subjek-
te einander etwas, oder sogar sich selbst, geben kénnen in Spielrdu-
men einer »Okonomie der Gabe«, die Gegebenes zirkulieren lassen,
nicht aber die >Begabung< zu geben selbst, die wir dem Anderen
verdanken.

Die Phdnomenologie, die das bis hin zu Jean-Luc Marion zu
demonstrieren versucht hat, ist mit diesen Fragen ihrerseits wiede-
rum an Grenzen des Erscheinens geraten, an denen sie nicht zu
beweisen vermochte, dass sie rein deskriptiv zeigen kann, dass in
der gegenwirtigen Gegebenheit (présence) des Anderen der Sinn
einer Gabe (présent) liegt, die uns dazu herausfordert, >umsonst«
weiterzugeben, wozu uns die »Nahe« des Anderen bestimmt®, ohne
je etwas zuriickzugeben oder mit Dank rechnen zu kénnen. Genau
das hat man ja, nicht erst seit Derrida, der »echten« Gabe abverlangt:
radikale Einseitigkeit, die die Gabe niemals zur gebenden Instanz
zuriickkehren ldsst. So sehr Derrida Zweifel an der Denkbarkeit

92 Vgl. VI, Verantwortung als Gabe, in: Einander ausgesetzt. Der Andere und das
Soziale. Bd. I: Umrisse einer historisierten Sozialphilosophie im Zeichen des An-
deren; Freiburg i. Br., Miinchen 2018, Kap. VIIL.

93 Vgl. E. Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht [1974], Freiburg i.
Br., Miinchen 1992, 174.

256

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Was —anders - zu sagen bleibt

einer solchen, angeblich »reinen« Gabe®* aufgeworfen hatte, so sehr
hatte er betont, an der Phdnomenalitit dieses Phanomens nicht
ritteln bzw. nicht bezweifeln zu wollen, dass es die Gabe >gibt«.
(Wie kann man das behaupten, ohne ihr eine Phianomenalitit zu
bescheinigen, in der sie sich als solche auch miisste zeigen kénnen?)

Gewiss handelt es sich jedoch nicht um eine empirische Feststel-
lung, wenn man daran festhdlt, dass es die Gabe >gibt< bzw. dass sie
als solche festzustellen sei. Aber was bedeutet es dann, wenn wir uns
nicht mehr dessen sicher sein kénnen, dass die Phianomenologie in
jedem Fall Auskunft dariiber geben kann, was oder wer sich zeigt
und als was oder wer?

Schon der Begriff des Gegebenen konfrontiert uns bis heute mit
einer offenbar nicht ganz auszurdiumenden Ambiguitit: Handelt es
sich um Vorfindliches oder um eine Gabe? Ist auch das Vorfindliche
in diesem Sinne Gegebenes — bis hin zur Welt insgesamt?> Kann
man im Ernst behaupten, letzteres »zeige< sich von sich aus, ohne
hermeneutisches Zutun? Muss sich umgekehrt nicht die Gabe in je-
dem Falle als eine Gegebenheit phanomenologisch ausweisen lassen,
so dass nicht davon die Rede sein kann, dass es sie >gibt<, wenn das
nicht gelingt?

Vor allem die beiden spaten Schriften Geddchtnis, Geschichte, Ver-
gessen und Wege der Anerkennung zeigen im Stil der sprachlichen
Erniichterung, mit der sie den Zugang zu den diskutierten Themen
erschlieflen, dass sich Ricceur zunehmend auf die normale Sprache
und deren Analyse im Sinne jener linguistischen Phdnomenologie
verlief§, von der er m. W. zuerst in den frithen 70er Jahren des ver-
gangenen Jahrhunderts (mit Bezug auf John L. Austin) gesprochen
hatte. Das zuletzt genannte Buch beginnt Ricceur mit dem Bekennt-
nis, »ein guter Schiiler der britischen Schule der Sprachphilosophie«
sein zu wollen.”® Im Sinne der bekannten »Philosophie der nor-

94 Vgl. zu diesem Begriff Vf., Umsonst: Die Gabe als nachtriglich zu bewahrheiten-
de Gegebenheit. Eine Zwischenbilanz der fragwiirdigen Karriere der Gabe in kul-
turwissenschaftlichen, philosophischen und politischen Diskursen der Gegenwart,
in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 38, Nr. 1 (2013), 29-59.

95 Vgl. P. Ricceur, Liebe und Gerechtigkeit. Amour et justice, Tiibingen 1990, 45 ff.
zur »Okonomie der Gabe.

96 WAdA, 19. Auch in Zeit und Erzdhlung III insistiert Ricceur auf der »Pertinenz«
der normalen Sprache selbst in den phanomenologischen Zeitanalysen (ZEIII,
44f1).

257

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VIII

malen Sprache« unternimmt er sodann eine lexikographische und
»semantische Bestandsaufnahme« der im Deutschen, im Englischen
und Franzosischen ausweisbaren Wortfelder, die sich um den Begrift
der Anerkennung gruppieren. Dabei ldsst er sich er sich aber nicht
darauf festlegen, die Gegebenheiten des normalen Sprachgebrauchs
als schlicht hinzunehmende gelten zu lassen, wie es Wittgenstein na-
hegelegt hatte, oder sich mit einer »geregelten Polysemie« zufrieden
zu geben.”” Wie schon in seinen frithesten Schriften halt er vielmehr
mit Karl Jaspers am Anspruch auf »Existenzerhellung« fest (WdA,
317, 96). Den normalen Sprachgebrauch analysieren wir demnach
nicht blof, um einer gewissen Verhexung unseres Verstandes entge-
genzuwirken, sondern um der Frage auf den Grund zu gehen, wie
wir als jemand existieren — und zwar als vom Anderen herausgefor-
derte, geschichtliche, nicht nur verzeitlichte Wesen.

An keiner Stelle geht Ricceur so weit, die sich stets an die normale
Sprache anlehnende und sie heuristisch entfaltende hermeneutische
Phdnomenologie auf eine linguistic phenomenology im Sinne der
ordinary language philosophy zu reduzieren. Nichts lag ihm daran,
die Sprache auf eine vorgegebene Normalitit des so genannten
Sprachgebrauchs normativ festzulegen. Vielmehr war er stets darauf
aus, ihr auch Spielrdume eines Anders—Sagens abzugewinnen. Das
beweist nicht nur die grof3e Rolle, die die Metapher in seinem Werk
spielt®8, sondern auch seine in der Auseinandersetzung mit Levinas
erfolgende Vertiefung der Frage, wie denn angemessen von jenem
Herausfordertsein vom Anderen die Rede sein kann. Schliefilich hat
Ricceur dieser Frage ganz im Zeichen des Anders-Sagens eigens eine

97 WAdA, 22, 36, wo mit Nachdruck darauf hingewiesen wird, aus der Beschreibung
der geldufigen Sprache gehe keine Philosophie hervor. So gesehen kommt jene
linguistische Phanomenologie nicht iiber eine philosophische Vorschule hinaus.
Vgl. L. Wittgenstein, Bemerkungen iiber die Philosophie der Psychologie, Werke
Bd. 7, Frankfurt/M. 1984, 122, Nr. 630.

98 Es kann freilich keine Rede davon sein, jene Spielrdume seien nur einem meta-
phorischen Sprachgebrauch zu verdanken. Vgl. dagegen B. Waldenfels, Edmund
Husserl. Zwischen Sagen und Zeigen, in: ders., Idiome des Denkens, Frankfurt/M.
2005, Kap. 3.

258

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Was —anders - zu sagen bleibt

zwar kurze, aber sehr dicht geschriebene Auseinandersetzung mit
Levinas’ zweitem Hauptwerk gewidmet.”

Diese Auseinandersetzung hat weit reichende Folge: Ricceur sieht
sich offenbar auflerstande, umwillen der Erforschung der Frage, wer
wir als zugleich geschichtliche und vom Anderen herausgeforderte
Subjekte sind, einfach zur Ontologie von Sein und Zeit zuriickzukeh-
ren, wo das Selbst als Antwort auf die Frage wer existiert? eingefiihrt
worden war. Er hilt die Analytik der Zeitlichkeit des Daseins nicht
tiir ausreichend, der Geschichtlichkeit menschlicher Existenz Rech-
nung zu tragen. So versdumte es Heidegger, den >poetischen< Ver-
mittlungen zwischen dieser Zeitlichkeit und dem historischen Den-
ken Beachtung zu schenken, Vermittlungen, denen Ricceur selbst
in Zeit und Erzihlung I-III ausfiihrlich Rechnung getragen hat.
Unter dem Eindruck der Schriften von Levinas bezweifelt er dariiber
hinaus, dass das Selbst als vom Anderen herausgefordertes in einer
ontologischen Sprache angemessen beschrieben werden kann,'% die
seit Platon wohl das Andere bzw. Verschiedene (heteron) kennt, nicht
aber das in der Gegenwart des Subjekts unaufthebbare, niemals sich
auf eine blofle Differenz reduzierende Fremde (i.S. des Adjektivs
xenos).l%! Zwar bedient sich Ricoeur seinerseits explizit einer on-
tologischen Sprache, wenn er die Selbst-Bezeugung im Anschluss an
Sein und Zeit als den eigentlichen Wahrheitsmodus unseres Lebens
herausarbeitet. Demnach ist die menschliche Existenz weniger ein
Verhiltnis, das sich zu sich selbst verhalt, wie es noch Jaspers mit
Kierkegaard angenommen hatte, als vielmehr eine Bewegung der
Entduflerung, in der das Selbst sich bezeugt und als solches aner-
kannt zu werden verlangt (WdA, 57, 123). Hat es hier zunéchst den
Anschein, als gehe es dabei nur darum, das eigene >Konnenc« eines
sujet capable zu beweisen, so nimmt Ricceur, wiederum mit Blick auf
Levinas, dann genau daran eine wichtige Modifikation vor.

99 P. Ricceur, Autrement. Lecture d>Autrement quétre ou au-dela de lessence< de
Emmanuel Levinas, Paris 1997; dt.: Anders. Eine Lektiire von >Jenseits des Seins
oder anders als Sein geschieht< von Emmanuel Levinas, Wien, Berlin 2015.

100 Vgl. WdA, 197 - wo im gleichen Zug der Ansatz einer Phdnomenologie der
Intersubjektivitit als blof} »theoretisch« zuriickgewiesen wird, die vom Primat
der Wahrnehmung ausgeht.

101 Selbstverstandlich kommt das Wort in vielen Abwandlungen vor; nicht aber
als ontologischer Grundbegriff. Vgl. WdA, 47, 157; Platon, Sophistes, 252a t., in:
Simtliche Werke Bd. 3 (iibers. F. Schleiermacher), Reinbek 3°2007, 253-336; B.
Waldenfels, Topographie des Fremden, Frankfurt/M. 1997, Kap. 1.

259

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VIII

Im Angesprochenwerden vom Anderen zeigt sich (!): das Selbst
existiert eben nicht nur umwillen seiner selbst, wie es auch bei
Ricceur immer wieder den Anschein hat, wo er das praktische Selbst
in eine Odyssee der Selbstfindung verstrickt sieht (vgl. WdA, 125).
Vielmehr erweist es sich (!) als vom Anderen inspiriert, der nicht
als Gegenstand der Wahrnehmung erscheint (WdA, 202, 323). Da-
rin liegt eine radikale, unauthebbare Asymmetrie, die jede soziale
und politische Gegenseitigkeit und alle Verhidltnisse mit und unter
Dritten unterhohlt. Schliefflich entzieht sich (!) die Alteritat des
Anderen in ein »Jenseits der Vorstellung« (WdA, 851£.), so dass wir
mit ihm nur unter der Bedingung ein In-der-Welt-sein teilen kon-
nen, dass ihm niemals zugemutet wird, darin aufgehen zu sollen.
Riickhaltlos pflichtet Ricceur jetzt Levinas® Befund bei, der Andere
sei »gegenwdrtig in seiner Weigerung«, gewissermafSen restlos je in ir-
gendeinem Bezug zu ihm, in einem Verhdltnis, in einer Gemeinschaft
oder Gesellschaft »enthalten zu sein« — bzw. in unserer gleichsinnigen
Weigerung, ihn je derart >einschlieffens, »integrieren< oder »inkludie-
ren< zu wollen. Und doch kann er nicht umhin, die skeptische Frage
aufzuwerfen, ob wir wirklich tiber eine Sprache verfiigen, in der
das angemessen zu beschreiben wire, ohne »in leeres Gerede zu
verfallen« (WdA, 203 f.).

Muss man die asymmetrische Beziehung zum Anderen, wenn sie
nicht nichts besagen soll, nicht auch dann, wenn sie sich als Sagen
der Verantwortung fiir ihn nur in der iibernommenen Verantwor-
tung zeigt, aussagen konnen? Muss man die auf diese Weise sich
bemerkbar machende Alteritdt nicht von der tradierten Semantik
der Negativitdt abheben, um verstehen zu konnen, wie sie sich jener
»Arbeit des Negativen« entziehen kann, in der am Ende der Geist
der Authebung jeglicher Differenz triumphieren wiirde, wie es Hegel
in der Phdnomenologie des Geistes beschrieben hatte?192 Wie aber
soll das geschehen, ohne dieser Alteritit wiederum in der sie identi-
fizierenden Sprache Gewalt anzutun? Wie sollen wir je anders als
gerade mittels solcher Gewalt auch von der Néhe des Anderen und in
seiner Nihe sprechen und schreiben konnen?

102 Vgl. Ricceur, Autrement, 3-5; V1., Ein- und Aussetzen der Arbeit des Negativen.
Bestandsaufnahme und Perspektiven phdanomenologischer Revision negativisti-
schen Denkens, in: E. Angehrn, J. Kiichenhoft (Hg.), Die Arbeit des Negati-
ven. Negativitdt als philosophisch-psychoanalytisches Problem, Weilerswist 2014,
122-152.

260

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Was —anders - zu sagen bleibt

Mit Recht, scheint mir, insistiert Ricceur gegen Levinas darauf,
dass wir tiber keinen sprachlich unvermittelten Zugang zu dieser Na-
he verfiigen. So ldsst sich nur daran, wie sich die Sprache gegen sich
selbst wendet, aufzeigen, ob sie der Spur des Anderen folgen kann
— bis in jene Diachronie oder Diastase hinein, die sich als »passé
pré-originel et an-archique« der Gegenwart des Selbst widersetzt.19
Und zwar als eine nicht privativ zu wertende, im Grunde »erledigte«
Vergangenheit >vor< dieser Gegenwart, sondern als ein Verzug der
Gegenwart selbst, die, inspiriert vom Anderen, gleichsam aus- und
wieder einsetzt wie die Atmung im Wechselspiel von Diastole und
Systole.

Mit dieser Metapher hatte Levinas jene Rekurrenz!%* beschrieben,
kraft deren sich die Inspiration unseres Lebens durch den befremd-
lichen Anspruch des Anderen sollte ereignen konnen. Zweifellos
hat Ricceur diesem Gedanken so weit wie mdglich gerecht zu wer-
den versucht, wie seine verschiedenen Auseinandersetzungen mit
Levinas vor allem seit den 1980er Jahren beweisen.%> Dabei hat
er jedoch stets auch auf einer unumginglichen sprachkritischen
Reflexion bestanden, ohne die sich nicht einmal ausloten ldsst, ob
sich im »hermeneutischen Zeitalter der Vernunft« (Jean Greisch;
SaA, 38) deren — von Levinas verlangte — Sensibilisierung!® fiir
den unverfiigbaren bzw. unbedingten Anspruch des Anderen denken
lasst, ohne dass dieser in seiner MafSlosigkeit unvermittelt selbst in
Gewalt umschldgt. (Dieses Bedenken pragt schon Derridas friihe
Auseinandersetzung mit Levinas in Die Schrift und die Differenz.)
Als unbedingte praktische Herausforderung entzieht sich dieser An-
spruch unserem stets nachtraglichen und insofern zu spat kommen-
den Antworten auf ihn — im Zuge einer religio oder religatio, die
immer schon als eine nachtrigliche Bewahrheitung zu denken war
und sich insofern fiir eine hermeneutisch unvermittelte Berufung
auf eine vermeintlich im Zeichen des Anderen unanfechtbare Wahr-
heit nicht eignen konnte.

103 Ricceur, Autrement, 13.

104 Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, 241.

105 P. Ricceur, Emmanuel Levinas, penseur du témoignage, in: Répondre dautrui,
Neuchatel 1989, 17-40; Entre éthique et ontologie: la disponibilité, in: M.
Sacquin (éd.), Gabriel Marcel, Paris 1989, 157-165, 193-200.

106 Vgl. dazu ausfiihrlich Vf., Menschliche Sensibilitit. Inspiration und Uberforde-
rung, Weilerswist 2008.

261

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VIII

Hier wird deutlich, wie weit sich der spdte Ricceur, der sich
noch immer der Erforschung seiner alten Frage widmete, wer wir
als Menschen sind, von jener Anthropologie-Kritik entfernt hat,
die Heidegger in seinem Kunstwerk-Aufsatz von 1935/6 und im
Brief iiber den Humanismus (1947) in den Vorwurf gefasst hatte,
das anthropologische Denken habe den Menschen iiberhaupt erst
zu jenem Subjekt hochstilisiert, welches das Seiende im Sinne des
Gegenstandigen zu beherrschen versuchen miisse, ohne dabei auf
den Anspruch des Seins zu horen.” Dagegen ist fiir den spiten
Ricceur gerade der Mensch dasjenige Seiende, das sich im Lichte
der Frage, wer es ist, von einem unverfiigbaren Anspruch heraus-
gefordert erfahrt. Entlehnt nicht gerade Heidegger diesen Begriff
einem urspriinglichen dia-logischen und dia-statischen Geschehen,
das sich allein >zwischen uns< abspielen kann? Bedienen sich seine
spaten Schriften nicht insofern eines krypto-ethischen Vokabulars,
wo sie geradezu verlangen, auf den Anspruch des Seins zu héren?
Erweist sich somit nicht diese Ontologie auch in methodischer Hin-
sicht als nachrangig im Vergleich zu einer Ethik, der sie ihre Begriffe
(Anspruch, Entsprechung, Horen usw.) entnimmt?108

Ricceur hegt keine Bedenken, sich auch in seinen letzten gro-
len Werken zum Projekt einer Anthropologie zu bekennen, die
ihre Leitfrage, wer (nicht was) wir sind, weder einer Ontologie, in
deren Horizont schliefilich nur mehr eine »verweste Gestalt des
Menschen«!% begegnet, noch auch einer Ethik ausliefert, die wie
diejenige von Levinas iiber weite Strecken den Anschein erweckt,
unter Umgehung der europidischen Geschichtlichkeit und ihrer viel-
téltigen Idiome von einer Exterioritdt sinnvoll sprechen zu kdnnen,
zu der wir philosophisch {iberhaupt keinen unvermittelten Zugang
haben. So gesehen erweist sich Ricceur auch hier wiederum als Mitt-
ler zwischen auseinanderstrebenden Fragmenten einer vielféltigen
und zerkliifteten diskursiven Topographie, die sich, endgiiltig, so

107 M. Heidegger, Holzwege, Frankfurt/M. 1980, 89 ff.; Platons Lehre von der
Wahrheit. Mit einem Brief tiber den >Humanismus<, Bern 21954.

108 Eine umstandslos affirmative Antwort will ich mit dieser Frage nicht nahe
legen; allzu sehr steht doch nicht etwa blof3 ein Rollenwechsel von Erster und
Zweiter Philosophie, sondern eine Revision beider Begriffe: der Ontologie und
der Ethik auf dem Spiel. So hat denn auch Levinas nirgends blof eine Ethik
guten Lebens etwa im Sinne.

109 M. Heidegger, Unterwegs zur Sprache, Pfullingen 1979, 49.

262

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Was —anders - zu sagen bleibt

scheint es, zu keinem Ganzen mehr zusammenfiigen ldsst. Der Un-
bekiimmertheit eines teilweise exaltierten Sprachgebrauchs, wie er
bei Levinas festzustellen ist, kann er sich genauso wenig anschlieflen
wie der Esoterik einer ontologischen Phraseologie, die vergisst, wo
die Philosophie allemal beginnt und wohin sie nach schier endlosen
interpretativen Umwegen auch wieder zuriickgelangen muss: zur
normalen (bzw. normalisierten) Sprache. Mit ihr allein ldsst sich na-
vigieren im zerstreuten Archipel philosophischer Sinnprovinzen, die
zu gegenseitiger Abschottung tendieren, selbst innerhalb der Phino-
menologie, so wie sie sich uns heute darstellt. Sich der normalen
Sprache in diesem Sinne zu vergewissern, bedeutet jedoch nicht,
ihren eingespielten Gebrauch zu affirmieren oder vorschreiben zu
wollen. Nichts spricht dagegen, sich etwa mittels »kohérenter De-
formation« (André Malraux), »semantischer Innovation« (Ricceur)
oder »ikonischer Anreicherung« (Francois Dagognet'’) an ihrer
kommunikativen Umgestaltung zu beteiligen, um die Grenzen des
Sagbaren zu verschieben (wie es auch Levinas hartnéckig versucht
hat) — vorausgesetzt, das fortan anders zu Sagende erweckt nicht
den Anschein, in irreversibler Entfernung von der normalen Sprache
sich selbst geniigen zu konnen (sei es auch nur in der abgesonder-
ten Normalitit sogenannter Spezialisten). Das anders zu Sagende
wird als anders Gesagtes'! stets wieder auf jenes unauthebbare Sagen
angesichts des Anderen zuriickverweisen, dessen wir niemals Herr
werden. Sofern sich das zeigt, muss es sich sagen lassen. Aber gerade
darin lernen wir, wie das Gesagte unzureichend bleibt im Verhéltnis
zu dem, was zu sagen war. Auch das zeigt sich — jedoch nur in
einer Schule der Aufmerksamkeit denjenigen, die sich (in diesem
Falle lesend) ihrer Sinne bedienen. Als eine solche Schule hatte der
junge Ricceur die Phdnomenologie kennengelernt, ohne freilich da-
rauf verzichten zu wollen, das Sich-Zeigen als solches seinerseits
hermeneutisch zu befragen. Und als eine solche Schule gibt er sie
uns am Ende langer und verschlungener Gedankengénge wieder zu
denken auf — als eine Disziplin aufmerksamen Zeigens, Sagens und

110 Wortlich spricht Dagognet von augmentation iconique. Darauf kommt Ricceur
mehrfach zuriick; u.a. in seinem Aufsatz History and Hermeneutics, in: Yovel
(ed.), Philosophy of History and Action, 13.

111 Erinnert sei daran, dass mit Autrement dit der vorletzte Abschnitt in Levinas’
Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht iberschrieben ist.

263

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VIII

Verstehens, die sich niemals im bereits Gezeigten, Gesagten und
Verstandenen oder auch in einer bestimmten Auffassung des Gezeig-
ten, Gesagten und Verstandenen als solcher erschopfen kann'? und
insofern eigenttimlich gegen sich selbst in Stellung gebracht bleiben
muss.

112 Besonders die gestreiften gegenwirtigen Auseinandersetzungen um die irredu-
zibel vieldeutige Semantik des Gebens, der Gegebenheit und der Gabe, die
zwischen Ontologie, Phanomenologie und Sozialanthropologie u.a. durch eine
z. T. unvermittelte Kontamination der beteiligten Diskursarten erhebliche Ver-
wirrung stiften, fithren das vor Augen.

264

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IX

Paul Ricoeurs Philosophie praktischer Subjektivitat in
historischer Perspektive
Wille - Aufmerksamkeit — Gleichgltigkeit

1. Diesseits und jenseits des Willens: zur Vorgeschichte des Begriffs (265) | 2. Ricceurs
eigener Ansatz: Philosophie des Willentlichen und des Unwillentlichen (274) | 3. Die
Rolle der Aufmerksamkeit (282) | 4. Versuch einer Bilanz (287)

[...] volition is nothing but attention.!

Es gibt einen Willen nur dort,
wo es wirkliche Gleichgiiltigkeit [détachement réel] gibt?

Gleichgiiltig sein, das heifst,
der Welt seine leidenschaftliche Aufmerksamkeit entziehen, heifst [...]
sich unverantwortlich fiihlen fiir das, was ist, und fiir das, was geschieht.?

1. Diesseits und jenseits des Willens:
zur Vorgeschichte des Begriffs

Die Philosophie der Antike kennt, wie schon oft festgestellt wurde,
streng genommen keinen Begriff des Willens*, wohl aber Kategori-

1 'W. James, Principles of Psychology. Vol. I [1890], Cambridge, London 1981, 24.

2 G. Marcel, Metaphysisches Tagebuch, in: ders., Sein und Haben, Paderborn 1953,
7-164; zit. v. P. Ricceur in: Lattention. Etude phénoménologique de lattention
et de ses connexions philosophiques [Photokopie des Originalmanuskripts =A,
25]; dt. unter dem Titel Die Aufmerksambkeit. Eine phdnomenologische Studie der
Aufmerksamkeit und ihrer philosophischen Zusammenhdnge (1939), in: T. Breyer,
D. Creutz (Hg.), Phanomenologie des praktischen Sinns. Die Willensphilosophie
Paul Ricceurs im Kontext, Leiden et al. 2019, 345-381 [=DA], hier: 377.

3 S.Lenz, Das Doppelgesicht der Aufmerksamkeit [1961], in: Beziehungen. Ansichten
und Bekenntnisse zur Literatur, Hamburg 21970, 68-72, hier: 68.

4 O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes, Miinchen 172006, 395-402; F. Julli-
en, Dialog tiber die Moral. Menzius und die Philosophie der Aufklirung, Berlin
2003, 126, 129; H. Arendt, Vom Leben des Geistes. Bd. 2. Das Wollen, Miinchen,
Ziirich 21989, 57 [=DW]; dies., Uber das Bése. Eine Vorlesung zu Fragen der

265

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IX

en praktischer Abwagung (bouleusis), iiberlegter Entscheidung bzw.
Wahl (prohairesis) und der Klugheit besonnenen Handelns (phrone-
sis), das darauf abzielt, sich selbst zu beherrschen und sich andere
geneigt zu machen in einer Praxis, die man sich insofern durchweg
teleologisch vorstellte,> als man sie sich im individuellen Tun und
in der Lebensform (bios) einer Gemeinschaft insgesamt als auf nicht
nur taktische und strategische, sondern letzte, keinem Menschen
zur Disposition stehende, der Praxis selbst immanente Ziele hin
orientiert dachte, die im Guten kulminieren miissten. Nur irrtiim-
lich, suggerierten Platon und Aristoteles, weiche jemand von der
Orientierung am Guten ab — um den Preis, sich dariiber zugleich
selbst zu tduschen.® So wurde letztlich alles, was die Menschen in
ihrem Leben bewegt und antreibt, von einer umfassenden Teleologie
praktischen Sinns aufgefangen, an der nur mehr oder weniger patho-
logische Ausnahmen Zweifel weckten. Das betraf die Chrematistik,
das Wirtschaften mit Geld und Zinsen (tkos)’, iber normalen Streit
(eris) hinausgehende Gewalt (stdsis, pdlemos), aber auch jede Begier-

Ethik, Miinchen, Ziirich 22006, 41, 104 ff.,, 114; E. Tugendhat, Selbstbewuftsein
und Selbstbestimmung, Frankfurt/M. 21981, 178 {.; P. Ricceur, Le >lieu« de la dialec-
tique, in: C. Perelman (ed.), Dialectics, The Hague 1975, 95f.; P. Ricceur, Wege
der Anerkennung, Frankfurt/M. 2006, 114 f.; T. Kobusch, Christliche Philosophie.
Die Entdeckung der Subjektivitdt, Darmstadt 2006, 106 ff. Aus dem Fehlen eines
Begriffs des Willens ist, wie schon das im Folgenden zitierte Wortfeld anzeigt,
nicht zu schlieffen, man habe vor Origines oder Augustinus, dem vielfach der
erste profilierte Begrift des Willens zugeschrieben wird, iberhaupt keine seman-
tisch funktionalen Aquivalente gekannt. Nicht weniger problematisch ist es aber
auch, unter Umgehung der historischen Semantik einfach eine Philosophie sou-
verdner willentlicher Selbstbestimmung in die Antike zurtickzuprojizieren; vgl. V.
Gerhardt, Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individualitit, Stuttgart 1999, 260 f.

5 Ricceur kommt auf jene Grundkategorien systematisch v.a. in der 4. und 7.
Abhandlung in Das Selbst als ein Anderer [1990], Miinchen 1996, zuriick [=SaA].
In diesem Werk tritt der Begriff des Willens weitgehend hinter eine schon von
Merleau-Ponty nahegelegte Ontologie des »Kénnens« zuriick (ebd., 139), das va-
riabel zu bezeugen ist und von dem narrativ Rechenschaft abzulegen ist. So riickt
auch die vermeintlich konstante Selbigkeit des Charakters in den Hintergrund
zugunsten einer stets erst praktisch zu erweisenden, je-meinigen Selbst-Standig-
keit (ebd., 148-153; vgl. P. Ricceur, Philosophie de la volonté. Le volontaire et
linvolontaire, Paris 1950, 345, 382 [=VI]; M. Merleau-Ponty, Phdnomenologie der
Wahrnehmung [1945], Berlin 1966, 166, 364).

6 Platon, Gorgias, 468 a, in: Sdmtliche Werke Bd. I, Reinbek 3°2007, 337-452;
Aristoteles, Nikomachische Ethik, Buch I, Reinbek #2013.

7 Aristoteles, Politik, 1256 b-1257 a, Reinbek 1994.

266

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Diesseits und jenseits des Willens: zur Vorgeschichte des Begriffs

de (epithymia), die sich gleichsam zu verselbstdndigen drohte, wenn
sie sich nicht vom Sinn praktischen Lebens zu einem verniinftigen
Streben (orexis) miafligen und so vor dem Ubermaf (hybris) bewah-
ren lie8. So kann keine Rede davon sein, die Philosophie der Anti-
ke kenne tiberhaupt keine ateleologische Beunruhigung, wie man
sie dem >modernen« Willen zugeschrieben hat, der scheinbar auf
immer Anderes und Neues hinaus will, ohne dabei aber ein vorweg
bestimmtes Ziel zu verfolgen. Sie erkannte vielmehr eine grofie Zahl
unterschiedlicher Quellen solcher Beunruhigung, die nach immer
mehr zu verlangen scheint — ohne jegliche Vorstellung von einer
Sattigung oder Erfiillung dessen, was sie antreibt. Die Denker der
Antike stuften diese Quellen bzw. die aus ihnen entspringende Dy-
namiken jedoch als pathologisch ein und begegneten so jeglichem
Verdacht, eine in sich ateleologische Natur des Menschen werde sich
nicht in der Orientierung an der normalen Normativitit des Guten
aufheben lassen.

Mit Epiktet und anderen Stoikern vor allem reflektiert die spatan-
tike Philosophie auf begrenzte Reichweiten menschlichen Kénnens
und empfiehlt, sich nichts vorzunehmen, was es zu tberfordern
droht. Sie lehrt zunéchst nur, sich damit abzufinden, was >objektiv«
anscheinend nicht in menschlicher Macht steht und insofern nicht
von uns abhingt. Beschridnke man sich auf das tatsdchlich Erreich-
bare, stehe der Verwirklichung des hochsten Ziels, das hier nicht
im Guten oder im Gluck, sondern in der Unverwundbarkeit bzw.
Unerschiitterlichkeit (ataraxia) liegt, nichts im Wege.? Sie sollte sich
darauf griinden, nichts zu wollen, was nicht in der eigenen Macht
steht (und nicht tatsachlich bewirkt werden kann); aber auch darauf,
sich mit allem anderen abzufinden und sogar zu bejahen, was ohne-
hin geschieht. Bevor der Wille {iberhaupt in der Geschichte philoso-
phischer Ideen als Begriff auftaucht, hat man so alles dafiir getan,
das Wollen zu beruhigen: entweder durch die teleologische Ausrich-
tung dessen, was im Grunde alle wollen und nicht nicht wollen
kénnen (vor allem die Verwirklichung des Guten), oder aber durch
Minimierung der Differenz zwischen dem Gewollten einerseits und
allem andererseits, was anscheinend willentlich nicht zu erreichen
oder nicht zu dndern ist.

8 Zur Limitierung bei Epiktet vgl. Arendt, DW, 75-81, 162; Epiktet, Handbiichlein
der Ethik, Stuttgart 2001, Kap. 1, 2, 14.

267

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IX

Die Neuzeit bricht offenbar radikal mit diesen Voraussetzungen.
Sie lasst schon in den norditalienischen Stadtrepubliken keine ob-
jektive Grenze zwischen dem willentlich Erreichbaren und dem
Unerreichbaren mehr gelten. Dariiber hinaus erweckt sie den An-
schein, kein der menschlichen Verfiigung entzogenes Gutes mehr
zu kennen, auf das selbst das pathologisch vom rechten Weg abwei-
chende Handeln noch bezogen zu denken wire, wenn wir Platon
folgen. Und schlieSlich wartet sie mit Hypostasierungen von anthro-
pologischen Antriebsstrukturen auf, denen man quasi Subjektstatus
zuschreibt: Von der ambizione und vertii Niccolo Machiavellis {iber
die uneasiness John Lockes bis hin zur Rousseau'schen perfectibilité
lassen sich zahlreiche Konzepte nachweisen, die eine den Menschen
gleichsam a tergo antreibende, ihn immer aufs Neue zu einem teleo-
logisch unbestimmten Tun bewegende Dynamik reprasentieren.’

Dass man in diesem Zusammenhang von einer regelrechten »Ver-
herrlichung« des menschlichen Willens gesprochen hat!?, die man
indirekt in Apologien eines schopferischen, von keinem unabénder-
lichen Vorbild mehr limitierten Tuns (Pico della Mirandola), eines
technischen, erfinderischen Vermogens (Francis Bacon) und eines
vom Zwang zur Konkurrenz angetriebenen Verlangens nach immer
mehr Macht (Thomas Hobbes) zu erkennen glaubte, tiberdeckt die
Ambiguitdt, die mit allen diesen Konzepten einhergeht: Man weif3
nicht recht, ob die Menschen »selbst< es sind, die ihr Leben im
Interesse am Neuen, am Machbaren und an Machtzugewinn willent-
lich vorantreiben, oder ob sie in eine unabsehbare Zukunft vorange-
trieben werden, die ihnen weniger das Vermogen ihres Willens als
vielmehr ein ohnmaéchtiges Besessenwerden von ihm offenbart.

Mit Arthur Schopenhauer, Friedrich Nietzsche und schlieflich
Martin Heidegger wird die Durchsetzung eines von der Subjektivi-
tat des Willens her gedachten >Bildes< vom Menschen vor diesem
ideengeschichtlichen Hintergrund in seiner historischen Kontingenz
erkennbar. Keine Rede kann davon sein, man wiirde in einem an-

9 Vgl. VL., Was uns unwiderstehlich antreibt. Eine Standortbestimmung im Riick-
blick auf Unruhe und Begehren im Diskurs der Moderne, in: J. N. Howe, K.
Wiegandt (Hg.), Trieb. Poetiken und Politiken einer modernen Letztbegriindung,
Berlin 2014, 19-42.

10 Vgl. M. Blanchot, Der Gesang der Sirenen, Frankfurt/M. 1988, 95, 99 zu Paul
Claudel.

268

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Diesseits und jenseits des Willens: zur Vorgeschichte des Begriffs

thropologischen — tatséchlich erst der Moderne zu verdankenden —
Diskurstyp lediglich zum Vorschein bringen, was wir, als Menschen,
sind und wie es im Grunde immer schon um uns bestellt war.
Vielmehr hat es den Anschein, als verdanke sich die historische
Durchsetzung eines solchen Bildes ihrerseits einem kontingenten
Willen zum Selbstsein in der Form der Selbsterhaltung (notfalls
auch mit Gewalt gegen Andere, wie es Hobbes gelehrt hatte), der
Selbstbestimmung und der Selbsterméachtigung zu einer Zukuntft, in
der aus uns womdglich ganz Andere, sogenannte Uber-Menschen
werden konnen, wenn sich der menschliche Wille nur radikal genug
zum Ziel setzt, allein aus sich heraus und in eine unabsehbare Zu-
kunft hinein ein souverdnes Selbst zu zeitigen, das sich jeglicher
verbindlichen Vorgabe entschlagen muss, wenn es denn stimmt, dass
wir nur so wirklich >selbst< leben koénnen. In diesem Sinne heift
es bei Heidegger: »Wollen ist immer ein Sich-zu-sich-selbst-Bringen
[...]. Im Wollen kommen wir uns selbst entgegen als die, die wir
eigentlich sind.«!! Damit ist aber gerade nicht gemeint, durch das
Wollen wiirden wir allemal nur als diejenigen zum Vorschein kom-
men, die wir »an sich< vorher schon waren. Vielmehr geht es um die
radikale Zeitigung eines kiinftigen Selbst durch sich selbst — auch
auf die Gefahr hin, sich in einer kiinftigen Retrospektive nicht mehr
wiedererkennen zu kénnen als Derselbe, inzwischen langst zu einem
Anderen Gewordener.

Unter dieser Pramisse kommt vor allem durch Nietzsche ein Be-
griff des Willens zur Geltung, der jegliche ihn bindende Vorgabe
hinter sich zu lassen verspricht und scheinbar von keinem ihm teleo-
logisch vorgegebenen Ziel mehr behindert wird.? Allenfalls steht er
sich selbst im Weg! durch ein faszinierendes Konnen, das sich auf
Technisches versteht und damit Erfolg hat, ohne viel von der »Sache

11 M. Heidegger, Nietzsche. Bd. 1, Pfullingen 1961, 63 f,, 161; Arendt, DW, 168. Kri-
tisch zur Nietzsche-Rezeption Heideggers, die hier nicht zu beurteilen ist, vgl.
W. Stegmaier, Auseinandersetzung mit Nietzsche I. Metaphysische Interpretation
eines Anti-Metaphysikers, in: D. Thoma (Hg.), Heidegger-Handbuch, Stuttgart
2003, 202-210.

12 Arendt, DW, 39, 44, 114; H. Blumenberg, Geistesgeschichte der Technik, Frank-
furt/M. 2009, 35f.

13 So spricht schon A. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II [1844].
Samtliche Werke Bd. II, Frankfurt/M. 1986, 735, von der »Negativitit aller Be-
friedigung« durch willentliches »Streben, das sich selbst vereiteln muf3«.

269

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IX

selbst« zu verstehen'*, und infolge seiner Produkte unvorhergesehene
Wirkungen und Nebenfolgen mit sich bringt. Doch das reflektiert en
détail erst eine auf das Ubermaf} 6konomischer Triumphe sich be-
sinnende Technikkritik, die ihnen ihre Kehrseiten vorrechnet. Dar-
unter vor allem der Raubbau an irreversibel verbrauchten Rohstof-
fen einerseits und die 6kologische Verwiistung und Verschmutzung
der Erde durch Abfallmengen ungeahnten Ausmafies, die in wenigen
Generationen aus ihr eine ganz und gar ungastliche und inhabita-
ble Welt zu machen drohen. Erst diese Kritik macht deutlich, wie
sehr sich die neuzeitliche Engfithrung von Macht und Freiheit’® im
menschlichen Willen in ihrer praktischen Realisierung selber kon-
terkariert. So fasziniert der Wille von dem Ansinnen sein mag, sich
durch Macht und Freiheit in seiner Souveranitit zu beweisen, so
ohnmichtig erscheint er angesichts fataler Riickwirkungen jener Fol-
gen willentlichen Tuns und im Verhiltnis zu sich selbst: Wir kdnnen,
so scheint es, nicht nicht wollen, sondern miissen immerfort anderes
wollen. Unter diesem Zwang stehen wir umso mehr, je mehr nicht in-
tendierte Folgen unseres Tuns, kurz-, mittel- oder langfristig auf uns
selbst oder Andere zuriickschlagen. Seitdem wir anthropologisch als
essenziell >wollende« Wesen dargestellt wurden, scheint es aus dem
Wollen jedoch kein Entkommen mehr zu geben. Was auch immer
man an ihm auszusetzen hat, um es modifiziert zu denken, in jedem
Falle werden dabei wiederum nur Produkte menschlichen Wollens
bzw. der Selbstbestimmung herauskommen, die in Wahrheit niemals
eigene Bestimmung zur Selbstbestimmung oder selbst gewdéhlte Ab-
kehr von ihr, sondern immer nur Umbestimmung des Selbst im
Rahmen eines ihm schicksalhaft vorgegebenen Bestimmtseins zur
Selbstbestimmung sein kann. So miissen wir erfahren, nicht nicht
wollen zu kdnnen, so als ob der Wille ein getriebener wire, der
nicht >aussetzen< kann, ohne dieses Aussetzen wiederum selbst zu
veranlassen und auf diese Weise sich selbst verhaftet zu bleiben.
Demnach wiéren wir zu einem unabléssigen Wollen bestimmt. Die
Frage wire nur, was wir wollen oder nicht wollen. So wire dem Wol-
len-miissen nicht zu entkommen. Sind wir so gesehen iiberhaupt
Subjekte unseres Wollens, oder muss man den Willen — oder etwas

14 Wie H. Blumenberg betont in Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der
Phdnomenologie, in: Wirklichkeiten in denen wir leben, Stuttgart 1981, 7-54, hier:
12.

15 Vgl. Arendt, DW, 190.

270

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Diesseits und jenseits des Willens: zur Vorgeschichte des Begriffs

Anderes, das ihn gleichsam hinterriicks dynamisiert — vielmehr als
Subjekt verstehen, das uns vor sich her treibt?

Wenn indessen dieser Begriff eines solchen Willens auf eine
kontingente Ideengeschichte zuriickgeht und wenn wir auf eine
Vorgeschichte zuriickblicken kdnnen, in der man ihn nicht einmal
gekannt hat, wire es dann aber nicht denkbar, dass man eines
Tages wieder ohne ihn auszukommen lernte oder dass man sich
wenigstens vom ohnmichtigen Besessensein von einem Willen los-
machen konnte, der versagt, wenn es darum geht, nicht nach immer
mehr Neuem, besserem Koénnen oder groflerer Macht zu verlan-
gen?!® Das ist beileibe keine rein theoretische Frage, insofern uns bis
heute keine psychologische, anthropologische oder phanomenologi-
sche Eidetik"” zur Verfugung steht, die uns lehren wiirde, was wir
notwendigerweise, als Menschen, sind, insofern wir einen Willen
>haben< und dazu verurteilt sind, >willentlich< zu leben. Insofern
steht tiberhaupt keine Theorie des Willens auf einem sicheren Fun-
dament. Mehr noch: bislang ist jede Theorie des Willens unter Ideo-
logieverdacht gestellt worden.

Schreiben sich nicht alle Theorien des Willens in eine Tradition
selbstherrlicher Macht ein, die die Welt nur noch als Reservoir ihrer
eigenen Entfaltung gelten ldsst? Handelt es sich nicht stets um die
Apologie eines Menschen, der »alles sehen, alles haben und sich
aneignen will, der fest an der Erde haftet« und auf die »sichtbaren
Dinge und die leibhaft anwesende Welt« pocht, der »von sich nichts
preisgeben will und [...] mit aller Kraft nach dem Sieg und der
Beherrschung trachtet«?!® Geht es im Grunde nur um immer neue
Loblieder auf einen virilen »Menschen der Aktion«, der nicht davor

16 Sind doch auch andere Kulturen sogar ohne den Begriff der Freiheit ausgekom-
men. Sie mussten ihn erst importieren. Vgl. Jullien, Dialog iiber die Moral, 128,
131, 144.

17 Fir den frithen Ricceur schien all das mehr oder weniger zusammenzufallen.
So prisentiert er seinen auf das Jahr 1939 zuriickgehenden Entwurf einer Theo-
rie der Aufmerksamkeit als eine Ubung psychologischer (und phinomenologi-
scher) Deskription. In seinen spateren Reflexionen zum Thema Phédnomenolo-
gie des Wollens und ordinary language approach (in: H. Kuhn, E. Avé-Lallement,
R. Gladiator [Hg.], Die Miinchener Phdnomenologie, Den Haag 1975, 105-124)
vertritt Ricceur dagegen eine zur Psychologie hin klar abgegrenzte methodolo-
gische Position, wie aus seiner Auseinandersetzung mit der Phanomenologie
Alexander Pfanders deutlich wird.

18 Blanchot, Der Gesang der Sirenen, 99 £.

271

- &m 18.01.2026, 20:41:15.


https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IX

zuriickschreckt, »die Wirklichkeit seinen Gedanken anzupassen,
um die »misslungene Welt, in die er geraten ist, der Willkiir seines
Traums zu unterwerfen«, auch wenn er praktisch stindig das genaue
Gegenteil zu tun gezwungen ist, ndmlich »seinen Traum der armse-
ligen Wirklichkeit« anzupassen, so dass ihm schlief3lich nichts ande-
res iibrig bleibt als vor letzterer, die er selbst zu verantworten hat,
zu kapitulieren, »um handeln zu kénnen«?' Wire der menschliche
Wille so gesehen geradezu dazu verdammt, seine eigene Ohnmacht
vor sich zu verbergen? Kaschiert das nur die ihm vielfach attestierte
Unersittlichkeit??, die jede Vorstellung einer Finalitit ruiniert, in der
man den Willen zur Ruhe kommen sehen wiirde?

Heidegger hat in seinen Nietzsche-Biichern darauf hingewiesen,
der Wille sei an ihm selbst (nicht erst durch ein akzidentelles, von
auflen hinzukommendes Motiv etwa) Wille zur Macht*' und als sol-
cher immer schon Wille zu mehr Macht, der auf etwas abzielt, aber
davon auch wieder absieht, um auf Neues zu sinnen.?? So »machtet«
er als stindige »Ubermdchtigung« alles Anderen, die immer wieder
auf sich selbst zurtickfallt, um von neuem anzuheben.? In Folge des-
sen erscheint der Wille als wesentlich »ziellos« und gerade dadurch
zu »unbedingter Herrschaft« iiber alles Andere erméchtigt.?* So sehr
damit fiir manche eine »Wesensbestimmung des Menschen«? ge-
troffen sein mag, so sehr verfehlt sie aber das Sein, in dem der Wille
sich immer schon vorfindet, bevor er sich eine »Weltauslegung« bzw.
ein »Weltbild« zurechtschneidet, das er sich nach eigenem Gutdiin-
ken, d.h. nach Mafigaben von »Wertschatzungen, verfiigbar macht,
befand Heidegger.2®

19 G. Bataille, Der Zauberlehrling, in: D. Hollier (Hg.), Das Collége de Sociologie
1937-1939, Berlin 2012, 269-287, hier: 275.

20 Ebd.,281.

21 An anderer Stelle steht bezeichnenderweise immer wieder Gewalt statt Macht
- s0 als ob beides das Gleiche meinen kénnte; vgl. M. Heidegger, 1. Nietzsches
Metaphysik. 2. Einleitung in die Philosophie. Denken und Dichten, Frankfurt/M.
1989, 11.

22 M. Heidegger, Nietzsche, Bd. 2, Pfullingen 1961, 104.

23 Ebd., 105.

24 Ebd., 125.

25 Ebd., 91. Vgl. M. Heidegger, Unterwegs zur Sprache, Pfullingen 1979, 45-49.

26 Heidegger, 1. Nietzsches Metaphysik. 2. Einleitung in die Philosophie, 27.

272

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Diesseits und jenseits des Willens: zur Vorgeschichte des Begriffs

War der »gute Mensch«, den Nietzsche iiberwinden wollte, er-
staunlicherweise »ohnmichtig zur Macht«¥, so erweist sich der
neue, zu seinem eigenen Willen befreite Mensch »jenseits von gut
und bdse« ironischerweise derart zur Macht verurteilt, d.h. als in sei-
ner Machtbesessenheit ohnmidchtig, dass ihm nur eine radikale, vom
Willen nicht zu bewerkstelligende Gelassenheit zu empfehlen ist,
um wieder von sich loszukommen. Bekanntlich haben diese Gedan-
ken Heideggers nach seiner angeblichen »Kehre« schlieflich dazu
gefithrt, mit dem neuzeitlichen Subjektivismus jenes »Weltbildes« zu
brechen, dem er auch das moderne anthropologische Denken ohne
Wenn und Aber verhaftet sah. So miindet die ontologische Kritik des
Willens in ein Denken des Seins, das sich scheinbar keiner Bezug-
nahme auf Seiendes mehr versichern muss.?® In Folge dessen gerat
der willentlich lebende Mensch wieder ganz und gar aus dem Blick-
feld einer Hermeneutik, die ihn von Kierkegaard her und mit Jaspers
gerade erst als Selbst entdeckt hatte, das seinem Leben nicht zuletzt
durch die ihm innewohnende Negativitit eine Form zu geben ver-
mag und so als Lebensform Gestalt annehmen kann. Wéhrend die
Philosophie der Antike die menschlichen Lebensformen aus einer
eingespielten Gemeinschaftlichkeit hervorgehen sah, in der auch die
Sorge um sich ihren Ort hatte?’, biirdet das moderne Denken des
Menschen dem Einzelnen die Last einer riickhaltlosen willentlichen
Selbstbestimmung auf, die allein aus ihm selbst heraus erfolgen und
gegen alle Widerstainde der Welt und der Anderen sich behaupten
konnen sollte. Indem Heidegger eben dieses Denken einer radikalen
ontologischen Revision aussetzte, entzog er zugleich der anthropo-

27 Heidegger, Nietzsche, Bd. 2,120.

28 Das wird in dem Manuskript iiber Zeit und Sein iberaus deutlich, in: M.
Heidegger, Zur Sache des Denkens, Tiibingen 1969, 1-25, hier: 2.

29 Vgl. M. Foucault, Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collége de France
(1981/2), Frankfurt/M. 2004; ders., Die Regierung des Selbst und der anderen.
Vorlesung am Collége de France (1981/2), Frankfurt/M. 2009; VL., Lebensformen
des Selbst unter dem Druck der Bio-Politik. Kritische Uberlegungen zu spiiten
Denkwegen Michel Foucaults, in: Philosophischer Literaturanzeiger 58, Nr.3
(2005), 285-307; Das menschliche Selbst in Geschichte und Gegenwart. Eine
Bilanz der >Hermeneutik< Michel Foucaults, in: Zeitschrift fiir Kulturphilosophie
2,Nr.1(2008), 113-135.

273

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IX

logischen Frage nach willentlicher Selbstbestimmung, nach ihrem
Ursprung, ihren Formen und ihrem Sinn, jegliches Interesse.

2. Ricceurs eigener Ansatz:
Philosophie des Willentlichen und des Unwillentlichen

Dagegen konzentriert sich der frithe Ricceur genau auf diese Frage
und hélt zu Heidegger (va. zu Sein und Zeit sowie zur Schrift
Vom Wesen des Grundes®) deutlich Distanz, indem er sich ohne
Umschweife zum Konzept einer réalité humaine und einer ihr gewis-
sermaflen einbeschriebenen Selbstheit (ipséité) bekennt (VI, 285),
so dass seine Philosophie des Willens prima facie von der gleichen
unnachsichtigen Kritik getroffen wird, die Heidegger im Brief iiber
den Humanismus (1947) gegen Sartres Das Sein und das Nichts
gerichtet hatte.3? Ricceur versucht der daran sich anschlieflenden
Auseinandersetzung in einer ganzen Reihe von Aufsitzen spiter
Rechnung zu tragen®, doch in Le volontaire et I'involontaire bleibt

30 Was andere nicht daran gehindert hat, mit Heidegger auf diese Fragen zuriick-
zukommen. Vgl. v. a. E. Tugendhat, SelbstbewufStsein und Selbstbestimmung,
Frankfurt/M. 21981

31 Das sind die beiden Werke Heideggers, auf die Ricceur in seiner Philosophie de
la volonté explizit Bezug nimmt (VI, 412).

32 M. Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit [1947], Bern 1954, 53-119.

33 P. Ricceur, Sur la phénoménologie, in: Esprit 21 (1953), 821-839; Que signi-
fie >Humanisme<?, in: Comprendre. Revue de politique de la culture, no. 15
(1956), 84-92; Renouveau de lontologie, in: Encyclopédie Frangaise. T. XIX,
Paris 1957, 19.16-15 bis 19.18-3; L'’humanité de ’homme, in: Studium Generale
15 (1962), 309-323; Appendice. Quelques figures contemporaines. [I. Husserl — V.
Heidegger], in: E. Bréhier (éd.), Histoire de la philosophie allemande, Paris *1967,
181-258; P. Ricceur, Die Zukunft der Philosophie und die Frage nach dem Subjekt,
in: H. R. Schlette (Hg.), Die Zukunft der Philosophie, Olten, Freiburg i. Br. 1968,
128-165; P. Ricceur, Ontologie, in: Encyclopaedia Universalis XII, Paris 1972,
94-102. Die spitere Auseinandersetzung Ricceurs mit Fragen der Ontologie ist
ohne den Einfluss von Levinas nicht zu denken. Sie registriert zwar die Kritik
des »Weltbildes« bei Heidegger (Religion, Atheism, and Faith, in: A. MacIntyre,
P. Ricceur, The Religious Significance of Atheism. Bampton Lectures in America,
Nr. 18, New York, London 1969, 59-98; P. Ricceur, Main Trends in Philosophy,
New York, London 1979, 317), wendet sich aber dann zunehmend der Frage zu,
ob die Ethik, so wie Levinas sie versteht, tiberhaupt iiber eine eigene Sprache
jenseits der Ontologie verfiigt. Und hier scheint die Ontologie bzw. deren Kritik

274

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ricceurs eigener Ansatz: Philosophie des Willentlichen und des Unwillentlichen

es zundchst dabei, dass der Mensch als ein Seiendes aufzufassen ist,
das sich in der Weise willentlicher Selbstbestimmung zu sich, zu
Anderen und zur Welt verhalt.3* Mit Karl Jaspers erbt Ricceur die
Frage nach dem Selbst des einzelnen Menschen gewissermafien von
Kierkegaard, bei dem er jedoch alles vermisst, was er sich vom Pro-
jekt einer phanomenologisch-hermeneutischen Eidetik®> des Willens
verspricht: Aufklarung dariiber namlich, wie willentliches Leben im
standigen, reziproken Spannungsverhiltnis zwischen Willentlichem
und dem Unwillentlichem praktisch geschieht und worauf es dabei
letztlich abzielt.

Im Folgenden gehe ich nur en passant auf die wichtigsten Inno-
vationen der Ricceur'schen Eidetik des Willens ein, soweit sie ihn
gerade nicht wie tblich an der Geschichte einer fehlbaren Freiheit
misst, die zwar das Bose vermag, das radikal in ihr selbst verwurzelt
zu sein scheint, die aber nicht das Gesetz oder das Gute aus der Welt
schaffen kann, das sie in ihrem Versagen verletzt.>® Ricceurs Theorie
des Willens wiirde nicht so viel fruchtbares, bislang unausgeschopf-
tes Potenzial der Erkundung des Willentlichen und des Unwillentli-

durch den spiteren Heidegger stindig mit gegenwirtig zu sein. Siehe auch P.
Ricceur, Wege der Anerkennung, Frankfurt/M. 2006, 201, 323. Ungeachtet all
dessen dominiert in Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004 [=GGV],
wieder eine Leitfrage anthropologischen Typs, was an der Rede von der conditio
historica unschwer zu erkennen ist (441, 579), die nicht ohne eine grindliche
Revision an die frithe Ontologie Heideggers anzuschlieflen wire (vgl. ebd., 533,
549, 577, 583).

34 Vgl. die primédr methodologische kurze Charakterisierung in: P. Ricceur, Compte
rendu de thése, in: Annales de I'Université de Paris 21 (1951), 633 ff.

35 VI, 215, 400, 402. Zum Begriff der Eidetik, die mit einer sog. Fundamentalonto-
logie kurzgeschlossen und von der Empirie des (schuldig gewordenen) Willens
abgegrenzt wird, vgl. P. Ricoeur, Symbolik des Bosen [1960], Freiburg i. Br.,
Miinchen %1989, 61, 75, 98.

36 Damit {ibersehe ich keineswegs, dass Ricceur selbst in der Konzeption der
Fehlbarkeit das Kernstiick seiner Philosophie des Willens gesehen hatte (vgl.
P. Riceeur, Die Fehlbarkeit des Menschen. Phidnomenologie der Schuld I [1960],
Freiburg i. Br., Miinchen 21989). Die Originalitit der iiber weite Strecken phi-
nomenologischen Passagen in VI liegt aber m. E. weniger in der Begriindung
dafiir, wie und warum die menschliche Freiheit an einem Mafl zu messen
ist, hinter dem sie nur mehr oder weniger weit zuriickbleiben kann, obwohl
(oder gerade weil) sie selbst an diesem Maf3 unverriickbar orientiert ist. Diese
Fragestellung nimmt im Ubrigen nicht die Gewalt des Zweiten Weltkriegs auf,
die Ricceur am eigenen Leib erfahren hat und in der man auch eine radikale
Vergleichgiiltigung dieses Mafles beobachten konnte.

275

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IX

chen in sich bergen, wenn sie nur die alte religiose Position variiert
hitte, der zufolge das am menschlichen Willen Bemerkenswerteste
das Bose ist, zu dem »er< fahig ist und in dem sich eine Entfremdung
(aliénation) menschlicher Freiheit ereignet, wie Ricceur selbst frither
schrieb.’” Gemaf? dltester, mytho-poetisch wachgehaltener religioser
Uberzeugungen existieren Menschen als Menschen iiberhaupt nur
dank der Fihigkeit, das Bose zu tun bzw. es zu lassen, die so stets
auf das Gebotene oder auf das Gute bezogen bleibt, das sie verfehlt.?8
(Wobei — auf dem Boden antiker Philosophie — zunéchst unvorstell-
bar bleibt, dass man sich aus freien Stiicken auch fiir >das Bose«
entscheiden konnte, wie auch immer man sich das vorstellen soll.>”)
Diese Herausforderung des Willens hilt auch Ricceur fiir uralt
und unhintergehbar, so dass ihr die Geschichte scheinbar nichts an-
haben kann. Jeglicher geschichtlichen Desorientierung entgegen, die
uns durch die »Kraft des Negativen« vom richtigen Weg abbringen
kénnte, bediirften wir so gesehen offenbar nur der Re-Orientierung
auf das unanfechtbar Richtige und Gute hin.?® Und es kommt hier
zundchst nicht in Betracht, zu bedenken, ob die geschichtliche Ge-
walt, der Ricceur wenig spiter umfassend Rechnung zu tragen ver-
langt¥, unter der Kategorie des Negativen wirklich Platz findet, das
angeblich stindig »arbeitet<, um dialektisches Kapital abzuwerfen.?
Riceeur selbst operiert mit dieser Kategorie der Arbeit des Negati-
ven. Schliefilich, so behauptet er, sage der Wille stets nein zu etwas;
und zwar im Lichte von Werten, die er in seinem Verneinen explizit
oder implizit bejahe (VI, 21, 24).** Und er glaubt offenbar, dass der

37 P. Riceeur, Dimensions d’une recherche commune, in: Esprit 16 (1948), 837-848,
hier: 845.

38 Jullien, Dialog iiber die Moral, 35, 591, 125f., 130 ff., 143 ff.; Ricceur, VI, 29;
Arendt, DW, 6 f.,, 66 f.

39 Vgl. P. Riceeur, Les Grecs et le péché, in: Recherches danthropologie chrétienne
sur le terrain philosophique. I. Les Grecs et le péché. II. Le philosophe en face de
la confession des péchés [étude présentée a la Pastorale de Bievres, 1957], in:
Supplément a La confiance 3, no. 1-2 (1957), 17-32.

40 P Ricceur, La Pensée engagée. Merleau-Ponty: Humanisme et terreur, in: Esprit
16 (1948), 911-916, hier: 913, 916.

41 P. Riceeur, Geschichte und Wahrheit [1955], Miinchen 1974, 220 [=GW].

42 Zur Kritik daran vgl. die aktuelle Auseinandersetzung in E. Angehrn, J. Kiichen-
hoft (Hg.), Die Arbeit des Negativen, Weilerswist 2013.

43 P. Ricceur, Zum Grundproblem der Gegenwartsphilosophie. Die Philosophie des
Nichts und die Ur-Bejahung, in: R. Wisser (Hg.), Sinn und Sein, Tibingen 1960,

276

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ricceurs eigener Ansatz: Philosophie des Willentlichen und des Unwillentlichen

Begrift der Negativitit alles einschlieflen konne, was uns zu — wie
auch immer (un-)zureichender — willentlicher Selbstbestimmung in
Richtung auf das Bessere, auf das Gute und Richtige bewegt, sei es
ein Schmerz oder irgendein Hindernis, das weniger wie ein Leiden
ertragen werden muss als vielmehr zu dessen Uberwindung heraus-
fordert.*4

Den Schmerz begreift Ricceur als dem Leben grundsitzlich derart
feindlich, dass er uns nur eines guten oder besseren Lebens scheint
berauben zu konnen (VI, 101, 105%), das allerdings nicht auf dem
leichtesten bzw. kiirzesten Wege gesucht und gefunden werden kann.
Geben nicht erst Hindernisse den Dingen ihren Wert?4 Gemeint
sind Hindernisse, die wir fur uns selbst (und in uns selbst) dar-
stellen, aber auch reale Hindernisse, die uns in einer Landschaft
der Praxis, in einem »Feld der Freiheit« (Husserl)*” zu Umwegen
zwingen, sei es durch den erkldrten und massiven, sei es durch

47-64, hier: 53, 59. Spiter riickt Ricceur von jener Position deutlich ab, wo
er in Frage stellt, ob etwa ein Sinn fiir Ungerechtigkeit stets an einer klaren
Auffassung von Gerechtigkeit orientiert sein miisse (SaA, 241).

44 Vgl. in diesem Sinne die Verbindung, die Ricceur in Die Fehlbarkeit des Men-
schen, 181f., zwischen der Negation (deren »einheitlichen Ursprung« er nicht
zu kennen behauptet) und der »Trauer des Endlichen« herstellt (siehe unten,
Anm. 73), sowie die gegen die Hegel’sche Negativitit gerichteten Zweifel in GW,
322, 326. Im Dialektik-Aufsatz von 1975 bleibt das Leiden gemaf3 der Formel von
Aischylos® Agamemnon noch weitestgehend einem es authebenden Prozess der
Erfahrung eingefiigt. P. Ricceur, Le >lieu< de la dialectique, in: Perelman (ed.),
Dialectics, 92-108, hier: 105f. Siehe auch: La souffrance nest pas la douleur,
in: C. Marin, N. Zaccai-Reyners (éd.), Souffrance et douleur. Autour de Paul
Riceeur, Paris 2013, 13-33, Teil III, sowie die entschiedene Differenzierung von
Negativitat und Alteritat in: VL., Pathische Subjektivitit. Zwischen Negativitdt,
Alteritdt, Passivitat und Leiden, in: ders. (Hg.), Grundfragen hermeneutischer
Anthropologie. Ricceurs Werk im historischen Kontext, Bd. I: Existenz, Baden-Ba-
den 2024, 477-520.

45 Auf viel spatere Schriften, in denen speziell menschlicher Verwundbarkeit (vul-
nérabilité) und auch Behinderungen eine >positivere« (nicht blof3 privative, viel-
mehr eigenstandig Wirklichkeit erschliefenden) Bedeutung zugemessen wird,
ist an dieser Stelle nicht weiter einzugehen. Vgl. die entsprechenden Hinweise in
den Banden zu Grundfragen hermeneutischer Anthropologie.

46 VI, 11l. »La difficulté, disait Montaigne, donne prix au choses«, heifdt es hier
(VI, 113). Allerdings tragt Ricceur auch der Ambiguitét der Bediirfnisse (besoins)
Rechnung, die zum Schwierigen, aber auch zur Leichtigkeit tendieren.

47 Hier kniipft Ricceur wie schon Merleau-Ponty in seiner Phdnomenologie der
Wahrnehmung an psychologische Theorien u.a. Edward C. Tolmans, der mit

277

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IX

den subtilen und hinhaltenden Widerstand Anderer, den Ricceur
allerdings nicht nur als Hindernis (obstacle*®) eigener Entscheidun-
gen, sondern auch als Inspiration im Herzen heterogener Freiheiten
auffasst, welche sich zu gegenseitiger Generositit aufschwingen kon-
nen (VI, 34). So kommt Ricceur einem »élan vers l'autre [comme]
oubli de soi« auf die Spur (VI, 60), sei es angesichts des Anderen
als eines konkreten Du, sei es als eines socius (James M. Baldwin)
unter Dritten, deren Mitsein im Sinne der Sorge um den Anderen als
Anderen im Selbstsein verwurzelt sei (VI, 123, 126).

Ricceur, der weder mit Heidegger den Willen geradezu im Sein
auflésen noch auch mit Nietzsche die Wahrheit dem Willen zum
Opfer fallen lassen mochte (VI, 318), sucht hier erkennbar nach
dritten Wegen eines willentlichen Lebens, das sich nun aber nicht
etwa nur im Kampf mit den Anderen verausgabt, sondern mannig-
faltige Formen des Sozialen erfahrt, darunter solche, die im Anderen
nicht den Gegner im erschépfenden Kampf um Macht, Prestige oder
Anerkennung, sondern den Gast wahrnehmen, dem als Anderem
ein ihm gebiihrender, vor allem aufmerksamer Empfang zu bereiten
sei.®” Schon der frithe Entwurf einer Phanomenologie der Aufmerk-
samkeit hatte genau dies nahegelegt: Ist Aufmerksambkeit ihrem gan-
zen Sinn nach nicht »accueil a lautre en tant qu'autre«; und zwar
zunidchst in naiver bzw. unschuldiger Art und Weise, auch wenn der
Aufmerksamkeit von Anfang an ein »fragender Charakter« (»carac-
tere interrogatif«) innezuwohnen scheint?>® Darauf aufbauend kann
die Aufmerksamkeit das Feld des jeweils Wahrnehmbaren auch ak-
tiv explorieren. Keineswegs aber ist sie dieser Beschreibung zufolge
grundsitzlich derart dem menschlichen Willen unterworfen, wie es

seinem Konzept der manipulanda dem Zuhandenen bei Heidegger nahe ge-
kommen war, und Kurt Lewins an (VI, 306, 194 ff., 208 ff.).

48 Dass die Welt nicht nur ein Spektakel fiir ein sehendes cogito darstelle, betont
Riceeur (VI, 198; Phdanomenologie des Wollens und ordinary language approach,
124) auch kritisch gegen Merleau-Ponty gewendet.

49 VI, 147. Von einer Reduzierbarkeit der Erfahrung der Dinge auf die Anstren-
gung, den es kostet, ihren Widerstand zu tiberwinden, geht Ricceur freilich
nicht aus (VI, 316).

50 Dt. steht fiir accueil nicht Empfang, sondern »Annahme« (A, 13/DA, 361).
Zum »fragenden Charakter« der Aufmerksamkeit, den Ricceur hier zundchst ins
Staunen (»étonnement«) miinden sieht, vgl. A, 12/DA, 360.

278

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ricceurs eigener Ansatz: Philosophie des Willentlichen und des Unwillentlichen

die klassische Tradition bis hin zu William James nahegelegt hat
(s.0:; vgl. A, 22/DA, 372).3!

Nicht zuletzt deshalb erkundet Ricceur reziproke Verhiltnisse
zwischen dem Willentlichen und dem Unwillentlichen (VI, 10, 82),
um schliefSlich auf dessen »absolute« Dimensionen zu stoflen, in die
man nur noch einwilligen kénne — angefangen bei der Geburt (SaA,
148; VI, 397%2). Infolge der Geburt ist man »am Lebens, ohne gefragt
worden zu sein. Unvermeidlich nachtriglich leitet sie eine Geschich-
te des Willens® in die Wege, der der eigenen Existenz zustimmen
oder auch sie verwerfen kann. Nur wenn das nicht geschieht, ver-
mag der Wille die nachtrégliche, verldssliche Fiihrung eines Lebens
zu Ubernehmen, das uns als »flux radicalement involontaire« mit
der Herausforderung konfrontiert, seine Dauer zu meistern (VI, 145,
148>%); d.h. sich sowohl der volligen Zerstreuung als auch fixierter
Faszination zu widersetzen. Das muss im Grunde stindig geschehen.

Aber letztlich geht es dabei weit jenseits der engen Grenzen situa-
tiver Aufmerksamkeit um ein ebenfalls nachtréigliches Projekt, das
standig neu bestimmt, gegebenenfalls korrigiert und ausgerichtet
werden muss — auf der Suche nach sich selbst (VI, 41, 45). So
entfaltet Ricceur eine genealogische Dimension der Selbst-Findung,
die auch die Geltung jener Werte, die den Willen zu bestimmter
Negation des Falschen, des Unguten und des Irrefithrenden veran-
lassen, der Geschichte und stindigen Revisionen aussetzt. Zwischen-
zeitlich verliert sich das Selbst immer wieder in einer divergenten
Geschichte und in einem anonymen Lauf der Dinge, so dass nur
eine wiederum nachtrégliche Selbstbestimmung den Kurs des Selbst
neu ausrichten kann, das sich »aufler sich< objektiviert im Getanen
und sedimentiert in einer weitgehend intransparenten Geschichte
des eigenen Korpers, der in der Form von Gewohnheiten dem Wil-
len eine geschichtliche Gestalt verleiht (»historialiser«; VI, 42, 53, 77,
82). So tuiberlasst sich der Wille dem relativ Unwillentlichen, das in

51 James schreibt in seinem Essay The Moral Philosopher and the Moral Life
(in: International Journal of Ethics I, No. 3 [1891], 330-354) sogar: »The only
possible reason there can be why any phenomenon ought to exist is that such a
phenomenon actually is desired [gewollt]« (339).

52 Vgl. VI, 407 ff., sowie GGV, 584, 608, 626.

53 »Naissance temporelle du vouloir«; VI, 145, 158.

54 Hier (VI, 168) lasst sich Ricceur von W. James’ Principles of Psychology, ch. XI,
inspirieren.

279

- &m 18.01.2026, 20:41:15.


https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IX

der Dichte des Korpers weitgehend die Organisation des Am-Leben-
Seins Uibernimmt (VI, 308), aber so, dass die Aufmerksamkeit dafiir
schwindet. In der habituellen Form, die das Leben normalerweise
annimmt, haben wir es nur mehr mit einem schlafrigen cogito inat-
tentif (VI, 356) zu tun, das gleichsam aus seinem Dammerzustand
geweckt werden muss, wenn es darum geht, das eigene Leben in
Krisen seiner geschichtlichen Ausrichtung neu zu bestimmen - u. U.
in Akten bewusster Interpretation »pour que je redevienne maitre de
moi« (VI, 361). Genau darum geht es, wenn der Wille auf den Plan
tritt: die eigene kiinftige, mit Kierkegaard, Jaspers und Marcel stets
als »personlich« begriffene Existenz>> zu bestimmen und die mdog-
lichst freie (aber niemals im Sinne Kants >reine<) Selbstbestimmung
ihrerseits so zur gelebten Form des Lebens selbst zu machen, dass
die eigene Freiheit die Gestalt gelebter Notwendigkeit annehmen
kann (VI, 179, 330).

Statt in die Kantischen Antinomien zuriickzufallen, sucht Ricceur
nach einer materialen Ontologie (VI, 148) leibhaftigen Lebens, die
sowohl unserer Zugehorigkeit zur Natur als auch dem Befund Rech-
nung tragen sollte, dass wir unser Leben subjektiv nicht nur fiihren,
sondern auch fithren wollen und dass wir das tatsichlich kdnnen
(VI, 398; SaA, 380). Diesen Befund nimmt Ricceur nun nicht als
eine Selbstverstandlichkeit hin, sondern unterzieht ihn einer diffe-
renzierten und begrifflich reichhaltigen Untersuchung. Jenseits von
»reinem Willen« und Sensibilitat (Kant) entdeckt er als deren ge-
meinsames Maf$ die Motivation und das konkrete Motiv (durch das
der Wille passiv oder rezeptiv zu etwas gebracht wird, das ihm
als ein »Gut« vorschwebt®®) als das Clinamen des Willens (VI,

55 Vgl. bereits im frithen Entwurf einer Phdnomenologie der Aufmerksamkeit A,
19/DA, 369.

56 In seinem Vortrag iiber Die Einheit des Willentlichen und des Unwillentlichen
als Grenzidee vor der Société frangaise de Philosophie (Nov. 1950) grenzt Ricceur
die Rezeptivitit von einer »schlichten Passivitit« ab, was darauf aufmerksam
macht, dass er ein (im Motiv anklingendes) Bestimmtwerden des Willens priva-
tiv bzw. pathologisch denkt, insofern die Rezeptivitit nicht (wie bei Kant) noch
als eine minimale Form eigener, subjektiver Aktivitit gedeutet werden kann.
Vgl. P. Ricceur, Lunité du volontaire et de I'involontaire comme idée-limite, in:
Bulletin de la Société frangaise de Philosophie 45, no. 1-2 (1951), 3-29, hier: 7f,;
dt. unter dem Titel Die Einheit des Willentlichen und des Unwillentlichen als
Grenzidee, in: Breyer, Creutz (Hg.), Phdnomenologie des praktischen Sinns, 1-35.

280

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ricceurs eigener Ansatz: Philosophie des Willentlichen und des Unwillentlichen

125, 78), in dem dieser von einem eingespielten, gewohnten Lauf
der Dinge abweicht und sich im Modus der Aufmerksamkeit der
Frage zuwendet, in welche Richtung das Leben kiinftig zu lenken
sein soll. Sobald darauf eine wie auch immer begrenzte, vorldufi-
ge Antwort gefunden scheint, muss sich der Wille wieder einem
relativ unwillentlichen leibhaftigen Geschehen iiberantworten, das
sich mehr oder weniger gefiigig (»docile«’”) nach ihm richtet oder
auch sich ihm widersetzt. Hier spricht Ricceur von der Miihe eines
mal dialogischen, mal polemischen und dramatischen Verhéltnisses
zu sich®®, das zwischen einer vorreflexiv erlebten Erfahrung der
Einheit>® des eigenen Lebens einerseits und einem selbstkritischen
Kampf mit sich andererseits schwankt, in dem man sich selbst wie
ein Anderer begegnet und sich selbst im Wege steht.

Das Ziel selbstkritischer Auseinandersetzung bleibt dabei stets das
Gleiche: ein im conatus®® eines Seinsstrebens verwurzelt gedachtes,
sich niemals in blofler Selbsterhaltung erschépfendes, im Ganzen
verstandenes und mit sich selbst iibereinstimmendes Leben (VI,
164), das jedoch zwischenzeitlich immer wieder von sich selbst ab-
weicht, sich verliert und im besten Falle wieder fangt, um sich von
neuem auf einen regulativen Sinn auszurichten, der verhindern soll,
dass es sich ergebnislos und desorientiert zerstreut.

57 Vgl. VI, 130, 292, 315, 386, 394.

58 VI, 212f. Schon in der Magisterarbeit zu Lachelier und Lagneau heift es: »Je
suis un drame et une destinée« und eben nicht nur ein reflexives, geistiges
Selbstverhiltnis, in dem es darum geht, sich selbst zu erkennen (connaitre nous-
mémes) und auf die fundamentale, Ricceur spater durchgingig beschiftigende
Frage der Philosophie eine Antwort zu finden: >wer [nicht: was] bin ich<. P.
Ricceur, Méthode réflexive appliquée au probleme de Dieu chez Lachelier et
Lagneau. Avant-propos de P. Capelle-Dumont, préf. de J. Greisch, Paris 2017, 39,
155, 158.

59 Es handelt sich um die Erfahrung eines homo simplex in vitalitate (VI, 213, 234),
wie Ricceur mit Maine de Biran und Herman Boerhaave formuliert (Ricceur,
Lunité du volontaire et de I'involontaire comme idée-limite, 22).

60 Dieser spinozistische Terminus taucht auch in SaA an zentraler Stelle wieder auf
(380).

281

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IX
3. Die Rolle der Aufmerksamkeit

Daran mitbeteiligt ist der fiir Ricceur zweifellos wichtigste dynami-
sche Faktor der Ausgestaltung eines praktischen Erfahrungsfeldes,
in welches willentlich eingegriffen werden kann: die Aufmerksam-
keit. Wo sich kein praktisches Erfahrungsfeld abzeichnet, hat ein
solches Verhalten iiberhaupt keinen Ansatzpunkt. Deshalb bedarf
es der Aufmerksamkeit, ohne die sich niemals ein Motiv oder eine
Motivation praktischen Verhaltens ausbilden konnte. Doch im Uber-
mafd dessen, worauf wir aufmerksam (gemacht) werden, schlagt die
Aufmerksamkeit nur allzu leicht in eine Uberforderung des Willens
um, der jedenfalls dann, wenn er >motiviert« sein soll zu weiterem
Tun, seinerseits darauf angewiesen ist, dass sich ihm zunichst etwas
(und dabei weder zuviel noch zuwenig) zeigt, woran er ankniipfen
kann, ohne in pure Dezision umzuschlagen. So geht es in der Dyna-
mik der Aufmerksamkeit niemals nur um >etwas<, worauf sie sich
(sparsam oder uberfordert, fliichtig oder durchdringend...) richtet,
sondern stets auch darum, dass sie mit dem Worumwillen eines
praktischen, vor allem um sich selbst besorgten Lebens verbunden
bleibt. Insofern hat es die Aufmerksamkeit auf Anderes immer auch
mit der Aufmerksamkeit auf sich selbst zu tun, die umso mehr ge-
fordert ist, wie sie sich in variablen Hinsichten zu zerstreuen und
von der Richtung des eigenen Lebens abgelenkt zu werden droht.!
In diesem Falle provoziert sie ein willentliches Selbstverhaltnis an
Wendepunkten des Lebens, wo willentliches Verhalten in einen Lauf
der Dinge eingreift, dem es sich aber immer wieder tiberantworten
muss. Ahnlich hatte auch Merleau-Ponty ein wiederholtes Sich-auf-
sich-selbst-Zuriickwenden beschrieben, aus dem sich erst ein soge-
nannter Lebenszusammenhang ergeben kann, der nachtréglich zu
erzihlen ist.®? So geht die Bedeutung der Aufmerksamkeit fiir Ri-
coeur weit iiber jenes primére >Aufmerken« hinaus, das in gewisser
Weise immer im Spiel ist, wenn wir intentional auf etwas bezogen
sind oder bezogen werden (A, 1/DA, 347). Von dieser primdren
Aufmerksamkeit, die er zunachst als Form der Wahrnehmung (bzw.

61 VI, 611f, 72, 426.
62 Vgl. V., Geschichte im Zeichen des Abschieds, Miinchen 1996, Teil B und C.

282

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Rolle der Aufmerksamkeit

der »préperception«)® charakterisiert hatte (A, 3/DA, 3481.), unter-
scheidet Ricceur selbst die sekunddre Aufmerksamkeit, die sich aktiv
dem Wahrgenommenen, dem Gedachten... als solchem zuwendet®*
und es dabei sozusagen herausgreift aus einer Fiille anderer Mog-
lichkeiten der Erfahrung.

Aber handelt es sich dabei lediglich darum, »[de faire] apparaitre
ce qui était déja la«, wie es auch die Husserl'sche Metapher des
Herausgreifens suggeriert®, die nur den Modus des Erscheinens eines
Objekts etwa zu betreffen scheint, das, statt wie anfangs nur mitge-
genwartig zu sein®®, schliefllich pragnant wahrgenommen werden
kann und in Folge dessen paradoxerweise anders erscheint (VI,
147)?

Indem man der Aufmerksamkeit auf diese Weise nur eine selek-
tive Funktion der Akzentuierung, der Zuwendung zu bzw. der Ab-
wendung von etwas sowie einer fortschreitenden Enthiillung®” von
Gegenstanden aller Art zuschreibt, traut man ihr allerdings zu wenig
zu. Bereits jenes Erstaunen, das man als — nicht zuletzt philosophi-
sche — Quelle der Aufmerksamkeit par excellence bezeichnet hat,
kann weit einschneidendere Folgen haben, wenn es sich in der »Na-
ivitait« und »Unschuld des Blicks« fiir den Empfang des Anderen
aufgeschlossen erweist (VI, 147%%). Es zeigt sich nicht blofl naiv
verbliiftt davon, was »es gibtc, sondern miindet schliefSlich in ein
Staunen iiber das ses gibt< selbst®, d.h. hier: dartiber, dass sich uns
etwas Anderes oder auch der Andere von sich aus zeigt bzw. »gibt«.
So ist die naive Aufmerksamkeit nicht etwa blof eine Untugend
verblendeter Hohlenbewohner, die nur durch eine Zerstérung ihrer
Naivitat iber das Wahre aufzuklaren waren, wie man es von Platon
bis Eugen Fink lehrte, sondern eine erste Form der Offenheit fiir das,

63 Die ihrerseits aber mehr oder weniger aufmerksam erfolgen kann, was va.
Folgen fiir die Klarheit der Wahrnehmung haben soll (A, 5/DA, 351f.).

64 VI, 146; Die Fehlbarkeit des Menschen, 54 f.

65 Vgl. A, 6/DA, 352, wo sich Ricceur auf Levinas‘ Ubersetzung bezieht, und
ebd., S.8, wo ebenfalls das Schon-da-gewesen-Sein des aufmerksam Beachteten
betont wird.

66 Per¢u avec, »mitgeschaut« (dt. i. Orig.); A, 9/DA, 356.

67 Frz. »dévoilement progressif«; A, 10/DA, 358.

68 Die Rede von einer Naivitat des Blicks taucht auch im frihen Entwurf einer
Phidnomenologie der Aufmerksamkeit schon auf (A, 12/DA, 360).

69 Heidegger, Zur Sache des Denkens, 6.

283

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IX

was sich von sich aus zeigt und gerade als solches unsere empfangs-
bereite Aufmerksamkeit beansprucht.”

Ricceur interessiert sich allerdings weniger fiir die dsthetischen
bzw. aistesiologischen Spielraume der Aufmerksamkeit als vielmehr
fiir deren praktische Funktion im Fortkommen eines willentlich
gefithrten Lebens, das sich immer wieder dazu entschlieffen muss,
in komplexen und uniibersichtlichen Situationen nach Phasen der
Deliberation Entscheidungen zu féllen, die dazu zwingen, die Auf-
merksamkeit anzuhalten (VI, 160; A, 22 f./DA, 374), die uns andern-
falls womdglich allzu lange zdgern und zaudern lassen und sogar
das Leben selbst zum Stillstand bringen konnte, wenn auch nur
zwischenzeitlich (A, 11/DA, 358).7! Sosehr Ricceur die Aufmerksam-
keit zunidchst als ein unentbehrliches Vermdgen der Bewegung des
Blicks gelobt hatte (VI, 143), die das Wahrnehmbare in Grenzberei-
chen von Aktivitdt und Passivitit (A, 16/DA, 366) gewissermafien
erkundet und uns davor bewahrt, den Reichtum des Erfahrbaren ein
um andere Mal gewaltsam zu verkiirzen oder zu verfehlen, so sehr
betont er schliefSlich die Unumganglichkeit, mit der Aufmerksambkeit
Schluss zu machen, wenn sie Gefahr lduft, das Leben vom richtigen
Kurs abzubringen, das gerade nicht nur auf Anderes aufmerksam
sein, sondern vor allem auf sich selbst achtgeben soll. Es handelt
sich um ein sowohl >leidendes<, d.h. Anderem unterliegendes und
aufmerksam aufgeschlossenes, als auch um ein zu fithrendes Leben
(»subie et conduite«; VI, 144).

Ricceur léasst aber keinen Zweifel daran, dass das weitgehend auch
in seinen spéteren Schriften vor allem als »Minderung des Hand-
lungsvermogens« eingestufte Leiden’? niemals den Vorrang haben
diirfe vor dem Anspruch, das eigene Leben willentlich zu fiithren;

70 Schon in diesem Entwurf verwahrt sich Ricceur wohl auch deshalb dagegen,
die Aufmerksamkeit einfach als Funktion des Willens (bzw. einer volition) zu
verstehen.

71 VI, S.155f,, 160. Hier bieten sich zahlreiche Ankniipfungspunkte fiir weitere
Forschungen, z. B. iiber die Rolle des Zogerns oder des Innehaltens, das gewiss
nicht nur als Unentschlossenheit in Betracht kommen kann (ebd., 134 £.).

72 Hier kommt Ricceur der sich va. auf Kurt Goldstein sich berufenden, vom
individuierten Organismus ausgehenden Analyse des Normalen nahe; vgl. G.
Canguilhem, Das Normale und das Pathologische [1942/%1972], Miinchen 1974,
bes. 47, 54 zur pathogenen »Existenzminderung«.

284

- &m 18.01.2026, 20:41:15.


https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Rolle der Aufmerksamkeit

und zwar als ein gerade in der Negativitit des Willens bejahtes.”
Gegen Kierkegaard, mit dem er das Leben als »Existenz« auffasst,
betont er in diesem Sinne, sie sei »bipolar«: »voulu et subie« (VI,
385 [Anm. 1], 389). Als solche verlange sie danach, ausgerichtet zu
werden in einem »horizon du vouloir«, in dem uns Randbedingun-
gen, Widrigkeiten und Hemmnisse, die uns in die Quere kommen,
aber auch die Divergenz des Gewollten™ selbst stindig vom richti-
gen Weg abzubringen drohen, dessen sich niemand im Vorhinein
gewiss ist. So ist unser Leben nur eine »totalité ouverte«, die niemals
restlos zu vergegenwirtigen, sondern nur durch regulative Ideen
davor zu bewahren sei, einer endlosen Irre (»errance«”) zum Opfer
zu fallen (V1,137 f.).

Dass Ricceur das Kantische Konzept der regulativen Idee an ge-
wisse »valeurs supra-vitales« wie die Gerechtigkeit oder die Briider-
lichkeit bindet’®, beweist, wie weit er von einem Vitalismus des Wil-
lens entfernt ist, der aus ihm ein Prinzip des Lebens machen wiirde
— sei es des Lebens im Allgemeinen, sei es des eigenen bzw. je-mei-
nigen Lebens im Besonderen (VI, 170). Vielmehr stellt er sich jene
Einwilligung ins Leben als Zustimmung zu einer Sinnbestimmung
vor, die das eigene, je-meinige Leben in die Geschichte einfiigt, in
der es den Menschen tiberhaupt erst zu realisieren gelte (VI, 389). So
tallt der Wille des Einzelnen niemals ganz aus der Gattungsgeschich-

73 Vgl. SaA, 179, 385f. Auf dieser Linie liegt auch die frithe Einstufung der von
Spinoza beschriebenen tristesse als eines Ur-Leidens an einer »Existenzminde-
rung« (Zum Grundproblem der Gegenwartsphilosophie, 56; zur Selbst-Bejahung
vgl. ebd., 59). Weder dieses noch irgendein anderes Leiden, das »ans Negative
fessel[t]«, diirfe mit der Leugnung einer urspriinglichen Bejahung im Sinne
einer »Kraft zu existieren und existieren zu machen, verwechselt werden, insis-
tiert Ricceur (ebd., 60, 65).

74 Ricceur spricht vom indirekt mit oder auch Gewollten (»le co-voulu«; VI, 312).
Dabei wird das Gewollte (»le voulu«) immer wieder als projet des zu Realisie-
renden und insofern mit dem Pragma des menschlichen Tuns in Verbindung
gebracht. Vgl. P. Ricceur, Méthode et tiche d’une phénoménologie de la volonté,
in: H. L. Van Breda (éd.), Problémes actuelles de la phénoménologie. Actes du
colloque international de phénoménologie, Paris 1951, 110-140, hier: 117; auch in:
Alécole de la phénomeénologie, Paris 1986, 63.

75 P. Ricoeur, Négativité et affirmation originaire, in: Aspects de la dialectique.
Recherches de philosophie. T. II, Paris 1956, 101-124, hier: 122 (repr. in: Histoire et
vérité [1955], Paris %1967, 378—405 [=HV ]; sowie dt. in: GW, 335-365; hier: GW,
362/HV, 403).

76 VI, 113, 120.

285

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IX

te heraus, die — von einem bereits verlorenen, nur mytho-poetisch zu
erinnernden Ursprung her - die »Ankunft des Menschen« (avene-
ment de 'homme, VI, 40577) verheifle, ohne im Geringsten von einer
befremdlichen Geschichte in Frage gestellt zu werden. Deshalb greift
Ricceur auf jene uralte Sentenz weit Herumgekommener zuriick,
die behaupteten, nichts Menschliches sei ihnen fremd.”® Selbst die
mit voller Absicht vollstreckten seriellen Verbrechen des Zweiten
Weltkriegs stellen hier - in deutlichem Gegensatz zu Hannah Arendt
- nicht in Frage, dass der menschliche Wille allenfalls pathologisch
vom richtigen Weg abweichen, nicht aber die in der Zukunft der
menschlichen Gattung liegende Finalitét ihres Sinns zerstoren kann.
In diesem Sinne scheint Ricceur”® jegliche Verneinung, auch die des
Menschlichen selbst, in der willentlichen Bejahung menschlicher,
lediglich »fehlbarer« Existenz aufgehoben wissen zu wollen.8 So
affirmieren auch Ricceurs in den 1950er Jahren an die Theorie des
Willens sich anschliefSenden geschichtsphilosophischen Reflexionen
eine unumwundene Bejahung des menschlichen Seins, die sich
erklartermaflen dem Negativismus eines »schwarzen Existentialis-
mus« widersetzen soll (VI, 438).

Von dem gleichen affirmativen Grundton sind die spiteren Aus-
einandersetzungen Ricoeurs mit dem menschlichen Vermdgen der
>Fithrung« des eigenen Lebens getragen, obgleich sie weit weniger
auf >den< Willen, als vielmehr auf ein Kénnen®! abstellen, das nie-
mals in einer Ontologie anonymer Ereignisse (also dessen, was ohne
Subjekt geschieht, das etwas geschehen lassen konnte) aufzulosen
sei (SaA, 79). Fir entscheidend hilt Ricceur auch diesmal eine Zu-
kunftsorientierung, von der er noch in seiner spiten Philosophie
des Selbst behauptet, sie mehr oder weniger angemessen in Le Vo-

77 Vgl. GW, 56, 611, 83.

78 VI, 406; Symbolik des Bosen, 86; P. Coulmas, Weltbiirger, Reinbek 1990, 118, 120
und 126 zu Tertullian; M. T. Cicero, De officiis. Vom pflichtgemdfien Handeln
(lat./dt.), Stuttgart 2003, 29.

79 VI, 416, 445, 447.

80 VI, 417, 419, 440 1.

81 Zur Ontologie des »ich kann«, auf die man bereits bei Merleau-Ponty stofit,
vgl. SaA, 137; P. Ricceur, The Human being as subject matter of philosophy, in:
Philosophy and Social Criticism 14, Nr. 2 (1988), 203-215, hier: 211.

286

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Versuch einer Bilanz

lontaire et I'involontaire beschrieben zu haben (SaA, 87, 101).82 Zwar
kommen wesentliche neue Gedanken hinzu. Vor allem der Gedanke
der Selbstbezeugung des eigenen Tunkdnnens und die Hermeneutik
einer conditio historica®3, die uns am Ende des 20. Jahrhunderts viel-
fach mit Erfahrungen der Ohnmacht angesichts willentlich veriibter
Gewalt konfrontiert. Doch lasst sich von den erwidhnten spéteren
Hauptwerken aus (Das Selbst als ein Anderer; Geddchinis, Geschich-
te, Vergessen und Wege der Anerkennung) im Rickblick auf die frithe
Theorie des Willentlichen und des Unwillentlichen deutlich erken-
nen, wie sich Ricceur bis zum Schluss an gewissen Ansatzpunkten
seines Denkens orientiert hat, die sich zweifellos nicht einfach aus
einer phdnomenologischen Beschreibung unseres willentlich gefiihr-
ten oder »fahigen< Lebens ergeben, sondern erkennbar von herme-
neutischen und existenziellen Uberzeugungen getragen sind, die der
Revision bediirfen. Diesen Ansatzpunkten und deren Anfechtbarkeit
wende ich mich abschlieflend in einer kurzen Bilanz zu.

4. Versuch einer Bilanz

In seinen in den 1970er Jahren gehaltenen Lectures on Ideology
and Utopia reflektiert Ricceur deutlich die geschichtliche Verunsi-
cherung, die der Erneuerung einer auf vermeintlich blofle Beschrei-
bung gegriindeten Anthropologie, wie er sie in Le volontaire et
linvolontaire versucht hatte, im Wege stand. Er bekennt néamlich,
jene »most enduring feature[s] of our temporal condition« aus-
machen zu wollen, »which are the least vulnerable to the vicissitudes
of the modern age«. In dieser Epoche sei jegliche objektive ontologi-
sche Einheit der Welt zusammengebrochen; und insofern seien wir

82 Das »weniger« bezieht sich auf eine »Ontologie des Eigenleibes«, wie sie Ri-
ceeur bei Merleau-Ponty vor allem vorfand, ohne sie aber selbst wesentlich wei-
ter vorangetrieben zu haben. Der Begrift des Fleisches (chair), wie er im Spat-
werk Merleau-Pontys auftaucht, bleibt bei Ricceur letztlich ein Fremdkorper;
vgl. SaA, 384 ff.

83 Aber auch die Verkniipfung mit dem Konzept der agency kommt hinzu, das im
Sinne Amartya Sens mit der politischen Forderung nach Rechten (entitlements)
auf Befahigung (enablement von capabilities) verkniipft werden kann (Wege der
Anerkennung, 174, 185). Im verfiigbaren Rahmen ist es hier nicht moglich, allen
diesen werkimmanenten Entwicklungen angemessen Rechnung zu tragen.

287

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IX

nicht linger »dwellers of the same world«, wie Ricceur in seiner
Auseinandersetzung mit Karl Mannheim schreibt.3* Wenn aber die
Moderne derart radikal in unser Sein eingreifen konnte, wie sollen
wir uns dann ein theoretisches >Bild< davon machen, was sich in uns
der Gewalt, die mit ihr einherging, zu widersetzen verspricht?

Jene Frage in den Lectures suggeriert, wir hitten mit einer hi-
storischen Bestandsaufnahme jener vicissitudes anzufangen, um zu
ermitteln, wie (und in welcher Radikalitit) sie eine zuvor nicht
gekannte Verwundbarkeit menschlichen Lebens heraufbeschwort
haben (und woméglich weiterhin heraufbeschwéren). Von einer ge-
schichtlichen Hermeneutik der Gewalt ausgehend hitten wir sodann
die Dimensionen menschlicher Verletzbarkeit zu erkunden, um zu
einem neuen Verstindnis der Frage zu gelangen, wie wir uns — in
geschichtlicher Perspektive — als von der Gewalt affizierbare und
fiir Gewalt verantwortliche Wesen verstehen miissen. Der in diesem
Zusammenhang so iiberaus beliebte und offenbar lange Zeit fiir voll-
kommen ausreichend gehaltene Rekurs auf gewisse hobbesianische
Weisheiten geniigt nicht, um einer iiberzeugenden Antwort auf diese
Frage naher zu kommen. Eine Philosophie der Gewalt, die ihren
Namen verdiente und jene in den Lectures on Ideology and Utopia
von Ricceur benannte Herausforderung anzunehmen vermochte,
misste die »Welt der Gewalt« im Ganzen zu erkunden versuchen®,
wie es Ricceur schon frithzeitig gefordert hatte, um schliefllich der
Frage nachzugehen, was sich ihr am verldsslichsten zu widersetzen
verspricht.

Levinas ist auf anderen Wegen, die sich offenbar erst spat mit den
Denkwegen Ricceurs gekreuzt haben®, zu der gleichen Problemstel-
lung gelangt. Und er glaubte eine Antwort gefunden zu haben: im
»moralischen Widerstand«, der aus dem Gebot keime, nicht zu to-

84 Vgl. G. H. Taylor, Editor’s Introduction, in: P. Ricoeur, Lectures on Ideology and
Utopia, New York 1986, ix—xxxvi, hier: xi, sowie ebd., 163. Inwieweit Ricceur
diese Diagnose genau teilt, wire freilich erst zu zeigen.

85 Siehe oben, Anm. 41.

86 Vgl. P. Ricceur, Emmanuel Levinas, penseur du témoignage, in: Répondre dau-
trui, Neuchatel 1989, 17-40; Narrativité, phénoménologie et herméneutique, in:
A. Jacob (éd.), Encyclopédie philosophique universelle, Paris 1989, 63-71; Entre
éthique et ontologie: la disponibilité, in: M. Sacquin (éd.), Gabriel Marcel, Paris
1989, 157-165, 193-200; P. Ricceur, Autrement. Lecture d>Autrement quétre ou
au-dela de lessence« ’ Emmanuel Levinas, Paris 1997.

288

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Versuch einer Bilanz

ten, sei letztlich die Quelle dieser Widersetzlichkeit zu lokalisieren.
Selbst der exzessivsten oder auch vermeintlich gleichgiiltigsten Will-
kiirtat stelle sich noch das Gesicht des Anderen als eine Gabe in
den Weg, die uns niemals aus der Verantwortung entlasse. So bringt
Levinas einen — niemals zu beweisenden, nur zu bezeugenden -
Widerstand des Anderen zur Geltung, der sich nicht etwa als ein zu
tiberwindendes Hindernis einem zu allem fahigem Subjekt in den
Weg stellt, sondern es iberhaupt erst zu einem ethischen Leben her-
ausfordert bzw. >inspiriert«. Die Gabe dieser Inspiration®” kann man
gewiss zuriickweisen oder ignorieren. Aber in einer »unvordenkli-
chen Vergangenheit« ist sie doch immer schon im Spiel gewesen und
insoweit dem menschlichen Willen entzogen, schreibt Levinas. So
wird aber die Passivitdt des unwillentlichen bzw. unvermeidlichen
Bestimmtseins zur Annahme dieser Gabe entschieden aus dem Ho-
rizont eines blof3 privativen Verstindnisses all dessen herausgeriickt,
was unserem Willen nicht zur Disposition steht.

Genau dieses Verstindnis aber herrscht unverkennbar in Le vo-
lontaire et involontaire vor3® Und es pragt weiterhin eine Philo-

87 Zu emphatisch sich fiir >inspiriert< haltender Rede hat Ricceur allerdings immer
genauso Abstand gehalten wie zu jeglicher Berufung auf >Erfahrungs, zumal auf
eigene (vgl. P. Riceeur, Critique and Conviction. Conversations with F. Azouvi
and M. de Launay, New York 1998, 139, 143, 148).

88 Der oben erwéhnte Vortrag aus dem Jahre 1950 weist in die gleiche Richtung,
wo es heifSt, der Leib enthiille uns »seine Vermittlungsfunktion normalerweise
allein durch seine Widerspenstigkeit« (Lunité du volontaire et de l'involontaire
comme idée-limite, 10). Das erscheint im Lichte einer Reflexion so, der Ricoeur
eine »implizite Verweigerung der menschlichen Kondition« zuschreibt. Sie lege
uns darauf fest, im Grunde ein (unmdgliches) totales (nicht-endliches), transpa-
rentes und allein >durch sich seiendes< bewusstes Leben fithren zu wollen. Dem-
zufolge ist es der grofite »Wunsch des reflexiven Bewusstseins, dass es tiberhaupt
keine Leidenschaft der Seele gebe« bzw. »die Aseitit« (ebd., 11f.). Was auch im-
mer als Kandidat fiir das Andere der Selbstbestimmung in Betracht kommt (die
cartesianischen passiones, menschliches Leiden, oder das im nachklassischen
Latein mit passio tibersetzte pdthos, die zehnte der aristotelischen Kategorien),
auf jeden Fall kann in dieser Perspektive stets nur von einer negativen Vereite-
lung dieses Willens und von einer Beraubung idealisierter Lebensmdéglichkeiten
die Rede sein. Wiirden diese Moglichkeiten sich, wenn sie verwirklicht wéren,
nicht nur einem »abstrakten Menschen« (ebd., 32) eroffnen, der als leiblich in
der Welt situierter gar nicht mehr vorzustellen wire? Wie eine Revision des
menschlichen Willens ausfallen wiirde, wenn man diese Perspektive und jenen
tiefsten, der Verweigerung der menschlichen Kondition zugrunde liegenden

289

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IX

sophie des »fihigen Menschen«, dem, wenn wir Ricceurs Beschrei-
bung folgen, offenbar alles daran gelegen ist, sein Leben und seine
Geschichte zu beherrschen — von der Lenkung der Aufmerksamkeit
angefangen iiber die Odyssee eines >Projekts< des Selbst, das am En-
de seiner Lebensreise deren Anfang und seinen finalen Sinn wieder
erkennen will, bis hin zur praktischen Bewdltigung der Gattungsge-
schichte, als deren Subjekt sich die Menschheit im Ganzen begreifen
sollte, wie Ricceur noch in Zeit und Erzéihlung III schreibt.® Zwar
ist nicht in Abrede zu stellen, dass sich die genannten spaten Werke
Ricceurs immer wieder mit der Frage auseinandergesetzt haben, wie
man dem menschlichen K6énnen und seinem Versagen, seiner Akti-
vitdt und seiner Passivitit, dem Tun und dem Leiden angemessen
bzw. gleich berechtigt Rechnung tragen kann.’® Aber in jedem Falle
hat die menschliche, freie Selbstbestimmung bei diesen Uberlegun-
gen die Fiithrung behalten.

Es ehrt Ricceur, dass er immer wieder Bedenken gegen sein eige-
nes Vorgehen angemeldet und sich auch in diesem Zusammenhang
keineswegs einer bruchlosen Apologie des menschlichen >Kénnens«
befleiligt hat. Im Gegenteil: in Geddchtnis, Geschichte, Vergessen
iiberlegt er, ob nicht jene Inspiration, die vom Anderen als Fremdem
herriihrt, wenn wir Levinas folgen, dazu zwingt, von Grund auf alles
zu revidieren, d.h. hier: auch die Frage nach der conditio historica
des Menschen nicht beim Eigenen einsetzen zu lassen (vgl. GGV,
177, 181, 590), etwa mit einem primdr oder sogar ausschliefSlich
der Selbsterhaltung, der Selbstbestimmung und mdéglichst auch der
Selbststeigerung verpflichteten Selbst, das sich allenfalls zwischen-
durch aus dem Auge verliert, nur um wie Odysseus am Ende doch
wieder zu sich selbst zu finden. Ricceur bleibt an entscheidender
Stelle allerdings unschliissig, wo er die von Le volontaire et I'involon-
taire bis hin zu seiner spaten Philosophie des Selbst mitgeschleppte
Erblast dieses Denkens mit einer Ethik der Alteritdt konfrontiert
sieht, die sich nach Levinas® Uberzeugung nicht mehr in einer »Re-
lation« oder in einer gegenseitigen Beziehung zum Anderen aufhe-
ben ldsst.

Wunsch nach einem reinen Aus-sich-selbst-Sein preisgébe, das auf nichts Ande-
res angewiesen wire, steht dahin.

89 P. Ricceur, Zeit und Erzihlung I1I [1985], Miinchen 1991, 348.

90 Vgl. die Bestandsaufnahme dieser spateren Entwicklungen im Werk Ricceurs in
der o.g. Arbeit (Anm. 45).

290

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Versuch einer Bilanz

Fragen wir uns nun, welche Folgen sich daraus fiir eine Theorie
des Willens ergeben miissten, so sind wir weit von einer einfachen
Losung entfernt, zumal sich Levinas® Philosophie der Alteritét er-
kldrtermaflen nicht mehr der gleichen Idiome zu bedienen behaup-
tet’, in denen man von der antiken Lehre praktischer Klugheit
tiber die Machttechniker der frithen Neuzeit bis hin zu Nietzsche,
Heidegger und den Sprachanalytikern der Gegenwart beschrieben
hat, wie wir unser Leben >fithren«.? Der infolge dessen eingetre-
tenen Verunsicherung in der Frage, in welcher Sprache ein vom
Anderen her inspiriertes, gleichwohl aber zur Selbstbestimmung
herausgefordertes Selbst zu beschreiben wire, kann allerdings auch
Levinas nicht entgehen, hat er doch energisch behauptet, die Gabe
der Verantwortung »appelliere« an die Identitit eines Empféngers,
der ihr praktisch gerecht zu werden versprechen kénne.”®> Wie, wenn
nicht auf der Basis der Selbstbestimmung, sollte das moglich sein?
Die Frage ist jedoch nicht, ob es sie gibt, sondern wie wir sie ver-
stehen miissen, wenn wir uns von der Vorstellung verabschieden,
sie miisse die Form eines subjektiven Willens annehmen, der auch
dann, wenn er nicht bloff auf (mehr) Macht aus ist, jeden ihm

91 Vgl. B. Keintzel, B. Liebsch (Hg.), Hegel und Levinas. Kreuzungen — Briiche -
Uberschreitungen, Freiburg i. Br., Miinchen 2010.

92 Zur Auseinandersetzung Ricceurs mit diesen Denkrichtungen vgl. seine spate-
ren Aufsitze The Problem of the Will and Philosophical Discourse, in: J. M. Edie
etal. (eds.), Patterns of the Life-World, Evanston 1970, 273-289; Phdnomenologie
des Wollens und Ordinary Language Approach. Im zuerst genannten Aufsatz
relativiert Ricceur den Ansatz der phdnomenologischen Deskription auf eine
sprachanalytische Vorgehensweise, die ihm bei G. E. M. Anscombe, S. Hamsphi-
re, J. L. Austin und C. Taylor ihrerseits auf eine Beschreibung der Artikulationen
»gelebter Erfahrung« hinauszulaufen schien (276). (Im zweiten Aufsatz ist mit
Austin geradezu von einer »Sprachphdnomenologie« die Rede [115], mit der
sich Ricceur allerdings spitestens dort nicht mehr abfinden kann, wo er mit
Levinas Spielrdumen eines Anders-Sagens auf der Spur ist [wie in Autrement],
ohne die es ihm nicht denkbar erscheint, wie man die Alteritit des Anderen
»zur Sprache bringenc« soll; zumal wenn es sich dabei nicht bloff um ein Expli-
zitmachen, sondern um einen origindren Prozess handelt, in dem man {iber
bereits eingespielte, normale Sprachspiele hinausgehen muss.) Beide Diskurse
werden sodann relativiert auf eine (dialektische) Hermeneutik, die den Konflik-
ten Rechnung tragen sollte, welche aus praktischen Gegensitzen hervorgehen.

93 E. Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht [1974], Freiburg,
Miinchen 1992, 175; vgl. VL, Prekire Selbst-Bezeugung. Die erschiitterte Wer-Fra-
ge im Horizont der Moderne, Weilerswist 2012, Kap. VIII, 2.

291

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IX

entgegenstehenden Widerstand allemal nur als zu {iberwindendes
Hindernis erfahren kann.

Der ethische Widerstand des Anderen ist nicht von dieser Art.
Spuren dieser Einsicht verrat wie gezeigt auch Ricceurs frithe Theo-
rie des Willentlichen und des Unwillentlichen schon.”* In seinem
Spatwerk aber, vor allem in Das Selbst als ein Anderer, kommt unter
dem zweifellos mafgeblichen Einfluss von Levinas eine nicht-priva-
tive Auffassung jenes Widerstandes zum Tragen, den wir dem Ande-
ren verdanken und der unserem Willen nicht zur Disposition steht,
insofern er sich stets nur nachtraglich bzw. verspatet und zunéchst
passiv zur Herausforderung dieses Widerstandes verhalten kann.”

Doch daraus folgt in keiner Weise, es kime auf unsere (primére
und sekundaire, eigens gelenkte) Aufmerksamkeit auf diesen Wider-
stand gar nicht an. Im Gegenteil: als nur zu bezeugender bedarf
dieser Widerstand seinerseits riickhaltlos der Annahme der Gabe der
Verantwortung, die in ihm liegt. Und erst durch diese Annahme
kann er praktisch wirksam werden, so dass er nicht einer Gleich-
giiltigkeit Giberlassen bleibt, die aus seiner willentlichen Vergleich-
giiltigung hervorgehen kann. Immer hat Levinas darauf insistiert,
dass uns der Anspruch des Anderen zu einer unhintergehbaren
Nicht-Indifferenz bestimme.®® Aber er musste zugeben, dass diese
Bestimmung sehr wohl infolge einer sie zuriickweisenden Gewalt
vergleichgiiltigt werden kann, so dass es auf ihre aufmerksame Be-
achtung entscheidend ankommt, zu der nur praktische Subjekte

94 Es ist allerdings ein Desiderat, dem weiter nachzugehen, va. mit Blick auf
Ricoeurs Rede von einer »Passion« des Willens, der mit einer als »Leiden«
begriffenen Affizierbarkeit verkntipft wird (Symbolik des Bésen, 76, 1681.). Im
Spatwerk spielt die Rede von einem étre affecté eine grofle Rolle, dessen Passivi-
tat sich aber gewiss nicht mehr auf einen Kantischen Begriff der Affizierbarkeit
reduzieren lasst, wie ihn Ricceur anfangs offenbar verwendet.

95 Vgl. VI, Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. I, Freiburg, Miin-
chen 2018, Teil C.

96 Solche Indifferenz scheint dagegen der Ausgangspunkt von Sartres >Atheismus<
zu sein, mit dem sich Ricceur ausfiihrlich auseinandersetzt in seinem Essay
iber dessen Drama Le diable et le bon dieu. P. Ricceur, Sartre’s Lucifer and
The Lord, in: Yale French Studies, no. 14 (1954), 85-93. Auch Levinas weifs,
dass jene Nicht-Indifferenz sehr wohl auch eine sie vergleichgiiltigende Haltung
ihr gegeniiber zulassen kann. Insofern ist die von ihm bestrittene Indifferenz
nicht das Gleiche wie das, was man tblicherweise (iibrigens nicht nur in einer
pejorativen Bedeutung) Gleichgiiltigkeit nennt.

292

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Versuch einer Bilanz

in der Lage sind”’, deren dynamische Verfassung Ricceur von der
frithen Theorie des Willentlichen und des Unwillentlichen iiber die
stirker sprachphinomenologischen Uberlegungen seiner mittleren
Schaftensperiode bis hin zur spiten Ontologie eines »>fahigen< Sub-
jekts auf der Spur einer streckenweise neo-aristotelischen, an den
frithen Heidegger erinnernden Praxisphilosophie in immer neuen
Anlédufen zu beschreiben versucht hat. Zu einer Synthese all dieser,
teilweise allzu heterogenen und iiberkomplexen Ansitze ist es nicht
gekommen. Aber Ricceur ist es zweifellos gelungen, uns eines der
wichtigsten Desiderate der Philosophie des 20. Jahrhunderts als ver-
bindliches Vermichtnis aufzutragen, das ich abschlieffend in der
folgenden Frage zuspitzen méchte: wie ist die nicht privativ gedach-
te Passivitit unseres Herausgefordertseins vom Anderen durch ein
praktisches, von ihm »>inspiriertes< Subjekt anzunehmen, das allein
durch sein effektives Verhalten den Anspruch des Anderen zu reali-
sieren vermag und das dabei zugleich vor dem >Problemc« steht, sich
diesen Anspruch als solchen nicht einfach anzueignen?®8

So sehr dieses Herausgefordertsein als unbedingtes jeglicher wil-
lentlichen Verfiigung entzogen sein muss, so sehr scheint es im Lich-
te dieser Frage seinerseits darauf angewiesen zu sein, aufmerksam
beachtet zu werden — durch ein dazu in der Tat »fahiges, praktisches
Subjekt, das zwar angesichts des Anspruchs des Anderen nicht sou-
verdn sein kann, dem aber gleichwohl auch eine auflerordentliche
Macht nachtréglicher Vergleichgiiltigung dieses Anspruchs zur Dis-
position steht. Das hat zuletzt die historische Erfahrung gelehrt. Thr
zum Trotz, und mit Recht, wie ich glaube, hilt Ricceur bis zum
Schluss daran fest, eine praktische Subjektivitit zu denken, die im
Lichte der Moderne der Gewalt, die diese hervorgebracht hat, besser
standzuhalten verspricht — als ein gelebtes Versprechen, es zu solcher
Vergleichgiiltigung nie mehr kommen zu lassen.

Ob man auch diesen Anspruch einmal auf jenem »Friedhof nicht
gehaltener Versprechen« wird begraben miissen, als den Ricceur

97 In diesem Sinne spricht Ricceur in Zeit und Erzdihlung III von einem »Entschei-
dungsmoment [...], das die ethische Verantwortlichkeit zum hochsten Faktor
der Ipseitdt macht« (400).

98 >Realisieren< heifdt hier (wie bei Jullien, Dialog iiber die Moral, 212): etwas
geschehen lassen und zugleich sich tiber etwas klar werden; dariiber hinaus aber
ist die origindre Nachtréglichkeit im Spiel, in der man sich iiber etwas >klar
wirds, was bereits im Spiel war.

293

- &m 18.01.2026, 20:41:15.


https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IX

die Moderne beschrieben hat, steht noch dahin.®® Schliefllich lauft
der Anspruch des Anderen mangels aufmerksamer Beachtung ins
Leere, die sich indessen niemals ganz und gar der willentlichen
Lenkung unterwerfen ldsst, wie auch neuere Untersuchungen der
Aufmerksamkeit zeigen.'”® Sie beherrscht die Dauer nicht derart
souveran, wie es sich Ricceur zeitweise vorstellte. Und sie wird ihrer-
seits beherrscht — nicht zuletzt von einer »Okonomie der Aufmerk-
samkeit«!%l die uns vielfach blind macht und desensibilisiert. Die
Sensibilitdt, auf deren Zukunft gerade Levinas gehofft hatte, wird
nicht nur durch einen Mangel an Aufmerksambkeit, sondern auch
durch deren notorische Uberforderung bedroht, in der es schliefilich
nicht mehr zu ertragen ist, Anderem im Ubermafd ausgesetzt zu
sein.'2 So kostbar die Aufmerksamkeit sein mag, die man >schenkt<
(und die Ricceur deshalb auf den Spuren Gabriel Marcels als ein
Geben begreift, welches sich »in einer Art des Zuhdrens« bewédhren
soll; A, 28/DA, 381), so sehr wird sie zur Qual, wenn ihr keine Ruhe
und keine Unterbrechung mehr vergonnt ist. Nur zwischenzeitliches
Aussetzen der Aufmerksamkeit bewahrt am Ende davor, dass wir
uns gerade denen nicht mehr aufmerksam aussetzen konnen, die
danach am allermeisten verlangen diirfen. Insofern bestitigt sich
erneut, dass jener iberfordernden Sensibilitat nur durch deren Be-
schrinkung gerecht zu werden ist — aber in der Form einer prakti-
schen Selbstbestimmung, die gegeniiber dem bezeugten Anspruch
des Anderen nachtriglich und verspitet auftritt. Wo Ricceur vor
allem in seiner Auseinandersetzung mit Levinas weitgehend diesem
Gedanken entgegen kommt, legt er uns so gesehen selbst zweier-
lei als Desiderat ans Herz: eine radikale Revision seiner fritheren

99 Vgl. VL., Die (gebrochenen) Versprechen der Moderne und die Zukunft der
Geschichte. Zur Geschichtsphilosophie Ricceurs — im Riickblick auf Kant, in: All-
gemeine Zeitschrift fiir Philosophie 38, Nr.3 (2013), Schwerpunkt: Paul Ricceur
(1913-2005), 299-320.

100 J. Crary, Aufmerksamkeit, Frankfurt/M. 2002; H. Blumenberg, Zu den Sa-
chen und zuriick, Frankfurt/M. 2002; ders., Beschreibung des Menschen, Frank-
furt/M. 2006; B. Waldenfels, Phinomenologie der Aufmerksamkeit, Frank-
furt/M. 2004; T. Breyer, Attentionalitit und Intentionalitdt, Miinchen 2011.

101 G. Franck, Okonomie der Aufmerksambkeit, Miinchen 2004.

102 S. Sontag, Regarding the Pain of Others, New York 2003; V. (Hg.), Sensibilitdit
der Gegenwart. Wahrnehmung, Ethik und politische Sensibilisierung im Kontext
westlicher Gewaltgeschichte. Sonderheft Nr.17 der Zeitschrift fiir Asthetik und
allgemeine Kunstwissenschaft, Hamburg 2018.

294

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Versuch einer Bilanz

Hermeneutik des Willentlichen und des Unwillentlichen (sofern sie
auch eine pathische Ansprechbarkeit vom Anderen nur scheint pri-
vativ deuten zu konnen) und eine Riickbesinnung auf die Frage, wie
die Sensibilitdt eines fiir den Anspruch des Anderen >aufgeschlos-
senen< Subjekts auf dessen selbstbestimmte, beschrinkte Antwort
angewiesen ist.

295

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel X

Von den Sachen zurtick zu den Menschen?
Profile einer Philosophie der Aufmerksamkeit in Hans
Blumenbergs nachgelassenen Schriften

1. Genealogische Voraussetzungen: Menschliche Selbsterhaltung im Zeichen moderner
Kosmologie (297) | 2. Zuriick zum Menschen >von dieser Welt« - eine Angelegenheit
der Aufmerksamkeit (300) | 3. Uberleben unter Bedingungen der Sichtbarkeit: Ein
>praventives< Denken (304) | 4.>Zuverlassige< Kultur? (310)

Was zu erlernen ist,
ist Aufmerksamkeit auf die Aufmerksamkeit.!

1. Genealogische Voraussetzungen:
Menschliche Selbsterhaltung im Zeichen moderner
Kosmologie

Als geheimen Traum der philosophischen Vorgeschichte der moder-
nen Wissenschaften bezeichnet Blumenberg die Verklammerung von
Astronomie und Anthropologie.? Dieser Traum ist, ebenso wie viele
andere, ausgetraumt. Die stellare Ferne stellt sich langst nicht mehr
als >kosmisches« Vorbild einer idealen und absolut bestindigen Ord-
nung dar; und das dem Menschen Naheliegendste, auf das man
schon in den Antike zuriickzukommen verlangte, hat sich nicht
als das Vertrauteste und Gewisseste erwiesen, das als solches fiir
den Ruin dieses Vorbilds zu entschddigen versprechen konnte. So
erscheint der Mensch doppelt haltlos. Dennoch lésst ironischerweise
gerade Hans Blumenberg, dessen Philosophie sich wie keine andere
kosmologischen Dimensionen ausgesetzt hat, das Denken des Men-
schen (im doppelten Sinne des genitivus subjectivus und des gen.
objectivus) auf die Erde und ins Zwischenmenschliche zuriickkeh-
ren. Sein Versuch einer Beschreibung des Menschen miindet nach
langen Umwegen in kosmologischen Horizonten in eine massive

1 H. Blumenberg, Zu den Sachen und zuriick, Frankfurt/M. 2002/7, 191 [=ZdS].
2 H. Blumenberg, Die Vollzdhligkeit der Sterne, Frankfurt/M. 2000, 375 ff. [=VS].

297

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel X

Wiederkehr des Anderen, der als Fremder und potenzieller Feind
>hinterriicks«< auftauchen kann. Das mache den Menschen verwund-
barer als jedes Tier, dessen natiirliche Ausstattung weit mehr zur
Selbsterhaltung geeignet ist als die unsrige (VS, 378 f.).

Nachdem die Genesis der kopernikanischen Welt den irdischen
Wohnraum des Menschen »in die Bedeutungslosigkeit zuriickge-
dringt« zu haben schien, steht nunmehr offenbar fest?, dass der mo-
dernen Kosmologie solche anthropologische Signifikanz nicht zu-
kommt. Um so dringlicher stellt sich die Frage erneut, was es heifit,
auf der Erde, in einem ungastlichen Kosmos, allen ein menschliches
Leben zu gewidhrleisten, das weder der Fremdheit der Welt, in der es
situiert ist, noch der Fremdheit des eigenen Selbst und des Anderen
je Herr wird.* Kann sich der Mensch im Lichte dieser Herausfor-
derung nach allen kosmologischen Exkursen des Philosophen nur
noch als zur puren Selbsterhaltung bestimmt erweisen, die uns mit
allen Lebewesen auf eine Stufe zu stellen scheint?

Blumenberg, der am Begriff der Selbsterhaltung bis zuletzt trotz
nachdriicklicher Einwdnde weitgehend unbeirrt festgehalten hat’,
ndhert sich dieser Frage wiederholt ausgehend von dem methodi-
schen Problem, wie der Mensch als solcher iiberhaupt zu beschrei-
ben ist. Und diese Frage bringt ihn mehrfach in die Nahe der klas-
sischen Phianomenologie, die die Methode der Beschreibung wie
keine andere philosophische Bewegung auf ihre Fahnen geschrie-
ben hat. Ist nun auch der Mensch eine von den viel zitierten »Sa-
chen«, zu denen Husserl zuriickzukehren verlangte, um sie phéno-
menologisch addquater Beschreibung zu unterziehen? Blumenbergs
Antwort fallt schroff und kompromisslos aus: die phdnomenologi-
sche Rhetorik der Riickkehr zu den Sachen macht die >Sache« der

3 Ein Befund, den Blumenberg schon friihzeitig hervorgehoben hat: Kopernikus
im Selbstverstdndnis der Neuzeit, Wiesbaden 1964, 31f.

4 In diesem Sinne habe ich den Gedanken der Gastlichkeit von Blumenberg aus
entwickelt in: Fiir eine Kultur der Gastlichkeit, Freiburg i. Br., Miinchen 2008.

5 Vgl. H. Blumenberg, Die Verfiihrbarkeit des Philosophen, Frankfurt/M. 2000,
56 ff. Der frithere Aufsatz zu Selbsterhaltung und Beharrung. Zur Konstitution
neuzeitlicher Rationalitit (in: H. Ebeling [Hg.], Subjektivitit und Selbsterhaltung.
Beitrige zur Diagnose der Moderne, Frankfurt/M.1976, 144-207) geht noch
nicht von einem Beschreibungsproblem aus, sondern vom Problem des Zusam-
menbruchs der Fremderhaltung (durch Gott); genauer: von der »Ablésung der
gottlichen Weltverantwortung durch die menschliche im Sinne der Wiirde der
ihm dadurch zugefallenen Selbstverantwortung« (ebd., 1511.).

298

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Genealogische Voraussetzungen

Anthropologie geradezu unmdglich, so dass dem Desiderat einer
angemessenen Beschreibung des Menschen nicht nach der Devise
»Zuriick zu den Sachen« Rechnung getragen werden konne. Damit
sieht sich Blumenberg seinerseits vor die Frage gestellt, was unter
einer nicht-phanomenologischen Beschreibung des Menschen zu
verstehen ist und wie sie moglich sein soll.

Posthum zur Verdffentlichung gelangt ist mit Blumenbergs Be-
schreibung des Menschen® eine tiefgreifende Kritik der Phanomeno-
logie, die den Autor seit seinem frithen Aufsatz iiber Lebenswelt
und Technisierung (1954), in Miunsteraner Vorlesungen der Jahre
1976-7, besonders in den Kapiteln XIIT und XIV in Lebenszeit und
Weltzeit (1986) und in zahlreichen kleinen, iiberwiegend nachgelas-
senen Schriften beschiftigt hat, die man u. a. unter den Titeln Ein
mogliches Selbstverstindnis (1997) und Zu den Sachen und zuriick
(2002/7) versammelt findet. Die Kritik sollte urspriinglich offen-
bar auf eine phdanomenologische Anthropologie hinauslaufen. Dann
aber wurde dieser zunichst vorgesehene Titel verworfen (BM, 897).
Was schliefllich als Beschreibung des Menschen présentiert wird,
fufit auf der zentralen These, dass es eine derartige Wissenschaft
auf der Basis einer klassischen, mit Husserl oder mit Heidegger
konzipierten Phdnomenologie gar nicht geben kénne. Wenn zwi-
schendurch doch wieder der Begrift einer phanomenologischen An-
thropologie auftaucht, dann muss ihm in Folge dessen ein neuer
Sinn zugewachsen sein, der es ausschliefit, sie etwa als blofle >An-
wendung« der eidetischen und transzendentalen Reduktion oder
einer Ontologie des Daseins auf den Menschen zu verstehen. Blu-
menberg wirft Husserl und Heidegger im gleichen Zug vor, den
Menschen gleichsam als Fundstelle von Evidenz oder sogenannten
Seinsverstdndnisses nur transitorisch in Betracht gezogen, aber nie
in eigenem Recht untersucht zu haben.” Husserl habe vergessen las-
sen, dass wir es sind, die die eidetisch und transzendental reduzierte
Erfahrung haben, machen oder durchleiden (BM, 12f.,, 814). Bei
ihm verschwinde der Mensch geradezu als individuelles Subjekt und

6 H. Blumenberg, Beschreibung des Menschen, Frankfurt/M. 2006 [=BM].

7 Sein und Zeit wird von Blumenberg nicht als Vorbereitung der Seinsfrage, son-
dern als Wiederkehr der Anthropologie bzw. des Anthropologismus in der Phi-
nomenologie gedeutet, aller Kritik an anthropologischen Missdeutungen zum
Trotz, wie sie Heidegger an Sartre bemingelt hatte.

299

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel X

tauche allenfalls als generelles wieder auf. Dagegen will Blumenberg
den Menschen wieder als Teil dieser, unserer Welt, nicht als Subjekt
jeder moglichen, denkbaren Welt aufgefasst wissen (BM, 29, 385).
Das Husserl‘sche transzendentale Ego sei nur ein durch Variation fiir
resistent befundenes extramundanes Subjekt, das moglicherweise in
den Besitz einer »Wahrheit tiberhaupt« gelangen kénne (BM, 61,
390, 401), die aber nicht auf den Menschen zugeschnitten sei, so
wie er als Organismus und Lebewesen in dieser Welt existiert. Diese
Wahrheit sei aber geradezu iiberfliissig, insofern kein leibhaftiges
Subjekt ihrer bediirfe.® Statt nachtriglich nach einem Organ »fiir
die Vernunft in Gestalt einer Verweltlichung« transzendentaler Sub-
jektivitdt zu suchen, solle umgekehrt die Vernunft als »Organ« einer
»leistungsspezifischen Organisation« des Lebewesens Mensch und
als Funktion menschlicher Selbsterhaltung aufgefasst werden. Was
sich da erhalt, ist der einzelne Mensch als Lebewesen (BM, 110, 166,
509). Wenn dagegen der Mensch als »Organ der Vernunft« begriffen
werde, die sich {iber unsere Lebenszeit hinweg geschichtlich realisie-
re, handle es sich geradezu um den »endgiiltigen Ausschlufy der
Anthropologie« (BM, 81, 108f.). Nicht der Mensch soll Agent oder
Funktiondr der Wahrheit sein, umgekehrt soll vielmehr letztere als
Vernunft des Menschen verstdndlich werden, der ungeschiitzt von
instinktiver Mitgift als eigentiimlich wesenloses Wesen aus der Na-
turgeschichte hervorgetreten sei (BM, 260 f.). So wird die Funktion
der Vernunft von der prekiren Existenz eines Lebewesens abhingig,
das nicht immer schon verniinftig ist und moglicherweise nie ganz
verniinftig wird oder zur Vernunft gebracht werden kann.

2. Zuriick zum Menschen »von dieser Welt« —
eine Angelegenheit der Aufmerksamkeit

Blumenberg geht es offenbar um weit mehr als nur darum, etwa die
Phanomenologie in ihrer transzendentalen Auspriagung anthropolo-

8 Im Rahmen dieser knappen Darstellung kommt eine Beurteilung des Rechts
dieser Kritik an einem reinen, weltfreien Subjekt, das nie rein genug sein konne,
nicht in Betracht. Ohnehin setzt sich Blumenberg mit der Geschichte einschla-
giger Versuche, eine Phdnomenologie in der Welt situierter Subjektivitit zu den-
ken, kaum auseinander (BM, 240 f., 252 ff.).

300

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Zuriick zum Menschen »von dieser Welt«

gisch zu unterfiittern. Die eigentliche Devise dieser philosophischen
Disziplin »Zuriick zu den Sachen« erhilt namlich jetzt einen gerade-
zu entgegengesetzten Sinn (ZdS, 153, 191, 345). Die Sache, auf die
es Blumenberg ankommt, ist nicht das transzendentale Residuum
einer »Weltvernichtung«®, das gar nicht mehr von dieser Welt zu
sein scheint. Im Gegensatz dazu wendet sich sein theoretischer Blick
zuriick auf den Gegenstand, der das phanomenologische Forschen
nach den »Sachen selbst« iiberhaupt erst moglich gemacht hat, in
ihm aber systematisch vergessen worden sei. Es handelt sich um
die Sache Mensch und um die Welt als »Sache aller Sachen« (ZdS,
139, 175). Phanomenologische Anthropologie in diesem geradezu
»verkehrten< Sinn wére demnach eine Disziplin der Aufmerksamkeit
auf den Menschen als dasjenige, was vor allem unsere Beachtung
verdient.

Explizit geht es um eine Frage des Rangs und des Vorrangs
vor allem anderen (ZdS, 326). Blumenberg mahnt nicht nur eine
in der Phanomenologie seines Erachtens erstaunlicherweise weitge-
hend vernachlissigte Philosophie der Aufmerksamkeit an, sondern
versteht auch die Aufgabe der Anthropologie als vorrangige Angele-
genheit der Aufmerksamkeit.'® Anthropologische Philosophie als Dis-
ziplin der Aufmerksamkeit — so kdnnte man ohne Weiteres beschrei-
ben, was Blumenberg methodisch vorschwebt. Nur der Mensch ist
aber zur Aufmerksambkeit auf die Aufmerksamkeit selbst befdhigt.
Infolge dessen miisste der (auf sich) aufmerksame Mensch auch der
wichtigste Gegenstand einer Philosophie sein, die geradezu in die-
sem doppelten Sinne als eine Disziplin der Aufmerksamkeit gelten
konnte, wenn wir Blumenberg folgen.

9 Vgl. E. Husserl, Erste Philosophie (1923/4). Zweiter Teil. Theorie der phdnomeno-
logischen Reduktion, in: Husserliana VII, The Hague 1956, 31. Vorlesung; ders.,
Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen Philosophie
[1913/1922], Tiibingen *1980, §49.

10 Merkwiirdigerweise habe gerade die Phanomenologie die Aufmerksamkeit
tibersehen (ZdS, 791, 95, 198), was eigentlich unverzeihlich sei. Vgl. ZdS, Kap.
XI, bes. 182 ff,, 198, die vorangegangenen Kap. VII und VIII sowie A. Gurwitsch,
Studies in Phenomenology and Psychology, Evanston 1966, 178f., 265 ff. mit
Hinweisen auf Husserls attentionale Modifikationen (in den Logischen Unter-
suchungen und in den Ideen I, die Blumenbergs Kritik als wenig berechtigt
erscheinen lassen). Siehe auch B. Waldenfels, Phinomenologie der Aufmerksam-
keit, Frankfurt/M. 2004, 67f., 286; zur Kultur- und Wissenschaftsgeschichte J.
Crary, Aufmerksamkeit, Frankfurt/M. 2002.

301

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel X

Die Aufmerksamkeit wird in ihrer philosophischen Brisanz frei-
lich erst dann angemessen gewiirdigt, wenn sie nicht als blofes Sich-
richten auf bislang Ubersehenes oder salient Gegebenes, als eine Art
Notbehelf zur Bewiltigung perzeptiver Uberfiille, als >Schirfung«
eines zuvor ungenauen, dann >deutlicheren< Sehens!,, als passives
Aufmerksamwerden oder aktives Aufmerksammachen, sondern als
ein Prozess origindrer Realisierung von Wahrnehmbarem verstan-
den wird, der keineswegs nur fertig Vorliegendes zum Vorschein
bringt, sondern in die Gegebenheit von Sachen als Sachen selbst
eingreift. So kann wahrnehmbar und erkennbar werden, was nicht
zuvor schon dafiir bereit und >fertig« gegeben war. Paul Klee hat
in seiner Schépferischen Konfession davon gesprochen, die Kunst
mache sichtbar (statt nur bereits Sichtbares abzubilden). Ahnlich
nimmt Blumenberg an, die »Sache Mensch« werde im Lichte der
- als Gegenstand und Methodik der Philosophie aufgefassten — Auf-
merksambkeit anders, neu sichtbar. Aber nicht in transzendentaler
Distanz, sondern distanziert von dieser Distanz in verschérfter Be-
teiligung am mundanen Leben, wo man nie die ganz freie Wahl
habe, wie, als was oder wer (oder wozu lebend) man sich verstehen
wolle. Immer schon, meint Blumenberg, befinden wir uns vielmehr
in »lberforderten Situationen« (BM, 32), wo sich jeder Ansatz zur
Theorie gewisse »Blof3en geben« muss und keineswegs mit miihelo-
sester Ausiibung von Erkenntnis anheben kann.!?

So setzt die Philosophie inmitten der Welt ein, mittels der Affi-
zierbarkeit von denjenigen, deren Aufmerksamkeit sie provoziert.
Ob dieser Rekurs auf die mundanen Quellen der Aufmerksamkeit
einer Phinomenologie der Aufmerksamkeit widerspricht bzw. ob
eine neuartige Anthropologie an deren Stelle treten und das ganze
methodische Instrumentarium der Phanomenologie vergessen kann,
mag hier dahingestellt bleiben.!®

11 Zu diesen und anderen Aspekten der Aufmerksambkeit bzw. diverser Aufmerk-
samkeiten, die It. Husserl auch im Streit miteinander liegen konnen, vgl. ZdS,
73 1., 192, 200.

12 ZdS, 82; H. Blumenberg, Das Lachen der Thrakerin. Eine Urgeschichte der
Theorie, Frankfurt/M. 1987, 40.

13 Blumenberg sucht den Punkt, wo sich diese Frage der Phinomenologie auf-
dringt bzw. wo die Phidnomenologie (auch unfreiwillig) zur Anthropologie wird
oder an sie grenzt. Gleichwohl soll letztere auch einfach an die Stelle der Phino-
menologie treten (ZdS, 114, 173). Demgegeniiber spricht Manfred Sommer im

302

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Zuriick zum Menschen »>von dieser Welt«

Interessanter scheint der inhaltliche Gewinn, den Blumenbergs
Anthropologie als eine Disziplin der Aufmerksamkeit verspricht, die
die eminente Bedeutung dieses Phidnomens fiir den Menschen als
ein wesenloses Wesen herausarbeitet, fiir dessen Uberleben von Na-
tur aus praktisch nicht vorgesorgt ist (BM, 218f., 239). Als sehende
und zugleich selbst sichtbare Lebewesen, die sich (von Fragen po-
lygenetischen Ursprungs der menschlichen Gattung einmal abgese-
hen'*) vor Jahrtausenden in Afrika aus dem Schutz waldreicher Bio-
tope herausbegeben haben, miissen sich Menschen um ihre Selbst-
erhaltung sorgen. Thr aufrechter Gang mag ihnen einen ausgezeich-
neten Uberblick ermOglicht haben; aber um den Preis einer dorsal
deutlich eingeschriankten Sichtbarkeit. Nicht nur sieht das sehende
Organ, das Auge, sich selbst nicht als sehendes, so dass eben das,
was das Sehen ermdglicht, ihm selbst entzogen bleibt. Kein noch
so eindringlicher Blick in den Spiegel oder ins Schwarze der Augen
des Anderen vermag daran etwas zu dndern. Dariliber hinaus weist
das Feld des jeweils Sichtbaren auch unvermeidlich eine Sphire von
jeweils Unsichtbarem auf, die das sehende Subjekt auflerordentlich
verletzbar macht. Gerade dafiir interessiert sich Blumenberg: Wie
verhalt sich das sehende Subjekt zum toten Winkel der Aufmerksam-
keit, in dem es jederzeit tiberrascht werden kann (BM, 144)? (Wenn
die Philosophie im Ubrigen selbst nur eine sublimierte Form der
Aufmerksamkeit sein sollte, wie steht es dann mit dem toten Winkel
des theoretischen Sehens, das sie ermdglichen soll? Lasst sich ein
Analytiker vorstellen, der ihr gleichsam a fergo auf die Spur kommt
und zu bemerken vermag, was sie notorisch iibersehen ldsst?)

Indem Blumenberg so fragt, ist er sich dessen bewusst, keineswegs
eine a-historische bzw. geschichtlich voraussetzungslose Anthropo-

Nachwort zu BM sogar von einer nach wie vor »authentisch« moglichen phino-
menologischen Anthropologie, trotz unnachsichtiger Kritik ihrer Begriffe, die
Blumenberg vorbringt. Sie betrifft v. a. die Frage der Vollstandigkeit der freien
Variation (VS, 88), aber auch die bedingte Freiheit dessen, der sie praktiziert.
Diese Kritik im Einzelnen zu bewerten, fithrte an dieser Stelle allerdings zu
weit. Sie miisste nicht zuletzt eine lange Geschichte der phanomenologischer
Selbstkritik in Betracht ziehen. Verwiesen sei nur beispielhaft auf M. Merleau-
Pontys Vorlesungen I (Berlin 1973), in denen sich die Methoden der eidetischen
Variation und Reduktion mit Blick auf die Humanwissenschaften detailliert
beurteilt finden.

14 Vgl. R. Wrangham, Die Zdhmung des Menschen. Warum Gewalt uns friedlicher
gemacht hat. Eine neue Geschichte der Menschwerdung, Miinchen 2019.

303

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel X

logie zu betreiben (BM, 890). Um direkte Wesensaussagen, denen
Antworten auf die Frage zu entnehmen wiren, was es fiir Mensch-
en bedeutet, in ihrer ungeschiitzten Sichtbarkeit auf3erordentlich
verletzbar zu sein, ist seine Beschreibungskunst genauso verlegen
wie jeder anthropologische Diskurs, der stindig schwankt zwischen
»zuviel Wesen«, das vorschnell festgeschrieben wird, und »zuwenig
Wesen«, auf das sich kein Widerstand gegen willkiirliche Eingriffe
griinden ldsst (BM, 32f.). Auch die von der ungeschiitzten Visibilitat
des Menschen herausgeforderte Aufmerksamkeit ist keine anthropo-
logische Ur-Sache, auf die wir geschichtlich unvermittelten Zugriff
hitten, um zu ermitteln, was es mit ihr - womdglich bis heute — auf
sich hat. Die Rede von solchen Ur-Sachen fiihrt fiir Blumenberg nur
auf die Spur von Phantomen (ZdS, 347).

3. Uberleben unter Bedingungen der Sichtbarkeit:
Ein »praventives« Denken

Und doch erweckt Blumenbergs methodisches Vorgehen den Ein-
druck, zwar nicht im phédnomenologisch-reduktiven Sinne, wohl
aber im Zuge eines Riickgangs in die Vorgeschichte der Gattung
zu einer solchen Ur-Sache vordringen zu wollen. Dabei befolgt er
die Strategie einer »Minimalisierung der anthropologischen Frage-
stellung«, die ihn zu der elementaren Problematik fiithrt, wie der
Mensch iiberhaupt iiberleben konnte als aufrechtes und ungeschiitzt
sichtbares Lebewesen (BM, 522f.). Blumenberg stellt durchaus in
Rechnung, dass im Verlauf der kulturellen Entwicklung der mensch-
lichen Gattung inzwischen eine weitgehende, allerdings wohl nicht
endgiiltige Ausschaltung von evolutiondren Faktoren denkbar ge-
worden ist, die die Menschwerdung zuvor angetrieben haben mégen
(BM, 539). Aber am Kern seiner anthropologischen Diagnose, dass
der Mensch ein nach wie vor in seiner Visibilitat auf8erordentlich
verletzbares und in seinem Uberleben gefdhrdetes Wesen ist, das
als solches am besten im Rekurs auf die frithe Naturgeschichte der
Gattung verstandlich zu machen ist, halt er fest. Dabei wird zur
Nebensache, ob dem Sinn menschlichen Uberlebens nicht lingst
neue Bedeutungen zukommen. Intentionalitit und Reflexion sollen
als Funktionen der Vernunft aus der Lebensunsicherheit (BM, 74)

304



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Uberleben unter Bedingungen der Sichtbarkeit: Ein >praventives< Denken

heraus verstdndlich werden, in die dieses Wesen weniger durch soge-
nannte natiirliche Feinde, als vielmehr durch Andere gerit, die um
den toten Winkel der Aufmerksambkeit wissen und ihn auszunutzen
verstehen. Ein Subjekt, das realisiert, wie Andere es hinterriicks
»angehen< (und im Ubertragenen Sinne auch >hintergehen<) konnen,
sieht sich zur Pravention gendtigt, will es nicht schutzlos ausgeliefert
bleiben. Es muss sich in die Perspektive Anderer versetzen, um
ihr Verhalten vorsorglich zu antizipieren.!® Es muss mit anderen
Worten realisieren, dass es gesehen wird, wenn es selbst sehen will.
Genau das sei der Ursprung der Reflexion sowie der »Riicksicht«
(BM, 140, 143) - und zugleich ihres nach wie vor schmerzlichen
Ratsels: »Warum zerbrechen wir nicht daran, dafl wir anderes haben
als uns selbst, darunter andere«? Fiihrt die »Zerbrechlichkeit des
Wesens, das wir sind«, nicht auf diese Grundfrage jeder Anthropo-
logie (BM, 151, 458)? Zweifellos kommen das und der Andere hier
primar als Quellen lebensgeféhrlicher Verletzung und des Misstrau-
ens gegen sie, nicht des Vertrauens, der Bereicherung oder Offnung
des menschlichen Selbst ins Spiel. Gleichwohl setzt sich Blumenberg
entschieden von einer diisteren Anthropologie ab, die den Anderen
nur als potenziellen Feind wahrnimmt.

Am Anfang der Kulturgeschichte der Gattung stehe zwar der
Primat der Fremderfahrung (BM, 825f.), die immer schon mit
der durch keinen Standpunkt- oder Ortswechsel zu behebenden
»Undurchsichtigkeit« des Anderen zu rechnen hatte. Und bis heute
nimmt kulturelles Leben der urspriinglich nomadisch veranlagten
Menschen unauthorlich Umwege iber den Anderen (BM, 879).
Doch diese Umwege verurteilen nicht zu einem nicht enden wollen-
den, abgriindigen Misstrauen. Zwar bleiben wir in unserer Sichtbar-
keit auflerordentlich exponiert, hinterriicks ortbar, verfolgbar und
vernichtbar (BM, 279, 284f.). Doch lasst sich kulturell entschirfte
Visibilitit geradezu dadurch definieren, glaubt Blumenberg, dass
man weitgehend ungefahrdet sich sehen lassen kann. Damit ist kei-

15 Ohne dass aber die »fremde« Erfahrung der Anderen in Selbstgegebenes zu
verwandeln wire. Hier nutzt Blumenberg selbst gewisse Befunde der Phanome-
nologie, die durch die Hintertiir gleichsam wieder ins Spiel kommen, wenn wir
fragen, wie ein reziprok-perspektivisches Verhaltnis zum Anderen als Anderem
moglich sein soll, angefangen bei der Einfithlung als »Urmodus« (BM, 104,
128).

305

- &m 18.01.2026, 20:41:15.


https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel X

neswegs die soziale Reputation gemeint, sondern zunéchst ein ele-
mentares Sichzeigendiirfen als Mensch, aber auch als diese(r) oder
jene(r) Einzelne mit ihrem bzw. mit seinem Gesicht als dem eigent-
lichen »Ort seiner Verwundbarkeit« (BM, 860, 865). Blumenberg
hilt das nicht fiir einen unverzichtbaren und ethisch unantastbaren
Anspruch oder gar fiir ein menschliches Recht, in Erscheinung zu
treten, sondern fiir einen kulturellen Luxus, sich sehen lassen zu
konnen und dabei, unter Hiillen, in konventionellen Rollen oder
im gleichsam maskierten personalen Leben selbst, doch schwach zu
bleiben (BM, 863). Als menschlich wiirde sich demnach eine Kultur
erweisen, die dies nicht nur zuldsst, sondern gewdhrleistet.\® Zwar
mag diese explizite Beschrankung >menschlichen< Erscheinens und
Sich-zeigens auf eine Kultur fiir Besserlebende fragwiirdig erschei-
nen, die sich solchen Luxus glauben leisten zu konnen, doch die
Beschreibung des Menschen liefert in diesem Kontext ihre bemer-
kenswertesten Resultate.

Mit Samuel Pufendorf, Thomas Hobbes und Jean-Jacques
Rousseau stellt Blumenberg das fiktive Gedankenexperiment an, was
zu erwarten wiére, wenn zum ersten Mal ein Mensch einem Anderen
gegentiibertritt.” Muss dann im Sinne Carl Schmitts moglichst ohne
Umschweife eine Entscheidung {iber Freund und Feind fallen, da
man ja weifl (woher in dieser Ursprungsszene auch immer), dass der
Mensch »das Wesen [ist], das Seinesgleichen totet« — nicht aus Will-

16 Wird dies verwehrt, steht umgekehrt die >menschliche< Kultur selbst auf dem
Spiel. So kann dieses Pradikat aber gewiss kein biologisches mehr sein, das Or-
ganismen bzw. héheren Lebensformen als solchen zukdme. Als Menschen treten
wir Anderen unter die Augen, die uns in Erscheinung treten lassen (BM, 7571.).
Menschen sind wir demnach nicht schon als besondere Lebewesen, sondern ge-
méf einer solchen >Interpretation< (BM, 813). Sind Menschen nicht diejenigen
Wesen, fiir die es iiberhaupt Phdnomene geben kann, die sich als solche zeigen
(phainesthai)? Eine andere Frage ist, was oder wer sich zeigt und ob das, was
sich zeigt, iberhaupt etwas oder jemand ist. Kann sich der andere Mensch, der
sich zeigt oder in Erscheinung treten darf, tatsachlich einreihen unter die Dinge,
die sich zeigen (VS, 114)? Wenn dies restlos der Fall sein sollte, wird dann nicht
die Frage nach zuverldssigen menschlichen Lebensformen unterlaufen, die zu
gewidhrleisten hatten, dass (und wie) sich Andere als Andere und Fremde zeigen
diirfen?

17 Vgl. BM, 247 ff.; VS, 342 ff. Mehrfach verkniipft Blumenberg im Ubrigen die Idee
der Humanitat mit der Fihigkeit, sich in die Stelle des Anderen zu versetzen.
Aber nutzt diese Fahigkeit nicht auch der radikale Feind, der die Absichten
anderer antizipiert, um ihnen zuvorzukommen? Vgl. BM, 610 ff.; ZdS, 277.

306

- &m 18.01.2026, 20:41:15.


https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Uberleben unter Bedingungen der Sichtbarkeit: Ein >praventives< Denken

kiir, sondern weil er immer schon gezwungen war, »den Gedanken
der Privention zu Ende« zu denken (BM, 272f., 610)? Miisste die-
ses »archaische Schema« nicht darauf hinauslaufen, nicht nur den
néchsten Anderen, sondern im Zuge einer >Endlésung« alle Ande-
ren, die einem geféhrlich werden kénnen, also letztlich ausnahmslos
jede(n), zu liquidieren (BM, 685)? Beherrschen nicht Phantasmen
solcher >Endlosungen< die Geschichte menschlicher Gewalt, solange
wir denken koénnen? Hier mahnt der Anthropologe zur Vorsicht.
Freundschaft und Feindschaft begreift er als gleichwertige Auflgsun-
gen jener Situation (BM, 248, 270), die unertraglich nur durch
fortdauernde Unentschiedenheit werde, wenn keiner weif$, woran
er mit den Anderen ist. Nun kann man das aber streng genommen
tiberhaupt nicht wissen, so dass es mit dem Bestreben préventiver
Aufmerksamkeit, die Gefdhrdung durch den Anderen unter allen
Umstédnden vor der Grenze des Korpers abzufangen, nicht weit
her ist (BM, 779, 837). Rational erscheint Blumenberg angesichts
dessen nur eine Einstellung, die realisiert, dass die gemeinsame
Gattungszugehorigkeit »iliber gar nichts entscheidet; aufler dariiber,
die eigene Unbestimmtheit — das Bewufitsein von der Pluralitit der
Moglichkeiten, die man selbst hat - als die unkalkulierbare Grof3e
des anderen zu nehmen« (BM, 249). Ein animal sociale entstehe
gerade aus dieser Lage (BM, 286).

Darin, wie diese Unbestimmtheit aufgelst oder wenigstens redu-
ziert wird, entscheide sich, was oder wer Menschen fireinander
sind. Einer »Kultur des Verstehens« traut Blumenberg zu, die ar-
chaische »Barbarei der Freund-Feind-Entscheidungen ab[zu]losen«
(BM, 874). Aber es scheint ihm keineswegs sicher, ob nicht infolge
untergriindig virulent bleibender Angst angesichts einer radikalen
Unbestimmtheit des Anderen, die sich durch die Gattungszugeho-
rigkeit in keiner Weise entschirfen ldsst, eine generalpraventive
Disposition die Oberhand wiedergewinnt, die jegliche weitere Dif-
ferenzierung Anderer vereitelt oder verkiimmern ldsst.”® In Zeiten
sogenannter »Schlifer«, deren Existenz zeitweise immer wieder fik-
tiv heraufbeschworen wurde, und radikaler Feinde, die sich jeglicher
militdrischen Ortung entziehen und unvermutet iiberall auftauchen
konnen, um zu Mitteln des Terrors oder asymmetrischer Gewalt zu

18 Vgl. BM, 275, 566, 592f., 852, sowie H. Blumenberg, Begriffe in Geschichten,
Frankfurt/M. 1998, 94 f.

307

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel X

greifen, erscheinen diese Uberlegungen iiberraschend aktuell, zumal
Blumenberg zeigen kann, wie Vorurteile auf Distanz tiber den Feind
entscheiden, bevor er tiberhaupt aufzutauchen und den »Sperrkreis«
einer rohen Kategorisierung zu unterlaufen vermag (BM, 871). Eine
geradezu paranoid tibersteigerte Pravention muss den der Sichtbar-
keit sich weitgehend entziehenden Feind schliefSlich iiberall vermu-
ten und schlédgt in eine Hysterie des Sicherheitsdenkens um, das sich
ganz und gar verunsichert gibt.

Blumenberg erweckt den Eindruck, auch die zur Lebensdienlich-
keit bestimmte Vernunft sei bis heute von unaufhebbarer Angst vor
der Unbestimmtheit des Anderen geprigt und sie sei deshalb noch
immer eine im Grunde »préaventive Disposition« (BM, 561, 565,
567). Schliefllich kann man nicht wissen, wer der Andere wirklich
ist. Die Undurchsichtigkeit des Anderen bleibt auch in einer Kultur,
die ihn weitestgehend der Visibilitdt aussetzt, unaufhebbar. Kein
noch so griindliches Sortieren von Menschen kann absolut zuver-
lassig sein (BM, 306, 309f.). Keine Physiognomik, Anthropometrie
oder Gesinnungskontrolle vermag daran etwas zu dndern.

Von dieser Undurchsichtigkeit ist auch das eigene Selbst nicht
ausgenommen. »Innen ist alles finster«, wie Arthur Schopenhauer
verlauten liefl (BM, 259). Das Selbst ist sich derart selbst entzogen,
dass es nicht einmal weif3, ob es nicht infolge abgespaltener Anteile
zum Feind seiner selbst geworden ist.!” Es weif3 nicht einmal anzu-
geben, was es im nichsten Moment sagen wird, wie schon Voltaire
festgestellt hat (BM, 250, 880ff.). Dem, was uns denken und spre-
chen ldsst, kommen wir ebenso nur nachtréglich auf die Spur wie
Antworten auf die Frage, wie weit wir im Handeln gehen wiirden.
Die Frage, was wir wdren bzw. als wer wir uns herausstellen wiirden
unter diesen oder jenen Umstdnden, ldsst sich nicht beantworten,
solange sie nicht eintreten (BM, 253). Wie weit wir unter gewissen
Umstdnden gegangen wiren, bleibt hypothetisch. Und keine sichere
Selbsterkenntnis kann uns in dieser Hinsicht vor abgriindiger Selbst-
Fremdheit bewahren.

Im Gegensatz zu ohnehin nicht iiberlebensdienlicher Selbster-
kenntnis hat sich aber nach Blumenbergs Uberzeugung immerhin

19 Vgl. in diesem Sinne zum Uber-Ich und zum Es, das aus dem sich bilde, was aus
der eigenen Biographie als Unannehmbares ausgeschieden werde, BM, 266 ft.,
280.

308

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Uberleben unter Bedingungen der Sichtbarkeit: Ein >praventives< Denken

der technische Sachverstand des Menschen bewihrt. Nichts sei er-
folgreicher (BM, 269, 895). Aber die mit der »Krise der Neuzeit«
endgiiltig zu Tage getretene »Unzugénglichkeit des Subjekts fiir sich
selbst« lasst sich offenbar nicht beheben wie ein technischer Scha-
den. Ungezahlten Definitionsversuchen scheint Blumenberg deshalb
noch eine Bestimmung des Menschen hinzufiigen zu wollen: es han-
delt sich um technisch erfolgreiche, aber sich selbst fremde Wesen,
die nicht zu erkennen vermogen, was oder wer sie sind.?°

Auch die Wer-Frage verspricht offenbar keinen Ausweg aus dieser
Lage. Nachdem sich die Menschen nach Sartres Uberzeugung von
einer »grauenhaften Sichtbarkeit« unter den alles durchdringenden
Augen eines jederzeit wachsamen und allgegenwirtigen absoluten
Zeugen befreit haben, miissen sie ihre Undurchdringlichkeit, die
ihnen ein inneres, der Sichtbarkeit entzogenes Fiir-sich-sein ermog-
licht, mit der Unertréglichkeit bezahlen, woméglich spurlos zu ver-
schwinden.?! Mit einem sich letztlich fremd bleibenden, auch fiir
sich selbst undurchdringlichen inneren bzw. privaten Leben kann
sich niemand zufrieden geben, dem es darauf ankommt, zu erfahren,
wer er ist. Antworten auf diese Frage sind riickhaltlos auf Selbst-Be-
zeugung (Ricceur) unter den Augen Anderer und durch Andere
angewiesen.??

Das diirfte kaum gleichgiiltig sein fiir kulturelles Leben, dem
Blumenberg eine gewisse Zuverldssigkeit zutraut angesichts einer
abgriindigen Angst, die eine »préventive« Vernunft auf der Suche
nach identifizierbaren Feinden in Dienst nehmen kann, um nur die
bedrohliche Unbestimmtheit Anderer aufzuheben. In diesem Falle
wiirde man in jene archaischen Schemata zuriickfallen und jede(r)
diirfte sich nur noch als Freund oder Feind zeigen, niemals aber in
ihrer bzw. seiner unbestimmten, in dieser Alternative jedenfalls ge-
wiss nicht aufgehenden Fremdbheit fiir sich und Andere. Wie konnte
kulturelles Leben zuverldssig fiir diese Moglichkeit Sorge tragen?
Bedarf es nicht eines entsprechenden Selbstverstindnisses derer, die

20 Vgl. BM, 504f; H. Blumenberg, Ein maogliches Selbstverstindnis, Stuttgart 1997,
121f. [=MS].

21 Vgl. BM, 90, 797, 808, 812; MS, 112-125; V'S, 136, 139-143, 176.

22 Wie es auch eine reichhaltige Literatur bezeugt. Ich nenne nur stellvertretend
1. Aichinger (Die groffere Hoffnung) und W. Grossman (Leben und Schicksal).
Vgl. VL., Prekdre Selbst-Bezeugung. Die erschiitterte Wer-Frage im Horizont der
Moderne, Weilerswist 2012.

309

- &m 18.01.2026, 20:41:15.


https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel X

es tragen? Muss ein solches Selbstverstindnis nicht in praktischen
Antworten auf die Frage liegen, als wer sich die Betreffenden in
ihrem kulturellen Zusammenleben verstehen?

4. >Zuverlassige« Kultur?

Was Blumenberg als »Zuverldssigkeitsformen einer Kultur« bezeich-
net (BM, 656), kann sich gewiss nicht erschopfen in einem unge-
storten »Seins-« oder »Realitdtsglauben«, wie ihn die Phdnomenolo-
gie im Sinne eines Primats der Wahrnehmung auf eine konstante
und sich erwartungsgemafl wiederholende Welt griindet, die sich
als vor-kopernikanischer »Boden« unserer Erfahrung nach wie vor
nicht bewegt.?> Es geht weniger um die Unerschiitterlichkeit und
Unbeweglichkeit dieses Bodens oder um die kérperliche Soliditat
von Existierendem als vielmehr um den Logos der praktischen Welt,
die konstituiert wird durch menschliches Tun, nicht nur mit Worten
und Blicken, sondern auch im Modus der Aufmerksamkeit, mit der
schliellich eine Politik der Visibilitit getrieben wird, die nicht sel-
ten nach Belieben manche heraushebt, Andere dagegen unsichtbar
macht, so als ob sie iberhaupt nicht existierten.?* Diese Politik hat
auch ihre geschichtliche Dimension, die bei Blumenberg anklingt,
wo er — im Gegensatz zu einem »barbarischen Ahistorismus« —
Geschichte als fortgesetztes »in der Memoria der anderen bleiben«
geradezu zum Inbegriff des Menschlichen erklart.?>

23 BM, 673; ZdS, 52; vgl. E. Husserl, Grundlegende Untersuchungen zum phéinome-
nologischen Ursprung der Raumlichkeit der Natur, in: M. Farber (ed.), Philoso-
phical Essays in Memory of Edmund Husserl, New York 1975, 307-325.

24 Vgl. VL, Renaissance des Menschen? Zum polemologisch-anthropologischen Dis-
kurs der Gegenwart, Weilerswist 2010, Kap. VI zu Jacques Ranciéres politischer
Philosophie.

25 BM, 189; MS, 132 f. Dieses Menschliche scheint die Phdnomenologie grundsatz-
lich verfehlen zu miissen, insofern sie keinen Ubergang von der inneren Zeit
zur Allzeit kennt, an der jeder teilhaben muss, wie Blumenberg meint (BM, 105,
422). Von dieser Zeit, in der Geburten und Sterbefalle zu datieren sind, wisse
das transzendentale Bewusstsein nichts (BM, 406, 184, 179, 463). Vgl. demgegen-
tiber den Begriff einer genuin historischen, datierbaren Zeit in der Hermeneutik
Riceeurs, die in dieser Hinsicht mit der Phdnomenologie der Intersubjektivitat
(bes. Husserliana XIII-XV) in Verbindung zu bringen ist. In der Tat kommt der

310

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.>Zuverldssige« Kultur?

Auch eine Politik der Erinnerung macht sichtbar und unsichtbar
(durch Vergessen; vgl. VS, 373). Dabei vergegenwirtigt sie Vergan-
genes aber nur um den Preis einer unauthebbaren Fremdheit im
Gegenwartsbezug?®, die ihrerseits ihre historische Komponente hat.
Weniger im Lichte einer jederzeit festzustellenden Intransparenz je-
des Einzelnen fiir sich selbst, sondern vielmehr angesichts dessen,
»was aus dem Menschen geworden ist«, fordert sie uns heute heraus
und zwingt jeden Versuch einer Beschreibung des Menschen dazu,
sich geschichtlich zu situieren.

Wo dies unterbleibt, erschopft sich eine direkt bspw. auf den afri-
kanischen Ursprung des Menschen zuriickgehende Kulturanthropo-
logie am Ende in auch von Philosophen bereits vielfach variierten
Gemeinplitzen wie der Reduktion des Sinns kulturellen Lebens
auf eine Art Notprogramm zur Kompensation biologischer Méngel
(BM, 5501f.). Dabei vermag kulturelles Leben biologische Zwange
auch zu suspendieren oder sie, als Zwiénge, sogar aufzuheben. Auch
insofern ist der Mensch fiir Blumenberg ein »Tier, das trotzdem
lebt« und dessen Leben nicht nur deshalb misslingen kann, weil es
sein schieres Uberleben nicht zu gewahrleisten vermag. Ein nicht
blof3 vorldufig tiberlebendes, sondern besser oder sogar gut geleb-
tes Leben etabliert eigene Bedingungen eines >menschlichens, z. B.
Andere erinnernden oder moglichst gewaltlos erscheinen lassenden
Lebens, das nicht einfach misslingt, weil es sterblich ist oder sich
keine zureichenden Griinde fiir sein Dasein auszudenken weif. Das
seit Robert Musil oft festgestellte Fehlen zureichender Griinde ver-
urteilt nicht ohne Weiteres zu absoluter Untrostlichkeit (BM, 635).
Es wire wohl zu verschmerzen, wie Blumenbergs bemerkenswerte
Analyse generativer Zeiterfahrung selbst deutlich macht.?” Eine weit
einschneidendere Herausforderung als das Fehlen zureichender Ant-
worten auf die notorisch so genannte Sinnfrage ist die gewaltsame
Zerstorung menschlicher Lebensformen, die allzu oft nur noch ein
irreparabel traumatisiertes Uberleben gestattet, in dem jede (auch
politische) Technik der Schadensbegrenzung versagt. In diesem Falle

Andere als »Weltzeuge« nur im Lichte dieser Zeit in Betracht (BM, 185f.); vgl. P.
Riceeur, Zeit und Erzihlung III [1985], Miinchen 1991, 174.

26 Siehe dazu das Kap. VII in diesem Bd.

27 Hier geht es darum, wie Kinder mit der Tatsache ausgeséhnt werden kénnen,
dass man sie ungefragt »auf die Welt gesetzt, und eigenméchtig in sie heriiber
gebracht« hat (Kant); BM, 639-651.

311

- &m 18.01.2026, 20:41:15.


https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel X

haben wir es zweifellos nicht blof$ mit einem Misslingen menschli-
chen Lebens infolge unzureichender Griinde zu tun.

Als urspriinglich nomadisch veranlagtes Lebewesen mag sich der
Mensch tatsdchlich als nahezu »unbegrenzt siedlungsfahig« erwie-
sen haben, wenn man an die geografische Ausbreitung der Gattung
tiber die Erdoberfliche denkt (ZdS, 149). Auf die Frage aber, was
menschliche Lebensformen iiber das Vertrauen in einen verléssli-
chen Erdboden und tiber den Glauben an solide Dinge hinaus zu-
verldssig macht angesichts ihrer gewaltsamen Zerstorbarkeit durch
Andere, haben wir nach wie vor keine probate Antwort. Eine verlass-
lich bewohnbare und gastliche Welt jedenfalls bedarf nicht nur eines
solchen Glaubens, sondern einer »institutionellen Bewiltigung«, wie
Blumenberg selbst andeutet (ZdS, 151), der damit zentralen sozial-
philosophischen Gedanken Hannah Arendts nahe kommt. Institutio-
nell stabilisierte, gastliche Lebensformen erst versprechen, auf Dauer
zu gewihrleisten, dass man - auch als Fremde(r) - in Erscheinung
treten und >sich sehen lassen kann¢, ohne sofort als Auflenseiter
oder gar als Feind eingestuft zu werden. Bildung und Kultur méch-
te Blumenberg schliellich dieser Mafigabe unterstellt wissen (ZdS,
171£.). Konnte die Forschung nach entsprechenden »Minimalbedin-
gungen«, denen menschliche Lebensformen in diesem Sinne geni-
gen missten, als ein zeitgemaf3 revidiertes, diszipliniertes Verfahren
freier Reduktion verstanden werden (ZdS, 232)?

Freilich kann diese Methode weder so frei noch so erschopfend
praktiziert werden, wie es sich Husserl vorgestellt hat. Dafiir bringt
Blumenberg zahlreiche, gewichtige Argumente vor. Folgenreicher
allerdings ist seine Revision des Sinns philosophischer Theorie,
die sich nicht mehr von der Welt abwenden, sondern sich in ihr
»Bloflen geben«, d. h. affizieren lassen soll, um sich geradezu als
Disziplin der Aufmerksamkeit zu bewéhren, die vom Nachsten und
Selbstverstandlichen aus bis in die toten Winkel der Aufmerksamkeit
vordringt, wo wir uns selbst entzogen und fremd sind. Zweifellos
beriihrt sich die Blumenberg'sche Theorie-Praxis an dieser Stelle mit
einer inzwischen detailliert entfalteten Phanomenologie des Frem-
den?8, aber auch mit Wittgensteins Insistieren auf einer Kunst der
Beschreibung, die zeigt, was vorliegt, was als >Sache« gegeben oder
origindr zum Vorschein zu bringen ist, bevor strikte Begriindungen

28 Vgl. Blumenberg, Das Lachen der Thrakerin, 55,119, 152; ZdS, 348.

312

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.>Zuverldssige« Kultur?

oder gar Beweise moglich werden. Allerdings wire es irrefiihrend
und unfruchtbar, zwischen einer férmlich als Aufmerksambkeit prak-
tizierten Philosophie einerseits und einem nach Griinden fragenden
Denken andererseits einen unvermittelten Gegensatz zu konstruie-
ren (ZdS, 346). Denn nur das, worauf wir aufmerksam geworden
(oder gemacht worden) sind, ldsst sich begriinden; und Griinde
wirken ihrerseits auf die Aufmerksamkeit zuriick, die mangels eines
zureichenden Grundes zu leben jedoch nie in einem letzten oder
ersten Grund, in einer arché, in einem Prinzip oder télos zur Ruhe
kommen kann (ZdS, 257).

Fiir anhaltende Unruhe ist also gesorgt, die das Wechselspiel zwi-
schen Zeigen und Begriinden in Gang halten kann. Aber geht es
hier nur um eine Theorie, die der von Blumenberg immer wieder
beschworenen Selbsterhaltung insofern dient, als sie schiere Lange-
weile zu vermeiden hilft und auf diese Weise zu einer Humanisie-
rung der Zeit beizutragen vermochte (ZdS, 273)? Begibe sich nicht
eine Philosophie, die v. a. dagegen Vorkehrungen treffen sollte, dass
wir uns selbst zur Last fallen, in diesem Falle in eine todliche Kon-
kurrenz mit anderen, viel leichter verfiigbaren Formen des Zeitver-
treibs, die tiber die angeblich verwundbarste Stelle im »Zeithaushalt
menschlicher Existenz«, das Bewusstsein des Befristetseins eigenen
Lebens, spielend hinweghelfen (BM, 616, 621, 724) — auch wenn der
Verdacht hartndckig fortbesteht, so werde es nur um so trostloser,
je spektakuldrer und >interessanter< man ihm pausenlos aufspielt?
Am Ende erwiese eine derart funktionalisierte Theorie gerade der
Selbsterhaltung den schlechtesten Dienst (ZdS, 257).

Und hat nicht auch die Selbsterhaltung ihre Geschichte, die neu
zu befragen wire? Sind wir, als zu grundlosem Uberleben dem An-
schein nach Verurteilte, nur infolge des eigenen Todesbewussteins
verwundbar bzw. sensibel? Was urspriinglich bloff kompensatori-
sche Funktionen gehabt haben mag - von der Aufmerksambkeit eines
schutzlos sichtbaren, aufrechten Lebewesens bis hin zur Vernunft
selbst — konnte »sich spéter zu den erhabensten Kulturleistungen
verselbstandig[en]« (BM, 490). Das zeigt gerade Blumenberg, indem
seine Philosophie die Aufmerksambkeit von ihren blof3 biologischen
Funktionen entbindet, um dafiir zu sensibilisieren, was ihr >hinter-
riicks¢, in toten Winkeln entgeht und ihr nicht salient vor Augen
tritt. Das aber definiert Blumenberg an anderer Stelle als das Frem-
de, das sich uns in der Ndhe und im Néchsten als uns Entzogenes

313



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel X

zeigt. Weit entfernt, das aufmerksame Subjekt nur einzuschrénken
durch Unsichtbares, fiihrt letzteres aber gerade auf die Spur einer
sensiblen Offenheit fiir Anderes und Andere.?® So gesehen steht in
der Selbsterhaltung nicht blof§ das nackte Uberleben, sondern der
Sinn eines sich zugleich selbst fremden und sensiblen Lebens auf
dem Spiel.

In diesem Sinne manifestiert sich in Blumenbergs eigenem Den-
ken menschliches Bewusstsein als »Sensibilitat fiir andere Sensibi-
litaten — oder die anderer« (BM, 849). Unbedacht bleibt in ihm
freilich, inwiefern dieses Denken die eigenen Begriffe affiziert. Wie
gehen diese Sensibilitdt und der klassische Begriff der Selbsterhal-
tung tiberhaupt zusammen?*® Und wie verschieben sich die Aufga-
ben der Philosophie, die einerseits ihren Weltbegriff einst auf der
Folie der neuzeitlichen Kosmologie entwickelt hat (am Ende aber
zu der Einsicht gelangt ist, er sei anthropologisch nicht signifikant),
die andererseits aber im verletzbaren Menschen ihren eigentlichen
— als »>Sache« nicht einzustufenden - Gegenstand erkennt? Wird
eine verldssliche Welt fiir dieses verletzbarste aller Lebewesen nicht
nur (wenn tiberhaupt) durch die kulturellen Lebensformen moglich

29 Diese Offenheit geht so weit, dass in der »Seinsgrundfrage [..] Schuld impli-
ziert« ist, »wenn man das jeweilige Endglied einer >Evolution« ist«. »Wer {iber-
haupt da ist, verdankt das denen, die noch dageblieben waren, als es die anderen
nicht schafften« (MS, 76). Das Wissen, iiber unzureichende Griinde zum Leben
nicht hinauszugelangen, verblasst vor dieser Einsicht. Die Frage ist allerdings,
ob und wie sie den Begriff der Selbsterhaltung zu revidieren zwingt (vgl. VS,
152). Offenbar erfolgt die menschliche Selbsterhaltung nicht indifferent ange-
sichts der Sterblichkeit Anderer und des Gewaltanteils an ihr. Damit kommt
Blumenberg einem zentralen, aber gegen die Logik purer Selbsterhaltung und
der je-meinigen Sorge um sich in Stellung gebrachten Gedanken von Levinas
nahe. Vgl. VS, 93 f. Generell hilt Blumenberg aber an einer indifferenten Selbst-
erhaltung fest, die zur Feindschaft Anlass gebe, insofern in ihr der »Urakt der
Usurpation« liege, der besage: »der Andere will auch Ich sein«; und zwar im
Sinne eines »alles auf sich zentrierenden Nullpunktes des Welthorizonts«; BM,
301; MS, 213.

30 Vgl. VL., Menschliche Sensibilitit. Inspiration und Uberforderung, Weilerswist
2008; ders. (Hg.), Sensibilitit der Gegenwart. Wahrnehmung, Ethik und politi-
sche Sensibilisierung im Kontext westlicher Gewaltgeschichte. Sonderheft Nr.17
der Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft, Hamburg 2018.

314

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.>Zuverldssige« Kultur?

werden, die auf ein >kosmisches« Vorbild ein fiir allemal verzichten
miissen?’!

Wo Blumenberg selbst diesen Fragen nahekommt, verldsst er end-
giiltig den Weg einer theoretischen Philosophie, die in kathartisch
gewonnener Weltdistanz die Perspektive unendlicher Aufgaben vor-
gezeichnet und auf dieser Basis seinerzeit versprochen hatte, der
europdischen »Krisis« endgiiltig abzuhelfen. So kann Philosophie
am Ende nicht mehr in der Kunst bestehen, »sich herauszuhalten«
(MS, 87, 101), um Anderen, die vom rechten Weg der Theorie ab-
gewichen sind, wieder ein unverlierbares Telos der Gattung einzu-
schirfen.3? So leer eine solche Philosophie bleiben miisste, wenn
sie ihre Aufgaben nicht im verletzbaren menschlichen Leben selbst
einsichtig gemacht hat, so blind miisste sie allerdings werden, wenn
sie sich distanzlosem Engagement ausliefern wollte. Gerade auf die
rechte Distanz im Logos der praktischen Welt kdme es an, die nicht
im schlechten Sinne weltfremd bleiben diirfte, sondern Aufkldrung
dariiber versprechen miisste, was es heute bedeuten kdnnte, von
einer >verlédsslichen<, von uns selbst zu verantwortenden Welt nicht
blof} in fragwiirdiger Emphase zu reden.

31 In diesem Sinne, scheint mir, betont Ricoeur immer wieder das vouloir vivre
ensemble. Vgl. P. Ricoeur, Le Juste 2, Paris 2001, 190; Politique, Economie et
Société. Ecrits et conférences 4, Paris 2019, 110.

32 Vgl. in diesem Sinne die Kritik phanomenologischer Geschichtsphilosophie in
BM, 426, 429, 437-441, 446, 455; ZdS, 132.

315

- &m 18.01.2026, 20:41:15.


https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XI

Sichtbarkeit — Aufmerksamkeit — Scham
Zu Jean-Paul Sartre und Hans Blumenbergs
Auseinandersetzung mit der Phanomenologie

1. Blumenberg und die vorlaufig letzte Erste Philosophie (318) | 2. Zuriick zur Welt?
Menschen in ihrer >Sichtbarkeit« (322) | 3. Aufmerksamkeit und Scham (328) | 4. Aus-
wege? Andeutungen einer sprachlich sensibilisierten Kultur der Aufmerksamkeit (340)

Phdnomen, das aller Ordnung und allem Ordnen vorangeht |...].
Hier ist das Ungesicherte schlechthin, das schutzlos Ausgesetzte |...].
Nur indirekt, iiber Bilder und Zeichen, fillt ein diffuses Licht dorthin.
Man glaubt ein hilfloses Neugeborenes zu sehen.!

Die Nacktheit ist das Bediirfnis,
seine Existenz zu entschuldigen, [...] die fiir ihr Dasein Ausreden sucht?

Sichtbar sein und sich selbst dessen bewusst werden, geniigt das
bereits, um augenblicklich in die Scham zu stiirzen, wie es aus einem
alten Mythos hervorzugehen scheint? Oder bedarf es dazu eines
fremden Blickes? Und hat dieser unweigerlich etwas Beschimendes?
Ruft er also eine Scham origindr hervor, zu der es sonst gar keinen
Anlass gabe? Gilt das am Ende fiir jede(n) und alles an uns, was
sichtbar und insofern einem >Blick« ausgesetzt ist, der uns der Scham
ausliefert — obgleich wir uns womdglich gar nicht (und fiir nichts)
schdmen wiirden, wenn wir diesen - zufallig oder immer - auf uns
gerichteten Blick nicht spiiren miissten? Sind wir nicht angesichts
jedes Neugeborenen Zeugen eines diskreten Sehens, das keineswegs
unvermeidlich den Charakter schutzloser Auslieferung an fremde
Blicke hat, sondern davor gerade bewahrt?

1 P. v. Matt, ...fertig ist das Angesicht. Zur Literaturgeschichte des menschlichen
Gesichts, Frankfurt/M. 1989, 257, 219.

2 E. Levinas, De [évasion. Ausweg aus dem Sein (frz./dt.), Freiburg i. Br. 2005, 43;
vgl. ders., Carnets de captivité suivi de Ecrits sur la captivité et Notes philosophi-
ques diverses. Euvres. T. 1, Paris 2009, 87.

317

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XI

Vor dem zunidchst nur anzudeutenden Hintergrund dieser bis
heute kaum zureichend bedachten Fragen gehe ich im Folgenden
auf Blumenbergs Auseinandersetzung mit der Phinomenologie und
mit dem Phidnomen der Scham ein, die spdtestens seit Sartre ein
spezielles Verhiltnis zur sozialen >Visibilitdt« unter den Augen Ande-
rer hat. Dabei steht letztere seither unter dem Verdacht, als solche
bereits eine Scham hervorzurufen, die sie, d.h. die Sichtbarkeit, und
sich selbst vor allen verbergen muss, um im Grenzfall ginzlich zu
verschwinden bzw. als >Phdnomen< unkenntlich zu werden. Darin
liegt eine eminente, nicht zuletzt methodische Herausforderung fiir
eine Phdnomenologie, die einst den Anspruch erhoben hat, alles
Erfahrene als solches zum Vorschein zu bringen.

1. Blumenberg und die vorlaufig letzte Erste Philosophie

So alt die Philosophie ist, so oft sind Neubegriinder aufgetreten,
die fiir sich in Anspruch genommen haben, erst im Nachhinein
zeigen zu koénnen, worin ihr eigentlicher Sinn zu sehen ist. Durch
sie konnte die Erste Philosophie — »wie bekannt, als Name einer phi-
losophischen Disziplin von Aristoteles eingefiihrt«, dann aber durch
den eher »zufillig in Gebrauch geratenen Ausdruck >Metaphysik«
verdringt«® — ironischerweise immer wieder als deren Jetzte Erschei-
nungsform auftreten; vorldufig, versteht sich, also bis auf Weiteres.
Diese Erscheinungsform erst sollte klar machen, worum es der Phi-
losophie »eigentlich« gehen miisste bzw. seit jeher hitte gehen sollen.
So schien erst Descartes® »neuzeitliche Verwirklichung« Platons ur-
spriingliche Anliegen wahrhaft zur Geltung gebracht zu haben. Doch
Husserl, der das gleich zu Beginn seiner Ersten Philosophie (1923/4)
suggeriert, ist bekanntlich mit Descartes nach dem gleichen Schema
verfahren.# Platon und Descartes konnten aus der Sicht Husserls nur
als >Anfanger«< einer Philosophie gelten, deren wahrhaften Anfang
erst die Phanomenologie darstellen sollte; und zwar auf fortan un-
iberholbare Art und Weise, so dass das Spiel der Uberbietungen
fritherer Erster Philosophien endlich in der endgiiltigen Etablierung

3 E.Husserl, Erste Philosophie, in: Husserliana VII, The Hague 1956, 3.
4 VL., Prekdre Selbst-Bezeugung. Die erschiitterte Wer-Frage im Horizont der Moder-
ne, Weilerswist 2012, Kap. I.

318

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Blumenberg und die vorlaufig letzte Erste Philosophie

einer letzten Ersten Philosophie zum Ende kommen wiirde, wie
Husserl offenbar hoffte. So wie scheinbar Descartes Platon >wieder-
holte« (wenn wir dieses scheinbar einfache, tatsichlich jedoch viele
Deutungen zulassende Schema einmal fiir einen Moment unbefragt
gelten lassen), so beanspruchte Husserl Descartes zu >wiederholenc
- aber um kiinftige Wiederholungen auszuschliefien. Thm, Husserl,
sollte nicht das gleiche Schicksal blithen, das seines Erachtens seinen
Vorgangern zurecht widerfahren war.

Aus Blumenbergs Sicht erneuert Husser]l auf diese Weise einen
Mythos vom radikalen Anfang der VernunftS, so wie es vor ihm
schon Descartes sowie Kant, Hegel, Schelling und andere in ihren
Rekonstruktionen des philosophischen Sinns der Neuzeit getan hat-
ten, anscheinend ohne zu ahnen, dass nach ihnen noch weitere
»Anfinger< mit dem Anspruch auftreten wiirden, den wahren, letzt-
giiltigen Sinn aller Philosophie zu begriinden und insofern als deren
wirkliche Stifter in der Rolle verspiteter, paradoxerweise ihre eigene
Vorgeschichte zeugender »Viter« gelten zu diirfen.® Der erneute,
radikale Anfang sollte dadurch gewdhrleistet werden, dass die Philo-
sophen auf neue Weise ihr angeblich ureigenes Anliegen, das Stau-
nen, radikal zu begreifen lernten. Staunen sollten sie allerdings nicht
»naiv« {iber irgendwelche Dinge, die ihnen wie der Kosmos erhaben,
wie Kurioses verbliiffend oder wie Neuartiges interessant erscheinen
mogen, sondern iiber sich selbst — als Ort des Erscheinens, an dem
>Phanomene« zu Tage treten und wo insofern das Gegebene origi-
ndr anzutreffen ist. In diesem Sinne sollten sie die Naivitit ihres
anfinglichen Staunens disziplinieren und wenn moglich sogar ganz
tiberwinden.’

Auf den Spuren Platons und Aristoteles® galt schon Hobbes als
das Erstaunlichste nicht die uniibersehbare Vielfalt der Erscheinun-
gen, sondern das Erscheinen selbst.® Kant und Schopenhauer hatten
den Menschen genauer als dasjenige Wesen ausgemacht, »dem Er-
scheinungen gegeben sind« (ZdS, 161). Husserl brauchte nur einen

5 H. Blumenberg, Sdkularisierung und Selbstbehauptung, Frankfurt/M. *1983, 218.

6 H.-P. Schiitt, Die Adoption des »Vaters der modernen Philosophie«. Studien zu
einem Gemeinplatz der Ideengeschichte, Frankfurt/M. 1998; vgl. Blumenberg,
Sakularisierung und Selbstbehauptung, 89, 135, 215, 242.

7 Zu dieser — anfechtbaren — Programmatik vgl. die Zwischenbilanz in Kap. I in
diesem Bd.

8 H. Blumenberg, Zu den Sachen und zuriick, Frankfurt/M. 2007, 180 [=ZdS].

319

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XI

Schritt weiter zu gehen, um auf den >wahren Anfang« aller Philoso-
phie zu stoflen, indem er das Gegebene als solches (im Wie seines
Gegebenseins) zum Thema machte — gemaf3 der viel strapazierten
Devise »Zuriick zu den Sachen selbst«, die im Lichte dieses pha-
nomenologischen Ansatzes ironischerweise als die zunéchst stets
>libersehenens, insofern tiberhaupt erst zum Vorschein zu bringen-
den gelten konnten. Das Gegebene im phénomenologischen Ver-
stindnis dieses Begriffs ist bekanntlich gerade nicht das angeblich
harte empirische Faktum, das offen zu Tage Liegende, das ohne
Weiteres Sichtbare, scheinbar nicht zu Bestreitende oder gar Selbst-
verstindliche. All das glaubte Husserl wie auch das Phantasierte und
Imaginierte erst einmal diversen Verfahren der Reduktion so unter-
werfen zu miissen, dass als letzte Biirgschaft des Gegebenen nur
ein transzendentales Ich als »Residuum der Weltvernichtung« {ibrig
bleiben konnte, wie er meinte.” Als phdnomenologisch >vernichtet«
galt ihm jegliche reale Welt nicht etwa realiter, sondern nur insofern,
als die Geltung des diesem Ich Erscheinenden (als des eigentlich
Gegebenen) aufgehoben bzw. durch ein mehrstufiges Verfahren der
epoché nur voriibergehend suspendiert betrachtet werden sollte.

Infolge dieser Reduktion konnte dieses Ich selbst nicht mehr als
real der Welt eingefiigt und ihr zugehorig aufgefasst werden. Es
schien seinerseits gar keinen »Weltbedarf« zu haben, wie Blumen-
berg notiert, und sich geradezu als >weltfreies< derart selbst zu
geniigen, dass man glauben konnte, es sei zu vollkommen freier
eidetischer Variation des Erscheinenden befahigt und konne folglich
dessen reines Wesen herauspréparieren, das einem naiven, verbliift-
ten oder neugierig realer Welt verhaftet bleibenden Staunen niemals
zu Gesicht komme, wie Husserl offenbar annahm.

Blumenberg verwirft all das und hélt dagegen: Niemandes Zuge-
horigkeit zur Welt ist je ganzlich aufzuheben oder zu suspendieren.!
Die Evidenz eines reinen und neuen Angefangenhabens kann nicht
erbracht werden (ZdS, 24 1.). Die Methode der eidetischen Variation
ist weder ganz frei noch jemals erschopfend. Fiir letzteres gibt es
tiberhaupt kein klares Kriterium (ZdS, 10, 66f.). Man wird also

9 Vgl. ZdS, 254; E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phidnomenologie und phdanome-
nologischen Philosophie [1913], Tiibingen #1980, §49; P. Ricceur, A Iécole de la
phénoménologie, Paris 1986, 111.

10 Vgl. ZdS, 240 ff.,, 248 f., 252-4.

320

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Blumenberg und die vorlaufig letzte Erste Philosophie

niemals wissen, ob man ein >reines< bzw. von Unwesentlichem hin-
reichend >gereinigtes< Wesen zum Vorschein gebracht hat (ZdS, 20).
Kein Versuch, dies zu tun, kommt je iiber eine uniiberwindliche Vor-
laufigkeit hinaus (ZdS, 131). Eine im phdnomenologisch >reduziert«
Gegebenen aufzufindende Ur-Sache ist ein Phantom, dem man ganz
umsonst nachjagt.! Das Bewusstsein, dem Husserl die originére
Zeitigung des Erscheinenden zuschreibt und von dem er annahm,
dass es »selbstkonstitutiv und -restitutiv« so funktioniert, dass seine
Leistungen Aufschluss geben diirften tiber ihr Zustandekommen,
wird sich selbst niemals transparent genug.!? Es ist also illusorisch,
zu glauben, dass sich das Bewusstsein vollstindig, apodiktisch und
adiquat iiber sich selbst aufkliren kann. Uberdies hat es als Mani-
festation eines reinen Ichs kein Verhiltnis mehr zum Leib und zu
dessen Hinfilligkeit in der Zeit. Es halt von der phanomenologisch
reduzierten bzw. »vernichteten« Welt (ZdS, 25) ganz und gar unbe-
teiligt genauso Abstand wie vom Anderen, zu dem es, zunéchst allein
von sich selbst ausgehend, niemals mehr iiberzeugenden Zugang
finden kann, mag es sich auch noch so sehr um Einfithlung, Empa-
thie oder Sympathie bemiihen (ZdS, 26, 45). Letztlich bleibt ihm
- diesem extramundanen, innerweltlich weder affizierbaren noch
interessierten Subjekt — »alles Menschliche fremd«.!® Als jeglicher
Innerweltlichkeit enthobenes ist es weder zur Welt gekommen, noch
kann es sterben. Und von der Zeit weif} es zundchst allenfalls, dass
sie vergeht und alles Gegebene affiziert. Dariiber hinaus verrit es
tatsdchlich von den diversen Zeiten des Alltags und der Arbeit, des
Tages und der Ruhe, der Rhythmen der Wochen, Monate und Jahre,
ihres Vergehens und ihrer traurigen Vergeudung keine Spur mehr.'
Wie sollte die Phanomenologie unter diesen Voraussetzungen zur
viel zitierten »Rettung der Phdnomene« (ZdS, 190) je ungeschmi-

11 Vgl. Kap. IX, 3 in diesem Bd.

12 ZdS, 19, 43, 321.

13 ZdS, 26, 29. Phanomenologischer Theorie als vermeintlich miihelosester Aus-
tibung von Anschauung setzt Blumenberg eine verschérfte Beteiligung an der
Welt entgegen (ZdS, 32, 82).

14 Man vergleiche nur die Vielfalt von Zeiten, die etwa Aaron J. Gurjewitsch in
seinen Beschreibungen mittelalterlichen Lebens zur Sprache bringt, aber auch
Attribute wie in der Rede von >verschwendeter< Zeit. A. J. Gurjewitsch, Das
Weltbild des mittelalterlichen Menschen, Miinchen *1986. Sogar die historische,
datierbare, endliche Zeit ist bei Husser] weitgehend zu vermissen. Vgl. P. Ricceur,
Zeit und Erzdhlung Bd. I [1983], Miinchen 1988, 50; ZdS, Kap. XII/XIIL.

321

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XI

lert beitragen konnen? Und wie sollte von ihr unter diesen Vor-
aussetzungen Widerstand dagegen zu erwarten sein, dass letztere
in Verlust zu geraten drohen, wenn jenen Recht zu geben ist, die
befiirchten, ungeachtet aller Rede von Erfahrung, auf deren metho-
dische Sicherstellung in der Form von Erfahrungswissenschaften
man in der Neuzeit so viel Wert gelegt hat, drohe uns gerade das Er-
fahrene als solches abhanden zu kommen? Konnen die Phdnomene
wirklich als >gerettet< gelten, nachdem es nun seit iiber 100 Jahren
eine Wissenschaft namens Phdnomenologie gibt, wenn auch gewiss
nicht mehr (wie von Husserl lange erhofft) als »strenge« Disziplin,
die Vergleiche etwa mit der Mathematik, mit der Physik oder der
Biologie aushalten konnte? Oder sind sie gar nicht zu retten - jeden-
falls nicht durch >Phédnomenologie< bzw. durch das, was Husserl
und seine loyalen Schiiler dafiir ausgegeben haben? Wenn nicht,
wie stellt sich uns die »Krise« dann dar, auf die Husserl von seinen
Logischen Untersuchungen (1900) bis hin zu seiner spiten Apologie
der Europa angeblich >urspriinglich< innewohnenden Vernunft noch
Mitte der 1930er Jahre Antwort zu geben versuchte?

2. Zuriick zur Welt?
Menschen in ihrer »Sichtbarkeit¢

Fiir Blumenberg war die Lage klar, nachdem er die skizzierte Kri-
tik der Phdnomenologie erwogen und jenen Wissenschaftsanspruch
langst weit hinter sich gelassen hatte'>: Von den »Sachen« muss
die Philosophie zuriick zur Welt finden (ZdS, 153), von der sie sich
in dem Ansinnen abgewandt hatte, endlich dem Gegebenen bzw.
dem Erfahrenen als solchem gerecht werden zu wollen. Der Preis
dafiir war eine enorme deskriptive Verarmung, wie sich besonders
an der reichlich vorhandenen Literatur zur Phinomenologie der
Zeit belegen lasst. Was weif§ diese Phanomenologie noch von der
Vielfalt der Zeiterfahrung, von der gestundeten, verschwendeten,
verlebten, verlorenen und vertanen, aber auch geschenkten Zeit, von
der Gewalt der alles vernichtenden Zeit und von den Zeiten viel-

15 Die mannigfaltigen Griinde dafiir, die nicht unwesentlich mit Blumenbergs
Metaphorologie und mit seiner Theorie >mythischen«< Erzéhlens zu tun haben,
koénnen hier nicht im Einzelnen diskutiert werden.

322

- &m 18.01.2026, 20:41:15.


https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Zuriick zur Welt? Menschen in ihrer >Sichtbarkeit«

faltiger Gewalt!s, die doch nur einem leibhaftigen, geschlechtlichen
und individuierten Leben, nicht aber einem transzendentalen Ich
oder einem »zum Dasein anonymisierten« Wesen widerfahren kann
(ZdS, 177£.)? Weil3 ein derart »weltunbediirftiges« Ich oder Dasein
tiberhaupt von der Zerstorbarkeit von allem und jedem (ZdS, 262,
265)? Und, wenn nicht, was weifl es dann von der europiischen
Geschichte (ZdS, 257)?

Auf den ersten Blick liest sich Blumenbergs Phdnomenologie-Kri-
tik so, als gelte es vom Mythos einer radikalen und endgiiltigen
Neubegriindung der Philosophie, so wie Husserl ihn zur Geltung
gebracht hatte, Abschied zu nehmen und sich dem >menschlichens,
riickhaltlos verweltlichten und der Welt ausgesetzten Leben wieder
zuzuwenden, auch auf die Gefahr hin, dabei jeglichen strengen
Wissenschaftsanspruch preisgeben zu miissen. Die so aufzufassende
Devise >von den Sachen zurilick zur Weltc, die man Blumenberg
gewiss zuschreiben kann, wirft allerdings die Frage auf, ob sie darauf
hinauslauft, zur Welt selbst gar keine Distanz mehr aufbringen zu
konnen - oder, falls doch, um was fiir eine Art von Distanz es sich
dann handeln kénnte und in welcher >Néhe« oder >Entfernung< man
sich zu den Phdnomenen halten miisste, um Philosophie tiberhaupt
noch moglich erscheinen zu lassen. Wiirde sie sich >distanzlos< zur
Welt verhalten oder gar in ihr aufgehen, wire es auch um das Stau-
nen, ihre angeblich élteste, verldsslichste und bestindigste Quelle,
geschehen.

Ich méchte im Folgenden dieser Frage mit Riicksicht auf die
zentrale Bedeutung nachgehen, die in Blumenbergs - nach wie vor
wenigstens der Phanomenologie geistesverwandten!” — Beschreibung
des Menschen der Sichtbarkeit zukommt, der wir ausgesetzt sind

16 F. Hartog, Régimes d historicité: Présentisme et expériences du temps, Paris 2011;
VI, Zeit-Gewalt und Gewalt-Zeit. Dimensionen verfehlter Gegenwart in phdno-
menologischen, politischen und historischen Perspektiven, Zug 2017.

17 Es ist im verfiigbaren Rahmen allerdings nicht méglich, Blumenbergs Verhaltnis
zur Phinomenologie oder wenigstens zu Husserls Vorstellung von ihr umfas-
send zu entfalten. So bleibt u.a. seine Theorie der Lebenswelt ausgeblendet,
zumal sie fiir die hier zentrale Fragestellung nicht von einschldgiger Bedeutung
ist. Ohnehin kann die Lebenswelt als solche nach der Auffassung Blumenbergs
aufgrund der Selbstverstiandlichkeit, mit der man in ihr lebt, im Grunde gar
nicht Thema der Phanomenologie werden (vgl. H. Blumenberg, Beschreibung
des Menschen, Frankfurt/M. 2006 [=BM], 50, 72, 77, 230, 815).

323

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XI

und der wir uns gezwungenermaflen oder freiwillig auch selbst aus-
setzen. Nachdem Blumenberg auf das »unaufhaltsame Vorkommen
des Menschen in der Phdanomenologie« aufmerksam gemacht hat-
te!3, der es offenbar nicht gelingen konnte, sich derart distanziert
bzw. phdanomenologisch reduziert zur Welt zu verhalten, wie es
Husserl verlangt zu haben schien, fiihrt sein Versuch einer Beschrei-
bung des Menschen zu einer massiven Wiederkehr des Anderen,
der als Fremder und potenzieller Feind >hinterriicks«< auftauchen
kann. Das mache den Menschen verwundbarer als jedes andere
Lebewesen, behauptet Blumenberg an anderer Stelle.” Von dieser
paldoanthropologisch nach Blumenbergs Dafiirhalten ohne Weiteres
einleuchtenden Einsicht verrate die Phinomenologie des Anderen,
so wie sie v. a. seit den Cartesianischen Meditationen (1929) zur
Geltung gekommen ist, so gut wie nichts. Infolgedessen gerate auch
die unauflésliche Verkniipfung aus dem Blick, die zwischen unserer
leibhaftigen Existenz einerseits und menschlicher Intersubjektivitat
andererseits bestehe (ZdS, 174). Bringt nicht Husserl in der Tat
nur ein >sehendes< Bewusstsein zur Sprache, das sich niemals als
seinerseits gesehenes realisieren muss? Und wenn es realisiert, dass
der eigene Korper gesehen wird, kann es sich das nicht in jedem Falle
wiederum in der Form eines geistigen Blicks vergegenwidirtigen?
Blumenberg glaubt demgegeniiber nicht, dass sich aus vermeint-
lich evidenten, monologisch gewonnenen Einsichten eines transzen-
dentalen Bewusstseins ableiten ldsst, was es bedeutet, selbst, und
zwar leibhaftig, >mit Haut und Haaren, sichtbar zu sein. Stattdessen
rekurriert er auf anthropologische Befunde, deren methodologischer
Status allerdings kaum weniger anfechtbar ist. Ohne sich wirklich
auf das Feld paldoanthropologischer Forschung zu begeben, glaubt
Blumenberg ohne Weiteres zu wissen bzw. >beschreiben< zu kénnen,
was es flr ein aufrecht gehendes Lebewesen wie den frithen Men-

18 Vgl. ZdS, 173, 114. Bei Husserl findet Blumenberg vergessen, dass wir es sind,
die die eidetisch und transzendental reduzierte Erfahrung haben, machen oder
durchleiden (BM, 12f, 814). Posthum zur Verdftentlichung gelangt ist mit
diesem Werk Blumenbergs eine tiefgreifende Kritik der Phdnomenologie, die
urspriinglich hatte auf eine phidnomenologische Anthropologie hinauslaufen
sollen. Dann aber wurde dieser zunachst vorgesehene Titel verworfen, worauf
bereits hingewiesen wurde (vgl. das Kapitel X, 1 in diesem Bd.) (BM, 897).

19 H. Blumenberg, Die Vollzihligkeit der Sterne, Frankfurt/M. 2000, 378f. Siehe
dazu auch das vorangegangene Kap. X, 1.

324

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Zuriick zur Welt? Menschen in ihrer >Sichtbarkeit«

schen, der den Schutz der Urwilder verlassen hat, bedeuten musste,
sich ungeschiitzt in der Savanne oder Steppe als sichtbar zu realisie-
ren. Auf jeden Fall miisse sich die intentionale Aufmerksambkeit, die
sich daraus ergibt, als lebensdienlich erweisen (ZdS, 134). In diesem
Zusammenhang ist vom Primat der Selbsterhaltung die Rede (ZdS,
163), dem auch jede Reflexion zunéchst gehorchen miisse angesichts
eines allseits sichtbar gewordenen, aulerordentlich verwundbaren
Leibes, der auf ganz besondere Weise in der Welt vorkommt: Ein
leibliches, inkarniertes Subjekt muss realisieren, dass es gesehen
wird, wenn es selbst sehen will.2® Genau das sei der Ursprung der
Reflexion sowie der »Riicksicht« und der »Vorsicht« (BM, 140, 143).
Ein solches, dorsal ungeschiitztes Subjekt, das realisiert, wie Andere
es hinterriicks »angehen< konnen, sieht sich zur Pravention gendtigt.
Am Anfang der Kulturgeschichte der Gattung steht unter diesen
Vorzeichen der Primat der Fremderfahrung (BM, 825f.), die immer
schon mit der durch keinen Standpunkt- oder Ortswechsel zu be-
hebenden Intransparenz des Anderen (BM, 661) zu rechnen hatte,
der hinterriicks grundsitzlich jederzeit auf bedrohliche Weise auf-
tauchen kann. Leiblich existierende Subjekte bleiben in Anbetracht
ihrer ungeschiitzten Sichtbarkeit auch dann noch grundsitzlich au-
Berordentlich exponiert, ortbar, a tergo verfolgbar und vernichtbar
(BM, 279, 284 1.), wenn kulturell entschirfte Bedingungen ihrer Visi-
bilitdt zum Zuge kommen, die gewéhrleisten sollen, dass man sich
weitgehend ungefahrdet sehen lassen kann.?!

Das kann infolge durchgreifender Normalisierungsprozesse so
weitgehend geschehen, dass die anthropologische Grundbedingung
menschlichen Lebens, dass jede(r) grundsitzlich jederzeit sichtbar
und dadurch auch gefahrdet ist, als solche ganz in Vergessenheit
gerdt. Man muss, heiflt das, auf diese Grundbedingung sowie auf
ihre Konsequenzen iiberhaupt erst aufmerksam (gemacht) werden.
»Sache« wird dann, was durch Aufmerksamkeit sichtbar (gemacht)
wird. Von sich aus »Sache« ist insofern gar nichts. Als »Sache«
kommt vielmehr infolge der Aufmerksamkeit origindr und zugleich
nachtréglich iberhaupt erst zum Vorschein, was womdglich zuvor

20 Von der wichtigen, bei Blumenberg so weit ich sehe noch nicht behandelten
Frage, wie dies unter Bedingungen der sog. Neuen Medien zu reformulieren
wire, ist hier abzusehen.

21 Ich kniipfe hier an das Kap. X, 3 wieder an.

325

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XI

durch eine bereits normalisierte, weitgehend storungsfreie Sichtbar-
keit tiberspielt und unkenntlich geworden war.??

Der Phanomenologie wirft Blumenberg vor, diese auf die Spur
der fraglichen »Sachen« fiihrende Rolle der Aufmerksamkeit weitge-
hend tibersehen zu haben.?* Dagegen verspreche »Aufmerksamkeit
auf die Aufmerksamkeit« — ein »iteratives Phdnomen« - iberhaupt
erst bzw. zuriick zu den »Sachen« zu fithren (ZdS, 191, 345).24 Da-
bei kann es gewiss nicht allein um erzwungene Aufmerksamkeit
unter der Bedingung perzeptiver Fiille (ZdS, 200) oder um Aufmerk-
samkeit auf das Nachstliegende oder Vordergriindige gehen. Und
Blumenberg weif3, dass es eine Vielzahl von Aufmerksamkeiten gibt
- von der intensiven und gespannten iiber die abwartende und
selbstvergessene (ZdS, 192, 197) bis hin zur >gleichschwebendenc«
Aufmerksamkeit psychoanalytischer Praxis. Eine reine Aufmerksam-
keit gibt es nicht (ZdS, 96f.), nur ein vielféltiges Aufmerken gemaf3
jeweils hochst unterschiedlicher Befdhigungen, Mafistdbe, optimaler
Distanzen, Aufmerksamkeitsspannen usw. (ZdS, 72).

Nirgends aber wird die Aufmerksambkeit als solche derart heraus-
gefordert wie dort, wo Aufmerksamkeit auf Aufmerksambkeit triftt,
so dass man auf sie selbst, als solche, aufmerksam wird. Wéhrend
geschirfte und gespannte Aufmerksamkeit auch im Verhiltnis zu
bedrohlicher Natur und geféhrlichen Tieren gefragt ist, kommt es
zur Aufmerksamkeit auf Aufmerksamkeit als solche nur zwischen
Menschen. Nur sie zwingen sich und Andere auch, sich zu fragen,
inwiefern Aufmerksamkeit iiberhaupt als solche gelten kann. Und das
konnen sie nur in Verhaltnissen zueinander klaren, in denen die
Aufmerksamkeit der Einen von der der Anderen abweicht — bis zu
einem Punkt, wo sie paradoxerweise auch als ganz und gar unauf-
merksam erscheinen kann. Was dabei auf dem Spiel steht, ist nicht
evident, sondern muss gezeigt und sichtbar gemacht werden. Prakti-

22 Wo etwas oder jemand originir und im Zeichen der Nachtraglichkeit »zum Vor-
schein kommts, spreche ich wie bereits in Kap. VIII, 4 von einer Realisierung,
die keineswegs einfach zur Kenntnis nimmt, was vorher und unabhéngig von
ihr schon sreal< war.

23 ZdS,79f., 95,198.

24 Um uberhaupt etwas sehen, besser sehen, mehr sehen oder mehr als nur sehen
zu lassen? Das bleibt hier offen (vgl. ZdS, 350).

326

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Zuriick zur Welt? Menschen in ihrer >Sichtbarkeit«

ken des Zeigens, Sichtbarmachens und Beschreibens?® miissen an
die Stelle von Beweisen und Begriindungen treten, wo es zundchst
einmal darum geht, ob etwas iiberhaupt vorliegt, was Andere >sehenc
oder nicht >sehens, was ihrer Aufmerksamkeit entgeht oder was sie
ibersehen, was sie wahrnehmen oder ignorieren. Diese Praktiken
missen an Andere adressiert werden, Andere aufmerksam machen
und es ermdglichen, dass man sich aufmerksam machen lisst, so
dass man nachher womdglich (besser) >sieht<, was man zuvor iber-
haupt nicht oder schlecht >gesehen< hat; und zwar nicht nur in der
engeren visuellen Bedeutung des Wortes.

Zunichst steht dann gegebenenfalls Beschreibung gegen Beschrei-
bung (ZdS, 70) von mehr oder weniger Aufmerksamkeit und Unauf-
merksamkeit; und an der Aussicht auf eine neutrale Beschreibungs-
sprache ist ebenso zu zweifeln wie an der Méglichkeit eines Archivs,
das Fortschritte der Beschreibung sicherstellen kénnte (ZdS, 93f.,
110£.).26 Was als geringere Aufmerksambkeit beschrieben wird, gerat
unversehens zum Vorwurf. Und wo mehr, genauere, schirfere und
ausdauerndere Aufmerksamkeit verlangt wird, werden sich die Be-
treffenden gegen sie iiberfordernde Zumutungen zur Wehr setzen.
Aufmerksamkeit wird iiberhaupt nur als von Anderen abweichen-
de als solche eigens thematisch, ohne dass eine von sich aus klare
und eindeutige Grenze erkennbar wire, an der sich zeigen kénnte,
wer wie aufmerksam ist oder sein sollte. Selbst in geteilter Aufmerk-
samkeit wissen wir nicht, ob je die Aufmerksamkeit der Einen der
Aufmerksamkeit der Anderen entsprechen oder ob sie mit ihr kon-
gruent sein kann. Allenfalls kann sie sich praktisch bewdhren in der
Form gemeinsamer Zuwendung zu dem, was jeweils Aufmerksam-
keit verlangt.

25 Wobei hier eine besondere Nahe zu Wittgenstein nicht zu {ibersehen ist, ohne
dass es zu einer schlichten Umkehrung des alten »Ordnungsrufes« res non
verba kame. Durch gute Beschreibung die fraglichen >Sachen« besser verste-
hen zu wollen, ohne sich auf einen anfechtbaren Evidenzbesitz seitens eines
phdnomenologisch >reduzierten< Subjekts zu berufen, das die reale Welt (bzw.
deren Geltungsdimension) >vernichtet< hat, in ihr selbst nicht vorkommt und
womdglich nicht einmal an deren Existenz noch ein Interesse hat, so lautet
zusammengefasst die methodologische Schlussfolgerung, die Blumenberg schon
in Zu den Sachen und zuriick (346 ff.) gezogen hatte.

26 Ein solches Archiv der Beschreibungen gibt es offenbar nicht, weil man eigent-
lich nicht vorankommt, glaubt Blumenberg (ZdS, 110 £.).

327

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XI
3. Aufmerksamkeit und Scham

Par excellence zeigt sich die Bedeutung doppelsinnig geteilter Auf-
merksamkeit im Fall der Scham, die uns auf Spuren einer terra inco-
gnita*” menschlichen Seins fithrt, das sich allenfalls in Weisen des
Verbergens zeigt.?® Auch Scham muss sich zeigen, andernfalls kénn-
te von ihr gar nicht die Rede sein. Aber sie zeigt sich in Weisen des
Sich-Verbergen-Wollens sowohl vor Anderen als auch vor sich selbst,
wenn jemand sein Gesicht abwendet und am Ende vom Erdboden
verschluckt werden will, um nicht linger duflerst beschdmender
Scham ausgesetzt zu bleiben - weder im Verhéltnis zu Anderen noch
zu sich selbst. Die >tiefste« Scham erst wiirde sie auch vor sich selbst
ganz verbergen, so dass der zuvor sich Schaimende schliefllich nichts
mehr von ihr wiisste. Daraus ergeben sich schwierigste Probleme der
Beschreibung. Tendiert Scham dahin, sich und ihren Gegenstand,
das Beschimende ebenso wie die Beschamten zum Verschwinden zu
bringen, wenn es um keinen Preis mehr zu ertragen ist, ihr weiter
ausgesetzt zu sein, brennt sie dann nicht gleichsam ein Schwarzes
Loch in unser soziales Sein, von dem sich nichts weiter sagen lasst,
nachdem die Scham und das Beschamende als solches in ihm un-
sichtbar geworden ist? Und wie sollten wir je selbst davon addquat
sprechen konnen, wenn wir allenfalls an den Rand duflerster Scham
gelangen, wo sie unbedingt verlangt, unsichtbar zu werden, es aber
noch nicht ganz dazu kommen konnte??

Trifft es zu, dass wir gar nicht von duflerster Scham sprechen
konnen, die sich mit Erfolg ganz und gar unkenntlich gemacht hat,
dann wird es allenfalls moglich sein, von relativ groffer und tiefer
Scham und Beschdmung zu sprechen. Und das allenfalls indirekt,
diskret; denn alles andere wiirde verlangen, dass wir den abgriin-

27 Der Phinomenologie scheint Blumenberg vorzuwerfen, dass sie aufgrund ihrer
platonischen Erblast letztlich gar keine solche terra incognita kenne, die es erst
zu erforschen gelte. H. Blumenberg, Phdnomenologische Schriften 1981-1988,
Berlin 2018, 46 [=PS].

28 Seit Heidegger und besonders seit Derrida steht der Verdacht im Raum, alles,
was sich zeigt, werde unvermeidlich durch zugleich sich ihm Entziehendes
konterkariert. Davon sehe ich hier jedoch ab, wo es um die Spezifitit eines
Sichselbstverbergenmiissens und -wollens geht. Vgl. J. Derrida, Die Schrift und
die Differenz, Frankfurt/M. 1976, 47.

29 Von der an dieser Stelle sich geradezu aufdringenden Problematik des Unbe-
wussten muss ich im verfiigharen Rahmen ebenfalls absehen.

328

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Aufmerksamkeit und Scham

digen Grund gerade dessen, was wir zu verbergen suchten, ohne
damit bereits ganz zum Erfolg gekommen zu sein, benennen und
infolgedessen die Scham selbst wieder auf den Plan rufen miissten.
Stattdessen sprechen wir indirekt von Scham, unter der suggestiven
Voraussetzung, jede(r) konne und miisse wissen, was gerade im
Fall der tiefsten, duflerst beschamenden Scham gemeint ist, woher
sie rithren und wohin sie fithren kann. Dagegen wiirde direktes,
indiskretes Thematisieren grofiter bzw. tiefster Scham bereits voraus-
setzen, dass man sich von ihr 16sen und womdglich sogar befreien
konnte. Ob das iiberhaupt méglich bzw. ob denkbar ist, dass sich
wirkliche Schamlosigkeit einstellt, die nicht etwa Scham verletzt,
sondern die Scham so neutralisiert, dass es nicht erneut zu grofiter
bzw. tiefster Scham mehr kommen kann, ist ein wunder Punkt in
der weitldufigen Diskussion um dieses merkwiirdige, paradoxe Phi-
nomen, das sich nur in Weisen des Sichverbergens zeigen kann. Das
gilt vom fliichtigen Erblassen und nur voriibergehend niedergeschla-
genen Augen, die der Wahrnehmung eines peinlichen Missgeschicks
durch Andere und ihres beschdmenden Blicks ausweichen, {iber
den Beginn eines >neuen Lebens< anderswo, nachdem man sich der
durch ihre schiere Prasenz vor Ort oder digital und virtuell stindig
erneuerten Scham nicht mehr gewachsen fiihlt, bis hin zur vélligen
Verdriangung tiefster Scham, die doch keine wirkliche Befreiung von
ihr bewirken kann.

Scham, als Ausdruck menschlicher Sensibilitat3? fiir Beschimen-
des, kann am Ende dahin fiihren, sich selbst, als irreversibel ganz
und gar Beschdamten, vollstandig zum Verschwinden bringen zu wol-
len, um buchstiblich im Erdboden zu versinken; und zwar so, dass
man nicht einmal mehr erinnerbar ist. Intensive Scham nimmt die-
se (moralische) Selbstvernichtung ineins mit der intendierten Ver-
nichtung des Beschdmenden vorweg und beschwort so zwei hoch-
ambivalente Rettungsmoglichkeiten herauf: Eine Rettung in véllige
Unsichtbarkeit miisste letztlich das eigene Leben kosten. Wer sich
dagegen davor bewahren will, muss das Leben mit einer residualen
Sichtbarkeit erkaufen, der er nicht ausweichen kann - es sei denn
durch weitestgehende Verleugnung der Scham. Im einen Fall geldnge

30 Ein reichhaltiges, noch kaum ausgeschopftes Thema bei Blumenberg, das hier
nur gestreift werden kann. Vgl. besonders Blumenbergs Bestimmung menschli-
chen Bewusstseins als »Sensibilitit fiir andere Sensibilititen« in BM, 849.

329

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XI

die Rettung um den Preis der eigenen Vernichtung, im andern Fall
um den Preis weitgehender Verleugnung in einem weiterhin redu-
ziert sichtbar bleibenden Leben. So oder so zielt die Scham, in die
man stiirzt3, darauf ab, nicht nur fiir sich selbst, sondern mehr noch
fur Andere unsichtbar zu werden (deren >Blick« man womdglich
jedoch ausgesetzt bleibt; sei es auch nur als unbewusstem und inter-
nalisiertem). Diese Scham kommt deshalb niemals als Gegenstand
direkter Rede beschdamter Subjekte iiber sich selbst zur Sprache,
sondern wird stets nur indirekt und mehr oder weniger indiskret
im Verhiltnis zu Anderen Thema, die sie empfinden mogen (oder
empfinden sollten, obwohl sie sie scheinbar nicht empfinden).

Wer sich schamt, verbirgt sich auf die eine oder andere Weise,
sei es voriibergehend oder endgiiltig, sei es in vorldufig nicht ganz
abzuwendender Sichtbarkeit unter den Augen Anderer, sei es infolge
eines radikalen Riickzugs aus jeglichem sozialem Leben. Wer aber
die Scham Anderer zur Sprache bringt, muss das auf indiskrete Wei-
se tun - vom pidagogischen, seinerseits beschimenden Sprechakt
(»Scham dich!«) bis hin zur offentlichen Denunziation angeblich
»schamloser« Subjekte, von denen man behauptet, sie wiirden sich
in keiner Weise schimen, nicht einmal fiir »unverschimteste« Uber-
tretungen von ethischen, moralischen oder rechtlichen Normen, die
Andere erroten lassen wiirden oder die ihnen als schlechterdings
inakzeptabel gelten oder als »undenkbar« und »unvorstellbar« vor-
kommen.

So weit erstreckt sich das Reich der Scham bzw. der Beschamung:
zwischen intimem, niemand anderem mehr sich zu erkennen ge-
bendem Selbstverhiltnis einerseits und offentlicher Brandmarkung
(shaming), zwischen Verschwindenwollen aus jeglicher Sichtbarkeit
und Gezerrtwerden ins volle Licht der Offentlichkeit, von der man
behauptet hat, in ihr konne »alles allen sichtbar« werden.?? Dabei ist
durch nichts — im Zeichen der sog. Neuen Medien weniger denn je
— verbiirgt, dass sich jede(r) bei bestimmten Gelegenheiten (fiir das
Gleiche und auf die gleiche Art und Weise) iiberhaupt schamt. Und
genauso wenig ist sicher, dass Praktiken offentlicher Beschamung
stets Erfolg haben. Im Gegenteil: wir haben allen Grund, in beiden

31 Im Gegensatz zu der Scham, die man geradezu offentlich fiir sich in Anspruch
nehmen kann, s.u.
32 Vgl. H. Arendst, Vita activa oder Vom titigen Leben, Miinchen, Ziirich 11985, 49 ff.

330

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Aufmerksamkeit und Scham

Hinsichten mit radikaler Schamlosigkeit und Nichtbeschimbarkeit
zu rechnen.®

Nach Blumenbergs Beobachtung bewegt sich menschliche Kultur
ungeachtet dessen jedoch zwischen einer Scham, die im Grenzfall
unsichtbar wird, indem sie den Beschdmten selbst zwingt, sich
nicht mehr sehen zu lassen (BM, 792), einerseits und offentlicher
Beschdmbarkeit andererseits, um zu gewihrleisten, dass man sich
so weitgehend wie méglich ungefihrdet >sehen lassen< kann. Dieser
Ausdruck erweist sich bei ndherem Hinsehen allerdings als aufler-
ordentlich vieldeutig. Er bezieht sich zunéchst darauf, nicht damit
rechnen zu miissen, hinterriicks physisch angegriffen zu werden,
also auf die Sicherheit offentlicher Rdume und auf die in ihnen
zu genieflende Freiziigigkeit. Darliber hinaus bezieht er sich auf
das soziale Ansehen®* das man »>verlieren< kann - ebenso wie das
vielfach mit ihm gleichgesetzte >Gesicht¢, das Blumenberg als den
eigentlichen »Ort der Verwundbarkeit« eines jeden auffasst (BM,
860, 865). Letztere erschopft sich allerdings nicht in der Anfecht-
barkeit des Ansehens, geht es doch darum, sich als Mensch, aber
auch als diese(r) oder jene(r) Einzelne >zeigen< zu diirfen, ohne
dabei auf das, was sich da jeweils >zeigt¢, reduziert zu werden.?
Das Gesicht offenbart auch das, was in der physischen und sozialen
>Sichtbarkeit< des Anderen nicht aufgeht. In diesem Sinne kann man
sein Gesicht ironischerweise gerade dadurch >verlierens, dass man
auf seine Sichtbarkeit reduziert wird, so dass ein >Bildnis< von den
Betreffenden méglich wird.

Die Bedeutung des fraglichen Ausdrucks (>sich sehen lassen kén-
nenc) erweist sich demnach als eigentiimlich tiberdeterminiert. Ge-

33 So bekennen zivilgesellschaftliche Reprisentanten der russischen Memorial-Be-
wegung, die sich seit langem vor allem den Opfern und Uberlebenden der
stalinistischen Sowjetunion widmet, um sie wenigstens nachtraglich zu wiirdi-
gen, angesichts des gerade eben (28.12.2021) vom hochsten russischen Gericht
ausgesprochenen Verbots ihrer Tatigkeit Scham angesichts dessen, was ihrer
Ansicht nach eine schamlos ihre Macht missbrauchende Autokratie mit Russ-
land angerichtet hat. Ob diese sich auf diese Weise beschamen ldsst, muss man
allerdings bezweifeln.

34 Frither auch die Ehre genannt (BM, 857).

35 Zu einem von Blumenberg in Betracht gezogenen »Recht auf Opazitit« vgl. BM,
802. ODb es hier wirklich um mehr als nur eine nicht justiziable Diskretion gehen
kann, wire eigens zu diskutieren.

331

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XI

meint ist (a) die Erwartung, nicht >hinterriicks< gewaltsam gefahrdet
zu werden, aber auch (b) das Wissen um die moglichen Folgen
dessen, dass man >gesehen< werden kann - und zwar in allen,
nicht nur visuellen Bedeutungen dieses Wortes. Gemeint ist weiter
(c) die Erwartung, sich als dieser oder jener Mensch, Einzelne(r),
Fremde(r), Auflenseiter(in)..., Anderen zeigen zu diirfen, ohne dabei
(d) auf seine physische, soziale, politische... Visibilitit reduziert zu
werden. Schliefilich fithrt das Gesicht auf die Spur gerade dessen,
was darin niemals aufgeht. Das jedenfalls wurde immer wieder in
der Philosophie des menschlichen Gesichts®*® und in einer weitlau-
figen Literatur zur Geltung gebracht, die bezeugt, dass es ebenso
unverzichtbar ist, in Erscheinung zu treten, um fiir Andere >sichtbar«
zu werden, wie darauf nicht reduziert zu werden. Stellenweise legte
Blumenberg nahe, dass kulturelles Leben vor allem dies versprechen
muss: auf Dauer zu gewidhrleisten, dass man in diesem Sinne in
Erscheinung treten und »>sich sehen lassen kann, ohne sofort als
Auflenseiter oder gar als Feind eingestuft zu werden (ZdS, 171£.).
Dabei musste er wissen, dass man von Anfang an der Scham
und der Beschdmbarkeit ausgesetzt ist und bleibt: angefangen bei
der Scham, iiberhaupt sichtbar zu werden (von der selbst erfahrene
Schauspieler:innen noch ein Lied singen konnen, fiir die es zur
beruflichen Routine gehort, sich von zig, hunderten, tausenden oder
millionen »>Zuschauern< angeschaut und beobachtet zu wissen¥),
tiber die Scham, sich auf bestimmte Weise beschdmt realisieren zu
missen, bis hin zur Scham, in der Sichtbarkeit unter den Augen
Anderer woméglich doch aufzugehen. Wenn die Dichterin Ingeborg
Bachmann eine ihrer Protagonistinnen sagen ldsst »Ich bin in kein

36 Man denke nur an Emmanuel Levinas, Roland Barthes und Max Picard. Da-
bei widersetzt sich auch Levinas bereits in seinen frithen Schriften der Parole
»Zurlick zu den Sachen« - unter Verweis auf eine unauthebbare und nicht
assimilierbare Alteritit des Anderen, die geradezu »von den Sachen weg« zu
denken verlange. Vgl. E. Levinas, Parole et silence et autres conférences inédites.
Euvres 2, Paris 2009, 112 (dt. i. Orig.). »Il n’y a pas dans les choses aucune
altérité«, heifft es hier kurz und biindig (93). Letztere sei auch im Fall der
Ahnlichkeit mit dem Anderen keine einfache »Gegebenheit« (98, 182). Und das
gehe auch die Geschichte als »rapport avec une Altérité non-assumable« etwas
an (148, 257), in der Levinas den letzten Widerstand gegen jegliche Integration
vermutet (274, 297).

37 Vgl. das Interview mit Martina Gedeck in der Sendereihe »Tischgesprich« des
WDR 5 vom 15. 12. 2021.

332

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Aufmerksamkeit und Scham

Bildnis hineingeboren«3%, so insistiert sie auf einer radikalen Distanz
zur sozialen Visibilitét, die ihren schweizer Kollegen Max Frisch an
das biblische Gebot erinnern lief}: »Du sollst dir kein Bildnis ma-
chen.«* Einer solchen Erinnerung bediirfte es indessen gar nicht,
wenn nicht wirklich die Gefahr bestiinde, dass sich Andere von
jemandem eine Vorstellung, ein Bild oder einen Begriff mit der
Konsequenz machen, die Betreffenden darauf »festzunagelns, d.h. sie
ohne Wenn und Aber damit zu identifizieren.

So wissen beide um das, was der Philosoph Giinther Anders den
»Schock der sozialen Geburt« genannt hat*’, der aus der Erfahrung
hervorgeht, Anderen auf Gedeih und Verderb ausgesetzt zu sein.
Was das — abgesehen von der realen Aussetzung eines Neugeborenen
- bedeutet, kann freilich erst im Laufe einer lingeren, vielfach ge-
waltsamen Lebensgeschichte deutlich werden: wenn die Betreffen-
den die physische, vor allem auf ihren Korper zielende, oder die
psychische, auf ihr Selbstsein bezogene Gewalt Anderer erfahren,
die in der Beschdmung ihre potenziell moralisch vernichtendste
Wirkung entfaltet, wenn sie dazu fiihrt, dass die Beschidmten fiir
immer unsichtbar werden wollen miissen.

Erst nachtrdglich, wenn es zu jener Geburt bereits gekommen
ist, konnen die Betreffenden entdecken, dass sie Scham empfinden,
sei es, weil sie sich schidmen, sei es, weil sie im Extremfall derart
beschdmt werden konnen, dass sie um jeden Preis vor und aus der
Scham fliehen miissen - in die Unsichtbarkeit. Nachtraglich realisie-
ren zu miissen, dass man >sichtbar« ist und auf die eigene Sichtbar-
keit reduziert werden kann, bedeutet in der Erfahrung der Scham
die vollige Unannehmbarkeit dieser Auslieferung an den >Blick« der
Anderen, der, wie vor allem Sartre gezeigt hat, keineswegs prasente
Augen erfordert, um doch durchdringend wirksam zu sein. Bereits
ein Rascheln geniigt, um sich entdeckt zu fiihlen, selbst wenn nie-
mand da ist..*! Der ganz und gar Beschimte muss am Ende auch
dem verinnerlichten >Blick< der Anderen zu entgehen versuchen und
kann dies nur, indem er sich selbst ganz zum Verschwinden bringt,
auch vor sich selbst. Zu realisieren, sozial geboren zu sein, bedeutet,

38 I Bachmann, Das dreifiigste Jahr. Erzihlungen, Miinchen 221988, 107.

39 M. Frisch, Tagebuch 1946-1949, Frankfurt/M. 1973, 31.

40 G. Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, Miinchen 1956, 73.

41 J.-P. Sartre, Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdanomenologischen Ontolo-
gie [1943], Reinbek 1993, 495 [=SN].

333

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XI

erfahren zu miissen, dass man sichtbar ist und den Bedingungen der
Sichtbarkeit durch Andere unter Umstdnden derart ausgesetzt und
geradezu ausgeliefert werden zu kénnen, dass nur noch eine radika-
le Flucht aus der Sichtbarkeit selbst dagegen zu helfen verspricht;
eine Flucht, die schliefSlich einem moralischen Suizid gleichkommen
kann.

Der Mensch befinde sich ohnehin »immer auf der Flucht« (wor-
aus und in was auch immer), behauptete Blumenberg frithzeitig??,
wobei auch hier zundchst das Moment der Gefdhrdung durch Ande-
re pravaliert, die in der spaten Beschreibung des Menschen wieder-
um allgemein von dessen Sichtbarkeit herriihrt. Auf die mannigfalti-
gen Gefahrdungen, die in ihr liegen kdnnen, muss man aber erst
aufmerksam (gemacht) werden; und das sollte nach Blumenbergs
eigenen Voraussetzungen besonders dort geschehen, wo voneinan-
der abweichende Aufmerksamkeiten aufeinandertreffen. Genau hier
kommt die Scham als die vielleicht einschneidendste Selbst-Erfah-
rung ins Spiel, wenn sie das eigene Selbst, als durch die Aufmerk-
samkeit des Anderen beschdmtes, unter der Bedingung einer nicht
kompensierbaren Asymmetrie erfahrbar macht.*3

So hatte Sartre die Scham als »vereinigendes Erfassen dreier Di-
mensionen« kurz beschrieben: »Ich schime mich tiber mich vor
Anderen« (SN, 518). Vorausgesetzt ist dabei, dass der Betreffende
unter dem Blick Anderer auf beschimende Art und Weise sichtbar
geworden ist; dass er sich dem entsprechend schamt (wofiir lasst
Sartre hier zundchst aus) und dass in der Weise der Scham seine
Aufmerksambkeit ganz auf sich selbst und gerade nicht auf Andere
gerichtet ist.** Je >brennender« die Scham in der Aufmerksambkeit auf
sich selbst empfunden wird, desto mehr muss sie schliefilich dahin
tithren, sich selbst zum Verschwinden zu bringen. Die Scham ist

42 Vgl. PS, 357; H. Blumenberg, Schriften zur Literatur 1945-1958, Berlin 2017, 214.

43 In jenem >wenn¢ liegt eine entscheidende Einschrinkung. Keineswegs lduft
die Scham (bzw. jede Art der Scham) immer darauf hinaus. Ein >Anflug< von
Scham kann auch ein Zeichen des Respekts gegeniiber einem Publikum sein,
unter dessen Augen man tritt. Und die dann iiberwundene Scham kann der
urteilenden und moglicherweise verurteilenden Macht der Anderen bewusst die
Stirn bieten...

44 Der Andere kénne nicht durch meine Aufmerksamkeit anvisiert werden; und
diese sei immer intentionales Gerichtetsein auf Objekte, schreibt Sartre (SN,
484).

334

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Aufmerksamkeit und Scham

die Unertréglichkeit, im Zustand des Beschidmtseins verbleiben zu
konnen, ohne die Quelle, den Grund oder Anlass der Scham - der
>Blick« der Anderen kommt in jeder dieser Hinsichten in Betracht -
neutralisieren zu koénnen. Die auf das Selbst des Beschdmten fokus-
sierte Scham, die das Selbst >selbst« als ihre eigentliche Quelle und
als ihren Grund ausmacht, kann nicht den Anderen ins Auge fassen.
Das wiirde die Scham nur vertiefen. Darin liegt die in der Situation
der Scham unabwendbare Asymmetrie: der Beschamte erfahrt sich
in seinem Selbstsein als beschimt und geht darin auf, ohne mit
dem Anderen noch moralische Gleichheit erfahren zu kénnen. Die
Scham ist vielmehr die grofite Demiitigung gegeniiber dem Anderen
und unter seinen Augen. Sich ihm gegeniiber zu befinden, bedeutet
in diesem Falle, sich ganz >unter ihm« zu befinden als beschémtes,
inferiores Selbst.*>

Im Allgemeinen wird die Scham dadurch entschirft, dass man
annimmt, man schame sich stets fiir etwas - und nur fiir etwas, so-
wie mehr oder weniger voriibergehend, so dass schliellich nur noch
eine Spur weitgehend verdriangter Erinnerung in einem von der
Scham wieder weitgehend befreiten Leben zuriickbleibt. Tatsachlich
ist die Scham aber bereits von Sartre auf die bloffe Faktizitit des
schieren Sichtbarwerdens selbst bezogen worden, so dass insofern kei-
ne Rede davon sein kann, man konne sie als blofy voriibergehendes
Phanomen wieder loswerden. Sartre stellt die Scham explizit nicht so
dar, als komme sie zu einer unvermeidlichen Sichtbarkeit nur unter
bestimmten Bedingung der Aufmerksamkeit Anderer kontingenter-
weise hinzu. Sartre hélt vielmehr das schiere »Gesehen-werden« im
Sinne einer dadurch unvermeidlich bedingten Objektwerdung fiir
fundamental (SN, 463), die das beschamte Subjekt »anerkennen«
(SN, 471, 519) und sich eingestehen miisse. Die Scham, schreibt
Sartre, pointiert, »ist ein Gestdndnis« (SN, 472). Zugleich zwinge
sie uns auf, genau davor >fliehen< zu missen, dass wir uns in ihr

45 Bestimmte Gewalttiter wissen anscheinend um diesen Zusammenhang, wenn
sie ihre Opfer genau das zu tun zwingen, was letztere am allerwenigsten >mit
sich vereinbaren< konnen, namlich wieder Andere, etwa ihre Frauen und Kin-
der, zu Opfern zu machen. Werden Opfer, in diesem Falle Viter, auf diese Weise
zu zutiefst beschamten Tatern, erfahren sie sich als moralisch >restlos< zerstort;
zumal wenn sie sich zuvor ganz und gar als zum Schutz der ihnen Anvertrauten
Bestimmte begriffen haben. Nur die Scham verrdt am Ende gegebenenfalls noch
eine Spur dessen, was zerstort werden sollte.

335

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XI

als »transzendenzloses« Sein begreifen missen (SN, 472f., 513). Ab-
surderweise versuchen wir dem zu entgehen, was uns die Scham
scheinbar zweifelsfrei offenbart hat: dass wir — unter dem >Blick< der
Anderen - ein solches Sein sind. Wir fliehen insofern vor uns selbst,
ohne uns je entkommen zu kénnen.

So oft das einschlagige Kapitel {iber den »Blick« in Sartres »pha-
nomenologischer Ontologie« Das Sein und das Nichts bereits kom-
mentiert worden ist, so klar ist, dass der Autor hier nur >soziale<
Verhiltnisse zwischen Wesen in Betracht zieht, die einander in der
Weise der Objektwerdung gegenseitig >entfremden« konnen. Keinen
Moment verschwendet der Autor auf den Befund, dass wir zur Welt
der Anderen urspriinglich, von Geburt an, niemals so kommen kén-
nen, dass wir deren >Blick< erwidern konnten oder ihm auch nur
standhalten miissten. Das Neugeborene erblickt, mehr oder weniger
geblendet, »das Licht der Welt¢, wie man meist gedankenlos sagt*,
kann aber die Anderen, in deren Hénde es gefallen ist, als solche
noch nicht sehen, sie allenfalls mit dem Federgewicht seines kleinen
Korpers fiihlen in einer diskreten Praxis der Aufnahme, die es kei-
neswegs der Sichtbarkeit aller Anderen aussetzt.*” Bei Sartre betrifft
uns das »Faktum des Anderen« stets nur als Gefahr, niemals als
vor ihr und vor dem >Blick« Dritter Schiitzendes (SN, 494). Dabei
ist es doch genau das, was im sozialen Geborenwerden liegt: das ver-
antwortliche Versprechen, das fortan Anderen ausgesetzte, neugebo-
rene Wesen nicht wehrlos dem »>Blick« Dritter auszuliefern — wie im
Extremfall digital organisierten sogenannten Kindes»missbrauchs«
offensichtlich in verbrecherischem Ausmaf3 geschehen.*$

46 Vgl. Vf,, Europdische Ungastlichkeit und >identitire« Vorstellungen. Fremdheit,
Flucht und Heimatlosigkeit als Herausforderungen des Politischen, Hamburg
2019, Kap. X.

47 Diese bis heute nur sehr unzureichend bedachten Zusammenhinge iibersieht
auch Levinas, wo er Diskretion, Indiskretion und Weiblichkeit aufeinander
bezieht (wie in Schwierige Freiheit. Versuch tiber das Judentum, Frankfurt/M.
1992, 46, 51).

48 Vgl. die aktuelle, neueste Entwicklungen wie das sog. Cybergrooming ein-
schliefende Dokumentation auf arte.tv/de/videos/113627-000-A/kinderschaen-
der-im-visier/ Sie beweist, wie teilweise binnen weniger Stunden todlich fiir
die jeweils betroffenen Kinder und Jugendliche diese mit intensivster Scham
einhergehenden Praktiken sein kénnen.

336

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Aufmerksamkeit und Scham

Bei Sartre hat es dagegen den Anschein, als sehe uns ein verall-
gemeinerter, anonymer Anderer* mit der Drohung entfremdender
Objektwerdung immer schon an (SN, 498), in jedem Augenblick
und ohne dass es hier einer besonderen Beriicksichtigung eines
konkreten Verhaltens {iberhaupt bediirfte. Zumindest besteht diese
Drohung fiir Sartre in dem Sinne, dass es mehr oder weniger wahr-
scheinlich ist, dass wir jederzeit vom >Anderen< angesehen werden
kénnen. (Eine tendenziell paranoide Vorstellung, die man durch
die Neuen Medien bestitigt sehen konnte.) So wird verstindlich,
dass man versucht sein kann, aus der Objektivation zu fliehen, die
Sartre auf den »>Blick« zuriickfithrt (SN, 465, 467). Dabei sind die
Augen nur die »Trager des Blicks« (SN, 503f.,, 466). Keineswegs
sind sie es, die uns ansehen: Es ist vielmehr der Andere als Subjekt
(SN, 497), der als solches »keine Erscheinung in der Welt« ist und
insofern »nie gegeben« sein kann.”® Nur unter dieser Voraussetzung
»gewinne ich meine Objektheit« (SN, 486). Einen Blick zu erfassen
bedeutet, sich in dem Sinne angeblickt zu wissen, dass man dadurch
»unheilbar« zum Gegenstand erstarren muss (SN, 467, 479, 483).
Das ist die »permanente Struktur des Fiir-Andere-seins«, vor der wir
permanent fliehen und die sich uns immerfort entzieht (SN, 482).5!

Sichtbar sein heif3t fiir Sartre nicht nur, irgendwie gesehen wer-
den konnen, sondern sich dabei unvermeidlich, und ohne dem je
entgehen zu kénnen, einer »wehrlosen Objektheit« iiberantwortet
zu finden, die mit Riicksicht auf Andere, Nahestehende, Dritte oder
anonyme Zeitgenossen im Grunde gar keinen Unterschied kennt.
Es bedeutet grundsitzlich, »dafl ich verletzlich bin, daf§ ich einen
Korper habe, der verwundet werden kann, daf! ich einen Platz ein-
nehme und daf3 ich in keinem Fall aus dem Raum entkommen kann,
wo ich wehrlos bin, kurz, daf ich gesehen werde« (SN, 467). Das al-
lein ist bereits der »Stindenfall« (SN, 474, 516): iiberhaupt Objekt zu
sein; und zwar nicht aufgrund irgendeines Fehlers, Makels, Stigmas,
Missgeschicks oder Verrats, sondern allein deshalb, weil wir auf die
Welt »gefallen« sind. Diese »urspriingliche Scham« liefert fiir Sartre
die ontologische Folie, auf der alle anderen, spateren Erfahrungen
von Scham lediglich »symbolisch spezifiziert« werden (SN, 516).

49 Vgl. J.-P. Sartre, Entwiirfe fiir eine Moralphilosophie. Reinbek 2005, 93, 634.
50 Vgl. SN, 486, 488, 508.
51 Vgl. SN, 484, 471, 489.

337



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XI

Hier klingt, wie bei Philosophen anscheinend unvermeidlich in
diesem Zusammenhang, die Heidegger'sche Geworfenheit an>?, die
mit einer Phidnomenologie der Geburt allerdings rein gar nichts
zu tun hat. Geborene und auf diese Weise >zur Welt Gebrachte«
sind gerade nicht als >Geworfene« >da«. Die Erfahrung, sich wie
in die Welt >geworfen< vorzufinden, kann allenfalls als privative
Bestimmung des Geborenseins verstandlich werden: Wo die Verbin-
dung einer generativen Filiation>® geradezu >sinnlos< erscheint oder
bereits zerrissen ist, da kann man sich wie >geworfen< in die Welt,
ohne Abstammung, Geschichte und Aufnahme in sie erfahren. Bei
Sartre ist die generative Zerrissenheit aber bereits der unbefragte
Ausgangspunkt seiner Frage, wie man auf die Anderen stofit, wie
man ihnen ausgesetzt und ausgeliefert ist. Dabei miindet gleich der
erste Befund, der des unvermeidlichen Gesehen-werdens, in eine
ontologische Fatalitdt: man findet sich als Objekt des Anderen vor,
schiamt sich angesichts dessen und wird niemals authoren kénnen,
sich allein aufgrund dessen seiner selbst schimen zu miissen, weil
man jenem »Siindenfall« von vornherein nicht zu entgehen ver-
mochte, zu dem es auch ohne jeglichen Fehler, ohne Missgeschicke
und eigens Beschimendes kommen muss, das spéter gleichsam in
die immer gleiche Kerbe schlagen wird.>* Aus diesem Siindenfall
geht die unsichtbare Anwesenheit des Anderen hervor, »die meine
Scham trdgt und von allen Seiten umfangt« (SN, 485).

Das, und nicht etwa Beschamendes, das wir uns selbst bzw. unse-
rem Selbst zuzurechnen hitten, bezeugt die Scham (SN, 490). Es ist
keine intime, keine personliche Scham, die mich zwingen koénnte,
mich zu verbergen und womdglich endgiiltig unsichtbar zu machen.
Es ist die Scham aller, vor der alle gleich sind, weil sie ausnahmslos
nur unter dem »>Blick< des Anderen >sozial< existieren konnen. Doch
wenn alle Grund dazu hitten, sich >ontologisch« zu schdmen, dann
hat keine(r) einen besonderen Anlass dazu. Und wenn wir uns nur

52 Einer neuzeitlichen Welt eingeordnet, die angeblich - in der Sicht Blumenbergs
- einen »Grund ihrer Sozialitat« allenfalls noch im »Grund der Kontingenz des
Daseins aller« auszumachen erlaubt (Blumenberg, PS, 382).

53 Vgl. zu diesem Begriff ]. Patocka, Ketzerische Essays zur Philosophie der Ge-
schichte, Stuttgart 1988, 44f; ders., Die Bewegung der menschlichen Existenz,
Stuttgart 1991, 139.

54 Fir Nietzsche gehort dies zur pathologischen Geschichte des Christentums; vgl.
W. Stegmaier, Nietzsches Befreiung der Philosophie, Berlin 2012, 169.

338

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Aufmerksamkeit und Scham

als freie Wesen in Freiheit schdimen konnen, so dass es zur Scham
niemals kommen kann, wenn wir sie nicht auch >iibernehmens,
um uns selbst zu schdamen, ist es nur ein Schritt hin zu einer von
jeglicher Scham befreiten Freiheit, der gegeniiber der Vorwurf der
Schamlosigkeit gar nicht mehr verfangen kénnte.

Nachdem sich die Menschen nach Sartres, von Blumenberg wie-
der aufgegriffener Uberzeugung von einer »grauenhaften Sichtbar-
keit«> unter den vermeintlich alles durchdringenden Augen eines
jederzeit wachsamen und allgegenwirtigen absoluten Zeugen befreit
haben, erweisen sie sich zwar als »undurchdringlich«, insofern ihr
Fiir-sich-sein allgemeiner Sichtbarkeit entzogen ist. Doch das allein
ist kaum dazu geeignet, die sie beschdmende Sichtbarkeit im >Blick«
der Anderen zu entschérfen. Was sind sie denn dariiber hinaus
noch? Welches Geheimnis® sollte ihr Fiir-sich-sein bergen? Erweist
es sich als >reines« Fiir-sich-sein nicht als so gut wie leer? Und war-
um sollten wir iiber den sichtbaren Anderen hinaus, so wie er unsere
Aufmerksamkeit beansprucht, noch irgendetwas von ihm wissen
wollen? Und wenn sich die Aufmerksambkeit stets und unvermeidlich
auf den angeblich in der Weise der Objektheit begegnenden Ande-
ren bezieht, der allein deshalb schon in die Scham stiirzen muss,
entfillt dann nicht jeglicher besondere Grund, sich zu schdmen?
In Anbetracht dieser ontologischen Scham sind bei Sartre doch alle
Menschen gleich; und einen besonderen Grund, jeweils sich selbst
fiir etwas Bestimmtes und nicht blofl unter den Augen irgendeines
Anderen zu schiamen, haben sie zunichst nicht.

Es trifft nicht zu, dass die Aufmerksamkeit bei den Phanomenolo-
gen auf wenig Interesse gestoflen ist, wie Blumenberg schreibt (ZdS,
791, 95). Aber im Falle Sartres (den Blumenberg im Kap. XI [»Auf-
fallen und Aufmerken«] seines Buches Zu den Sachen und zuriick
so wenig diskutiert wie William James®’, Aron Gurwitsch, Maurice

55 BM, 808; vgl. Kap. X, 3 in diesem Bd.

56 Lt. Peter v. Matt lingst ein »Allerweltsbegriff«, der allzu oft dazu missbraucht
wird, sich sein Verhalten Anderen gegeniiber »als Diskretion anrechnen« zu
lassen; v. Matt, ... fertig ist das Angesicht, 95.

57 Vgl. W. James, Principles of Psychology. Vol. I [1890], Cambridge, London 1981,
424 zur Aufmerksamkeit, sowie zur Einstufung William James’ als Phdnomeno-
loge in diesem Zusammenhang J. Linschoten, Auf dem Wege zu einer phdnome-
nologischen Psychologie. Die Psychologie von William James, Berlin 1961.

339

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XI

Merleau-Ponty oder Paul Ricceur®®) muss man sich doch fragen,
ob sie nicht um entscheidende Momente verkiirzt wird, wo er sie
auf das Bewusstwerden der eigenen Sichtbarkeit unter den Augen
Anderer bezieht, um davon ausgehend seine Theorie der Scham zu
entfalten. Blumenberg hilt den offenkundig intersubjektivistischen
sozialontologischen Rahmen, in dem Sartre wie schon Husserl in
seinen Cartesianischen Meditationen das Verhiltnis zum Anderen
diskutiert, fiir eine Sackgasse. Vom transzendentalen Ich aus, das
sich gemdfl Husserls Beschreibung erst einmal jeglicher Geltung
>weltlicher< Erfahrung entledigen musste, fithrt fiir ihn kein Weg
mehr zum Anderen, der nicht aporetisch verbaut ware.”®

4. Auswege?
Andeutungen einer sprachlich sensibilisierten Kultur
der Aufmerksamkeit

Blumenbergs Devise Zu den Sachen und zuriick wirft demgegeniiber
nun die Frage auf, wie denn anders zu verfahren wire. Das Buch, das
diesen Titel trdgt, enthilt kein klar geschnittenes methodologisches
Programm. Beobachtet man aber, wie Blumenberg vorgeht, lassen
sich daraus doch wenigstens Umrisse einer Antwort auf diese Frage
entnehmen.

Das Husserl zugeschriebene »Versprechen eines unmittelbaren
Umgangs mit den Realitéten selbst, ohne ihre Geschichte, ohne ihre
Sprache, ohne ihren Begriff«, lasst sich nicht einlésen (ZdS, 238).
Wenn das so ist, bleibt dann eine andere Wahl, als sich zunéchst auf
die geschichtlich und begrifflich imprégnierte Sprache zu besinnen,
deren man sich unvermeidlich immer schon bedienen muss, um
tiberhaupt irgendetwas, was sich zeigt, thematisieren zu koénnen?
»Sache« wire demnach zunéchst das, was >zur Sprache kommt<. Aber
nicht auf unbedachte oder beliebige Art und Weise, sondern so,
dass auf das Wie des Zur-Sprache-kommens eigens geachtet wird. In
diesem Sinne scheint Blumenberg seinen Leser:innen nahezulegen,
dass »>Sache« nichts je einfach von sich aus sist, sondern alles erst

58 Zu den Genannten im Kontext einer Philosophie der Aufmerksamkeit vgl. die
entsprechenden Hinweise in Kapitel VIII, 1 in diesem Bd.
59 Siehe das Kapitel VIII in ZdS, sowie BM, 837.

340

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Auswege?

wird, was durch Aufmerksamkeit >sichtbar< zu machen ist (s.0.).
Dabei muss es sich um eine doppelte Aufmerksamkeit handeln: auf
das, was zur Sprache gebracht wird, und darauf, wie es zur Sprache
gebracht und dabei an Andere adressiert wird, deren gleichsinniges
Verstandnis der fraglichen Sache niemals einfach vorauszusetzen
ist. Insofern muss jeder Versuch, ihre Aufmerksamkeit auf das zu
lenken, was zur Sprache gebracht wurde, gleichsam mit der Frage
einhergehen, ob sie der fraglichen >Sache« mit Riicksicht auf ihre
sprachliche Artikulation beipflichten konnen oder nicht. Das heif3t
(in meinem von Blumenberg abweichenden Verstindnis), letztere
muss Anderen >zu denken gegeben< werden; und zwar mit der Er-
wartung ihrer dissensuellen Erwiderung. Zu einer solchen Erwide-
rung sind aber nur »leibhaftig« Existierende in der Lage. Im Verhalt-
nis zu Anderen konnen wir »nur iiber Leiber interagieren«. Dem-
gegeniiber war »Phénomenologie [...], ihrem Reinheitsgebot nach,
zu vergessen gehalten, wer es war, der sich ihre Fragen stellte und
deren Antworten mit einem Sicherheitsgrad beanspruchte, der auf
eine theoretisch verzweifelte Lage — der des Descartes vergleichbar -
schlieflen liefS« (ZdS, 174).

Wie dem auch sei, jedenfalls muss es wenigstens jemand sein, auf
den wir uns mit der Wer-Frage beziehen konnen, der Andere auf
etwas aufmerksam machen, ihnen >zu denken geben« und von ihrer
Erwiderung eine Kldrung der fraglichen >Sache« erwarten kann, die
aus eigener, evidenter, auf Apodiktizitit und Addquatheit zielender
Einsicht schlechterdings nicht zu gewinnen ist, wo man es mit einer
zutiefst historisch imprégnierten Idiomatik zu tun hat. Und wo wire
das - mit Ausnahme alles Mathematisierbaren, an dem sich auch
Husserl als Arithmetiker anfangs orientiert hatte — nicht der Fall?

Blumenberg ldsst die cartesianische Tradition des cogito energisch
hinter sich, jenes >Ich denke<, das »in seiner Evidenz [..] gianzlich
unempfindlich dagegen [war], in einem weltgebundenen Subjekt
vorzukommen«. »Als dessen >Inhalt< transzendierte es doch dieses
momentan; war Vorkommnis in dieser Welt und dennoch nicht
von dieser Welt« (ZdS, 175). Dagegen setzt Blumenberg die Sensibili-
tat weltgebundener, wenn auch auf ihre Innerweltlichkeit vielleicht
doch nicht ginzlich reduzierbarer, leibhaftiger Subjekte, die sich zur
Klarung all dessen, womit sie es zu tun haben - von den einfachsten
Empfindungen bis hin zu Weisen der Imagination und der Fiktion -
auf dissensuelle Erwiderung hin an Andere wenden miissen.

341

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XI

Nichts dergleichen ist einfach von sich aus evident bzw. auf der al-
leinigen Grundlage eines transmundan-weltfremden Ichs zu verbiir-
gen. Vielmehr muss ein leibhaftiges, als >jemand< wahrnehmbares
Subjekt einen Anderen sprachlich auf etwas aufmerksam machen,
damit etwas Uberhaupt als >Sache« zum Vorschein kommen kann.
Phdnomenologie wire demnach keine Angelegenheit von Gnaden
des Sicht- und Wahrnehmbaren, das in Weisen eines theoretischen
»Sehens« zu evidenter Gegebenheit zu bringen wire. Eine »beschrei-
bende Disziplin wie die Phanomenologie« wire vielmehr eine philo-
sophische Angelegenheit »von Gnaden der Aufmerksamkeit« (ZS,
191) und dartiber hinaus als deren philosophische >Kultur< zu ver-
stehen. An jhrem Beginn hitte Besinnung darauf zu erfolgen, wie
jemand jemand anderen auf etwas oder auf jemanden als sich Zei-
gendes aufmerksam macht und dabei auf die sprachlich sensible
Form seines Vorgehens achtgibt. Das wiederum kann nur in dissen-
sueller Artikulation geschehen, denn die fragliche Sensibilitat diirfte
niemand einfach sich selbst bescheinigen kénnen. Vielmehr wird
sie nur wirklich in der Auseinandersetzung mit Anderen, wo Auf-
merksamkeit auf abweichende Aufmerksambkeit trifft und mehr oder
weniger sprachlich sensible Artikulationsformen mit abweichenden
sprachlichen Fassungen der in Rede stehenden »>Sache« konfligieren.

Das heifSt nicht, dass Blumenberg nun mit wehenden Fahnen
zu einer »linguistischen Phanomenologie« im Stile John L. Austins
tiberlaufen miisste, auf deren Néhe zu einer hermeneutisch gewen-
deten Phinomenologie u.a. Ricceur mehrfach aufmerksam gemacht
hat.% Austin blieb doch ein Philosoph der »normalen Sprachec,
ohne dem (soweit ich sehe) Rechnung zu tragen, dass es streng
genommen nur mehr oder weniger >normalisierte« Idiome geben
kann, aber gewiss keine einfach >hinzunehmende« sprachliche Nor-
malitdt, wie es Wittgenstein suggerierte.®! Doch Blumenberg kommt

60 Siehe die Anm. 98 zu Kap. VIII, sowie P. Ricceur, Sprachwissenschaftliche Analy-
se und Phinomenologie des Handelns, in: Wissenschaft und Weltbild 25, Nr. 4,
(1972), 254-260, hier: 257; A la gloire de la phronesis (Ethique a Nicomaque. Liv-
re VI), in: J.-Y. Chéteau (éd.), La vérité pratique. Aristote, Ethique a Nicomaque.
Livre VI, Paris 1997, 13-22. In: Wege der Anerkennung (Frankfurt/M. 2006, 22,
36) wendet sich Ricceur gegen den Standpunkt, die Beschreibung geldufiger
Sprache ergebe bereits Philosophie.

61 L. Wittgenstein, Bemerkungen tiber die Philosophie der Psychologie, Werke Bd. 7,
Frankfurt/M. 1984, Nr. 630.

342

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Auswege?

letzterem schliefilich weit entgegen, wo er daran erinnert, dass auch
Wittgenstein vor allem daran interessiert war, etwas zu sehen bzw.
sehen zu lassen — bevor man daran denkt, irgendetwas in streng ar-
gumentativer Beweisfithrung geltend zu machen. Setzt nicht alles ar-
gumentativ zu Verhandelnde und womoglich zu Beweisende voraus,
dass es uiberhaupt etwas >gibt«, woran man ankniipfen kann? Was
aber »gibt es< in nicht nur trivial bzw. naiv vorzufindender Art und
Weise? Genau das, was man Anderen sprachlich artikuliert unter
Hinweis auf sich Zeigendes zu denken gibt, so dass die alte Antithese
res non verba immer schon unterlaufen wird (ZdS, 347). Auf dem
Weg der sprachlichen Artikulation kommt eine >Sache« tiberhaupt
erst als solche zum Vorschein und am Ende auch zu wenigstens vor-
laufig unbestrittener Geltung, wenn sie Anderen auf nachvollziehba-
re Art und Weise beschrieben und dariiber hinaus >nahegebracht«
wird. Typischerweise richtet sich die Aufmerksambkeit dann vielfach
auf bislang >Ubersehenes<, das paradoxerweise gerade als >Nichstlie-
gendes« zunichst fern liegt (vgl. ZdS, 348).

Was nun die Existenz leibhaftiger, mundaner Subjekte angeht,
die wir als »jemanden< ansprechen konnen, so liegt nach Sartres
Einschitzung das wohl am meisten >Ubersehene« und zugleich all-
taglich stindig unbefragt Vorausgesetzte gerade darin, was es fiir sie
bedeuten muss, iiberhaupt fiir Andere sichtbar zu sein. Auch wenn
man Sartres ontologische Deutung der Scham nicht fiir iberzeugend
hilt oder meint, sie miisse unweigerlich an jeder spezifischen Scham
vorbeigehen, die man angesichts Anderer fiir etwas empfindet, sie
macht uns doch auf eine Grundbedingung jeglicher Sozialitit auf-
merksam, die in deren normalisiertem Funktionieren eigentiimlich
verdeckt bleibt: Jedes personliche und leibhaftige Verhaltnis zu An-
deren setzt voraus, dass man fiir sie in der einen oder anderen
Weise sichtbar geworden ist und gegebenenfalls wieder sichtbar wer-
den kann. Und damit geht eine radikale Exposition einher, wie sie
im Fall des nackten Neugeborenen unverkennbar ist. Das kleine
Kind wird normalerweise jeglicher Zudringlichkeit fremder Blicke
von Anfang an entzogen. Es wird aber in seinem ganzen weiteren
Leben gleichsam auf den basso continuo seiner elementaren Nackt-
heit gestimmt bleiben, an die gerade die Bekleidung erinnert. Nicht
jede freiwillige, wohl aber jede erzwungene &ffentliche Entbléflung
macht unmissverstindlich den Zusammenhang klar, der >elemen-
tar< zwischen dem unausldschlichen, in jeder Hinsicht >nackten

343

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XI

Zur-Welt-kommens, das wir Geburt nennen, einerseits und einer
Schutzlosigkeit andererseits besteht, die in der Auslieferung an eine
vollkommen ungeschiitzte Sichtbarkeit liegt. Von Anfang an und
unabénderlich sind wir der Mdglichkeit ausgesetzt, normalerweise
aber nicht hilflos auch ausgeliefert, auf ein buchstablich und im
ibertragenen Sinne >nacktes< Leben reduziert zu werden. Nichts
verbirgt die Kleidung normalerweise derart effektiv wie gerade dies:
also nicht etwa den unter ihr nackten Korper, sondern die Moglich-
keit gewaltsamer Reduktion auf die vollkommen entbléf3te Sichtbar-
keit eines leibhaftigen Selbst, das sich unter dem Druck entbldfsender
Gewalt mit seiner schieren Sichtbarkeit >restlos< identifiziert sehen
muss. Darin liegt, was das >bekleidete Selbst< am meisten von sich
weist, so dass es ihm am fernsten liegen muss, sich genau das ein-
zugestehen: Es bleibt auf seine schiere, wehrlose Sichtbarkeit grund-
satzlich jederzeit gewaltsam reduzierbar.

Darauf aber muss man zuerst aufmerksam bzw. aufmerksam ge-
macht werden.®? Niemals von Geburt an, vielmehr erst nachtraglich
kann in gewissen Grenzen klar werden, welche Gefahr fiir ein leib-
haftig existierendes, Anderen von Anfang an radikal exponiertes
Selbst darin liegt, sozialen Bedingungen seiner Sichtbarkeit gewalt-
sam unterworfen zu sein - bis hin dazu, sich ganz und gar und ohne
jegliche Zuflucht fiir sich selbst schamen zu miissen, und mit der le-
talen Konsequenz, deshalb geradezu >vom Erdboden verschwindens,
in ihm zu >versinken< und gar nicht mehr dem >Blick« Anderer
ausgesetzt leben zu wollen bzw. dies wollen zu miissen.

In ihrer duflersten Konsequenz revoziert die Scham am Ende
die Grundbedingung, unter der wir iiberhaupt >auf der Welt< und
»zur Welt< sind - nicht etwa als ein buchstidblich welt-fremdes
transzendentales und transmundanes Ich, sondern als ein sichtbares,
leibhaftiges Selbst, das in seiner Sichtbarkeit niemals aufgehen mag,
aber doch damit rechnen muss, auf sie reduziert zu werden. Das
gilt, wenn sich die in der Scham realisierte Beschdmung nicht mehr
nur auf etwas bezieht, fiir das sich jemand unter den Augen Anderer
schdmen miisste, wenn sie vielmehr das sichtbare und mit seiner
Sichtbarkeit identifizierte Selbst ganz und gar erfasst. Am Ende ist es

62 Wie es zweifellos geschieht, wenn Praktiken der Beschdmung zum Zweck der
Bestrafung offentlich zum Zuge kommen; vgl. H. P. Duerr, Nacktheit und
Scham. Der Mythos vom ZivilisationsprozefS. Bd. I, Frankfurt/M. 1994, §17.

344

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Auswege?

allein das Selbst, das sich selbst fiir sich selbst schamen muss - dafiir,
dass es iiberhaupt »da< ist und >existiert«.%> So kann die Scham in die
potenziell moralisch letale Tendenz miinden, das beschimte Selbst
mitsamt der Scham selbst zum Verschwinden zu bringen bzw. dies
wollen zu miissen.

Nichts dergleichen kann einem transzendentalen Ich widerfah-
ren, das Husserl als eigentiimlich {iber Geburt und Tod erhaben be-
schreibt, um von der Zeit, der es ausgesetzt ist, nur noch ein re- und
protentional gesichertes Kontinuum, aber keine Spur einer Gewalt
zuriickzubehalten, die ein leibhaftiges, riickhaltlos in der Welt sicht-
bares Selbst so erfassen kann, dass es dahin tendieren muss, sich
am Ende selbst ginzlich zum Verschwinden zu bringen. Darin aber
liegt nach dem hier skizzierten Verstindnis die besondere Finalitt
der Scham, mag sie im fliichtigen Erréten, im Sichabwenden und
schiichternen Zuriicktreten aus dem Rampenlicht der Offentlichkeit
auch nur voriibergehende Bedeutung haben. Fliichtig und voriiber-
gehend, moglicherweise aber auch beim vermeintlich kleinsten An-
lass schon auch dauerhaft beschdmt wird allemal ein Selbst, das
der mit Anderen doppelsinnig geteilten Welt derart ausgesetzt ist,
dass es infolge seines Beschamtwerdens Gefahr lauft, sich als zutiefst
beschdmtes zum Verschwinden bringen und insofern ausloschen zu
miussen. Das, und nicht der von Sartre beschriebene >Skandal« der
Existenz als sichtbares >Objekts, ist der dunkle Hintergrund mannig-

63 Wie es Levinas mit den eingangs zitierten Worten nahelegt. Dabei klart er aller-
dings das Missverhaltnis nicht auf, das zwischen der angeblichen Scham allein
dafiir, auf der Welt >vorhanden«< zu sein, einerseits und dem seines Erachtens
grofiten Skandal andererseits besteht, ungefragt zur Welt gebracht worden zu
sein. Warum sollte man sich unter dieser Voraussetzung fiir die eigene >blofe
Existenz< schdmen, wo doch allein Andere fiir sie verantwortlich sein kénnen?
Vgl. Levinas, Parole et silence, 109, 156. So gut wie gar nicht berithrt wird in
einem solchen Ansatz die Problematik einer gesellschaftlich induzierten Scham
(fiir die man sich zusitzlich schimt), die die Betreffenden zu unnétiger, aber
permanenter Angst vor Anderen anhilt und sie auf diese Weise >subjektivierts,
wie es w.a. Didier Eribon, zT. im Anschluss an Anni Ernaux, gezeigt hat in:
Gesellschaft als Urteil. Klassen, Identititen, Wege, Berlin 2017, 47f., 70, 82, 91,
97, 106; ders., Riickkehr nach Reims [2009], Berlin 2023, 21, wo von einer »An-
thropologie der Scham« die Rede ist, die sich ohne eine politische Philosophie
und Kritik >beschdmender« Herrschaftsverhiltnisse nicht denken ldsst. In die
gleiche Richtung zielt (ohne >soziologische« Absicht) vor spezifisch jiidischem
Hintergrund Georges-Arthur Goldschmidt in seiner Autobiografie Uber die
Fliisse, Frankfurt/M. 22012, 231, 283, 401.

345

- &m 18.01.2026, 20:41:15.


https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XI

faltiger symbolischer Signifizierungen der Scham, die uns in ihrem
normalen Voriibergehen erfolgreich dariiber hinwegtduschen kann,
wie riickhaltlos wir von Anfang an der mit Anderen geteilten Welt
ausgesetzt sind - bis hin dazu, am Ende gar >nicht anders zu kon-
nens, als uns den letzten Riickhalt in ihr selbst zu entziehen. So stellt
sich uns die Scham am &duflersten Rand eines Verschwindens dar
- an einer Grenze, die man nicht iiberschreiten kann, ohne dieses
Schicksal selbst teilen zu miissen. Deshalb kann von der Scham nie-
mals >vollumfénglich< und insofern addquat die Rede sein, sondern
nur indirekt, mehr oder weniger diskret und mehr oder weniger
verfehlt.64

64 Wie vielleicht von allem, was nur ankommt, indem es verschwindet, wie es Der-
rida generell vom Ereignis behauptet, das einen »RifS« in der Zeit bewirkt, dem,
wie er meint, keinerlei »eigene und unabhingige Phanomenalitit« zuzuerken-
nen sei (vgl. J. Derrida, Der Entzug der Metapher, in: V. Bohn [Hg.], Romantik.
Literatur und Philosophie. Internationale Beitrdge zur Poetik, Frankfurt/M. 1987,
317-355, hier: 349).

346

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XII

Gegenwartige Probleme einer Phanomenologie der
Affekte
— mit Blick auf die Sozialforschung

1. Im Kontext fragwiirdiger Anspriiche auf >Wissenschaftlichkeit< (347) | 2. Sichtbar-
keit und Scham (354) | 3.Probleme der Beschreibung und ihrer hermeneutischen
Ressourcen (362) | 4. Menschliche Visibilitdt in der Auslegung Hans Blumenbergs —
mit Ricksicht auf deren gegenwirtige analoge und digitale Bedingungen (365) | 5. Re-
zente Formen der Be- und Entschimung im gesellschaftlichen Kontext (367) | 6.Im
Ubermafi: zwischen Mittelmafigkeit und Mafilosigkeit (372)

Whence this sundering of man
so that he is ashamed of himself!

1. Im Kontext fragwiirdiger Anspriiche auf
*Wissenschaftlichkeit¢

Einer idealisierten Physik a la Isaac Newton nachfolgend, ist seit
dem 18. Jahrhundert bekanntlich nach und nach eine ganze Reihe
von Diskursen mit einem zuvor nicht gekannten, klarungsbediirf-
tigen, nicht ohne Weiteres an dieser Disziplin zu orientierenden
Wissenschaftsanspruch hervorgetreten. Darunter die seinerzeit noch
von Aufklarern wie Karl Philipp Moritz als »Erfahrungsseelenkun-
de« bezeichnete Psychologie, aber auch die erst seit dem ersten
Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts nach Jean-Baptist de Lamarck sich
etablierende Biologie sowie mit Auguste Comte und anderen die
Soziologie. Das Seelische bzw. das Leben (psyche und anima, bios,
zoe und vita) schienen altbekannt zu sein.2 Doch bald musste man
feststellen, dass beides in der sich erst formierenden >wissenschaftli-
chen« Psychologie und in einer entteleologisierten Biologie allenfalls
sehr verfremdet zur Sprache kam. So, wie manche Psychologen als-
bald programmatisch »ohne Seele« glaubten auskommen zu sollen,

1 L.S.Feuer, Psychoanalysis and Ethics, Westport 1973, 91.
2 F A. Carus, Geschichte der Psychologie [1808], Berlin, Heidelberg, New York 1990.

347

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

so liefS die Biologie den Begrift eines als immanent zielgerichtet,
insofern aristotelisch aufgefassten Lebens hinter sich, um sich fort-
an den Spielen des Zufilligen und Notwendigen zu widmen, aus
denen alles Lebendige hervorgegangen sein sollte.> Die Soziologie
hingegen zielte darauf ab, einen zuvor ganz unbekannten bzw. eigen-
tumlich latenten?, jedenfalls neuartigen Gegenstand zur Sprache zu
bringen: die Gesellschaft, das bei Hegel so genannte »System der
Bediirfnisse«®, dessen genauere Untersuchung von Lorenz v. Stein
(ein Zeitgenosse Hegels) tiber Auguste Comte bis hin zu Georg
Simmel und Max Weber freilich zeigt, dass es viel mehr beinhal-
tet: Ein >sozietdres< System setzt immer schon voraus, dass man
einander wahrgenommen hat und in »Wechselwirkung« getreten
ist (wie es bei Simmel heif$t®). Darauf aufbauend werden institutio-
nelle Formen von Reziprozitit moglich, von denen man zeitweise
meinte, auf ihnen beruhe alles gesellschaftliche Leben.” Von Marcel
Mauss’ Theorie der Gabe tiber Claude Lévi-Strauss’ Untersuchung
der elementaren Formen der Verwandtschaft und Pierre Bourdieus
Theorie der Praxis und des symbolischen Kapitals bis hin zu Al-
vin W. Gouldners und Marcel Hénaffs Theorie der Gegenseitigkeit

3 F A. Lange, Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der
Gegenwart. Bd. 1, 2 [1866], Frankfurt/M. 1974; F. Jacob, Die Logik des Lebenden.
Von der Urzeugung zum genetischen Code, Frankfurt/M. 1972; T. Lenoir, Teleo-
logy without regrets. The transformation of physiology in Germany: 1790-1847,
in: Studies in History and Philosophy of Science 12 (1981), 293-354; ders., The
Strategy of Life, Dordrecht 1982; G. Canguilhem, Zur Geschichte der Wissenschaf-
ten vom Leben seit Darwin, in: ders., Wissenschaftsgeschichte und Epistemologie,
Frankfurt/M. 1979, 134-155; ders., Das Lebendige und sein Milieu, in: ders., Die
Erkenntnis des Lebens, Berlin 2009, 233-279.

4 Auf diese eigentiimliche Latenz hat Peter L. Berger aufmerksam gemacht in:
Einladung zur Soziologie, Miinchen 1984, 40.

5 G. W. E Hegel, System der Sittlichkeit, in: Friihe politische Systeme (Hg. G.
Gohler), Frankfurt/M., Wien, Berlin 1974, 13-102, hier: 74; M. Riedel, Studien
zu Hegels Rechtsphilosophie, Frankfurt/M. 1969; ders., Gesellschaft, Gemeinschaft,
in: O. Brunner et al. (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. 2, Stuttgart 1975,
801-862.

6 G. Simmel, Soziologie, Frankfurt/M. 1992, 663; vgl. S. Zimmermann, Vorgdngige
Gemeinsamkeit. Studie zur Ontologie des Sozialen, Freiburg, Miinchen 2021.

7 C. F. Graumann, Interpersonale Perspektivitit und Kommunikation, in: E. W,
Orth et al. (Hg.), Studien zur Sprachphdnomenologie, Freiburg i. Br., Miinchen
1979, 168-186.

348

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Im Kontext fragwiirdiger Anspriiche auf »Wissenschaftlichkeit¢

reicht eine bis heute anhaltende Diskussion® um die Frage, inwiefern
das, was Gesellschaft genannt wird und als soziales bzw. sozietdres
System aufgefasst werden kann, auf reziproken, aber auch asymme-
trischen Formen des Sozialen aufruht.® Angefangen beim zunéchst
einseitigen Anspruch des Anderen iiber dessen Erwiderung im ein-
vernehmlichen Gesprich und im polemischen Streit bis hin zum
politisch eskalierenden Agonismus und zum schismogenen Antago-
nismus, der am Ende im Biirgerkrieg der Beteiligten ihre bis dahin
doppelsinnig geteilte Lebensform vollig zu ruinieren droht.!

Jene Frage beschiftigt bald auch die Phdnomenologie, zunéchst
wie besonders bei Max Scheler, Edmund Husserl und Alfred Schiitz
unter >intersubjektiven< Vorzeichen, d.h. so, dass man sich fragte,
wie von einem vorauszusetzenden >Ich< aus der ihm zunéchst >frem-
de<« Andere iiberhaupt zugénglich und erfahrbar sein kann, sei es im
Modus des Mitleids oder des Mitgefiihls wie bei Scheler, sei es durch
Einfithlung wie bei Theodor Lipps, sei es in der Weise sozialen
Wissens wie bei Schiitz. Es konnte nicht ausbleiben, dass man sich
weiter zu fragen gezwungen sah, wie ein solches, anscheinend auch
in weit alteren Theorien der Empathie und der Sympathie immer
schon vorausgesetztes >Ich« iiberhaupt auftreten und als Subjekt
in Betracht kommen kann.!! Muss letzteres nicht allemal zunéchst
in Erscheinung treten und in einem >sozialen< Verhaltnis sichtbar
werden, damit von ihm tiberhaupt die Rede sein kann?? Geniigt

8 M. Mauss, Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in primitiven Gesell-
schaften [1925], Frankfurt/M. 31984; C. Lévi-Strauss, Die elementaren Strukturen
der Verwandtschaft [1947], Frankfurt/M. 21984; A. W. Gouldner, Reziprozitit
und Autonomie, Frankfurt/M. 1984; M. Hénaff, Der Preis der Wahrheit. Gabe,
Geld und Philosophie, Frankfurt/M. 2009; Vf., Umsonst: Die Gabe als nach-
triglich zu bewahrheitende Gegebenheit. Eine Zwischenbilanz der fragwiirdigen
Karriere der Gabe in kulturwissenschaftlichen, philosophischen und politischen
Diskursen der Gegenwart, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 38, Nr.1
(2013), 29-59.

9 So weitgehend die entsprechenden Voraussetzungen in {iberwiegend anonymi-
sierten gesellschaftlichen Verhaltnissen auch aus dem Blick geraten mégen.

10 Eine schon in der Antike beschriebene Einsicht; vgl. N. Loraux, Das Band der
Teilung, in: J. Vogl (Hg.), Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des
Politischen, Frankfurt/M. 1994, 31-64.

11 Vgl. P. Ricceur, Sympathie et respect, in: Revue de Métaphysique et de Morale 59
(1954), 380-397.

12 Vf, Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. I/II. Freiburg i. Br.
Miinchen 2018, Teil E.

349

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

es heute noch, mit Alfred Schiitz unter Berufung auf Max Weber
von bewusster Orientierung sozialen Verhaltens an Anderen auszu-
gehen'®, ohne sich weiter zu fragen, was >Orientierung, was »>Ver-
halten, >Subjekt< und >Anderer< nach Jahren sozialphilosophischer
Revisionen aller dieser Konzepte bedeuten — von der fraglichen
Bewusstheit einmal ganz abgesehen?* Kann sich sozialwissenschaft-
liche Forschung unverdrossen auf vermeintlich langst etablierte me-
thodologische Grundlagen stiitzen, ohne dieser Revision im Einzel-
nen Rechnung zu tragen? Liefe sie, wenn sie das versuchen wiirde,
dabei aber womdglich Gefahr, ihren eigenen Wissenschaftsanspruch
zu gefihrden? Oder kann sie letzteren um den Preis einer Ignoranz
gegeniiber Revisionen aller Grundbegriffe aufrechterhalten, ohne die
man nicht auskommt, wenn man dem Sozialen als solchem gerecht
zu werden versucht, so unubersichtlich es sich auch darstellt, inso-
fern es nach der Beobachtung Maurice Merleau-Pontys »niemals
frontal«, sondern nur in irreduzibler Vielfaltigkeit auftritt?!

Auch und gerade das ebenfalls vielfiltige Phanomen der Scham
fordert uns zu einer solchen Revision heraus, kann es doch nicht
als ausgemacht gelten, dass Scham einem bereits vorhandenen sub-
jektiven >Ich« widerfédhrt, das sich jeweils beschdmt weif$ oder sich
schamlos gibt und sich seiner Beschamung erwehrt. Vielmehr haben
wir Hinweise darauf, dass wir als >sozial< Lebende durch Scham und
Beschdmung »>subjektiviert<® werden, die uns als Beschdamte sichtbar
macht und zugleich dazu zwingen kann, sich eben dieser Sichtbar-
keit um nahezu jeden Preis entziehen zu wollen. Darin offenbart
sich eine Affizierbarkeit durch Scham, die keinem fiir sich seienden
und iiber sich selbst verfiigenden, vor allem epistemisch aufgefassten

13 A. Schiitz, Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Einleitung in die ver-
stehende Soziologie [1932], Frankfurt/M. 1981, 24 ff; M. Weber, Soziologische
Grundbegriffe, Tiibingen 1981, § 1/I1.

14 An dieser Stelle miissen selektive Hinweise geniigen, vgl. W. Stegmaier, Philo-
sophie der Orientierung, Berlin 2008; B. Waldenfels, Sozialitit und Alteritdt.
Modi sozialer Erfahrung, Berlin 2015; Vf., W. Stegmaier, Orientierung und An-
der(s)heit. Spielrdume und Grenzen des Unterscheidens, Hamburg 2022.

15 »Das Soziale tritt niemals frontal auf«, heifft es bei M. Merleau-Ponty, Die
Abenteuer der Dialektik [1955], Frankfurt/M. 1974, 187; »es ist bald Falle, bald
Aufgabe, bald Drohung, bald Versprechen, bald hinter uns wie ein Gewissens-
bif3, bald vor uns wie ein Entwurf [...]«.

16 Zu diesem Ausdruck vgl. A. Oberprantacher, A. Siclodi (eds.), Subjectivation in
Political Theory and Contemporary Practices, New York 2016.

350

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Im Kontext fragwiirdiger Anspriiche auf »Wissenschaftlichkeit¢

Ich zu Gebote steht, das zu sich selbst wie zu Anderen nur in Modi
des Wissens ein Verhaltnis hatte.

»Vielleicht ist es so, [...] daf$ alles Leben nur da ist, um zu fithlen
und, in stindiger Regung, aus der Blindheit zu einem Begreifen zu
gelangen«, schreibt demgegeniiber Peter Weiss in der Asthetik des
Widerstands.” In der Genealogie menschlicher Erfahrung stiinde
demnach nicht das Wissen und Begreifen an erster Stelle, sondern
das, was uns widerfihrt, affiziert und herausfordert, sei es auch
zunachst nur in einem >blinden«< Gefiithl oder in einer Befindlichkeit,
die sich diber sich selbst nicht klar ist. Doch stand das Begreifen bzw.
das, was Hegel die »Arbeit des Begriffs« genannt hat, lange Zeit in
weit hoherem Ansehen im Vergleich zu allem, was uns widerféhrt,
affiziert, fithlen lasst, beriihrt, an- und aufregt. Speziell Hegel fiirch-
tete, man wiirde sich auf dergleichen berufen wollen - und das miis-
se unweigerlich dazu fiihren, sich aus jeglicher Philosophie selbst
auszuschlieflen.!® Ohne Differenzen zwischen Begriff und so oder
so Affizierendem umstandslos etwa in selbstgerechter Berufung auf
das selbst Gefiihlte einziehen zu wollen, verdient letzteres jedoch,
als solches iiberhaupt erst einmal erkundet zu werden; und sei es
auch nur als dasjenige, was unser >Begreifen< herausfordert. Darin
war man sich scheinbar einig, wo man in den vergangenen ca. vier
Jahrzehnten ausgiebig das Thymotische, das Gemiit, menschliche
Gefiihle, Befindlichkeiten, Affekte und Emotionen, ja sogar wieder
das lange Zeit als Ausdruck blofler Sentimentalitit in Misskredit
geratene >Herz« in diversen Disziplinen untersucht hat. Dessen un-
geachtet steht es mit der Methodik der Erforschung dieses schon
semantisch auflerordentlich uniibersichtlichen Themenkomplexes
insofern nach wie vor nicht zum Besten, als viele in diesen weiten
Bereich fallende Phdnomene (wie etwa Zorn, Wut und Empérung,
aber auch menschliche Sensibilitdt, Empathie und Trauer) in den
Sog einer Politisierung geraten sind, die mit forcierter, nicht selten
polemischer Rede von diesen Dingen jeglichen origindren Zugang
zu den fraglichen Phidnomenen selbst eher erschwert, wenn nicht
ganz verschiittet hat. Das ist auch im Fall von >Affekten< wie Scham
zu beobachten. Rhetorische Politisierungen iiberlagern letztere vor

17 P. Weiss, Asthetik des Widerstands, Frankfurt/M. 2005, 583.
18 G. W. E. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion I. Werke Bd. 16 (Hg.
E. Moldenhauer, K. M. Michel), Frankfurt/M. 1986, 129.

351

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

allem in offentlichen Polemiken vielfach derart, dass nur noch
schwer zu erkennen ist, wovon jeweils die Sprache ist: von Scham
oder im Gegenteil von Schamlosigkeit, von Beschimung oder im
Gegenteil von fehlender Beschdmbarkeit, nur von Anderen, gegen
die man entsprechende Vorwiirfe erhebt, oder auch von sich selbst,
vom eigenen Selbst? Etc.

Nicht nur ist so gut wie alles, was man unter den diffusen
Oberbegrift der Affekte subsumiert, Gegenstand einer intensiven
oOffentlichen Politisierung geworden, die jeden Versuch erschwert,
die jeweiligen >Phanomene« (wie etwa Zorn, Emporung und Wut,
aber auch Resignation, Depression und Trauer, Diskriminierung,
Ausgrenzung und Verachtung) von ihrer politisierten und vielfach
instrumentalisierten Deutung zu unterscheiden. Dariiber hinaus
wurde der Bezug auf Affekte und deren Politisierung selbst Gegen-
stand einer nicht selten polemischen Kritik, die mal die Verflachung
und Mediokrisierung der jeweils thematischen Affekte beklagte, mal
deren Dramatisierung und Skandalisierung betrieb. Dem ist auch
die Rede von Scham nicht entgangen. Sie begegnet vor allem dort,
wo die angebliche Schamlosigkeit Anderer gebrandmarkt wird - in
einer Art und Weise, die sich leicht abnutzt: Je hdufiger der Vorwurf
erhoben wird, Andere verhielten sich >schamloss, desto leichter ge-
wohnt man sich daran. Das wiederum verleitet zur Verschirfung
der jeweiligen Vorwiirfe. In geradezu mafSloser Art und Weise wird
dann die ihrerseits angeblich mafilose Schamlosigkeit Anderer zur
Sprache gebracht. Demnach »>sollten sie sich schdmens, tun es jedoch
nicht. Je mehr Scham offentlich geradezu eingeklagt wird, desto
mehr erweckt dies den Eindruck, es herrsche nur Schamlosigkeit.
Wie es um das >Phanomenc« der Scham selbst im Leben derer bestellt
ist, die sich schamen (oder schamen sollten), kann so im verbalen
Autheben, das man um diese Frage macht, weitgehend unkenntlich
werden. Gerade deshalb wird im Folgenden von offentlicher Rede
tiber Scham und Schamlosigkeit abgesehen und die Frage aufgewor-
fen, ob nicht der Scham selbst eine Hyperbolik innewohnt, die sich
nicht auf >iiberméfliges< Reden davon reduzieren ldsst.

Im Zentrum der Aufmerksamkeit steht die Frage, was fiir diejeni-
gen, die sich schdmen bzw. schimen sollten und beschimt werden
konnen, dabei auf dem Spiel steht. Handelt es sich um ein fliichtiges
Phdnomen, wie es ein voriibergehendes Errdten anzeigt, oder, im
Gegenteil, darum, dass diejenigen, die der Scham ausgesetzt sind,

352



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Im Kontext fragwiirdiger Anspriiche auf »Wissenschaftlichkeit¢

geradezu unsichtbar werden wollen (oder sollten), weil es nicht lan-
ger ertriglich erscheint, sich unter den Augen Anderer beschamt zu
wissen? Geht es hier iberhaupt um eine Form des Wissens oder
um ein Phdanomen, das in jedem Versuch, sich dem beschdmenden
>Blick< Anderer zu entziehen, unkenntlich zu werden scheint?

Diese wenigen einleitenden, irritierenden Fragen machen sofort
deutlich, dass es keineswegs selbstverstidndlich sein kann, ob und
wie von Scham als einem sozialen >Phdnomenc« zu reden ist, ob und
wie es in Erscheinung tritt und wie es unter dieser Voraussetzung
zu beschreiben, zu explizieren und gegebenenfalls auch zu erklaren
wire. Insofern verlangt es nach einer komplexen Konfiguration von
Phinomenologie, Hermeneutik und Sozialwissenschaftlichkeit, zu
der es zwar mannigfaltige methodologische Vorarbeiten gibt?, die
gegenwdrtig aber nicht mehr genug Aufmerksambkeit findet.

Ob und wie sich Scham als solche tiberhaupt >zeigt, inwiefern sie
als >Phdnomenc gelten kann, auch wenn sie sich um nahezu jeden
Preis der Sichtbarkeit in den Anderer zu entziehen sucht, ist das ers-
te Problem, das sich uns hier stellt. Daran schlief3t sich die Schwie-
rigkeit ihrer hermeneutischen Explikation an, die deutlich machen
sollte, wie Scham als Scham zu verstehen ist. Ob sich die phanome-
nologische Beschreibung und die anschliefende hermeneutische Ex-
plikation der Scham einer sozial- oder kulturwissenschaftlichen Me-
thodik einfiigen lassen, ist die dritte, skeptisch zu beurteilende Frage.
Sie rithrt an das methodische Selbstverstindnis aller beteiligten Dis-
ziplinen, auch der Soziologie, die es lingst verdient hitte, dass man
die in den 1960er Jahren hitzig diskutierte, seither aber verkiimmerte
Frage nach der »Logik der Sozialwissenschaften« erneut aufwirft.?0
Inzwischen ist die in diverse, z.T. kaum miteinander kommunizie-
rende Soziologien aufgesplitterte Disziplin dieses Namens zu einem
institutionellen Selbstldufer geworden, so dass sie es sich iiber weite
Strecken scheint leisten zu konnen, die Rechtfertigung ihrer Metho-

19 U.a.,, in sozialphilosophischer und kulturtheoretischer Perspektive, bei Autoren
wie Peter Winch, Peter L. Berger, Jiirgen Habermas, Aaron V. Cicourel, Rom
Harré, Clifford Geertz, Pierre Bourdieu, Charles Taylor, Alasdair MacIntyre und
Paul Ricceur. Allerdings sind deren einschligige Ansitze bereits in die Jahre
gekommen. Es ist ein Desiderat, ihre Fruchtbarkeit und ihre Grenzen auf dem
aktuellen sozialwissenschaftlichen Problemstand auszuloten.

20 Vgl. besonders J. Habermas, Zur Logik der Sozialwissenschaften. Materialien,
Frankfurt/M. 41977.

353

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

dologie nicht mehr als problematisch zu betrachten. Das dndert aber
gar nichts daran, dass sich nach wie vor das Problem stellt, wie die
Aufgaben phidnomenologischer Beschreibung, hermeneutischer Ex-
plikation und wissenschaftlicher >Erklarung« affektiver Dimensionen
des Sozialen zu konfigurieren sind. Vor diesem Hintergrund geht es
im Folgenden zunachst allein um die bereits angeschnittene Frage,
was in der Scham fiir die Sichschdmenden und fiir die Beschimten
auf dem Spiel steht.?!

2. Sichtbarkeit und Scham

Bedeutet sichtbar zu werden instantan, zugleich in die Scham ge-
stiirzt zu werden, wenn nicht aktuell bzw. akut, so doch potenziell?
Wenn ja, wie es besonders Jean-Paul Sartre unterstellt zu haben
scheint, warum? Weil man sich in seiner Sichtbarkeit bzw. angesichts
seiner blofSen Sichtbarkeit selbst schamt? Und wofiir bzw. wovor, vor
wem? Gar fiir die eigene schiere Sichtbarkeit an sich oder fiir die
eigene Nacktheit vor sich selbst oder unter dem Blick eines bzw. einer
Anderen? Schamt man sich, wenn es sich so verhilt, keineswegs
blof’ selbst oder seiner selbst, sondern wird man beschdmt durch
diejenigen, vor denen man sich schimen muss, ob man will oder
nicht - und zwar bereits fiir das schiere Sichtbarwerden, ob nackt
oder nicht???

21 Dahingestellt bleibt demgegeniiber die den verfiiggbaren Rahmen bei weitem
sprengende Frage, ob sich iiberhaupt eine methodisierbare sozialwissenschaftli-
che Forschung vorstellen lisst, die dem gerecht zu werden verméchte.

22 Vgl. die eher beildufige Notiz von Levinas in den zwischen 1940 und 1945 ver-
fassten Carnets de captivité: »La premiere connaissance — la pudeur - connais-
sance de la nudité« (E. Levinas, Carnets de captivité suivi de Ecrits sur la captivi-
té et Notes philosophiques diverses. Euvres. T. 1. Paris 2009, 87). Hier wird das
Bewusstsein, weit entfernt, eine evidente subjektive und epistemische Gegeben-
heit zu sein, geradezu von der Nacktheit ins Leben gerufen. Von der spéteren
Entfaltung des Begriffs einer von Anfang an im Zeichen der Scham (honte)
aufgefassten, angesichts der ihr eigenen Gewaltsamkeit beschdmten Freiheit im
Werk von Levinas (Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phdnomenologie
und Sozialphilosophie, Freiburg i. Br., Miinchen 21987, 204; ders., Totalitit und
Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritit [1961], Freiburg i. Br., Miinchen
1987, 115 ., 122) sehe ich hier ebenso ab wie von der die Philosophen bis heute
beschiftigenden Frage, wie sich jenes Bewusstsein gegebenenfalls >zeigen< kann

354

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sichtbarkeit und Scham

»Nicht alles, was unbekleidet ist, ist eben darum auch nackt,
bemerkt dazu Emmanuel Levinas, der mit seiner frithzeitigen Uber-
setzung von Edmund Husserls auf das Jahr 1929 zuriickgehenden
Cartesianischen Meditationen in gewisser Weise die phianomenologi-
sche Sozialphilosophie jenseits des Rheins tiberhaupt erst angesto-
Ben hat, kurz und biindig in seiner frithen, 1935 veréftentlichten
Schrift De [évasion.?? Beschdmend sei vielmehr die intime »Gegen-
wart unserer selbst« in einer Weise, der wir nicht entfliehen konnen;
auch und gerade dann nicht, wenn jeweils gar kein Anderer gegen-
wirtig zu sein scheint. Sie beweise, dass wir an uns selbst gekettet
sind - was gerade die zur Schau gestellte Nacktheit kaschieren kon-
ne. Als nackt im »Bediirfnis, seine Existenz zu entschuldigen« und
fir das eigene Dasein »Ausreden« zu suchen?!, kénne man sich da-
gegen auch bekleidet empfinden. Dabei geht es im Verstdndnis von
Levinas zugleich um die Erfahrung, sich in seinem Beschdmtsein
durch das eigene schiere Dasein vor sich selbst verbergen zu wollen
und um die Ahnung, dass dies unmoglich ist.

Bei naherem Hinsehen fiihrt bereits die Besinnung auf den nor-
malen bzw. normalisierten Sprachgebrauch, von dem auch jede So-
zialphdnomenologie als linguistische Phinomenologie*> unvermeid-
lich erst einmal ausgehen muss, allerdings auf die Spur ganz unter-
schiedlicher Interpretationsmoglichkeiten des elementaren Zusam-
menhangs von Sichtbarkeit und Scham. (>Elementar< im Sinne eines
Mediums des Sozialen, in dem wir uns als »>Sichtbare< unvermeidlich
bewegen miissen.) Im Fall der Scham stehen wir dariiber hinaus
vor der besonderen Schwierigkeit, dass es sich um ein Phdnomen
handelt, dessen Eigenart es zu sein scheint, sich nur als eine Weise
des Verbergens und in der Weise des Verbergens zu zeigen, bei der es
entscheidend um das zu Verbergende selbst geht. Verborgen, dem
Blick Anderer entzogen werden soll, was als eine gewisse (sei es

und muss. Vgl. etwa E. Ferrari, J.-L. Nancy, Die Haut der Bilder, Berlin, Ziirich
2006.

23 E. Levinas, De [évasion. Ausweg aus dem Sein [1935], Hamburg 2005, 43 ff.

24 An dieser (bereits eingangs von Kap. X zitierten) Stelle geht die Problematik der
Scham nahtlos in die der Schuld iiber, wohingegen in der (hier ausgeklammert
bleibenden) Diskussion um shame- vs. guilt-cultures (Ruth Benedict) wie auch
in religionsphilosophischen Genealogien der Verfehlung meist mit deutlichen
Grenzziehungen gearbeitet wird.

25 Ein Ausdruck John L. Austins, auf den Ricceur, wie bereits erwahnt, mehrfach
zuriickgegriffen hat. Vgl. die Kap. VII, 4 und X, 4 in diesem Bd.

355

- &m 18.01.2026, 20:41:15.


https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

teilweise, sei es vollige, voriibergehende oder endgiiltige) EntblofSung
erfahren wird, sei es als bereits eingetretene oder als vorerst nur
befiirchtete.

Vollkommen nacktes, >bloles< Leben?® ist — wie das des Neugebo-
renen - allerdings gar nicht beschimbar. Dazu wird es erst infolge
mannigfaltiger, keineswegs auf >Kleider« sich beschrankender sozia-
ler Formen von Einhiillung und Bekleidung (von Windeln bis hin
zu Amtern). Erst wenn die Einzelnen dieser Formen beraubt werden,
in denen sie sich normalerweise, von Ausnahmen abgesehen, in
bestimmten Kontexten >sehen lassen kénnen<, werden sie sich als
nackt und gegebenenfalls beschamt dem Blick Anderer ausgesetzt
erfahren, auch bekleidet, und unter Umstédnden gar der Léacherlich-
keit und der Schande preisgegeben. Dabei geht es in jedem Fall um
den Verlust des >Ansehens<?’, dem die Scham zuvorkommen soll, die
aber stets zu spit eintritt. Bevor es zu weitgehender Beraubung des
Ansehens kommen kann, tritt die Scham ein, die den immer schon
bereits Beschdmten wenigstens vor weiterer Entbl6f8ung bewahren
soll. Indem die Scham sich als eine Weise des (Sich-)Verbergens
zeigt, bestdtigt sie allerdings gerade dadurch, dass es zu einer ge-
wissen Entbloflung bereits gekommen ist. Genau das lésst sie sich
nolens volens anmerken. Paradoxerweise bestitigt das (Sich-)Verber-
gen die Entbloflung, vor der sie eigentlich bewahren soll. Sie kann
nur weiterer Entbloflung zuvorzukommen versuchen, die schlimms-
tenfalls den Weg, der von der ersten Nacktheit zum in der einen
oder anderen Weise >bekleideten<, Beschdmbarkeit iiberhaupt erst
stiftenden Ansehen zuriickgelegt wurde, in ein vollkommen schutzlo-
ses Ausgesetztsein unter dem >Blick« der Anderen miinden lassen
wiirde.

26 Die Rede von >nacktem Lebenc ist v.a. seit Giorgio Agambens Homo sacer-Pro-
jekt auch in politiktheoretischen und sozialphilosophischen Diskussionen ver-
breitet. Thr schlieffe ich mich jedoch gerade nicht an, sofern sie unterstellt,
»nacktes< Leben sei etwas ethisch Indifferentes bzw. darauf gewaltsam reduzier-
bar. Auch Autoren wie Hans Jonas und Paul Ricceur legen das Gegenteil nahe.

27 Levinas folge ich dem entsprechend nicht, wenn er behauptet, dass man, be-
schiamt, fir das eigene, nackte Dasein »Ausreden sucht«, ohne dass es iiber-
haupt einer besonderen Beziehung zum Anderen bediirfte, wie es scheint, wenn
wir seinem frithen Text De [évasion Glauben schenken. Im Ubrigen spreche ich
vom >Ansehenc« nicht so, dass es auf einen gewissen Ruf (und gemifl gewisser
Konventionen) reduziert zu denken wire, sondern in dem Sinne, dass es unser
Gesehenwerden aus der Perspektive Anderer grundsitzlich betrifft.

356

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sichtbarkeit und Scham

Wer als zundchst nackt zur Welt der Anderen gekommenes Wesen
riickhaltlos darauf angewiesen sein wird, sich iiberhaupt >sehen las-
sen< zu konnen - ein Problem, welches das Kleinkind noch gar nicht
haben kann - und sodann in mannigfaltigen Formen der Beklei-
dung ein soziales >Ansehen< zu geniefSen, ist zugleich der radikalen
Gefahr ausgesetzt, dieses Ansehen ginzlich wieder einzubiifien. Das
fihrt allerdings nicht zur primiren Nacktheit des Neugeborenen
zuriick, sondern stofdt die Betreffenden in die Gewalt einer Entblo-
ung, die sie als soziale Wesen zu vernichten droht.?® Scham ist
deshalb ein besonders intensiver Affekt, weil er selbst dann, wenn
er relativ rasch voriibergeht, wenigstens ahnen ldsst, wohin eine
Scham fiithren kann, die nicht zu begrenzen ist. Sie realisiert nicht
nur eine passagere Entbl6fung, sondern, in Sindor Marais Worten,
»eine Nacktheit«, die schier »endlos gesteigert werden kann«, um
schliefllich die soziale »Personlichkeit« der Betreffenden geradezu
auszuloschen.” Bereits Seren Kierkegaard wies im Jahre 1844 in
diese Richtung, als er feststellte: man konne »aus Scham sterben,
und verwundete Schambhaftigkeit« sei »der tiefste Schmerz, weil er
der unerklarlichste von allen ist«.3

Im Gegensatz zum Neugeborenen, das in seiner priméren Nackt-
heit geradezu als eine inkarnierte Aufforderung zu verstehen ist,
es in die Gemeinschaft der Lebenden aufzunehmen, muss sich der
srestlos< Beschdamte, insofern durch Entbl6flung oder Blofistellung
ganz nackt Gewordene, schliefSlich als ein sozial geradezu Ausgesto-
Bener realisieren, der sich schliefllich nur durch seine Scham selbst
noch von einem sozialen Nichts unterscheidet. Insofern das jeder
und jedem drohen kann, sind und bleiben wir allerdings auch als
bis auf Weiteres wie auch immer Bekleidete, die sich >sehen lassen
kénnens, nackt, nachdem wir durch die Anderen >entblofsbar< gewor-
den sind. Diese in der bedrohlichen Moglichkeit der Entbl6f3ung lie-

28 Das, scheint mir, ist vielfach auch mit dem Begrift der Entwiirdigung gemeint,
die man Anderen angetan hat; vgl. E. Vogt, Zuginge zur politischen Asthetik.
Lacoue-Labarthe, Derrida, Hofmannsthal, Ziek, Sartre, Agamben, Wien 2003,
140. In diesem Sinne wurde von Karl Jaspers tiber Tzvetan Todorov bis hin zu
Philipp Roth vielfach Scham bekundet, tiberhaupt der menschlichen Gattung
anzugehoren, deren Mitglieder fiir Derartiges verantwortlich sind.

29 Séndor Marai spricht in seinem Roman Das Wunder des San Gennado (Miun-
chen, Ziirich 2004, 233) so allerdings von den Erfahrungen von Fliichtlingen.

30 S. Kierkegaard, Der Begriff Angst [1844], Reinbek 1960, 64.

357

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

gende Nacktheit werden nicht nur Kaiser, iiber deren sprichwortli-
che Nacktheit unter den Kleidern man spottet, sondern alle niemals
los.

Wenn es gleichwohl nicht nétig ist, sich zu verbergen, so liegt das
an der schonenden Diskretion der Anderen3' Sie gewihrleistet es,
sich >sehen lassen«< zu konnen, ohne stindig gewartigen zu miissen,
mit unabsehbaren, am Ende jegliches Ansehen ruinierenden Konse-
quenzen beschdmt zu werden. Dabei kann sie so erfolgreich sein,
dass die grundsitzlich niemals auszurdumende radikale Beschdam-
barkeit eines jeden — und die Scham, die man dariiber empfinden
mag - geradezu vergessen wird. Bereits das kleinste Missgeschick
im theatrum mundi®* kann aber eine »absolute Peinlichkeit« her-
aufbeschworen®, die die Schamesréte »ins Gesicht schieflen« und
die Betroffenen wiinschen lasst, sie waren niemals dem Blick der
Anderen ausgesetzt worden. Diese Wahl hat allerdings niemand. Das

31 Ein leider, soweit ich sehe, bislang sehr vernachldssigtes Thema. Das mag am
vorherrschenden sozialen Normativismus liegen, der alle sozialen Beziige wei-
testgehend vorzuschreibenden und regelbaren Orientierungen unterworfen se-
hen méchte. Dem muss sich die Diskretion jedoch entziehen (vgl. den Hinweis
bei H. Broch, Schriften zur Literatur 1. Kritik, Frankfurt/M. 1975, 285, 324).

32 Das selbstverstandlich nicht immer gleich >die ganze Welt< bzw. das sprichwort-
liche GrofSe Welttheater meint. Die Rede vom >Theater< wére auf mannigfaltige
konkrete Ordnungen der Sichtbarkeit fiir Andere und der Inszenierung zu
beziehen, wie es auch in der Literatur zum theatrum mundi der Fall ist, die
ich hier im Blick habe; vgl. bspw. J. Zimmermann, MutmafSungen iiber die
Regie des Lebens. Stationen einer Metaphysik der Inszenierung, in: J. Friichtl,
J. Zimmermann (Hg.), Asthetik der Inszenierung, Frankfurt/M. 2001, 103-125.
Dazu liegen auch von soziologischer Seite, v.a. seit Erving Goffmanns Frame
Analysis, fruchtbare Beitrége vor.

33 Auf die historische Verschiebung von Peinlichkeits- und Schamschwellen ist seit
den einschlidgigen Befunden von Norbert Elias oft genug hingewiesen worden
(vgl. A. Corbin, Pesthauch und Bliitenduft. Eine Geschichte des Geruchs, Berlin
2005). In historischer Perspektive gibt es keine »absolute« Peinlichkeit oder
Scham, im Gegensatz zur alltiglich gewordenen Rede davon. Davon abgesehen
scheint mir Elias die Scham allzu sehr in der >vertikalen< Perspektive des Sozio-
logen, der sich soziohistorisch fiir die »Oberschichten des Abendlandes« und
deren Umgangsformen interessiert, auf generalisierte Angst vor der »Uberlegen-
heit Anderer« zu reduzieren, die zu sozialer »Degradierung« fithren kann (vgl.
N. Elias, Uber den Prozef8 der Zivilisation. Soziogenetische und psychogenetische
Untersuchungen. Erster Band. Wandlungen des Verhaltens in den weltlichen Ober-
schichten des Abendlandes. Zweiter Band. Wandlungen der Gesellschaft. Entwurf
einer Theorie der Zivilisation, Frankfurt/M. 1976, im zweiten Bd. 391).

358

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sichtbarkeit und Scham

heifdt: Wer noch die Wahl zu haben glaubt, sieht sich unvermeidlich
zuvor schon dem Blick der Anderen ausgesetzt und kann diesen
>Riickstand< nicht mehr aufholen. >Immer schon« gehéren wir als
Beschimbare der Welt der Anderen so an, dass wir durch sie, die
uns in ihr aufgenommen haben, unser Gesicht verlieren kénnen, ob
selbst verschuldet oder nicht, ob infolge gezielter Indiskretion oder
trotz weitgehend diskreten Schutzes, unter dem man dank Anderer
weitgehend gestanden haben mag.

Der Welt der Anderen kann man demnach nur als ganz und gar
>EntblofSbare(r)« angehéren3* In der Weise des (Sich-) Verbergens
gibt die Scham genau dies auch den Sichschimenden selbst zu ver-
stehen: Wenn die EntblofSung einmal angefangen hat, wo wird sie
dann enden? Moglicherweise erst in der volligen Entblofung der
Beschamten, die sie bzw. ihr Ansehen sozial zu vernichten droht,
durch sich selbst, sofern sie sich auch dann als >restlos< beschamt
realisieren miissen, wenn sie dem Blick der Anderen gerade nicht
ausgesetzt zu sein scheinen. Haben sie diesen nicht nach Mafigabe
der Erfahrung, >sich sehen lassen zu kénnens, unvermeidlich verin-
nerlicht? Wenn das zutrifft, kommt es gar nicht darauf an, ob jeweils
gerade Andere mit ihrem >Blick< anwesend sind. Als verinnerlichter
ist dieser immer im Spiel, mag es auch schwer zu entscheiden sein,
woher er rithrt (von konkreten Anderen, von einem verallgemeiner-
ten Anderen oder vom Gewissen her...3).

Auch fiir die Scham miisste noch das phanomenologische Kardi-
nalprinzip Husserls gelten, das fragliche Phdnomen nur und ganz so
zu nehmen, wie es sich von sich her, im Wie seines Gegebenseins,
»zeigt<, wenn auch in diesem Falle paradoxerweise eben so, dass
es sich dabei um eine Weise des (Sich-) Verbergens oder sogar
des Verschwindens handelt, wenn es zutrifft, dass durch sich selbst
oder durch Andere Beschamte ihre Scham vor diesen oder auch vor
sich selbst zu verbergen trachten miissen — durch gesenkten Blick,
Abwenden des Gesichtes, Riickzug des ganzen Leibes aus jeglicher

34 Wobei die sozialwissenschaftliche Erforschung dieses Zusammenhangs nicht
zuletzt zu ermitteln hitte, was jeweils als vollige >Entbloflung« gilt bzw. zdihlt.
Hier kommt es zunachst entscheidend auf die Furcht davor an, die auch dann
erfahren werden kann, wenn vorerst womdglich schiitzende vermittelnde und
Distanz wahrende Strukturen im Spiel bleiben, zu denen eine differenzielle
soziologische Analyse gewiss eine Menge zu sagen hitte.

35 Vgl. P. Ricceur, Das Selbst als ein Anderer [1990], Miinchen 1996, 426.

359

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

Sichtbarkeit und am Ende auch des eigenen Selbst sowie der Erinne-
rung, die Andere von ihm haben mdégen. In tiefster Scham ist es in
keiner Weise mehr zu ertragen, auch nur in der geringsten Weise
noch fiir Andere sichtbar zu sein und zu bleiben, sei es auch nur
unter ihrem verinnerlichten >Blick¢, dem das eigene Selbst womdg-
lich nur um den Preis der eigenen Ausloschung glaubt entgehen zu
koénnen.3¢

Aber kann sich derartiges, sei es voriibergehendes und harmloses,
sei es am Ende Leben vernichtendes, in irreversibles Verschwinden
miindendes Verbergen ohne Weiteres als solches zeigen? Haben wir
es nicht jeweils mit kontextspezifischen Formen des Verbergens und
dariiber hinaus auch mit einem Riickzug aus jeglicher >Phdnomena-
litdt< als solcher bzw. mit deren Entzug zu tun? Dass letztere sich
gerade nicht von sich aus als solche offenbart, ist ohnehin die eigent-
liche Crux der Phidnomenologie, deren Hauptvertreter vielfach nur
um den Preis einer >destruierenden Priparation< des vermeintlich
direkt Gegebenen zum im Wie seiner Gegebenheit und nur so >wirk-
lich« Gegebenen meinten vordringen zu kénnen. Im Fall der Scham
handelt es sich allerdings um die besondere Schwierigkeit, dass wir
es hier mit einem Phanomen des (Sich-) Verbergens und dartiber
hinaus womdglich des Verschwindens aus jeglicher Phanomenalitét
selbst zu tun bekommen. Das zutiefst Beschdmende und die zutiefst
Beschimten wiirden demnach schliefSlich - moglicherweise infolge
erfolgreicher Verdringung - iiberhaupt nicht mehr in Erscheinung
treten.

Alltaglich ist davon die Rede, alles Mogliche >zeige sich«. Dabei
handelt es sich aber blofl um eine facon de parler, die sich im weites-
ten Sinne auf irgendwie Wahrgenommenes bezieht, wenn nicht der
Art und Weise des Sich-Zeigens selbst Aufmerksamkeit geschenkt
wird, die die Frage, als was sich etwas oder jemand »zeigt, sofort
mit der weiteren Frage verquickt, wie wir dies zu verstehen haben.
Signifikative und hermeneutische Differenz®” treten so zusammen,

36 Hier liegt eine gewisse Nahe zur Furcht vor, die ebenfalls bis zur Selbstvernich-
tung gehen kann, um das Wovor der Furcht, ihren »Gegenstand[,] zusammen
mit sich zu vernichten«; J.-P. Sartre, Skizze einer Theorie der Emotionen [1939],
in: Die Transzendenz des Ego. Philosophische Aufsitze 1931-1939, Reinbek 1982,
255-321, hier: 297.

37 Vgl. B. Waldenfels, Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt/M. 1980, 86, 123.

360

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sichtbarkeit und Scham

ohne je ganz zur Deckung zu kommen. Im Grenzfall zeigt sich etwas
auch so, dass dies als weitgehendes Sichverbergen oder Verschwin-
den zu deuten ist, wobei jedem >Blick< entzogen wird, worum es
sich dabei eigentlich handelt. Was sich im Verborgenwerden oder
Verschwinden zeigt, scheint in diesem Falle zu bedeuten, dass die
fragliche »Sache« keineswegs nur >abwesends, nicht >da< und unse-
ren Blicken »unzuginglich« ist oder in irgendeiner anderen Art und
Weise >fehlt<, sondern dass sie uns entzogen wurde, um nicht in
Erscheinung zu treten.® Das Beschdmende, die Scham oder auch
das Sichschdmen selbst soll und darf nicht >erscheinenc. Es ist im
Extremfall schlechterdings nicht einzugestehen, nicht zu bekennen,
und muss deshalb um nahezu jeden Preis daran gehindert werden,
als solches schonungslos bewusst zu werden.

So scheint es sich mit einer Scham zu verhalten, die sich und die
Sichschamenden verbirgt und sie am Ende »im Boden versinken«
lassen soll, wenn sie ihr »Gesicht« zu verlieren drohen. So kann sich
die in vergleichsweise harmlosen Fillen fliichtige Scham, wie sie sich
im Erréten zeigt*?, bis hin dazu steigern, sich v6llig unkenntlich zu
machen. In relativ harmlosen Fillen gelingt es der Scham zunichst
nicht, das Beschamende und sich selbst zu verbergen. Beides ist den
Sichschamenden »anzumerkens, so dass sie, das Sichschamen und
das Beschdmende dem >Blick< Anderer ausgesetzt ist, die durch die
erkennbare Scham womdglich tiberhaupt erst darauf aufmerksam
werden, dass ihrem Blick etwas Beschdmendes entzogen werden
soll. Paradoxerweise kann insofern gerade das beschidmte Verbergen
des Beschdmenden auf letzteres hindeuten.

Erfasst die Scham die Sichschdmenden ganz und gar selbst, zu-
tiefst und riickhaltlos, so werden sie in der Scham aus ihr zu fliehen

38 Vgl. S. Kofman, Camera obscura. Von der Ideologie, Wien, Berlin 2014.

39 Vgl G.-A. Goldschmidt, Freud wartet auf das Wort. Freud und die deutsche Spra-
che II, Frankfurt/M. 2008, 207. Keineswegs auf einen »Extremfall< beschrankt ist
das nicht Einzugestehende (I'inavouable) im Fall einer fatalen Gemeinschaftszu-
gehorigkeit, wie sie bei Maurice Blanchot u.a. in den Blick kommt; vgl. M.
Blanchot, Die uneingestehbare Gemeinschaft, Berlin 2007, 87; Vi, Ausgesetzte
Gemeinschaft - unter radikalem Vorbehalt. Fragen zur aktuellen Kritik jeglicher
Vergemeinschaftung mit Blick auf Helmuth Plessner und Jean-Luc Nancy, in:
VE, A. Hetzel, H. R. Sepp (Hg.), Profile negativistischer Sozialphilosophie. Ein
Kompendium Berlin 2011, 55-76.

40 Auf diesen Aspekt der Scham (aidos) kommt Aristoteles in der Nikomachischen
Ethik (Buch 1V, 15, 1128 b, 11-14) zu sprechen.

361

- &m 18.01.2026, 20:41:15.


https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

versuchen. Im Status des ganz und gar beschdmten, >hochnotpein-
lich< mit sich selbst konfrontierten Selbst zu verbleiben, ist unertrag-
lich. Entweder wird die immer weiter vertiefte Scham sie letztlich
ebenso wie das beschdmte Selbst unsichtbar machen; oder aber es
ergreift die Flucht in die radikale Gegenrichtung, indem es seine Be-
schambarkeit selbst abzuwerfen versucht. Woméglich gelingt dann
die Flucht aus der Scham in die Schamlosigkeit. Diejenigen aber,
die nicht dazu in der Lage sind, sich der Beschdmbarkeit durch
Andere zu entziehen, bleiben deren >Blick« grundsitzlich auch dann
unterworfen, wenn sie sich gerade nicht schdmen. Sie miissen um
ihre radikale Beschdmbarkeit wissen, die sie dazu zwingen kann,
sich selbst, das Beschdmende und das Beschdmtwerden ginzlich zum
Verschwinden bringen zu wollen, wenn es ihnen nicht gelingt, sich
diesem >Blick« zu entziehen. Gelingt ihnen dies aber, bestitigt gerade
das, dem >Blick« der Anderen ausgesetzt gewesen zu sein, und kann
insofern das Beschaimtwordensein nicht einfach aus der Welt schaf-
fen.

Wenn man so die eigentliche Brisanz der Erfahrung beschreibt,
fir Andere sichtbar zu sein - nédmlich so, dass man derart durch
Beschdmung entblofst werden kann, dass man sich dem schliefllich
um nahezu jeden Preis zu entziehen versuchen muss -, fragt es
sich, worauf man sich in einer solchen Beschreibung berufen kann.
Hat etwa Levinas recht, wenn er die Scham auf die jeweils eigene
»schiere« Sichtbarkeit bezieht? Oder ist Sichtbarkeit vielmehr die ele-
mentare Voraussetzung fiir eine Beschdmbarkeit, die sich an etwas
Spezifischerem entziinden muss? Wie will man das entscheiden?

3. Probleme der Beschreibung und ihrer hermeneutischen
Ressourcen

Lehnt sich Levinas etwa an den alten Mythos vom Baum der Er-

kenntnis im Bewusstsein eigener Nacktheit, des Siindenfalls und

der Vertreibung aus dem Paradies an? Bediirfen wir unabdingbar
solcher symbolisch-hermeneutischer Ressourcen der Interpretation

362

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Probleme der Beschreibung und ihrer hermeneutischen Ressourcen

dessen, was und wer wir sind, wie Ricceur behauptete?*! Drohten
wir andernfalls geradezu uns selbst verloren zu gehen*?, wenn wir
uns nicht wenigstens auf mythische Quellen beziehen konnten, sei
es auch nur mit der Absicht ihrer energischen, wenn auch zu entmy-
thologisierenden Reinterpretation oder der Befreiung von der Last
ihrer Erbschaft?*® Oder verfiigt die Sozialphdnomenologie der Ge-
genwart auch ohne hermeneutischen Rekurs auf uralte Mythen und
sonstige tradierte Narrative iiber eigenstindige Methoden, wie es bei
Sartre den Anschein hat, wo er mit allenfalls illustrierend gemeintem
Bezug auf Empirie direkt auf die >ontologische< Bedeutung unserer
Sichtbarkeit unter den Augen Anderer zu sprechen kommt? Geniigt
das als >Erfahrungsgrundlage< unserer gegenwirtigen Auseinander-
setzung mit Scham und Beschdmbarkeit, wenn wir wissen wollen,
was in diesen >Phédnomenenc« fiir die Betreffenden selbst auf dem
Spiel steht?

Sartre hielt das schiere Gesehen-werden im Sinne einer dadurch
bedingten Objektwerdung wie gesagt!! fiir fundamental, die uns
unvermeidlich zu dem Versuch veranlasse, davor zu »flieheng, sich in
der Scham als »transzendenzloses« Sein begreifen zu miissen.*> Das
allein schon geniige, um die Scham auf den Plan zu rufen, als Scham
im Grunde >fiir nichts<. In seiner »phanomenologischen Ontologie«
Das Sein und das Nichts benutzt der Autor das bekannte Standard-
beispiel (dabei beobachtet zu werden, offenbar indiskret durch ein
Schliisselloch zu schauen) lediglich dazu, eine unser soziales Sein
geradezu ausmachende Bedeutung unserer schieren Sichtbarkeit als
solcher herauszustellen. Dabei geht es nur nebenbei um ein voriiber-
gehend beschdmendes Verhalten. Letzteres offenbart vielmehr die
grundlegende Bedeutung dessen, dass wir in der Weise der Objekt-

41 P Ricceur, Myth and History, in: The Encyclopedia of Religion, Vol. 10, New York,
London 1988, 273-282.

42 P. Ricceur, Le conflit des interprétations. Essais d’herméneutique [1969], Paris
2013, 388.

43 Vgl. die Aktualisierungen dieser Frage bei M. Bauks, M. Meyer (Hg.), Zur
Kulturgeschichte der Scham. Archiv fiir Begriffsgeschichte, Sonderheft 9, Hamburg
2011; mit Bezug auf Georges Bataille bei A. R. Boelderl (Hg.), Welt der Abgriinde.
Zu Georges Bataille, Wien, Berlin 2015.

44 Siehe das Kap. X, 3 in diesem Bd.

45 J.-P. Sartre, Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdanomenologischen Ontolo-
gie [1943], Reinbek 1993, 463, 472 1., 513 [=SN].

363

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

werdung sichtbar sind und infolgedessen uns selbst >entfremdet«
werden kénnen. Darin liegt fiir Sartre die ontologische, von Anfang
an dramatische Bedeutung des »Faktums des Anderen« (SN, 494).
Er erweckt den Anschein, als sehe uns der Andere*® mit der Dro-
hung entfremdender Objektwerdung immer schon an (SN, 498).
Zumindest sei es mehr oder weniger wahrscheinlich, jederzeit vom
»Anderen< angesehen werden zu kénnen.

Ob es sich bei dem und den Anderen jeweils um uns Naheste-
hende, Dritte oder anonyme Zeitgenossen handelt, macht dabei an-
scheinend keinen Unterschied. Irgendeiner gentigt. »Daf} ich gesehen
werde«, muss in jedem Falle allein schon den Fall in die Scham
zur Folge haben (SN, 467, 474, 516) - in dem Wissen, {iberhaupt
Objekt geworden zu sein, ohne dass das auf irgendeinen Fehler
unsererseits zuriickzufiihren wire. Die »urspriingliche Scham« des
Objektgewordenseins liefert fiir Sartre die ontologische Folie, auf de-
ren Grundlage alle anderen Erfahrungen von Scham deutbar werden
(SN, 516). In dem Moment, wo wir realisieren miissen, tiberhaupt
sichtbar und infolgedessen >Objekt« geworden zu sein, muss uns
die Scham »von allen Seiten um[fangen]« (SN, 485). In Anbetracht
dieser Scham sind wir alle gleich. Es geht hier nicht um eine per-
sonlich zuzuschreibende Scham, die uns zwingen konnte, uns vor
Anderen zu verbergen und sich jhrem Blick womdglich endgiiltig
entziehen zu wollen. Wenn es sich aber so verhilt, entféllt dann
nicht jeglicher besondere Grund, sich zu schimen? In Anbetracht
dieser ontologischen Scham gibt es anscheinend keinen besonderen
Grund, jeweils sich selbst fiir etwas Bestimmtes und nicht blof3 unter
den Augen irgendeines Anderen zu schamen.

Man muss sich insofern fragen, ob Sartres Sozialontologie nicht
ganzlich die Vielfalt sozialer Erscheinungsformen der Scham sowie
eines >Blicks«< verfehlt, der schliefflich auch Ausdruck schonender
Diskretion sein kann - von Geburt an, wo ein Neuankdmmling >das
Licht der Welt erblickt¢, ohne dadurch sogleich einer »grauenhaften
Sichtbarkeit«?” unter den entfremdenden Augen Anderer wehrlos
ausgeliefert zu werden (wovon das Kleinkind nicht einmal etwas ah-
nen konnte). Zweifellos liegt in der Geburt die Gefahr einer radika-
len Auslieferung an Andere, in deren Hénde das Neugeborene fallt.

46 Vgl. J.-P. Sartre, Entwiirfe fiir eine Moralphilosophie, Reinbek 2005, 93, 634.
47 Vgl. Anm. 21 zu Kap. X in diesem Bd.

364



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Menschliche Visibilitat in der Auslegung Hans Blumenbergs

Doch wird es normalerweise der Zudringlichkeit fremder Blicke von
Anfang an entzogen, bleibt allerdings in seinem ganzen weiteren
Leben gleichsam auf seine elementare Nacktheit gewissermafien ge-
stimmt, an die gerade die Bekleidung erinnert*®, wie in Kapitel X
argumentiert wurde.

4. Menschliche Visibilitat in der Auslegung Hans
Blumenbergs —
mit Riicksicht auf deren gegenwartige analoge und
digitale Bedingungen

Zuletzt ist Hans Blumenberg unter besonderer Beriicksichtigung
der Phanomenologie*® auf den Ansatz Sartres wieder zuriickgekom-
men, gegen den er einwandte, die menschliche Visibilitdt in ihrer
ganzen Tragweite nicht erfasst zu haben. Die Visibilitit betriftt nicht
ein transzendentales Ego, sondern ein leibhaftiges Selbst, das, wie
Blumenberg meint, »aus der Welt nicht verschwinden« kann und
»auffindbar [bleibt] von der Wiege bis zum Grabe«. Was wir >Welt«
nennen, konne geradezu definiert werden »als der Inbegriff der
Bedingungen, unter denen physisch nichts verloren geht, anthropo-
logisch Unauffindbarkeit prinzipiell unméglich ist«.>? So wire also
dem Selbst ein »endogenes Sich-nicht-verbergen-kénnen mit seiner
affektiven Betroffenheit« zuzusprechen — im Fall des Paranoikers,
der sich immerfort beobachtet wahnt®, wie auch im Fall des Be-
schamten, der fiirchten muss, sein Beschdmtsein werde wie ein un-
ausloschlicher Makel irreversibel in der Welt bleiben, sobald es im
Blick Anderer einmal sichtbar geworden ist, und er werde sich dem
auch in vollkommener Isolation nicht entziehen kénnen.
Blumenberg versteht Sartres Phianomenologie unserer Sichtbar-
keit als atheistisches Unterfangen, das »der Stdndigkeit des Gesehen-

48 Und zwar in der wortlichen und iibertragenen Bedeutung dieses Begriffs, auf die
anschlieflend kurz einzugehen sein wird.

49 H. Blumenberg, Zu den Sachen und zurtick, Frankfurt/M. 2007.

50 H. Blumenberg, Beschreibung des Menschen, Frankfurt/M. 2006, 279.

51 M. Schodlbauer, Wahnbegegnungen. Zuginge zur Paranoia, K6ln 2016; G. Un-
terthurner, U. Kadi, (Hg.), Wahn. Philosophische, psychoanalytische und kultur-
wissenschaftliche Perspektiven, Wien, Berlin 2012.

365

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

werdenkonnens«, besonders einseitigen, ununterbrochenen, jederzei-
tigen Gesehenwerdenkdénnens unter den Augen Gottes, »ein Ende
macht«.>? Aber lauft Sartres Phdnomenologie nicht auf die Unab-
wendbarkeit des Blickes der Anderen hinaus? Und stimmt Blumen-
berg nicht in diesem Punkt mit ihm iiberein, wenn er die Unmog-
lichkeit statuiert, je aus der Welt wirklich zu verschwinden? Allen-
falls voriibergehend konne dies gelingen, niemals aber endgiiltig.>®
Immerhin gesteht Blumenberg zu, dass man wenigstens voriiberge-
hend der Sichtbarkeit unter den - analogen oder auch digital instal-
lierten — Augen der Anderen entgehen kann, wahrend man jedoch
>wiederauffindbar« bleibt.

Wer die entsprechenden Passagen in Blumenbergs im Jahre 2006
aus dem Nachlass herausgegebener, aber vor 1996 abgeschlossener
Beschreibung des Menschen mit dem Abstand eines Vierteljahrhun-
derts liest, in dem die Digitalisierung zu einem globalen und den so-
zialen Alltag weitgehend durchdringenden Phianomen geworden ist,
kann nicht umbhin, die Tragweite einer solchen These zur Kenntnis
zu nehmen. Die Sichtbarkeit der meisten Menschen hat ebenso algo-
rithmisch rationalisierte, zuvor ungeahnte Ausmafle angenommen
wie die vorldufige Unwiderruflichkeit all der Spuren, die sie im world
wide web hinterlassen haben oder die infolge gezielter Desinformati-
on und ruindsen Mobbings, von iibler Nachrede, Denunziation und
Rufmord dort gelegt worden sind.

Fir immer, so scheint es, wird das Bild (bislang ungeachtet
eines inzwischen statuierten »Rechtes auf Vergessenwerden«>*) un-
vermeidlich in der Welt bleiben und wiederauffindbar sein, das
im >Netz< von Anderen erzeugt worden ist, wie auch immer
- und meist ohne jegliche Verifikation oder durchgreifende Kor-

52 Blumenberg, Beschreibung des Menschen, 808.

53 Diversen Spielarten von Vernichtungspolitik zum Trotz, die Blumenberg gar
nicht in Betracht gezogen hat. Allerdings hat er sich gefragt, ob nicht memoria
als die einzige Form unseres Bleibens in der Welt (iiber den Tod hinaus) gelten
kann. Das Erinnertwerden ist freilich durch nichts garantiert; und das frither
oder spiter endgiiltige Verschwinden aus jeglicher Erinnerbarkeit hochst wahr-
scheinlich.

54 Dieses Recht ist inzwischen in die in allen EU-Mitgliedsstaaten unmittelbar
geltende Datenschutz-Grundverordnung eingegangen (Art.17). Dabei geht es
allerdings vorrangig um Ldschrechte und -pflichten bezogen auf alle Links
zu personenbezogenen Daten, Kopien und Replikationen personenbezogener
Daten.

366

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rezente Formen der Be- und Entschamung im gesellschaftlichen Kontext

rekturmoglichkeit. Was das fiir die Scham bedeutet, die doch auf
Riickzug der Beschamten aus ihrer sozialen Sichtbarkeit aus ist,
ist vorldufig noch kaum zu ermessen. Ethische und mythologische
Rekurse auf uralte Erzdhlungen, wie sie bei Levinas und Ricceur
nahegelegt werden, stoflen hier ebenso an Grenzen wie sozialonto-
logische und anthropologische Beschreibungen, die wir bei Sartre
und Blumenberg antreffen. Denn diese Rekurse bleiben in der Re-
gel ganz darauf beschrinkt, die Urspriinge oder die Herkunft der
Scham zu klaren, lassen uns aber Stich, wenn es um die Zukunft
der Scham geht, nach der uns nicht zuletzt die sogenannten Neuen
Medien zu fragen zwingen. Weitgehend unklar ist zudem, welcher
Methodik diese Beschreibungen folgen - so lehrreich sie sein mégen
-, zumal die Méglichkeit einer >direkten< Ontologie (wie sie im Falle
Sartres vorzuliegen scheint) genauso wie die Mdglichkeit einer phi-
losophischen Anthropologie (wie sie etwa Ricceur und Blumenberg
verfochten haben) lingst bestritten worden ist.

5. Rezente Formen der Be- und Entschamung im
gesellschaftlichen Kontext

Nicht viel besser steht es um die Aussichten einer Gesellschaftstheo-
rie, der zuzutrauen wire, ganz aus eigener Kraft>> Auskunft dariiber
zu geben, wer wie, unter welchen Bedingungen und mit welchen
Konsequenzen beschimt werden kann, und welche Formen die
Scham, das Beschamtwerden, die Flucht aus der Scham, sei es auch
in die Schamlosigkeit, gegenwirtig lokal und weltweit annimmt. Wo
auch immer Scham lokal zum Vorschein kommt, sie muss unter
Bedingungen weitgehender Digitalisierung damit rechnen, weltweit
erkennbar zu werden; und zwar auf irreversible Art und Weise.
Was das bedeutet, konnen wir aber jeweils nur ausgehend von
einigen wenigen Idiomen herauszuarbeiten versuchen. Schon das
beschrankt die Moglichkeit dramatisch, einer weltweit vernetzten
Visibilitat gerecht zu werden. Im Rahmen >vor Ort« iiblicher Idiome
haben wir nur die Méglichkeit, ausgehend von der jeweils gebrauch-

55 Diese Prazisierung ist hier wichtig. Keineswegs geht es darum, etwa soziologi-
sche, gar nicht im Einzelnen zu beriicksichtigende Beitrdge zum hier diskutier-
ten Phanomenbereich in Bausch und Bogen zu beurteilen.

367

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

ten, normalen bzw. normalisierten Sprache den semantischen Reich-
tum zu explizieren, der mit Begriffen wie Scham, Beschimung und
Schamlosigkeit einhergeht, deren Gebrauch uns jedoch nicht ohne
Weiteres lehrt, wer wie in die Scham stiirzen, wer beschamt werden
und sich schamlos geben kann.® Diesem Gebrauch ist zundchst
nur zu entnehmen, dass stets >jemands, eine Person, der wir ein
Selbst zusprechen, sich schimt oder beschamt werden kann. Er lehrt
aber nicht, wie es iiberhaupt mdéglich wird, dass ein zunachst nackt
und génzlich scham-los zur Welt gekommenes Wesen, das nichts
von sich selbst weif3, eigene und fremde Scham als solche sowie
die Gefahren realisieren kann, die in voriibergehender, anhaltender
oder auch endgiiltiger Beschamung liegen. Das Gleiche gilt fiir die
(zweideutige) Rede von Schamlosigkeit, die sowohl meinen kann,
dass sich jemand tiber Grenzen der Scham hinwegsetzt, als auch
darauf hindeuten kann, dass jemand iiberhaupt kein Verhiltnis zu
Scham hat.”” In dieser Hinsicht zweideutig bleiben nicht zuletzt viele
virtuelle und digitale Weisen der Selbstexposition, die radikale Zwei-
fel am sozialphilosophisch oft unterstellten engen Zusammenhang
zwischen Bewusstsein bzw. Selbsterkenntnis und Scham wecken.
Selbst wenn es zutreffen sollte, dass beides von Anfang an nur zu-
sammen auftreten kann, wie Levinas en passant unterstellt, erscheint
es doch nicht als ganz ausgeschlossen, dass man sich von der Scham
zur Schamlosigkeit befreit®® — moglicherweise mit dem Effekt, dass
sich diejenigen, die sich weiterhin bei Gelegenheit selbst fiir Gering-
fugigkeiten schiamen, fiir ihr Befangensein in der Scham vor Anderen
schdmen, die ihrerseits gar keine Scham mehr zu kennen scheinen.

56 Vgl. dem entsprechend den materialreichen Band von Hans Peter Duerr iiber
Nacktheit und Scham. Der Mythos vom Zivilisationsprozefs. Bd. I, Frankfurt/M.
1994, wo sich auch der bemerkenswerte Hinweis auf »Luftgewandete« findet,
die auf gar keine Kleidung angewiesen zu sein scheinen, um sich doch nicht
ginzlich >nackt< (im Sinne von vollkommen schutzlos) zu empfinden - wie
auch die »Dasnami Nagas, die ihr Lendentuch s>verinnerlicht< haben« (320).

57 Fir ersteres entscheiden sich anscheinend Federico Ferrari und Jean-Luc Nancy
(Die Haut der Bilder, 9), wenn sie von einer Schamlosigkeit sprechen, die
offenlege, was zuvor >vorenthalten« wurde.

58 Das hat Levinas ebenfalls in Betracht gezogen. Siehe dazu E. Levinas, Eros,
littérature et philosophie. Euvres T. 3. Paris 2013, 125. »Das Sigel der erreichten
Freiheit: Sich nicht mehr vor sich selbst schimenx, heifit es bei Irvin D. Yalom,
Und Nietzsche weinte. Roman, Berlin 1996, 117.

368

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rezente Formen der Be- und Entschamung im gesellschaftlichen Kontext

Was die Scham angeht, so befindet sich auch der Gesellschafts-
theoretiker nicht in der gliicklichen Lage, sich auf ein ethisch, pha-
nomenologisch, ontologisch oder anthropologisch fest etabliertes
begriffliches Fundament stiitzen zu konnen, dem zu entnehmen wé-
re, was in rezenten Formen neuer Beschimung, der Entschdmung
oder der (doppeldeutigen) Schamlosigkeit womdglich fiir die Betref-
fenden nach wie vor auf dem Spiel steht. Die medialen Bedingungen
der Beschdambarkeit aber auch der Schamlosigkeit in der doppelten
Bedeutung dieses Wortes haben sich insbesondere seit der Verbrei-
tung des Internet derart durchgreifend gedndert, dass man sich zu
ihrem Verstindnis nicht mehr einfach auf vorher verfasste Theorien
der Scham berufen kann.>

Ohne den in die Jahre gekommenen Streit iiber die Moglichkeit
einer Theorie der Gesellschaft, iiber ihren empirischen Gehalt, ihre
>positivistischen<, hermeneutischen u.a. Methoden und ihre von
>kritischen« Philosophen fiir unverzichtbar gehaltenen normativen
Grundlagen an dieser Stelle noch einmal auszubreiten®®, muss man
konstatieren, dass diese Moglichkeit mehr denn je als anfechtbar er-
scheint. Ironischerweise nicht zuletzt infolge publizistischer Erfolge
wie etwa von Ulrich Becks Entwurf einer Theorie der »Risikogesell-
schaft«, deren Beschreibung sich aus heutiger Sicht stellenweise als
eine eigentiimliche Mischung aus leichtfertiger Ubergeneralisierung,
populirer Ubertreibung und siiffisanter Frivolitit ausnimmt¢!, der -
im Feuilleton - der Stempel >Feuilletonismus< aufgedriickt werden

59 Womit nicht gesagt sein soll, sie seien einfach ad acta zu legen, das versteht sich
von selbst.

60 Man vergleiche nur H. Schelsky, Ortsbestimmung der deutschen Soziologie, KSln
31967; T. W. Adorno et al., Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie,
Darmstadt, Neuwied °1979; H. Joas, W. Knébl, Sozialtheorie. 20 einfiihrende
Vorlesungen, Frankfurt/M. 2004; V., Zur Rekonfiguration der Sozialphilosophie.
Ontologie - Phidnomenologie - Kritik, in: Philosophische Rundschau 60, Heft 2
(2013), 91-129.

61 Vgl. U. Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frank-
furt/M. 1986, 7, wo gleich zu Beginn als einfaches empirisches Faktum hinge-
stellt wird, es sei »das Ende« von vielerlei eingetreten, so gewisser »Distan-
zierungsmoglichkeiten« von allen méglichen Gefahren. Deren Dynamik habe
alle Grenzen aufgehoben und beschwore eine permanente »Allbetroffenheit«
herauf, mit dem Eingestandnis der »Ausweglosigkeit« weltweit usw. In diesem,
in >aktueller< soziologischer Gegenwartsdiagnostik vielfach anzutreffendem Stil
geht es seitenlang weiter.

369

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

konnte. In das gleiche Fahrwasser drohen jiingere Autoren und Au-
torinnen zu geraten, die eine Gesellschaft der Angst, des Zorns, des
Postmigrantischen, des Digitalen, des Abstiegs, der Prekaritit, der
Transformation, der Beschleunigung, der Resonanz, der Ungerech-
tigkeit, der Uberforderung, der Erschépfung und der Singularititen
ausgemacht haben wollen, ohne angesichts der notorischen Uber-
komplexitét ihres vermeintlichen Gegenstandes (inzwischen >welt-
weiter< Gesellschaft) mit anndhernd befriedigendem methodischen
Riistzeug aufwarten zu kénnen. Aber kann man ihnen daraus iiber-
haupt einen Vorwurf machen?6?

Was auf den ersten Blick wie ein unhaltbarer Pauschalvorwurf
anmuten mag, liegt moglicherweise in der Natur der >Sache« selbst,
Gesellschaft genannt. Ist ihr, der man Emile Durkheims Regeln
der soziologischen Methode zum Trotz inzwischen jeglichen metho-
dologisch fassbaren Gegenstandsstatus abgesprochen hat%3, einfach
damit beizukommen, dass man sich auf ein von Kritikern frither
als >positivistisch« disqualifiziertes Wissenschaftsverstandnis zuriick-
besinnt, das mdglicherweise von Anfang an irregeleitet, weil an
einem falschen methodologischen Ideal orientiert war? Oder sind
gelegentlich frivol wirkende Mittel der Ubertreibung unentbehrlich,
wenn man sich weder mit einem wissenschaftstheoretisch ohnehin
beschriankten Verstindnis von empirisch ermittelbaren Tatsachen
noch auch damit abfinden will, zu gesellschaftlichen Problemen
schweigen zu miissen, sofern man solche Tatsachen nicht beibrin-
gen kann? Oder beweist die fragliche Literatur nur, wie weitgehend
sie selbst lingst Teil einer Gesellschaft der Ubertreibung und des
»Zuviel« von allem ist, zu der sie auch in bester kritischer Absicht
weder zureichende Distanz zu wahren noch auch angemessene Néhe
herzustellen versteht?%* Wird sie nolens volens von einer Kakophonie
mehr oder weniger haltloser Auferungen von >Meinungen, >Uber-
zeugungen< und >Standpunkten«< absorbiert, die bei extrem abge-

62 Vgl. A.-L. Scholz, Wer sieht hier ein Muster?, in: Die Zeit, Nr. 27 (1.7. 2021), 29 f.

63 Vgl. E. Durkheim, Die Regeln der soziologischen Methode [1895], Frankfurt/M.
1984; O. Marchart, Das unmdgliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie
der Gesellschaft, Berlin 2013.

64 Beides, sowohl die fragliche Distanz als auch die fragliche Nahe, wirft im Hin-
blick auf Phdnomene der Scham eminente methodische Probleme auf, nicht
zuletzt das der gebotenen Diskretion (ein auch soziologisch in methodischer
Hinsicht nicht zu umgehender Begriff).

370

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rezente Formen der Be- und Entschamung im gesellschaftlichen Kontext

senkter Schwelle der Verdffentlichung genauso dem Verbrauch und
Verschleif$ ausgesetzt sind wie sonstige Waren? Words, words, words,
nichts als Worte, mochten manche mit William Shakespeares Ham-
let ausrufen, die womdglich mit wirklicher Kommunikation, aus der
gegenwirtige Gesellschaften angeblich geradezu bestehen, rein gar
nichts zu tun haben.®> Aber ist nicht auch das wieder eine wenig
hilfreiche Ubertreibung? Daran wire allerdings wenig auszusetzen,
wenn es denn stimmt, dass der dominanten Normalitit gegenwir-
tiger Gesellschaften nur noch mit Mitteln der Ubertreibung beizu-
kommen ist, wie u.a. Giinther Anders und Theodor W. Adorno
zeitweise geltend gemacht haben.5¢ Beide haben Ubertreibung als
Methode oder Medium der Wahrheit im Verhiltnis zu einer Welt
fiir unumgénglich befunden, die aus ihrer Sicht im Verdacht stand,
weitestgehend zu kaschieren, wie es in Wahrheit um sie bestellt ist.
Gewiss kann man es auch mit einer Philosophie der Ubertreibung
ubertreiben, insofern diese niemals Selbstzweck sein darf, sei es auch
nur, um zu vermeiden, dass am Ende gar nichts mehr zu iibertreiben
ist, wo alles immerzu iibertrieben wird und die Ubertreibung als
Mittel gerade dort vollkommen unbrauchbar zu werden droht, wo
man es mit hyperbolischen Phdnomenen zu tun bekommt. Auch
sie muss letztlich dem Anspruch verpflichtet bleiben, phdnomenolo-
gisch das, was sich zeigt, herauszuarbeiten, es hermeneutisch zu arti-
kulieren und auf dieser Grundlage sozialwissenschaftlicher Expertise
zur Erforschung anzubieten, die sich in den zuletzt angesprochenen
Positionen zweifellos nicht erschopft.

Scham stellt in dieser Perspektive eine besondere Herausforde-
rung dar, insofern ihr selbst daran gelegen ist, das Beschdmende
und die Beschdmten sozialer Sichtbarkeit zu entziehen. So kénnte
es sein, dass in gesellschaftlichen Verhiltnissen, die, oberflachlich
empirisch betrachtet, kaum eine Spur von Scham verraten, zutiefst
beschamende Bedingungen vorherrschen®, d.h. dass ihre empirische

65 Vf. (Hg.), Emmanuel Levinas: Dialog. Ein kooperativer Kommentar, Freiburg i.
Br., Miinchen 2020.

66 G. Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, Miinchen 1956, 20; T. W. Adorno,
Erziehung zur Miindigkeit, Frankfurt/M. 41975, 23.

67 Z.B. infolge von stindig erlebter Demiitigung, die Scham, eine »red emotion«
(Bernard Williams), einschlieffen kann, aber nicht muss, wie Avishai Margalit
(Politik der Wiirde. Uber Achtung und Verachtung, Berlin 1997, 162) gezeigt hat,
oder infolge eines fatalen Nicht-Gentigens im Vergleich zu sozialen Normen

371

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

Normalitdt — recht verstanden - auf das Gegenteil schlieflen ldsst,
was alte und neue Formen von Ideologiekritik auf den Plan rufen
konnte. Wenn es indessen stimmt, dass Formen der Ubertreibung
bereits in der Beschreibung dieser Verhiltnisse notwendig sind, um
sie als solche deutlich zu machen, stellt sich wiederum die Frage, ob
man nicht auch das Ubertreiben iibertreiben kann.®® Wo alles iiber
alle Maflen ubertrieben wird, und sei es nur, um aktuell zu erschei-
nen oder auf den Mirkten der Worte, Meinungen, Uberzeugungen,
Standpunkte und Theorien im Unterschied zu anderen gehort zu
werden, kann >weniger mehr seins, wie es sprichwortlich heifit, ohne
wiederum als Ubertreibung gemeint zu sein. Tatsichlich mehren
sich die Anzeichen neuer Formen der Zuriickhaltung, unaufdringli-
cher Diskretion und Behutsamkeit bzw. der Inaktualitét, wie sie der
spanische Philosoph Josep Maria Esquirol in seinem Pladoyer fiir
»intimen Widerstand« genannt hat.

6. Im UbermaR:
zwischen MittelmaRigkeit und MaRlosigkeit

»Uns fehlt nicht Kommunikation, im Gegenteil wir haben zuviel
davon, zitiert Esquirol Gilles Deleuze.®® Dass das Ubermaf$ und
Zuviel von allem, einer Uberfiille von Produktionen, Verkehr, Ver-
brauch, Miill, Larm und Worten »das grofite Problem des moder-
nen Lebens« darstellt, hatten frither auch schon Susan Sontag und
Paul Valéry behauptet.”® Zuviele Worte, zuviele AufSerungen auf al-
len Kanilen, zuviele Biicher, zuviele Nachrichten, mit denen das
Léschen nicht mitkommt. So droht im stindigen Uberfluss des
Kommunizierten und seiner Abfalle das wirklich Wichtige verschiit-
tet bzw. unsichtbar und unhérbar gemacht zu werden. Aber was
wire das? Was ist >zuviel< — auch und gerade des Guten? Und

(V. Forrestier, Der Terror der Okonomie, Miinchen 1998, 11) und technischen
Maf3gaben, wie man es bei Giinther Anders beschrieben findet.

68 A. Dittmann, Philosophie der Ubertreibung, Frankfurt/M. 2004.

69 J. M. Esquirol, Der intime Widerstand. Eine Philosophie der Nihe, Hamburg
2021, 168.

70 S. Sontag, Kunst und Anti-Kunst. 24 literarische Analysen, Frankfurt/M. 62003,
211, 345.

372

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. 1m UbermaR: zwischen Mittelmé&Rigkeit und MaRlosigkeit

wovon gibt es >zu wenig«? Kann sich eine Philosophie, die heute
etwas auf sich halt, tiberhaupt noch mit einem Mafl (metron), mit
dem ausgewogenen, mafligen Mittleren (mesotes), auf das Aristoteles
sein Loblied gesungen hat, mit dem Vermittelten und am Ende
womdglich doch nur Mittelmafligen zufriedengeben? Das verneinte
Jacques Derrida, der, zufolge seines Biografen Benoit Peeters, bis
zu seinem Tod selbst »stindig iibertourig« und »iibersprudelnd«
lebend, »Geschmack an der Philosophie« genau wegen der ihr eige-
nen »MafSlosigkeit« gefunden zu haben behauptete, »auflerhalb aller
Regeln der Kunst«.”! Aber ist es eine Geschmacksfrage, wenn man
es mit Phdnomenen zu tun bekommt, die auf die Spur einer ihnen
immanenten MafSlosigkeit fithren?

Ist es wirklich nur eine Redensart, wenn man sagt, man schiame
sich >mafllos<? Beim Wort genommen, wiirde es bedeuten, sich
nicht nur tiber jedes bekannte Mafl hinaus zu schdmen, sondern
immer weiter zu schdmen und dabei womdglich auch jedes Maf§ zu
verlieren. Trifft die zuvor skizzierte Vermutung zu, dass die »tiefe«
Scham eine immanente Tendenz zu ihrer eigenen Unsichtbarkeit
aufweist, wenn es nicht mehr ertrdglich zu sein scheint, dass sie
Anderen oder auch nur dem Beschdmten bewusst bleibt, dann wird
sie schlieflich auch keine Worte mehr finden kénnen und diirfen.
Die mafSlose Scham muss, wenn es sich nicht um eine facon de parler
handelt, vollkommen sprachlos werden und machen. Wie sollte dem
eine sozialphilosophische oder sozialwissenschaftliche Forschung je
Rechnung tragen konnen, die sich weigerte, irritierende Zonen des
Ubermifigen, Hyperbolischen und Maf3losen auch nur zu betreten?
Wiirde sie dann nicht jener Mediokritit zum Opfer fallen, die nicht
nur Friedrich Nietzsche als jeglichem Denken, das seinen Namen
verdient, ganz und gar unwiirdig zuriickgewiesen hat?

Muss sich nicht jede Methodik der Erforschung von Phinome-
nen, die im Verdacht stehen, eine ihnen immanente Hyperbolik
aufzuweisen, auf Grenzginge in Richtung auf das Ubermifige und
Maflose einlassen — so wie es Nietzsche andeutete, wo er sagte, man
messe ohnehin allzu oft mit nicht vorhandenen Maf3stiben? Dabei
brachte er selbst mehrfach Mafistabe ins Spiel; etwa in seiner Kritik
an einer christlichen »Sklavenmoral« und an einer seines Erachtens
lebensfeindlichen Historie. Hat er dabei nicht selbst das >Lebenc< als

71 B. Peeters, Jacques Derrida. Eine Biografie, Frankfurt/M. 2013, 595, 627.

373

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

Maf ins Spiel gebracht?”? Kennt aber dieses selbst ein Maf3”® — etwa
des Zutréaglichen, der Belastbarkeit, des auf Dauer zu Ertragenden
usw.?

Noch Ricceur fragte zuletzt auf den Spuren Nietzsches nach
einem »mafivollen« Gebrauch des Gedichtnisses, zwischen zuviel
und zuwenig Erinnerung.”* Doch woran sollte sich das richtige Maf3
wiederum bemessen? Mit beidem sei auf Dauer nicht zu leben,
meinte Ricceur offenbar - und brachte damit ein klinisches Argu-
ment ins Spiel. Was auch immer richtigerweise, gewissen Normen
entsprechend, zu erinnern oder zu vergessen wire, beides sollte dem
Leben nicht abtrdglich sein, das wir selbst leben, verleben, fiithren
oder versaumen usw. Insofern scheint tatséchlich »am Leben unend-
lich viel gelegen zu sein«, wie u.a. Arnold Gehlen feststellte.”> Ist
»das lebendige Dasein in der Fiille der Welt selbst ein Wert [...], viel-
leicht der Wert« schlechthin (ebd.)? Ist das nicht von Julien Benda
tiber Hannah Arendt bis hin zu Paul Ricceur energisch bestritten
worden?”® Kann es hierbei in Wahrheit nicht allenfalls um das indi-
viduell zu lebende Leben bzw. um dessen individuelle Lebbarkeit,
also um das gehen, was u.a. bei Judith Butler livability’” heifit?

Das Gewicht klinischer Argumente, die sich auf die Frage bezie-
hen, was sich wie auf das menschliche Leben bzw. auf dessen indivi-
duelle Lebbarkeit auswirkt, ist auch hinsichtlich des Gebrauchs von
Begriffen nicht leicht von der Hand zu weisen. Eine absolute, durch
nichts zu relativierende Orientierung am Guten und Gerechten ist
ebenso lebens- und weltfremd, insofern sie sich als schlechterdings
»unlebbar< erweist, wie eine unbedingte Ausrichtung an Idealen der
Reinheit, der Lauterkeit und des Glaubens oder an einem kategori-

72 F. Nietzsche, Siamtliche Werke. Bd. 1. Kritische Studienausgabe (Hg. G. Colli, M.
Montinari). Miinchen 1980,18 f.

73 W. Marx, Gibt es auf Erden ein Maf$?, Frankfurt/M. 1986.

74 P. Ricceur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004.

75 A. Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, Wiesbaden
1986, 71.

76 J. Benda, Der Verrat der Intellektuellen. >La trahision des clercs< [1927/1946],
Miinchen, Wien 1978; H. Arendt, Uber die Revolution, Miinchen 1994, 79;
P. Ricceur, Critique and Conviction. Conversations with F. Azouvi and M. de
Launay, New York 1998, 93.

77 Vgl. J. Butler, A. Athanasiou, Die Macht der Enteigneten. Das Performative im
Politischen, Ziirich, Berlin 2013, 9.

374

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. 1m UbermaR: zwischen Mittelm&Rigkeit und MaRlosigkeit

schen Imperativ, der wie der von Kant mehrfach formulierte verlan-
gen wiirde, unter keinen Umstinden zu liigen. Eine solche Forde-
rung ist nicht wirklich sinnvoll und auch unméglich zu beherzigen.
Das bedeutet indessen nicht, dass sich die Frage, was fiir das Leben
bzw. fiir dessen individuelle Lebbarkeit zutréglich ist, was ihm zuzu-
muten ist und was es vollkommen iiberfordern wirde, einfach auf
einen vermeintlichen Realismus des >Mdglichen< beschrianken lief3e.
Zudem bedarf letzteres seinerseits vielfach der Inspiration durch
Unmogliches, um realisierbar zu werden, was es nicht einfach von
sich aus bereits ist.”® Denn das Mdogliche steht ebensowenig wie das
Zutragliche, fiir uns Gute, als Realisierbares einfach objektiv fest.
»Zuviel des Gutens, die Uberfiille von Dingen, Waren und Worten,
Meinungen, Begriffen und Ideologemen mag man beklagen, aber
dabei kann man sich nirgends einfach auf objektiv gezogene Gren-
zen eines Mafles berufen, das zwischen Zuviel und Zuwenig klar zu
unterscheiden erlauben wiirde. In der Regel sind es Grenziiberschrei-
tungen in der einen oder in der anderen Richtung, die nachtrdglich
erst deutlich machen, inwiefern es um eine Frage des Mafles geht.
Aber es gibt kein Maf§ im Sinne schlichten Vorhandenseins. Insofern
ist tatsdchlich MafSlosigkeit unser Schicksal — nicht im Sinne noto-
rischer Ubermifigkeit, sondern im Sinne priméren Nichtwissens,
wo (und fiir wen unter welchen Umstdnden...) Grenzen des Zutragli-
chen und des Abtriglichen, des Guten und Unguten, des Richtigen
und Falschen etc. >verlaufen<® - Grenzen, die man immer wieder
neu zu ziehen versucht in einer imagindren Topografie, welche nie-
mals die Form eines schlicht objektiv zu vermessenden Raumes
annehmen kann.%0

78 Vgl. Marai, Das Wunder des San Gennado, 190 ff.,, 245; 1. U. Dalferth, P. Stoellger,
A. Hunziker (Hg.), Unmodglichkeiten. Zur Phinomenologie und Hermeneutik
eines modalen Grenzbegriffs, Tiibingen 2009.

79 Vgl. die neueren Untersuchungen zum Grenzbegriff: V. (Hg.), Die Grenzen der
Einen sind (nicht) die Grenzen der Anderen. Neuere Beobachtungen, Berlin 2020.

80 Das gilt, so schwer dies auch zu akzeptieren sein mag, auch fiir die mutwillige
und riicksichtslose Zufiigung von Gewalt in allen ihren Formen. Wihrend es
den einen als geradezu evident bzw. unbestreitbar gilt, dass sie unter keinen
Umstdnden zu billigen ist, miissen sie es hinnehmen, dass andere dies in Abrede
stellen oder schlicht ignorieren. Auch die Kritik von Gewalt kann sich nicht
einfach, jedenfalls nicht iiberzeugend, auf vorhandene Maf3stabe berufen. Das
aber bedeutet nicht, dass es in dieser Hinsicht gar keine Mafistdbe geben konn-
te. Die Frage ist zundchst nur, wie man deren Genealogie auffasst und wie man

375

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

Das gilt fiir die Phdnomene selbst, fiir unsere Arten und Weisen,
sie zur Sprache zu bringen, und fiir die mdéglicherweise >libertrei-
benden<« Methodiken ihrer Herausarbeitung aus einer fragwiirdigen
Normalitit, in der sie uns keineswegs von sich aus unentstellt und
unverkiirzt begegnen. Auch fiir die Scham und fiir jede Methodik
ihrer sozialphilosophischen und -wissenschaftlichen Erforschung
hat das entsprechende Folgen. Wie so gut wie jeder andere Affekt
auch ist sie heute Gegenstand einer exzessiven kommunikativen
Thematisierung, die das fragliche Phdnomen - ironischerweise
durch meist beklagte Schamlosigkeit, die immer die der Anderen ists!
- ginzlich zu verschiitten neigt, so dass es sich in den Arten und
Weisen dessen, wie von ihm die Rede ist, geradezu aufzulosen droht.
An der Rede iiber Scham vorbei ist jedoch keine Phdnomenologie
mehr moglich, die den Anspruch erheben konnte, etwa vermittels
eidetischer Reduktion direkt zum vermeintlichen Wesen der Sache
vorzustoflen, die wir Scham nennen. Wir haben gar keine andere
Wahl, als uns zundchst im Sinne einer linguistischen Phanomeno-
logie (s.0.) auf mehr oder weniger normalisierten Sprachgebrauch
zu besinnen, um zu klaren, wie von Scham tiberhaupt die Rede
sein kann. Dieser Sprachgebrauch ist jedoch insofern nicht einfach
»hinzunehmens, wie es Ludwig Wittgenstein nahegelegt hat®?, als er
eine Normalisierung darstellt, die als allgemein verstdndlich, nach-
vollziehbar und akzeptabel erscheinen lésst, wie Giblicherweise von

deren Kontingenz in Rechnung stellt. U.a. Richard Rorty und Susan Sontag
haben in diesem Punkt dafiir argumentiert, geltende Maf3stdbe, wie sie auch
in unser offentliches Recht eingegangen sind, als Produkte kontingenter Sensi-
bilisierungen dafiir zu verstehen, was/wie Anderen gewaltsam angetan wird.
Zumal in historischer Perspektive wird man gewiss nicht behaupten kénnen,
die entsprechende Kritik habe sich seit jeher auf Evidenzen, auf Unbestreitbares
oder auf von vornherein festliegende Normen berufen kénnen. Das bedeutet
freilich nicht, dass wir uns einem ginzlich arbitrdren Relativismus ausliefern
miissten.

81 Darauf deutet nicht zuletzt das Phdnomen eingestandenen Sichschamens fiir
Andere bzw. der sogenannten Fremdscham hin: Man bekennt, sich fiir oder
anstelle Anderer zu schamen, die sich schamen sollten, es aber anscheinend
vollkommen daran fehlen lassen (vgl. bspw. P. Levi, Die Untergegangenen und
die Geretteten, Miinchen, Wien 1990, 72; H. Koénig, Politik und Geddchtnis
Weilerswist 2008, 590).

82 So in den Philosophischen Untersuchungen (Frankfurt/M. 1977; Nr.124) sowie
in den Bemerkungen tiber die Philosophie der Psychologie (Frankfurt/M. 1984,
Nt. 630).

376

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. 1m UbermaR: zwischen Mittelm&Rigkeit und MaRlosigkeit

Scham die Rede sein kann. Dabei zeigt sich bereits auf der Ebene
normalisierten Sprachgebrauchs, dass es sich um ein Phanomen
handelt, in dem sich etwas zeigt, indem es verborgen wird - in
einem Verbergen und Verbergen des Verbergens selbst (Anderen und
sich selbst gegeniiber), das doch nicht umhinkann, als solches be-
reits auf das jeweils Verborgene aufmerksam zu machen. Bei den
Fragen, was wie wem verborgen wird, worum es dabei tiberhaupt
geht, und wohin das schliefllich fiihrt, ldsst uns der normalisierte
Sprachgebrauch allerdings im Stich. An dieser Stelle ist nur herme-
neutisch weiterzukommen, indem man wie angedeutet die Scham
als offenbar werdendes Verbergen von Beschdmendem und das Be-
schdmende als EntblofSendes auffasst. In diesem doppelten »als< liegt
eine hermeneutische Differenz, die keinesfalls einfach aus normalem
Sprachgebrauch abzuleiten ist. Sie impliziert vielmehr eine Deutung
des fraglichen, zunichst in normaler Sprache gefassten Phanomens,
lehrt also ansatzweise, wie es zu verstehen ist, wenn jemand sich
(fir etwas oder sich selbst; vor Anderen oder sich selbst usw.)
schamt. Die hermeneutische Explikation dieser Deutung verlangt
weiter nach einer Klarung des Verhdltnisses zwischen dem Selbst, das
sich schamt, und den Anderen, vor denen es sich schimt, sowie
nach einer Klarung der Frage, was dabei in der Weise des Sichschd-
mens-vor-Anderen auf dem Spiel steht. Was gibt die Scham in dieser
Hinsicht zu erkennen?

Hier gehen die Uberzeugungen nicht nur der vergleichsweise we-
nigen Philosophen, die sich diesem Phinomen gewidmet haben,
weit auseinander: von der Ontologie der Objektwerdung bei Sart-
re Uber die Ethik der Nacktheit bei Levinas bis hin zur Anthropo-
logie menschlicher Visibilitdt als Quelle einer Gefdhrdung durch
Andere a tergo bei Blumenberg.®® Jedes Mal kommen das Selbst
und der Andere in grundsitzlich verschiedener Art und Weise
in Betracht: im Modus ein- und gegenseitiger Beobachtung bei
Sartre, in einem bloflen Selbstverhiltnis sowie von Angesicht zu
Angesicht bei Levinas, >hinterriicks< bei Blumenberg. Die jeweils
entsprechende Ontologie, Ethik und Anthropologie beweist indes-

83 Dass ich mich hier weitgehend auf die Genannten beschrinkt habe, bedeutet
nicht, dass diese Liste im Geringsten vollstandig wére. Neben Ruth Benedict
u.a. hat Giinther Anders einen weiteren, nochmals abweichenden, namlich kul-
turkritischen Ansatz zum Verstindnis der Scham vorgelegt, deren Deutung als
»prometheische« ich jedoch nicht iiberzeugend finde.

377

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

sen nichts. Jede philosophische Disziplin mag ihre Vorziige haben,
weist aber auch Verkiirzungsmerkmale auf, die nur in dissensueller
Auseinandersetzung als solche tiberhaupt deutlich werden kénnen
- aber nicht, wenn Ontologen, Ethiker und Anthropologen jeweils
unter sich bleiben. Im Konflikt ihrer Deutungen allenfalls kann die
Frage unverkiirzt zur Geltung kommen, was auf dem Spiel steht, wo
wir im Verhaltnis zu Anderen angesichts dessen, was wir sind, getan
oder unterlassen haben, sowie als einer gemeinsam geteilten Welt
Zugehorige Scham empfinden oder Schamlosigkeit herrscht.

Wenn das nicht blof$ eine Denunziationsvokabel ist, deutet dieses
Wort die Moglichkeit einer Befreiung von jeglicher Scham an, zu der
vor allem sprichwortlich >schamlos« sich Bereichernde, Oligarchen,
autokratische Machthaber und Gewalttiter diverser Couleur weit
vorgedrungen sein mogen, falls sie iiberhaupt je >beschdmbar< gewe-
sen sind. Uber Gewissheit verfiigen wir in dieser Hinsicht nicht.84
Nach dem skizzierten Verstindnis geschieht indessen bereits der
allererste Empfang neuen, >blofSens, nackten Lebens, wie es uns im
Neugeborenen begegnet, im Zeichen diskreten Schutzes vor gewalt-
samer Entblofung®, die spaterhin grundsatzlich jederzeit drohen
kann. So gesehen gehen elementarste wie auch anspruchsvolle zivil-
gesellschaftliche Formen der Bekleidung, die ein gewisses >Ansehenc
bedeuten, mit Praktiken der Diskretion einher, die bis auf Weiteres
vor einer Entbloflung bewahren, welche jede(n) schliefSlich derart
beschdmt dastehen lassen kann, dass sie bzw. er lieber vom Erd-
boden verschwinden mdochte, wie es sprichwortlich nicht umsonst
heif3t, als noch linger dem Blick Anderer ausgesetzt zu bleiben, sei es
auch nur ihr verinnerlichter.

Was man in bestimmten Wissenschaften bis heute >Sozialisation«
nennt, scheint bis auf Weiteres (aber keineswegs >zweifellos<) mit
der Verinnerlichung einer radikalen Beschambarkeit einherzugehen,

84 Jedenfalls nicht iiber eine Gewissheit, wie wir sie anscheinend bei Ferrari und
Nancy (Die Haut der Bilder, 54f.) antreffen, die von einem in der Scham sich
offenbarenden, »dem Erscheinen vor sich selbst zugehér[enden]« »Wesen der
Nacktheit« ausgehen.

85 Der Zusatz des Adjektivs ist von zentraler, in diesem Beitrag allerdings nur
gestreifter Bedeutung, die en détail zu erklaren den verfiigbaren Rahmen spren-
gen wiirde. Offensichtlich abwegig wire es, wollte man jegliche Entbl6lung als
beschamend auffassen. Offenbar kommt es entscheidend auf die Art und Weise
an. Erklarungsbediirftig ist vor allem, worin genau die fragliche Gewaltsamkeit
liegt.

378

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. 1m UbermaR: zwischen Mittelm&Rigkeit und MaRlosigkeit

die niemand fix und fertig von Geburt an mitbringt. In der Verin-
nerlichung liegt die Gefahr einer Auslieferung an eine Entbléfiung,
die die Zugehorigkeit der Beschamten zum Leben mit und unter
Anderen ganz unterminieren kann. Wenn die Rede von Schamlosig-
keit nicht ein volliges Fehlen jeglichen Bezugs zur Scham, sondern
deren Verlust anzeigt, steht sie fiir ein Leben, dem es auf diese
Zugehorigkeit scheinbar gar nicht mehr ankommt. Auch in tiefster
Beschiamung ist, wenn jemand in der Scham aus ihr zu fliehen sucht,
die Intention zu ahnen, ein soziales Leben abzuschiitteln, welches
nur um den Preis >lebbar< zu werden verspricht, dass es der Gefahr
der gewaltsamen volligen Entbloflung ausgesetzt und ausgeliefert
werden kann.

Sollten direkte Zugénge zur Scham gerade dort verbaut sein, wo
sie intensivste und extremste Formen des Sich-verbergens und des
Sich-zum-Verschwinden-bringen-wollens zeitigt, so bietet es sich in
dieser Perspektive immerhin an, ihr methodisch von der Gewalt
derer her auf die Spur zu kommen, die Andere der Scham aussetzen
und ausliefern.3® Denn diese Gewalt kann auf ihr eigenes Sichtbar-
werden schlechterdings nicht verzichten. Sie muss, um Erfolg zu
haben, Andere auf erkennbare Art und Weise dazu zwingen, sich
als Beschdmte zu zeigen, die sich verbergen wollen; und sie muss,
wenn sie es dabei nicht bewenden lassen kann, auch die bereits
zutiefst Beschamten als solche erkennbar werden lassen - indem
sie ihnen gegebenenfalls jegliche Ausflucht in ihre soziale Unsicht-
barkeit versperrt. Fiir die soziale Erforschung der Scham wiéren so
gesehen mehr oder weniger gewaltsame Praktiken der Beschdmung
mit den offenkundigen Absichten, die sie verfolgen®, der greifbarste
Ausgangspunkt auf Wegen des Sichverbergens und des Verschwin-
denwollens aus dem >Blick< der Anderen - auf Wegen, die am Ende
darauf hinauslaufen, sich jeglicher Phinomenalitit zu entwinden.

86 In der Tat bleibt zunachst keine andere Wahl, als sich der Scham, die die
Beschémten sich zu verbergen zwingt, von den Beschdmenden her zu néhern;
zumindest insofern, dass ihrem Tun zu entnehmen sein wird, was die Scham
bewirken soll. Das andert aber nichts daran, dass beschimende Gewalt letztlich
an denen zu messen sein wird, die sie triftt. Fragen des methodischen Zugangs
einerseits und der ethischen Bewertung andererseits geraten hier in schwierige
Konfliktlagen.

87 Von politischen Praktiken des shaming und blaming habe ich hier abgesehen,
da sie sich vielfach gegen Andere richten, an deren Beschambarkeit erhebliche
Zweifel bestehen.

379

- &m 18.01.2026, 20:41:15.



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

Bis dorthin, in diese Extreme, wird der Scham allerdings keine Me-
thodik je mit letzter Konsequenz folgen kénnen.

380



https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel VIII Von der Aufmerksamkeit zur Sensibilität für den Anderen als solchen Ricoeurs hermeneutische Wege über die Phänomenologie hinaus
	1. Phänomenologische Wegmarken: von der Theorie der Aufmerksamkeit zur Kritik des Gegebenen
	2. Herausforderungen hermeneutischer Anthropologie
	3. Phänomenologische Desiderate: Aufgefordertsein vom Anderen in praktisch-geschichtlicher Hinsicht
	4. Was – anders − zu sagen bleibt

	Kapitel IX Paul Ricoeurs Philosophie praktischer Subjektivität in historischer Perspektive Wille − Aufmerksamkeit − Gleichgültigkeit
	1. Diesseits und jenseits des Willens: zur Vorgeschichte des Begriffs
	2. Ricoeurs eigener Ansatz: Philosophie des Willentlichen und des Unwillentlichen
	3. Die Rolle der Aufmerksamkeit
	4. Versuch einer Bilanz

	Kapitel X Von den Sachen zurück zu den Menschen? Profile einer Philosophie der Aufmerksamkeit in Hans Blumenbergs nachgelassenen Schriften
	1. Genealogische Voraussetzungen: Menschliche Selbsterhaltung im Zeichen moderner Kosmologie
	2. Zurück zum Menschen ›von dieser Welt‹ – eine Angelegenheit der Aufmerksamkeit
	3. Überleben unter Bedingungen der Sichtbarkeit: Ein ›präventives‹ Denken
	4. ›Zuverlässige‹ Kultur?

	Kapitel XI Sichtbarkeit – Aufmerksamkeit – Scham Zu Jean-Paul Sartre und Hans Blumenbergs Auseinandersetzung mit der Phänomenologie
	1. Blumenberg und die vorläufig letzte Erste Philosophie
	2. Zurück zur Welt? Menschen in ihrer ›Sichtbarkeit‹
	3. Aufmerksamkeit und Scham
	4. Auswege? Andeutungen einer sprachlich sensibilisierten Kultur der Aufmerksamkeit

	Kapitel XII Gegenwärtige Probleme einer Phänomenologie der Affekte – mit Blick auf die Sozialforschung
	1. Im Kontext fragwürdiger Ansprüche auf ›Wissenschaftlichkeit‹
	2. Sichtbarkeit und Scham
	3. Probleme der Beschreibung und ihrer hermeneutischen Ressourcen
	4. Menschliche Visibilität in der Auslegung Hans Blumenbergs – mit Rücksicht auf deren gegenwärtige analoge und digitale Bedingungen
	5. Rezente Formen der Be- und Entschämung im gesellschaftlichen Kontext
	6. Im Übermaß: zwischen Mittelmäßigkeit und Maßlosigkeit


