
Teil B

Leitfäden der Interpretation
 

Aufmerksamkeit, Sichtbarkeit
und Scham

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel VIII
Von der Aufmerksamkeit zur Sensibilität für den Anderen
als solchen
Ricœurs hermeneutische Wege über die Phänomenologie
hinaus

1. Phänomenologische Wegmarken: von der Theorie der Aufmerksamkeit zur Kritik
des Gegebenen  (231) | 2. Herausforderungen hermeneutischer Anthropologie (242) |
3. Phänomenologische Desiderate: Aufgefordertsein vom Anderen in praktisch-ge‐
schichtlicher Hinsicht  (248) | 4. Was – anders − zu sagen bleibt (254)

Die Naivität des Blicks, seine Unschuld, die Aufnahme
des Anderen als Anderer [macht] die Aufmerksamkeit aus.1

 
Irgendetwas muss auf irgendeine Art und Weise ›da‹ sein, empfind‐
bar, wahrnehmbar, irgendwie zugänglich, sei es auch nur im Modus
des Imaginativen oder des Fiktiven; andernfalls hätten wir rein gar
nichts, worauf wir uns – zunächst wenigstens naiverweise – beziehen
und woran wir anknüpfen könnten. Wir würden in uns selbst ein‐
geschlossen bleiben. Am Ende wäre nur das gewiss und in diesem
Sinne ›gegeben‹. Lässt sich darüber wirklich streiten? Anscheinend
ja, und mit Verve bis heute, wird doch immer wieder behauptet, es
gebe gar nichts, jedenfalls nicht in dem hier suggerierten schlichten
Sinne. »Nichts ist gegeben«, behauptete Gaston Bachelard.2 Alles sei
konstruiert, ergänzen seit langem Vertreter eines Konstruktivismus,
für den es auf dieser Basis anscheinend nur noch Konstruktionen
von Konstruktionen geben kann. So meint man, mit dem »Mythos
des Gegebenen« ein für allemal aufgeräumt zu haben, mögen naive‐
re Geister auch noch so sehr verblüfft, erstaunt oder auch erschreckt
sein angesichts dessen, was ihnen anscheinend ganz ohne ihr Zutun

1 »La naïveté du regard, l’innocence du regard, l’accueil de l’autre en tant qu’autre
[…]«; vgl. P. Ricœur, Le volontaire et l’involontaire, Paris 1950, 147 [=VI]; dt.: Das
Willentliche und das Unwillentliche, Paderborn 2016, 191.

2 Vgl. Kap. I,1, Anm. 11 in diesem Bd., sowie G. Bachelard, Die Bildung des wis‐
senschaftlichen Geistes. Beitrag zu einer Psychoanalyse der objektiven Erkenntnis
[1938], Frankfurt/M. 1987, 47.

229

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als etwas begegnet oder zustößt, was ›es gibt‹, wenn auch mögli‐
cherweise nur als mehr oder weniger Unbestimmtes, Unheimliches
oder auch radikal Fremdes, das sich prima facie am allerwenigsten
als schlicht ›Gegebenes‹ präsentiert.3 Auch diese von Hegel über
Bachelard bis hin zu Donald Davidson und Wilfried Sellars mit
unterschiedlichen Argumenten vertretenen radikalen Positionen –
denen von phänomenologischer Seite unter Hinweis auf ein »Fak‐
tum der Erfahrung« widersprochen wurde, das durchaus ohne einen
»Mythos des Gegebenen« auskommen kann4 –, setzen voraus, dass
man auf die Frage der ›Gegebenheit‹ dessen, was es – wirklich oder
vermeintlich, imaginiert oder fingiert oder wie auch immer sonst
– ›gibt‹, eigens aufmerksam geworden ist. Sollte das nicht die Ange‐
legenheit einer phänomenologisch disziplinierten Aufmerksamkeit
sein, uns genau für diese Frage zu sensibilisieren: was und wer uns
wie begegnet, d.h. im weitesten Sinne erfahrungsmäßig ›gegeben‹
ist? So nahe das liegt, so erstaunlich mutet an, wie spät die Auf‐
merksamkeit als solche Aufmerksamkeit auf sich gezogen hat, vor‐
zugsweise bei Autoren wie William James5, die der Phänomenologie
zweifellos nahestanden6, später dann auch bei Edmund Husserl7,
Aron Gurwitsch8, Maurice Merleau–Ponty9 und Paul Ricœur10, des‐

3 P. Bieri, Analytische Philosophie des Geistes, Königstein/Ts. 1981, 23; G. Gamm,
Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des Unbestimmten, Frankfurt/M. 2000,
160 ff., 170 zu W. v. O. Quine und D. Davidson; H. Blumenberg, Wirklichkeitsbe‐
griff und Wirkungspotenzial des Mythos, in: M. Fuhrmann (Hg.), Terror und
Spiel. Probleme der Mythenrezeption, München 1971, 11–66, hier: 38, zu T. W.
Adorno.

4 B. Waldenfels, Sinne und Künste im Wechselspiel. Modi ästhetischer Erfahrung,
Berlin 2010, 11, 109.

5 W. James, Principles of Psychology. Vol. I [1890], Cambridge, London 1981, 424.
6 J. Linschoten, Auf dem Wege zu einer phänomenologischen Psychologie. Die

Psychologie von William James, Berlin 1961.
7 E. Husserl, Logische Untersuchungen II/1. Untersuchungen zur Phänomenologie

und Theorie der Erkenntnis, Tübingen 61980, 163 (§ 23); Erfahrung und Urteil.
Untersuchungen zur Genealogie der Logik, Hamburg 1985, §18.

8 A. Gurwitsch, Studies in Phenomenology and Psychology, Evanston 1966, 179 f.,
213 f., 218 ff., 265 ff.

9 M. Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung [1945], Berlin 1966, 47–
58 [=PhW].

10 P. Ricœur, L’attention. Etude phénoménologique de l’attention et de ses connexions
philosophiques, in: Bulletin du Cercle Philosophique de l’Ouest 4, no. 15, janv.–
mars (1940), 1−28; repr. in: Anthropologie philosophique. Écrits et conférences 3,

Kapitel VIII

230

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen erste, lange unbeachtet gebliebene philosophische Arbeit genau
diesem ›Phänomen‹: der Aufmerksamkeit sowie der Frage galt, wie
es zu verstehen ist. Im Folgenden knüpfe ich an diese frühe Studie
an, um anschließend der Frage nachzugehen, wie sich Ricœur auf
seinen weiterführenden Denkwegen zum zentralen Anspruch der
klassischen Phänomenologie verhalten hat, die zeitweise ganz allein
davon Rechenschaft schien ablegen zu können, was sich uns von
sich aus ›gibt‹ bzw. zeigt und wie dieses Sich–Geben bzw. –Zeigen als
solches zu verstehen ist, das neuerdings auch als Gabe beschrieben
wird; auch und gerade dann, wenn sie auf die Spur dessen führt,
was sich uns unaufhebbar entzieht. Dafür steht bei anderen Autoren
phänomenologischer Provenienz, vor allem bei Emmanuel Levinas,
die Alterität des Anderen. An der Frage, wie diese ins Spiel kommt
und ob sie sich ungeachtet ihrer Unaufhebbarkeit ›zeigt‹, scheiden
sich bis heute die Geister. Speziell Ricœur bringt an dieser Stelle her‐
meneutische Vorbehalte zur Geltung, indem er nicht zuletzt sprach‐
kritisch die Aufmerksamkeit auf das Problem lenkt, wie wir vom
Anderen reden.

1. Phänomenologische Wegmarken:
von der Theorie der Aufmerksamkeit zur Kritik des
Gegebenen

Aus dem 1941 unter dem Titel L’attention. Etude phénoménologique
de l’attention et de ses connexions philosophiques in der Nr. 15 des
Bulletin du Cercle Philosophique de l’Ouest erschienenen Entwurf
einer Philosophie der Aufmerksamkeit geht hervor, dass Ricœur
nicht nur wesentlich über dieses Thema in die Phänomenologie ge‐
funden, sondern dass er darüber hinaus die Phänomenologie selbst
als eine Schule der Aufmerksamkeit aufgefasst hat. Nachdem bis
dahin nur verstreute Ansätze zu einer Theorie dieses Phänomens
vorgelegen hatten, lenkt der junge Ricœur nun seinerseits die theore‐
tische Aufmerksamkeit auf die Aufmerksamkeit selbst und gewinnt

Paris 2013, 51−94 [=EC 3]; dt.: Die Aufmerksamkeit. Eine phänomenologische
Studie der Aufmerksamkeit und ihrer philosophischen Zusammenhänge [1940],
in: T. Breyer, D. Creutz (Hg.), Phänomenologie des praktischen Sinns. Die
Willensphilosophie Paul Ricœurs im Kontext, Paderborn 2019, 345–382.

1. Phänomenologische Wegmarken

231

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihr unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg die entscheidende Basis
für seine 1950 veröffentlichte Philosophie de la volonté ab, in der
die phänomenologische Deskription des Willentlichen und des Un‐
willentlichen zunächst allerdings kaum von einer psychologischen
Beschreibung abgehoben wird, die zu einer Eidetik und Poetik des
Willens hatte führen sollen.

Seitdem aber hat nicht nur Ricœur selbst, sondern auch die
Phänomenologie mannigfaltige Entwicklungen durchlaufen, die er
frühzeitig, nicht ohne eine gewisse Ironie, als Häresien, also als ›ket‐
zerische‹ Abweichungen einstufte, ohne aber den Versuch zu unter‐
nehmen, sie auf den ›richtigen Pfad‹ jener universalen Wissenschaft
zurückzuführen, der für Husserl vom Logos–Aufsatz von 1910/1 bis
hin zu seiner Arbeit an der Krisis–Schrift in den 30er Jahren des
vergangenen Jahrhunderts letztlich der einzig legitime sein konnte.11

In der Zwischenzeit hat sich die Phänomenologie, angefangen bei
Husserl selbst, nicht nur dezidiert von jeglicher Psychologie abge‐
setzt, um ihre eigenen Verfahren der eidetischen und transzendenta‐
len Reduktion zu erproben.12 Sie hat auch alle ihre Grundbegriffe
− von der Intentionalität über das Bewusstsein bis hin zum Gegebe‐
nen, das sich ihm anschaulich darbieten sollte − rigoros revidiert
und scheinbar sogar ganz neue Dimensionen der Phänomenalität
entdeckt − von der Ent–Faltung des phänomenal Gegebenen, das
Verborgenes in sich birgt, über sogenannte gesättigte Phänomene,
die einen Überschuss an Anschauungsgehalt aufweisen, bis hin zu
jenen Hyperphänomenen, die an den Grenzen des Erscheinens über
sich selbst hinausweisen, wo sich uns Fremdes aufgibt, ohne sich als
›etwas‹ zu zeigen.13 Längst kann keine Rede mehr davon sein, die
Phänomenologie könne direkt zu den viel zitierten »Sachen« vor‐
dringen, ohne mühsame destruktive Arbeit der Abtragung all dessen
zu erfordern, was den ›Blick‹ auf sie verstellt.14 Diese Sachen zeigen
sich zunächst und zumeist gerade nicht als solche, wie immer wieder

11 Vgl. P. Ricœur, Sur la phénoménologie, in: Esprit 21 (1953), 821–839, hier: 836;
repr. in: A l’école de la phénoménologie, Paris 1986, 141–160 [=AEP].

12 Vgl. das Kap. I in diesem Band.
13 J.-L. Marion, Das Erotische. Ein Phänomen, Freiburg i. Br., München 2011, 143;

B. Waldenfels, Hyperphänomene. Modi hyperbolischer Erfahrung, Berlin 2012,
178 ff.

14 B. Waldenfels, Phänomenologie in Deutschland, in: Husserl Studies 5 (1988), 143–
167, hier: 146.

Kapitel VIII

232

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


betont wird.15 Und zwar deshalb − das hatte schon Husserl gelehrt
−, weil die Naivität der sogenannten »natürlichen Einstellung« die
Welt und alles, was innerweltlich zum Vorschein kommen kann, für
schlicht ›gegeben‹ hält, ohne zu entdecken, dass das Bewusstsein
selbst »gebendes, sinngebendes Bewußtsein ist«.16 Wie auch immer
man in dieser Einstellung staunen oder auch erschrecken mag über
das, was es gibt, was sich wie zeigt, darbietet oder offenbart, ihre
Naivität ist philosophisch scheinbar nicht zu retten, wenn sie gar
keinen Sinn für das hat, was das Sich–Geben, –Zeigen, –Darbieten
und –Offenbaren von was auch immer überhaupt erst ermöglicht
und insofern – aus phänomenologischer Sicht – seinerseits das ei‐
gentlich Erstaunliche sein müsste. Das sollte deutlich werden im
Zuge einer programmatischen »Überwindung der Naivität«, von der
etwa bei Eugen Fink wie gezeigt ausdrücklich die Rede ist.17

Die die Sachen »originär gebende Anschauung« als Rechtsquel‐
le (source de droit) bzw. als Quelle des Rechts (source du droit18)
phänomenologischer Erfahrung müsste demnach mühsam erkämpft
werden. Wenn es kein ›unvermitteltes‹ Phänomen gibt, dann muss
die anfangs angeblich stumme Erfahrung erst methodisch »zur
[reinen] Aussprache ihres eigenen Sinns« gebracht werden, wie es
Husserl in den Cartesianischen Meditationen (§ 16) verlangt hatte.19

15 B. Waldenfels, Einführung in die Phänomenologie, München 1992, 50. Ich knüp‐
fe hier an die vorangegangenen Ausführungen der Kap. II und III in diesem Bd.
an.

16 P. Ricœur, Husserl und der Sinn der Geschichte [1949], in: H. Noack (Hg.),
Husserl, Darmstadt 1973, 231–276, hier: 236; frz. in: AEP, 21–58.

17 Siehe wiederum Kap. I in diesem Bd. Zur letztlich undurchführbaren Program‐
matik einer Überwindung der Naivität vgl. E. Fink, Hegel, Eine phänomenolo‐
gische Interpretation der ›Phänomenologie des Geistes‹, Frankfurt/M. 1977,  40,
45 ff.

18 Zu dieser Unterscheidung vgl. J.-L. Marion, Aspekte der Religionsphänomenolo‐
gie: Grund, Horizont und Offenbarung, in: M. Gabel, H. Joas (Hg.), Von der
Ursprünglichkeit der Gabe. Jean-Luc Marions Phänomenologie in der Diskussion,
Freiburg i. Br., München 2007, 15–36, hier: 20; sowie E. Husserl, Ideen zu
einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Erstes Buch.
Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie, in: Jahrbuch für Philosophie
und phänomenologische Forschung, Bd. I, Halle a. d. Saale 1913 [unveränderter
Nachdruck, Tübingen 1980], 1–130, hier: § 19.

19 B. Waldenfels, Phänomenologie unter eidetischen, transzendentalen und struktu‐
ralen Gesichtspunkten, in: M. Herzog, C. F. Graumann (Hg.), Sinn und Erfah‐
rung, Heidelberg 1991, 65–85, hier: 74.

1. Phänomenologische Wegmarken

233

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Paradoxerweise ist das originär Gegebene demnach gerade nicht
einfach ›gegeben‹. Und selbst wenn es in komplizierten Verfahren
der Reduktion als solches herausgearbeitet werden kann, bedarf es
selbst noch der Deutung, was sich kaum mit der Vorstellung von
einem ›reinen‹ Zur–Geltung–Kommen der Erfahrung vereinbaren
lässt, so dass auch die phänomenologische Idealvorstellung von
einer originären, auf reduktivem Wege zu etablierenden und inter‐
pretationsunbedürftigen Gegebenheit ins Wanken gerät.20

Zeigt sich das (phänomenologisch reduzierte) originär Gegebene
etwa von sich aus als Gabe? Gibt es sich, bevor oder indem es sich
zeigt?21 Ist es das Produkt einer originären Gebung (donation), die
seine Gegebenheit (la donnée) als Gegebenes (le donné) in diesem
Sinne als Gabe (don) zu verstehen erlaubt? In dieser, vor allem von
Jean–Luc Marion angestoßenen Diskussion steht radikal wieder die
Phänomenalität der Phänomene selbst in Frage.22 Weniger denn je
scheint sicher, ob sie sich auf ein reines Sich–Geben bzw. Sich–Zeigen
gründen lässt, in dem sich auch das, was in der Erscheinung nicht
aufgeht, was sie unterläuft oder übersteigt, noch von sich aus als
solches kenntlich machen müsste.23

Wenn das Sich–Zeigende und am Ende sogar das Sich–Zeigen
selbst als eine Gabe zu verstehen ist, muss man dann nicht sagen,
dass sich die Phänomenalität der Phänomene nur hermeneutisch
fassen lässt, insofern hier das Sich–Zeigen seinerseits einer bestimm‐
ten Auffassung davon unterzogen wird, was es heißt, dass sich et‐
was zeigt? Kann man demgegenüber annehmen, dass man sich die
Mühe einer Begründung dieser Auffassung sparen darf, insofern
auch der Gabe–Charakter des Sich–Zeigenden sich zeigt? Lässt sich
überhaupt ein Begriff des Sich–Zeigenden rechtfertigen, der nicht
von einer speziellen Auffassung vom Sich–Zeigenden als solchem
getragen sein müsste?

20 Vgl. Merleau-Ponty, PhW, 59.
21 J.-L. Marion, Etant donné, Paris 1997, 10.
22 Vgl. J.-L. Marion, Eine andere ›Erste Philosophie‹ und die Frage der Gegebenheit,

in: Gabel, Joas (Hg.), Von der Ursprünglichkeit der Gabe, 56–77, hier: 65 f.;
J. Derrida, Falschgeld, Zeit geben I, München 1993, 71. Der bei Marion syste‐
matisch durchgehaltenen eigenwilligen Unterscheidung von Sich-Geben und
-Zeigen folge ich hier nicht.

23 Waldenfels, Hyperphänomene, 11.

Kapitel VIII

234

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese auch von Heidegger aufgeworfenen Fragen wiegen umso
schwerer, als energisch bestritten worden ist, dass sich der Begriff
der Gabe phänomenologisch fassen lässt. Kann eine Gabe überhaupt
als solche erscheinen? Für eine »reine« Gabe gilt das nicht, behaup‐
tete wie gesagt Derrida24, der damit nicht nur den von Marcel Mauss
inspirierten kulturanthropologischen Diskurs über die Gabe (le don)
in Unruhe versetzte, sondern auch die Phänomenologie, insofern
diese sich nun mit der Herausforderung konfrontiert sah, eigens zu
rechtfertigen, inwiefern das phänomenale Sich–Zeigen als Gesche‐
hen der originären Gebung einer Gabe dessen zu verstehen ist, was
sich zeigt oder dass sich etwas zeigt.25 Nicht nur zeigt sich etwas
als etwas, sondern auch das Sich–Zeigen selbst kann so oder so als
ein Sich–Zeigen aufgefasst werden − was sich par excellence an der
Zweideutigkeit der Rede vom Gegebenen zeigt.26

Zeigt sich denn der Gabe–Charakter des Gegebenen, und zwar
von sich aus − oder haben wir es hier wiederum mit einer (diesmal
theologischen) Häresie zu tun, die dem »Prinzip aller Prinzipien«27

untreu zu werden droht, wie Dominique Janicaud behauptete?28 Die
gleiche Frage stellt sich, wo Emmanuel Levinas eine Auskehr aus der
phänomenologischen Welt der »Vorstellung« (représentation) fordert
und der Spur des Anderen nachgeht, die sich nur noch im Modus
des Entzugs bemerkbar machen soll, der uns auf eine unvordenkli‐
che, niemals zu vergegenwärtigende Vergangenheit verweist.29

Möglicherweise kündigt sich in dieser unübersichtlichen Lage,
wo sich diverse »Neue« Phänomenologien hervortun, die sich
gegenseitig weitgehend ignorieren, nicht bloß die übliche Paradig‐

24 Vgl. Kap. III in diesem Bd.
25 So befragt Derrida die im »es gibt« (il y a) bei Heidegger »implizierte« Gabe

(Derrida, Falschgeld, 33, 41).
26 Vgl. Kap. II in diesem Bd.
27 Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie, § 24.
28 D. Janicaud, Le tournant théologique de la phénoménologie française, Combas

1991.
29 E. Levinas, Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und

Sozialphilosophie, Freiburg i. Br., München 21987, Kap. 4; P. Ricœur, Zeit und
Erzählung III [1985], München 1991, 198 f. [=ZEIII], wo mit Blick auf Levinas
die Spur als dasjenige zur Sprache kommt, was »signifiziert, ohne erscheinen zu
lassen«; und zwar im Sinne einer indirekt phänomenalisierten Abwesenheit des
Anderen, aus der gleichwohl die als Gabe, nicht als freie Entscheidung zu ihr
gedachte Verantwortung für den Anderen hervorgehen soll (ebd., 400).

1. Phänomenologische Wegmarken

235

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mendegeneration in Thomas Kuhns Sinne, sondern eine Erneue‐
rung an, die dazu zwingt, auf die leitenden Fragen der Phänomeno‐
logie kritisch zurückzukommen. Wenn sich das Gegebene keinesfalls
auf harmlose Art und Weise von sich aus als es selbst zeigt, wenn
vielmehr auch eine angebliche Selbst–Gebung stets von jemandem
so aufgefasst, verstanden, gedeutet und interpretiert werden muss,
erübrigt dies keineswegs die Aufgabe, sie als solche zur Geltung zu
bringen. Ganz in diesem Sinne hat Ricœur zur Rede von einem
reinen Sich–Zeigen immer eine gewisse Distanz gewahrt, indem er
darauf bestand, das, was sich zeigt, müsse sich sagen lassen30 − und
zwar als dasjenige, was sich auf die eine oder andere Weise zeigt.
So kann sich das ›Selbst‹ des Sichzeigenden31 nicht dem hermeneuti‐
schen ›als‹ entziehen, dem gemäß es eigens als solches aufzufassen,
zu verstehen und zu interpretieren ist, wobei unvermeidlich eine
hermeneutische oder signifikative Differenz ins Spiel kommt, die auf
die Spur abweichender Auffassungen auch von dieser selbst führt.

Anhänger eines »phänomenologischen Positivismus« (Mer‐
leau–Ponty) war Ricœur zu keinem Zeitpunkt (vgl. PhW, 14). Viel‐
mehr hat er fast durchgängig eine hermeneutische Grundausrich‐
tung der Phänomenologie verteidigt, der zufolge das Sich–Zeigen
unumgänglich mit einer es als solches deutenden Auffassung ver‐
knüpft sein muss32, und auf diese Weise eine Vielzahl von Anschluss‐
fragen aufgeworfen. Wenn sich das Gegebene nicht einfach von sich
aus als solches zeigt, sondern interpretativ zum Vorschein gebracht
wird, handelt es sich dann nicht stets um einen Eingriff, der das,
was er zu Tage fördert, zugleich auch verändert? Wird auf diese
Weise nicht stets etwas gezeigt, gedeutet und, mit Nietzsche zu reden,
sogar »zurecht gemacht«?33 Auch wenn das nicht willkürlich erfolgt,

30 P. Ricœur, Lectures 2. La contrée des philosophes [1992], Paris 1999, 111.
31 Was an dieser Stelle nichts mit personaler Identität zu tun hat.
32 In diesem Sinne lesen wir in ZEIII, 101, es könne nur eine hermeneutische

Phänomenologie geben, die nicht von der Gegebenheit einer »direkten, aber
stummen Anschauung« ausgeht (die also nicht unterstellt, es könne ein reines
Sich-Zeigen geben). Vielmehr gehe es um ein Auslegen, die das Verstehen des
Erscheinenden − und des Erscheinens als solchen, würde ich hinzufügen −, »als
so oder so beschaffen […] explizieren« müsse.

33 In diesem Sinne betont Blumenberg das Aufmerksammachen als philosophische
Praxis gegenüber dem bloßen Aufmerken oder Aufmerksamwerden (in: Zu den
Sachen und zurück, Frankfurt/M. 2002, 183 [=ZdS]). Vgl. Vf., Interpretations‐

Kapitel VIII

236

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haben wir es hier doch mit macht–kritischen Fragen zu tun, die
uns weit von dem Vorurteil entfernen, bei phänomenologischer Ar‐
beit könne es sich nur um eine rein theoretische, minimal, wenn
überhaupt invasive Form des Sehenlassens handeln, keinesfalls aber
um eine nicht zu umgehende phänomenologisch–hermeneutische
Unschärferelation.34

Ricœur hat in seiner lebenslangen Beschäftigung mit Grundfragen
der Phänomenologie weite und verschlungene Wege zurückgelegt
und ist dabei auch diesen Fragen nicht ausgewichen. Vom zunächst
bloß deskriptiven Begriff der Phänomenologie im frühen Entwurf
über die Aufmerksamkeit und in Le Volontaire et l’involontaire aus
wendet er sich in seiner Auseinandersetzung mit Merleau–Ponty
vom Primat der Wahrnehmung35 ab, der, wie er meinte, ein bloß
›sehendes‹, passives cogito implizierte36, und widmet sich mehr und
mehr der Erforschung des Logos der praktischen Welt, in der sich
nicht ein in der Welt nicht situiert vorzustellendes Ich, sondern ein
leibhaftiges Selbst mit Hindernissen auf erst zu bahnenden Wegen
konfrontiert sieht. Aber die Erforschung dieses Logos muss, wie
Ricœur glaubt, dessen Sagbarkeit voraussetzen und sich der ganzen
Vielfalt seiner hermeneutisch aufzuschließenden Sedimentierungen
(vom Mythos bis hin zur rationalen historischen Erklärung) wid‐
men. Dieses primär hermeneutische Interesse an den Infrastruktu‐
ren einer praktisch gelebten Welt37 verknüpft Ricœur schon früh mit

macht. Macht der Interpretation und Interpretation der Macht − in der Perspekti‐
ve einer Revision des Politischen, in: P. Stoellger (Hg.), Deutungsmacht. Religion
und belief systems in Deutungsmachtkonflikten, Tübingen 2014, 151‒184.

34 Vgl. H.-G. Gadamer, Lob der Theorie, Frankfurt/M. 1983, 43 f. Von einer solchen
Relation aber scheint Blumenberg auszugehen, wenn er letztlich die völlig »ad‐
äquate« Selbstgegebenheit welcher »Sache« auch immer in Zweifel zieht und zu
dem Schluss gelangt, »die Sache selbst war und blieb ein Sich-entziehendes, ein
Phantom« (vgl. ZdS, 72–5, 347).

35 M. Merleau-Ponty, Le Primat de la perception et ses conséquences philosophiques,
Grenoble 1989.

36 Zur Frage, ob es sich hier nicht um ein Missverständnis handelt, vgl. Vf., Zeit,
Lebensgeschichte und Narrativität. Ricœur und Merleau-Pontys Phänomenologie
der Wahrnehmung, in: S. Orth, A. Breitling (Hg.), Vor dem Text. Hermeneutik
und Phänomenologie im Denken Paul Ricœurs, Berlin 2002, 45–70.

37 Ricœur, VI, 194 ff., 198, 208 ff. Noch in Histoire et vérité bleibt die Welt der
(weit gefassten) Wahrnehmung aber der maßgebliche Ausgangspunkt (vgl. P.
Ricœur, Histoire et vérité [1955/31967], Paris 2001, 220 f. [=HV]; dt.: Geschichte
und Wahrheit, München 1974, 186 f. [=GW]).

1. Phänomenologische Wegmarken

237

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem begrifflichen Instrumentarium der Phänomenologie. So spricht
er vom Pragma des Handelns begrifflich analog zum Noema des
Wahrgenommenen als solchen.38 Ist aber die Annahme zu halten,
alles Erfahrene müsse die Form eines noematischen Gehalts anneh‐
men und dieser müsse sich restlos aussagen lassen?

Schon in seinen frühen Studien über Sympathie und Respekt39

stößt Ricœur, als Leser Kants, auf Grenzen des Erscheinens und
der Ausdrückbarkeit des Erfahrenen.40 Kann der Andere, von dessen
irrelativer Würde Ricœur mit Kant ausgeht, überhaupt in seiner
Alterität ganz und gar in Erscheinung treten? Und kann unsere
Sprache dieser Alterität gerecht werden? Auf diese Frage kommt
Ricœur in seinem stark von Levinas beeinflussten Spätwerk wieder
zu sprechen, ohne sich aber noch mit der schlechten Alternative
abfinden zu wollen, die ihm zur Zeit seiner ersten Kant–Interpreta‐
tionen vorschwebte, dass nämlich der Andere nur »postuliert« wer‐
den könne, insofern eine »Kritik des Erscheinens« beweise, dass er
als Anderer gerade nicht restlos in Erscheinung treten könne.41 Die
Überzeugung, in der Alterität des Anderen liege die unumgängliche
Herausforderung, ihm gerecht zu werden, und zwar als ›zweiter Per‐
son‹ und als Anderem unter vielen Dritten (oder als ›Nächstem‹, der
kein bloßer socius sei), versucht Ricœur schon frühzeitig mit seinen
ersten Exkursen in geschichtsphilosophisches Denken zu verknüp‐
fen, die einerseits mit Kant daran festhalten, nur richtungweisende
regulative Ideen könnten die Geschichte daran hindern, jeglichen
finalen (aber keineswegs teleologisch vorweg bestimmten, vielmehr
immer wieder neu zu justierenden) Sinn einzubüßen, andererseits
aber dem Gedanken radikaler Pluralität Rechnung tragen sollen, die

38 In seinem autobiographischen Bericht Réflexion faite aus dem Jahre 1995 ist
deutlich zu erkennen, wie Ricœur diese praxisphilosophischen Eckpunkte mit
einem von Gabriel Marcel inspirierten Existenzialismus im Sinne einer philoso‐
phischen Anthropologie zu verknüpfen sucht. P. Ricœur, Vom Text zur Person.
Hermeneutische Aufsätze (1970–1999), Hamburg 2005, 15–17 [=TP]. Grenzstrei‐
tigkeiten zwischen Ontologie und Anthropologie, auf die sich der Autor an
anderer Stelle bezieht, beschäftigen ihn hier nicht.

39 P. Ricœur, Sympathie et respect, in: Revue de Métaphysique et de Morale 59
(1954), 380–397; repr. in: AEP, 266–284.

40 P. Ricœur, Kant et Husserl, in: Kantstudien 46, Nr. 1 (1954/5), 44–67; repr. in:
AEP, 227–250.

41 Vgl. Vf., Moralische Spielräume. Menschheit und Anderheit, Zugehörigkeit und
Identität, Göttingen 1999.

Kapitel VIII

238

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Alterität des Anderen als einer zweiten Person, eines ›Du‹,
oder als des Nächsten begründet liegen soll.42

So ist schon in den 40er und 50er Jahren des 20. Jahrhunderts im
Werk Ricœurs ein weiter Horizont aufgespannt: (a) von der primä‐
ren Sinnbildung, die sich an einem leibhaftigen, mehr oder weniger
aufmerksamen Subjekt, aber auch durch dieses Subjekt und in seiner
Verantwortung vollzieht, (b) über die zu unterstellende, im Einzelfall
aber stets mehr oder weniger fragliche Sinnhaftigkeit im Prinzip
verständlichen oder doch wenigstens verständlich zu machenden
intentionalen Verhaltens und Handelns, bis hin (c) zur Geschichte, in
der die Konsequenzen unseres Tuns sich miteinander verflechten,
gegeneinander wirken und sich aufheben, die im Sinne richtungwei‐
sender Aufgaben menschlicher Praxis aber dennoch als sinnvoll zu
bejahen sein soll. Wie vor diesem komplexen Hintergrund die Frage
nach dem »Sinn der Geschichte« aufzuwerfen ist, ist bereits Gegen‐
stand der großen Studie Husserl und der Sinn der Geschichte.43

Zwar verschwindet dieser Horizont keineswegs völlig aus Ricœurs
Blickfeld, wie bereits das Schlusskapitel im Freud–Buch von 1965
De l’interprétation beweist44, aber erst in den 1970er Jahren kommt
Ricœur nach einer langen Phase intensiver, vor allem sprachphilo‐
sophisch motivierter Auseinandersetzung mit dem Verhältnis von
Hermeneutik und Strukturalismus auf die Grundprobleme der Prak‐
tischen Philosophie zurück, die dann auch wieder in geschichtsphi‐
losophischer Perspektive bedacht werden.45 Das lässt sich schon
an den Titeln einer Reihe einschlägiger Aufsätze ablesen.46 Zuneh‐

42 Vgl. Ricœur, HV, 47 f./GW, 61 f., wo der Autor jene Pluralität mit der Idee
einer durch Aufgaben der Vernunft geeinten Geschichte zusammen zu denken
vorschlägt.

43 Ricœur, Husserl und der Sinn der Geschichte, 272.
44 Von späteren, einschlägigen (und durchweg kritischen) Bezugnahmen auf die

klassische Geschichtsphilosophie einmal ganz abgesehen; vgl. Kap. XIII in die‐
sem Band.

45 In seiner intellektuellen Autobiographie datiert Ricœur den Wendepunkt auf
seine Leuvener Vorlesung über die Semantik der Handlung. Vgl. TP, 48; Le
Discours de l’action. Cours professé à l’Université Catholique de Louvain, sur la
chair Franqui 1970/1. Éd. Électron. établie par C. Goldenstein et J.-C. Monod.
Fonds Ricœur 2015.

46 Vgl. P. Ricœur, The Problem of the will and philosophical discourse, in: J. M.
Edie et al. (eds.), Patterns of the Life-World, Evanston 1970, 273–289; Ethics and
Culture, in: Philosophy Today 17, no. 2–4 (1973), 153–165; Hegel aujourd’hui,

1. Phänomenologische Wegmarken

239

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mend tritt dabei die Phänomenologie, abgesehen von gelegentlichen
Ortsbestimmungen wie in dem die Aufsatzsammlung Hermeneutik
und Strukturalismus I einleitenden Essay Existenz und Hermeneutik
aus dem Jahre 196647, im großen Aufsatz Phénoménologie et hermé‐
neutique aus dem Jahre 197548 und im Kapitel über die Aporetik
der Zeitlichkeit in Zeit und Erzählung III, in den Hintergrund. Sie
verschwindet also keineswegs völlig aus dem Blickfeld des Philoso‐
phen, doch nimmt sie offenbar keinen herausragenden Platz mehr
in seinem Denken ein. Selbst die unter dem Titel A l’école de la
phénoménologie noch im Jahre 1986 veröffentlichte Sammlung von
Aufsätzen hat ihren Schwerpunkt eindeutig in den 1950er Jahren
und beinhaltet nur einen einzigen Aufsatz zu Husserl, der deutlich
später veröffentlicht worden ist (1980). Die großen Hauptwerke der
letzten Schaffensperiode Ricœurs, vor allem Das Selbst als ein An‐
derer (1990; dt. 1996), Gedächtnis, Geschichte, Vergessen (2000; dt.
2004) und Wege der Anerkennung (2004; dt. 2006)49, sind dagegen
deutlich von einer sehr weit gehenden sprachlichen Ernüchterung
geprägt. Jedes Mal fragt sich Ricœur zunächst, wie v.a. im Fran‐
zösischen, im Englischen und im Deutschen von den jeweils verhan‐
delten »Sachen« normalerweise die Rede ist, ohne sich allerdings
auf eine »Philosophie der normalen Sprache«50 oder auf sogenannte
Analytische Philosophie festlegen lassen zu wollen. Jedoch hat er
die Vorstellung offensichtlich längst aufgegeben, die »Sachen«, zu

in: Etudes théologiques et réligieuses 49, no. 3 (1974), 335–355; Phänomenolo‐
gie des Wollens und Ordinary Language Approach, in: H. Kuhn, E. Avé-Lalle‐
ment, R. Gladiator (Hg.), Die Münchner Phänomenologie, Den Haag 1975,
105–124; repr. in: Anthropologie philosophique. Écrits et conférences 3, Paris
2013, 147−171; L’Imagination dans le discours et dans l’action, in: Savoir, faire,
espérer, T. 1, Bruxelles 1976, 207–228; Objektivierung und Entfremdung in der
geschichtlichen Erfahrung, in: Philosophisches Jahrbuch 84 (1977), 1–12; History
and hermeneutics, in: Y. Yovel (ed.), Philosophy of History and Action, London,
Jerusalem 1978, 3–20.

47 P. Ricœur, Existenz und Hermeneutik, in: Hermeneutik und Strukturalismus I
[1969], München 1973, 11–36.

48 P. Ricœur, Phénoménologie et herméneutique, in: Phänomenologische Forschun‐
gen 1 (1975), 31–75.

49 P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer [1990], München 1996 [=SaA]; Gedächtnis,
Geschichte, Vergessen [2000], München 2004 [=GGV]; Wege der Anerkennung.
Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein [2004], Frankfurt/M. 2006 [=WdA].

50 E. v. Savigny, Philosophie der normalen Sprache, Frankfurt/M. 1974.

Kapitel VIII

240

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denen Husserl bekanntlich »zurück« wollte, seien auf dem Weg
eines eidetisch– und transzendental–reduktiven Rückzugs aus der
Welt zur Geltung zu bringen, in der sie – wie auch immer zunächst
verwirrend, inkonsistent oder gar verzerrt – zunächst zur Sprache
kommen oder danach verlangen.51 Beides stellt sich nur Menschen
als existenzielle Herausforderung dar, die ›symbolisch vermittelt‹
leben und denen es in ihrem Leben bzw. in ihrem Dasein darum
gehen muss, sich unter der – allerdings problematischen, durch
nichts letztlich verbürgten – Voraussetzung der Sagbarkeit (dicibilité;
speakability52) dessen, was sie erfahren, zu äußern; und zwar an
Andere gewandt und auf dem Umweg über Gesagtes, Verschriftlich‐
tes und Überliefertes, so wie es geschichtlich Gestalt angenommen
hat und immer wieder neu Gestalt annimmt. Dies aber beruht auf
der gelebten Geschichtlichkeit derer, die, als Geborene und Sterb‐
liche, von Anfang an im Verhältnis zu Anderen leben, die ihnen
vorausgegangen sind, die mit ihnen leben bzw. ko–existieren und
die sie überleben werden.53 Unabhängig davon, was andere über das
Mit–(Da)sein oder über den Begriff der Koexistenz gelehrt haben54,
werfen diese Befunde für Ricœur anthropologische Grundfragen auf,
die sich (seit Wilhelm Dilthey) darauf beziehen, dass wir Menschen
geschichtlich leben; allerdings unter jeweils sehr verschiedenen ge‐
schichtlichen Umständen, so dass es ratsam erscheint, die conditio
humana als conditio historica (GGV, 441) aufzufassen und damit
zu rechnen, dass letztere tief bis in Grundstrukturen menschlichen
Lebens eingreifen und es in unabsehbarer Art und Weise verändern
und verandern kann. Dies in Rechnung stellend, begreift Ricœur sei‐
ne zentrale philosophische Problematik als Projekt einer hermeneu‐
tischen Anthropologie, das er mehrfach an neue Herausforderungen
anzupassen versucht, so an die von Hannah Arendt so sehr betonte
Pluralität der Menschen, an deren Intransparenz, Singularität und

51 Vgl. ZdS, 79 f., 95, 198 , sowie das Kap. IX in diesem Bd.
52 P. Ricœur, Philosophie et langage, in: R. Klibanski (ed.), Contemporary

Philosophy. Philosophie contemporaine, Firenze 1969, 272−295, hier: 285 ff.;
Phénoménologie et herméneutique, 53; P. Ricœur, Phenomenology and the Social
Sciences, in: The Annals of Phenomenological Sociology II (1977), 145–159, hier:
147.

53 Vgl. VI, 417–452.
54 Man denke nur an Heidegger, an Eugen Fink und Jean-Luc Nancy.

1. Phänomenologische Wegmarken

241

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alterität, auf deren Spuren Grundmotive des Frühwerks neu und
radikalisiert zur Geltung kommen.

2. Herausforderungen hermeneutischer Anthropologie

Dieses Projekt stellt letztlich die hermeneutische Erforschung der
Frage nach dem Menschen dar, insofern er – ›nach‹ Kierkegaard55

– in einer radikalen, unaufhebbaren Singularität und Pluralität als
jemand existiert, auf dessen Erfahrung die Philosophie verpflichtet
sein muss, ohne aber unterstellen zu dürfen, die Erfahrung offen‐
bare sich einem sich selbst transparenten Selbstbewusstsein. Nur
auf (hermeneutischen) Umwegen sei die Erfahrung über sich selbst
aufzuklären, wie Ricœur immer wieder betont56; und diese Umwege
− die als solche, aller dem zuwiderlaufenden Erfahrung zum Trotz,
noch immer darauf hoffen lassen, auf ein endgültiges Ziel des Verste‐
hens hinauszulaufen − stellen sich dem Philosophen nach wie vor
als geschichtliche dar, die mit dem vergangenen, gegenwärtigen und
zukünftigen Leben unabsehbar vieler Anderer verflochten sind. So
ist der impliziten Leitfrage des Spätwerks Gedächtnis, Geschichte,
Vergessen, was es heute bedeutet, geschichtlich (als ›jemand‹) zu
existieren, eine nicht zu tilgende menschheitliche Dimension eigen,
die nicht zuletzt all der Negativität Rechnung zu tragen hat, die
unsere Vorstellung vom Menschen zu trüben oder sogar zu zerstö‐
ren droht – nicht zuletzt, seitdem allgemein bewusst geworden ist,
wie die Menschen des Westens Fremden begegnet und wie sie sich
selbst, als Gewalttäter, fremd geworden sind.57 Dabei bleibt das
ganze Werk Ricœurs von der Überzeugung − oder vielmehr von
der Hoffnung − getragen, der Mensch, der nur in einem höchst

55 P. Ricœur, Philosophieren nach Kierkegaard [1963], in: M. Theunissen, W. Greve
(Hg.), Materialien zur Philosophie Søren Kierkegaards, Frankfurt/M. 1979, 579–
596.

56 Vgl. TP, 9, 14, wo in diesem Sinne eine »zweite Reflexion« (G. Marcel) mit der
Phänomenologie verbunden und der Abschied von einer Reflexionsphilosophie
erklärt wird (ebd., 27).

57 Vgl. exemplarisch dazu T. Todorov, Die Eroberung Amerikas. Das Problem
des Anderen, Frankfurt/M. 1985; vgl. P. Ricœur, La question coloniale, in:
[La] Réforme, no. 131 (1947) Hebdomadaire 3, 20 sept.; repr. in: Études Ricœu‐
riennes/Ricœur Studies 12, no. 1 (2021), 16–20.

Kapitel VIII

242

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unzulänglichen, »verletzten cogito« von sich Rechenschaft abzulegen
vermag, werde sich trotz allem, was ihm bzw. den Menschen in‐
zwischen anzulasten ist, wiederherstellen lassen. Diese Hoffnung
entspricht einer eschatologischen Ausrichtung von Ricœurs ganzem
Werk auf einen finalen Sinn der Geschichte, den sie allerdings nicht
aufgrund einer ihr immanenten Teleologie, wie man sie im Rekurs
auf Hegel oder auch Husserl zu begründen versucht hat, von selbst
hervorbringen kann.58

Ricœur beruft sich nicht länger auf eine Geschichtsmetaphysik
des Geistes oder auf ein absolutes Bewusstsein, das bei Husserl
letztlich auch die Vernunft der Geschichte zu verbürgen hatte. Statt
dessen stützt er sich mit Søren Kierkegaard, Karl Jaspers, Gabriel
Marcel und Maurice Merleau–Ponty scheinbar rückhaltlos auf ein
leibhaftiges und endliches Selbst (TP, 49 f.), dem alles Fragen da‐
nach, was es ist, gar nichts zu nützen scheint: Auch ein angeblich
immer schon nach Wissen verlangendes Wesen (Aristoteles), eine res
cogitans, also ein »Ding, das denkt« (Descartes59) und ein um sich
wissendes Selbstbewusstsein (Hegel) weiß nicht, wer es jeweils ist.
Genau diese Frage, die Wer–Frage, rückt nach Kierkegaard, Jaspers
und Heidegger zum vorrangigen Problem auf. Wie es scheint, treten
infolgedessen erst jetzt die einzelnen Menschen aus der Anonymität
ihrer Gattungszugehörigkeit, aus der Selbigkeit ihres allgemeinen
Daseins und aus der Selbstbezüglichkeit ihres Wissens heraus, um zu
erfahren, wer sie überhaupt sind und woraus das zu entnehmen sein
soll. Im Unterschied zu seinen Vorgängern Kierkegaard, Heidegger,
Marcel, Jaspers und Merleau–Ponty schlägt Ricœur alsbald entschie‐
den einen hermeneutischen Denkweg ein, der von der Einsicht
ausgeht, die Wer–Frage zeige sich zu allererst sprachlich und im
Verhältnis zu Anderen, d.h. in diskursiver Form, vorzugsweise in
Texten, die sie davor bewahren, mit der unaufhörlich ablaufenden

58 Besser wäre es möglicherweise, an dieser Stelle von einem immer wieder neu zu
finalisierenden Sinn zu sprechen, denn es kann keine Rede davon sein, Ricœur
arbeite noch mit der Vorstellung einer inhaltlich eindeutigen, ihrerseits nicht
geschichtlich anfechtbaren und nicht ständig neu zu interpretierenden Teleolo‐
gie. Entsprechend zurückhaltend gebraucht er den Begriff der Eschatologie in
GGV, 760, in der Bedeutung eines »Erfüllungshorizonts« (wohingegen von
einem Sinn der Geschichte nur nebenbei mit Blick auf ein jüdisches Geschichts‐
verständnis die Rede ist; ebd., 614).

59 Siehe R. Descartes‘ dritte der Meditationen über die Erste Philosophie.

2. Herausforderungen hermeneutischer Anthropologie

243

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeit irreversibel zu vergehen, ohne dass man noch auf sie zurück‐
kommen könnte. Die Wer–Frage stellt sich zwar ebenfalls in der
Zeit und ›mit der Zeit‹, wie man sagt, doch gravitiert sie gleichsam
um ein Selbst, das genau dazu in der Lage sein soll: im Horizont
einer noch offenen Zukunft auf eigene und fremde Vergangenheit
zurückzukommen, um in deren Licht herauszufinden, wer es war,
ist und werden wird. Entsprechende Vor– und Rückgriffe finden in
menschlicher Zeiterfahrung im Grunde ständig statt, wie es auch
Husserls Beschreibung des re– und protentional dimensionierten
sogenannten inneren Zeitbewusstseins gezeigt hat. Ricœur geht da‐
rüber allerdings entschieden hinaus, wo er einerseits prä–narrativen,
grundsätzlich zumindest erzählbaren Sinnstrukturen menschlicher
Zeiterfahrung auf die Spur kommt und andererseits die Frage auf‐
wirft, ob das an Andere gewandte Erzählen nicht unverzichtbar ist
für ein Selbst, das aus eigener Kraft allein niemals zu adäquaten
Einsichten über sich selbst gelangen könnte. Geht es nun aber,
wenn sich das Selbst erzählend an Andere wendet und wenn es sich
mimetisch nach den Erzählungen Anderer richtet, um sein Leben
gegebenenfalls zu ändern, nur um dieses Selbst ›selbst‹?

Heidegger hatte bekanntlich genau das gelehrt: es gehe dem Da‐
sein in seinem Sein um es (bzw. um dieses) selbst und dass es in
diesem Sinne von der Sorge um sich angetrieben sein müsse. Die
radikalste Abweichung von diesem Ansatz ging nicht von Sartre,
von Merleau–Ponty oder von Ricœur, sondern von Levinas aus,
der vor allem in seinem zweiten Hauptwerk diese ontologische Re‐
deweise einer ethischen Revision unterzog. In Autrement qu’être ou
au–delà de l’existence (1974) gelangte er zu dem Schluss, der Andere
entziehe sich der ontologischen Sprache (auch einer Ontologie des
»Mitseins«) überhaupt; nur der Anspruch des Anderen, der auf jene
Sorge zunächst gar keine Rücksicht nehme, befähige das menschli‐
che Selbst dagegen zu einem ethisch ›inspirierten‹ Leben, das nicht
dazu verurteilt bleiben müsse, nur um sich selbst zu kreisen.

Den Anschein, das Selbst müsse als derart auf sich zentriert
begriffen werden, hatte auch Ricœur noch in seiner Trilogie Zeit
und Erzählung erweckt, wo er davon ausging, es müsse uns in
unserem Leben um eine »Humanisierung der Zeit« im Sinne des
Kampfes um deren geschichtliche Verständlichkeit gehen. In diesem
Werk beschränkt Ricœur die Phänomenologie, die er hier vor allem
in Gestalt der Husserl‘schen Analysen des inneren Zeitbewusstseins

Kapitel VIII

244

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor Augen hat, weitgehend auf deren Beschreibung der immanen‐
ten Zeitlichkeit der Erfahrung, in der er allerdings »die Grundlage
des historischen Bewusstseins« vermutet (ZEIII, 38 ff., 54). Jedoch
begreift er dieses Bewusstsein als von einer geschichtlichen Existenz
getragen, die von jener Sorge angetrieben wird. Gegen die Phänome‐
nologie des inneren Zeitbewusstseins wie auch gegen die Ontologie
geschichtlicher Existenz führt Ricœur dann eine dritte, nämlich
spezifisch historische, erzählbare Zeit ins Feld, die eine poetische
Vermittlung von Phänomenologie und Ontologie gestatten soll. Al‐
lein in dieser Zeit sei auch, so behauptet er, die Entfaltung einer
wahrhaft menschheitlichen Geschichte denkbar, in der die Sorge zu
relativieren sei im Horizont der »unbestimmten Zukunft der gesam‐
ten Menschheit« (ebd., 407 ff.).

So wird in der Tat die Sorge relativiert, aber nicht grundlegend re‐
vidiert. Dabei zieht Ricœur ausdrücklich ›existenzielle‹ Alternativen
zur Sorge in Betracht und fragt sich, ob nicht vom Existenzial, das
dieser Begriff in Sein und Zeit bezeichnet, eine andere Vorstellung zu
entwickeln sei, wenn man solche Alternativen bedenkt. Unter dem
Eindruck seiner Rezeption der Philosophie von Levinas gibt Ricœur
dieser Problematik schließlich eine grundsätzlich neue Wendung:
Nach wie vor hält er zwar an dem Verlangen nach geschichtlicher,
vorzugsweise narrativer Verständlichkeit durchlebten Lebens fest,
das ihm von der Sorge geprägt scheint; aber auch für ihn handelt es
sich nun um ein vom Anderen her zur Identität aufgerufenes Leben,
das im Ringen um seine geschichtliche Verständlichkeit in zweideu‐
tiger Art und Weise die Spur des Anderen verrät. Im Unterschied
zu Levinas hält Ricœur indessen besonders an der Verknüpfung
des Aufgefordertseins vom Anderen mit einem Selbstsein fest, das
sich im Leben von jemandem als vom Anderen inspiriertes bezeugt.
Entschiedene Zweifel treiben ihn nun allerdings im Hinblick auf
die Frage um, inwieweit die fragliche Selbst–Bezeugung (attestation)
auch in geschichtliche bzw. historisch sichtbare Zeugnisse eingehen
kann.60

60 Vgl. P. Ricœur, An den Grenzen der Hermeneutik. Philosophische Reflexionen
über die Religion, Freiburg i. Br., München 2008; Vf., Aktuelle Historisierungen
der Zeugenschaft. Zur ›Kritik einer Wissenspraxis‹ und zum ›Recht der Literatur‹
jenseits von Wissen und Recht, in: Philosophische Rundschau 59, Heft 3 (2012),
217–235.

2. Herausforderungen hermeneutischer Anthropologie

245

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So scheint nun zwar mit der Sagbarkeit, der Schreibbarkeit und
der Überlieferbarkeit geschichtlichen Sinns alles in Frage zu stehen,
was noch die für Ricœur vorbildliche Hermeneutik Gadamers61 als
unerlässliche Voraussetzung einer zeitgemäßen Hermeneutik geltend
gemacht hatte. Daraus zieht Ricœur den Schluss, dass auf jegliche
Beherrschung dieses Sinns völlig zu verzichten ist. Die Geschichte
bleibt wie auch alle hermeneutischen Disziplinen, die von unserer
Geschichtlichkeit Rechenschaft ablegen, ungeachtet jener Aufgaben
der Vernunft, die sie finalisieren sollen, eine anscheinend unver‐
meidlich fragmentarische Angelegenheit. Das aber ändert gar nichts
daran, dass die menschliche Erfahrung von Anfang an, d.h. hier:
auch schon in ihren prä–narrativen Formen, nach geschichtlicher
Verständlichkeit verlangt, die ein leibhaftiges Subjekt nicht souverän
beherrschen kann, das somit im Verhältnis zum Erfordernis herme‐
neutischer Explikation wie auch immer fragmentarischen, in sich
gebrochenen und unverständlichen Sinns, der bereits zum Ausdruck
gelangt ist, an die zweite, nachrangige Stelle rückt.62 Es muss sich
diesen Sinn geben lassen von einer Sinnbildung, die sich nicht auf
eine souveräne Sinngebung durch ein reines Bewusstsein zurückfüh‐
ren lässt. Insofern die hermeneutische Klärung dieses Sinns aber
letztlich darauf abzielt, die in ihm wie auch immer defizitär aufgeho‐
bene Erfahrung verständlich zu machen, bleibt sie an den Anspruch
einer Phänomenologie verwiesen, die wie keine andere philosophi‐
sche Disziplin dem Erfahrenen als solchem verpflichtet war.

Statt dieses aber auf ein transzendentales Ich zurückführen zu
wollen, liefert Ricœur das menschliche Selbst, das sich ständig auf
der Suche nach einer Antwort auf die Frage befindet, wer es ist,
rückhaltlos der Welt aus, in der es keineswegs derart ungefährdet
›zu Hause‹ ist, wie es eine Ontologie des In–der–Welt–seins glauben
machte, die auch Merleau–Ponty in dem Befund zusammenfasste,
das leibhaftige Selbst wohne in der Welt (PhW, 169). Zwar stimmt
Ricœur dem zu, insofern wir es stets nur mit einem in der Welt

61 Mit unübersehbaren Einschränkungen allerdings; siehe dazu den Beitrag d. Vf.
Philosophische Hermeneutik im Kontext des 20. Jahrhunderts. Überkommene und
neue challenges, in: ders. (Hg.), Grundfragen hermeneutischer Anthropologie.
Das Werk Paul Ricœurs im historischen Kontext. Bd. II: Interpretation, Baden-Ba‐
den 2024, 809–896.

62 Das wird schon in dem programmatischen Aufsatz Phénoménologie et hermé‐
neutique (49) deutlich.

Kapitel VIII

246

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


situierten, endlichen Subjekt–Leib zu tun haben, dem es um eine
bewohnbare Welt gehen müsse63; aber ob und vor allem wie es
diesem im Leben mit und unter Anderen gelingen kann, die Welt
zu bewohnen, steht dahin. Darin liegt die niemals abzuschließende
Aufgabe, die Welt sinnhaft, d. h. hier zunächst: narrativ verständlich
zu machen und sie entsprechend politisch sinnvoll zu gestalten −
in einem möglichst guten Leben mit Anderen im Rahmen gerech‐
ter Institutionen, wie die mehrfach wiederholte Standardantwort in
Schriften zur Politischen Theorie im Spätwerk Ricœurs lautet. Nie‐
mals, heißt das, ist man in der Welt in einem unverfänglichen Sinne.
Vielmehr ist es stets prekär, ungesichert und gefährdet64, wenn man
bedenkt, dass es eine bewohnbare Welt nur als eine von Anderen
gastlich eingeräumte geben kann, die sich gegen die Widrigkeiten der
Erde wie auch gegen innere und äußere Gewalt auf Dauer behaup‐
ten muss.65

Wie dies möglich ist, davon zeugt eine »Lektüre der Welt und
des Selbst« (TP, 68), das nicht Meister des Sinns ist, sondern allen
seinen Infragestellungen durch das Sinnlose, das Sinnwidrige, durch
das Absurde und durch die ›böse‹ Zerstörung jeglichen Sinns aus‐
gesetzt ist und sich so als rückhaltlos affizierbar erweist. Dass es
dennoch dazu aufgerufen bleibt, wirksam zu sein, wie auch Hegel
in seinen Vorlesungen über die Vernunft in der Geschichte betont
hatte66, und dass es praktisch einer künftig weniger gewaltsamen
Geschichte verpflichtet bleibt, und zwar im Zeichen des Anderen,
der in seiner Singularität jeglicher gleichmachenden Allgemeinheit

63 P. Ricœur, Zeit und Erzählung I, München 1988, 9.
64 Vgl. P. Ricœur, Gabriel Marcel et Karl Jaspers. Philosophie du mystère et philoso‐

phie du paradoxe, Paris 1947; ders., M. Dufrenne, Karl Jaspers et la philosophie
de l’existence, Paris 1947.

65 Vgl. Ricœur, TP, 54 f.; Welches neue Ethos für Europa?, in: P. Koslowski (Hg.),
Europa imaginieren, Berlin, Heidelberg, New York 1992, 108–120; Vf., Für eine
Kultur der Gastlichkeit, Freiburg i. Br., München 2008. Im Hinblick auf die
fragliche Dauerhaftigkeit der Institutionen kommt Ricœur hier zweifellos der
Politischen Philosophie Hannah Arendts sehr nahe, wie auch sein Vorwort zur
französischen Übersetzung von Vita activa beweist. P. Ricœur, Préface, in: H.
Arendt, Condition de l’homme moderne, Paris 1983, 5–32.

66 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte. Bd. I. Die
Vernunft in der Geschichte, Hamburg 1994, 80.

2. Herausforderungen hermeneutischer Anthropologie

247

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entzogen ist, davon zeigt sich Ricœur nun mehr denn je überzeugt.67

Deshalb wehrt er alle ihm als übertrieben, ja als geradezu hysterisch
oder gar als wahnhaft erscheinenden Phänomene des Verharrens
beim Negativen ab, das ihm keinen Ausweg aus einer verzweifelten
Geschichtlichkeit zu weisen schien, in der niemand mehr Grund da‐
zu hätte, auf eine »Ankunft« (avènement) des Menschen zu hoffen.
Und aus dem gleichen Grund weist er − im Gegensatz zu Levinas68

− den Gedanken zurück, der Achtung jener Singularität könne man
zumal in historischer Perspektive überhaupt nicht gerecht werden.

3. Phänomenologische Desiderate:
Aufgefordertsein vom Anderen in praktisch-
geschichtlicher Hinsicht

Was bleibt nun nach all dem von der Phänomenologie im Werk
Ricœurs? Ohne unzulässige Verkürzungen kann man allgemein sa‐
gen, dass sie jenem Projekt eindeutig untergeordnet bleibt und in
Folge dessen jeglichen Anspruch aufgeben muss, etwa die Erbschaft
einer Ersten Philosophie anzutreten. Stattdessen wird ihr ein me‐
thodischer Sinn der Explikation sinnhafter Erfahrung vorbehalten;
allerdings nur unter der Voraussetzung einer energischen hermeneu‐
tischen Revision aller operativen Begriffe, derer sie sich bedient hat
− angefangen bei der Intentionalität, die als fungierende zur Infra‐
struktur eines Subjekt–Leibes wird, der in seiner Passivität einem
Affiziertwerden vom Anderen auf die Spur kommt, das schließlich
jeglichen Anspruch einer sinngebenden Subjektivität durchkreuzt,
die allein aus eigener Kraft dazu in der Lage sein müsste, vom Erfah‐
renen Rechenschaft abzulegen. Wo letzteres die Spur des Anderen
verrät, sieht Ricœur schließlich mit Levinas die »Herrschaft der

67 Vgl. SaA, 384. Hier steht Ricœur eher dem späten Merleau-Ponty nahe. Jeden‐
falls verteidigt er längst nicht mehr den Begriff eines Subjekts, das alle Formen
der Sinnbildung als ein ›konstituierendes‹ beherrschen würde. Inwieweit Ri‐
cœur sich damit einer a-subjektiven Phänomenologie annähert, wie er sie von
Eugen Fink und Jan Patočka her kannte, muss an dieser Stelle offen bleiben.
Vgl. P. Ricœur, Hommage an Jan Patočka, in: J. Patočka, Ketzerische Essays zur
Philosophie der Geschichte, Berlin 2010, 7–17, hier: 9.

68 Vgl. Vf., Geschichte − vom Anderen her, Kap. VII, in: ders., Vom Anderen her.
Erinnern und Überleben, Freiburg i. Br., München 1997, 229–259.

Kapitel VIII

248

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorstellung« scheitern und eine Alterität im Modus der Abwesenheit
des Anderen zum Vorschein kommen, die niemals restlos zum Phä‐
nomen werden kann (WdA, 80 ff., 86). Mehr denn je steht auf diese
Weise das phänomenologische »Prinzip aller Prinzipen« in Frage,
von dem, was sich im Erscheinen zeigt, genau in den Grenzen, in
denen es »sich gibt«, Zeugnis abzulegen. Aber muss sich nicht auch
das, was sich unserer Erfahrung entzieht, als das Sich–Entziehende
zeigen? Und müsste das nicht auch für den Anderen angesichts
der ihm attestierten radikalen, in keiner Gegenwart aufzuhebenden
Alterität gelten?

Ricœur verweigert sich an dieser, schon im Spätwerk Mer‐
leau–Pontys69 zentralen, Stelle einer affirmativen Antwort. Allzu
selbstsicher und dabei zugleich ungenau scheinen ihm offenbar ver‐
breitete Redeweisen, die die Andersheit − »wider alles Erwarten −
zu einer mit sich selbst gleichen machen« (TP, 78). Ist das und
der Andere nicht anders als er bzw. als es selbst? Handelt es sich
nicht um einen Begriff, der sich jeglicher kategorialen Fixierung
widersetzt? Dieser Befund, den Ricœur für nicht bestreitbar hält,
muss uns allerdings nicht davon abhalten, verschiedene Formen des
Affiziertwerdens von Ander(s)heit zu unterscheiden, darunter die
Passivität des eigenen Leibes und das Innerste des Gewissens, das
dem Selbst keine Ruhe lässt, ohne dass wir bis heute wüssten, woher
es rührt − »von einer Person, der ich nicht begegnen kann, von
meinen Vorfahren, einem toten Gott oder vom lebendigen Gott,
der aber in unserem Leben so abwesend ist wie die Vergangenheit
in der ganzen rekonstruierten Geschichte, oder sogar von irgend
einer leeren Stelle« (ebd.).70 Mehr noch: wir wissen nicht, ob es sich
wirklich so verhält, wie es Kant behauptet hatte: dass wir die Stimme
des Gewissens, dieser Alterität par excellence in uns selbst, die auf
die Spur des Anderen zu führen verspricht, ›tatsächlich‹ nur über‐
hören können, dass das Überhören aber allemal als Modalität des
Hörens aufzufassen ist, dem sich in einem radikalen Sinne niemand,

69 M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, München 1986, 208.
70 Zur dreifachen, dem Selbst innewohnende Andersheit vgl. SaA, 334, 382 ff. Hier

wird offen gelassen, ob Fremdes die Suche nach dem Eigenem von Anfang an
heimsucht; ebd., 389.

3. Phänomenologische Desiderate

249

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch der scheinbar indifferenteste serielle Killer nicht, zu entziehen
vermag.71

Wie dem auch sei: auf jeden Fall schließt das Angewiesensein
darauf, im Modus des Hörens angesprochen zu werden, jeglichen
Versuch souveräner Selbstbegründung aus.72 Nur dank des Anderen,
der uns anspricht, in Anspruch nimmt und schließlich herausfor‐
dert, können wir überhaupt jemand sein. Daraus folgt aber nicht,
was wir im Sinne des Anderen (oder auch gegen ihn in einer Plu‐
ralität anderer Anderer) zu tun haben. Der Rekurs auf eine dem
Anderen antwortende und ihm verantwortliche Responsivität des
Hörens erübrigt nicht, sondern verschärft das Erfordernis, sich auf
die praktische Subjektivität eines Könnens zu besinnen, das aus sei‐
ner eigenen Verantwortlichkeit nicht zu entlassen ist. Nur eine wirk‐
lich übernommene Verantwortung kann auch ›getragen‹ werden.

Unverkennbar bleibt dieser Begriff bei Ricœur zunächst stark
juridisch geprägt (vor allem dort, wo er über imputation oder Zu‐
rechnung schreibt73); aber unter dem zunehmenden Einfluss der
Philosophie von Levinas kommen doch auch Momente einer au‐
ßer–ordentlichen, in keiner juridisch geregelten Zurechnung aufzu‐
hebenden Verantwortung ins Spiel, die auch für die Phänomenolo‐
gie zentrale Herausforderungen darstellen und sie schließlich an ihre
Grenzen führen. In der Responsivität dieser Verantwortung erwei‐
sen wir uns nicht nur als affizierbar à la Kant74, sondern erweisen
uns als verfügbar. Damit meint Ricœur offenbar eine Öffnung zum
Anderen hin im Sinne einer disponibilité, die er mit Gabriel Marcel
gefährlich nahe an eine normativ nicht befragte Treue zum Anderen
heranrückt75 − als ob nicht im Einzelfall höchst fragwürdig sein
könnte, wem wir (und bis zu welchem Punkt) Treue auch schulden.
Ricœur meint an dieser Stelle gewiss keine moralische Schuld, die

71 Zur Passivität des Gewissens als Spitze der Erfahrung innerer Alterität vgl. SaA,
418; zur Stimme des Anderen ebd., 423 ff.; I. Kant, Die Metaphysik der Sitten,
Werkausgabe Bd. VIII (Hg. W. Weischedel), Frankfurt/M. 1977, 573 (§ 13).

72 P. Ricœur, Gott nennen, in: B. Casper (Hg.), Gott nennen. Phänomenologische
Zugänge, Freiburg i. Br., München 1981, 45–79, hier: 58.

73 SaA, 53 f., 124, 129, 353, 355; WdA, 142.
74 Vgl. ZEIII, 73, 90, 426; SaA, 333. Wiederum zeigt sich Ricœur hier von der

Einheit von Selbstbezeugung und Aufgefordertsein vom Anderen überzeugt;
ebd., 426.

75 SaA, 324; WdA, 171 f.

Kapitel VIII

250

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus einem Vergehen (faute) etwa resultieren könnte, sondern das,
was einem praktischen Subjekt obliegt und aufgegeben ist. In diesem
Sinne geht es um ein Verhältnis zum Anderen als Obliegenheit (dette
sans faute), das einem sich setzenden ego niemals zu entnehmen
wäre, sondern erneut auf ein mit Ander(s)heit affiziertes Selbst ver‐
weist, das den Anderen nicht aus seiner Eigenheitssphäre heraus
zu konstituieren vermag (SaA, 395, 399), da es sich auf der Spur
einer radikalen Exteriorität befindet, die sich nicht mehr in der
sozialen oder politischen Sprache einer Beziehung ausdrücken lässt.
An dieser Stelle bedient sich Ricœur in seiner Auseinandersetzung
mit Levinas einer Rhetorik der Epiphanie des Anderen, der niemals
mit seiner Anderheit ›unverkürzt‹ in Erscheinung treten könne.76

Aber gerade als derart uns Entzogener müsse der Andere einem
Selbst begegnen können, insistiert Ricœur gegen Levinas, der keinen
angemessenen Begriff von Selbstheit entwickelt habe.

Nun soll es aber gerade nicht dahin kommen, dass sich jene Exte‐
riorität zur Gegenwart eines praktischen Subjekts äußerlich (im Sin‐
ne von indifferent) verhält. Im Gegenteil soll sie den Sinn des Selbst‐
seins betreffen. Wir sind jemand und existieren als ein Selbst, das
im Verhältnis zum Anderen auf eine Dimension der Alterität stößt,
die nicht in der sie nachträglich vergegenwärtigenden Gegenwart
aufgeht und die uns doch nicht gleichgültig lässt. So bedeutet jene
Exteriorität geradezu die unhintergehbare Nicht–Indifferenz dieses
Subjekts, könnte man mit Levinas sagen.

Für Ricœur geht es darüber hinaus jedoch entscheidend darum,
was es jenseits des bloßen Angesprochenwerdens vom Anderen
praktisch zu tun hat, bzw. was gut und richtig zu tun ist in ethischen
und deontologischen Kontexten sozialen und politischen Lebens, in
denen allerdings kein Anderer je wird aufgehen können.77 Wo er sich
diesem Gedanken nähert, bewegt sich Ricœur stellenweise weit auf
eine dekonstruktive Perspektive zu, in der das Politische als durch
jene außer–ordentliche Verantwortung für den singulären Anderen
unvermeidlich destabilisiert beschrieben wird.78 Weniger allerdings
aufgrund einer letzten Unbestimmtheit der Ziele der Demokratie,
wie sie Ricœur herausarbeitet, sondern primär aufgrund eines un‐

76 SaA, 403, 405; WdA, 202.
77 Vgl. SaA, 276, 287.
78 Vgl. J. Derrida, Ketzertum, Geheimnis und Verantwortung: Patočkas Europa, in:

Patočka, Ketzerische Essays, 181–211.

3. Phänomenologische Desiderate

251

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


berechenbaren Herausgefordertseins vom Anderen. Denn in einer
auf Gastlichkeit und gemeinsam gesicherte Bewohnbarkeit der Welt
angewiesenen Lebensform können wir im Vorhinein niemals wissen,
wer denn jeweils der Andere ist und welcher als solcher ›zählt‹ oder
verlangen kann, einbezogen zu werden. Wie auch Ricœur in seinen
Reflexionen über Liebe und Gerechtigkeit bemerkt, ist der Anspruch
des Anderen, der jede(r) andere sein kann, niemals in dieser Art und
Weise vorab gleichsam einzuhegen und auf diese Weise zu entschär‐
fen.

Ricœur versucht diesem Anspruch hermeneutisch schließlich so
Rechnung zu tragen, dass Levinas’ Einwände gegen die Phänomeno‐
logie − insbesondere gegen das Ansinnen einer intentionalen Verge‐
genwärtigung des Anderen − Beachtung finden, doch war schon
seinem Frühwerk ein außer–ordentlicher Anspruch des Anderen
keineswegs fremd. Das bezeugen in Geschichte und Wahrheit die ein‐
gangs bereits gestreiften Passagen über den Nächsten im Horizont
der Geschichte, die sich ihm gegenüber notorisch indifferent verhält
und doch nicht aus der Verantwortung für jegliche Gewalt entlassen
werden kann, die ihm angetan wird. Wie auch immer der Begriff
des Nächsten den des Anderen im Werk Ricœurs gewissermaßen
präfiguriert, deutlich ist, dass Ricœur in beiden Fällen vor allem im
Auge hat, wie der Bezug zum Nächsten respektive zum Anderen im
Horizont der Geschichte zu denken ist (vgl. HV, 113 ff./GW, 110 ff.).
Und Geschichte ist für Ricœur niemals nur ein anderer Ausdruck
für vergangene Zeit. Geschichte steht in seinen Augen vielmehr für
wie unzulänglich auch immer verstandene, insofern humanisierte
Zeit, die, um vollends eine ›menschliche‹ zu werden, nicht ohne Re‐
kurs auf die praktischen Aufgaben zu begreifen ist, denen wir sozial
und politisch gerecht werden müssen; und zwar – »trotz allem«, wie
es mehrfach heißt – in Zukunft besser als bisher. Insoweit bleibt Ri‐
cœur auf eine Geschichtstheorie in praktischer Absicht verpflichtet,
die ohne einen moderaten und realistischen Begriff des Fortschritts
kaum auskommt.

Eine Phänomenologie, »für die der Bezug zur Zeit der letzte
und einzige Leitfaden« darstellt, wie man in Gedächtnis, Geschichte,
Vergessen liest (48), kann nicht dazu hinreichen, das theoretische
Projekt der praktischen Humanisierung der Zeit im Prozess der Ge‐
schichte zu fundieren. Hat die Phänomenologie der Zeit nicht an‐
gefangen bei Husserls Vorlesungen und den Bernauer Manuskripten

Kapitel VIII

252

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über das innere Zeitbewusstsein79 die Objektivität der Zeitobjekte
durch die Einklammerung jeglicher »transzendierenden Vorausset‐
zung von Gegebenem« neutralisiert?80 Hat der Rückgang in die phä‐
nomenologische Zeit ungeachtet ihrer Anlehnung an die alltägliche
Sprache, der sie sich bedienen musste, nicht eine rein »immanente
Zeitlichkeit« herausgearbeitet, in der kaum mehr zu erkennen ist,
worum es abgesehen von der Sicherstellung der Kontinuität unse‐
rer Erfahrung überhaupt in unserem geschichtlichen Leben geht?
Während das transzendentale Ich der immanenten Zeiterfahrung
weder zur Welt kommt noch auch sterben kann, verstehen wir uns
in der Geschichtlichkeit unseres ›zwischenzeitlichen‹ Lebens als im‐
mer schon geboren und als von Anfang an dem Tod ausgesetzt.81

Und von dieser Zwischenzeitlichkeit können wir nur auf narrativem
Wege bzw. poetisch Rechenschaft ablegen, immer aber im Wissen
darum, Andere überlebt zu haben und von Anderen überlebt zu
werden. Von einer derart durch Geburt und Tod zu Anderen ins
Verhältnis gesetzten Zwischenzeit weiß eine reine Phänomenologie
der Zeit nichts.82 Und genauso wenig nimmt sie zur Kenntnis, wor‐
um sich sterbliche Wesen im Horizont einer Geschichte sorgen, die
weder erst mit ihrer Geburt anhebt, noch auch mit ihrem Tod endet,
die sie vielmehr zwischenzeitlich–vorübergehend als an Anderen
Vorübergehende zu diesen ins Verhältnis setzt.

Wie weit Ricœur dagegen diese Phänomenologie hinter sich gelas‐
sen hat, zeigt sein Spätwerk Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, wo
der Phänomenologie nur noch die Klärung gewisser Erinnerungs‐
leistungen zugetraut wird, wohingegen der eigentliche Gegenstand
der Sorge auf eine Eschatologie der conditio historica als einen
»Erfüllungshorizont« hin geöffnet wird, in dem ein glückliches Ge‐
dächtnis zur Ruhe kommen soll, ungeachtet all der Negativität, die
die Rede vom Sinn der Geschichte scheinbar Lügen straft.83 Zwar

79 Vgl. R. Bernet, Einleitung, in: E. Husserl, Texte zur Phänomenologie des inneren
Zeitbewußtseins (1893–1917), Hamburg 1985, XI–LXXIII.

80 Siehe dazu ZEIII, 39.
81 Vgl. Vf., In der Zwischenzeit. Spielräume menschlicher Generativität, Zug 2016.
82 Deshalb musste Husserl in seinen Manuskripten zur Phänomenologie der In‐

tersubjektivität (Husserliana XIII–XV), in denen er ausführlich auf Strukturen
geschichtlichen Lebens zu sprechen kommt, im Grunde die Beschränkung auf
die immanente Zeit aufgeben.

83 GGV, 760; vgl. HV, 389 f./GW, 347 ff.

3. Phänomenologische Desiderate

253

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


macht Ricœur bereits in der gelungenen Wiedererinnerung, wie
sie die Phänomenologie beschreibt, eine Vorform eines glücklichen
Gedächtnisses aus, aber dieser Begriff ist an dieser Stelle doch noch
weit davon entfernt, den Horizont eines ganzen Lebens oder gar
des vergangenen, des gegenwärtigen und zukünftigen Lebens aller
Menschen zu erfassen (GGV, 56). Genau in diesem Horizont aber
platziert Ricœur schließlich das Vergessen, in dem die Negativität
des Vergangenen aufgehoben und erinnert werden soll, aber so, dass
eine weiterführende, die Aufgaben praktischer Vernunft ernst neh‐
mende Geschichte nicht blockiert wird, weil man an ihr verzweifeln
müsste.

Diese Aufgabe so differenziert und anspruchsvoll wie möglich zu
explizieren, ist für den späten Ricœur definitiv keine Angelegenheit
der Phänomenologie mehr. So sehr er sich offenbar speziell von
Jan Patočkas Ketzerischen Essays zur Philosophie der Geschichte an‐
gesprochen fühlte, die zweifellos nicht zuletzt aus einer intensiven
Auseinandersetzung mit der Husserl‘schen Krisis–Schrift hervorge‐
gangen sind, so klar sah er wie schon zur Zeit seiner Arbeit an
den Beiträgen zu Geschichte und Wahrheit (1955), dass es in unserer
Geschichtlichkeit entscheidend auf die Bestimmung von Aufgaben
ankommt, die uns in der Zukunft die richtige Richtung weisen
sollten. Ohne solche Aufgaben müsse sich die Geschichte in einer
uferlosen Divergenz zerstreuen, befand Ricœur im Rekurs auf Kants
Apologie einer weltbürgerlichen Geschichte in praktischer Absicht.84

4. Was – anders − zu sagen bleibt

Indem Ricœur wie im Frühwerk unter Berufung auf den »Nächs‐
ten«, so im Spätwerk unter Verweis auf den Anderen jene Aufgaben
an einer mit nichts zu verrechnenden Singularität eines jeden misst,
zeigt sich indessen eine fruchtbare Erbschaft, die ohne seine inten‐
sive Auseinandersetzung mit der Phänomenologie und mit deren
Selbstkritik gar nicht zu verstehen ist. Vor allem dieser philosophi‐
schen Disziplin war ja zu verdanken, dass die Frage nach dem Ande‐
ren überhaupt mit der gebotenen Radikalität aufgeworfen werden

84 Das Kap. XVIII in diesem Bd. wird ausführlich darauf zurückkommen.

Kapitel VIII

254

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konnte. Das gilt von Heideggers Ontologie des Mitseins (1927)85

über Karl Löwiths Sozialphilosophie (1928)86 und über Husserls
Phänomenologie der Intersubjektivität, wie er sie in den aus Vor‐
trägen an der Sorbonne (1929) hervorgegangenen Cartesianischen
Meditationen dargelegt hatte87, bis hin zu Levinas’ Versuch über die
Exteriorität des Anderen (1961)88, Michael Theunissens, die ganze
dialogistische Tradition einschließende Bilanz der Sozialontologie
der Moderne (1965)89, Bernhard Waldenfels’ (1971) und Francis
Jacques’ (1979) Dialogphilosophien90 und schließlich Ricœurs eige‐
nen Reflexionen jener Wege der Anerkennung (2004), auf denen der
Andere gerade nicht mehr als Gleicher und zugleich Verschiedener
bedingungslos einem identifizierenden Denken unterworfen gedacht
wird. Dass in diesem Zusammenhang vielmehr von einer singulari‐
sierenden Anerkennung die Rede ist91, die den Anderen nicht seine
Anderheit und Fremdheit kosten, sondern gerade sie würdigen kön‐
nen soll, erinnert stark an Levinas’ ethische Kritik jener Ontologie
des Mitseins und der Intersubjektivität, gegen die die in der Fremd‐
heit des Anderen liegende Freiheit ins Feld geführt worden war.

Nachdem Ricœur diese verschlungenen Denkwege immer wieder
gekreuzt und z.T. selbst gegangen ist, sieht er sich schließlich wieder
auf scheinbar altvertraute, jetzt aber radikalisierte Fragen zurückver‐
wiesen: Erscheint denn der Andere in der Freiheit seiner Fremd‐
heit? Zeigt er sich als Gegebenheit, die sich als erscheinende selbst
›gibt‹? Ist diese Gegebenheit insofern als eine Gabe zu verstehen?
Verlangt dieses Verstehen–als nach einer hermeneutischen Wendung

85 M. Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 151984.
86 Gemeint ist K. Löwith, Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, in: ders.,

Gesammelte Schriften, Bd. 1, Stuttgart 1981, 9–197.
87 E. Husserl, Cartesianische Meditationen, Hamburg 1977.
88 E. Levinas, Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität [1961],

Freiburg i. Br., München 1987.
89 M. Theunissen, Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart [1965],

Berlin 21977.
90 B. Waldenfels, Das Zwischenreich des Dialogs, Berlin 1971; F. Jacques, Über den

Dialog. Eine logische Untersuchung, Berlin, New York 1986.
91 Ein Gedanke, mit dem Ricœur entscheidend, wie ich meine, von Habermas

abweicht, der immer wieder mit der Vorstellung einer Art Synthese von Iden‐
tität, Gleichheit und Verschiedenheit arbeitet und die bekannte »Politik der
Differenz« oder der Differenzsensibilität auf eine zur Unterschiedlichkeit ge‐
schrumpfte Differenz verkürzt. Vgl. WdA, 227, 269, 321.

4. Was – anders − zu sagen bleibt

255

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Phänomenologie, insofern ihr Grundbegriff, das Gegebene als
solches, nicht ohne eine kritische Befragung dieser signifikativen
oder hermeneutischen Differenz verständlich zu machen ist? Wenn
diese Gegebenheit des Anderen ihrerseits als eine Gabe zu begreifen
ist, wer oder was ›gibt‹ sie dann? Oder handelt es sich um eine Gabe
ohne Geber bzw. gebende Instanz? Worin liegt genau ihr Gabe–Cha‐
rakter, wenn diese Frage buchstäblich ins Leere einer Fremdheit
geht, die der Gegenwart des Gegebenen und seiner Auffassung als
Gabe entzogen bleibt, so dass letzterer nicht ein Etwas oder Jemand
vorausgehen kann?

Levinas wartete in dieser Hinsicht mit einer vermeintlich eindeu‐
tigen Antwort auf: in der eigentümlich restloser Vergegenwärtigung
entzogenen Präsenz des Anderen liege die Gabe der Verantwortung
für ihn92, der niemals schlicht ›gegeben‹ sein könne. Dank des An‐
deren wären wir demnach zu einem ethischen Leben bestimmt, das
aber nur durch ein praktisches Subjekt wirklich Gestalt annehmen
könne, insistiert Ricœur, der seinerseits fragt, wie praktische Subjek‐
te einander etwas, oder sogar sich selbst, geben können in Spielräu‐
men einer »Ökonomie der Gabe«, die Gegebenes zirkulieren lassen,
nicht aber die ›Begabung‹ zu geben selbst, die wir dem Anderen
verdanken.

Die Phänomenologie, die das bis hin zu Jean–Luc Marion zu
demonstrieren versucht hat, ist mit diesen Fragen ihrerseits wiede‐
rum an Grenzen des Erscheinens geraten, an denen sie nicht zu
beweisen vermochte, dass sie rein deskriptiv zeigen kann, dass in
der gegenwärtigen Gegebenheit (présence) des Anderen der Sinn
einer Gabe (présent) liegt, die uns dazu herausfordert, ›umsonst‹
weiterzugeben, wozu uns die »Nähe« des Anderen bestimmt93, ohne
je etwas zurückzugeben oder mit Dank rechnen zu können. Genau
das hat man ja, nicht erst seit Derrida, der ›echten‹ Gabe abverlangt:
radikale Einseitigkeit, die die Gabe niemals zur gebenden Instanz
zurückkehren lässt. So sehr Derrida Zweifel an der Denkbarkeit

92 Vgl. Vf., Verantwortung als Gabe, in: Einander ausgesetzt. Der Andere und das
Soziale. Bd. I: Umrisse einer historisierten Sozialphilosophie im Zeichen des An‐
deren; Freiburg i. Br., München 2018, Kap. VII.

93 Vgl. E. Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht [1974], Freiburg i.
Br., München 1992, 174.

Kapitel VIII

256

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer solchen, angeblich »reinen« Gabe94 aufgeworfen hatte, so sehr
hatte er betont, an der Phänomenalität dieses Phänomens nicht
rütteln bzw. nicht bezweifeln zu wollen, dass es die Gabe ›gibt‹.
(Wie kann man das behaupten, ohne ihr eine Phänomenalität zu
bescheinigen, in der sie sich als solche auch müsste zeigen können?)

Gewiss handelt es sich jedoch nicht um eine empirische Feststel‐
lung, wenn man daran festhält, dass es die Gabe ›gibt‹ bzw. dass sie
als solche festzustellen sei. Aber was bedeutet es dann, wenn wir uns
nicht mehr dessen sicher sein können, dass die Phänomenologie in
jedem Fall Auskunft darüber geben kann, was oder wer sich zeigt
und als was oder wer?

Schon der Begriff des Gegebenen konfrontiert uns bis heute mit
einer offenbar nicht ganz auszuräumenden Ambiguität: Handelt es
sich um Vorfindliches oder um eine Gabe? Ist auch das Vorfindliche
in diesem Sinne Gegebenes − bis hin zur Welt insgesamt?95 Kann
man im Ernst behaupten, letzteres ›zeige‹ sich von sich aus, ohne
hermeneutisches Zutun? Muss sich umgekehrt nicht die Gabe in je‐
dem Falle als eine Gegebenheit phänomenologisch ausweisen lassen,
so dass nicht davon die Rede sein kann, dass es sie ›gibt‹, wenn das
nicht gelingt?

Vor allem die beiden späten Schriften Gedächtnis, Geschichte, Ver‐
gessen und Wege der Anerkennung zeigen im Stil der sprachlichen
Ernüchterung, mit der sie den Zugang zu den diskutierten Themen
erschließen, dass sich Ricœur zunehmend auf die normale Sprache
und deren Analyse im Sinne jener linguistischen Phänomenologie
verließ, von der er m. W. zuerst in den frühen 70er Jahren des ver‐
gangenen Jahrhunderts (mit Bezug auf John L. Austin) gesprochen
hatte. Das zuletzt genannte Buch beginnt Ricœur mit dem Bekennt‐
nis, »ein guter Schüler der britischen Schule der Sprachphilosophie«
sein zu wollen.96 Im Sinne der bekannten »Philosophie der nor‐

94 Vgl. zu diesem Begriff Vf., Umsonst: Die Gabe als nachträglich zu bewahrheiten‐
de Gegebenheit. Eine Zwischenbilanz der fragwürdigen Karriere der Gabe in kul‐
turwissenschaftlichen, philosophischen und politischen Diskursen der Gegenwart,
in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 38, Nr. 1 (2013), 29‒59.

95 Vgl. P. Ricœur, Liebe und Gerechtigkeit. Amour et justice, Tübingen 1990, 45 ff.
zur »Ökonomie der Gabe«.

96 WdA, 19. Auch in Zeit und Erzählung III insistiert Ricœur auf der »Pertinenz«
der normalen Sprache selbst in den phänomenologischen Zeitanalysen (ZEIII,
44 f.).

4. Was – anders − zu sagen bleibt

257

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


malen Sprache« unternimmt er sodann eine lexikographische und
»semantische Bestandsaufnahme« der im Deutschen, im Englischen
und Französischen ausweisbaren Wortfelder, die sich um den Begriff
der Anerkennung gruppieren. Dabei lässt er sich er sich aber nicht
darauf festlegen, die Gegebenheiten des normalen Sprachgebrauchs
als schlicht hinzunehmende gelten zu lassen, wie es Wittgenstein na‐
hegelegt hatte, oder sich mit einer »geregelten Polysemie« zufrieden
zu geben.97 Wie schon in seinen frühesten Schriften hält er vielmehr
mit Karl Jaspers am Anspruch auf »Existenzerhellung« fest (WdA,
317, 96). Den normalen Sprachgebrauch analysieren wir demnach
nicht bloß, um einer gewissen Verhexung unseres Verstandes entge‐
genzuwirken, sondern um der Frage auf den Grund zu gehen, wie
wir als jemand existieren – und zwar als vom Anderen herausgefor‐
derte, geschichtliche, nicht nur verzeitlichte Wesen.

An keiner Stelle geht Ricœur so weit, die sich stets an die normale
Sprache anlehnende und sie heuristisch entfaltende hermeneutische
Phänomenologie auf eine linguistic phenomenology im Sinne der
ordinary language philosophy zu reduzieren. Nichts lag ihm daran,
die Sprache auf eine vorgegebene Normalität des so genannten
Sprachgebrauchs normativ festzulegen. Vielmehr war er stets darauf
aus, ihr auch Spielräume eines Anders–Sagens abzugewinnen. Das
beweist nicht nur die große Rolle, die die Metapher in seinem Werk
spielt98, sondern auch seine in der Auseinandersetzung mit Levinas
erfolgende Vertiefung der Frage, wie denn angemessen von jenem
Herausfordertsein vom Anderen die Rede sein kann. Schließlich hat
Ricœur dieser Frage ganz im Zeichen des Anders–Sagens eigens eine

97 WdA, 22, 36, wo mit Nachdruck darauf hingewiesen wird, aus der Beschreibung
der geläufigen Sprache gehe keine Philosophie hervor. So gesehen kommt jene
linguistische Phänomenologie nicht über eine philosophische Vorschule hinaus.
Vgl. L. Wittgenstein, Bemerkungen über die Philosophie der Psychologie, Werke
Bd. 7, Frankfurt/M. 1984, 122, Nr. 630.

98 Es kann freilich keine Rede davon sein, jene Spielräume seien nur einem meta‐
phorischen Sprachgebrauch zu verdanken. Vgl. dagegen B. Waldenfels, Edmund
Husserl. Zwischen Sagen und Zeigen, in: ders., Idiome des Denkens, Frankfurt/M.
2005, Kap. 3.

Kapitel VIII

258

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwar kurze, aber sehr dicht geschriebene Auseinandersetzung mit
Levinas’ zweitem Hauptwerk gewidmet.99

Diese Auseinandersetzung hat weit reichende Folge: Ricœur sieht
sich offenbar außerstande, umwillen der Erforschung der Frage, wer
wir als zugleich geschichtliche und vom Anderen herausgeforderte
Subjekte sind, einfach zur Ontologie von Sein und Zeit zurückzukeh‐
ren, wo das Selbst als Antwort auf die Frage wer existiert? eingeführt
worden war. Er hält die Analytik der Zeitlichkeit des Daseins nicht
für ausreichend, der Geschichtlichkeit menschlicher Existenz Rech‐
nung zu tragen. So versäumte es Heidegger, den ›poetischen‹ Ver‐
mittlungen zwischen dieser Zeitlichkeit und dem historischen Den‐
ken Beachtung zu schenken, Vermittlungen, denen Ricœur selbst
in Zeit und Erzählung I–III ausführlich Rechnung getragen hat.
Unter dem Eindruck der Schriften von Levinas bezweifelt er darüber
hinaus, dass das Selbst als vom Anderen herausgefordertes in einer
ontologischen Sprache angemessen beschrieben werden kann,100 die
seit Platon wohl das Andere bzw. Verschiedene (heteron) kennt, nicht
aber das in der Gegenwart des Subjekts unaufhebbare, niemals sich
auf eine bloße Differenz reduzierende Fremde (i.S. des Adjektivs
xenos).101 Zwar bedient sich Ricœur seinerseits explizit einer on‐
tologischen Sprache, wenn er die Selbst–Bezeugung im Anschluss an
Sein und Zeit als den eigentlichen Wahrheitsmodus unseres Lebens
herausarbeitet. Demnach ist die menschliche Existenz weniger ein
Verhältnis, das sich zu sich selbst verhält, wie es noch Jaspers mit
Kierkegaard angenommen hatte, als vielmehr eine Bewegung der
Entäußerung, in der das Selbst sich bezeugt und als solches aner‐
kannt zu werden verlangt (WdA, 57, 123). Hat es hier zunächst den
Anschein, als gehe es dabei nur darum, das eigene ›Können‹ eines
sujet capable zu beweisen, so nimmt Ricœur, wiederum mit Blick auf
Levinas, dann genau daran eine wichtige Modifikation vor.

99 P. Ricœur, Autrement. Lecture d’›Autrement qu’être ou au-delà de l’essence‹ de
Emmanuel Levinas, Paris 1997; dt.: Anders. Eine Lektüre von ›Jenseits des Seins
oder anders als Sein geschieht‹ von Emmanuel Levinas, Wien, Berlin 2015.

100 Vgl. WdA, 197 – wo im gleichen Zug der Ansatz einer Phänomenologie der
Intersubjektivität als bloß »theoretisch« zurückgewiesen wird, die vom Primat
der Wahrnehmung ausgeht.

101 Selbstverständlich kommt das Wort in vielen Abwandlungen vor; nicht aber
als ontologischer Grundbegriff. Vgl. WdA, 47, 157; Platon, Sophistes, 252a ff., in:
Sämtliche Werke Bd. 3 (übers. F. Schleiermacher), Reinbek 352007, 253–336; B.
Waldenfels, Topographie des Fremden, Frankfurt/M. 1997, Kap. 1.

4. Was – anders − zu sagen bleibt

259

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Angesprochenwerden vom Anderen zeigt sich (!): das Selbst
existiert eben nicht nur umwillen seiner selbst, wie es auch bei
Ricœur immer wieder den Anschein hat, wo er das praktische Selbst
in eine Odyssee der Selbstfindung verstrickt sieht (vgl. WdA, 125).
Vielmehr erweist es sich (!) als vom Anderen inspiriert, der nicht
als Gegenstand der Wahrnehmung erscheint (WdA, 202, 323). Da‐
rin liegt eine radikale, unaufhebbare Asymmetrie, die jede soziale
und politische Gegenseitigkeit und alle Verhältnisse mit und unter
Dritten unterhöhlt. Schließlich entzieht sich (!) die Alterität des
Anderen in ein »Jenseits der Vorstellung« (WdA, 85 f.), so dass wir
mit ihm nur unter der Bedingung ein In–der–Welt–sein teilen kön‐
nen, dass ihm niemals zugemutet wird, darin aufgehen zu sollen.
Rückhaltlos pflichtet Ricœur jetzt Levinas‘ Befund bei, der Andere
sei »gegenwärtig in seiner Weigerung«, gewissermaßen restlos je in ir‐
gendeinem Bezug zu ihm, in einem Verhältnis, in einer Gemeinschaft
oder Gesellschaft »enthalten zu sein« – bzw. in unserer gleichsinnigen
Weigerung, ihn je derart ›einschließen‹, ›integrieren‹ oder ›inkludie‐
ren‹ zu wollen. Und doch kann er nicht umhin, die skeptische Frage
aufzuwerfen, ob wir wirklich über eine Sprache verfügen, in der
das angemessen zu beschreiben wäre, ohne »in leeres Gerede zu
verfallen« (WdA, 203 ff.).

Muss man die asymmetrische Beziehung zum Anderen, wenn sie
nicht nichts besagen soll, nicht auch dann, wenn sie sich als Sagen
der Verantwortung für ihn nur in der übernommenen Verantwor‐
tung zeigt, aussagen können? Muss man die auf diese Weise sich
bemerkbar machende Alterität nicht von der tradierten Semantik
der Negativität abheben, um verstehen zu können, wie sie sich jener
»Arbeit des Negativen« entziehen kann, in der am Ende der Geist
der Aufhebung jeglicher Differenz triumphieren würde, wie es Hegel
in der Phänomenologie des Geistes beschrieben hatte?102 Wie aber
soll das geschehen, ohne dieser Alterität wiederum in der sie identi‐
fizierenden Sprache Gewalt anzutun? Wie sollen wir je anders als
gerade mittels solcher Gewalt auch von der Nähe des Anderen und in
seiner Nähe sprechen und schreiben können?

102 Vgl. Ricœur, Autrement, 3–5; Vf., Ein- und Aussetzen der Arbeit des Negativen.
Bestandsaufnahme und Perspektiven phänomenologischer Revision negativisti‐
schen Denkens, in: E. Angehrn, J. Küchenhoff (Hg.), Die Arbeit des Negati‐
ven. Negativität als philosophisch-psychoanalytisches Problem, Weilerswist 2014,
122‒152.

Kapitel VIII

260

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit Recht, scheint mir, insistiert Ricœur gegen Levinas darauf,
dass wir über keinen sprachlich unvermittelten Zugang zu dieser Nä‐
he verfügen. So lässt sich nur daran, wie sich die Sprache gegen sich
selbst wendet, aufzeigen, ob sie der Spur des Anderen folgen kann
− bis in jene Diachronie oder Diastase hinein, die sich als »passé
pré–originel et an–archique« der Gegenwart des Selbst widersetzt.103

Und zwar als eine nicht privativ zu wertende, im Grunde »erledigte«
Vergangenheit ›vor‹ dieser Gegenwart, sondern als ein Verzug der
Gegenwart selbst, die, inspiriert vom Anderen, gleichsam aus– und
wieder einsetzt wie die Atmung im Wechselspiel von Diastole und
Systole.

Mit dieser Metapher hatte Levinas jene Rekurrenz104 beschrieben,
kraft deren sich die Inspiration unseres Lebens durch den befremd‐
lichen Anspruch des Anderen sollte ereignen können. Zweifellos
hat Ricœur diesem Gedanken so weit wie möglich gerecht zu wer‐
den versucht, wie seine verschiedenen Auseinandersetzungen mit
Levinas vor allem seit den 1980er Jahren beweisen.105 Dabei hat
er jedoch stets auch auf einer unumgänglichen sprachkritischen
Reflexion bestanden, ohne die sich nicht einmal ausloten lässt, ob
sich im »hermeneutischen Zeitalter der Vernunft« (Jean Greisch;
SaA, 38) deren − von Levinas verlangte − Sensibilisierung106 für
den unverfügbaren bzw. unbedingten Anspruch des Anderen denken
lässt, ohne dass dieser in seiner Maßlosigkeit unvermittelt selbst in
Gewalt umschlägt. (Dieses Bedenken prägt schon Derridas frühe
Auseinandersetzung mit Levinas in Die Schrift und die Differenz.)
Als unbedingte praktische Herausforderung entzieht sich dieser An‐
spruch unserem stets nachträglichen und insofern zu spät kommen‐
den Antworten auf ihn − im Zuge einer religio oder religatio, die
immer schon als eine nachträgliche Bewahrheitung zu denken war
und sich insofern für eine hermeneutisch unvermittelte Berufung
auf eine vermeintlich im Zeichen des Anderen unanfechtbare Wahr‐
heit nicht eignen konnte.

103 Ricœur, Autrement, 13.
104 Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, 241.
105 P. Ricœur, Emmanuel Levinas, penseur du témoignage, in: Répondre d’autrui,

Neuchâtel 1989, 17–40; Entre éthique et ontologie: la disponibilité, in: M.
Sacquin (éd.), Gabriel Marcel, Paris 1989, 157–165, 193–200.

106 Vgl. dazu ausführlich Vf., Menschliche Sensibilität. Inspiration und Überforde‐
rung, Weilerswist 2008.

4. Was – anders − zu sagen bleibt

261

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hier wird deutlich, wie weit sich der späte Ricœur, der sich
noch immer der Erforschung seiner alten Frage widmete, wer wir
als Menschen sind, von jener Anthropologie–Kritik entfernt hat,
die Heidegger in seinem Kunstwerk–Aufsatz von 1935/6 und im
Brief über den Humanismus (1947) in den Vorwurf gefasst hatte,
das anthropologische Denken habe den Menschen überhaupt erst
zu jenem Subjekt hochstilisiert, welches das Seiende im Sinne des
Gegenständigen zu beherrschen versuchen müsse, ohne dabei auf
den Anspruch des Seins zu hören.107 Dagegen ist für den späten
Ricœur gerade der Mensch dasjenige Seiende, das sich im Lichte
der Frage, wer es ist, von einem unverfügbaren Anspruch heraus‐
gefordert erfährt. Entlehnt nicht gerade Heidegger diesen Begriff
einem ursprünglichen dia–logischen und dia–statischen Geschehen,
das sich allein ›zwischen uns‹ abspielen kann? Bedienen sich seine
späten Schriften nicht insofern eines krypto–ethischen Vokabulars,
wo sie geradezu verlangen, auf den Anspruch des Seins zu hören?
Erweist sich somit nicht diese Ontologie auch in methodischer Hin‐
sicht als nachrangig im Vergleich zu einer Ethik, der sie ihre Begriffe
(Anspruch, Entsprechung, Hören usw.) entnimmt?108

Ricœur hegt keine Bedenken, sich auch in seinen letzten gro‐
ßen Werken zum Projekt einer Anthropologie zu bekennen, die
ihre Leitfrage, wer (nicht was) wir sind, weder einer Ontologie, in
deren Horizont schließlich nur mehr eine »verweste Gestalt des
Menschen«109 begegnet, noch auch einer Ethik ausliefert, die wie
diejenige von Levinas über weite Strecken den Anschein erweckt,
unter Umgehung der europäischen Geschichtlichkeit und ihrer viel‐
fältigen Idiome von einer Exteriorität sinnvoll sprechen zu können,
zu der wir philosophisch überhaupt keinen unvermittelten Zugang
haben. So gesehen erweist sich Ricœur auch hier wiederum als Mitt‐
ler zwischen auseinanderstrebenden Fragmenten einer vielfältigen
und zerklüfteten diskursiven Topographie, die sich, endgültig, so

107 M. Heidegger, Holzwege, Frankfurt/M. 61980, 89 ff.; Platons Lehre von der
Wahrheit. Mit einem Brief über den ›Humanismus‹, Bern 21954.

108 Eine umstandslos affirmative Antwort will ich mit dieser Frage nicht nahe
legen; allzu sehr steht doch nicht etwa bloß ein Rollenwechsel von Erster und
Zweiter Philosophie, sondern eine Revision beider Begriffe: der Ontologie und
der Ethik auf dem Spiel. So hat denn auch Levinas nirgends bloß eine Ethik
guten Lebens etwa im Sinne.

109 M. Heidegger, Unterwegs zur Sprache, Pfullingen 61979, 49.

Kapitel VIII

262

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheint es, zu keinem Ganzen mehr zusammenfügen lässt. Der Un‐
bekümmertheit eines teilweise exaltierten Sprachgebrauchs, wie er
bei Levinas festzustellen ist, kann er sich genauso wenig anschließen
wie der Esoterik einer ontologischen Phraseologie, die vergisst, wo
die Philosophie allemal beginnt und wohin sie nach schier endlosen
interpretativen Umwegen auch wieder zurückgelangen muss: zur
normalen (bzw. normalisierten) Sprache. Mit ihr allein lässt sich na‐
vigieren im zerstreuten Archipel philosophischer Sinnprovinzen, die
zu gegenseitiger Abschottung tendieren, selbst innerhalb der Phäno‐
menologie, so wie sie sich uns heute darstellt. Sich der normalen
Sprache in diesem Sinne zu vergewissern, bedeutet jedoch nicht,
ihren eingespielten Gebrauch zu affirmieren oder vorschreiben zu
wollen. Nichts spricht dagegen, sich etwa mittels »kohärenter De‐
formation« (André Malraux), »semantischer Innovation« (Ricœur)
oder »ikonischer Anreicherung« (François Dagognet110) an ihrer
kommunikativen Umgestaltung zu beteiligen, um die Grenzen des
Sagbaren zu verschieben (wie es auch Levinas hartnäckig versucht
hat) − vorausgesetzt, das fortan anders zu Sagende erweckt nicht
den Anschein, in irreversibler Entfernung von der normalen Sprache
sich selbst genügen zu können (sei es auch nur in der abgesonder‐
ten Normalität sogenannter Spezialisten). Das anders zu Sagende
wird als anders Gesagtes111 stets wieder auf jenes unaufhebbare Sagen
angesichts des Anderen zurückverweisen, dessen wir niemals Herr
werden. Sofern sich das zeigt, muss es sich sagen lassen. Aber gerade
darin lernen wir, wie das Gesagte unzureichend bleibt im Verhältnis
zu dem, was zu sagen war. Auch das zeigt sich − jedoch nur in
einer Schule der Aufmerksamkeit denjenigen, die sich (in diesem
Falle lesend) ihrer Sinne bedienen. Als eine solche Schule hatte der
junge Ricœur die Phänomenologie kennengelernt, ohne freilich da‐
rauf verzichten zu wollen, das Sich–Zeigen als solches seinerseits
hermeneutisch zu befragen. Und als eine solche Schule gibt er sie
uns am Ende langer und verschlungener Gedankengänge wieder zu
denken auf − als eine Disziplin aufmerksamen Zeigens, Sagens und

110 Wörtlich spricht Dagognet von augmentation icônique. Darauf kommt Ricœur
mehrfach zurück; u.a. in seinem Aufsatz History and Hermeneutics, in: Yovel
(ed.), Philosophy of History and Action, 13.

111 Erinnert sei daran, dass mit Autrement dit der vorletzte Abschnitt in Levinas’
Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht überschrieben ist.

4. Was – anders − zu sagen bleibt

263

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verstehens, die sich niemals im bereits Gezeigten, Gesagten und
Verstandenen oder auch in einer bestimmten Auffassung des Gezeig‐
ten, Gesagten und Verstandenen als solcher erschöpfen kann112 und
insofern eigentümlich gegen sich selbst in Stellung gebracht bleiben
muss.

112 Besonders die gestreiften gegenwärtigen Auseinandersetzungen um die irredu‐
zibel vieldeutige Semantik des Gebens, der Gegebenheit und der Gabe, die
zwischen Ontologie, Phänomenologie und Sozialanthropologie u.a. durch eine
z. T. unvermittelte Kontamination der beteiligten Diskursarten erhebliche Ver‐
wirrung stiften, führen das vor Augen.

Kapitel VIII

264

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel IX
Paul Ricœurs Philosophie praktischer Subjektivität in
historischer Perspektive
Wille − Aufmerksamkeit − Gleichgültigkeit

1. Diesseits und jenseits des Willens: zur Vorgeschichte des Begriffs (265) | 2. Ricœurs
eigener Ansatz: Philosophie des Willentlichen und des Unwillentlichen (274) | 3. Die
Rolle der Aufmerksamkeit (282) | 4. Versuch einer Bilanz (287)

[…] volition is nothing but attention.1
 

Es gibt einen Willen nur dort,
wo es wirkliche Gleichgültigkeit [détachement réel] gibt.2

 
Gleichgültig sein, das heißt,

der Welt seine leidenschaftliche Aufmerksamkeit entziehen, heißt […]
sich unverantwortlich fühlen für das, was ist, und für das, was geschieht.3

1. Diesseits und jenseits des Willens:
zur Vorgeschichte des Begriffs

Die Philosophie der Antike kennt, wie schon oft festgestellt wurde,
streng genommen keinen Begriff des Willens4, wohl aber Kategori‐

1 W. James, Principles of Psychology. Vol. I [1890], Cambridge, London 1981, 24.
2 G. Marcel, Metaphysisches Tagebuch, in: ders., Sein und Haben, Paderborn 1953,

7–164; zit. v. P. Ricœur in: L’attention. Etude phénoménologique de l’attention
et de ses connexions philosophiques [Photokopie des Originalmanuskripts =A,
25]; dt. unter dem Titel Die Aufmerksamkeit. Eine phänomenologische Studie der
Aufmerksamkeit und ihrer philosophischen Zusammenhänge (1939), in: T. Breyer,
D. Creutz (Hg.), Phänomenologie des praktischen Sinns. Die Willensphilosophie
Paul Ricœurs im Kontext, Leiden et al. 2019, 345–381 [=DA], hier: 377.

3 S. Lenz, Das Doppelgesicht der Aufmerksamkeit [1961], in: Beziehungen. Ansichten
und Bekenntnisse zur Literatur, Hamburg 21970, 68–72, hier: 68.

4 O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes, München 172006, 395–402; F. Julli‐
en, Dialog über die Moral. Menzius und die Philosophie der Aufklärung, Berlin
2003, 126, 129; H. Arendt, Vom Leben des Geistes. Bd. 2. Das Wollen, München,
Zürich 21989, 57 [=DW]; dies., Über das Böse. Eine Vorlesung zu Fragen der

265

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


en praktischer Abwägung (bouleusis), überlegter Entscheidung bzw.
Wahl (prohaíresis) und der Klugheit besonnenen Handelns (phróne‐
sis), das darauf abzielt, sich selbst zu beherrschen und sich andere
geneigt zu machen in einer Praxis, die man sich insofern durchweg
teleologisch vorstellte,5 als man sie sich im individuellen Tun und
in der Lebensform (bíos) einer Gemeinschaft insgesamt als auf nicht
nur taktische und strategische, sondern letzte, keinem Menschen
zur Disposition stehende, der Praxis selbst immanente Ziele hin
orientiert dachte, die im Guten kulminieren müssten. Nur irrtüm‐
lich, suggerierten Platon und Aristoteles, weiche jemand von der
Orientierung am Guten ab – um den Preis, sich darüber zugleich
selbst zu täuschen.6 So wurde letztlich alles, was die Menschen in
ihrem Leben bewegt und antreibt, von einer umfassenden Teleologie
praktischen Sinns aufgefangen, an der nur mehr oder weniger patho‐
logische Ausnahmen Zweifel weckten. Das betraf die Chrematistik,
das Wirtschaften mit Geld und Zinsen (tókos)7, über normalen Streit
(eris) hinausgehende Gewalt (stásis, pólemos), aber auch jede Begier‐

Ethik, München, Zürich 22006, 41, 104 ff., 114; E. Tugendhat, Selbstbewußtsein
und Selbstbestimmung, Frankfurt/M. 21981, 178 f.; P. Ricœur, Le ›lieu‹ de la dialec‐
tique, in: C. Perelman (ed.), Dialectics, The Hague 1975, 95 f.; P. Ricœur, Wege
der Anerkennung, Frankfurt/M. 2006, 114 f.; T. Kobusch, Christliche Philosophie.
Die Entdeckung der Subjektivität, Darmstadt 2006, 106 ff. Aus dem Fehlen eines
Begriffs des Willens ist, wie schon das im Folgenden zitierte Wortfeld anzeigt,
nicht zu schließen, man habe vor Origines oder Augustinus, dem vielfach der
erste profilierte Begriff des Willens zugeschrieben wird, überhaupt keine seman‐
tisch funktionalen Äquivalente gekannt. Nicht weniger problematisch ist es aber
auch, unter Umgehung der historischen Semantik einfach eine Philosophie sou‐
veräner willentlicher Selbstbestimmung in die Antike zurückzuprojizieren; vgl. V.
Gerhardt, Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individualität, Stuttgart 1999, 260 f.

5 Ricœur kommt auf jene Grundkategorien systematisch v.a. in der 4. und 7.
Abhandlung in Das Selbst als ein Anderer [1990], München 1996, zurück [=SaA].
In diesem Werk tritt der Begriff des Willens weitgehend hinter eine schon von
Merleau-Ponty nahegelegte Ontologie des »Könnens« zurück (ebd., 139), das va‐
riabel zu bezeugen ist und von dem narrativ Rechenschaft abzulegen ist. So rückt
auch die vermeintlich konstante Selbigkeit des Charakters in den Hintergrund
zugunsten einer stets erst praktisch zu erweisenden, je-meinigen Selbst-Ständig‐
keit (ebd., 148–153; vgl. P. Ricœur, Philosophie de la volonté. Le volontaire et
l’involontaire, Paris 1950, 345, 382 [=VI]; M. Merleau-Ponty, Phänomenologie der
Wahrnehmung [1945], Berlin 1966, 166, 364).

6 Platon, Gorgias, 468 a, in: Sämtliche Werke Bd. 1, Reinbek 302007, 337–452;
Aristoteles, Nikomachische Ethik, Buch I, Reinbek 42013.

7 Aristoteles, Politik, 1256 b−1257 a, Reinbek 1994.

Kapitel IX

266

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de (epithymía), die sich gleichsam zu verselbständigen drohte, wenn
sie sich nicht vom Sinn praktischen Lebens zu einem vernünftigen
Streben (orexis) mäßigen und so vor dem Übermaß (hýbris) bewah‐
ren ließ. So kann keine Rede davon sein, die Philosophie der Anti‐
ke kenne überhaupt keine ateleologische Beunruhigung, wie man
sie dem ›modernen‹ Willen zugeschrieben hat, der scheinbar auf
immer Anderes und Neues hinaus will, ohne dabei aber ein vorweg
bestimmtes Ziel zu verfolgen. Sie erkannte vielmehr eine große Zahl
unterschiedlicher Quellen solcher Beunruhigung, die nach immer
mehr zu verlangen scheint − ohne jegliche Vorstellung von einer
Sättigung oder Erfüllung dessen, was sie antreibt. Die Denker der
Antike stuften diese Quellen bzw. die aus ihnen entspringende Dy‐
namiken jedoch als pathologisch ein und begegneten so jeglichem
Verdacht, eine in sich ateleologische Natur des Menschen werde sich
nicht in der Orientierung an der normalen Normativität des Guten
aufheben lassen.

Mit Epiktet und anderen Stoikern vor allem reflektiert die spätan‐
tike Philosophie auf begrenzte Reichweiten menschlichen Könnens
und empfiehlt, sich nichts vorzunehmen, was es zu überfordern
droht. Sie lehrt zunächst nur, sich damit abzufinden, was ›objektiv‹
anscheinend nicht in menschlicher Macht steht und insofern nicht
von uns abhängt. Beschränke man sich auf das tatsächlich Erreich‐
bare, stehe der Verwirklichung des höchsten Ziels, das hier nicht
im Guten oder im Glück, sondern in der Unverwundbarkeit bzw.
Unerschütterlichkeit (ataraxía) liegt, nichts im Wege.8 Sie sollte sich
darauf gründen, nichts zu wollen, was nicht in der eigenen Macht
steht (und nicht tatsächlich bewirkt werden kann); aber auch darauf,
sich mit allem anderen abzufinden und sogar zu bejahen, was ohne‐
hin geschieht. Bevor der Wille überhaupt in der Geschichte philoso‐
phischer Ideen als Begriff auftaucht, hat man so alles dafür getan,
das Wollen zu beruhigen: entweder durch die teleologische Ausrich‐
tung dessen, was im Grunde alle wollen und nicht nicht wollen
können (vor allem die Verwirklichung des Guten), oder aber durch
Minimierung der Differenz zwischen dem Gewollten einerseits und
allem andererseits, was anscheinend willentlich nicht zu erreichen
oder nicht zu ändern ist.

8 Zur Limitierung bei Epiktet vgl. Arendt, DW, 75–81, 162; Epiktet, Handbüchlein
der Ethik, Stuttgart 2001, Kap. 1, 2, 14.

1. Diesseits und jenseits des Willens: zur Vorgeschichte des Begriffs

267

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Neuzeit bricht offenbar radikal mit diesen Voraussetzungen.
Sie lässt schon in den norditalienischen Stadtrepubliken keine ob‐
jektive Grenze zwischen dem willentlich Erreichbaren und dem
Unerreichbaren mehr gelten. Darüber hinaus erweckt sie den An‐
schein, kein der menschlichen Verfügung entzogenes Gutes mehr
zu kennen, auf das selbst das pathologisch vom rechten Weg abwei‐
chende Handeln noch bezogen zu denken wäre, wenn wir Platon
folgen. Und schließlich wartet sie mit Hypostasierungen von anthro‐
pologischen Antriebsstrukturen auf, denen man quasi Subjektstatus
zuschreibt: Von der ambizione und vertú Niccolò Machiavellis über
die uneasiness John Lockes bis hin zur Rousseau‘schen perfectibilité
lassen sich zahlreiche Konzepte nachweisen, die eine den Menschen
gleichsam a tergo antreibende, ihn immer aufs Neue zu einem teleo‐
logisch unbestimmten Tun bewegende Dynamik repräsentieren.9

Dass man in diesem Zusammenhang von einer regelrechten »Ver‐
herrlichung« des menschlichen Willens gesprochen hat10, die man
indirekt in Apologien eines schöpferischen, von keinem unabänder‐
lichen Vorbild mehr limitierten Tuns (Pico della Mirandola), eines
technischen, erfinderischen Vermögens (Francis Bacon) und eines
vom Zwang zur Konkurrenz angetriebenen Verlangens nach immer
mehr Macht (Thomas Hobbes) zu erkennen glaubte, überdeckt die
Ambiguität, die mit allen diesen Konzepten einhergeht: Man weiß
nicht recht, ob die Menschen ›selbst‹ es sind, die ihr Leben im
Interesse am Neuen, am Machbaren und an Machtzugewinn willent‐
lich vorantreiben, oder ob sie in eine unabsehbare Zukunft vorange‐
trieben werden, die ihnen weniger das Vermögen ihres Willens als
vielmehr ein ohnmächtiges Besessenwerden von ihm offenbart.

Mit Arthur Schopenhauer, Friedrich Nietzsche und schließlich
Martin Heidegger wird die Durchsetzung eines von der Subjektivi‐
tät des Willens her gedachten ›Bildes‹ vom Menschen vor diesem
ideengeschichtlichen Hintergrund in seiner historischen Kontingenz
erkennbar. Keine Rede kann davon sein, man würde in einem an‐

9 Vgl. Vf., Was uns unwiderstehlich antreibt. Eine Standortbestimmung im Rück‐
blick auf Unruhe und Begehren im Diskurs der Moderne, in: J. N. Howe, K.
Wiegandt (Hg.), Trieb. Poetiken und Politiken einer modernen Letztbegründung,
Berlin 2014, 19‒42.

10 Vgl. M. Blanchot, Der Gesang der Sirenen, Frankfurt/M. 1988, 95, 99 zu Paul
Claudel.

Kapitel IX

268

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


thropologischen − tatsächlich erst der Moderne zu verdankenden −
Diskurstyp lediglich zum Vorschein bringen, was wir, als Menschen,
sind und wie es im Grunde immer schon um uns bestellt war.
Vielmehr hat es den Anschein, als verdanke sich die historische
Durchsetzung eines solchen Bildes ihrerseits einem kontingenten
Willen zum Selbstsein in der Form der Selbsterhaltung (notfalls
auch mit Gewalt gegen Andere, wie es Hobbes gelehrt hatte), der
Selbstbestimmung und der Selbstermächtigung zu einer Zukunft, in
der aus uns womöglich ganz Andere, sogenannte Über-Menschen
werden können, wenn sich der menschliche Wille nur radikal genug
zum Ziel setzt, allein aus sich heraus und in eine unabsehbare Zu‐
kunft hinein ein souveränes Selbst zu zeitigen, das sich jeglicher
verbindlichen Vorgabe entschlagen muss, wenn es denn stimmt, dass
wir nur so wirklich ›selbst‹ leben können. In diesem Sinne heißt
es bei Heidegger: »Wollen ist immer ein Sich-zu-sich-selbst-Bringen
[…]. Im Wollen kommen wir uns selbst entgegen als die, die wir
eigentlich sind.«11 Damit ist aber gerade nicht gemeint, durch das
Wollen würden wir allemal nur als diejenigen zum Vorschein kom‐
men, die wir ›an sich‹ vorher schon waren. Vielmehr geht es um die
radikale Zeitigung eines künftigen Selbst durch sich selbst − auch
auf die Gefahr hin, sich in einer künftigen Retrospektive nicht mehr
wiedererkennen zu können als Derselbe, inzwischen längst zu einem
Anderen Gewordener.

Unter dieser Prämisse kommt vor allem durch Nietzsche ein Be‐
griff des Willens zur Geltung, der jegliche ihn bindende Vorgabe
hinter sich zu lassen verspricht und scheinbar von keinem ihm teleo‐
logisch vorgegebenen Ziel mehr behindert wird.12 Allenfalls steht er
sich selbst im Weg13 durch ein faszinierendes Können, das sich auf
Technisches versteht und damit Erfolg hat, ohne viel von der ›Sache

11 M. Heidegger, Nietzsche. Bd. 1, Pfullingen 1961, 63 f., 161; Arendt, DW, 168. Kri‐
tisch zur Nietzsche-Rezeption Heideggers, die hier nicht zu beurteilen ist, vgl.
W. Stegmaier, Auseinandersetzung mit Nietzsche I. Metaphysische Interpretation
eines Anti-Metaphysikers, in: D. Thomä (Hg.), Heidegger-Handbuch, Stuttgart
2003, 202–210.

12 Arendt, DW, 39, 44, 114; H. Blumenberg, Geistesgeschichte der Technik, Frank‐
furt/M. 2009, 35 f.

13 So spricht schon A. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II [1844].
Sämtliche Werke Bd. II, Frankfurt/M. 1986, 735, von der »Negativität aller Be‐
friedigung« durch willentliches »Streben, das sich selbst vereiteln muß«.

1. Diesseits und jenseits des Willens: zur Vorgeschichte des Begriffs

269

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst‹ zu verstehen14, und infolge seiner Produkte unvorhergesehene
Wirkungen und Nebenfolgen mit sich bringt. Doch das reflektiert en
détail erst eine auf das Übermaß ökonomischer Triumphe sich be‐
sinnende Technikkritik, die ihnen ihre Kehrseiten vorrechnet. Dar‐
unter vor allem der Raubbau an irreversibel verbrauchten Rohstof‐
fen einerseits und die ökologische Verwüstung und Verschmutzung
der Erde durch Abfallmengen ungeahnten Ausmaßes, die in wenigen
Generationen aus ihr eine ganz und gar ungastliche und inhabita‐
ble Welt zu machen drohen. Erst diese Kritik macht deutlich, wie
sehr sich die neuzeitliche Engführung von Macht und Freiheit15 im
menschlichen Willen in ihrer praktischen Realisierung selber kon‐
terkariert. So fasziniert der Wille von dem Ansinnen sein mag, sich
durch Macht und Freiheit in seiner Souveränität zu beweisen, so
ohnmächtig erscheint er angesichts fataler Rückwirkungen jener Fol‐
gen willentlichen Tuns und im Verhältnis zu sich selbst: Wir können,
so scheint es, nicht nicht wollen, sondern müssen immerfort anderes
wollen. Unter diesem Zwang stehen wir umso mehr, je mehr nicht in‐
tendierte Folgen unseres Tuns, kurz-, mittel- oder langfristig auf uns
selbst oder Andere zurückschlagen. Seitdem wir anthropologisch als
essenziell ›wollende‹ Wesen dargestellt wurden, scheint es aus dem
Wollen jedoch kein Entkommen mehr zu geben. Was auch immer
man an ihm auszusetzen hat, um es modifiziert zu denken, in jedem
Falle werden dabei wiederum nur Produkte menschlichen Wollens
bzw. der Selbstbestimmung herauskommen, die in Wahrheit niemals
eigene Bestimmung zur Selbstbestimmung oder selbst gewählte Ab‐
kehr von ihr, sondern immer nur Umbestimmung des Selbst im
Rahmen eines ihm schicksalhaft vorgegebenen Bestimmtseins zur
Selbstbestimmung sein kann. So müssen wir erfahren, nicht nicht
wollen zu können, so als ob der Wille ein getriebener wäre, der
nicht ›aussetzen‹ kann, ohne dieses Aussetzen wiederum selbst zu
veranlassen und auf diese Weise sich selbst verhaftet zu bleiben.
Demnach wären wir zu einem unablässigen Wollen bestimmt. Die
Frage wäre nur, was wir wollen oder nicht wollen. So wäre dem Wol‐
len-müssen nicht zu entkommen. Sind wir so gesehen überhaupt
Subjekte unseres Wollens, oder muss man den Willen − oder etwas

14 Wie H. Blumenberg betont in Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der
Phänomenologie, in: Wirklichkeiten in denen wir leben, Stuttgart 1981, 7–54, hier:
12.

15 Vgl. Arendt, DW, 190.

Kapitel IX

270

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anderes, das ihn gleichsam hinterrücks dynamisiert − vielmehr als
Subjekt verstehen, das uns vor sich her treibt?

Wenn indessen dieser Begriff eines solchen Willens auf eine
kontingente Ideengeschichte zurückgeht und wenn wir auf eine
Vorgeschichte zurückblicken können, in der man ihn nicht einmal
gekannt hat, wäre es dann aber nicht denkbar, dass man eines
Tages wieder ohne ihn auszukommen lernte oder dass man sich
wenigstens vom ohnmächtigen Besessensein von einem Willen los‐
machen könnte, der versagt, wenn es darum geht, nicht nach immer
mehr Neuem, besserem Können oder größerer Macht zu verlan‐
gen?16 Das ist beileibe keine rein theoretische Frage, insofern uns bis
heute keine psychologische, anthropologische oder phänomenologi‐
sche Eidetik17 zur Verfügung steht, die uns lehren würde, was wir
notwendigerweise, als Menschen, sind, insofern wir einen Willen
›haben‹ und dazu verurteilt sind, ›willentlich‹ zu leben. Insofern
steht überhaupt keine Theorie des Willens auf einem sicheren Fun‐
dament. Mehr noch: bislang ist jede Theorie des Willens unter Ideo‐
logieverdacht gestellt worden.

Schreiben sich nicht alle Theorien des Willens in eine Tradition
selbstherrlicher Macht ein, die die Welt nur noch als Reservoir ihrer
eigenen Entfaltung gelten lässt? Handelt es sich nicht stets um die
Apologie eines Menschen, der »alles sehen, alles haben und sich
aneignen will, der fest an der Erde haftet« und auf die »sichtbaren
Dinge und die leibhaft anwesende Welt« pocht, der »von sich nichts
preisgeben will und […] mit aller Kraft nach dem Sieg und der
Beherrschung trachtet«?18 Geht es im Grunde nur um immer neue
Loblieder auf einen virilen »Menschen der Aktion«, der nicht davor

16 Sind doch auch andere Kulturen sogar ohne den Begriff der Freiheit ausgekom‐
men. Sie mussten ihn erst importieren. Vgl. Jullien, Dialog über die Moral, 128,
131, 144.

17 Für den frühen Ricœur schien all das mehr oder weniger zusammenzufallen.
So präsentiert er seinen auf das Jahr 1939 zurückgehenden Entwurf einer Theo‐
rie der Aufmerksamkeit als eine Übung psychologischer (und phänomenologi‐
scher) Deskription. In seinen späteren Reflexionen zum Thema Phänomenolo‐
gie des Wollens und ordinary language approach (in: H. Kuhn, E. Avé-Lallement,
R. Gladiator [Hg.], Die Münchener Phänomenologie, Den Haag 1975, 105–124)
vertritt Ricœur dagegen eine zur Psychologie hin klar abgegrenzte methodolo‐
gische Position, wie aus seiner Auseinandersetzung mit der Phänomenologie
Alexander Pfänders deutlich wird.

18 Blanchot, Der Gesang der Sirenen, 99 f.

1. Diesseits und jenseits des Willens: zur Vorgeschichte des Begriffs

271

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zurückschreckt, »die Wirklichkeit seinen Gedanken anzupassen«,
um die »misslungene Welt, in die er geraten ist, der Willkür seines
Traums zu unterwerfen«, auch wenn er praktisch ständig das genaue
Gegenteil zu tun gezwungen ist, nämlich »seinen Traum der armse‐
ligen Wirklichkeit« anzupassen, so dass ihm schließlich nichts ande‐
res übrig bleibt als vor letzterer, die er selbst zu verantworten hat,
zu kapitulieren, »um handeln zu können«?19 Wäre der menschliche
Wille so gesehen geradezu dazu verdammt, seine eigene Ohnmacht
vor sich zu verbergen? Kaschiert das nur die ihm vielfach attestierte
Unersättlichkeit20, die jede Vorstellung einer Finalität ruiniert, in der
man den Willen zur Ruhe kommen sehen würde?

Heidegger hat in seinen Nietzsche-Büchern darauf hingewiesen,
der Wille sei an ihm selbst (nicht erst durch ein akzidentelles, von
außen hinzukommendes Motiv etwa) Wille zur Macht21 und als sol‐
cher immer schon Wille zu mehr Macht, der auf etwas abzielt, aber
davon auch wieder absieht, um auf Neues zu sinnen.22 So »machtet«
er als ständige »Übermächtigung« alles Anderen, die immer wieder
auf sich selbst zurückfällt, um von neuem anzuheben.23 In Folge des‐
sen erscheint der Wille als wesentlich »ziellos« und gerade dadurch
zu »unbedingter Herrschaft« über alles Andere ermächtigt.24 So sehr
damit für manche eine »Wesensbestimmung des Menschen«25 ge‐
troffen sein mag, so sehr verfehlt sie aber das Sein, in dem der Wille
sich immer schon vorfindet, bevor er sich eine »Weltauslegung« bzw.
ein »Weltbild« zurechtschneidet, das er sich nach eigenem Gutdün‐
ken, d.h. nach Maßgaben von »Wertschätzungen«, verfügbar macht,
befand Heidegger.26

19 G. Bataille, Der Zauberlehrling, in: D. Hollier (Hg.), Das Collège de Sociologie
1937–1939, Berlin 2012, 269–287, hier: 275.

20 Ebd., 281.
21 An anderer Stelle steht bezeichnenderweise immer wieder Gewalt statt Macht

– so als ob beides das Gleiche meinen könnte; vgl. M. Heidegger, 1. Nietzsches
Metaphysik. 2. Einleitung in die Philosophie. Denken und Dichten, Frankfurt/M.
1989, 11.

22 M. Heidegger, Nietzsche, Bd. 2, Pfullingen 1961, 104.
23 Ebd., 105.
24 Ebd., 125.
25 Ebd., 91. Vgl. M. Heidegger, Unterwegs zur Sprache, Pfullingen 61979, 45–49.
26 Heidegger, 1. Nietzsches Metaphysik. 2. Einleitung in die Philosophie, 27.

Kapitel IX

272

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


War der »gute Mensch«, den Nietzsche überwinden wollte, er‐
staunlicherweise »ohnmächtig zur Macht«27, so erweist sich der
neue, zu seinem eigenen Willen befreite Mensch »jenseits von gut
und böse« ironischerweise derart zur Macht verurteilt, d.h. als in sei‐
ner Machtbesessenheit ohnmächtig, dass ihm nur eine radikale, vom
Willen nicht zu bewerkstelligende Gelassenheit zu empfehlen ist,
um wieder von sich loszukommen. Bekanntlich haben diese Gedan‐
ken Heideggers nach seiner angeblichen »Kehre« schließlich dazu
geführt, mit dem neuzeitlichen Subjektivismus jenes »Weltbildes« zu
brechen, dem er auch das moderne anthropologische Denken ohne
Wenn und Aber verhaftet sah. So mündet die ontologische Kritik des
Willens in ein Denken des Seins, das sich scheinbar keiner Bezug‐
nahme auf Seiendes mehr versichern muss.28 In Folge dessen gerät
der willentlich lebende Mensch wieder ganz und gar aus dem Blick‐
feld einer Hermeneutik, die ihn von Kierkegaard her und mit Jaspers
gerade erst als Selbst entdeckt hatte, das seinem Leben nicht zuletzt
durch die ihm innewohnende Negativität eine Form zu geben ver‐
mag und so als Lebensform Gestalt annehmen kann. Während die
Philosophie der Antike die menschlichen Lebensformen aus einer
eingespielten Gemeinschaftlichkeit hervorgehen sah, in der auch die
Sorge um sich ihren Ort hatte29, bürdet das moderne Denken des
Menschen dem Einzelnen die Last einer rückhaltlosen willentlichen
Selbstbestimmung auf, die allein aus ihm selbst heraus erfolgen und
gegen alle Widerstände der Welt und der Anderen sich behaupten
können sollte. Indem Heidegger eben dieses Denken einer radikalen
ontologischen Revision aussetzte, entzog er zugleich der anthropo‐

27 Heidegger, Nietzsche, Bd. 2, 120.
28 Das wird in dem Manuskript über Zeit und Sein überaus deutlich, in: M.

Heidegger, Zur Sache des Denkens, Tübingen 1969, 1–25, hier: 2.
29 Vgl. M. Foucault, Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collège de France

(1981/2), Frankfurt/M. 2004; ders., Die Regierung des Selbst und der anderen.
Vorlesung am Collège de France (1981/2), Frankfurt/M. 2009; Vf., Lebensformen
des Selbst unter dem Druck der Bio-Politik. Kritische Überlegungen zu späten
Denkwegen Michel Foucaults, in: Philosophischer Literaturanzeiger 58, Nr. 3
(2005), 285–307; Das menschliche Selbst in Geschichte und Gegenwart. Eine
Bilanz der ›Hermeneutik‹ Michel Foucaults, in: Zeitschrift für Kulturphilosophie
2, Nr. 1 (2008), 113–135.

1. Diesseits und jenseits des Willens: zur Vorgeschichte des Begriffs

273

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logischen Frage nach willentlicher Selbstbestimmung, nach ihrem
Ursprung, ihren Formen und ihrem Sinn, jegliches Interesse.30

2. Ricœurs eigener Ansatz:
Philosophie des Willentlichen und des Unwillentlichen

Dagegen konzentriert sich der frühe Ricœur genau auf diese Frage
und hält zu Heidegger (v.a. zu Sein und Zeit sowie zur Schrift
Vom Wesen des Grundes31) deutlich Distanz, indem er sich ohne
Umschweife zum Konzept einer réalité humaine und einer ihr gewis‐
sermaßen einbeschriebenen Selbstheit (ipséité) bekennt (VI, 285),
so dass seine Philosophie des Willens prima facie von der gleichen
unnachsichtigen Kritik getroffen wird, die Heidegger im Brief über
den Humanismus (1947) gegen Sartres Das Sein und das Nichts
gerichtet hatte.32 Ricœur versucht der daran sich anschließenden
Auseinandersetzung in einer ganzen Reihe von Aufsätzen später
Rechnung zu tragen33, doch in Le volontaire et l’involontaire bleibt

30 Was andere nicht daran gehindert hat, mit Heidegger auf diese Fragen zurück‐
zukommen. Vgl. v. a. E. Tugendhat, Selbstbewußtsein und Selbstbestimmung,
Frankfurt/M. 21981.

31 Das sind die beiden Werke Heideggers, auf die Ricœur in seiner Philosophie de
la volonté explizit Bezug nimmt (VI, 412).

32 M. Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit [1947], Bern 1954, 53–119.
33 P. Ricœur, Sur la phénoménologie, in: Esprit 21 (1953), 821–839; Que signi‐

fie ›Humanisme‹?, in: Comprendre. Revue de politique de la culture, no. 15
(1956), 84–92; Renouveau de l’ontologie, in: Encyclopédie Française. T. XIX,
Paris 1957, 19.16–15 bis 19.18–3; L’humanité de l’homme, in: Studium Generale
15 (1962), 309–323; Appendice. Quelques figures contemporaines. [I. Husserl – V.
Heidegger], in: E. Bréhier (éd.), Histoire de la philosophie allemande, Paris 31967,
181–258; P. Ricœur, Die Zukunft der Philosophie und die Frage nach dem Subjekt,
in: H. R. Schlette (Hg.), Die Zukunft der Philosophie, Olten, Freiburg i. Br. 1968,
128–165; P. Ricœur, Ontologie, in: Encyclopaedia Universalis XII, Paris 1972,
94–102. Die spätere Auseinandersetzung Ricœurs mit Fragen der Ontologie ist
ohne den Einfluss von Levinas nicht zu denken. Sie registriert zwar die Kritik
des »Weltbildes« bei Heidegger (Religion, Atheism, and Faith, in: A. MacIntyre,
P. Ricœur, The Religious Significance of Atheism. Bampton Lectures in America,
Nr. 18, New York, London 1969, 59–98; P. Ricœur, Main Trends in Philosophy,
New York, London 1979, 317), wendet sich aber dann zunehmend der Frage zu,
ob die Ethik, so wie Levinas sie versteht, überhaupt über eine eigene Sprache
jenseits der Ontologie verfügt. Und hier scheint die Ontologie bzw. deren Kritik

Kapitel IX

274

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es zunächst dabei, dass der Mensch als ein Seiendes aufzufassen ist,
das sich in der Weise willentlicher Selbstbestimmung zu sich, zu
Anderen und zur Welt verhält.34 Mit Karl Jaspers erbt Ricœur die
Frage nach dem Selbst des einzelnen Menschen gewissermaßen von
Kierkegaard, bei dem er jedoch alles vermisst, was er sich vom Pro‐
jekt einer phänomenologisch-hermeneutischen Eidetik35 des Willens
verspricht: Aufklärung darüber nämlich, wie willentliches Leben im
ständigen, reziproken Spannungsverhältnis zwischen Willentlichem
und dem Unwillentlichem praktisch geschieht und worauf es dabei
letztlich abzielt.

Im Folgenden gehe ich nur en passant auf die wichtigsten Inno‐
vationen der Ricœur‘schen Eidetik des Willens ein, soweit sie ihn
gerade nicht wie üblich an der Geschichte einer fehlbaren Freiheit
misst, die zwar das Böse vermag, das radikal in ihr selbst verwurzelt
zu sein scheint, die aber nicht das Gesetz oder das Gute aus der Welt
schaffen kann, das sie in ihrem Versagen verletzt.36 Ricœurs Theorie
des Willens würde nicht so viel fruchtbares, bislang unausgeschöpf‐
tes Potenzial der Erkundung des Willentlichen und des Unwillentli‐

durch den späteren Heidegger ständig mit gegenwärtig zu sein. Siehe auch P.
Ricœur, Wege der Anerkennung, Frankfurt/M. 2006, 201, 323. Ungeachtet all
dessen dominiert in Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004 [=GGV],
wieder eine Leitfrage anthropologischen Typs, was an der Rede von der conditio
historica unschwer zu erkennen ist (441, 579), die nicht ohne eine gründliche
Revision an die frühe Ontologie Heideggers anzuschließen wäre (vgl. ebd., 533,
549, 577, 583).

34 Vgl. die primär methodologische kurze Charakterisierung in: P. Ricœur, Compte
rendu de thèse, in: Annales de l’Université de Paris 21 (1951), 633 ff.

35 VI, 215, 400, 402. Zum Begriff der Eidetik, die mit einer sog. Fundamentalonto‐
logie kurzgeschlossen und von der Empirie des (schuldig gewordenen) Willens
abgegrenzt wird, vgl. P. Ricœur, Symbolik des Bösen [1960], Freiburg i. Br.,
München 21989, 61, 75, 98.

36 Damit übersehe ich keineswegs, dass Ricœur selbst in der Konzeption der
Fehlbarkeit das Kernstück seiner Philosophie des Willens gesehen hatte (vgl.
P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen. Phänomenologie der Schuld I [1960],
Freiburg i. Br., München 21989). Die Originalität der über weite Strecken phä‐
nomenologischen Passagen in VI liegt aber m. E. weniger in der Begründung
dafür, wie und warum die menschliche Freiheit an einem Maß zu messen
ist, hinter dem sie nur mehr oder weniger weit zurückbleiben kann, obwohl
(oder gerade weil) sie selbst an diesem Maß unverrückbar orientiert ist. Diese
Fragestellung nimmt im Übrigen nicht die Gewalt des Zweiten Weltkriegs auf,
die Ricœur am eigenen Leib erfahren hat und in der man auch eine radikale
Vergleichgültigung dieses Maßes beobachten konnte.

2. Ricœurs eigener Ansatz: Philosophie des Willentlichen und des Unwillentlichen

275

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen in sich bergen, wenn sie nur die alte religiöse Position variiert
hätte, der zufolge das am menschlichen Willen Bemerkenswerteste
das Böse ist, zu dem ›er‹ fähig ist und in dem sich eine Entfremdung
(aliénation) menschlicher Freiheit ereignet, wie Ricœur selbst früher
schrieb.37 Gemäß ältester, mytho-poetisch wachgehaltener religiöser
Überzeugungen existieren Menschen als Menschen überhaupt nur
dank der Fähigkeit, das Böse zu tun bzw. es zu lassen, die so stets
auf das Gebotene oder auf das Gute bezogen bleibt, das sie verfehlt.38

(Wobei − auf dem Boden antiker Philosophie − zunächst unvorstell‐
bar bleibt, dass man sich aus freien Stücken auch für ›das Böse‹
entscheiden könnte, wie auch immer man sich das vorstellen soll.39)

Diese Herausforderung des Willens hält auch Ricœur für uralt
und unhintergehbar, so dass ihr die Geschichte scheinbar nichts an‐
haben kann. Jeglicher geschichtlichen Desorientierung entgegen, die
uns durch die »Kraft des Negativen« vom richtigen Weg abbringen
könnte, bedürften wir so gesehen offenbar nur der Re-Orientierung
auf das unanfechtbar Richtige und Gute hin.40 Und es kommt hier
zunächst nicht in Betracht, zu bedenken, ob die geschichtliche Ge‐
walt, der Ricœur wenig später umfassend Rechnung zu tragen ver‐
langt41, unter der Kategorie des Negativen wirklich Platz findet, das
angeblich ständig ›arbeitet‹, um dialektisches Kapital abzuwerfen.42

Ricœur selbst operiert mit dieser Kategorie der Arbeit des Negati‐
ven. Schließlich, so behauptet er, sage der Wille stets nein zu etwas;
und zwar im Lichte von Werten, die er in seinem Verneinen explizit
oder implizit bejahe (VI, 21, 24).43 Und er glaubt offenbar, dass der

37 P. Ricœur, Dimensions d’une recherche commune, in: Esprit 16 (1948), 837–848,
hier: 845.

38 Jullien, Dialog über die Moral, 35, 59 f., 125 f., 130 ff., 143 ff.; Ricœur, VI, 29;
Arendt, DW, 6 f., 66 f.

39 Vgl. P. Ricœur, Les Grecs et le péché, in: Recherches d’anthropologie chrétienne
sur le terrain philosophique. I. Les Grecs et le péché. II. Le philosophe en face de
la confession des péchés [étude présentée à la Pastorale de Bièvres, 1957], in:
Supplément à La confiance 3, no. 1−2 (1957), 17−32.

40 P. Ricœur, La Pensée engagée. Merleau‑Ponty: Humanisme et terreur, in: Esprit
16 (1948), 911–916, hier: 913, 916.

41 P. Ricœur, Geschichte und Wahrheit [1955], München 1974, 220 [=GW].
42 Zur Kritik daran vgl. die aktuelle Auseinandersetzung in E. Angehrn, J. Küchen‐

hoff (Hg.), Die Arbeit des Negativen, Weilerswist 2013.
43 P. Ricœur, Zum Grundproblem der Gegenwartsphilosophie. Die Philosophie des

Nichts und die Ur-Bejahung, in: R. Wisser (Hg.), Sinn und Sein, Tübingen 1960,

Kapitel IX

276

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriff der Negativität alles einschließen könne, was uns zu − wie
auch immer (un‑)zureichender − willentlicher Selbstbestimmung in
Richtung auf das Bessere, auf das Gute und Richtige bewegt, sei es
ein Schmerz oder irgendein Hindernis, das weniger wie ein Leiden
ertragen werden muss als vielmehr zu dessen Überwindung heraus‐
fordert.44

Den Schmerz begreift Ricœur als dem Leben grundsätzlich derart
feindlich, dass er uns nur eines guten oder besseren Lebens scheint
berauben zu können (VI, 101, 10545), das allerdings nicht auf dem
leichtesten bzw. kürzesten Wege gesucht und gefunden werden kann.
Geben nicht erst Hindernisse den Dingen ihren Wert?46 Gemeint
sind Hindernisse, die wir für uns selbst (und in uns selbst) dar‐
stellen, aber auch reale Hindernisse, die uns in einer Landschaft
der Praxis, in einem »Feld der Freiheit« (Husserl)47 zu Umwegen
zwingen, sei es durch den erklärten und massiven, sei es durch

47–64, hier: 53, 59. Später rückt Ricœur von jener Position deutlich ab, wo
er in Frage stellt, ob etwa ein Sinn für Ungerechtigkeit stets an einer klaren
Auffassung von Gerechtigkeit orientiert sein müsse (SaA, 241).

44 Vgl. in diesem Sinne die Verbindung, die Ricœur in Die Fehlbarkeit des Men‐
schen, 181 f., zwischen der Negation (deren »einheitlichen Ursprung« er nicht
zu kennen behauptet) und der »Trauer des Endlichen« herstellt (siehe unten,
Anm. 73), sowie die gegen die Hegel’sche Negativität gerichteten Zweifel in GW,
322, 326. Im Dialektik-Aufsatz von 1975 bleibt das Leiden gemäß der Formel von
Aischylos‘ Agamemnon noch weitestgehend einem es aufhebenden Prozess der
Erfahrung eingefügt. P. Ricœur, Le ›lieu‹ de la dialectique, in: Perelman (ed.),
Dialectics, 92–108, hier: 105 f. Siehe auch: La souffrance n’est pas la douleur,
in: C. Marin, N. Zaccaï-Reyners (éd.), Souffrance et douleur. Autour de Paul
Ricœur, Paris 2013, 13–33, Teil III, sowie die entschiedene Differenzierung von
Negativität und Alterität in: Vf., Pathische Subjektivität. Zwischen Negativität,
Alterität, Passivität und Leiden, in: ders. (Hg.), Grundfragen hermeneutischer
Anthropologie. Ricœurs Werk im historischen Kontext, Bd. I: Existenz, Baden-Ba‐
den 2024, 477–520.

45 Auf viel spätere Schriften, in denen speziell menschlicher Verwundbarkeit (vul‐
nérabilité) und auch Behinderungen eine ›positivere‹ (nicht bloß privative, viel‐
mehr eigenständig Wirklichkeit erschließenden) Bedeutung zugemessen wird,
ist an dieser Stelle nicht weiter einzugehen. Vgl. die entsprechenden Hinweise in
den Bänden zu Grundfragen hermeneutischer Anthropologie.

46 VI, 111. »La difficulté, disait Montaigne, donne prix au choses«, heißt es hier
(VI, 113). Allerdings trägt Ricœur auch der Ambiguität der Bedürfnisse (besoins)
Rechnung, die zum Schwierigen, aber auch zur Leichtigkeit tendieren.

47 Hier knüpft Ricœur wie schon Merleau-Ponty in seiner Phänomenologie der
Wahrnehmung an psychologische Theorien u.a. Edward C. Tolmans, der mit

2. Ricœurs eigener Ansatz: Philosophie des Willentlichen und des Unwillentlichen

277

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den subtilen und hinhaltenden Widerstand Anderer, den Ricœur
allerdings nicht nur als Hindernis (obstacle48) eigener Entscheidun‐
gen, sondern auch als Inspiration im Herzen heterogener Freiheiten
auffasst, welche sich zu gegenseitiger Generosität aufschwingen kön‐
nen (VI, 34). So kommt Ricœur einem »élan vers l’autre [comme]
oubli de soi« auf die Spur (VI, 60), sei es angesichts des Anderen
als eines konkreten Du, sei es als eines socius (James M. Baldwin)
unter Dritten, deren Mitsein im Sinne der Sorge um den Anderen als
Anderen im Selbstsein verwurzelt sei (VI, 123, 126).

Ricœur, der weder mit Heidegger den Willen geradezu im Sein
auflösen noch auch mit Nietzsche die Wahrheit dem Willen zum
Opfer fallen lassen möchte (VI, 318), sucht hier erkennbar nach
dritten Wegen eines willentlichen Lebens, das sich nun aber nicht
etwa nur im Kampf mit den Anderen verausgabt, sondern mannig‐
faltige Formen des Sozialen erfährt, darunter solche, die im Anderen
nicht den Gegner im erschöpfenden Kampf um Macht, Prestige oder
Anerkennung, sondern den Gast wahrnehmen, dem als Anderem
ein ihm gebührender, vor allem aufmerksamer Empfang zu bereiten
sei.49 Schon der frühe Entwurf einer Phänomenologie der Aufmerk‐
samkeit hatte genau dies nahegelegt: Ist Aufmerksamkeit ihrem gan‐
zen Sinn nach nicht »accueil à l’autre en tant qu’autre«; und zwar
zunächst in naiver bzw. unschuldiger Art und Weise, auch wenn der
Aufmerksamkeit von Anfang an ein »fragender Charakter« (»carac‐
tère interrogatif«) innezuwohnen scheint?50 Darauf aufbauend kann
die Aufmerksamkeit das Feld des jeweils Wahrnehmbaren auch ak‐
tiv explorieren. Keineswegs aber ist sie dieser Beschreibung zufolge
grundsätzlich derart dem menschlichen Willen unterworfen, wie es

seinem Konzept der manipulanda dem Zuhandenen bei Heidegger nahe ge‐
kommen war, und Kurt Lewins an (VI, 306, 194 ff., 208 ff.).

48 Dass die Welt nicht nur ein Spektakel für ein sehendes cogito darstelle, betont
Ricœur (VI, 198; Phänomenologie des Wollens und ordinary language approach,
124) auch kritisch gegen Merleau-Ponty gewendet.

49 VI, 147. Von einer Reduzierbarkeit der Erfahrung der Dinge auf die Anstren‐
gung, den es kostet, ihren Widerstand zu überwinden, geht Ricœur freilich
nicht aus (VI, 316).

50 Dt. steht für accueil nicht Empfang, sondern »Annahme« (A, 13/DA, 361).
Zum »fragenden Charakter« der Aufmerksamkeit, den Ricœur hier zunächst ins
Staunen (»étonnement«) münden sieht, vgl. A, 12/DA, 360.

Kapitel IX

278

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die klassische Tradition bis hin zu William James nahegelegt hat
(s.o.; vgl. A, 22/DA, 372).51

Nicht zuletzt deshalb erkundet Ricœur reziproke Verhältnisse
zwischen dem Willentlichen und dem Unwillentlichen (VI, 10, 82),
um schließlich auf dessen »absolute« Dimensionen zu stoßen, in die
man nur noch einwilligen könne − angefangen bei der Geburt (SaA,
148; VI, 39752). Infolge der Geburt ist man ›am Leben‹, ohne gefragt
worden zu sein. Unvermeidlich nachträglich leitet sie eine Geschich‐
te des Willens53 in die Wege, der der eigenen Existenz zustimmen
oder auch sie verwerfen kann. Nur wenn das nicht geschieht, ver‐
mag der Wille die nachträgliche, verlässliche Führung eines Lebens
zu übernehmen, das uns als »flux radicalement involontaire« mit
der Herausforderung konfrontiert, seine Dauer zu meistern (VI, 145,
14854); d.h. sich sowohl der völligen Zerstreuung als auch fixierter
Faszination zu widersetzen. Das muss im Grunde ständig geschehen.

Aber letztlich geht es dabei weit jenseits der engen Grenzen situa‐
tiver Aufmerksamkeit um ein ebenfalls nachträgliches Projekt, das
ständig neu bestimmt, gegebenenfalls korrigiert und ausgerichtet
werden muss − auf der Suche nach sich selbst (VI, 41, 45). So
entfaltet Ricœur eine genealogische Dimension der Selbst-Findung,
die auch die Geltung jener Werte, die den Willen zu bestimmter
Negation des Falschen, des Unguten und des Irreführenden veran‐
lassen, der Geschichte und ständigen Revisionen aussetzt. Zwischen‐
zeitlich verliert sich das Selbst immer wieder in einer divergenten
Geschichte und in einem anonymen Lauf der Dinge, so dass nur
eine wiederum nachträgliche Selbstbestimmung den Kurs des Selbst
neu ausrichten kann, das sich ›außer sich‹ objektiviert im Getanen
und sedimentiert in einer weitgehend intransparenten Geschichte
des eigenen Körpers, der in der Form von Gewohnheiten dem Wil‐
len eine geschichtliche Gestalt verleiht (»historialiser«; VI, 42, 53, 77,
82). So überlässt sich der Wille dem relativ Unwillentlichen, das in

51 James schreibt in seinem Essay The Moral Philosopher and the Moral Life
(in: International Journal of Ethics 1, No. 3 [1891], 330–354) sogar: »The only
possible reason there can be why any phenomenon ought to exist is that such a
phenomenon actually is desired [gewollt]« (339).

52 Vgl. VI, 407 ff., sowie GGV, 584, 608, 626.
53 »Naissance temporelle du vouloir«; VI, 145, 158.
54 Hier (VI, 168) lässt sich Ricœur von W. James’ Principles of Psychology, ch. XI,

inspirieren.

2. Ricœurs eigener Ansatz: Philosophie des Willentlichen und des Unwillentlichen

279

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Dichte des Körpers weitgehend die Organisation des Am-Leben-
Seins übernimmt (VI, 308), aber so, dass die Aufmerksamkeit dafür
schwindet. In der habituellen Form, die das Leben normalerweise
annimmt, haben wir es nur mehr mit einem schläfrigen cogito inat‐
tentif (VI, 356) zu tun, das gleichsam aus seinem Dämmerzustand
geweckt werden muss, wenn es darum geht, das eigene Leben in
Krisen seiner geschichtlichen Ausrichtung neu zu bestimmen – u. U.
in Akten bewusster Interpretation »pour que je redevienne maître de
moi« (VI, 361). Genau darum geht es, wenn der Wille auf den Plan
tritt: die eigene künftige, mit Kierkegaard, Jaspers und Marcel stets
als »persönlich« begriffene Existenz55 zu bestimmen und die mög‐
lichst freie (aber niemals im Sinne Kants ›reine‹) Selbstbestimmung
ihrerseits so zur gelebten Form des Lebens selbst zu machen, dass
die eigene Freiheit die Gestalt gelebter Notwendigkeit annehmen
kann (VI, 179, 330).

Statt in die Kantischen Antinomien zurückzufallen, sucht Ricœur
nach einer materialen Ontologie (VI, 148) leibhaftigen Lebens, die
sowohl unserer Zugehörigkeit zur Natur als auch dem Befund Rech‐
nung tragen sollte, dass wir unser Leben subjektiv nicht nur führen,
sondern auch führen wollen und dass wir das tatsächlich können
(VI, 398; SaA, 380). Diesen Befund nimmt Ricœur nun nicht als
eine Selbstverständlichkeit hin, sondern unterzieht ihn einer diffe‐
renzierten und begrifflich reichhaltigen Untersuchung. Jenseits von
»reinem Willen« und Sensibilität (Kant) entdeckt er als deren ge‐
meinsames Maß die Motivation und das konkrete Motiv (durch das
der Wille passiv oder rezeptiv zu etwas gebracht wird, das ihm
als ein »Gut« vorschwebt56) als das Clinamen des Willens (VI,

55 Vgl. bereits im frühen Entwurf einer Phänomenologie der Aufmerksamkeit A,
19/DA, 369.

56 In seinem Vortrag über Die Einheit des Willentlichen und des Unwillentlichen
als Grenzidee vor der Société française de Philosophie (Nov. 1950) grenzt Ricœur
die Rezeptivität von einer »schlichten Passivität« ab, was darauf aufmerksam
macht, dass er ein (im Motiv anklingendes) Bestimmtwerden des Willens priva‐
tiv bzw. pathologisch denkt, insofern die Rezeptivität nicht (wie bei Kant) noch
als eine minimale Form eigener, subjektiver Aktivität gedeutet werden kann.
Vgl. P. Ricœur, L’unité du volontaire et de l’involontaire comme idée-limite, in:
Bulletin de la Société française de Philosophie 45, no. 1–2 (1951), 3–29, hier: 7 f.;
dt. unter dem Titel Die Einheit des Willentlichen und des Unwillentlichen als
Grenzidee, in: Breyer, Creutz (Hg.), Phänomenologie des praktischen Sinns, 1–35.

Kapitel IX

280

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125, 78), in dem dieser von einem eingespielten, gewohnten Lauf
der Dinge abweicht und sich im Modus der Aufmerksamkeit der
Frage zuwendet, in welche Richtung das Leben künftig zu lenken
sein soll. Sobald darauf eine wie auch immer begrenzte, vorläufi‐
ge Antwort gefunden scheint, muss sich der Wille wieder einem
relativ unwillentlichen leibhaftigen Geschehen überantworten, das
sich mehr oder weniger gefügig (»docile«57) nach ihm richtet oder
auch sich ihm widersetzt. Hier spricht Ricœur von der Mühe eines
mal dialogischen, mal polemischen und dramatischen Verhältnisses
zu sich58, das zwischen einer vorreflexiv erlebten Erfahrung der
Einheit59 des eigenen Lebens einerseits und einem selbstkritischen
Kampf mit sich andererseits schwankt, in dem man sich selbst wie
ein Anderer begegnet und sich selbst im Wege steht.

Das Ziel selbstkritischer Auseinandersetzung bleibt dabei stets das
Gleiche: ein im conatus60 eines Seinsstrebens verwurzelt gedachtes,
sich niemals in bloßer Selbsterhaltung erschöpfendes, im Ganzen
verstandenes und mit sich selbst übereinstimmendes Leben (VI,
164), das jedoch zwischenzeitlich immer wieder von sich selbst ab‐
weicht, sich verliert und im besten Falle wieder fängt, um sich von
neuem auf einen regulativen Sinn auszurichten, der verhindern soll,
dass es sich ergebnislos und desorientiert zerstreut.

57 Vgl. VI, 130, 292, 315, 386, 394.
58 VI, 212 f. Schon in der Magisterarbeit zu Lachelier und Lagneau heißt es: »Je

suis un drame et une destinée« und eben nicht nur ein reflexives, geistiges
Selbstverhältnis, in dem es darum geht, sich selbst zu erkennen (connaître nous-
mêmes) und auf die fundamentale, Ricœur später durchgängig beschäftigende
Frage der Philosophie eine Antwort zu finden: ›wer [nicht: was] bin ich‹. P.
Ricœur, Méthode réflexive appliquée au problème de Dieu chez Lachelier et
Lagneau. Avant-propos de P. Capelle-Dumont, préf. de J. Greisch, Paris 2017, 39,
155, 158.

59 Es handelt sich um die Erfahrung eines homo simplex in vitalitate (VI, 213, 234),
wie Ricœur mit Maine de Biran und Herman Boerhaave formuliert (Ricœur,
L’unité du volontaire et de l’involontaire comme idée-limite, 22).

60 Dieser spinozistische Terminus taucht auch in SaA an zentraler Stelle wieder auf
(380).

2. Ricœurs eigener Ansatz: Philosophie des Willentlichen und des Unwillentlichen

281

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Rolle der Aufmerksamkeit

Daran mitbeteiligt ist der für Ricœur zweifellos wichtigste dynami‐
sche Faktor der Ausgestaltung eines praktischen Erfahrungsfeldes,
in welches willentlich eingegriffen werden kann: die Aufmerksam‐
keit. Wo sich kein praktisches Erfahrungsfeld abzeichnet, hat ein
solches Verhalten überhaupt keinen Ansatzpunkt. Deshalb bedarf
es der Aufmerksamkeit, ohne die sich niemals ein Motiv oder eine
Motivation praktischen Verhaltens ausbilden könnte. Doch im Über‐
maß dessen, worauf wir aufmerksam (gemacht) werden, schlägt die
Aufmerksamkeit nur allzu leicht in eine Überforderung des Willens
um, der jedenfalls dann, wenn er ›motiviert‹ sein soll zu weiterem
Tun, seinerseits darauf angewiesen ist, dass sich ihm zunächst etwas
(und dabei weder zuviel noch zuwenig) zeigt, woran er anknüpfen
kann, ohne in pure Dezision umzuschlagen. So geht es in der Dyna‐
mik der Aufmerksamkeit niemals nur um ›etwas‹, worauf sie sich
(sparsam oder überfordert, flüchtig oder durchdringend…) richtet,
sondern stets auch darum, dass sie mit dem Worumwillen eines
praktischen, vor allem um sich selbst besorgten Lebens verbunden
bleibt. Insofern hat es die Aufmerksamkeit auf Anderes immer auch
mit der Aufmerksamkeit auf sich selbst zu tun, die umso mehr ge‐
fordert ist, wie sie sich in variablen Hinsichten zu zerstreuen und
von der Richtung des eigenen Lebens abgelenkt zu werden droht.61

In diesem Falle provoziert sie ein willentliches Selbstverhältnis an
Wendepunkten des Lebens, wo willentliches Verhalten in einen Lauf
der Dinge eingreift, dem es sich aber immer wieder überantworten
muss. Ähnlich hatte auch Merleau-Ponty ein wiederholtes Sich-auf-
sich-selbst-Zurückwenden beschrieben, aus dem sich erst ein soge‐
nannter Lebenszusammenhang ergeben kann, der nachträglich zu
erzählen ist.62 So geht die Bedeutung der Aufmerksamkeit für Ri‐
cœur weit über jenes primäre ›Aufmerken‹ hinaus, das in gewisser
Weise immer im Spiel ist, wenn wir intentional auf etwas bezogen
sind oder bezogen werden (A, 1/DA, 347). Von dieser primären
Aufmerksamkeit, die er zunächst als Form der Wahrnehmung (bzw.

61 VI, 61 ff., 72, 426.
62 Vgl. Vf., Geschichte im Zeichen des Abschieds, München 1996, Teil B und C.

Kapitel IX

282

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der »préperception«)63 charakterisiert hatte (A, 3/DA, 348 f.), unter‐
scheidet Ricœur selbst die sekundäre Aufmerksamkeit, die sich aktiv
dem Wahrgenommenen, dem Gedachten… als solchem zuwendet64

und es dabei sozusagen herausgreift aus einer Fülle anderer Mög‐
lichkeiten der Erfahrung.

Aber handelt es sich dabei lediglich darum, »[de faire] apparaître
ce qui était déjà là«, wie es auch die Husserl‘sche Metapher des
Herausgreifens suggeriert65, die nur den Modus des Erscheinens eines
Objekts etwa zu betreffen scheint, das, statt wie anfangs nur mitge‐
genwärtig zu sein66, schließlich prägnant wahrgenommen werden
kann und in Folge dessen paradoxerweise anders erscheint (VI,
147)?

Indem man der Aufmerksamkeit auf diese Weise nur eine selek‐
tive Funktion der Akzentuierung, der Zuwendung zu bzw. der Ab‐
wendung von etwas sowie einer fortschreitenden Enthüllung67 von
Gegenständen aller Art zuschreibt, traut man ihr allerdings zu wenig
zu. Bereits jenes Erstaunen, das man als − nicht zuletzt philosophi‐
sche − Quelle der Aufmerksamkeit par excellence bezeichnet hat,
kann weit einschneidendere Folgen haben, wenn es sich in der »Na‐
ivität« und »Unschuld des Blicks« für den Empfang des Anderen
aufgeschlossen erweist (VI, 14768). Es zeigt sich nicht bloß naiv
verblüfft davon, was ›es gibt‹, sondern mündet schließlich in ein
Staunen über das ›es gibt‹ selbst69, d.h. hier: darüber, dass sich uns
etwas Anderes oder auch der Andere von sich aus zeigt bzw. »gibt«.
So ist die naive Aufmerksamkeit nicht etwa bloß eine Untugend
verblendeter Höhlenbewohner, die nur durch eine Zerstörung ihrer
Naivität über das Wahre aufzuklären wären, wie man es von Platon
bis Eugen Fink lehrte, sondern eine erste Form der Offenheit für das,

63 Die ihrerseits aber mehr oder weniger aufmerksam erfolgen kann, was v.a.
Folgen für die Klarheit der Wahrnehmung haben soll (A, 5/DA, 351 f.).

64 VI, 146; Die Fehlbarkeit des Menschen, 54 f.
65 Vgl. A, 6/DA, 352, wo sich Ricœur auf Levinas‘ Übersetzung bezieht, und

ebd., S. 8, wo ebenfalls das Schon-da-gewesen-Sein des aufmerksam Beachteten
betont wird.

66 Perçu avec, »mitgeschaut« (dt. i. Orig.); A, 9/DA, 356.
67 Frz. »dévoilement progressif«; A, 10/DA, 358.
68 Die Rede von einer Naivität des Blicks taucht auch im frühen Entwurf einer

Phänomenologie der Aufmerksamkeit schon auf (A, 12/DA, 360).
69 Heidegger, Zur Sache des Denkens, 6.

3. Die Rolle der Aufmerksamkeit

283

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was sich von sich aus zeigt und gerade als solches unsere empfangs‐
bereite Aufmerksamkeit beansprucht.70

Ricœur interessiert sich allerdings weniger für die ästhetischen
bzw. aistesiologischen Spielräume der Aufmerksamkeit als vielmehr
für deren praktische Funktion im Fortkommen eines willentlich
geführten Lebens, das sich immer wieder dazu entschließen muss,
in komplexen und unübersichtlichen Situationen nach Phasen der
Deliberation Entscheidungen zu fällen, die dazu zwingen, die Auf‐
merksamkeit anzuhalten (VI, 160; A, 22 f./DA, 374), die uns andern‐
falls womöglich allzu lange zögern und zaudern lassen und sogar
das Leben selbst zum Stillstand bringen könnte, wenn auch nur
zwischenzeitlich (A, 11/DA, 358).71 Sosehr Ricœur die Aufmerksam‐
keit zunächst als ein unentbehrliches Vermögen der Bewegung des
Blicks gelobt hatte (VI, 143), die das Wahrnehmbare in Grenzberei‐
chen von Aktivität und Passivität (A, 16/DA, 366) gewissermaßen
erkundet und uns davor bewahrt, den Reichtum des Erfahrbaren ein
um andere Mal gewaltsam zu verkürzen oder zu verfehlen, so sehr
betont er schließlich die Unumgänglichkeit, mit der Aufmerksamkeit
Schluss zu machen, wenn sie Gefahr läuft, das Leben vom richtigen
Kurs abzubringen, das gerade nicht nur auf Anderes aufmerksam
sein, sondern vor allem auf sich selbst achtgeben soll. Es handelt
sich um ein sowohl ›leidendes‹, d.h. Anderem unterliegendes und
aufmerksam aufgeschlossenes, als auch um ein zu führendes Leben
(»subie et conduite«; VI, 144).

Ricœur lässt aber keinen Zweifel daran, dass das weitgehend auch
in seinen späteren Schriften vor allem als »Minderung des Hand‐
lungsvermögens« eingestufte Leiden72 niemals den Vorrang haben
dürfe vor dem Anspruch, das eigene Leben willentlich zu führen;

70 Schon in diesem Entwurf verwahrt sich Ricœur wohl auch deshalb dagegen,
die Aufmerksamkeit einfach als Funktion des Willens (bzw. einer volition) zu
verstehen.

71 VI, S. 155 f., 160. Hier bieten sich zahlreiche Anknüpfungspunkte für weitere
Forschungen, z. B. über die Rolle des Zögerns oder des Innehaltens, das gewiss
nicht nur als Unentschlossenheit in Betracht kommen kann (ebd., 134 f.).

72 Hier kommt Ricœur der sich v.a. auf Kurt Goldstein sich berufenden, vom
individuierten Organismus ausgehenden Analyse des Normalen nahe; vgl. G.
Canguilhem, Das Normale und das Pathologische [1942/21972], München 1974,
bes. 47, 54 zur pathogenen »Existenzminderung«.

Kapitel IX

284

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und zwar als ein gerade in der Negativität des Willens bejahtes.73

Gegen Kierkegaard, mit dem er das Leben als »Existenz« auffasst,
betont er in diesem Sinne, sie sei »bipolar«: »voulu et subie« (VI,
385 [Anm. 1], 389). Als solche verlange sie danach, ausgerichtet zu
werden in einem »horizon du vouloir«, in dem uns Randbedingun‐
gen, Widrigkeiten und Hemmnisse, die uns in die Quere kommen,
aber auch die Divergenz des Gewollten74 selbst ständig vom richti‐
gen Weg abzubringen drohen, dessen sich niemand im Vorhinein
gewiss ist. So ist unser Leben nur eine »totalité ouverte«, die niemals
restlos zu vergegenwärtigen, sondern nur durch regulative Ideen
davor zu bewahren sei, einer endlosen Irre (»errance«75) zum Opfer
zu fallen (VI, 137 f.).

Dass Ricœur das Kantische Konzept der regulativen Idee an ge‐
wisse »valeurs supra-vitales« wie die Gerechtigkeit oder die Brüder‐
lichkeit bindet76, beweist, wie weit er von einem Vitalismus des Wil‐
lens entfernt ist, der aus ihm ein Prinzip des Lebens machen würde
− sei es des Lebens im Allgemeinen, sei es des eigenen bzw. je-mei‐
nigen Lebens im Besonderen (VI, 170). Vielmehr stellt er sich jene
Einwilligung ins Leben als Zustimmung zu einer Sinnbestimmung
vor, die das eigene, je-meinige Leben in die Geschichte einfügt, in
der es den Menschen überhaupt erst zu realisieren gelte (VI, 389). So
fällt der Wille des Einzelnen niemals ganz aus der Gattungsgeschich‐

73 Vgl. SaA, 179, 385 f. Auf dieser Linie liegt auch die frühe Einstufung der von
Spinoza beschriebenen tristesse als eines Ur-Leidens an einer »Existenzminde‐
rung« (Zum Grundproblem der Gegenwartsphilosophie, 56; zur Selbst-Bejahung
vgl. ebd., 59). Weder dieses noch irgendein anderes Leiden, das »ans Negative
fessel[t]«, dürfe mit der Leugnung einer ursprünglichen Bejahung im Sinne
einer »Kraft zu existieren und existieren zu machen«, verwechselt werden, insis‐
tiert Ricœur (ebd., 60, 65).

74 Ricœur spricht vom indirekt mit oder auch Gewollten (»le co-voulu«; VI, 312).
Dabei wird das Gewollte (»le voulu«) immer wieder als projet des zu Realisie‐
renden und insofern mit dem Pragma des menschlichen Tuns in Verbindung
gebracht. Vgl. P. Ricœur, Méthode et tâche d’une phénoménologie de la volonté,
in: H. L. Van Breda (éd.), Problèmes actuelles de la phénoménologie. Actes du
colloque international de phénoménologie, Paris 1951, 110–140, hier: 117; auch in:
A l’école de la phénoménologie, Paris 1986, 63.

75 P. Ricœur, Négativité et affirmation originaire, in: Aspects de la dialectique.
Recherches de philosophie. T. II, Paris 1956, 101−124, hier: 122 (repr. in: Histoire et
vérité [1955], Paris 31967, 378−405 [=HV]; sowie dt. in: GW, 335−365; hier: GW,
362/HV, 403).

76 VI, 113, 120.

3. Die Rolle der Aufmerksamkeit

285

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te heraus, die – von einem bereits verlorenen, nur mytho-poetisch zu
erinnernden Ursprung her – die »Ankunft des Menschen« (avène‐
ment de l’homme, VI, 40577) verheiße, ohne im Geringsten von einer
befremdlichen Geschichte in Frage gestellt zu werden. Deshalb greift
Ricœur auf jene uralte Sentenz weit Herumgekommener zurück,
die behaupteten, nichts Menschliches sei ihnen fremd.78 Selbst die
mit voller Absicht vollstreckten seriellen Verbrechen des Zweiten
Weltkriegs stellen hier – in deutlichem Gegensatz zu Hannah Arendt
– nicht in Frage, dass der menschliche Wille allenfalls pathologisch
vom richtigen Weg abweichen, nicht aber die in der Zukunft der
menschlichen Gattung liegende Finalität ihres Sinns zerstören kann.
In diesem Sinne scheint Ricœur79 jegliche Verneinung, auch die des
Menschlichen selbst, in der willentlichen Bejahung menschlicher,
lediglich »fehlbarer« Existenz aufgehoben wissen zu wollen.80 So
affirmieren auch Ricœurs in den 1950er Jahren an die Theorie des
Willens sich anschließenden geschichtsphilosophischen Reflexionen
eine unumwundene Bejahung des menschlichen Seins, die sich
erklärtermaßen dem Negativismus eines »schwarzen Existentialis‐
mus« widersetzen soll (VI, 438).

Von dem gleichen affirmativen Grundton sind die späteren Aus‐
einandersetzungen Ricœurs mit dem menschlichen Vermögen der
›Führung‹ des eigenen Lebens getragen, obgleich sie weit weniger
auf ›den‹ Willen, als vielmehr auf ein Können81 abstellen, das nie‐
mals in einer Ontologie anonymer Ereignisse (also dessen, was ohne
Subjekt geschieht, das etwas geschehen lassen könnte) aufzulösen
sei (SaA, 79). Für entscheidend hält Ricœur auch diesmal eine Zu‐
kunftsorientierung, von der er noch in seiner späten Philosophie
des Selbst behauptet, sie mehr oder weniger angemessen in Le Vo‐

77 Vgl. GW, 56, 61 ff., 83.
78 VI, 406; Symbolik des Bösen, 86; P. Coulmas, Weltbürger, Reinbek 1990, 118, 120

und 126 zu Tertullian; M. T. Cicero, De officiis. Vom pflichtgemäßen Handeln
(lat./dt.), Stuttgart 2003, 29.

79 VI, 416, 445, 447.
80 VI, 417, 419, 440 f.
81 Zur Ontologie des »ich kann«, auf die man bereits bei Merleau-Ponty stößt,

vgl. SaA, 137; P. Ricœur, The Human being as subject matter of philosophy, in:
Philosophy and Social Criticism 14, Nr. 2 (1988), 203–215, hier: 211.

Kapitel IX

286

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lontaire et l’involontaire beschrieben zu haben (SaA, 87, 101).82 Zwar
kommen wesentliche neue Gedanken hinzu. Vor allem der Gedanke
der Selbstbezeugung des eigenen Tunkönnens und die Hermeneutik
einer conditio historica83, die uns am Ende des 20. Jahrhunderts viel‐
fach mit Erfahrungen der Ohnmacht angesichts willentlich verübter
Gewalt konfrontiert. Doch lässt sich von den erwähnten späteren
Hauptwerken aus (Das Selbst als ein Anderer; Gedächtnis, Geschich‐
te, Vergessen und Wege der Anerkennung) im Rückblick auf die frühe
Theorie des Willentlichen und des Unwillentlichen deutlich erken‐
nen, wie sich Ricœur bis zum Schluss an gewissen Ansatzpunkten
seines Denkens orientiert hat, die sich zweifellos nicht einfach aus
einer phänomenologischen Beschreibung unseres willentlich geführ‐
ten oder ›fähigen‹ Lebens ergeben, sondern erkennbar von herme‐
neutischen und existenziellen Überzeugungen getragen sind, die der
Revision bedürfen. Diesen Ansatzpunkten und deren Anfechtbarkeit
wende ich mich abschließend in einer kurzen Bilanz zu.

4. Versuch einer Bilanz

In seinen in den 1970er Jahren gehaltenen Lectures on Ideology
and Utopia reflektiert Ricœur deutlich die geschichtliche Verunsi‐
cherung, die der Erneuerung einer auf vermeintlich bloße Beschrei‐
bung gegründeten Anthropologie, wie er sie in Le volontaire et
l’involontaire versucht hatte, im Wege stand. Er bekennt nämlich,
jene »most enduring feature[s] of our temporal condition« aus‐
machen zu wollen, »which are the least vulnerable to the vicissitudes
of the modern age«. In dieser Epoche sei jegliche objektive ontologi‐
sche Einheit der Welt zusammengebrochen; und insofern seien wir

82 Das »weniger« bezieht sich auf eine »Ontologie des Eigenleibes«, wie sie Ri‐
cœur bei Merleau-Ponty vor allem vorfand, ohne sie aber selbst wesentlich wei‐
ter vorangetrieben zu haben. Der Begriff des Fleisches (chair), wie er im Spät‐
werk Merleau-Pontys auftaucht, bleibt bei Ricœur letztlich ein Fremdkörper;
vgl. SaA, 384 ff.

83 Aber auch die Verknüpfung mit dem Konzept der agency kommt hinzu, das im
Sinne Amartya Sens mit der politischen Forderung nach Rechten (entitlements)
auf Befähigung (enablement von capabilities) verknüpft werden kann (Wege der
Anerkennung, 174, 185). Im verfügbaren Rahmen ist es hier nicht möglich, allen
diesen werkimmanenten Entwicklungen angemessen Rechnung zu tragen.

4. Versuch einer Bilanz

287

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht länger »dwellers of the same world«, wie Ricœur in seiner
Auseinandersetzung mit Karl Mannheim schreibt.84 Wenn aber die
Moderne derart radikal in unser Sein eingreifen konnte, wie sollen
wir uns dann ein theoretisches ›Bild‹ davon machen, was sich in uns
der Gewalt, die mit ihr einherging, zu widersetzen verspricht?

Jene Frage in den Lectures suggeriert, wir hätten mit einer hi‐
storischen Bestandsaufnahme jener vicissitudes anzufangen, um zu
ermitteln, wie (und in welcher Radikalität) sie eine zuvor nicht
gekannte Verwundbarkeit menschlichen Lebens heraufbeschwört
haben (und womöglich weiterhin heraufbeschwören). Von einer ge‐
schichtlichen Hermeneutik der Gewalt ausgehend hätten wir sodann
die Dimensionen menschlicher Verletzbarkeit zu erkunden, um zu
einem neuen Verständnis der Frage zu gelangen, wie wir uns − in
geschichtlicher Perspektive − als von der Gewalt affizierbare und
für Gewalt verantwortliche Wesen verstehen müssen. Der in diesem
Zusammenhang so überaus beliebte und offenbar lange Zeit für voll‐
kommen ausreichend gehaltene Rekurs auf gewisse hobbesianische
Weisheiten genügt nicht, um einer überzeugenden Antwort auf diese
Frage näher zu kommen. Eine Philosophie der Gewalt, die ihren
Namen verdiente und jene in den Lectures on Ideology and Utopia
von Ricœur benannte Herausforderung anzunehmen vermöchte,
müsste die »Welt der Gewalt« im Ganzen zu erkunden versuchen85,
wie es Ricœur schon frühzeitig gefordert hatte, um schließlich der
Frage nachzugehen, was sich ihr am verlässlichsten zu widersetzen
verspricht.

Levinas ist auf anderen Wegen, die sich offenbar erst spät mit den
Denkwegen Ricœurs gekreuzt haben86, zu der gleichen Problemstel‐
lung gelangt. Und er glaubte eine Antwort gefunden zu haben: im
»moralischen Widerstand«, der aus dem Gebot keime, nicht zu tö‐

84 Vgl. G. H. Taylor, Editor’s Introduction, in: P. Ricœur, Lectures on Ideology and
Utopia, New York 1986, ix–xxxvi, hier: xi, sowie ebd., 163. Inwieweit Ricœur
diese Diagnose genau teilt, wäre freilich erst zu zeigen.

85 Siehe oben, Anm. 41.
86 Vgl. P. Ricœur, Emmanuel Levinas, penseur du témoignage, in: Répondre d’au‐

trui, Neuchâtel 1989, 17–40; Narrativité, phénoménologie et herméneutique, in:
A. Jacob (éd.), Encyclopédie philosophique universelle, Paris 1989, 63–71; Entre
éthique et ontologie: la disponibilité, in: M. Sacquin (éd.), Gabriel Marcel, Paris
1989, 157–165, 193–200; P. Ricœur, Autrement. Lecture d’›Autrement qu’être ou
au-delà de l’essence‹ d’Emmanuel Levinas, Paris 1997.

Kapitel IX

288

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten, sei letztlich die Quelle dieser Widersetzlichkeit zu lokalisieren.
Selbst der exzessivsten oder auch vermeintlich gleichgültigsten Will‐
kürtat stelle sich noch das Gesicht des Anderen als eine Gabe in
den Weg, die uns niemals aus der Verantwortung entlasse. So bringt
Levinas einen − niemals zu beweisenden, nur zu bezeugenden −
Widerstand des Anderen zur Geltung, der sich nicht etwa als ein zu
überwindendes Hindernis einem zu allem fähigem Subjekt in den
Weg stellt, sondern es überhaupt erst zu einem ethischen Leben her‐
ausfordert bzw. ›inspiriert‹. Die Gabe dieser Inspiration87 kann man
gewiss zurückweisen oder ignorieren. Aber in einer »unvordenkli‐
chen Vergangenheit« ist sie doch immer schon im Spiel gewesen und
insoweit dem menschlichen Willen entzogen, schreibt Levinas. So
wird aber die Passivität des unwillentlichen bzw. unvermeidlichen
Bestimmtseins zur Annahme dieser Gabe entschieden aus dem Ho‐
rizont eines bloß privativen Verständnisses all dessen herausgerückt,
was unserem Willen nicht zur Disposition steht.

Genau dieses Verständnis aber herrscht unverkennbar in Le vo‐
lontaire et l’involontaire vor.88 Und es prägt weiterhin eine Philo‐

87 Zu emphatisch sich für ›inspiriert‹ haltender Rede hat Ricœur allerdings immer
genauso Abstand gehalten wie zu jeglicher Berufung auf ›Erfahrung‹, zumal auf
eigene (vgl. P. Ricœur, Critique and Conviction. Conversations with F. Azouvi
and M. de Launay, New York 1998, 139, 143, 148).

88 Der oben erwähnte Vortrag aus dem Jahre 1950 weist in die gleiche Richtung,
wo es heißt, der Leib enthülle uns »seine Vermittlungsfunktion normalerweise
allein durch seine Widerspenstigkeit« (L’unité du volontaire et de l’involontaire
comme idée-limite, 10). Das erscheint im Lichte einer Reflexion so, der Ricœur
eine »implizite Verweigerung der menschlichen Kondition« zuschreibt. Sie lege
uns darauf fest, im Grunde ein (unmögliches) totales (nicht-endliches), transpa‐
rentes und allein ›durch sich seiendes‹ bewusstes Leben führen zu wollen. Dem‐
zufolge ist es der größte »Wunsch des reflexiven Bewusstseins, dass es überhaupt
keine Leidenschaft der Seele gebe« bzw. »die Aseität« (ebd., 11 f.). Was auch im‐
mer als Kandidat für das Andere der Selbstbestimmung in Betracht kommt (die
cartesianischen passiones, menschliches Leiden, oder das im nachklassischen
Latein mit passio übersetzte páthos, die zehnte der aristotelischen Kategorien),
auf jeden Fall kann in dieser Perspektive stets nur von einer negativen Vereite‐
lung dieses Willens und von einer Beraubung idealisierter Lebensmöglichkeiten
die Rede sein. Würden diese Möglichkeiten sich, wenn sie verwirklicht wären,
nicht nur einem »abstrakten Menschen« (ebd., 32) eröffnen, der als leiblich in
der Welt situierter gar nicht mehr vorzustellen wäre? Wie eine Revision des
menschlichen Willens ausfallen würde, wenn man diese Perspektive und jenen
tiefsten, der Verweigerung der menschlichen Kondition zugrunde liegenden

4. Versuch einer Bilanz

289

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sophie des »fähigen Menschen«, dem, wenn wir Ricœurs Beschrei‐
bung folgen, offenbar alles daran gelegen ist, sein Leben und seine
Geschichte zu beherrschen − von der Lenkung der Aufmerksamkeit
angefangen über die Odyssee eines ›Projekts‹ des Selbst, das am En‐
de seiner Lebensreise deren Anfang und seinen finalen Sinn wieder
erkennen will, bis hin zur praktischen Bewältigung der Gattungsge‐
schichte, als deren Subjekt sich die Menschheit im Ganzen begreifen
sollte, wie Ricœur noch in Zeit und Erzählung III schreibt.89 Zwar
ist nicht in Abrede zu stellen, dass sich die genannten späten Werke
Ricœurs immer wieder mit der Frage auseinandergesetzt haben, wie
man dem menschlichen Können und seinem Versagen, seiner Akti‐
vität und seiner Passivität, dem Tun und dem Leiden angemessen
bzw. gleich berechtigt Rechnung tragen kann.90 Aber in jedem Falle
hat die menschliche, freie Selbstbestimmung bei diesen Überlegun‐
gen die Führung behalten.

Es ehrt Ricœur, dass er immer wieder Bedenken gegen sein eige‐
nes Vorgehen angemeldet und sich auch in diesem Zusammenhang
keineswegs einer bruchlosen Apologie des menschlichen ›Könnens‹
befleißigt hat. Im Gegenteil: in Gedächtnis, Geschichte, Vergessen
überlegt er, ob nicht jene Inspiration, die vom Anderen als Fremdem
herrührt, wenn wir Levinas folgen, dazu zwingt, von Grund auf alles
zu revidieren, d.h. hier: auch die Frage nach der conditio historica
des Menschen nicht beim Eigenen einsetzen zu lassen (vgl. GGV,
177, 181, 590), etwa mit einem primär oder sogar ausschließlich
der Selbsterhaltung, der Selbstbestimmung und möglichst auch der
Selbststeigerung verpflichteten Selbst, das sich allenfalls zwischen‐
durch aus dem Auge verliert, nur um wie Odysseus am Ende doch
wieder zu sich selbst zu finden. Ricœur bleibt an entscheidender
Stelle allerdings unschlüssig, wo er die von Le volontaire et l’involon‐
taire bis hin zu seiner späten Philosophie des Selbst mitgeschleppte
Erblast dieses Denkens mit einer Ethik der Alterität konfrontiert
sieht, die sich nach Levinas‘ Überzeugung nicht mehr in einer »Re‐
lation« oder in einer gegenseitigen Beziehung zum Anderen aufhe‐
ben lässt.

Wunsch nach einem reinen Aus-sich-selbst-Sein preisgäbe, das auf nichts Ande‐
res angewiesen wäre, steht dahin.

89 P. Ricœur, Zeit und Erzählung III [1985], München 1991, 348.
90 Vgl. die Bestandsaufnahme dieser späteren Entwicklungen im Werk Ricœurs in

der o.g. Arbeit (Anm. 45).

Kapitel IX

290

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragen wir uns nun, welche Folgen sich daraus für eine Theorie
des Willens ergeben müssten, so sind wir weit von einer einfachen
Lösung entfernt, zumal sich Levinas‘ Philosophie der Alterität er‐
klärtermaßen nicht mehr der gleichen Idiome zu bedienen behaup‐
tet91, in denen man von der antiken Lehre praktischer Klugheit
über die Machttechniker der frühen Neuzeit bis hin zu Nietzsche,
Heidegger und den Sprachanalytikern der Gegenwart beschrieben
hat, wie wir unser Leben ›führen‹.92 Der infolge dessen eingetre‐
tenen Verunsicherung in der Frage, in welcher Sprache ein vom
Anderen her inspiriertes, gleichwohl aber zur Selbstbestimmung
herausgefordertes Selbst zu beschreiben wäre, kann allerdings auch
Levinas nicht entgehen, hat er doch energisch behauptet, die Gabe
der Verantwortung »appelliere« an die Identität eines Empfängers,
der ihr praktisch gerecht zu werden versprechen könne.93 Wie, wenn
nicht auf der Basis der Selbstbestimmung, sollte das möglich sein?
Die Frage ist jedoch nicht, ob es sie gibt, sondern wie wir sie ver‐
stehen müssen, wenn wir uns von der Vorstellung verabschieden,
sie müsse die Form eines subjektiven Willens annehmen, der auch
dann, wenn er nicht bloß auf (mehr) Macht aus ist, jeden ihm

91 Vgl. B. Keintzel, B. Liebsch (Hg.), Hegel und Levinas. Kreuzungen – Brüche –
Überschreitungen, Freiburg i. Br., München 2010.

92 Zur Auseinandersetzung Ricœurs mit diesen Denkrichtungen vgl. seine späte‐
ren Aufsätze The Problem of the Will and Philosophical Discourse, in: J. M. Edie
et al. (eds.), Patterns of the Life-World, Evanston 1970, 273–289; Phänomenologie
des Wollens und Ordinary Language Approach. Im zuerst genannten Aufsatz
relativiert Ricœur den Ansatz der phänomenologischen Deskription auf eine
sprachanalytische Vorgehensweise, die ihm bei G. E. M. Anscombe, S. Hamsphi‐
re, J. L. Austin und C. Taylor ihrerseits auf eine Beschreibung der Artikulationen
»gelebter Erfahrung« hinauszulaufen schien (276). (Im zweiten Aufsatz ist mit
Austin geradezu von einer »Sprachphänomenologie« die Rede [115], mit der
sich Ricœur allerdings spätestens dort nicht mehr abfinden kann, wo er mit
Levinas Spielräumen eines Anders-Sagens auf der Spur ist [wie in Autrement],
ohne die es ihm nicht denkbar erscheint, wie man die Alterität des Anderen
›zur Sprache bringen‹ soll; zumal wenn es sich dabei nicht bloß um ein Expli‐
zitmachen, sondern um einen originären Prozess handelt, in dem man über
bereits eingespielte, normale Sprachspiele hinausgehen muss.) Beide Diskurse
werden sodann relativiert auf eine (dialektische) Hermeneutik, die den Konflik‐
ten Rechnung tragen sollte, welche aus praktischen Gegensätzen hervorgehen.

93 E. Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht [1974], Freiburg,
München 1992, 175; vgl. Vf., Prekäre Selbst-Bezeugung. Die erschütterte Wer-Fra‐
ge im Horizont der Moderne, Weilerswist 2012, Kap. VIII, 2.

4. Versuch einer Bilanz

291

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entgegenstehenden Widerstand allemal nur als zu überwindendes
Hindernis erfahren kann.

Der ethische Widerstand des Anderen ist nicht von dieser Art.
Spuren dieser Einsicht verrät wie gezeigt auch Ricœurs frühe Theo‐
rie des Willentlichen und des Unwillentlichen schon.94 In seinem
Spätwerk aber, vor allem in Das Selbst als ein Anderer, kommt unter
dem zweifellos maßgeblichen Einfluss von Levinas eine nicht-priva‐
tive Auffassung jenes Widerstandes zum Tragen, den wir dem Ande‐
ren verdanken und der unserem Willen nicht zur Disposition steht,
insofern er sich stets nur nachträglich bzw. verspätet und zunächst
passiv zur Herausforderung dieses Widerstandes verhalten kann.95

Doch daraus folgt in keiner Weise, es käme auf unsere (primäre
und sekundäre, eigens gelenkte) Aufmerksamkeit auf diesen Wider‐
stand gar nicht an. Im Gegenteil: als nur zu bezeugender bedarf
dieser Widerstand seinerseits rückhaltlos der Annahme der Gabe der
Verantwortung, die in ihm liegt. Und erst durch diese Annahme
kann er praktisch wirksam werden, so dass er nicht einer Gleich‐
gültigkeit überlassen bleibt, die aus seiner willentlichen Vergleich‐
gültigung hervorgehen kann. Immer hat Levinas darauf insistiert,
dass uns der Anspruch des Anderen zu einer unhintergehbaren
Nicht-Indifferenz bestimme.96 Aber er musste zugeben, dass diese
Bestimmung sehr wohl infolge einer sie zurückweisenden Gewalt
vergleichgültigt werden kann, so dass es auf ihre aufmerksame Be‐
achtung entscheidend ankommt, zu der nur praktische Subjekte

94 Es ist allerdings ein Desiderat, dem weiter nachzugehen, v.a. mit Blick auf
Ricœurs Rede von einer »Passion« des Willens, der mit einer als »Leiden«
begriffenen Affizierbarkeit verknüpft wird (Symbolik des Bösen, 76, 168 f.). Im
Spätwerk spielt die Rede von einem être affecté eine große Rolle, dessen Passivi‐
tät sich aber gewiss nicht mehr auf einen Kantischen Begriff der Affizierbarkeit
reduzieren lässt, wie ihn Ricœur anfangs offenbar verwendet.

95 Vgl. Vf., Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. I, Freiburg, Mün‐
chen 2018, Teil C.

96 Solche Indifferenz scheint dagegen der Ausgangspunkt von Sartres ›Atheismus‹
zu sein, mit dem sich Ricœur ausführlich auseinandersetzt in seinem Essay
über dessen Drama Le diable et le bon dieu. P. Ricœur, Sartre's Lucifer and
The Lord, in: Yale French Studies, no. 14 (1954), 85−93. Auch Levinas weiß,
dass jene Nicht-Indifferenz sehr wohl auch eine sie vergleichgültigende Haltung
ihr gegenüber zulassen kann. Insofern ist die von ihm bestrittene Indifferenz
nicht das Gleiche wie das, was man üblicherweise (übrigens nicht nur in einer
pejorativen Bedeutung) Gleichgültigkeit nennt.

Kapitel IX

292

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Lage sind97, deren dynamische Verfassung Ricœur von der
frühen Theorie des Willentlichen und des Unwillentlichen über die
stärker sprachphänomenologischen Überlegungen seiner mittleren
Schaffensperiode bis hin zur späten Ontologie eines ›fähigen‹ Sub‐
jekts auf der Spur einer streckenweise neo-aristotelischen, an den
frühen Heidegger erinnernden Praxisphilosophie in immer neuen
Anläufen zu beschreiben versucht hat. Zu einer Synthese all dieser,
teilweise allzu heterogenen und überkomplexen Ansätze ist es nicht
gekommen. Aber Ricœur ist es zweifellos gelungen, uns eines der
wichtigsten Desiderate der Philosophie des 20. Jahrhunderts als ver‐
bindliches Vermächtnis aufzutragen, das ich abschließend in der
folgenden Frage zuspitzen möchte: wie ist die nicht privativ gedach‐
te Passivität unseres Herausgefordertseins vom Anderen durch ein
praktisches, von ihm ›inspiriertes‹ Subjekt anzunehmen, das allein
durch sein effektives Verhalten den Anspruch des Anderen zu reali‐
sieren vermag und das dabei zugleich vor dem ›Problem‹ steht, sich
diesen Anspruch als solchen nicht einfach anzueignen?98

So sehr dieses Herausgefordertsein als unbedingtes jeglicher wil‐
lentlichen Verfügung entzogen sein muss, so sehr scheint es im Lich‐
te dieser Frage seinerseits darauf angewiesen zu sein, aufmerksam
beachtet zu werden − durch ein dazu in der Tat ›fähiges‹, praktisches
Subjekt, das zwar angesichts des Anspruchs des Anderen nicht sou‐
verän sein kann, dem aber gleichwohl auch eine außerordentliche
Macht nachträglicher Vergleichgültigung dieses Anspruchs zur Dis‐
position steht. Das hat zuletzt die historische Erfahrung gelehrt. Ihr
zum Trotz, und mit Recht, wie ich glaube, hält Ricœur bis zum
Schluss daran fest, eine praktische Subjektivität zu denken, die im
Lichte der Moderne der Gewalt, die diese hervorgebracht hat, besser
standzuhalten verspricht − als ein gelebtes Versprechen, es zu solcher
Vergleichgültigung nie mehr kommen zu lassen.

Ob man auch diesen Anspruch einmal auf jenem »Friedhof nicht
gehaltener Versprechen« wird begraben müssen, als den Ricœur

97 In diesem Sinne spricht Ricœur in Zeit und Erzählung III von einem »Entschei‐
dungsmoment […], das die ethische Verantwortlichkeit zum höchsten Faktor
der Ipseität macht« (400).

98 ›Realisieren‹ heißt hier (wie bei Jullien, Dialog über die Moral, 212): etwas
geschehen lassen und zugleich sich über etwas klar werden; darüber hinaus aber
ist die originäre Nachträglichkeit im Spiel, in der man sich über etwas ›klar
wird‹, was bereits im Spiel war.

4. Versuch einer Bilanz

293

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Moderne beschrieben hat, steht noch dahin.99 Schließlich läuft
der Anspruch des Anderen mangels aufmerksamer Beachtung ins
Leere, die sich indessen niemals ganz und gar der willentlichen
Lenkung unterwerfen lässt, wie auch neuere Untersuchungen der
Aufmerksamkeit zeigen.100 Sie beherrscht die Dauer nicht derart
souverän, wie es sich Ricœur zeitweise vorstellte. Und sie wird ihrer‐
seits beherrscht − nicht zuletzt von einer »Ökonomie der Aufmerk‐
samkeit«101, die uns vielfach blind macht und desensibilisiert. Die
Sensibilität, auf deren Zukunft gerade Levinas gehofft hatte, wird
nicht nur durch einen Mangel an Aufmerksamkeit, sondern auch
durch deren notorische Überforderung bedroht, in der es schließlich
nicht mehr zu ertragen ist, Anderem im Übermaß ausgesetzt zu
sein.102 So kostbar die Aufmerksamkeit sein mag, die man ›schenkt‹
(und die Ricœur deshalb auf den Spuren Gabriel Marcels als ein
Geben begreift, welches sich »in einer Art des Zuhörens« bewähren
soll; A, 28/DA, 381), so sehr wird sie zur Qual, wenn ihr keine Ruhe
und keine Unterbrechung mehr vergönnt ist. Nur zwischenzeitliches
Aussetzen der Aufmerksamkeit bewahrt am Ende davor, dass wir
uns gerade denen nicht mehr aufmerksam aussetzen können, die
danach am allermeisten verlangen dürfen. Insofern bestätigt sich
erneut, dass jener überfordernden Sensibilität nur durch deren Be‐
schränkung gerecht zu werden ist − aber in der Form einer prakti‐
schen Selbstbestimmung, die gegenüber dem bezeugten Anspruch
des Anderen nachträglich und verspätet auftritt. Wo Ricœur vor
allem in seiner Auseinandersetzung mit Levinas weitgehend diesem
Gedanken entgegen kommt, legt er uns so gesehen selbst zweier‐
lei als Desiderat ans Herz: eine radikale Revision seiner früheren

99 Vgl. Vf., Die (gebrochenen) Versprechen der Moderne und die Zukunft der
Geschichte. Zur Geschichtsphilosophie Ricœurs − im Rückblick auf Kant, in: All‐
gemeine Zeitschrift für Philosophie 38, Nr. 3 (2013), Schwerpunkt: Paul Ricœur
(1913‒2005), 299‒320.

100 J. Crary, Aufmerksamkeit, Frankfurt/M. 2002; H. Blumenberg, Zu den Sa‐
chen und zurück, Frankfurt/M. 2002; ders., Beschreibung des Menschen, Frank‐
furt/M. 2006; B. Waldenfels, Phänomenologie der Aufmerksamkeit, Frank‐
furt/M. 2004; T. Breyer, Attentionalität und Intentionalität, München 2011.

101 G. Franck, Ökonomie der Aufmerksamkeit, München 2004.
102 S. Sontag, Regarding the Pain of Others, New York 2003; Vf. (Hg.), Sensibilität

der Gegenwart. Wahrnehmung, Ethik und politische Sensibilisierung im Kontext
westlicher Gewaltgeschichte. Sonderheft Nr. 17 der Zeitschrift für Ästhetik und
allgemeine Kunstwissenschaft, Hamburg 2018.

Kapitel IX

294

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hermeneutik des Willentlichen und des Unwillentlichen (sofern sie
auch eine pathische Ansprechbarkeit vom Anderen nur scheint pri‐
vativ deuten zu können) und eine Rückbesinnung auf die Frage, wie
die Sensibilität eines für den Anspruch des Anderen ›aufgeschlos‐
senen‹ Subjekts auf dessen selbstbestimmte, beschränkte Antwort
angewiesen ist.

4. Versuch einer Bilanz

295

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel X
Von den Sachen zurück zu den Menschen?
Profile einer Philosophie der Aufmerksamkeit in Hans
Blumenbergs nachgelassenen Schriften

1. Genealogische Voraussetzungen: Menschliche Selbsterhaltung im Zeichen moderner
Kosmologie  (297) | 2. Zurück zum Menschen ›von dieser Welt‹ – eine Angelegenheit
der Aufmerksamkeit  (300) | 3. Überleben unter Bedingungen der Sichtbarkeit: Ein
›präventives‹ Denken (304) | 4. ›Zuverlässige‹ Kultur? (310)

Was zu erlernen ist,
ist Aufmerksamkeit auf die Aufmerksamkeit.1

1. Genealogische Voraussetzungen:
Menschliche Selbsterhaltung im Zeichen moderner
Kosmologie

Als geheimen Traum der philosophischen Vorgeschichte der moder‐
nen Wissenschaften bezeichnet Blumenberg die Verklammerung von
Astronomie und Anthropologie.2 Dieser Traum ist, ebenso wie viele
andere, ausgeträumt. Die stellare Ferne stellt sich längst nicht mehr
als ›kosmisches‹ Vorbild einer idealen und absolut beständigen Ord‐
nung dar; und das dem Menschen Naheliegendste, auf das man
schon in den Antike zurückzukommen verlangte, hat sich nicht
als das Vertrauteste und Gewisseste erwiesen, das als solches für
den Ruin dieses Vorbilds zu entschädigen versprechen könnte. So
erscheint der Mensch doppelt haltlos. Dennoch lässt ironischerweise
gerade Hans Blumenberg, dessen Philosophie sich wie keine andere
kosmologischen Dimensionen ausgesetzt hat, das Denken des Men‐
schen (im doppelten Sinne des genitivus subjectivus und des gen.
objectivus) auf die Erde und ins Zwischenmenschliche zurückkeh‐
ren. Sein Versuch einer Beschreibung des Menschen mündet nach
langen Umwegen in kosmologischen Horizonten in eine massive

1 H. Blumenberg, Zu den Sachen und zurück, Frankfurt/M. 2002/7, 191 [=ZdS].
2 H. Blumenberg, Die Vollzähligkeit der Sterne, Frankfurt/M. 2000, 375 ff. [=VS].

297

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wiederkehr des Anderen, der als Fremder und potenzieller Feind
›hinterrücks‹ auftauchen kann. Das mache den Menschen verwund‐
barer als jedes Tier, dessen natürliche Ausstattung weit mehr zur
Selbsterhaltung geeignet ist als die unsrige (VS, 378 f.).

Nachdem die Genesis der kopernikanischen Welt den irdischen
Wohnraum des Menschen »in die Bedeutungslosigkeit zurückge‐
drängt« zu haben schien, steht nunmehr offenbar fest3, dass der mo‐
dernen Kosmologie solche anthropologische Signifikanz nicht zu‐
kommt. Um so dringlicher stellt sich die Frage erneut, was es heißt,
auf der Erde, in einem ungastlichen Kosmos, allen ein menschliches
Leben zu gewährleisten, das weder der Fremdheit der Welt, in der es
situiert ist, noch der Fremdheit des eigenen Selbst und des Anderen
je Herr wird.4 Kann sich der Mensch im Lichte dieser Herausfor‐
derung nach allen kosmologischen Exkursen des Philosophen nur
noch als zur puren Selbsterhaltung bestimmt erweisen, die uns mit
allen Lebewesen auf eine Stufe zu stellen scheint?

Blumenberg, der am Begriff der Selbsterhaltung bis zuletzt trotz
nachdrücklicher Einwände weitgehend unbeirrt festgehalten hat5,
nähert sich dieser Frage wiederholt ausgehend von dem methodi‐
schen Problem, wie der Mensch als solcher überhaupt zu beschrei‐
ben ist. Und diese Frage bringt ihn mehrfach in die Nähe der klas‐
sischen Phänomenologie, die die Methode der Beschreibung wie
keine andere philosophische Bewegung auf ihre Fahnen geschrie‐
ben hat. Ist nun auch der Mensch eine von den viel zitierten »Sa‐
chen«, zu denen Husserl zurückzukehren verlangte, um sie phäno‐
menologisch adäquater Beschreibung zu unterziehen? Blumenbergs
Antwort fällt schroff und kompromisslos aus: die phänomenologi‐
sche Rhetorik der Rückkehr zu den Sachen macht die ›Sache‹ der

3 Ein Befund, den Blumenberg schon frühzeitig hervorgehoben hat: Kopernikus
im Selbstverständnis der Neuzeit, Wiesbaden 1964, 31 f.

4 In diesem Sinne habe ich den Gedanken der Gastlichkeit von Blumenberg aus
entwickelt in: Für eine Kultur der Gastlichkeit, Freiburg i. Br., München 2008.

5 Vgl. H. Blumenberg, Die Verführbarkeit des Philosophen, Frankfurt/M. 2000,
56 ff. Der frühere Aufsatz zu Selbsterhaltung und Beharrung. Zur Konstitution
neuzeitlicher Rationalität (in: H. Ebeling [Hg.], Subjektivität und Selbsterhaltung.
Beiträge zur Diagnose der Moderne, Frankfurt/M. 1976,  144–207) geht noch
nicht von einem Beschreibungsproblem aus, sondern vom Problem des Zusam‐
menbruchs der Fremderhaltung (durch Gott); genauer: von der »Ablösung der
göttlichen Weltverantwortung durch die menschliche im Sinne der Würde der
ihm dadurch zugefallenen Selbstverantwortung« (ebd., 151 f.).

Kapitel X

298

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anthropologie geradezu unmöglich, so dass dem Desiderat einer
angemessenen Beschreibung des Menschen nicht nach der Devise
»Zurück zu den Sachen« Rechnung getragen werden könne. Damit
sieht sich Blumenberg seinerseits vor die Frage gestellt, was unter
einer nicht-phänomenologischen Beschreibung des Menschen zu
verstehen ist und wie sie möglich sein soll.

Posthum zur Veröffentlichung gelangt ist mit Blumenbergs Be‐
schreibung des Menschen6 eine tiefgreifende Kritik der Phänomeno‐
logie, die den Autor seit seinem frühen Aufsatz über Lebenswelt
und Technisierung (1954), in Münsteraner Vorlesungen der Jahre
1976–7, besonders in den Kapiteln XIII und XIV in Lebenszeit und
Weltzeit (1986) und in zahlreichen kleinen, überwiegend nachgelas‐
senen Schriften beschäftigt hat, die man u. a. unter den Titeln Ein
mögliches Selbstverständnis (1997) und Zu den Sachen und zurück
(2002/7) versammelt findet. Die Kritik sollte ursprünglich offen‐
bar auf eine phänomenologische Anthropologie hinauslaufen. Dann
aber wurde dieser zunächst vorgesehene Titel verworfen (BM, 897).
Was schließlich als Beschreibung des Menschen präsentiert wird,
fußt auf der zentralen These, dass es eine derartige Wissenschaft
auf der Basis einer klassischen, mit Husserl oder mit Heidegger
konzipierten Phänomenologie gar nicht geben könne. Wenn zwi‐
schendurch doch wieder der Begriff einer phänomenologischen An‐
thropologie auftaucht, dann muss ihm in Folge dessen ein neuer
Sinn zugewachsen sein, der es ausschließt, sie etwa als bloße ›An‐
wendung‹ der eidetischen und transzendentalen Reduktion oder
einer Ontologie des Daseins auf den Menschen zu verstehen. Blu‐
menberg wirft Husserl und Heidegger im gleichen Zug vor, den
Menschen gleichsam als Fundstelle von Evidenz oder sogenannten
Seinsverständnisses nur transitorisch in Betracht gezogen, aber nie
in eigenem Recht untersucht zu haben.7 Husserl habe vergessen las‐
sen, dass wir es sind, die die eidetisch und transzendental reduzierte
Erfahrung haben, machen oder durchleiden (BM, 12 f., 814). Bei
ihm verschwinde der Mensch geradezu als individuelles Subjekt und

6 H. Blumenberg, Beschreibung des Menschen, Frankfurt/M. 2006 [=BM].
7 Sein und Zeit wird von Blumenberg nicht als Vorbereitung der Seinsfrage, son‐

dern als Wiederkehr der Anthropologie bzw. des Anthropologismus in der Phä‐
nomenologie gedeutet, aller Kritik an anthropologischen Missdeutungen zum
Trotz, wie sie Heidegger an Sartre bemängelt hatte.

1. Genealogische Voraussetzungen

299

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tauche allenfalls als generelles wieder auf. Dagegen will Blumenberg
den Menschen wieder als Teil dieser, unserer Welt, nicht als Subjekt
jeder möglichen, denkbaren Welt aufgefasst wissen (BM, 29, 385).
Das Husserl‘sche transzendentale Ego sei nur ein durch Variation für
resistent befundenes extramundanes Subjekt, das möglicherweise in
den Besitz einer »Wahrheit überhaupt« gelangen könne (BM, 61,
390, 401), die aber nicht auf den Menschen zugeschnitten sei, so
wie er als Organismus und Lebewesen in dieser Welt existiert. Diese
Wahrheit sei aber geradezu überflüssig, insofern kein leibhaftiges
Subjekt ihrer bedürfe.8 Statt nachträglich nach einem Organ »für
die Vernunft in Gestalt einer Verweltlichung« transzendentaler Sub‐
jektivität zu suchen, solle umgekehrt die Vernunft als »Organ« einer
»leistungsspezifischen Organisation« des Lebewesens Mensch und
als Funktion menschlicher Selbsterhaltung aufgefasst werden. Was
sich da erhält, ist der einzelne Mensch als Lebewesen (BM, 110, 166,
509). Wenn dagegen der Mensch als »Organ der Vernunft« begriffen
werde, die sich über unsere Lebenszeit hinweg geschichtlich realisie‐
re, handle es sich geradezu um den »endgültigen Ausschluß der
Anthropologie« (BM, 81, 108 f.). Nicht der Mensch soll Agent oder
Funktionär der Wahrheit sein, umgekehrt soll vielmehr letztere als
Vernunft des Menschen verständlich werden, der ungeschützt von
instinktiver Mitgift als eigentümlich wesenloses Wesen aus der Na‐
turgeschichte hervorgetreten sei (BM, 260 f.). So wird die Funktion
der Vernunft von der prekären Existenz eines Lebewesens abhängig,
das nicht immer schon vernünftig ist und möglicherweise nie ganz
vernünftig wird oder zur Vernunft gebracht werden kann.

2. Zurück zum Menschen ›von dieser Welt‹ –
eine Angelegenheit der Aufmerksamkeit

Blumenberg geht es offenbar um weit mehr als nur darum, etwa die
Phänomenologie in ihrer transzendentalen Ausprägung anthropolo‐

8 Im Rahmen dieser knappen Darstellung kommt eine Beurteilung des Rechts
dieser Kritik an einem reinen, weltfreien Subjekt, das nie rein genug sein könne,
nicht in Betracht. Ohnehin setzt sich Blumenberg mit der Geschichte einschlä‐
giger Versuche, eine Phänomenologie in der Welt situierter Subjektivität zu den‐
ken, kaum auseinander (BM, 240 f., 252 ff.).

Kapitel X

300

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gisch zu unterfüttern. Die eigentliche Devise dieser philosophischen
Disziplin »Zurück zu den Sachen« erhält nämlich jetzt einen gerade‐
zu entgegengesetzten Sinn (ZdS, 153, 191, 345). Die Sache, auf die
es Blumenberg ankommt, ist nicht das transzendentale Residuum
einer »Weltvernichtung«9, das gar nicht mehr von dieser Welt zu
sein scheint. Im Gegensatz dazu wendet sich sein theoretischer Blick
zurück auf den Gegenstand, der das phänomenologische Forschen
nach den »Sachen selbst« überhaupt erst möglich gemacht hat, in
ihm aber systematisch vergessen worden sei. Es handelt sich um
die Sache Mensch und um die Welt als »Sache aller Sachen« (ZdS,
139, 175). Phänomenologische Anthropologie in diesem geradezu
›verkehrten‹ Sinn wäre demnach eine Disziplin der Aufmerksamkeit
auf den Menschen als dasjenige, was vor allem unsere Beachtung
verdient.

Explizit geht es um eine Frage des Rangs und des Vorrangs
vor allem anderen (ZdS, 326). Blumenberg mahnt nicht nur eine
in der Phänomenologie seines Erachtens erstaunlicherweise weitge‐
hend vernachlässigte Philosophie der Aufmerksamkeit an, sondern
versteht auch die Aufgabe der Anthropologie als vorrangige Angele‐
genheit der Aufmerksamkeit.10 Anthropologische Philosophie als Dis‐
ziplin der Aufmerksamkeit – so könnte man ohne Weiteres beschrei‐
ben, was Blumenberg methodisch vorschwebt. Nur der Mensch ist
aber zur Aufmerksamkeit auf die Aufmerksamkeit selbst befähigt.
Infolge dessen müsste der (auf sich) aufmerksame Mensch auch der
wichtigste Gegenstand einer Philosophie sein, die geradezu in die‐
sem doppelten Sinne als eine Disziplin der Aufmerksamkeit gelten
könnte, wenn wir Blumenberg folgen.

9 Vgl. E. Husserl, Erste Philosophie (1923/4). Zweiter Teil. Theorie der phänomeno‐
logischen Reduktion, in: Husserliana VII, The Hague 1956, 31. Vorlesung; ders.,
Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie
[1913/1922], Tübingen 41980, §49.

10 Merkwürdigerweise habe gerade die Phänomenologie die Aufmerksamkeit
übersehen (ZdS, 79 f., 95, 198), was eigentlich unverzeihlich sei. Vgl. ZdS, Kap.
XI, bes. 182 ff., 198, die vorangegangenen Kap. VII und VIII sowie A. Gurwitsch,
Studies in Phenomenology and Psychology, Evanston 1966, 178 f., 265 ff. mit
Hinweisen auf Husserls attentionale Modifikationen (in den Logischen Unter‐
suchungen und in den Ideen I, die Blumenbergs Kritik als wenig berechtigt
erscheinen lassen). Siehe auch B. Waldenfels, Phänomenologie der Aufmerksam‐
keit, Frankfurt/M. 2004, 67 f., 286; zur Kultur- und Wissenschaftsgeschichte J.
Crary, Aufmerksamkeit, Frankfurt/M. 2002.

2. Zurück zum Menschen ›von dieser Welt‹

301

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Aufmerksamkeit wird in ihrer philosophischen Brisanz frei‐
lich erst dann angemessen gewürdigt, wenn sie nicht als bloßes Sich‐
richten auf bislang Übersehenes oder salient Gegebenes, als eine Art
Notbehelf zur Bewältigung perzeptiver Überfülle, als ›Schärfung‹
eines zuvor ungenauen, dann ›deutlicheren‹ Sehens11, als passives
Aufmerksamwerden oder aktives Aufmerksammachen, sondern als
ein Prozess originärer Realisierung von Wahrnehmbarem verstan‐
den wird, der keineswegs nur fertig Vorliegendes zum Vorschein
bringt, sondern in die Gegebenheit von Sachen als Sachen selbst
eingreift. So kann wahrnehmbar und erkennbar werden, was nicht
zuvor schon dafür bereit und ›fertig‹ gegeben war. Paul Klee hat
in seiner Schöpferischen Konfession davon gesprochen, die Kunst
mache sichtbar (statt nur bereits Sichtbares abzubilden). Ähnlich
nimmt Blumenberg an, die »Sache Mensch« werde im Lichte der
– als Gegenstand und Methodik der Philosophie aufgefassten – Auf‐
merksamkeit anders, neu sichtbar. Aber nicht in transzendentaler
Distanz, sondern distanziert von dieser Distanz in verschärfter Be‐
teiligung am mundanen Leben, wo man nie die ganz freie Wahl
habe, wie, als was oder wer (oder wozu lebend) man sich verstehen
wolle. Immer schon, meint Blumenberg, befinden wir uns vielmehr
in »überforderten Situationen« (BM, 32), wo sich jeder Ansatz zur
Theorie gewisse »Blößen geben« muss und keineswegs mit mühelo‐
sester Ausübung von Erkenntnis anheben kann.12

So setzt die Philosophie inmitten der Welt ein, mittels der Affi‐
zierbarkeit von denjenigen, deren Aufmerksamkeit sie provoziert.
Ob dieser Rekurs auf die mundanen Quellen der Aufmerksamkeit
einer Phänomenologie der Aufmerksamkeit widerspricht bzw. ob
eine neuartige Anthropologie an deren Stelle treten und das ganze
methodische Instrumentarium der Phänomenologie vergessen kann,
mag hier dahingestellt bleiben.13

11 Zu diesen und anderen Aspekten der Aufmerksamkeit bzw. diverser Aufmerk‐
samkeiten, die lt. Husserl auch im Streit miteinander liegen können, vgl. ZdS,
73 ff., 192, 200.

12 ZdS, 82; H. Blumenberg, Das Lachen der Thrakerin. Eine Urgeschichte der
Theorie, Frankfurt/M. 1987, 40.

13 Blumenberg sucht den Punkt, wo sich diese Frage der Phänomenologie auf‐
drängt bzw. wo die Phänomenologie (auch unfreiwillig) zur Anthropologie wird
oder an sie grenzt. Gleichwohl soll letztere auch einfach an die Stelle der Phäno‐
menologie treten (ZdS, 114, 173). Demgegenüber spricht Manfred Sommer im

Kapitel X

302

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interessanter scheint der inhaltliche Gewinn, den Blumenbergs
Anthropologie als eine Disziplin der Aufmerksamkeit verspricht, die
die eminente Bedeutung dieses Phänomens für den Menschen als
ein wesenloses Wesen herausarbeitet, für dessen Überleben von Na‐
tur aus praktisch nicht vorgesorgt ist (BM, 218 f., 239). Als sehende
und zugleich selbst sichtbare Lebewesen, die sich (von Fragen po‐
lygenetischen Ursprungs der menschlichen Gattung einmal abgese‐
hen14) vor Jahrtausenden in Afrika aus dem Schutz waldreicher Bio‐
tope herausbegeben haben, müssen sich Menschen um ihre Selbst‐
erhaltung sorgen. Ihr aufrechter Gang mag ihnen einen ausgezeich‐
neten Überblick ermöglicht haben; aber um den Preis einer dorsal
deutlich eingeschränkten Sichtbarkeit. Nicht nur sieht das sehende
Organ, das Auge, sich selbst nicht als sehendes, so dass eben das,
was das Sehen ermöglicht, ihm selbst entzogen bleibt. Kein noch
so eindringlicher Blick in den Spiegel oder ins Schwarze der Augen
des Anderen vermag daran etwas zu ändern. Darüber hinaus weist
das Feld des jeweils Sichtbaren auch unvermeidlich eine Sphäre von
jeweils Unsichtbarem auf, die das sehende Subjekt außerordentlich
verletzbar macht. Gerade dafür interessiert sich Blumenberg: Wie
verhält sich das sehende Subjekt zum toten Winkel der Aufmerksam‐
keit, in dem es jederzeit überrascht werden kann (BM, 144)? (Wenn
die Philosophie im Übrigen selbst nur eine sublimierte Form der
Aufmerksamkeit sein sollte, wie steht es dann mit dem toten Winkel
des theoretischen Sehens, das sie ermöglichen soll? Lässt sich ein
Analytiker vorstellen, der ihr gleichsam a tergo auf die Spur kommt
und zu bemerken vermag, was sie notorisch übersehen lässt?)

Indem Blumenberg so fragt, ist er sich dessen bewusst, keineswegs
eine a-historische bzw. geschichtlich voraussetzungslose Anthropo‐

Nachwort zu BM sogar von einer nach wie vor »authentisch« möglichen phäno‐
menologischen Anthropologie, trotz unnachsichtiger Kritik ihrer Begriffe, die
Blumenberg vorbringt. Sie betrifft v. a. die Frage der Vollständigkeit der freien
Variation (VS, 88), aber auch die bedingte Freiheit dessen, der sie praktiziert.
Diese Kritik im Einzelnen zu bewerten, führte an dieser Stelle allerdings zu
weit. Sie müsste nicht zuletzt eine lange Geschichte der phänomenologischer
Selbstkritik in Betracht ziehen. Verwiesen sei nur beispielhaft auf M. Merleau-
Pontys Vorlesungen I (Berlin 1973), in denen sich die Methoden der eidetischen
Variation und Reduktion mit Blick auf die Humanwissenschaften detailliert
beurteilt finden.

14 Vgl. R. Wrangham, Die Zähmung des Menschen. Warum Gewalt uns friedlicher
gemacht hat. Eine neue Geschichte der Menschwerdung, München 2019.

2. Zurück zum Menschen ›von dieser Welt‹

303

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logie zu betreiben (BM, 890). Um direkte Wesensaussagen, denen
Antworten auf die Frage zu entnehmen wären, was es für Mensch‐
en bedeutet, in ihrer ungeschützten Sichtbarkeit außerordentlich
verletzbar zu sein, ist seine Beschreibungskunst genauso verlegen
wie jeder anthropologische Diskurs, der ständig schwankt zwischen
»zuviel Wesen«, das vorschnell festgeschrieben wird, und »zuwenig
Wesen«, auf das sich kein Widerstand gegen willkürliche Eingriffe
gründen lässt (BM, 32 f.). Auch die von der ungeschützten Visibilität
des Menschen herausgeforderte Aufmerksamkeit ist keine anthropo‐
logische Ur-Sache, auf die wir geschichtlich unvermittelten Zugriff
hätten, um zu ermitteln, was es mit ihr – womöglich bis heute – auf
sich hat. Die Rede von solchen Ur-Sachen führt für Blumenberg nur
auf die Spur von Phantomen (ZdS, 347).

3. Überleben unter Bedingungen der Sichtbarkeit:
Ein ›präventives‹ Denken

Und doch erweckt Blumenbergs methodisches Vorgehen den Ein‐
druck, zwar nicht im phänomenologisch-reduktiven Sinne, wohl
aber im Zuge eines Rückgangs in die Vorgeschichte der Gattung
zu einer solchen Ur-Sache vordringen zu wollen. Dabei befolgt er
die Strategie einer »Minimalisierung der anthropologischen Frage‐
stellung«, die ihn zu der elementaren Problematik führt, wie der
Mensch überhaupt überleben konnte als aufrechtes und ungeschützt
sichtbares Lebewesen (BM, 522 f.). Blumenberg stellt durchaus in
Rechnung, dass im Verlauf der kulturellen Entwicklung der mensch‐
lichen Gattung inzwischen eine weitgehende, allerdings wohl nicht
endgültige Ausschaltung von evolutionären Faktoren denkbar ge‐
worden ist, die die Menschwerdung zuvor angetrieben haben mögen
(BM, 539). Aber am Kern seiner anthropologischen Diagnose, dass
der Mensch ein nach wie vor in seiner Visibilität außerordentlich
verletzbares und in seinem Überleben gefährdetes Wesen ist, das
als solches am besten im Rekurs auf die frühe Naturgeschichte der
Gattung verständlich zu machen ist, hält er fest. Dabei wird zur
Nebensache, ob dem Sinn menschlichen Überlebens nicht längst
neue Bedeutungen zukommen. Intentionalität und Reflexion sollen
als Funktionen der Vernunft aus der Lebensunsicherheit (BM, 74)

Kapitel X

304

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heraus verständlich werden, in die dieses Wesen weniger durch soge‐
nannte natürliche Feinde, als vielmehr durch Andere gerät, die um
den toten Winkel der Aufmerksamkeit wissen und ihn auszunutzen
verstehen. Ein Subjekt, das realisiert, wie Andere es hinterrücks
›angehen‹ (und im übertragenen Sinne auch ›hintergehen‹) können,
sieht sich zur Prävention genötigt, will es nicht schutzlos ausgeliefert
bleiben. Es muss sich in die Perspektive Anderer versetzen, um
ihr Verhalten vorsorglich zu antizipieren.15 Es muss mit anderen
Worten realisieren, dass es gesehen wird, wenn es selbst sehen will.
Genau das sei der Ursprung der Reflexion sowie der »Rücksicht«
(BM, 140, 143) – und zugleich ihres nach wie vor schmerzlichen
Rätsels: »Warum zerbrechen wir nicht daran, daß wir anderes haben
als uns selbst, darunter andere«? Führt die »Zerbrechlichkeit des
Wesens, das wir sind«, nicht auf diese Grundfrage jeder Anthropo‐
logie (BM, 151, 458)? Zweifellos kommen das und der Andere hier
primär als Quellen lebensgefährlicher Verletzung und des Misstrau‐
ens gegen sie, nicht des Vertrauens, der Bereicherung oder Öffnung
des menschlichen Selbst ins Spiel. Gleichwohl setzt sich Blumenberg
entschieden von einer düsteren Anthropologie ab, die den Anderen
nur als potenziellen Feind wahrnimmt.

Am Anfang der Kulturgeschichte der Gattung stehe zwar der
Primat der Fremderfahrung (BM, 825 f.), die immer schon mit
der durch keinen Standpunkt- oder Ortswechsel zu behebenden
»Undurchsichtigkeit« des Anderen zu rechnen hatte. Und bis heute
nimmt kulturelles Leben der ursprünglich nomadisch veranlagten
Menschen unaufhörlich Umwege über den Anderen (BM, 879).
Doch diese Umwege verurteilen nicht zu einem nicht enden wollen‐
den, abgründigen Misstrauen. Zwar bleiben wir in unserer Sichtbar‐
keit außerordentlich exponiert, hinterrücks ortbar, verfolgbar und
vernichtbar (BM, 279, 284 f.). Doch lässt sich kulturell entschärfte
Visibilität geradezu dadurch definieren, glaubt Blumenberg, dass
man weitgehend ungefährdet sich sehen lassen kann. Damit ist kei‐

15 Ohne dass aber die »fremde« Erfahrung der Anderen in Selbstgegebenes zu
verwandeln wäre. Hier nutzt Blumenberg selbst gewisse Befunde der Phänome‐
nologie, die durch die Hintertür gleichsam wieder ins Spiel kommen, wenn wir
fragen, wie ein reziprok-perspektivisches Verhältnis zum Anderen als Anderem
möglich sein soll, angefangen bei der Einfühlung als »Urmodus« (BM, 104,
128).

3. Überleben unter Bedingungen der Sichtbarkeit: Ein ›präventives‹ Denken

305

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neswegs die soziale Reputation gemeint, sondern zunächst ein ele‐
mentares Sichzeigendürfen als Mensch, aber auch als diese(r) oder
jene(r) Einzelne mit ihrem bzw. mit seinem Gesicht als dem eigent‐
lichen »Ort seiner Verwundbarkeit« (BM, 860, 865). Blumenberg
hält das nicht für einen unverzichtbaren und ethisch unantastbaren
Anspruch oder gar für ein menschliches Recht, in Erscheinung zu
treten, sondern für einen kulturellen Luxus, sich sehen lassen zu
können und dabei, unter Hüllen, in konventionellen Rollen oder
im gleichsam maskierten personalen Leben selbst, doch schwach zu
bleiben (BM, 863). Als menschlich würde sich demnach eine Kultur
erweisen, die dies nicht nur zulässt, sondern gewährleistet.16 Zwar
mag diese explizite Beschränkung ›menschlichen‹ Erscheinens und
Sich-zeigens auf eine Kultur für Besserlebende fragwürdig erschei‐
nen, die sich solchen Luxus glauben leisten zu können, doch die
Beschreibung des Menschen liefert in diesem Kontext ihre bemer‐
kenswertesten Resultate.

Mit Samuel Pufendorf, Thomas Hobbes und Jean-Jacques
Rousseau stellt Blumenberg das fiktive Gedankenexperiment an, was
zu erwarten wäre, wenn zum ersten Mal ein Mensch einem Anderen
gegenübertritt.17 Muss dann im Sinne Carl Schmitts möglichst ohne
Umschweife eine Entscheidung über Freund und Feind fallen, da
man ja weiß (woher in dieser Ursprungsszene auch immer), dass der
Mensch »das Wesen [ist], das Seinesgleichen tötet« – nicht aus Will‐

16 Wird dies verwehrt, steht umgekehrt die ›menschliche‹ Kultur selbst auf dem
Spiel. So kann dieses Prädikat aber gewiss kein biologisches mehr sein, das Or‐
ganismen bzw. höheren Lebensformen als solchen zukäme. Als Menschen treten
wir Anderen unter die Augen, die uns in Erscheinung treten lassen (BM, 757 f.).
Menschen sind wir demnach nicht schon als besondere Lebewesen, sondern ge‐
mäß einer solchen ›Interpretation‹ (BM, 813). Sind Menschen nicht diejenigen
Wesen, für die es überhaupt Phänomene geben kann, die sich als solche zeigen
(phainesthai)? Eine andere Frage ist, was oder wer sich zeigt und ob das, was
sich zeigt, überhaupt etwas oder jemand ist. Kann sich der andere Mensch, der
sich zeigt oder in Erscheinung treten darf, tatsächlich einreihen unter die Dinge,
die sich zeigen (VS, 114)? Wenn dies restlos der Fall sein sollte, wird dann nicht
die Frage nach zuverlässigen menschlichen Lebensformen unterlaufen, die zu
gewährleisten hätten, dass (und wie) sich Andere als Andere und Fremde zeigen
dürfen?

17 Vgl. BM, 247 ff.; VS, 342 ff. Mehrfach verknüpft Blumenberg im Übrigen die Idee
der Humanität mit der Fähigkeit, sich in die Stelle des Anderen zu versetzen.
Aber nutzt diese Fähigkeit nicht auch der radikale Feind, der die Absichten
anderer antizipiert, um ihnen zuvorzukommen? Vgl. BM, 610 ff.; ZdS, 277.

Kapitel X

306

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kür, sondern weil er immer schon gezwungen war, »den Gedanken
der Prävention zu Ende« zu denken (BM, 272 f., 610)? Müsste die‐
ses »archaische Schema« nicht darauf hinauslaufen, nicht nur den
nächsten Anderen, sondern im Zuge einer ›Endlösung‹ alle Ande‐
ren, die einem gefährlich werden können, also letztlich ausnahmslos
jede(n), zu liquidieren (BM, 685)? Beherrschen nicht Phantasmen
solcher ›Endlösungen‹ die Geschichte menschlicher Gewalt, solange
wir denken können? Hier mahnt der Anthropologe zur Vorsicht.
Freundschaft und Feindschaft begreift er als gleichwertige Auflösun‐
gen jener Situation (BM, 248, 270), die unerträglich nur durch
fortdauernde Unentschiedenheit werde, wenn keiner weiß, woran
er mit den Anderen ist. Nun kann man das aber streng genommen
überhaupt nicht wissen, so dass es mit dem Bestreben präventiver
Aufmerksamkeit, die Gefährdung durch den Anderen unter allen
Umständen vor der Grenze des Körpers abzufangen, nicht weit
her ist (BM, 779, 837). Rational erscheint Blumenberg angesichts
dessen nur eine Einstellung, die realisiert, dass die gemeinsame
Gattungszugehörigkeit »über gar nichts entscheidet; außer darüber,
die eigene Unbestimmtheit – das Bewußtsein von der Pluralität der
Möglichkeiten, die man selbst hat – als die unkalkulierbare Größe
des anderen zu nehmen« (BM, 249). Ein animal sociale entstehe
gerade aus dieser Lage (BM, 286).

Darin, wie diese Unbestimmtheit aufgelöst oder wenigstens redu‐
ziert wird, entscheide sich, was oder wer Menschen füreinander
sind. Einer »Kultur des Verstehens« traut Blumenberg zu, die ar‐
chaische »Barbarei der Freund-Feind-Entscheidungen ab[zu]lösen«
(BM, 874). Aber es scheint ihm keineswegs sicher, ob nicht infolge
untergründig virulent bleibender Angst angesichts einer radikalen
Unbestimmtheit des Anderen, die sich durch die Gattungszugehö‐
rigkeit in keiner Weise entschärfen lässt, eine generalpräventive
Disposition die Oberhand wiedergewinnt, die jegliche weitere Dif‐
ferenzierung Anderer vereitelt oder verkümmern lässt.18 In Zeiten
sogenannter »Schläfer«, deren Existenz zeitweise immer wieder fik‐
tiv heraufbeschworen wurde, und radikaler Feinde, die sich jeglicher
militärischen Ortung entziehen und unvermutet überall auftauchen
können, um zu Mitteln des Terrors oder asymmetrischer Gewalt zu

18 Vgl. BM, 275, 566, 592 f., 852, sowie H. Blumenberg, Begriffe in Geschichten,
Frankfurt/M. 1998, 94 f.

3. Überleben unter Bedingungen der Sichtbarkeit: Ein ›präventives‹ Denken

307

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


greifen, erscheinen diese Überlegungen überraschend aktuell, zumal
Blumenberg zeigen kann, wie Vorurteile auf Distanz über den Feind
entscheiden, bevor er überhaupt aufzutauchen und den »Sperrkreis«
einer rohen Kategorisierung zu unterlaufen vermag (BM, 871). Eine
geradezu paranoid übersteigerte Prävention muss den der Sichtbar‐
keit sich weitgehend entziehenden Feind schließlich überall vermu‐
ten und schlägt in eine Hysterie des Sicherheitsdenkens um, das sich
ganz und gar verunsichert gibt.

Blumenberg erweckt den Eindruck, auch die zur Lebensdienlich‐
keit bestimmte Vernunft sei bis heute von unaufhebbarer Angst vor
der Unbestimmtheit des Anderen geprägt und sie sei deshalb noch
immer eine im Grunde »präventive Disposition« (BM, 561, 565,
567). Schließlich kann man nicht wissen, wer der Andere wirklich
ist. Die Undurchsichtigkeit des Anderen bleibt auch in einer Kultur,
die ihn weitestgehend der Visibilität aussetzt, unaufhebbar. Kein
noch so gründliches Sortieren von Menschen kann absolut zuver‐
lässig sein (BM, 306, 309 f.). Keine Physiognomik, Anthropometrie
oder Gesinnungskontrolle vermag daran etwas zu ändern.

Von dieser Undurchsichtigkeit ist auch das eigene Selbst nicht
ausgenommen. »Innen ist alles finster«, wie Arthur Schopenhauer
verlauten ließ (BM, 259). Das Selbst ist sich derart selbst entzogen,
dass es nicht einmal weiß, ob es nicht infolge abgespaltener Anteile
zum Feind seiner selbst geworden ist.19 Es weiß nicht einmal anzu‐
geben, was es im nächsten Moment sagen wird, wie schon Voltaire
festgestellt hat (BM, 250, 880 ff.). Dem, was uns denken und spre‐
chen lässt, kommen wir ebenso nur nachträglich auf die Spur wie
Antworten auf die Frage, wie weit wir im Handeln gehen würden.
Die Frage, was wir wären bzw. als wer wir uns herausstellen würden
unter diesen oder jenen Umständen, lässt sich nicht beantworten,
solange sie nicht eintreten (BM, 253). Wie weit wir unter gewissen
Umständen gegangen wären, bleibt hypothetisch. Und keine sichere
Selbsterkenntnis kann uns in dieser Hinsicht vor abgründiger Selbst-
Fremdheit bewahren.

Im Gegensatz zu ohnehin nicht überlebensdienlicher Selbster‐
kenntnis hat sich aber nach Blumenbergs Überzeugung immerhin

19 Vgl. in diesem Sinne zum Über-Ich und zum Es, das aus dem sich bilde, was aus
der eigenen Biographie als Unannehmbares ausgeschieden werde, BM, 266 ff.,
280.

Kapitel X

308

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der technische Sachverstand des Menschen bewährt. Nichts sei er‐
folgreicher (BM, 269, 895). Aber die mit der »Krise der Neuzeit«
endgültig zu Tage getretene »Unzugänglichkeit des Subjekts für sich
selbst« lässt sich offenbar nicht beheben wie ein technischer Scha‐
den. Ungezählten Definitionsversuchen scheint Blumenberg deshalb
noch eine Bestimmung des Menschen hinzufügen zu wollen: es han‐
delt sich um technisch erfolgreiche, aber sich selbst fremde Wesen,
die nicht zu erkennen vermögen, was oder wer sie sind.20

Auch die Wer-Frage verspricht offenbar keinen Ausweg aus dieser
Lage. Nachdem sich die Menschen nach Sartres Überzeugung von
einer »grauenhaften Sichtbarkeit« unter den alles durchdringenden
Augen eines jederzeit wachsamen und allgegenwärtigen absoluten
Zeugen befreit haben, müssen sie ihre Undurchdringlichkeit, die
ihnen ein inneres, der Sichtbarkeit entzogenes Für-sich-sein ermög‐
licht, mit der Unerträglichkeit bezahlen, womöglich spurlos zu ver‐
schwinden.21 Mit einem sich letztlich fremd bleibenden, auch für
sich selbst undurchdringlichen inneren bzw. privaten Leben kann
sich niemand zufrieden geben, dem es darauf ankommt, zu erfahren,
wer er ist. Antworten auf diese Frage sind rückhaltlos auf Selbst-Be‐
zeugung (Ricœur) unter den Augen Anderer und durch Andere
angewiesen.22

Das dürfte kaum gleichgültig sein für kulturelles Leben, dem
Blumenberg eine gewisse Zuverlässigkeit zutraut angesichts einer
abgründigen Angst, die eine »präventive« Vernunft auf der Suche
nach identifizierbaren Feinden in Dienst nehmen kann, um nur die
bedrohliche Unbestimmtheit Anderer aufzuheben. In diesem Falle
würde man in jene archaischen Schemata zurückfallen und jede(r)
dürfte sich nur noch als Freund oder Feind zeigen, niemals aber in
ihrer bzw. seiner unbestimmten, in dieser Alternative jedenfalls ge‐
wiss nicht aufgehenden Fremdheit für sich und Andere. Wie könnte
kulturelles Leben zuverlässig für diese Möglichkeit Sorge tragen?
Bedarf es nicht eines entsprechenden Selbstverständnisses derer, die

20 Vgl. BM, 504 f.; H. Blumenberg, Ein mögliches Selbstverständnis, Stuttgart 1997,
121 f. [=MS].

21 Vgl. BM, 90, 797, 808, 812; MS, 112–125; VS, 136, 139–143, 176.
22 Wie es auch eine reichhaltige Literatur bezeugt. Ich nenne nur stellvertretend

I. Aichinger (Die größere Hoffnung) und W. Grossman (Leben und Schicksal).
Vgl. Vf., Prekäre Selbst-Bezeugung. Die erschütterte Wer-Frage im Horizont der
Moderne, Weilerswist 2012.

3. Überleben unter Bedingungen der Sichtbarkeit: Ein ›präventives‹ Denken

309

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es tragen? Muss ein solches Selbstverständnis nicht in praktischen
Antworten auf die Frage liegen, als wer sich die Betreffenden in
ihrem kulturellen Zusammenleben verstehen?

4. ›Zuverlässige‹ Kultur?

Was Blumenberg als »Zuverlässigkeitsformen einer Kultur« bezeich‐
net (BM, 656), kann sich gewiss nicht erschöpfen in einem unge‐
störten »Seins-« oder »Realitätsglauben«, wie ihn die Phänomenolo‐
gie im Sinne eines Primats der Wahrnehmung auf eine konstante
und sich erwartungsgemäß wiederholende Welt gründet, die sich
als vor-kopernikanischer »Boden« unserer Erfahrung nach wie vor
nicht bewegt.23 Es geht weniger um die Unerschütterlichkeit und
Unbeweglichkeit dieses Bodens oder um die körperliche Solidität
von Existierendem als vielmehr um den Logos der praktischen Welt,
die konstituiert wird durch menschliches Tun, nicht nur mit Worten
und Blicken, sondern auch im Modus der Aufmerksamkeit, mit der
schließlich eine Politik der Visibilität getrieben wird, die nicht sel‐
ten nach Belieben manche heraushebt, Andere dagegen unsichtbar
macht, so als ob sie überhaupt nicht existierten.24 Diese Politik hat
auch ihre geschichtliche Dimension, die bei Blumenberg anklingt,
wo er – im Gegensatz zu einem »barbarischen Ahistorismus« –
Geschichte als fortgesetztes »in der Memoria der anderen bleiben«
geradezu zum Inbegriff des Menschlichen erklärt.25

23 BM, 673; ZdS, 52; vgl. E. Husserl, Grundlegende Untersuchungen zum phänome‐
nologischen Ursprung der Räumlichkeit der Natur, in: M. Farber (ed.), Philoso‐
phical Essays in Memory of Edmund Husserl, New York 1975, 307–325.

24 Vgl. Vf., Renaissance des Menschen? Zum polemologisch-anthropologischen Dis‐
kurs der Gegenwart, Weilerswist 2010, Kap. VI zu Jacques Rancières politischer
Philosophie.

25 BM, 189; MS, 132 f. Dieses Menschliche scheint die Phänomenologie grundsätz‐
lich verfehlen zu müssen, insofern sie keinen Übergang von der inneren Zeit
zur Allzeit kennt, an der jeder teilhaben muss, wie Blumenberg meint (BM, 105,
422). Von dieser Zeit, in der Geburten und Sterbefälle zu datieren sind, wisse
das transzendentale Bewusstsein nichts (BM, 406, 184, 179, 463). Vgl. demgegen‐
über den Begriff einer genuin historischen, datierbaren Zeit in der Hermeneutik
Ricœurs, die in dieser Hinsicht mit der Phänomenologie der Intersubjektivität
(bes. Husserliana XIII–XV) in Verbindung zu bringen ist. In der Tat kommt der

Kapitel X

310

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch eine Politik der Erinnerung macht sichtbar und unsichtbar
(durch Vergessen; vgl. VS, 373). Dabei vergegenwärtigt sie Vergan‐
genes aber nur um den Preis einer unaufhebbaren Fremdheit im
Gegenwartsbezug26, die ihrerseits ihre historische Komponente hat.
Weniger im Lichte einer jederzeit festzustellenden Intransparenz je‐
des Einzelnen für sich selbst, sondern vielmehr angesichts dessen,
»was aus dem Menschen geworden ist«, fordert sie uns heute heraus
und zwingt jeden Versuch einer Beschreibung des Menschen dazu,
sich geschichtlich zu situieren.

Wo dies unterbleibt, erschöpft sich eine direkt bspw. auf den afri‐
kanischen Ursprung des Menschen zurückgehende Kulturanthropo‐
logie am Ende in auch von Philosophen bereits vielfach variierten
Gemeinplätzen wie der Reduktion des Sinns kulturellen Lebens
auf eine Art Notprogramm zur Kompensation biologischer Mängel
(BM, 550 ff.). Dabei vermag kulturelles Leben biologische Zwänge
auch zu suspendieren oder sie, als Zwänge, sogar aufzuheben. Auch
insofern ist der Mensch für Blumenberg ein »Tier, das trotzdem
lebt« und dessen Leben nicht nur deshalb misslingen kann, weil es
sein schieres Überleben nicht zu gewährleisten vermag. Ein nicht
bloß vorläufig überlebendes, sondern besser oder sogar gut geleb‐
tes Leben etabliert eigene Bedingungen eines ›menschlichen‹, z. B.
Andere erinnernden oder möglichst gewaltlos erscheinen lassenden
Lebens, das nicht einfach misslingt, weil es sterblich ist oder sich
keine zureichenden Gründe für sein Dasein auszudenken weiß. Das
seit Robert Musil oft festgestellte Fehlen zureichender Gründe ver‐
urteilt nicht ohne Weiteres zu absoluter Untröstlichkeit (BM, 635).
Es wäre wohl zu verschmerzen, wie Blumenbergs bemerkenswerte
Analyse generativer Zeiterfahrung selbst deutlich macht.27 Eine weit
einschneidendere Herausforderung als das Fehlen zureichender Ant‐
worten auf die notorisch so genannte Sinnfrage ist die gewaltsame
Zerstörung menschlicher Lebensformen, die allzu oft nur noch ein
irreparabel traumatisiertes Überleben gestattet, in dem jede (auch
politische) Technik der Schadensbegrenzung versagt. In diesem Falle

Andere als »Weltzeuge« nur im Lichte dieser Zeit in Betracht (BM, 185 f.); vgl. P.
Ricœur, Zeit und Erzählung III [1985], München 1991, 174.

26 Siehe dazu das Kap. VII in diesem Bd.
27 Hier geht es darum, wie Kinder mit der Tatsache ausgesöhnt werden können,

dass man sie ungefragt »auf die Welt gesetzt, und eigenmächtig in sie herüber
gebracht« hat (Kant); BM, 639–651.

4. ›Zuverlässige‹ Kultur?

311

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haben wir es zweifellos nicht bloß mit einem Misslingen menschli‐
chen Lebens infolge unzureichender Gründe zu tun.

Als ursprünglich nomadisch veranlagtes Lebewesen mag sich der
Mensch tatsächlich als nahezu »unbegrenzt siedlungsfähig« erwie‐
sen haben, wenn man an die geografische Ausbreitung der Gattung
über die Erdoberfläche denkt (ZdS, 149). Auf die Frage aber, was
menschliche Lebensformen über das Vertrauen in einen verlässli‐
chen Erdboden und über den Glauben an solide Dinge hinaus zu‐
verlässig macht angesichts ihrer gewaltsamen Zerstörbarkeit durch
Andere, haben wir nach wie vor keine probate Antwort. Eine verläss‐
lich bewohnbare und gastliche Welt jedenfalls bedarf nicht nur eines
solchen Glaubens, sondern einer »institutionellen Bewältigung«, wie
Blumenberg selbst andeutet (ZdS, 151), der damit zentralen sozial‐
philosophischen Gedanken Hannah Arendts nahe kommt. Institutio‐
nell stabilisierte, gastliche Lebensformen erst versprechen, auf Dauer
zu gewährleisten, dass man – auch als Fremde(r) – in Erscheinung
treten und ›sich sehen lassen kann‹, ohne sofort als Außenseiter
oder gar als Feind eingestuft zu werden. Bildung und Kultur möch‐
te Blumenberg schließlich dieser Maßgabe unterstellt wissen (ZdS,
171 f.). Könnte die Forschung nach entsprechenden »Minimalbedin‐
gungen«, denen menschliche Lebensformen in diesem Sinne genü‐
gen müssten, als ein zeitgemäß revidiertes, diszipliniertes Verfahren
freier Reduktion verstanden werden (ZdS, 232)?

Freilich kann diese Methode weder so frei noch so erschöpfend
praktiziert werden, wie es sich Husserl vorgestellt hat. Dafür bringt
Blumenberg zahlreiche, gewichtige Argumente vor. Folgenreicher
allerdings ist seine Revision des Sinns philosophischer Theorie,
die sich nicht mehr von der Welt abwenden, sondern sich in ihr
»Blößen geben«, d. h. affizieren lassen soll, um sich geradezu als
Disziplin der Aufmerksamkeit zu bewähren, die vom Nächsten und
Selbstverständlichen aus bis in die toten Winkel der Aufmerksamkeit
vordringt, wo wir uns selbst entzogen und fremd sind. Zweifellos
berührt sich die Blumenberg‘sche Theorie-Praxis an dieser Stelle mit
einer inzwischen detailliert entfalteten Phänomenologie des Frem‐
den28, aber auch mit Wittgensteins Insistieren auf einer Kunst der
Beschreibung, die zeigt, was vorliegt, was als ›Sache‹ gegeben oder
originär zum Vorschein zu bringen ist, bevor strikte Begründungen

28 Vgl. Blumenberg, Das Lachen der Thrakerin, 55, 119, 152; ZdS, 348.

Kapitel X

312

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder gar Beweise möglich werden. Allerdings wäre es irreführend
und unfruchtbar, zwischen einer förmlich als Aufmerksamkeit prak‐
tizierten Philosophie einerseits und einem nach Gründen fragenden
Denken andererseits einen unvermittelten Gegensatz zu konstruie‐
ren (ZdS, 346). Denn nur das, worauf wir aufmerksam geworden
(oder gemacht worden) sind, lässt sich begründen; und Gründe
wirken ihrerseits auf die Aufmerksamkeit zurück, die mangels eines
zureichenden Grundes zu leben jedoch nie in einem letzten oder
ersten Grund, in einer arché, in einem Prinzip oder télos zur Ruhe
kommen kann (ZdS, 257).

Für anhaltende Unruhe ist also gesorgt, die das Wechselspiel zwi‐
schen Zeigen und Begründen in Gang halten kann. Aber geht es
hier nur um eine Theorie, die der von Blumenberg immer wieder
beschworenen Selbsterhaltung insofern dient, als sie schiere Lange‐
weile zu vermeiden hilft und auf diese Weise zu einer Humanisie‐
rung der Zeit beizutragen vermöchte (ZdS, 273)? Begäbe sich nicht
eine Philosophie, die v. a. dagegen Vorkehrungen treffen sollte, dass
wir uns selbst zur Last fallen, in diesem Falle in eine tödliche Kon‐
kurrenz mit anderen, viel leichter verfügbaren Formen des Zeitver‐
treibs, die über die angeblich verwundbarste Stelle im »Zeithaushalt
menschlicher Existenz«, das Bewusstsein des Befristetseins eigenen
Lebens, spielend hinweghelfen (BM, 616, 621, 724) – auch wenn der
Verdacht hartnäckig fortbesteht, so werde es nur um so trostloser,
je spektakulärer und ›interessanter‹ man ihm pausenlos aufspielt?
Am Ende erwiese eine derart funktionalisierte Theorie gerade der
Selbsterhaltung den schlechtesten Dienst (ZdS, 257).

Und hat nicht auch die Selbsterhaltung ihre Geschichte, die neu
zu befragen wäre? Sind wir, als zu grundlosem Überleben dem An‐
schein nach Verurteilte, nur infolge des eigenen Todesbewussteins
verwundbar bzw. sensibel? Was ursprünglich bloß kompensatori‐
sche Funktionen gehabt haben mag – von der Aufmerksamkeit eines
schutzlos sichtbaren, aufrechten Lebewesens bis hin zur Vernunft
selbst – konnte »sich später zu den erhabensten Kulturleistungen
verselbständig[en]« (BM, 490). Das zeigt gerade Blumenberg, indem
seine Philosophie die Aufmerksamkeit von ihren bloß biologischen
Funktionen entbindet, um dafür zu sensibilisieren, was ihr ›hinter‐
rücks‹, in toten Winkeln entgeht und ihr nicht salient vor Augen
tritt. Das aber definiert Blumenberg an anderer Stelle als das Frem‐
de, das sich uns in der Nähe und im Nächsten als uns Entzogenes

4. ›Zuverlässige‹ Kultur?

313

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeigt. Weit entfernt, das aufmerksame Subjekt nur einzuschränken
durch Unsichtbares, führt letzteres aber gerade auf die Spur einer
sensiblen Offenheit für Anderes und Andere.29 So gesehen steht in
der Selbsterhaltung nicht bloß das nackte Überleben, sondern der
Sinn eines sich zugleich selbst fremden und sensiblen Lebens auf
dem Spiel.

In diesem Sinne manifestiert sich in Blumenbergs eigenem Den‐
ken menschliches Bewusstsein als »Sensibilität für andere Sensibi‐
litäten – oder die anderer« (BM, 849). Unbedacht bleibt in ihm
freilich, inwiefern dieses Denken die eigenen Begriffe affiziert. Wie
gehen diese Sensibilität und der klassische Begriff der Selbsterhal‐
tung überhaupt zusammen?30 Und wie verschieben sich die Aufga‐
ben der Philosophie, die einerseits ihren Weltbegriff einst auf der
Folie der neuzeitlichen Kosmologie entwickelt hat (am Ende aber
zu der Einsicht gelangt ist, er sei anthropologisch nicht signifikant),
die andererseits aber im verletzbaren Menschen ihren eigentlichen
– als ›Sache‹ nicht einzustufenden – Gegenstand erkennt? Wird
eine verlässliche Welt für dieses verletzbarste aller Lebewesen nicht
nur (wenn überhaupt) durch die kulturellen Lebensformen möglich

29 Diese Offenheit geht so weit, dass in der »Seinsgrundfrage [...] Schuld impli‐
ziert« ist, »wenn man das jeweilige Endglied einer ›Evolution‹ ist«. »Wer über‐
haupt da ist, verdankt das denen, die noch dageblieben waren, als es die anderen
nicht schafften« (MS, 76). Das Wissen, über unzureichende Gründe zum Leben
nicht hinauszugelangen, verblasst vor dieser Einsicht. Die Frage ist allerdings,
ob und wie sie den Begriff der Selbsterhaltung zu revidieren zwingt (vgl. VS,
152). Offenbar erfolgt die menschliche Selbsterhaltung nicht indifferent ange‐
sichts der Sterblichkeit Anderer und des Gewaltanteils an ihr. Damit kommt
Blumenberg einem zentralen, aber gegen die Logik purer Selbsterhaltung und
der je-meinigen Sorge um sich in Stellung gebrachten Gedanken von Levinas
nahe. Vgl. VS, 93 f. Generell hält Blumenberg aber an einer indifferenten Selbst‐
erhaltung fest, die zur Feindschaft Anlass gebe, insofern in ihr der »Urakt der
Usurpation« liege, der besage: »der Andere will auch Ich sein«; und zwar im
Sinne eines »alles auf sich zentrierenden Nullpunktes des Welthorizonts«; BM,
301; MS, 213.

30 Vgl. Vf., Menschliche Sensibilität. Inspiration und Überforderung, Weilerswist
2008; ders. (Hg.), Sensibilität der Gegenwart. Wahrnehmung, Ethik und politi‐
sche Sensibilisierung im Kontext westlicher Gewaltgeschichte. Sonderheft Nr. 17
der Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft, Hamburg 2018.

Kapitel X

314

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden, die auf ein ›kosmisches‹ Vorbild ein für allemal verzichten
müssen?31

Wo Blumenberg selbst diesen Fragen nahekommt, verlässt er end‐
gültig den Weg einer theoretischen Philosophie, die in kathartisch
gewonnener Weltdistanz die Perspektive unendlicher Aufgaben vor‐
gezeichnet und auf dieser Basis seinerzeit versprochen hatte, der
europäischen »Krisis« endgültig abzuhelfen. So kann Philosophie
am Ende nicht mehr in der Kunst bestehen, »sich herauszuhalten«
(MS, 87, 101), um Anderen, die vom rechten Weg der Theorie ab‐
gewichen sind, wieder ein unverlierbares Telos der Gattung einzu‐
schärfen.32 So leer eine solche Philosophie bleiben müsste, wenn
sie ihre Aufgaben nicht im verletzbaren menschlichen Leben selbst
einsichtig gemacht hat, so blind müsste sie allerdings werden, wenn
sie sich distanzlosem Engagement ausliefern wollte. Gerade auf die
rechte Distanz im Logos der praktischen Welt käme es an, die nicht
im schlechten Sinne weltfremd bleiben dürfte, sondern Aufklärung
darüber versprechen müsste, was es heute bedeuten könnte, von
einer ›verlässlichen‹, von uns selbst zu verantwortenden Welt nicht
bloß in fragwürdiger Emphase zu reden.

31 In diesem Sinne, scheint mir, betont Ricœur immer wieder das vouloir vivre
ensemble. Vgl. P. Ricœur, Le Juste 2, Paris 2001, 190; Politique, Économie et
Société. Écrits et conférences 4, Paris 2019, 110.

32 Vgl. in diesem Sinne die Kritik phänomenologischer Geschichtsphilosophie in
BM, 426, 429, 437–441, 446, 455; ZdS, 132.

4. ›Zuverlässige‹ Kultur?

315

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XI
Sichtbarkeit – Aufmerksamkeit – Scham
Zu Jean-Paul Sartre und Hans Blumenbergs
Auseinandersetzung mit der Phänomenologie

1. Blumenberg und die vorläufig letzte Erste Philosophie (318) | 2. Zurück zur Welt?
Menschen in ihrer ›Sichtbarkeit‹ (322) | 3. Aufmerksamkeit und Scham (328) | 4. Aus‐
wege? Andeutungen einer sprachlich sensibilisierten Kultur der Aufmerksamkeit  (340)

Phänomen, das aller Ordnung und allem Ordnen vorangeht [...].
Hier ist das Ungesicherte schlechthin, das schutzlos Ausgesetzte [...].

Nur indirekt, über Bilder und Zeichen, fällt ein diffuses Licht dorthin.
Man glaubt ein hilfloses Neugeborenes zu sehen.1

 
Die Nacktheit ist das Bedürfnis,

seine Existenz zu entschuldigen, [...] die für ihr Dasein Ausreden sucht.2

 
Sichtbar sein und sich selbst dessen bewusst werden, genügt das
bereits, um augenblicklich in die Scham zu stürzen, wie es aus einem
alten Mythos hervorzugehen scheint? Oder bedarf es dazu eines
fremden Blickes? Und hat dieser unweigerlich etwas Beschämendes?
Ruft er also eine Scham originär hervor, zu der es sonst gar keinen
Anlass gäbe? Gilt das am Ende für jede(n) und alles an uns, was
sichtbar und insofern einem ›Blick‹ ausgesetzt ist, der uns der Scham
ausliefert – obgleich wir uns womöglich gar nicht (und für nichts)
schämen würden, wenn wir diesen – zufällig oder immer – auf uns
gerichteten Blick nicht spüren müssten? Sind wir nicht angesichts
jedes Neugeborenen Zeugen eines diskreten Sehens, das keineswegs
unvermeidlich den Charakter schutzloser Auslieferung an fremde
Blicke hat, sondern davor gerade bewahrt?

1 P. v. Matt, …fertig ist das Angesicht. Zur Literaturgeschichte des menschlichen
Gesichts, Frankfurt/M. 1989, 257, 219.

2 E. Levinas, De l’évasion. Ausweg aus dem Sein (frz./dt.), Freiburg i. Br. 2005, 43;
vgl. ders., Carnets de captivité suivi de Écrits sur la captivité et Notes philosophi‐
ques diverses. Œuvres. T. 1, Paris 2009, 87.

317

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vor dem zunächst nur anzudeutenden Hintergrund dieser bis
heute kaum zureichend bedachten Fragen gehe ich im Folgenden
auf Blumenbergs Auseinandersetzung mit der Phänomenologie und
mit dem Phänomen der Scham ein, die spätestens seit Sartre ein
spezielles Verhältnis zur sozialen ›Visibilität‹ unter den Augen Ande‐
rer hat. Dabei steht letztere seither unter dem Verdacht, als solche
bereits eine Scham hervorzurufen, die sie, d.h. die Sichtbarkeit, und
sich selbst vor allen verbergen muss, um im Grenzfall gänzlich zu
verschwinden bzw. als ›Phänomen‹ unkenntlich zu werden. Darin
liegt eine eminente, nicht zuletzt methodische Herausforderung für
eine Phänomenologie, die einst den Anspruch erhoben hat, alles
Erfahrene als solches zum Vorschein zu bringen.

1. Blumenberg und die vorläufig letzte Erste Philosophie

So alt die Philosophie ist, so oft sind Neubegründer aufgetreten,
die für sich in Anspruch genommen haben, erst im Nachhinein
zeigen zu können, worin ihr eigentlicher Sinn zu sehen ist. Durch
sie konnte die Erste Philosophie – »wie bekannt, als Name einer phi‐
losophischen Disziplin von Aristoteles eingeführt«, dann aber durch
den eher »zufällig in Gebrauch geratenen Ausdruck ›Metaphysik‹
verdrängt«3 – ironischerweise immer wieder als deren letzte Erschei‐
nungsform auftreten; vorläufig, versteht sich, also bis auf Weiteres.
Diese Erscheinungsform erst sollte klar machen, worum es der Phi‐
losophie ›eigentlich‹ gehen müsste bzw. seit jeher hätte gehen sollen.
So schien erst Descartes‘ »neuzeitliche Verwirklichung« Platons ur‐
sprüngliche Anliegen wahrhaft zur Geltung gebracht zu haben. Doch
Husserl, der das gleich zu Beginn seiner Ersten Philosophie (1923/4)
suggeriert, ist bekanntlich mit Descartes nach dem gleichen Schema
verfahren.4 Platon und Descartes konnten aus der Sicht Husserls nur
als ›Anfänger‹ einer Philosophie gelten, deren wahrhaften Anfang
erst die Phänomenologie darstellen sollte; und zwar auf fortan un‐
überholbare Art und Weise, so dass das Spiel der Überbietungen
früherer Erster Philosophien endlich in der endgültigen Etablierung

3 E. Husserl, Erste Philosophie, in: Husserliana VII, The Hague 1956, 3.
4 Vf., Prekäre Selbst-Bezeugung. Die erschütterte Wer-Frage im Horizont der Moder‐

ne, Weilerswist 2012, Kap. I.

Kapitel XI

318

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer letzten Ersten Philosophie zum Ende kommen würde, wie
Husserl offenbar hoffte. So wie scheinbar Descartes Platon ›wieder‐
holte‹ (wenn wir dieses scheinbar einfache, tatsächlich jedoch viele
Deutungen zulassende Schema einmal für einen Moment unbefragt
gelten lassen), so beanspruchte Husserl Descartes zu ›wiederholen‹
– aber um künftige Wiederholungen auszuschließen. Ihm, Husserl,
sollte nicht das gleiche Schicksal blühen, das seines Erachtens seinen
Vorgängern zurecht widerfahren war.

Aus Blumenbergs Sicht erneuert Husserl auf diese Weise einen
Mythos vom radikalen Anfang der Vernunft5, so wie es vor ihm
schon Descartes sowie Kant, Hegel, Schelling und andere in ihren
Rekonstruktionen des philosophischen Sinns der Neuzeit getan hat‐
ten, anscheinend ohne zu ahnen, dass nach ihnen noch weitere
›Anfänger‹ mit dem Anspruch auftreten würden, den wahren, letzt‐
gültigen Sinn aller Philosophie zu begründen und insofern als deren
wirkliche Stifter in der Rolle verspäteter, paradoxerweise ihre eigene
Vorgeschichte zeugender »Väter« gelten zu dürfen.6 Der erneute,
radikale Anfang sollte dadurch gewährleistet werden, dass die Philo‐
sophen auf neue Weise ihr angeblich ureigenes Anliegen, das Stau‐
nen, radikal zu begreifen lernten. Staunen sollten sie allerdings nicht
›naiv‹ über irgendwelche Dinge, die ihnen wie der Kosmos erhaben,
wie Kurioses verblüffend oder wie Neuartiges interessant erscheinen
mögen, sondern über sich selbst – als Ort des Erscheinens, an dem
›Phänomene‹ zu Tage treten und wo insofern das Gegebene origi‐
när anzutreffen ist. In diesem Sinne sollten sie die Naivität ihres
anfänglichen Staunens disziplinieren und wenn möglich sogar ganz
überwinden.7

Auf den Spuren Platons und Aristoteles‘ galt schon Hobbes als
das Erstaunlichste nicht die unübersehbare Vielfalt der Erscheinun‐
gen, sondern das Erscheinen selbst.8 Kant und Schopenhauer hatten
den Menschen genauer als dasjenige Wesen ausgemacht, »dem Er‐
scheinungen gegeben sind« (ZdS, 161). Husserl brauchte nur einen

5 H. Blumenberg, Säkularisierung und Selbstbehauptung, Frankfurt/M. 21983, 218.
6 H.-P. Schütt, Die Adoption des »Vaters der modernen Philosophie«. Studien zu

einem Gemeinplatz der Ideengeschichte, Frankfurt/M. 1998; vgl. Blumenberg,
Säkularisierung und Selbstbehauptung, 89, 135, 215, 242.

7 Zu dieser – anfechtbaren – Programmatik vgl. die Zwischenbilanz in Kap. I in
diesem Bd.

8 H. Blumenberg, Zu den Sachen und zurück, Frankfurt/M. 2007, 180 [=ZdS].

1. Blumenberg und die vorläufig letzte Erste Philosophie

319

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schritt weiter zu gehen, um auf den ›wahren Anfang‹ aller Philoso‐
phie zu stoßen, indem er das Gegebene als solches (im Wie seines
Gegebenseins) zum Thema machte – gemäß der viel strapazierten
Devise »Zurück zu den Sachen selbst«, die im Lichte dieses phä‐
nomenologischen Ansatzes ironischerweise als die zunächst stets
›übersehenen‹, insofern überhaupt erst zum Vorschein zu bringen‐
den gelten konnten. Das Gegebene im phänomenologischen Ver‐
ständnis dieses Begriffs ist bekanntlich gerade nicht das angeblich
harte empirische Faktum, das offen zu Tage Liegende, das ohne
Weiteres Sichtbare, scheinbar nicht zu Bestreitende oder gar Selbst‐
verständliche. All das glaubte Husserl wie auch das Phantasierte und
Imaginierte erst einmal diversen Verfahren der Reduktion so unter‐
werfen zu müssen, dass als letzte Bürgschaft des Gegebenen nur
ein transzendentales Ich als »Residuum der Weltvernichtung« übrig
bleiben konnte, wie er meinte.9 Als phänomenologisch ›vernichtet‹
galt ihm jegliche reale Welt nicht etwa realiter, sondern nur insofern,
als die Geltung des diesem Ich Erscheinenden (als des eigentlich
Gegebenen) aufgehoben bzw. durch ein mehrstufiges Verfahren der
epoché nur vorübergehend suspendiert betrachtet werden sollte.

Infolge dieser Reduktion konnte dieses Ich selbst nicht mehr als
real der Welt eingefügt und ihr zugehörig aufgefasst werden. Es
schien seinerseits gar keinen »Weltbedarf« zu haben, wie Blumen‐
berg notiert, und sich geradezu als ›weltfreies‹ derart selbst zu
genügen, dass man glauben konnte, es sei zu vollkommen freier
eidetischer Variation des Erscheinenden befähigt und könne folglich
dessen reines Wesen herauspräparieren, das einem naiven, verblüff‐
ten oder neugierig realer Welt verhaftet bleibenden Staunen niemals
zu Gesicht komme, wie Husserl offenbar annahm.

Blumenberg verwirft all das und hält dagegen: Niemandes Zuge‐
hörigkeit zur Welt ist je gänzlich aufzuheben oder zu suspendieren.10
Die Evidenz eines reinen und neuen Angefangenhabens kann nicht
erbracht werden (ZdS, 24 f.). Die Methode der eidetischen Variation
ist weder ganz frei noch jemals erschöpfend. Für letzteres gibt es
überhaupt kein klares Kriterium (ZdS, 10, 66 f.). Man wird also

9 Vgl. ZdS, 254; E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänome‐
nologischen Philosophie [1913], Tübingen 41980, §49; P. Ricœur, A l’école de la
phénoménologie, Paris 1986, 111.

10 Vgl. ZdS, 240 ff., 248 f., 252–4.

Kapitel XI

320

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


niemals wissen, ob man ein ›reines‹ bzw. von Unwesentlichem hin‐
reichend ›gereinigtes‹ Wesen zum Vorschein gebracht hat (ZdS, 20).
Kein Versuch, dies zu tun, kommt je über eine unüberwindliche Vor‐
läufigkeit hinaus (ZdS, 131). Eine im phänomenologisch ›reduziert‹
Gegebenen aufzufindende Ur-Sache ist ein Phantom, dem man ganz
umsonst nachjagt.11 Das Bewusstsein, dem Husserl die originäre
Zeitigung des Erscheinenden zuschreibt und von dem er annahm,
dass es »selbstkonstitutiv und ‑restitutiv« so funktioniert, dass seine
Leistungen Aufschluss geben dürften über ihr Zustandekommen,
wird sich selbst niemals transparent genug.12 Es ist also illusorisch,
zu glauben, dass sich das Bewusstsein vollständig, apodiktisch und
adäquat über sich selbst aufklären kann. Überdies hat es als Mani‐
festation eines reinen Ichs kein Verhältnis mehr zum Leib und zu
dessen Hinfälligkeit in der Zeit. Es hält von der phänomenologisch
reduzierten bzw. »vernichteten« Welt (ZdS, 25) ganz und gar unbe‐
teiligt genauso Abstand wie vom Anderen, zu dem es, zunächst allein
von sich selbst ausgehend, niemals mehr überzeugenden Zugang
finden kann, mag es sich auch noch so sehr um Einfühlung, Empa‐
thie oder Sympathie bemühen (ZdS, 26, 45). Letztlich bleibt ihm
– diesem extramundanen, innerweltlich weder affizierbaren noch
interessierten Subjekt – »alles Menschliche fremd«.13 Als jeglicher
Innerweltlichkeit enthobenes ist es weder zur Welt gekommen, noch
kann es sterben. Und von der Zeit weiß es zunächst allenfalls, dass
sie vergeht und alles Gegebene affiziert. Darüber hinaus verrät es
tatsächlich von den diversen Zeiten des Alltags und der Arbeit, des
Tages und der Ruhe, der Rhythmen der Wochen, Monate und Jahre,
ihres Vergehens und ihrer traurigen Vergeudung keine Spur mehr.14

Wie sollte die Phänomenologie unter diesen Voraussetzungen zur
viel zitierten »Rettung der Phänomene« (ZdS, 190) je ungeschmä‐

11 Vgl. Kap. IX, 3 in diesem Bd.
12 ZdS, 19, 43, 321.
13 ZdS, 26, 29. Phänomenologischer Theorie als vermeintlich mühelosester Aus‐

übung von Anschauung setzt Blumenberg eine verschärfte Beteiligung an der
Welt entgegen (ZdS, 32, 82).

14 Man vergleiche nur die Vielfalt von Zeiten, die etwa Aaron J. Gurjewitsch in
seinen Beschreibungen mittelalterlichen Lebens zur Sprache bringt, aber auch
Attribute wie in der Rede von ›verschwendeter‹ Zeit. A. J. Gurjewitsch, Das
Weltbild des mittelalterlichen Menschen, München 31986. Sogar die historische,
datierbare, endliche Zeit ist bei Husserl weitgehend zu vermissen. Vgl. P. Ricœur,
Zeit und Erzählung. Bd. I [1983], München 1988, 50; ZdS, Kap. XII/XIII.

1. Blumenberg und die vorläufig letzte Erste Philosophie

321

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lert beitragen können? Und wie sollte von ihr unter diesen Vor‐
aussetzungen Widerstand dagegen zu erwarten sein, dass letztere
in Verlust zu geraten drohen, wenn jenen Recht zu geben ist, die
befürchten, ungeachtet aller Rede von Erfahrung, auf deren metho‐
dische Sicherstellung in der Form von Erfahrungswissenschaften
man in der Neuzeit so viel Wert gelegt hat, drohe uns gerade das Er‐
fahrene als solches abhanden zu kommen? Können die Phänomene
wirklich als ›gerettet‹ gelten, nachdem es nun seit über 100 Jahren
eine Wissenschaft namens Phänomenologie gibt, wenn auch gewiss
nicht mehr (wie von Husserl lange erhofft) als »strenge« Disziplin,
die Vergleiche etwa mit der Mathematik, mit der Physik oder der
Biologie aushalten könnte? Oder sind sie gar nicht zu retten – jeden‐
falls nicht durch ›Phänomenologie‹ bzw. durch das, was Husserl
und seine loyalen Schüler dafür ausgegeben haben? Wenn nicht,
wie stellt sich uns die »Krise« dann dar, auf die Husserl von seinen
Logischen Untersuchungen (1900) bis hin zu seiner späten Apologie
der Europa angeblich ›ursprünglich‹ innewohnenden Vernunft noch
Mitte der 1930er Jahre Antwort zu geben versuchte?

2. Zurück zur Welt?
Menschen in ihrer ›Sichtbarkeit‹

Für Blumenberg war die Lage klar, nachdem er die skizzierte Kri‐
tik der Phänomenologie erwogen und jenen Wissenschaftsanspruch
längst weit hinter sich gelassen hatte15: Von den »Sachen« muss
die Philosophie zurück zur Welt finden (ZdS, 153), von der sie sich
in dem Ansinnen abgewandt hatte, endlich dem Gegebenen bzw.
dem Erfahrenen als solchem gerecht werden zu wollen. Der Preis
dafür war eine enorme deskriptive Verarmung, wie sich besonders
an der reichlich vorhandenen Literatur zur Phänomenologie der
Zeit belegen lässt. Was weiß diese Phänomenologie noch von der
Vielfalt der Zeiterfahrung, von der gestundeten, verschwendeten,
verlebten, verlorenen und vertanen, aber auch geschenkten Zeit, von
der Gewalt der alles vernichtenden Zeit und von den Zeiten viel‐

15 Die mannigfaltigen Gründe dafür, die nicht unwesentlich mit Blumenbergs
Metaphorologie und mit seiner Theorie ›mythischen‹ Erzählens zu tun haben,
können hier nicht im Einzelnen diskutiert werden.

Kapitel XI

322

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fältiger Gewalt16, die doch nur einem leibhaftigen, geschlechtlichen
und individuierten Leben, nicht aber einem transzendentalen Ich
oder einem »zum Dasein anonymisierten« Wesen widerfahren kann
(ZdS, 177 f.)? Weiß ein derart »weltunbedürftiges« Ich oder Dasein
überhaupt von der Zerstörbarkeit von allem und jedem (ZdS, 262,
265)? Und, wenn nicht, was weiß es dann von der europäischen
Geschichte (ZdS, 257)?

Auf den ersten Blick liest sich Blumenbergs Phänomenologie-Kri‐
tik so, als gelte es vom Mythos einer radikalen und endgültigen
Neubegründung der Philosophie, so wie Husserl ihn zur Geltung
gebracht hatte, Abschied zu nehmen und sich dem ›menschlichen‹,
rückhaltlos verweltlichten und der Welt ausgesetzten Leben wieder
zuzuwenden, auch auf die Gefahr hin, dabei jeglichen strengen
Wissenschaftsanspruch preisgeben zu müssen. Die so aufzufassende
Devise ›von den Sachen zurück zur Welt‹, die man Blumenberg
gewiss zuschreiben kann, wirft allerdings die Frage auf, ob sie darauf
hinausläuft, zur Welt selbst gar keine Distanz mehr aufbringen zu
können – oder, falls doch, um was für eine Art von Distanz es sich
dann handeln könnte und in welcher ›Nähe‹ oder ›Entfernung‹ man
sich zu den Phänomenen halten müsste, um Philosophie überhaupt
noch möglich erscheinen zu lassen. Würde sie sich ›distanzlos‹ zur
Welt verhalten oder gar in ihr aufgehen, wäre es auch um das Stau‐
nen, ihre angeblich älteste, verlässlichste und beständigste Quelle,
geschehen.

Ich möchte im Folgenden dieser Frage mit Rücksicht auf die
zentrale Bedeutung nachgehen, die in Blumenbergs – nach wie vor
wenigstens der Phänomenologie geistesverwandten17 – Beschreibung
des Menschen der Sichtbarkeit zukommt, der wir ausgesetzt sind

16 F. Hartog, Régimes d’historicité: Présentisme et expériences du temps, Paris 2011;
Vf., Zeit-Gewalt und Gewalt-Zeit. Dimensionen verfehlter Gegenwart in phäno‐
menologischen, politischen und historischen Perspektiven, Zug 2017.

17 Es ist im verfügbaren Rahmen allerdings nicht möglich, Blumenbergs Verhältnis
zur Phänomenologie oder wenigstens zu Husserls Vorstellung von ihr umfas‐
send zu entfalten. So bleibt u.a. seine Theorie der Lebenswelt ausgeblendet,
zumal sie für die hier zentrale Fragestellung nicht von einschlägiger Bedeutung
ist. Ohnehin kann die Lebenswelt als solche nach der Auffassung Blumenbergs
aufgrund der Selbstverständlichkeit, mit der man in ihr lebt, im Grunde gar
nicht Thema der Phänomenologie werden (vgl. H. Blumenberg, Beschreibung
des Menschen, Frankfurt/M. 2006 [=BM], 50, 72, 77, 230, 815).

2. Zurück zur Welt? Menschen in ihrer ›Sichtbarkeit‹

323

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und der wir uns gezwungenermaßen oder freiwillig auch selbst aus‐
setzen. Nachdem Blumenberg auf das »unaufhaltsame Vorkommen
des Menschen in der Phänomenologie« aufmerksam gemacht hat‐
te18, der es offenbar nicht gelingen konnte, sich derart distanziert
bzw. phänomenologisch reduziert zur Welt zu verhalten, wie es
Husserl verlangt zu haben schien, führt sein Versuch einer Beschrei‐
bung des Menschen zu einer massiven Wiederkehr des Anderen,
der als Fremder und potenzieller Feind ›hinterrücks‹ auftauchen
kann. Das mache den Menschen verwundbarer als jedes andere
Lebewesen, behauptet Blumenberg an anderer Stelle.19 Von dieser
paläoanthropologisch nach Blumenbergs Dafürhalten ohne Weiteres
einleuchtenden Einsicht verrate die Phänomenologie des Anderen,
so wie sie v. a. seit den Cartesianischen Meditationen (1929) zur
Geltung gekommen ist, so gut wie nichts. Infolgedessen gerate auch
die unauflösliche Verknüpfung aus dem Blick, die zwischen unserer
leibhaftigen Existenz einerseits und menschlicher Intersubjektivität
andererseits bestehe (ZdS, 174). Bringt nicht Husserl in der Tat
nur ein ›sehendes‹ Bewusstsein zur Sprache, das sich niemals als
seinerseits gesehenes realisieren muss? Und wenn es realisiert, dass
der eigene Körper gesehen wird, kann es sich das nicht in jedem Falle
wiederum in der Form eines geistigen Blicks vergegenwärtigen?

Blumenberg glaubt demgegenüber nicht, dass sich aus vermeint‐
lich evidenten, monologisch gewonnenen Einsichten eines transzen‐
dentalen Bewusstseins ableiten lässt, was es bedeutet, selbst, und
zwar leibhaftig, ›mit Haut und Haaren‹, sichtbar zu sein. Stattdessen
rekurriert er auf anthropologische Befunde, deren methodologischer
Status allerdings kaum weniger anfechtbar ist. Ohne sich wirklich
auf das Feld paläoanthropologischer Forschung zu begeben, glaubt
Blumenberg ohne Weiteres zu wissen bzw. ›beschreiben‹ zu können,
was es für ein aufrecht gehendes Lebewesen wie den frühen Men‐

18 Vgl. ZdS, 173, 114. Bei Husserl findet Blumenberg vergessen, dass wir es sind,
die die eidetisch und transzendental reduzierte Erfahrung haben, machen oder
durchleiden (BM, 12 f., 814). Posthum zur Veröffentlichung gelangt ist mit
diesem Werk Blumenbergs eine tiefgreifende Kritik der Phänomenologie, die
ursprünglich hatte auf eine phänomenologische Anthropologie hinauslaufen
sollen. Dann aber wurde dieser zunächst vorgesehene Titel verworfen, worauf
bereits hingewiesen wurde (vgl. das Kapitel X, 1 in diesem Bd.) (BM, 897).

19 H. Blumenberg, Die Vollzähligkeit der Sterne, Frankfurt/M. 2000, 378 f. Siehe
dazu auch das vorangegangene Kap. X, 1.

Kapitel XI

324

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen, der den Schutz der Urwälder verlassen hat, bedeuten musste,
sich ungeschützt in der Savanne oder Steppe als sichtbar zu realisie‐
ren. Auf jeden Fall müsse sich die intentionale Aufmerksamkeit, die
sich daraus ergibt, als lebensdienlich erweisen (ZdS, 134). In diesem
Zusammenhang ist vom Primat der Selbsterhaltung die Rede (ZdS,
163), dem auch jede Reflexion zunächst gehorchen müsse angesichts
eines allseits sichtbar gewordenen, außerordentlich verwundbaren
Leibes, der auf ganz besondere Weise in der Welt vorkommt: Ein
leibliches, inkarniertes Subjekt muss realisieren, dass es gesehen
wird, wenn es selbst sehen will.20 Genau das sei der Ursprung der
Reflexion sowie der »Rücksicht« und der »Vorsicht« (BM, 140, 143).
Ein solches, dorsal ungeschütztes Subjekt, das realisiert, wie Andere
es hinterrücks ›angehen‹ können, sieht sich zur Prävention genötigt.
Am Anfang der Kulturgeschichte der Gattung steht unter diesen
Vorzeichen der Primat der Fremderfahrung (BM, 825 f.), die immer
schon mit der durch keinen Standpunkt- oder Ortswechsel zu be‐
hebenden Intransparenz des Anderen (BM, 661) zu rechnen hatte,
der hinterrücks grundsätzlich jederzeit auf bedrohliche Weise auf‐
tauchen kann. Leiblich existierende Subjekte bleiben in Anbetracht
ihrer ungeschützten Sichtbarkeit auch dann noch grundsätzlich au‐
ßerordentlich exponiert, ortbar, a tergo verfolgbar und vernichtbar
(BM, 279, 284 f.), wenn kulturell entschärfte Bedingungen ihrer Visi‐
bilität zum Zuge kommen, die gewährleisten sollen, dass man sich
weitgehend ungefährdet sehen lassen kann.21

Das kann infolge durchgreifender Normalisierungsprozesse so
weitgehend geschehen, dass die anthropologische Grundbedingung
menschlichen Lebens, dass jede(r) grundsätzlich jederzeit sichtbar
und dadurch auch gefährdet ist, als solche ganz in Vergessenheit
gerät. Man muss, heißt das, auf diese Grundbedingung sowie auf
ihre Konsequenzen überhaupt erst aufmerksam (gemacht) werden.
»Sache« wird dann, was durch Aufmerksamkeit sichtbar (gemacht)
wird. Von sich aus »Sache« ist insofern gar nichts. Als »Sache«
kommt vielmehr infolge der Aufmerksamkeit originär und zugleich
nachträglich überhaupt erst zum Vorschein, was womöglich zuvor

20 Von der wichtigen, bei Blumenberg so weit ich sehe noch nicht behandelten
Frage, wie dies unter Bedingungen der sog. Neuen Medien zu reformulieren
wäre, ist hier abzusehen.

21 Ich knüpfe hier an das Kap. X, 3 wieder an.

2. Zurück zur Welt? Menschen in ihrer ›Sichtbarkeit‹

325

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch eine bereits normalisierte, weitgehend störungsfreie Sichtbar‐
keit überspielt und unkenntlich geworden war.22

Der Phänomenologie wirft Blumenberg vor, diese auf die Spur
der fraglichen »Sachen« führende Rolle der Aufmerksamkeit weitge‐
hend übersehen zu haben.23 Dagegen verspreche »Aufmerksamkeit
auf die Aufmerksamkeit« – ein »iteratives Phänomen« – überhaupt
erst bzw. zurück zu den »Sachen« zu führen (ZdS, 191, 345).24 Da‐
bei kann es gewiss nicht allein um erzwungene Aufmerksamkeit
unter der Bedingung perzeptiver Fülle (ZdS, 200) oder um Aufmerk‐
samkeit auf das Nächstliegende oder Vordergründige gehen. Und
Blumenberg weiß, dass es eine Vielzahl von Aufmerksamkeiten gibt
– von der intensiven und gespannten über die abwartende und
selbstvergessene (ZdS, 192, 197) bis hin zur ›gleichschwebenden‹
Aufmerksamkeit psychoanalytischer Praxis. Eine reine Aufmerksam‐
keit gibt es nicht (ZdS, 96 f.), nur ein vielfältiges Aufmerken gemäß
jeweils höchst unterschiedlicher Befähigungen, Maßstäbe, optimaler
Distanzen, Aufmerksamkeitsspannen usw. (ZdS, 72).

Nirgends aber wird die Aufmerksamkeit als solche derart heraus‐
gefordert wie dort, wo Aufmerksamkeit auf Aufmerksamkeit trifft,
so dass man auf sie selbst, als solche, aufmerksam wird. Während
geschärfte und gespannte Aufmerksamkeit auch im Verhältnis zu
bedrohlicher Natur und gefährlichen Tieren gefragt ist, kommt es
zur Aufmerksamkeit auf Aufmerksamkeit als solche nur zwischen
Menschen. Nur sie zwingen sich und Andere auch, sich zu fragen,
inwiefern Aufmerksamkeit überhaupt als solche gelten kann. Und das
können sie nur in Verhältnissen zueinander klären, in denen die
Aufmerksamkeit der Einen von der der Anderen abweicht – bis zu
einem Punkt, wo sie paradoxerweise auch als ganz und gar unauf‐
merksam erscheinen kann. Was dabei auf dem Spiel steht, ist nicht
evident, sondern muss gezeigt und sichtbar gemacht werden. Prakti‐

22 Wo etwas oder jemand originär und im Zeichen der Nachträglichkeit ›zum Vor‐
schein kommt‹, spreche ich wie bereits in Kap. VIII, 4 von einer Realisierung,
die keineswegs einfach zur Kenntnis nimmt, was vorher und unabhängig von
ihr schon ›real‹ war.

23 ZdS, 79 f., 95, 198.
24 Um überhaupt etwas sehen, besser sehen, mehr sehen oder mehr als nur sehen

zu lassen? Das bleibt hier offen (vgl. ZdS, 350).

Kapitel XI

326

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ken des Zeigens, Sichtbarmachens und Beschreibens25 müssen an
die Stelle von Beweisen und Begründungen treten, wo es zunächst
einmal darum geht, ob etwas überhaupt vorliegt, was Andere ›sehen‹
oder nicht ›sehen‹, was ihrer Aufmerksamkeit entgeht oder was sie
übersehen, was sie wahrnehmen oder ignorieren. Diese Praktiken
müssen an Andere adressiert werden, Andere aufmerksam machen
und es ermöglichen, dass man sich aufmerksam machen lässt, so
dass man nachher womöglich (besser) ›sieht‹, was man zuvor über‐
haupt nicht oder schlecht ›gesehen‹ hat; und zwar nicht nur in der
engeren visuellen Bedeutung des Wortes.

Zunächst steht dann gegebenenfalls Beschreibung gegen Beschrei‐
bung (ZdS, 70) von mehr oder weniger Aufmerksamkeit und Unauf‐
merksamkeit; und an der Aussicht auf eine neutrale Beschreibungs‐
sprache ist ebenso zu zweifeln wie an der Möglichkeit eines Archivs,
das Fortschritte der Beschreibung sicherstellen könnte (ZdS, 93 f.,
110 f.).26 Was als geringere Aufmerksamkeit beschrieben wird, gerät
unversehens zum Vorwurf. Und wo mehr, genauere, schärfere und
ausdauerndere Aufmerksamkeit verlangt wird, werden sich die Be‐
treffenden gegen sie überfordernde Zumutungen zur Wehr setzen.
Aufmerksamkeit wird überhaupt nur als von Anderen abweichen‐
de als solche eigens thematisch, ohne dass eine von sich aus klare
und eindeutige Grenze erkennbar wäre, an der sich zeigen könnte,
wer wie aufmerksam ist oder sein sollte. Selbst in geteilter Aufmerk‐
samkeit wissen wir nicht, ob je die Aufmerksamkeit der Einen der
Aufmerksamkeit der Anderen entsprechen oder ob sie mit ihr kon‐
gruent sein kann. Allenfalls kann sie sich praktisch bewähren in der
Form gemeinsamer Zuwendung zu dem, was jeweils Aufmerksam‐
keit verlangt.

25 Wobei hier eine besondere Nähe zu Wittgenstein nicht zu übersehen ist, ohne
dass es zu einer schlichten Umkehrung des alten »Ordnungsrufes« res non
verba käme. Durch gute Beschreibung die fraglichen ›Sachen‹ besser verste‐
hen zu wollen, ohne sich auf einen anfechtbaren Evidenzbesitz seitens eines
phänomenologisch ›reduzierten‹ Subjekts zu berufen, das die reale Welt (bzw.
deren Geltungsdimension) ›vernichtet‹ hat, in ihr selbst nicht vorkommt und
womöglich nicht einmal an deren Existenz noch ein Interesse hat, so lautet
zusammengefasst die methodologische Schlussfolgerung, die Blumenberg schon
in Zu den Sachen und zurück (346 ff.) gezogen hatte.

26 Ein solches Archiv der Beschreibungen gibt es offenbar nicht, weil man eigent‐
lich nicht vorankommt, glaubt Blumenberg (ZdS, 110 f.).

2. Zurück zur Welt? Menschen in ihrer ›Sichtbarkeit‹

327

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Aufmerksamkeit und Scham

Par excellence zeigt sich die Bedeutung doppelsinnig geteilter Auf‐
merksamkeit im Fall der Scham, die uns auf Spuren einer terra inco‐
gnita27 menschlichen Seins führt, das sich allenfalls in Weisen des
Verbergens zeigt.28 Auch Scham muss sich zeigen, andernfalls könn‐
te von ihr gar nicht die Rede sein. Aber sie zeigt sich in Weisen des
Sich-Verbergen-Wollens sowohl vor Anderen als auch vor sich selbst,
wenn jemand sein Gesicht abwendet und am Ende vom Erdboden
verschluckt werden will, um nicht länger äußerst beschämender
Scham ausgesetzt zu bleiben – weder im Verhältnis zu Anderen noch
zu sich selbst. Die ›tiefste‹ Scham erst würde sie auch vor sich selbst
ganz verbergen, so dass der zuvor sich Schämende schließlich nichts
mehr von ihr wüsste. Daraus ergeben sich schwierigste Probleme der
Beschreibung. Tendiert Scham dahin, sich und ihren Gegenstand,
das Beschämende ebenso wie die Beschämten zum Verschwinden zu
bringen, wenn es um keinen Preis mehr zu ertragen ist, ihr weiter
ausgesetzt zu sein, brennt sie dann nicht gleichsam ein Schwarzes
Loch in unser soziales Sein, von dem sich nichts weiter sagen lässt,
nachdem die Scham und das Beschämende als solches in ihm un‐
sichtbar geworden ist? Und wie sollten wir je selbst davon adäquat
sprechen können, wenn wir allenfalls an den Rand äußerster Scham
gelangen, wo sie unbedingt verlangt, unsichtbar zu werden, es aber
noch nicht ganz dazu kommen konnte?29

Trifft es zu, dass wir gar nicht von äußerster Scham sprechen
können, die sich mit Erfolg ganz und gar unkenntlich gemacht hat,
dann wird es allenfalls möglich sein, von relativ großer und tiefer
Scham und Beschämung zu sprechen. Und das allenfalls indirekt,
diskret; denn alles andere würde verlangen, dass wir den abgrün‐

27 Der Phänomenologie scheint Blumenberg vorzuwerfen, dass sie aufgrund ihrer
platonischen Erblast letztlich gar keine solche terra incognita kenne, die es erst
zu erforschen gelte. H. Blumenberg, Phänomenologische Schriften 1981‒1988,
Berlin 2018, 46 [=PS].

28 Seit Heidegger und besonders seit Derrida steht der Verdacht im Raum, alles,
was sich zeigt, werde unvermeidlich durch zugleich sich ihm Entziehendes
konterkariert. Davon sehe ich hier jedoch ab, wo es um die Spezifität eines
Sichselbstverbergenmüssens und ‑wollens geht. Vgl. J. Derrida, Die Schrift und
die Differenz, Frankfurt/M. 1976, 47.

29 Von der an dieser Stelle sich geradezu aufdrängenden Problematik des Unbe‐
wussten muss ich im verfügbaren Rahmen ebenfalls absehen.

Kapitel XI

328

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


digen Grund gerade dessen, was wir zu verbergen suchten, ohne
damit bereits ganz zum Erfolg gekommen zu sein, benennen und
infolgedessen die Scham selbst wieder auf den Plan rufen müssten.
Stattdessen sprechen wir indirekt von Scham, unter der suggestiven
Voraussetzung, jede(r) könne und müsse wissen, was gerade im
Fall der tiefsten, äußerst beschämenden Scham gemeint ist, woher
sie rühren und wohin sie führen kann. Dagegen würde direktes,
indiskretes Thematisieren größter bzw. tiefster Scham bereits voraus‐
setzen, dass man sich von ihr lösen und womöglich sogar befreien
konnte. Ob das überhaupt möglich bzw. ob denkbar ist, dass sich
wirkliche Schamlosigkeit einstellt, die nicht etwa Scham verletzt,
sondern die Scham so neutralisiert, dass es nicht erneut zu größter
bzw. tiefster Scham mehr kommen kann, ist ein wunder Punkt in
der weitläufigen Diskussion um dieses merkwürdige, paradoxe Phä‐
nomen, das sich nur in Weisen des Sichverbergens zeigen kann. Das
gilt vom flüchtigen Erblassen und nur vorübergehend niedergeschla‐
genen Augen, die der Wahrnehmung eines peinlichen Missgeschicks
durch Andere und ihres beschämenden Blicks ausweichen, über
den Beginn eines ›neuen Lebens‹ anderswo, nachdem man sich der
durch ihre schiere Präsenz vor Ort oder digital und virtuell ständig
erneuerten Scham nicht mehr gewachsen fühlt, bis hin zur völligen
Verdrängung tiefster Scham, die doch keine wirkliche Befreiung von
ihr bewirken kann.

Scham, als Ausdruck menschlicher Sensibilität30 für Beschämen‐
des, kann am Ende dahin führen, sich selbst, als irreversibel ganz
und gar Beschämten, vollständig zum Verschwinden bringen zu wol‐
len, um buchstäblich im Erdboden zu versinken; und zwar so, dass
man nicht einmal mehr erinnerbar ist. Intensive Scham nimmt die‐
se (moralische) Selbstvernichtung ineins mit der intendierten Ver‐
nichtung des Beschämenden vorweg und beschwört so zwei hoch‐
ambivalente Rettungsmöglichkeiten herauf: Eine Rettung in völlige
Unsichtbarkeit müsste letztlich das eigene Leben kosten. Wer sich
dagegen davor bewahren will, muss das Leben mit einer residualen
Sichtbarkeit erkaufen, der er nicht ausweichen kann – es sei denn
durch weitestgehende Verleugnung der Scham. Im einen Fall gelänge

30 Ein reichhaltiges, noch kaum ausgeschöpftes Thema bei Blumenberg, das hier
nur gestreift werden kann. Vgl. besonders Blumenbergs Bestimmung menschli‐
chen Bewusstseins als »Sensibilität für andere Sensibilitäten« in BM, 849.

3. Aufmerksamkeit und Scham

329

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Rettung um den Preis der eigenen Vernichtung, im andern Fall
um den Preis weitgehender Verleugnung in einem weiterhin redu‐
ziert sichtbar bleibenden Leben. So oder so zielt die Scham, in die
man stürzt31, darauf ab, nicht nur für sich selbst, sondern mehr noch
für Andere unsichtbar zu werden (deren ›Blick‹ man womöglich
jedoch ausgesetzt bleibt; sei es auch nur als unbewusstem und inter‐
nalisiertem). Diese Scham kommt deshalb niemals als Gegenstand
direkter Rede beschämter Subjekte über sich selbst zur Sprache,
sondern wird stets nur indirekt und mehr oder weniger indiskret
im Verhältnis zu Anderen Thema, die sie empfinden mögen (oder
empfinden sollten, obwohl sie sie scheinbar nicht empfinden).

Wer sich schämt, verbirgt sich auf die eine oder andere Weise,
sei es vorübergehend oder endgültig, sei es in vorläufig nicht ganz
abzuwendender Sichtbarkeit unter den Augen Anderer, sei es infolge
eines radikalen Rückzugs aus jeglichem sozialem Leben. Wer aber
die Scham Anderer zur Sprache bringt, muss das auf indiskrete Wei‐
se tun – vom pädagogischen, seinerseits beschämenden Sprechakt
(»Schäm dich!«) bis hin zur öffentlichen Denunziation angeblich
»schamloser« Subjekte, von denen man behauptet, sie würden sich
in keiner Weise schämen, nicht einmal für »unverschämteste« Über‐
tretungen von ethischen, moralischen oder rechtlichen Normen, die
Andere erröten lassen würden oder die ihnen als schlechterdings
inakzeptabel gelten oder als »undenkbar« und »unvorstellbar« vor‐
kommen.

So weit erstreckt sich das Reich der Scham bzw. der Beschämung:
zwischen intimem, niemand anderem mehr sich zu erkennen ge‐
bendem Selbstverhältnis einerseits und öffentlicher Brandmarkung
(shaming), zwischen Verschwindenwollen aus jeglicher Sichtbarkeit
und Gezerrtwerden ins volle Licht der Öffentlichkeit, von der man
behauptet hat, in ihr könne »alles allen sichtbar« werden.32 Dabei ist
durch nichts − im Zeichen der sog. Neuen Medien weniger denn je
− verbürgt, dass sich jede(r) bei bestimmten Gelegenheiten (für das
Gleiche und auf die gleiche Art und Weise) überhaupt schämt. Und
genauso wenig ist sicher, dass Praktiken öffentlicher Beschämung
stets Erfolg haben. Im Gegenteil: wir haben allen Grund, in beiden

31 Im Gegensatz zu der Scham, die man geradezu öffentlich für sich in Anspruch
nehmen kann, s.u.

32 Vgl. H. Arendt, Vita activa oder Vom tätigen Leben, München, Zürich 41985, 49 ff.

Kapitel XI

330

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinsichten mit radikaler Schamlosigkeit und Nichtbeschämbarkeit
zu rechnen.33

Nach Blumenbergs Beobachtung bewegt sich menschliche Kultur
ungeachtet dessen jedoch zwischen einer Scham, die im Grenzfall
unsichtbar wird, indem sie den Beschämten selbst zwingt, sich
nicht mehr sehen zu lassen (BM, 792), einerseits und öffentlicher
Beschämbarkeit andererseits, um zu gewährleisten, dass man sich
so weitgehend wie möglich ungefährdet ›sehen lassen‹ kann. Dieser
Ausdruck erweist sich bei näherem Hinsehen allerdings als außer‐
ordentlich vieldeutig. Er bezieht sich zunächst darauf, nicht damit
rechnen zu müssen, hinterrücks physisch angegriffen zu werden,
also auf die Sicherheit öffentlicher Räume und auf die in ihnen
zu genießende Freizügigkeit. Darüber hinaus bezieht er sich auf
das soziale Ansehen34 das man ›verlieren‹ kann – ebenso wie das
vielfach mit ihm gleichgesetzte ›Gesicht‹, das Blumenberg als den
eigentlichen »Ort der Verwundbarkeit« eines jeden auffasst (BM,
860, 865). Letztere erschöpft sich allerdings nicht in der Anfecht‐
barkeit des Ansehens, geht es doch darum, sich als Mensch, aber
auch als diese(r) oder jene(r) Einzelne ›zeigen‹ zu dürfen, ohne
dabei auf das, was sich da jeweils ›zeigt‹, reduziert zu werden.35

Das Gesicht offenbart auch das, was in der physischen und sozialen
›Sichtbarkeit‹ des Anderen nicht aufgeht. In diesem Sinne kann man
sein Gesicht ironischerweise gerade dadurch ›verlieren‹, dass man
auf seine Sichtbarkeit reduziert wird, so dass ein ›Bildnis‹ von den
Betreffenden möglich wird.

Die Bedeutung des fraglichen Ausdrucks (›sich sehen lassen kön‐
nen‹) erweist sich demnach als eigentümlich überdeterminiert. Ge‐

33 So bekennen zivilgesellschaftliche Repräsentanten der russischen Memorial-Be‐
wegung, die sich seit langem vor allem den Opfern und Überlebenden der
stalinistischen Sowjetunion widmet, um sie wenigstens nachträglich zu würdi‐
gen, angesichts des gerade eben (28.12.2021) vom höchsten russischen Gericht
ausgesprochenen Verbots ihrer Tätigkeit Scham angesichts dessen, was ihrer
Ansicht nach eine schamlos ihre Macht missbrauchende Autokratie mit Russ‐
land angerichtet hat. Ob diese sich auf diese Weise beschämen lässt, muss man
allerdings bezweifeln.

34 Früher auch die Ehre genannt (BM, 857).
35 Zu einem von Blumenberg in Betracht gezogenen »Recht auf Opazität« vgl. BM,

802. Ob es hier wirklich um mehr als nur eine nicht justiziable Diskretion gehen
kann, wäre eigens zu diskutieren.

3. Aufmerksamkeit und Scham

331

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


meint ist (a) die Erwartung, nicht ›hinterrücks‹ gewaltsam gefährdet
zu werden, aber auch (b) das Wissen um die möglichen Folgen
dessen, dass man ›gesehen‹ werden kann – und zwar in allen,
nicht nur visuellen Bedeutungen dieses Wortes. Gemeint ist weiter
(c) die Erwartung, sich als dieser oder jener Mensch, Einzelne(r),
Fremde(r), Außenseiter(in)..., Anderen zeigen zu dürfen, ohne dabei
(d) auf seine physische, soziale, politische... Visibilität reduziert zu
werden. Schließlich führt das Gesicht auf die Spur gerade dessen,
was darin niemals aufgeht. Das jedenfalls wurde immer wieder in
der Philosophie des menschlichen Gesichts36 und in einer weitläu‐
figen Literatur zur Geltung gebracht, die bezeugt, dass es ebenso
unverzichtbar ist, in Erscheinung zu treten, um für Andere ›sichtbar‹
zu werden, wie darauf nicht reduziert zu werden. Stellenweise legte
Blumenberg nahe, dass kulturelles Leben vor allem dies versprechen
muss: auf Dauer zu gewährleisten, dass man in diesem Sinne in
Erscheinung treten und ›sich sehen lassen kann‹, ohne sofort als
Außenseiter oder gar als Feind eingestuft zu werden (ZdS, 171 f.).

Dabei musste er wissen, dass man von Anfang an der Scham
und der Beschämbarkeit ausgesetzt ist und bleibt: angefangen bei
der Scham, überhaupt sichtbar zu werden (von der selbst erfahrene
Schauspieler:innen noch ein Lied singen können, für die es zur
beruflichen Routine gehört, sich von zig, hunderten, tausenden oder
millionen ›Zuschauern‹ angeschaut und beobachtet zu wissen37),
über die Scham, sich auf bestimmte Weise beschämt realisieren zu
müssen, bis hin zur Scham, in der Sichtbarkeit unter den Augen
Anderer womöglich doch aufzugehen. Wenn die Dichterin Ingeborg
Bachmann eine ihrer Protagonistinnen sagen lässt »Ich bin in kein

36 Man denke nur an Emmanuel Levinas, Roland Barthes und Max Picard. Da‐
bei widersetzt sich auch Levinas bereits in seinen frühen Schriften der Parole
»Zurück zu den Sachen« – unter Verweis auf eine unaufhebbare und nicht
assimilierbare Alterität des Anderen, die geradezu »von den Sachen weg« zu
denken verlange. Vgl. E. Levinas, Parole et silence et autres conférences inédites.
Œuvres 2, Paris 2009, 112 (dt. i. Orig.). »Il n’y a pas dans les choses aucune
altérité«, heißt es hier kurz und bündig (93). Letztere sei auch im Fall der
Ähnlichkeit mit dem Anderen keine einfache »Gegebenheit« (98, 182). Und das
gehe auch die Geschichte als »rapport avec une Altérité non-assumable« etwas
an (148, 257), in der Levinas den letzten Widerstand gegen jegliche Integration
vermutet (274, 297).

37 Vgl. das Interview mit Martina Gedeck in der Sendereihe »Tischgespräch« des
WDR 5 vom 15. 12. 2021.

Kapitel XI

332

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildnis hineingeboren«38, so insistiert sie auf einer radikalen Distanz
zur sozialen Visibilität, die ihren schweizer Kollegen Max Frisch an
das biblische Gebot erinnern ließ: »Du sollst dir kein Bildnis ma‐
chen.«39 Einer solchen Erinnerung bedürfte es indessen gar nicht,
wenn nicht wirklich die Gefahr bestünde, dass sich Andere von
jemandem eine Vorstellung, ein Bild oder einen Begriff mit der
Konsequenz machen, die Betreffenden darauf ›festzunageln‹, d.h. sie
ohne Wenn und Aber damit zu identifizieren.

So wissen beide um das, was der Philosoph Günther Anders den
»Schock der sozialen Geburt« genannt hat40, der aus der Erfahrung
hervorgeht, Anderen auf Gedeih und Verderb ausgesetzt zu sein.
Was das – abgesehen von der realen Aussetzung eines Neugeborenen
– bedeutet, kann freilich erst im Laufe einer längeren, vielfach ge‐
waltsamen Lebensgeschichte deutlich werden: wenn die Betreffen‐
den die physische, vor allem auf ihren Körper zielende, oder die
psychische, auf ihr Selbstsein bezogene Gewalt Anderer erfahren,
die in der Beschämung ihre potenziell moralisch vernichtendste
Wirkung entfaltet, wenn sie dazu führt, dass die Beschämten für
immer unsichtbar werden wollen müssen.

Erst nachträglich, wenn es zu jener Geburt bereits gekommen
ist, können die Betreffenden entdecken, dass sie Scham empfinden,
sei es, weil sie sich schämen, sei es, weil sie im Extremfall derart
beschämt werden können, dass sie um jeden Preis vor und aus der
Scham fliehen müssen – in die Unsichtbarkeit. Nachträglich realisie‐
ren zu müssen, dass man ›sichtbar‹ ist und auf die eigene Sichtbar‐
keit reduziert werden kann, bedeutet in der Erfahrung der Scham
die völlige Unannehmbarkeit dieser Auslieferung an den ›Blick‹ der
Anderen, der, wie vor allem Sartre gezeigt hat, keineswegs präsente
Augen erfordert, um doch durchdringend wirksam zu sein. Bereits
ein Rascheln genügt, um sich entdeckt zu fühlen, selbst wenn nie‐
mand da ist...41 Der ganz und gar Beschämte muss am Ende auch
dem verinnerlichten ›Blick‹ der Anderen zu entgehen versuchen und
kann dies nur, indem er sich selbst ganz zum Verschwinden bringt,
auch vor sich selbst. Zu realisieren, sozial geboren zu sein, bedeutet,

38 I. Bachmann, Das dreißigste Jahr. Erzählungen, München 221988, 107.
39 M. Frisch, Tagebuch 1946–1949, Frankfurt/M. 1973, 31.
40 G. Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, München 1956, 73.
41 J.-P. Sartre, Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen Ontolo‐

gie [1943], Reinbek 1993, 495 [=SN].

3. Aufmerksamkeit und Scham

333

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erfahren zu müssen, dass man sichtbar ist und den Bedingungen der
Sichtbarkeit durch Andere unter Umständen derart ausgesetzt und
geradezu ausgeliefert werden zu können, dass nur noch eine radika‐
le Flucht aus der Sichtbarkeit selbst dagegen zu helfen verspricht;
eine Flucht, die schließlich einem moralischen Suizid gleichkommen
kann.

Der Mensch befinde sich ohnehin »immer auf der Flucht« (wor‐
aus und in was auch immer), behauptete Blumenberg frühzeitig42,
wobei auch hier zunächst das Moment der Gefährdung durch Ande‐
re prävaliert, die in der späten Beschreibung des Menschen wieder‐
um allgemein von dessen Sichtbarkeit herrührt. Auf die mannigfalti‐
gen Gefährdungen, die in ihr liegen können, muss man aber erst
aufmerksam (gemacht) werden; und das sollte nach Blumenbergs
eigenen Voraussetzungen besonders dort geschehen, wo voneinan‐
der abweichende Aufmerksamkeiten aufeinandertreffen. Genau hier
kommt die Scham als die vielleicht einschneidendste Selbst-Erfah‐
rung ins Spiel, wenn sie das eigene Selbst, als durch die Aufmerk‐
samkeit des Anderen beschämtes, unter der Bedingung einer nicht
kompensierbaren Asymmetrie erfahrbar macht.43

So hatte Sartre die Scham als »vereinigendes Erfassen dreier Di‐
mensionen« kurz beschrieben: »Ich schäme mich über mich vor
Anderen« (SN, 518). Vorausgesetzt ist dabei, dass der Betreffende
unter dem Blick Anderer auf beschämende Art und Weise sichtbar
geworden ist; dass er sich dem entsprechend schämt (wofür lässt
Sartre hier zunächst aus) und dass in der Weise der Scham seine
Aufmerksamkeit ganz auf sich selbst und gerade nicht auf Andere
gerichtet ist.44 Je ›brennender‹ die Scham in der Aufmerksamkeit auf
sich selbst empfunden wird, desto mehr muss sie schließlich dahin
führen, sich selbst zum Verschwinden zu bringen. Die Scham ist

42 Vgl. PS, 357; H. Blumenberg, Schriften zur Literatur 1945‒1958, Berlin 2017, 214.
43 In jenem ›wenn‹ liegt eine entscheidende Einschränkung. Keineswegs läuft

die Scham (bzw. jede Art der Scham) immer darauf hinaus. Ein ›Anflug‹ von
Scham kann auch ein Zeichen des Respekts gegenüber einem Publikum sein,
unter dessen Augen man tritt. Und die dann überwundene Scham kann der
urteilenden und möglicherweise verurteilenden Macht der Anderen bewusst die
Stirn bieten...

44 Der Andere könne nicht durch meine Aufmerksamkeit anvisiert werden; und
diese sei immer intentionales Gerichtetsein auf Objekte, schreibt Sartre (SN,
484).

Kapitel XI

334

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Unerträglichkeit, im Zustand des Beschämtseins verbleiben zu
können, ohne die Quelle, den Grund oder Anlass der Scham – der
›Blick‹ der Anderen kommt in jeder dieser Hinsichten in Betracht –
neutralisieren zu können. Die auf das Selbst des Beschämten fokus‐
sierte Scham, die das Selbst ›selbst‹ als ihre eigentliche Quelle und
als ihren Grund ausmacht, kann nicht den Anderen ins Auge fassen.
Das würde die Scham nur vertiefen. Darin liegt die in der Situation
der Scham unabwendbare Asymmetrie: der Beschämte erfährt sich
in seinem Selbstsein als beschämt und geht darin auf, ohne mit
dem Anderen noch moralische Gleichheit erfahren zu können. Die
Scham ist vielmehr die größte Demütigung gegenüber dem Anderen
und unter seinen Augen. Sich ihm gegenüber zu befinden, bedeutet
in diesem Falle, sich ganz ›unter ihm‹ zu befinden als beschämtes,
inferiores Selbst.45

Im Allgemeinen wird die Scham dadurch entschärft, dass man
annimmt, man schäme sich stets für etwas – und nur für etwas, so‐
wie mehr oder weniger vorübergehend, so dass schließlich nur noch
eine Spur weitgehend verdrängter Erinnerung in einem von der
Scham wieder weitgehend befreiten Leben zurückbleibt. Tatsächlich
ist die Scham aber bereits von Sartre auf die bloße Faktizität des
schieren Sichtbarwerdens selbst bezogen worden, so dass insofern kei‐
ne Rede davon sein kann, man könne sie als bloß vorübergehendes
Phänomen wieder loswerden. Sartre stellt die Scham explizit nicht so
dar, als komme sie zu einer unvermeidlichen Sichtbarkeit nur unter
bestimmten Bedingung der Aufmerksamkeit Anderer kontingenter‐
weise hinzu. Sartre hält vielmehr das schiere »Gesehen-werden« im
Sinne einer dadurch unvermeidlich bedingten Objektwerdung für
fundamental (SN, 463), die das beschämte Subjekt »anerkennen«
(SN, 471, 519) und sich eingestehen müsse. Die Scham, schreibt
Sartre, pointiert, »ist ein Geständnis« (SN, 472). Zugleich zwinge
sie uns auf, genau davor ›fliehen‹ zu müssen, dass wir uns in ihr

45 Bestimmte Gewalttäter wissen anscheinend um diesen Zusammenhang, wenn
sie ihre Opfer genau das zu tun zwingen, was letztere am allerwenigsten ›mit
sich vereinbaren‹ können, nämlich wieder Andere, etwa ihre Frauen und Kin‐
der, zu Opfern zu machen. Werden Opfer, in diesem Falle Väter, auf diese Weise
zu zutiefst beschämten Tätern, erfahren sie sich als moralisch ›restlos‹ zerstört;
zumal wenn sie sich zuvor ganz und gar als zum Schutz der ihnen Anvertrauten
Bestimmte begriffen haben. Nur die Scham verrät am Ende gegebenenfalls noch
eine Spur dessen, was zerstört werden sollte.

3. Aufmerksamkeit und Scham

335

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als »transzendenzloses« Sein begreifen müssen (SN, 472 f., 513). Ab‐
surderweise versuchen wir dem zu entgehen, was uns die Scham
scheinbar zweifelsfrei offenbart hat: dass wir – unter dem ›Blick‹ der
Anderen – ein solches Sein sind. Wir fliehen insofern vor uns selbst,
ohne uns je entkommen zu können.

So oft das einschlägige Kapitel über den »Blick« in Sartres »phä‐
nomenologischer Ontologie« Das Sein und das Nichts bereits kom‐
mentiert worden ist, so klar ist, dass der Autor hier nur ›soziale‹
Verhältnisse zwischen Wesen in Betracht zieht, die einander in der
Weise der Objektwerdung gegenseitig ›entfremden‹ können. Keinen
Moment verschwendet der Autor auf den Befund, dass wir zur Welt
der Anderen ursprünglich, von Geburt an, niemals so kommen kön‐
nen, dass wir deren ›Blick‹ erwidern könnten oder ihm auch nur
standhalten müssten. Das Neugeborene erblickt, mehr oder weniger
geblendet, ›das Licht der Welt‹, wie man meist gedankenlos sagt46,
kann aber die Anderen, in deren Hände es gefallen ist, als solche
noch nicht sehen, sie allenfalls mit dem Federgewicht seines kleinen
Körpers fühlen in einer diskreten Praxis der Aufnahme, die es kei‐
neswegs der Sichtbarkeit aller Anderen aussetzt.47 Bei Sartre betrifft
uns das »Faktum des Anderen« stets nur als Gefahr, niemals als
vor ihr und vor dem ›Blick‹ Dritter Schützendes (SN, 494). Dabei
ist es doch genau das, was im sozialen Geborenwerden liegt: das ver‐
antwortliche Versprechen, das fortan Anderen ausgesetzte, neugebo‐
rene Wesen nicht wehrlos dem ›Blick‹ Dritter auszuliefern − wie im
Extremfall digital organisierten sogenannten Kindes»missbrauchs«
offensichtlich in verbrecherischem Ausmaß geschehen.48

46 Vgl. Vf., Europäische Ungastlichkeit und ›identitäre‹ Vorstellungen. Fremdheit,
Flucht und Heimatlosigkeit als Herausforderungen des Politischen, Hamburg
2019, Kap. X.

47 Diese bis heute nur sehr unzureichend bedachten Zusammenhänge übersieht
auch Levinas, wo er Diskretion, Indiskretion und Weiblichkeit aufeinander
bezieht (wie in Schwierige Freiheit. Versuch über das Judentum, Frankfurt/M.
1992, 46, 51).

48 Vgl. die aktuelle, neueste Entwicklungen wie das sog. Cybergrooming ein‐
schließende Dokumentation auf arte.tv/de/videos/113627–000-A/kinderschaen‐
der-im-visier/ Sie beweist, wie teilweise binnen weniger Stunden tödlich für
die jeweils betroffenen Kinder und Jugendliche diese mit intensivster Scham
einhergehenden Praktiken sein können.

Kapitel XI

336

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bei Sartre hat es dagegen den Anschein, als sehe uns ein verall‐
gemeinerter, anonymer Anderer49 mit der Drohung entfremdender
Objektwerdung immer schon an (SN, 498), in jedem Augenblick
und ohne dass es hier einer besonderen Berücksichtigung eines
konkreten Verhaltens überhaupt bedürfte. Zumindest besteht diese
Drohung für Sartre in dem Sinne, dass es mehr oder weniger wahr‐
scheinlich ist, dass wir jederzeit vom ›Anderen‹ angesehen werden
können. (Eine tendenziell paranoide Vorstellung, die man durch
die Neuen Medien bestätigt sehen könnte.) So wird verständlich,
dass man versucht sein kann, aus der Objektivation zu fliehen, die
Sartre auf den ›Blick‹ zurückführt (SN, 465, 467). Dabei sind die
Augen nur die »Träger des Blicks« (SN, 503 f., 466). Keineswegs
sind sie es, die uns ansehen: Es ist vielmehr der Andere als Subjekt
(SN, 497), der als solches »keine Erscheinung in der Welt« ist und
insofern »nie gegeben« sein kann.50 Nur unter dieser Voraussetzung
»gewinne ich meine Objektheit« (SN, 486). Einen Blick zu erfassen
bedeutet, sich in dem Sinne angeblickt zu wissen, dass man dadurch
»unheilbar« zum Gegenstand erstarren muss (SN, 467, 479, 483).
Das ist die »permanente Struktur des Für-Andere-seins«, vor der wir
permanent fliehen und die sich uns immerfort entzieht (SN, 482).51

Sichtbar sein heißt für Sartre nicht nur, irgendwie gesehen wer‐
den können, sondern sich dabei unvermeidlich, und ohne dem je
entgehen zu können, einer »wehrlosen Objektheit« überantwortet
zu finden, die mit Rücksicht auf Andere, Nahestehende, Dritte oder
anonyme Zeitgenossen im Grunde gar keinen Unterschied kennt.
Es bedeutet grundsätzlich, »daß ich verletzlich bin, daß ich einen
Körper habe, der verwundet werden kann, daß ich einen Platz ein‐
nehme und daß ich in keinem Fall aus dem Raum entkommen kann,
wo ich wehrlos bin, kurz, daß ich gesehen werde« (SN, 467). Das al‐
lein ist bereits der »Sündenfall« (SN, 474, 516): überhaupt Objekt zu
sein; und zwar nicht aufgrund irgendeines Fehlers, Makels, Stigmas,
Missgeschicks oder Verrats, sondern allein deshalb, weil wir auf die
Welt »gefallen« sind. Diese »ursprüngliche Scham« liefert für Sartre
die ontologische Folie, auf der alle anderen, späteren Erfahrungen
von Scham lediglich »symbolisch spezifiziert« werden (SN, 516).

49 Vgl. J.-P. Sartre, Entwürfe für eine Moralphilosophie. Reinbek 2005, 93, 634.
50 Vgl. SN, 486, 488, 508.
51 Vgl. SN, 484, 471, 489.

3. Aufmerksamkeit und Scham

337

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hier klingt, wie bei Philosophen anscheinend unvermeidlich in
diesem Zusammenhang, die Heidegger‘sche Geworfenheit an52, die
mit einer Phänomenologie der Geburt allerdings rein gar nichts
zu tun hat. Geborene und auf diese Weise ›zur Welt Gebrachte‹
sind gerade nicht als ›Geworfene‹ ›da‹. Die Erfahrung, sich wie
in die Welt ›geworfen‹ vorzufinden, kann allenfalls als privative
Bestimmung des Geborenseins verständlich werden: Wo die Verbin‐
dung einer generativen Filiation53 geradezu ›sinnlos‹ erscheint oder
bereits zerrissen ist, da kann man sich wie ›geworfen‹ in die Welt,
ohne Abstammung, Geschichte und Aufnahme in sie erfahren. Bei
Sartre ist die generative Zerrissenheit aber bereits der unbefragte
Ausgangspunkt seiner Frage, wie man auf die Anderen stößt, wie
man ihnen ausgesetzt und ausgeliefert ist. Dabei mündet gleich der
erste Befund, der des unvermeidlichen Gesehen-werdens, in eine
ontologische Fatalität: man findet sich als Objekt des Anderen vor,
schämt sich angesichts dessen und wird niemals aufhören können,
sich allein aufgrund dessen seiner selbst schämen zu müssen, weil
man jenem »Sündenfall« von vornherein nicht zu entgehen ver‐
mochte, zu dem es auch ohne jeglichen Fehler, ohne Missgeschicke
und eigens Beschämendes kommen muss, das später gleichsam in
die immer gleiche Kerbe schlagen wird.54 Aus diesem Sündenfall
geht die unsichtbare Anwesenheit des Anderen hervor, »die meine
Scham trägt und von allen Seiten umfängt« (SN, 485).

Das, und nicht etwa Beschämendes, das wir uns selbst bzw. unse‐
rem Selbst zuzurechnen hätten, bezeugt die Scham (SN, 490). Es ist
keine intime, keine persönliche Scham, die mich zwingen könnte,
mich zu verbergen und womöglich endgültig unsichtbar zu machen.
Es ist die Scham aller, vor der alle gleich sind, weil sie ausnahmslos
nur unter dem ›Blick‹ des Anderen ›sozial‹ existieren können. Doch
wenn alle Grund dazu hätten, sich ›ontologisch‹ zu schämen, dann
hat keine(r) einen besonderen Anlass dazu. Und wenn wir uns nur

52 Einer neuzeitlichen Welt eingeordnet, die angeblich ‒ in der Sicht Blumenbergs
‒ einen »Grund ihrer Sozialität« allenfalls noch im »Grund der Kontingenz des
Daseins aller« auszumachen erlaubt (Blumenberg, PS, 382).

53 Vgl. zu diesem Begriff J. Patočka, Ketzerische Essays zur Philosophie der Ge‐
schichte, Stuttgart 1988, 44 f.; ders., Die Bewegung der menschlichen Existenz,
Stuttgart 1991, 139.

54 Für Nietzsche gehört dies zur pathologischen Geschichte des Christentums; vgl.
W. Stegmaier, Nietzsches Befreiung der Philosophie, Berlin 2012, 169.

Kapitel XI

338

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als freie Wesen in Freiheit schämen können, so dass es zur Scham
niemals kommen kann, wenn wir sie nicht auch ›übernehmen‹,
um uns selbst zu schämen, ist es nur ein Schritt hin zu einer von
jeglicher Scham befreiten Freiheit, der gegenüber der Vorwurf der
Schamlosigkeit gar nicht mehr verfangen könnte.

Nachdem sich die Menschen nach Sartres, von Blumenberg wie‐
der aufgegriffener Überzeugung von einer »grauenhaften Sichtbar‐
keit«55 unter den vermeintlich alles durchdringenden Augen eines
jederzeit wachsamen und allgegenwärtigen absoluten Zeugen befreit
haben, erweisen sie sich zwar als »undurchdringlich«, insofern ihr
Für-sich-sein allgemeiner Sichtbarkeit entzogen ist. Doch das allein
ist kaum dazu geeignet, die sie beschämende Sichtbarkeit im ›Blick‹
der Anderen zu entschärfen. Was sind sie denn darüber hinaus
noch? Welches Geheimnis56 sollte ihr Für-sich-sein bergen? Erweist
es sich als ›reines‹ Für-sich-sein nicht als so gut wie leer? Und war‐
um sollten wir über den sichtbaren Anderen hinaus, so wie er unsere
Aufmerksamkeit beansprucht, noch irgendetwas von ihm wissen
wollen? Und wenn sich die Aufmerksamkeit stets und unvermeidlich
auf den angeblich in der Weise der Objektheit begegnenden Ande‐
ren bezieht, der allein deshalb schon in die Scham stürzen muss,
entfällt dann nicht jeglicher besondere Grund, sich zu schämen?
In Anbetracht dieser ontologischen Scham sind bei Sartre doch alle
Menschen gleich; und einen besonderen Grund, jeweils sich selbst
für etwas Bestimmtes und nicht bloß unter den Augen irgendeines
Anderen zu schämen, haben sie zunächst nicht.

Es trifft nicht zu, dass die Aufmerksamkeit bei den Phänomenolo‐
gen auf wenig Interesse gestoßen ist, wie Blumenberg schreibt (ZdS,
79 f., 95). Aber im Falle Sartres (den Blumenberg im Kap. XI [»Auf‐
fallen und Aufmerken«] seines Buches Zu den Sachen und zurück
so wenig diskutiert wie William James57, Aron Gurwitsch, Maurice

55 BM, 808; vgl. Kap. X, 3 in diesem Bd.
56 Lt. Peter v. Matt längst ein »Allerweltsbegriff«, der allzu oft dazu missbraucht

wird, sich sein Verhalten Anderen gegenüber »als Diskretion anrechnen« zu
lassen; v. Matt, … fertig ist das Angesicht, 95.

57 Vgl. W. James, Principles of Psychology. Vol. I [1890], Cambridge, London 1981,
424 zur Aufmerksamkeit, sowie zur Einstufung William James’ als Phänomeno‐
loge in diesem Zusammenhang J. Linschoten, Auf dem Wege zu einer phänome‐
nologischen Psychologie. Die Psychologie von William James, Berlin 1961.

3. Aufmerksamkeit und Scham

339

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Merleau-Ponty oder Paul Ricœur58) muss man sich doch fragen,
ob sie nicht um entscheidende Momente verkürzt wird, wo er sie
auf das Bewusstwerden der eigenen Sichtbarkeit unter den Augen
Anderer bezieht, um davon ausgehend seine Theorie der Scham zu
entfalten. Blumenberg hält den offenkundig intersubjektivistischen
sozialontologischen Rahmen, in dem Sartre wie schon Husserl in
seinen Cartesianischen Meditationen das Verhältnis zum Anderen
diskutiert, für eine Sackgasse. Vom transzendentalen Ich aus, das
sich gemäß Husserls Beschreibung erst einmal jeglicher Geltung
›weltlicher‹ Erfahrung entledigen musste, führt für ihn kein Weg
mehr zum Anderen, der nicht aporetisch verbaut wäre.59

4. Auswege?
Andeutungen einer sprachlich sensibilisierten Kultur
der Aufmerksamkeit

Blumenbergs Devise Zu den Sachen und zurück wirft demgegenüber
nun die Frage auf, wie denn anders zu verfahren wäre. Das Buch, das
diesen Titel trägt, enthält kein klar geschnittenes methodologisches
Programm. Beobachtet man aber, wie Blumenberg vorgeht, lassen
sich daraus doch wenigstens Umrisse einer Antwort auf diese Frage
entnehmen.

Das Husserl zugeschriebene »Versprechen eines unmittelbaren
Umgangs mit den Realitäten selbst, ohne ihre Geschichte, ohne ihre
Sprache, ohne ihren Begriff«, lässt sich nicht einlösen (ZdS, 238).
Wenn das so ist, bleibt dann eine andere Wahl, als sich zunächst auf
die geschichtlich und begrifflich imprägnierte Sprache zu besinnen,
deren man sich unvermeidlich immer schon bedienen muss, um
überhaupt irgendetwas, was sich zeigt, thematisieren zu können?
›Sache‹ wäre demnach zunächst das, was ›zur Sprache kommt‹. Aber
nicht auf unbedachte oder beliebige Art und Weise, sondern so,
dass auf das Wie des Zur-Sprache-kommens eigens geachtet wird. In
diesem Sinne scheint Blumenberg seinen Leser:innen nahezulegen,
dass ›Sache‹ nichts je einfach von sich aus ›ist‹, sondern alles erst

58 Zu den Genannten im Kontext einer Philosophie der Aufmerksamkeit vgl. die
entsprechenden Hinweise in Kapitel VIII, 1 in diesem Bd.

59 Siehe das Kapitel VIII in ZdS, sowie BM, 837.

Kapitel XI

340

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird, was durch Aufmerksamkeit ›sichtbar‹ zu machen ist (s.o.).
Dabei muss es sich um eine doppelte Aufmerksamkeit handeln: auf
das, was zur Sprache gebracht wird, und darauf, wie es zur Sprache
gebracht und dabei an Andere adressiert wird, deren gleichsinniges
Verständnis der fraglichen Sache niemals einfach vorauszusetzen
ist. Insofern muss jeder Versuch, ihre Aufmerksamkeit auf das zu
lenken, was zur Sprache gebracht wurde, gleichsam mit der Frage
einhergehen, ob sie der fraglichen ›Sache‹ mit Rücksicht auf ihre
sprachliche Artikulation beipflichten können oder nicht. Das heißt
(in meinem von Blumenberg abweichenden Verständnis), letztere
muss Anderen ›zu denken gegeben‹ werden; und zwar mit der Er‐
wartung ihrer dissensuellen Erwiderung. Zu einer solchen Erwide‐
rung sind aber nur »leibhaftig« Existierende in der Lage. Im Verhält‐
nis zu Anderen können wir »nur über Leiber interagieren«. Dem‐
gegenüber war »Phänomenologie [...], ihrem Reinheitsgebot nach,
zu vergessen gehalten, wer es war, der sich ihre Fragen stellte und
deren Antworten mit einem Sicherheitsgrad beanspruchte, der auf
eine theoretisch verzweifelte Lage – der des Descartes vergleichbar –
schließen ließ« (ZdS, 174).

Wie dem auch sei, jedenfalls muss es wenigstens jemand sein, auf
den wir uns mit der Wer-Frage beziehen können, der Andere auf
etwas aufmerksam machen, ihnen ›zu denken geben‹ und von ihrer
Erwiderung eine Klärung der fraglichen ›Sache‹ erwarten kann, die
aus eigener, evidenter, auf Apodiktizität und Adäquatheit zielender
Einsicht schlechterdings nicht zu gewinnen ist, wo man es mit einer
zutiefst historisch imprägnierten Idiomatik zu tun hat. Und wo wäre
das – mit Ausnahme alles Mathematisierbaren, an dem sich auch
Husserl als Arithmetiker anfangs orientiert hatte – nicht der Fall?

Blumenberg lässt die cartesianische Tradition des cogito energisch
hinter sich, jenes ›Ich denke‹, das »in seiner Evidenz [...] gänzlich
unempfindlich dagegen [war], in einem weltgebundenen Subjekt
vorzukommen«. »Als dessen ›Inhalt‹ transzendierte es doch dieses
momentan; war Vorkommnis in dieser Welt und dennoch nicht
von dieser Welt« (ZdS, 175). Dagegen setzt Blumenberg die Sensibili‐
tät weltgebundener, wenn auch auf ihre Innerweltlichkeit vielleicht
doch nicht gänzlich reduzierbarer, leibhaftiger Subjekte, die sich zur
Klärung all dessen, womit sie es zu tun haben – von den einfachsten
Empfindungen bis hin zu Weisen der Imagination und der Fiktion –
auf dissensuelle Erwiderung hin an Andere wenden müssen.

4. Auswege?

341

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nichts dergleichen ist einfach von sich aus evident bzw. auf der al‐
leinigen Grundlage eines transmundan-weltfremden Ichs zu verbür‐
gen. Vielmehr muss ein leibhaftiges, als ›jemand‹ wahrnehmbares
Subjekt einen Anderen sprachlich auf etwas aufmerksam machen,
damit etwas überhaupt als ›Sache‹ zum Vorschein kommen kann.
Phänomenologie wäre demnach keine Angelegenheit von Gnaden
des Sicht- und Wahrnehmbaren, das in Weisen eines theoretischen
›Sehens‹ zu evidenter Gegebenheit zu bringen wäre. Eine »beschrei‐
bende Disziplin wie die Phänomenologie« wäre vielmehr eine philo‐
sophische Angelegenheit »von Gnaden der Aufmerksamkeit« (ZS,
191) und darüber hinaus als deren philosophische ›Kultur‹ zu ver‐
stehen. An ihrem Beginn hätte Besinnung darauf zu erfolgen, wie
jemand jemand anderen auf etwas oder auf jemanden als sich Zei‐
gendes aufmerksam macht und dabei auf die sprachlich sensible
Form seines Vorgehens achtgibt. Das wiederum kann nur in dissen‐
sueller Artikulation geschehen, denn die fragliche Sensibilität dürfte
niemand einfach sich selbst bescheinigen können. Vielmehr wird
sie nur wirklich in der Auseinandersetzung mit Anderen, wo Auf‐
merksamkeit auf abweichende Aufmerksamkeit trifft und mehr oder
weniger sprachlich sensible Artikulationsformen mit abweichenden
sprachlichen Fassungen der in Rede stehenden ›Sache‹ konfligieren.

Das heißt nicht, dass Blumenberg nun mit wehenden Fahnen
zu einer »linguistischen Phänomenologie« im Stile John L. Austins
überlaufen müsste, auf deren Nähe zu einer hermeneutisch gewen‐
deten Phänomenologie u.a. Ricœur mehrfach aufmerksam gemacht
hat.60 Austin blieb doch ein Philosoph der »normalen Sprache«,
ohne dem (soweit ich sehe) Rechnung zu tragen, dass es streng
genommen nur mehr oder weniger ›normalisierte‹ Idiome geben
kann, aber gewiss keine einfach ›hinzunehmende‹ sprachliche Nor‐
malität, wie es Wittgenstein suggerierte.61 Doch Blumenberg kommt

60 Siehe die Anm. 98 zu Kap. VIII, sowie P. Ricœur, Sprachwissenschaftliche Analy‐
se und Phänomenologie des Handelns, in: Wissenschaft und Weltbild 25, Nr. 4,
(1972), 254–260, hier: 257; À la gloire de la phronesis (Éthique à Nicomaque. Liv‐
re VI), in: J.-Y. Château (éd.), La vérité pratique. Aristote, Ethique à Nicomaque.
Livre VI, Paris 1997, 13–22. In: Wege der Anerkennung (Frankfurt/M. 2006,  22,
36) wendet sich Ricœur gegen den Standpunkt, die Beschreibung geläufiger
Sprache ergebe bereits Philosophie.

61 L. Wittgenstein, Bemerkungen über die Philosophie der Psychologie, Werke Bd. 7,
Frankfurt/M. 1984, Nr. 630.

Kapitel XI

342

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


letzterem schließlich weit entgegen, wo er daran erinnert, dass auch
Wittgenstein vor allem daran interessiert war, etwas zu sehen bzw.
sehen zu lassen – bevor man daran denkt, irgendetwas in streng ar‐
gumentativer Beweisführung geltend zu machen. Setzt nicht alles ar‐
gumentativ zu Verhandelnde und womöglich zu Beweisende voraus,
dass es überhaupt etwas ›gibt‹, woran man anknüpfen kann? Was
aber ›gibt es‹ in nicht nur trivial bzw. naiv vorzufindender Art und
Weise? Genau das, was man Anderen sprachlich artikuliert unter
Hinweis auf sich Zeigendes zu denken gibt, so dass die alte Antithese
res non verba immer schon unterlaufen wird (ZdS, 347). Auf dem
Weg der sprachlichen Artikulation kommt eine ›Sache‹ überhaupt
erst als solche zum Vorschein und am Ende auch zu wenigstens vor‐
läufig unbestrittener Geltung, wenn sie Anderen auf nachvollziehba‐
re Art und Weise beschrieben und darüber hinaus ›nahegebracht‹
wird. Typischerweise richtet sich die Aufmerksamkeit dann vielfach
auf bislang ›Übersehenes‹, das paradoxerweise gerade als ›Nächstlie‐
gendes‹ zunächst fern liegt (vgl. ZdS, 348).

Was nun die Existenz leibhaftiger, mundaner Subjekte angeht,
die wir als ›jemanden‹ ansprechen können, so liegt nach Sartres
Einschätzung das wohl am meisten ›Übersehene‹ und zugleich all‐
täglich ständig unbefragt Vorausgesetzte gerade darin, was es für sie
bedeuten muss, überhaupt für Andere sichtbar zu sein. Auch wenn
man Sartres ontologische Deutung der Scham nicht für überzeugend
hält oder meint, sie müsse unweigerlich an jeder spezifischen Scham
vorbeigehen, die man angesichts Anderer für etwas empfindet, sie
macht uns doch auf eine Grundbedingung jeglicher Sozialität auf‐
merksam, die in deren normalisiertem Funktionieren eigentümlich
verdeckt bleibt: Jedes persönliche und leibhaftige Verhältnis zu An‐
deren setzt voraus, dass man für sie in der einen oder anderen
Weise sichtbar geworden ist und gegebenenfalls wieder sichtbar wer‐
den kann. Und damit geht eine radikale Exposition einher, wie sie
im Fall des nackten Neugeborenen unverkennbar ist. Das kleine
Kind wird normalerweise jeglicher Zudringlichkeit fremder Blicke
von Anfang an entzogen. Es wird aber in seinem ganzen weiteren
Leben gleichsam auf den basso continuo seiner elementaren Nackt‐
heit gestimmt bleiben, an die gerade die Bekleidung erinnert. Nicht
jede freiwillige, wohl aber jede erzwungene öffentliche Entblößung
macht unmissverständlich den Zusammenhang klar, der ›elemen‐
tar‹ zwischen dem unauslöschlichen, in jeder Hinsicht ›nackten

4. Auswege?

343

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur-Welt-kommen‹, das wir Geburt nennen, einerseits und einer
Schutzlosigkeit andererseits besteht, die in der Auslieferung an eine
vollkommen ungeschützte Sichtbarkeit liegt. Von Anfang an und
unabänderlich sind wir der Möglichkeit ausgesetzt, normalerweise
aber nicht hilflos auch ausgeliefert, auf ein buchstäblich und im
übertragenen Sinne ›nacktes‹ Leben reduziert zu werden. Nichts
verbirgt die Kleidung normalerweise derart effektiv wie gerade dies:
also nicht etwa den unter ihr nackten Körper, sondern die Möglich‐
keit gewaltsamer Reduktion auf die vollkommen entblößte Sichtbar‐
keit eines leibhaftigen Selbst, das sich unter dem Druck entblößender
Gewalt mit seiner schieren Sichtbarkeit ›restlos‹ identifiziert sehen
muss. Darin liegt, was das ›bekleidete Selbst‹ am meisten von sich
weist, so dass es ihm am fernsten liegen muss, sich genau das ein‐
zugestehen: Es bleibt auf seine schiere, wehrlose Sichtbarkeit grund‐
sätzlich jederzeit gewaltsam reduzierbar.

Darauf aber muss man zuerst aufmerksam bzw. aufmerksam ge‐
macht werden.62 Niemals von Geburt an, vielmehr erst nachträglich
kann in gewissen Grenzen klar werden, welche Gefahr für ein leib‐
haftig existierendes, Anderen von Anfang an radikal exponiertes
Selbst darin liegt, sozialen Bedingungen seiner Sichtbarkeit gewalt‐
sam unterworfen zu sein – bis hin dazu, sich ganz und gar und ohne
jegliche Zuflucht für sich selbst schämen zu müssen, und mit der le‐
talen Konsequenz, deshalb geradezu ›vom Erdboden verschwinden‹,
in ihm zu ›versinken‹ und gar nicht mehr dem ›Blick‹ Anderer
ausgesetzt leben zu wollen bzw. dies wollen zu müssen.

In ihrer äußersten Konsequenz revoziert die Scham am Ende
die Grundbedingung, unter der wir überhaupt ›auf der Welt‹ und
›zur Welt‹ sind – nicht etwa als ein buchstäblich welt-fremdes
transzendentales und transmundanes Ich, sondern als ein sichtbares,
leibhaftiges Selbst, das in seiner Sichtbarkeit niemals aufgehen mag,
aber doch damit rechnen muss, auf sie reduziert zu werden. Das
gilt, wenn sich die in der Scham realisierte Beschämung nicht mehr
nur auf etwas bezieht, für das sich jemand unter den Augen Anderer
schämen müsste, wenn sie vielmehr das sichtbare und mit seiner
Sichtbarkeit identifizierte Selbst ganz und gar erfasst. Am Ende ist es

62 Wie es zweifellos geschieht, wenn Praktiken der Beschämung zum Zweck der
Bestrafung öffentlich zum Zuge kommen; vgl. H. P. Duerr, Nacktheit und
Scham. Der Mythos vom Zivilisationsprozeß. Bd. 1, Frankfurt/M. 1994, §17.

Kapitel XI

344

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allein das Selbst, das sich selbst für sich selbst schämen muss – dafür,
dass es überhaupt ›da‹ ist und ›existiert‹.63 So kann die Scham in die
potenziell moralisch letale Tendenz münden, das beschämte Selbst
mitsamt der Scham selbst zum Verschwinden zu bringen bzw. dies
wollen zu müssen.

Nichts dergleichen kann einem transzendentalen Ich widerfah‐
ren, das Husserl als eigentümlich über Geburt und Tod erhaben be‐
schreibt, um von der Zeit, der es ausgesetzt ist, nur noch ein re- und
protentional gesichertes Kontinuum, aber keine Spur einer Gewalt
zurückzubehalten, die ein leibhaftiges, rückhaltlos in der Welt sicht‐
bares Selbst so erfassen kann, dass es dahin tendieren muss, sich
am Ende selbst gänzlich zum Verschwinden zu bringen. Darin aber
liegt nach dem hier skizzierten Verständnis die besondere Finalität
der Scham, mag sie im flüchtigen Erröten, im Sichabwenden und
schüchternen Zurücktreten aus dem Rampenlicht der Öffentlichkeit
auch nur vorübergehende Bedeutung haben. Flüchtig und vorüber‐
gehend, möglicherweise aber auch beim vermeintlich kleinsten An‐
lass schon auch dauerhaft beschämt wird allemal ein Selbst, das
der mit Anderen doppelsinnig geteilten Welt derart ausgesetzt ist,
dass es infolge seines Beschämtwerdens Gefahr läuft, sich als zutiefst
beschämtes zum Verschwinden bringen und insofern auslöschen zu
müssen. Das, und nicht der von Sartre beschriebene ›Skandal‹ der
Existenz als sichtbares ›Objekt‹, ist der dunkle Hintergrund mannig‐

63 Wie es Levinas mit den eingangs zitierten Worten nahelegt. Dabei klärt er aller‐
dings das Missverhältnis nicht auf, das zwischen der angeblichen Scham allein
dafür, auf der Welt ›vorhanden‹ zu sein, einerseits und dem seines Erachtens
größten Skandal andererseits besteht, ungefragt zur Welt gebracht worden zu
sein. Warum sollte man sich unter dieser Voraussetzung für die eigene ›bloße
Existenz‹ schämen, wo doch allein Andere für sie verantwortlich sein können?
Vgl. Levinas, Parole et silence, 109, 156. So gut wie gar nicht berührt wird in
einem solchen Ansatz die Problematik einer gesellschaftlich induzierten Scham
(für die man sich zusätzlich schämt), die die Betreffenden zu unnötiger, aber
permanenter Angst vor Anderen anhält und sie auf diese Weise ›subjektiviert‹,
wie es u.a. Didier Eribon, z.T. im Anschluss an Anni Ernaux, gezeigt hat in:
Gesellschaft als Urteil. Klassen, Identitäten, Wege, Berlin 2017, 47 f., 70, 82, 91,
97, 106; ders., Rückkehr nach Reims [2009], Berlin 2023, 21, wo von einer »An‐
thropologie der Scham« die Rede ist, die sich ohne eine politische Philosophie
und Kritik ›beschämender‹ Herrschaftsverhältnisse nicht denken lässt. In die
gleiche Richtung zielt (ohne ›soziologische‹ Absicht) vor spezifisch jüdischem
Hintergrund Georges-Arthur Goldschmidt in seiner Autobiografie Über die
Flüsse, Frankfurt/M. 22012, 231, 283, 401.

4. Auswege?

345

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


faltiger symbolischer Signifizierungen der Scham, die uns in ihrem
normalen Vorübergehen erfolgreich darüber hinwegtäuschen kann,
wie rückhaltlos wir von Anfang an der mit Anderen geteilten Welt
ausgesetzt sind – bis hin dazu, am Ende gar ›nicht anders zu kön‐
nen‹, als uns den letzten Rückhalt in ihr selbst zu entziehen. So stellt
sich uns die Scham am äußersten Rand eines Verschwindens dar
– an einer Grenze, die man nicht überschreiten kann, ohne dieses
Schicksal selbst teilen zu müssen. Deshalb kann von der Scham nie‐
mals ›vollumfänglich‹ und insofern adäquat die Rede sein, sondern
nur indirekt, mehr oder weniger diskret und mehr oder weniger
verfehlt.64

64 Wie vielleicht von allem, was nur ankommt, indem es verschwindet, wie es Der‐
rida generell vom Ereignis behauptet, das einen »Riß« in der Zeit bewirkt, dem,
wie er meint, keinerlei »eigene und unabhängige Phänomenalität« zuzuerken‐
nen sei (vgl. J. Derrida, Der Entzug der Metapher, in: V. Bohn [Hg.], Romantik.
Literatur und Philosophie. Internationale Beiträge zur Poetik, Frankfurt/M. 1987,
317–355, hier: 349).

Kapitel XI

346

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XII
Gegenwärtige Probleme einer Phänomenologie der
Affekte
– mit Blick auf die Sozialforschung

1. Im Kontext fragwürdiger Ansprüche auf ›Wissenschaftlichkeit‹ (347) | 2. Sichtbar‐
keit und Scham (354) | 3. Probleme der Beschreibung und ihrer hermeneutischen
Ressourcen (362) | 4. Menschliche Visibilität in der Auslegung Hans Blumenbergs –
mit Rücksicht auf deren gegenwärtige analoge und digitale Bedingungen  (365) | 5. Re‐
zente Formen der Be- und Entschämung im gesellschaftlichen Kontext (367) | 6. Im
Übermaß: zwischen Mittelmäßigkeit und Maßlosigkeit (372)

Whence this sundering of man
so that he is ashamed of himself.1

1. Im Kontext fragwürdiger Ansprüche auf
›Wissenschaftlichkeit‹

Einer idealisierten Physik à la Isaac Newton nachfolgend, ist seit
dem 18. Jahrhundert bekanntlich nach und nach eine ganze Reihe
von Diskursen mit einem zuvor nicht gekannten, klärungsbedürf‐
tigen, nicht ohne Weiteres an dieser Disziplin zu orientierenden
Wissenschaftsanspruch hervorgetreten. Darunter die seinerzeit noch
von Aufklärern wie Karl Philipp Moritz als »Erfahrungsseelenkun‐
de« bezeichnete Psychologie, aber auch die erst seit dem ersten
Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts nach Jean-Baptist de Lamarck sich
etablierende Biologie sowie mit Auguste Comte und anderen die
Soziologie. Das Seelische bzw. das Leben (psyche und anima, bios,
zoe und vita) schienen altbekannt zu sein.2 Doch bald musste man
feststellen, dass beides in der sich erst formierenden ›wissenschaftli‐
chen‹ Psychologie und in einer entteleologisierten Biologie allenfalls
sehr verfremdet zur Sprache kam. So, wie manche Psychologen als‐
bald programmatisch »ohne Seele« glaubten auskommen zu sollen,

1 L. S. Feuer, Psychoanalysis and Ethics, Westport 1973, 91.
2 F. A. Carus, Geschichte der Psychologie [1808], Berlin, Heidelberg, New York 1990.

347

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so ließ die Biologie den Begriff eines als immanent zielgerichtet,
insofern aristotelisch aufgefassten Lebens hinter sich, um sich fort‐
an den Spielen des Zufälligen und Notwendigen zu widmen, aus
denen alles Lebendige hervorgegangen sein sollte.3 Die Soziologie
hingegen zielte darauf ab, einen zuvor ganz unbekannten bzw. eigen‐
tümlich latenten4, jedenfalls neuartigen Gegenstand zur Sprache zu
bringen: die Gesellschaft, das bei Hegel so genannte »System der
Bedürfnisse«5, dessen genauere Untersuchung von Lorenz v. Stein
(ein Zeitgenosse Hegels) über Auguste Comte bis hin zu Georg
Simmel und Max Weber freilich zeigt, dass es viel mehr beinhal‐
tet: Ein ›sozietäres‹ System setzt immer schon voraus, dass man
einander wahrgenommen hat und in »Wechselwirkung« getreten
ist (wie es bei Simmel heißt6). Darauf aufbauend werden institutio‐
nelle Formen von Reziprozität möglich, von denen man zeitweise
meinte, auf ihnen beruhe alles gesellschaftliche Leben.7 Von Marcel
Mauss’ Theorie der Gabe über Claude Lévi-Strauss’ Untersuchung
der elementaren Formen der Verwandtschaft und Pierre Bourdieus
Theorie der Praxis und des symbolischen Kapitals bis hin zu Al‐
vin W. Gouldners und Marcel Hénaffs Theorie der Gegenseitigkeit

3 F. A. Lange, Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der
Gegenwart. Bd. 1, 2 [1866], Frankfurt/M. 1974; F. Jacob, Die Logik des Lebenden.
Von der Urzeugung zum genetischen Code, Frankfurt/M. 1972; T. Lenoir, Teleo‐
logy without regrets. The transformation of physiology in Germany: 1790–1847,
in: Studies in History and Philosophy of Science 12 (1981), 293–354; ders., The
Strategy of Life, Dordrecht 1982; G. Canguilhem, Zur Geschichte der Wissenschaf‐
ten vom Leben seit Darwin, in: ders., Wissenschaftsgeschichte und Epistemologie,
Frankfurt/M. 1979, 134–155; ders., Das Lebendige und sein Milieu, in: ders., Die
Erkenntnis des Lebens, Berlin 2009, 233–279.

4 Auf diese eigentümliche Latenz hat Peter L. Berger aufmerksam gemacht in:
Einladung zur Soziologie, München 1984, 40.

5 G. W. F. Hegel, System der Sittlichkeit, in: Frühe politische Systeme (Hg. G.
Göhler), Frankfurt/M., Wien, Berlin 1974, 13–102, hier: 74; M. Riedel, Studien
zu Hegels Rechtsphilosophie, Frankfurt/M. 1969; ders., Gesellschaft, Gemeinschaft,
in: O. Brunner et al. (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. 2, Stuttgart 1975,
801–862.

6 G. Simmel, Soziologie, Frankfurt/M. 1992, 663; vgl. S. Zimmermann, Vorgängige
Gemeinsamkeit. Studie zur Ontologie des Sozialen, Freiburg, München 2021.

7 C. F. Graumann, Interpersonale Perspektivität und Kommunikation, in: E. W.
Orth et al. (Hg.), Studien zur Sprachphänomenologie, Freiburg i. Br., München
1979, 168–186.

Kapitel XII

348

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reicht eine bis heute anhaltende Diskussion8 um die Frage, inwiefern
das, was Gesellschaft genannt wird und als soziales bzw. sozietäres
System aufgefasst werden kann, auf reziproken, aber auch asymme‐
trischen Formen des Sozialen aufruht.9 Angefangen beim zunächst
einseitigen Anspruch des Anderen über dessen Erwiderung im ein‐
vernehmlichen Gespräch und im polemischen Streit bis hin zum
politisch eskalierenden Agonismus und zum schismogenen Antago‐
nismus, der am Ende im Bürgerkrieg der Beteiligten ihre bis dahin
doppelsinnig geteilte Lebensform völlig zu ruinieren droht.10

Jene Frage beschäftigt bald auch die Phänomenologie, zunächst
wie besonders bei Max Scheler, Edmund Husserl und Alfred Schütz
unter ›intersubjektiven‹ Vorzeichen, d.h. so, dass man sich fragte,
wie von einem vorauszusetzenden ›Ich‹ aus der ihm zunächst ›frem‐
de‹ Andere überhaupt zugänglich und erfahrbar sein kann, sei es im
Modus des Mitleids oder des Mitgefühls wie bei Scheler, sei es durch
Einfühlung wie bei Theodor Lipps, sei es in der Weise sozialen
Wissens wie bei Schütz. Es konnte nicht ausbleiben, dass man sich
weiter zu fragen gezwungen sah, wie ein solches, anscheinend auch
in weit älteren Theorien der Empathie und der Sympathie immer
schon vorausgesetztes ›Ich‹ überhaupt auftreten und als Subjekt
in Betracht kommen kann.11 Muss letzteres nicht allemal zunächst
in Erscheinung treten und in einem ›sozialen‹ Verhältnis sichtbar
werden, damit von ihm überhaupt die Rede sein kann?12 Genügt

8 M. Mauss, Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in primitiven Gesell‐
schaften [1925], Frankfurt/M. 31984; C. Lévi-Strauss, Die elementaren Strukturen
der Verwandtschaft [1947], Frankfurt/M. 21984; A. W. Gouldner, Reziprozität
und Autonomie, Frankfurt/M. 1984; M. Hénaff, Der Preis der Wahrheit. Gabe,
Geld und Philosophie, Frankfurt/M. 2009; Vf., Umsonst: Die Gabe als nach‐
träglich zu bewahrheitende Gegebenheit. Eine Zwischenbilanz der fragwürdigen
Karriere der Gabe in kulturwissenschaftlichen, philosophischen und politischen
Diskursen der Gegenwart, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 38, Nr. 1
(2013), 29‒59.

9 So weitgehend die entsprechenden Voraussetzungen in überwiegend anonymi‐
sierten gesellschaftlichen Verhältnissen auch aus dem Blick geraten mögen.

10 Eine schon in der Antike beschriebene Einsicht; vgl. N. Loraux, Das Band der
Teilung, in: J. Vogl (Hg.), Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des
Politischen, Frankfurt/M. 1994, 31–64.

11 Vgl. P. Ricœur, Sympathie et respect, in: Revue de Métaphysique et de Morale 59
(1954), 380–397.

12 Vf., Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. I/II. Freiburg i. Br.
München 2018, Teil E.

1. Im Kontext fragwürdiger Ansprüche auf ›Wissenschaftlichkeit‹

349

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es heute noch, mit Alfred Schütz unter Berufung auf Max Weber
von bewusster Orientierung sozialen Verhaltens an Anderen auszu‐
gehen13, ohne sich weiter zu fragen, was ›Orientierung‹, was ›Ver‐
halten‹, ›Subjekt‹ und ›Anderer‹ nach Jahren sozialphilosophischer
Revisionen aller dieser Konzepte bedeuten − von der fraglichen
Bewusstheit einmal ganz abgesehen?14 Kann sich sozialwissenschaft‐
liche Forschung unverdrossen auf vermeintlich längst etablierte me‐
thodologische Grundlagen stützen, ohne dieser Revision im Einzel‐
nen Rechnung zu tragen? Liefe sie, wenn sie das versuchen würde,
dabei aber womöglich Gefahr, ihren eigenen Wissenschaftsanspruch
zu gefährden? Oder kann sie letzteren um den Preis einer Ignoranz
gegenüber Revisionen aller Grundbegriffe aufrechterhalten, ohne die
man nicht auskommt, wenn man dem Sozialen als solchem gerecht
zu werden versucht, so unübersichtlich es sich auch darstellt, inso‐
fern es nach der Beobachtung Maurice Merleau-Pontys »niemals
frontal«, sondern nur in irreduzibler Vielfältigkeit auftritt?15

Auch und gerade das ebenfalls vielfältige Phänomen der Scham
fordert uns zu einer solchen Revision heraus, kann es doch nicht
als ausgemacht gelten, dass Scham einem bereits vorhandenen sub‐
jektiven ›Ich‹ widerfährt, das sich jeweils beschämt weiß oder sich
schamlos gibt und sich seiner Beschämung erwehrt. Vielmehr haben
wir Hinweise darauf, dass wir als ›sozial‹ Lebende durch Scham und
Beschämung ›subjektiviert‹16 werden, die uns als Beschämte sichtbar
macht und zugleich dazu zwingen kann, sich eben dieser Sichtbar‐
keit um nahezu jeden Preis entziehen zu wollen. Darin offenbart
sich eine Affizierbarkeit durch Scham, die keinem für sich seienden
und über sich selbst verfügenden, vor allem epistemisch aufgefassten

13 A. Schütz, Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Einleitung in die ver‐
stehende Soziologie [1932], Frankfurt/M. 1981, 24 ff.; M. Weber, Soziologische
Grundbegriffe, Tübingen 1981, § 1/II.

14 An dieser Stelle müssen selektive Hinweise genügen, vgl. W. Stegmaier, Philo‐
sophie der Orientierung, Berlin 2008; B. Waldenfels, Sozialität und Alterität.
Modi sozialer Erfahrung, Berlin 2015; Vf., W. Stegmaier, Orientierung und An‐
der(s)heit. Spielräume und Grenzen des Unterscheidens, Hamburg 2022.

15 »Das Soziale tritt niemals frontal auf«, heißt es bei M. Merleau-Ponty, Die
Abenteuer der Dialektik [1955], Frankfurt/M. 1974, 187; »es ist bald Falle, bald
Aufgabe, bald Drohung, bald Versprechen, bald hinter uns wie ein Gewissens‐
biß, bald vor uns wie ein Entwurf [...]«.

16 Zu diesem Ausdruck vgl. A. Oberprantacher, A. Siclodi (eds.), Subjectivation in
Political Theory and Contemporary Practices, New York 2016.

Kapitel XII

350

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich zu Gebote steht, das zu sich selbst wie zu Anderen nur in Modi
des Wissens ein Verhältnis hätte.

»Vielleicht ist es so, [...] daß alles Leben nur da ist, um zu fühlen
und, in ständiger Regung, aus der Blindheit zu einem Begreifen zu
gelangen«, schreibt demgegenüber Peter Weiss in der Ästhetik des
Widerstands.17 In der Genealogie menschlicher Erfahrung stünde
demnach nicht das Wissen und Begreifen an erster Stelle, sondern
das, was uns widerfährt, affiziert und herausfordert, sei es auch
zunächst nur in einem ›blinden‹ Gefühl oder in einer Befindlichkeit,
die sich über sich selbst nicht klar ist. Doch stand das Begreifen bzw.
das, was Hegel die »Arbeit des Begriffs« genannt hat, lange Zeit in
weit höherem Ansehen im Vergleich zu allem, was uns widerfährt,
affiziert, fühlen lässt, berührt, an- und aufregt. Speziell Hegel fürch‐
tete, man würde sich auf dergleichen berufen wollen – und das müs‐
se unweigerlich dazu führen, sich aus jeglicher Philosophie selbst
auszuschließen.18 Ohne Differenzen zwischen Begriff und so oder
so Affizierendem umstandslos etwa in selbstgerechter Berufung auf
das selbst Gefühlte einziehen zu wollen, verdient letzteres jedoch,
als solches überhaupt erst einmal erkundet zu werden; und sei es
auch nur als dasjenige, was unser ›Begreifen‹ herausfordert. Darin
war man sich scheinbar einig, wo man in den vergangenen ca. vier
Jahrzehnten ausgiebig das Thymotische, das Gemüt, menschliche
Gefühle, Befindlichkeiten, Affekte und Emotionen, ja sogar wieder
das lange Zeit als Ausdruck bloßer Sentimentalität in Misskredit
geratene ›Herz‹ in diversen Disziplinen untersucht hat. Dessen un‐
geachtet steht es mit der Methodik der Erforschung dieses schon
semantisch außerordentlich unübersichtlichen Themenkomplexes
insofern nach wie vor nicht zum Besten, als viele in diesen weiten
Bereich fallende Phänomene (wie etwa Zorn, Wut und Empörung,
aber auch menschliche Sensibilität, Empathie und Trauer) in den
Sog einer Politisierung geraten sind, die mit forcierter, nicht selten
polemischer Rede von diesen Dingen jeglichen originären Zugang
zu den fraglichen Phänomenen selbst eher erschwert, wenn nicht
ganz verschüttet hat. Das ist auch im Fall von ›Affekten‹ wie Scham
zu beobachten. Rhetorische Politisierungen überlagern letztere vor

17 P. Weiss, Ästhetik des Widerstands, Frankfurt/M. 2005, 583.
18 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion I. Werke Bd. 16 (Hg.

E. Moldenhauer, K. M. Michel), Frankfurt/M. 1986, 129.

1. Im Kontext fragwürdiger Ansprüche auf ›Wissenschaftlichkeit‹

351

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allem in öffentlichen Polemiken vielfach derart, dass nur noch
schwer zu erkennen ist, wovon jeweils die Sprache ist: von Scham
oder im Gegenteil von Schamlosigkeit, von Beschämung oder im
Gegenteil von fehlender Beschämbarkeit, nur von Anderen, gegen
die man entsprechende Vorwürfe erhebt, oder auch von sich selbst,
vom eigenen Selbst? Etc.

Nicht nur ist so gut wie alles, was man unter den diffusen
Oberbegriff der Affekte subsumiert, Gegenstand einer intensiven
öffentlichen Politisierung geworden, die jeden Versuch erschwert,
die jeweiligen ›Phänomene‹ (wie etwa Zorn, Empörung und Wut,
aber auch Resignation, Depression und Trauer, Diskriminierung,
Ausgrenzung und Verachtung) von ihrer politisierten und vielfach
instrumentalisierten Deutung zu unterscheiden. Darüber hinaus
wurde der Bezug auf Affekte und deren Politisierung selbst Gegen‐
stand einer nicht selten polemischen Kritik, die mal die Verflachung
und Mediokrisierung der jeweils thematischen Affekte beklagte, mal
deren Dramatisierung und Skandalisierung betrieb. Dem ist auch
die Rede von Scham nicht entgangen. Sie begegnet vor allem dort,
wo die angebliche Schamlosigkeit Anderer gebrandmarkt wird – in
einer Art und Weise, die sich leicht abnutzt: Je häufiger der Vorwurf
erhoben wird, Andere verhielten sich ›schamlos‹, desto leichter ge‐
wöhnt man sich daran. Das wiederum verleitet zur Verschärfung
der jeweiligen Vorwürfe. In geradezu maßloser Art und Weise wird
dann die ihrerseits angeblich maßlose Schamlosigkeit Anderer zur
Sprache gebracht. Demnach ›sollten sie sich schämen‹, tun es jedoch
nicht. Je mehr Scham öffentlich geradezu eingeklagt wird, desto
mehr erweckt dies den Eindruck, es herrsche nur Schamlosigkeit.
Wie es um das ›Phänomen‹ der Scham selbst im Leben derer bestellt
ist, die sich schämen (oder schämen sollten), kann so im verbalen
Aufheben, das man um diese Frage macht, weitgehend unkenntlich
werden. Gerade deshalb wird im Folgenden von öffentlicher Rede
über Scham und Schamlosigkeit abgesehen und die Frage aufgewor‐
fen, ob nicht der Scham selbst eine Hyperbolik innewohnt, die sich
nicht auf ›übermäßiges‹ Reden davon reduzieren lässt.

Im Zentrum der Aufmerksamkeit steht die Frage, was für diejeni‐
gen, die sich schämen bzw. schämen sollten und beschämt werden
können, dabei auf dem Spiel steht. Handelt es sich um ein flüchtiges
Phänomen, wie es ein vorübergehendes Erröten anzeigt, oder, im
Gegenteil, darum, dass diejenigen, die der Scham ausgesetzt sind,

Kapitel XII

352

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geradezu unsichtbar werden wollen (oder sollten), weil es nicht län‐
ger erträglich erscheint, sich unter den Augen Anderer beschämt zu
wissen? Geht es hier überhaupt um eine Form des Wissens oder
um ein Phänomen, das in jedem Versuch, sich dem beschämenden
›Blick‹ Anderer zu entziehen, unkenntlich zu werden scheint?

Diese wenigen einleitenden, irritierenden Fragen machen sofort
deutlich, dass es keineswegs selbstverständlich sein kann, ob und
wie von Scham als einem sozialen ›Phänomen‹ zu reden ist, ob und
wie es in Erscheinung tritt und wie es unter dieser Voraussetzung
zu beschreiben, zu explizieren und gegebenenfalls auch zu erklären
wäre. Insofern verlangt es nach einer komplexen Konfiguration von
Phänomenologie, Hermeneutik und Sozialwissenschaftlichkeit, zu
der es zwar mannigfaltige methodologische Vorarbeiten gibt19, die
gegenwärtig aber nicht mehr genug Aufmerksamkeit findet.

Ob und wie sich Scham als solche überhaupt ›zeigt‹, inwiefern sie
als ›Phänomen‹ gelten kann, auch wenn sie sich um nahezu jeden
Preis der Sichtbarkeit in den Anderer zu entziehen sucht, ist das ers‐
te Problem, das sich uns hier stellt. Daran schließt sich die Schwie‐
rigkeit ihrer hermeneutischen Explikation an, die deutlich machen
sollte, wie Scham als Scham zu verstehen ist. Ob sich die phänome‐
nologische Beschreibung und die anschließende hermeneutische Ex‐
plikation der Scham einer sozial- oder kulturwissenschaftlichen Me‐
thodik einfügen lassen, ist die dritte, skeptisch zu beurteilende Frage.
Sie rührt an das methodische Selbstverständnis aller beteiligten Dis‐
ziplinen, auch der Soziologie, die es längst verdient hätte, dass man
die in den 1960er Jahren hitzig diskutierte, seither aber verkümmerte
Frage nach der »Logik der Sozialwissenschaften« erneut aufwirft.20

Inzwischen ist die in diverse, z.T. kaum miteinander kommunizie‐
rende Soziologien aufgesplitterte Disziplin dieses Namens zu einem
institutionellen Selbstläufer geworden, so dass sie es sich über weite
Strecken scheint leisten zu können, die Rechtfertigung ihrer Metho‐

19 U.a., in sozialphilosophischer und kulturtheoretischer Perspektive, bei Autoren
wie Peter Winch, Peter L. Berger, Jürgen Habermas, Aaron V. Cicourel, Rom
Harré, Clifford Geertz, Pierre Bourdieu, Charles Taylor, Alasdair MacIntyre und
Paul Ricœur. Allerdings sind deren einschlägige Ansätze bereits in die Jahre
gekommen. Es ist ein Desiderat, ihre Fruchtbarkeit und ihre Grenzen auf dem
aktuellen sozialwissenschaftlichen Problemstand auszuloten.

20 Vgl. besonders J. Habermas, Zur Logik der Sozialwissenschaften. Materialien,
Frankfurt/M. 41977.

1. Im Kontext fragwürdiger Ansprüche auf ›Wissenschaftlichkeit‹

353

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dologie nicht mehr als problematisch zu betrachten. Das ändert aber
gar nichts daran, dass sich nach wie vor das Problem stellt, wie die
Aufgaben phänomenologischer Beschreibung, hermeneutischer Ex‐
plikation und wissenschaftlicher ›Erklärung‹ affektiver Dimensionen
des Sozialen zu konfigurieren sind. Vor diesem Hintergrund geht es
im Folgenden zunächst allein um die bereits angeschnittene Frage,
was in der Scham für die Sichschämenden und für die Beschämten
auf dem Spiel steht.21

2. Sichtbarkeit und Scham

Bedeutet sichtbar zu werden instantan, zugleich in die Scham ge‐
stürzt zu werden, wenn nicht aktuell bzw. akut, so doch potenziell?
Wenn ja, wie es besonders Jean-Paul Sartre unterstellt zu haben
scheint, warum? Weil man sich in seiner Sichtbarkeit bzw. angesichts
seiner bloßen Sichtbarkeit selbst schämt? Und wofür bzw. wovor, vor
wem? Gar für die eigene schiere Sichtbarkeit an sich oder für die
eigene Nacktheit vor sich selbst oder unter dem Blick eines bzw. einer
Anderen? Schämt man sich, wenn es sich so verhält, keineswegs
bloß selbst oder seiner selbst, sondern wird man beschämt durch
diejenigen, vor denen man sich schämen muss, ob man will oder
nicht – und zwar bereits für das schiere Sichtbarwerden, ob nackt
oder nicht?22

21 Dahingestellt bleibt demgegenüber die den verfügbaren Rahmen bei weitem
sprengende Frage, ob sich überhaupt eine methodisierbare sozialwissenschaftli‐
che Forschung vorstellen lässt, die dem gerecht zu werden vermöchte.

22 Vgl. die eher beiläufige Notiz von Levinas in den zwischen 1940 und 1945 ver‐
fassten Carnets de captivité: »La première connaissance – la pudeur – connais‐
sance de la nudité« (E. Levinas, Carnets de captivité suivi de Écrits sur la captivi‐
té et Notes philosophiques diverses. Œuvres. T. 1. Paris 2009, 87). Hier wird das
Bewusstsein, weit entfernt, eine evidente subjektive und epistemische Gegeben‐
heit zu sein, geradezu von der Nacktheit ins Leben gerufen. Von der späteren
Entfaltung des Begriffs einer von Anfang an im Zeichen der Scham (honte)
aufgefassten, angesichts der ihr eigenen Gewaltsamkeit beschämten Freiheit im
Werk von Levinas (Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie
und Sozialphilosophie, Freiburg i. Br., München 21987, 204; ders., Totalität und
Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität [1961], Freiburg i. Br., München
1987, 115 f., 122) sehe ich hier ebenso ab wie von der die Philosophen bis heute
beschäftigenden Frage, wie sich jenes Bewusstsein gegebenenfalls ›zeigen‹ kann

Kapitel XII

354

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Nicht alles, was unbekleidet ist, ist eben darum auch nackt«,
bemerkt dazu Emmanuel Levinas, der mit seiner frühzeitigen Über‐
setzung von Edmund Husserls auf das Jahr 1929 zurückgehenden
Cartesianischen Meditationen in gewisser Weise die phänomenologi‐
sche Sozialphilosophie jenseits des Rheins überhaupt erst angesto‐
ßen hat, kurz und bündig in seiner frühen, 1935 veröffentlichten
Schrift De l’évasion.23 Beschämend sei vielmehr die intime »Gegen‐
wart unserer selbst« in einer Weise, der wir nicht entfliehen können;
auch und gerade dann nicht, wenn jeweils gar kein Anderer gegen‐
wärtig zu sein scheint. Sie beweise, dass wir an uns selbst gekettet
sind – was gerade die zur Schau gestellte Nacktheit kaschieren kön‐
ne. Als nackt im »Bedürfnis, seine Existenz zu entschuldigen« und
für das eigene Dasein »Ausreden« zu suchen24, könne man sich da‐
gegen auch bekleidet empfinden. Dabei geht es im Verständnis von
Levinas zugleich um die Erfahrung, sich in seinem Beschämtsein
durch das eigene schiere Dasein vor sich selbst verbergen zu wollen
und um die Ahnung, dass dies unmöglich ist.

Bei näherem Hinsehen führt bereits die Besinnung auf den nor‐
malen bzw. normalisierten Sprachgebrauch, von dem auch jede So‐
zialphänomenologie als linguistische Phänomenologie25 unvermeid‐
lich erst einmal ausgehen muss, allerdings auf die Spur ganz unter‐
schiedlicher Interpretationsmöglichkeiten des elementaren Zusam‐
menhangs von Sichtbarkeit und Scham. (›Elementar‹ im Sinne eines
Mediums des Sozialen, in dem wir uns als ›Sichtbare‹ unvermeidlich
bewegen müssen.) Im Fall der Scham stehen wir darüber hinaus
vor der besonderen Schwierigkeit, dass es sich um ein Phänomen
handelt, dessen Eigenart es zu sein scheint, sich nur als eine Weise
des Verbergens und in der Weise des Verbergens zu zeigen, bei der es
entscheidend um das zu Verbergende selbst geht. Verborgen, dem
Blick Anderer entzogen werden soll, was als eine gewisse (sei es

und muss. Vgl. etwa F. Ferrari, J.-L. Nancy, Die Haut der Bilder, Berlin, Zürich
2006.

23 E. Levinas, De l’évasion. Ausweg aus dem Sein [1935], Hamburg 2005, 43 ff.
24 An dieser (bereits eingangs von Kap. X zitierten) Stelle geht die Problematik der

Scham nahtlos in die der Schuld über, wohingegen in der (hier ausgeklammert
bleibenden) Diskussion um shame- vs. guilt-cultures (Ruth Benedict) wie auch
in religionsphilosophischen Genealogien der Verfehlung meist mit deutlichen
Grenzziehungen gearbeitet wird.

25 Ein Ausdruck John L. Austins, auf den Ricœur, wie bereits erwähnt, mehrfach
zurückgegriffen hat. Vgl. die Kap. VII, 4 und X, 4 in diesem Bd.

2. Sichtbarkeit und Scham

355

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teilweise, sei es völlige, vorübergehende oder endgültige) Entblößung
erfahren wird, sei es als bereits eingetretene oder als vorerst nur
befürchtete.

Vollkommen nacktes, ›bloßes‹ Leben26 ist – wie das des Neugebo‐
renen – allerdings gar nicht beschämbar. Dazu wird es erst infolge
mannigfaltiger, keineswegs auf ›Kleider‹ sich beschränkender sozia‐
ler Formen von Einhüllung und Bekleidung (von Windeln bis hin
zu Ämtern). Erst wenn die Einzelnen dieser Formen beraubt werden,
in denen sie sich normalerweise, von Ausnahmen abgesehen, in
bestimmten Kontexten ›sehen lassen können‹, werden sie sich als
nackt und gegebenenfalls beschämt dem Blick Anderer ausgesetzt
erfahren, auch bekleidet, und unter Umständen gar der Lächerlich‐
keit und der Schande preisgegeben. Dabei geht es in jedem Fall um
den Verlust des ›Ansehens‹27, dem die Scham zuvorkommen soll, die
aber stets zu spät eintritt. Bevor es zu weitgehender Beraubung des
Ansehens kommen kann, tritt die Scham ein, die den immer schon
bereits Beschämten wenigstens vor weiterer Entblößung bewahren
soll. Indem die Scham sich als eine Weise des (Sich-)Verbergens
zeigt, bestätigt sie allerdings gerade dadurch, dass es zu einer ge‐
wissen Entblößung bereits gekommen ist. Genau das lässt sie sich
nolens volens anmerken. Paradoxerweise bestätigt das (Sich-)Verber‐
gen die Entblößung, vor der sie eigentlich bewahren soll. Sie kann
nur weiterer Entblößung zuvorzukommen versuchen, die schlimms‐
tenfalls den Weg, der von der ersten Nacktheit zum in der einen
oder anderen Weise ›bekleideten‹, Beschämbarkeit überhaupt erst
stiftenden Ansehen zurückgelegt wurde, in ein vollkommen schutzlo‐
ses Ausgesetztsein unter dem ›Blick‹ der Anderen münden lassen
würde.

26 Die Rede von ›nacktem Leben‹ ist v.a. seit Giorgio Agambens Homo sacer-Pro‐
jekt auch in politiktheoretischen und sozialphilosophischen Diskussionen ver‐
breitet. Ihr schließe ich mich jedoch gerade nicht an, sofern sie unterstellt,
›nacktes‹ Leben sei etwas ethisch Indifferentes bzw. darauf gewaltsam reduzier‐
bar. Auch Autoren wie Hans Jonas und Paul Ricœur legen das Gegenteil nahe.

27 Levinas folge ich dem entsprechend nicht, wenn er behauptet, dass man, be‐
schämt, für das eigene, nackte Dasein »Ausreden sucht«, ohne dass es über‐
haupt einer besonderen Beziehung zum Anderen bedürfte, wie es scheint, wenn
wir seinem frühen Text De l’évasion Glauben schenken. Im Übrigen spreche ich
vom ›Ansehen‹ nicht so, dass es auf einen gewissen Ruf (und gemäß gewisser
Konventionen) reduziert zu denken wäre, sondern in dem Sinne, dass es unser
Gesehenwerden aus der Perspektive Anderer grundsätzlich betrifft.

Kapitel XII

356

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wer als zunächst nackt zur Welt der Anderen gekommenes Wesen
rückhaltlos darauf angewiesen sein wird, sich überhaupt ›sehen las‐
sen‹ zu können – ein Problem, welches das Kleinkind noch gar nicht
haben kann – und sodann in mannigfaltigen Formen der Beklei‐
dung ein soziales ›Ansehen‹ zu genießen, ist zugleich der radikalen
Gefahr ausgesetzt, dieses Ansehen gänzlich wieder einzubüßen. Das
führt allerdings nicht zur primären Nacktheit des Neugeborenen
zurück, sondern stößt die Betreffenden in die Gewalt einer Entblö‐
ßung, die sie als soziale Wesen zu vernichten droht.28 Scham ist
deshalb ein besonders intensiver Affekt, weil er selbst dann, wenn
er relativ rasch vorübergeht, wenigstens ahnen lässt, wohin eine
Scham führen kann, die nicht zu begrenzen ist. Sie realisiert nicht
nur eine passagere Entblößung, sondern, in Sándor Márais Worten,
»eine Nacktheit«, die schier »endlos gesteigert werden kann«, um
schließlich die soziale »Persönlichkeit« der Betreffenden geradezu
auszulöschen.29 Bereits Søren Kierkegaard wies im Jahre 1844 in
diese Richtung, als er feststellte: man könne »aus Scham sterben,
und verwundete Schamhaftigkeit« sei »der tiefste Schmerz, weil er
der unerklärlichste von allen ist«.30

Im Gegensatz zum Neugeborenen, das in seiner primären Nackt‐
heit geradezu als eine inkarnierte Aufforderung zu verstehen ist,
es in die Gemeinschaft der Lebenden aufzunehmen, muss sich der
›restlos‹ Beschämte, insofern durch Entblößung oder Bloßstellung
ganz nackt Gewordene, schließlich als ein sozial geradezu Ausgesto‐
ßener realisieren, der sich schließlich nur durch seine Scham selbst
noch von einem sozialen Nichts unterscheidet. Insofern das jeder
und jedem drohen kann, sind und bleiben wir allerdings auch als
bis auf Weiteres wie auch immer Bekleidete, die sich ›sehen lassen
können‹, nackt, nachdem wir durch die Anderen ›entblößbar‹ gewor‐
den sind. Diese in der bedrohlichen Möglichkeit der Entblößung lie‐

28 Das, scheint mir, ist vielfach auch mit dem Begriff der Entwürdigung gemeint,
die man Anderen angetan hat; vgl. E. Vogt, Zugänge zur politischen Ästhetik.
Lacoue-Labarthe, Derrida, Hofmannsthal, Žižek, Sartre, Agamben, Wien 2003,
140. In diesem Sinne wurde von Karl Jaspers über Tzvetan Todorov bis hin zu
Philipp Roth vielfach Scham bekundet, überhaupt der menschlichen Gattung
anzugehören, deren Mitglieder für Derartiges verantwortlich sind.

29 Sándor Márai spricht in seinem Roman Das Wunder des San Gennado (Mün‐
chen, Zürich 2004, 233) so allerdings von den Erfahrungen von Flüchtlingen.

30 S. Kierkegaard, Der Begriff Angst [1844], Reinbek 1960, 64.

2. Sichtbarkeit und Scham

357

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gende Nacktheit werden nicht nur Kaiser, über deren sprichwörtli‐
che Nacktheit unter den Kleidern man spottet, sondern alle niemals
los.

Wenn es gleichwohl nicht nötig ist, sich zu verbergen, so liegt das
an der schonenden Diskretion der Anderen.31 Sie gewährleistet es,
sich ›sehen lassen‹ zu können, ohne ständig gewärtigen zu müssen,
mit unabsehbaren, am Ende jegliches Ansehen ruinierenden Konse‐
quenzen beschämt zu werden. Dabei kann sie so erfolgreich sein,
dass die grundsätzlich niemals auszuräumende radikale Beschäm‐
barkeit eines jeden – und die Scham, die man darüber empfinden
mag – geradezu vergessen wird. Bereits das kleinste Missgeschick
im theatrum mundi32 kann aber eine »absolute Peinlichkeit« her‐
aufbeschwören33, die die Schamesröte »ins Gesicht schießen« und
die Betroffenen wünschen lässt, sie wären niemals dem Blick der
Anderen ausgesetzt worden. Diese Wahl hat allerdings niemand. Das

31 Ein leider, soweit ich sehe, bislang sehr vernachlässigtes Thema. Das mag am
vorherrschenden sozialen Normativismus liegen, der alle sozialen Bezüge wei‐
testgehend vorzuschreibenden und regelbaren Orientierungen unterworfen se‐
hen möchte. Dem muss sich die Diskretion jedoch entziehen (vgl. den Hinweis
bei H. Broch, Schriften zur Literatur 1. Kritik, Frankfurt/M. 1975, 285, 324).

32 Das selbstverständlich nicht immer gleich ›die ganze Welt‹ bzw. das sprichwört‐
liche Große Welttheater meint. Die Rede vom ›Theater‹ wäre auf mannigfaltige
konkrete Ordnungen der Sichtbarkeit für Andere und der Inszenierung zu
beziehen, wie es auch in der Literatur zum theatrum mundi der Fall ist, die
ich hier im Blick habe; vgl. bspw. J. Zimmermann, Mutmaßungen über die
Regie des Lebens. Stationen einer Metaphysik der Inszenierung, in: J. Früchtl,
J. Zimmermann (Hg.), Ästhetik der Inszenierung, Frankfurt/M. 2001, 103–125.
Dazu liegen auch von soziologischer Seite, v.a. seit Erving Goffmanns Frame
Analysis, fruchtbare Beiträge vor.

33 Auf die historische Verschiebung von Peinlichkeits- und Schamschwellen ist seit
den einschlägigen Befunden von Norbert Elias oft genug hingewiesen worden
(vgl. A. Corbin, Pesthauch und Blütenduft. Eine Geschichte des Geruchs, Berlin
2005). In historischer Perspektive gibt es keine »absolute« Peinlichkeit oder
Scham, im Gegensatz zur alltäglich gewordenen Rede davon. Davon abgesehen
scheint mir Elias die Scham allzu sehr in der ›vertikalen‹ Perspektive des Sozio‐
logen, der sich soziohistorisch für die »Oberschichten des Abendlandes« und
deren Umgangsformen interessiert, auf generalisierte Angst vor der »Überlegen‐
heit Anderer« zu reduzieren, die zu sozialer »Degradierung« führen kann (vgl.
N. Elias, Über den Prozeß der Zivilisation. Soziogenetische und psychogenetische
Untersuchungen. Erster Band. Wandlungen des Verhaltens in den weltlichen Ober‐
schichten des Abendlandes. Zweiter Band. Wandlungen der Gesellschaft. Entwurf
einer Theorie der Zivilisation, Frankfurt/M. 1976, im zweiten Bd. 391).

Kapitel XII

358

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heißt: Wer noch die Wahl zu haben glaubt, sieht sich unvermeidlich
zuvor schon dem Blick der Anderen ausgesetzt und kann diesen
›Rückstand‹ nicht mehr aufholen. ›Immer schon‹ gehören wir als
Beschämbare der Welt der Anderen so an, dass wir durch sie, die
uns in ihr aufgenommen haben, unser Gesicht verlieren können, ob
selbst verschuldet oder nicht, ob infolge gezielter Indiskretion oder
trotz weitgehend diskreten Schutzes, unter dem man dank Anderer
weitgehend gestanden haben mag.

Der Welt der Anderen kann man demnach nur als ganz und gar
›Entblößbare(r)‹ angehören.34 In der Weise des (Sich-) Verbergens
gibt die Scham genau dies auch den Sichschämenden selbst zu ver‐
stehen: Wenn die Entblößung einmal angefangen hat, wo wird sie
dann enden? Möglicherweise erst in der völligen Entblößung der
Beschämten, die sie bzw. ihr Ansehen sozial zu vernichten droht,
durch sich selbst, sofern sie sich auch dann als ›restlos‹ beschämt
realisieren müssen, wenn sie dem Blick der Anderen gerade nicht
ausgesetzt zu sein scheinen. Haben sie diesen nicht nach Maßgabe
der Erfahrung, ›sich sehen lassen zu können‹, unvermeidlich verin‐
nerlicht? Wenn das zutrifft, kommt es gar nicht darauf an, ob jeweils
gerade Andere mit ihrem ›Blick‹ anwesend sind. Als verinnerlichter
ist dieser immer im Spiel, mag es auch schwer zu entscheiden sein,
woher er rührt (von konkreten Anderen, von einem verallgemeiner‐
ten Anderen oder vom Gewissen her...35).

Auch für die Scham müsste noch das phänomenologische Kardi‐
nalprinzip Husserls gelten, das fragliche Phänomen nur und ganz so
zu nehmen, wie es sich von sich her, im Wie seines Gegebenseins,
›zeigt‹, wenn auch in diesem Falle paradoxerweise eben so, dass
es sich dabei um eine Weise des (Sich-) Verbergens oder sogar
des Verschwindens handelt, wenn es zutrifft, dass durch sich selbst
oder durch Andere Beschämte ihre Scham vor diesen oder auch vor
sich selbst zu verbergen trachten müssen – durch gesenkten Blick,
Abwenden des Gesichtes, Rückzug des ganzen Leibes aus jeglicher

34 Wobei die sozialwissenschaftliche Erforschung dieses Zusammenhangs nicht
zuletzt zu ermitteln hätte, was jeweils als völlige ›Entblößung‹ gilt bzw. zählt.
Hier kommt es zunächst entscheidend auf die Furcht davor an, die auch dann
erfahren werden kann, wenn vorerst womöglich schützende vermittelnde und
Distanz wahrende Strukturen im Spiel bleiben, zu denen eine differenzielle
soziologische Analyse gewiss eine Menge zu sagen hätte.

35 Vgl. P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer [1990], München 1996, 426.

2. Sichtbarkeit und Scham

359

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sichtbarkeit und am Ende auch des eigenen Selbst sowie der Erinne‐
rung, die Andere von ihm haben mögen. In tiefster Scham ist es in
keiner Weise mehr zu ertragen, auch nur in der geringsten Weise
noch für Andere sichtbar zu sein und zu bleiben, sei es auch nur
unter ihrem verinnerlichten ›Blick‹, dem das eigene Selbst womög‐
lich nur um den Preis der eigenen Auslöschung glaubt entgehen zu
können.36

Aber kann sich derartiges, sei es vorübergehendes und harmloses,
sei es am Ende Leben vernichtendes, in irreversibles Verschwinden
mündendes Verbergen ohne Weiteres als solches zeigen? Haben wir
es nicht jeweils mit kontextspezifischen Formen des Verbergens und
darüber hinaus auch mit einem Rückzug aus jeglicher ›Phänomena‐
lität‹ als solcher bzw. mit deren Entzug zu tun? Dass letztere sich
gerade nicht von sich aus als solche offenbart, ist ohnehin die eigent‐
liche Crux der Phänomenologie, deren Hauptvertreter vielfach nur
um den Preis einer ›destruierenden Präparation‹ des vermeintlich
direkt Gegebenen zum im Wie seiner Gegebenheit und nur so ›wirk‐
lich‹ Gegebenen meinten vordringen zu können. Im Fall der Scham
handelt es sich allerdings um die besondere Schwierigkeit, dass wir
es hier mit einem Phänomen des (Sich-) Verbergens und darüber
hinaus womöglich des Verschwindens aus jeglicher Phänomenalität
selbst zu tun bekommen. Das zutiefst Beschämende und die zutiefst
Beschämten würden demnach schließlich – möglicherweise infolge
erfolgreicher Verdrängung – überhaupt nicht mehr in Erscheinung
treten.

Alltäglich ist davon die Rede, alles Mögliche ›zeige sich‹. Dabei
handelt es sich aber bloß um eine façon de parler, die sich im weites‐
ten Sinne auf irgendwie Wahrgenommenes bezieht, wenn nicht der
Art und Weise des Sich-Zeigens selbst Aufmerksamkeit geschenkt
wird, die die Frage, als was sich etwas oder jemand ›zeigt‹, sofort
mit der weiteren Frage verquickt, wie wir dies zu verstehen haben.
Signifikative und hermeneutische Differenz37 treten so zusammen,

36 Hier liegt eine gewisse Nähe zur Furcht vor, die ebenfalls bis zur Selbstvernich‐
tung gehen kann, um das Wovor der Furcht, ihren »Gegenstand[,] zusammen
mit sich zu vernichten«; J.-P. Sartre, Skizze einer Theorie der Emotionen [1939],
in: Die Transzendenz des Ego. Philosophische Aufsätze 1931–1939, Reinbek 1982,
255–321, hier: 297.

37 Vgl. B. Waldenfels, Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt/M. 1980, 86, 123.

Kapitel XII

360

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ohne je ganz zur Deckung zu kommen. Im Grenzfall zeigt sich etwas
auch so, dass dies als weitgehendes Sichverbergen oder Verschwin‐
den zu deuten ist, wobei jedem ›Blick‹ entzogen wird, worum es
sich dabei eigentlich handelt. Was sich im Verborgenwerden oder
Verschwinden zeigt, scheint in diesem Falle zu bedeuten, dass die
fragliche ›Sache‹ keineswegs nur ›abwesend‹, nicht ›da‹ und unse‐
ren Blicken ›unzugänglich‹ ist oder in irgendeiner anderen Art und
Weise ›fehlt‹, sondern dass sie uns entzogen wurde, um nicht in
Erscheinung zu treten.38 Das Beschämende, die Scham oder auch
das Sichschämen selbst soll und darf nicht ›erscheinen‹. Es ist im
Extremfall schlechterdings nicht einzugestehen, nicht zu bekennen39,
und muss deshalb um nahezu jeden Preis daran gehindert werden,
als solches schonungslos bewusst zu werden.

So scheint es sich mit einer Scham zu verhalten, die sich und die
Sichschämenden verbirgt und sie am Ende »im Boden versinken«
lassen soll, wenn sie ihr ›Gesicht‹ zu verlieren drohen. So kann sich
die in vergleichsweise harmlosen Fällen flüchtige Scham, wie sie sich
im Erröten zeigt40, bis hin dazu steigern, sich völlig unkenntlich zu
machen. In relativ harmlosen Fällen gelingt es der Scham zunächst
nicht, das Beschämende und sich selbst zu verbergen. Beides ist den
Sichschämenden ›anzumerken‹, so dass sie, das Sichschämen und
das Beschämende dem ›Blick‹ Anderer ausgesetzt ist, die durch die
erkennbare Scham womöglich überhaupt erst darauf aufmerksam
werden, dass ihrem Blick etwas Beschämendes entzogen werden
soll. Paradoxerweise kann insofern gerade das beschämte Verbergen
des Beschämenden auf letzteres hindeuten.

Erfasst die Scham die Sichschämenden ganz und gar selbst, zu‐
tiefst und rückhaltlos, so werden sie in der Scham aus ihr zu fliehen

38 Vgl. S. Kofman, Camera obscura. Von der Ideologie, Wien, Berlin 2014.
39 Vgl. G.-A. Goldschmidt, Freud wartet auf das Wort. Freud und die deutsche Spra‐

che II, Frankfurt/M. 2008, 207. Keineswegs auf einen ›Extremfall‹ beschränkt ist
das nicht Einzugestehende (l’inavouable) im Fall einer fatalen Gemeinschaftszu‐
gehörigkeit, wie sie bei Maurice Blanchot u.a. in den Blick kommt; vgl. M.
Blanchot, Die uneingestehbare Gemeinschaft, Berlin 2007, 87; Vf., Ausgesetzte
Gemeinschaft – unter radikalem Vorbehalt. Fragen zur aktuellen Kritik jeglicher
Vergemeinschaftung mit Blick auf Helmuth Plessner und Jean-Luc Nancy, in:
Vf., A. Hetzel, H. R. Sepp (Hg.), Profile negativistischer Sozialphilosophie. Ein
Kompendium Berlin 2011, 55‒76.

40 Auf diesen Aspekt der Scham (aidos) kommt Aristoteles in der Nikomachischen
Ethik (Buch IV, 15, 1128 b, 11–14) zu sprechen.

2. Sichtbarkeit und Scham

361

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


versuchen. Im Status des ganz und gar beschämten, ›hochnotpein‐
lich‹ mit sich selbst konfrontierten Selbst zu verbleiben, ist unerträg‐
lich. Entweder wird die immer weiter vertiefte Scham sie letztlich
ebenso wie das beschämte Selbst unsichtbar machen; oder aber es
ergreift die Flucht in die radikale Gegenrichtung, indem es seine Be‐
schämbarkeit selbst abzuwerfen versucht. Womöglich gelingt dann
die Flucht aus der Scham in die Schamlosigkeit. Diejenigen aber,
die nicht dazu in der Lage sind, sich der Beschämbarkeit durch
Andere zu entziehen, bleiben deren ›Blick‹ grundsätzlich auch dann
unterworfen, wenn sie sich gerade nicht schämen. Sie müssen um
ihre radikale Beschämbarkeit wissen, die sie dazu zwingen kann,
sich selbst, das Beschämende und das Beschämtwerden gänzlich zum
Verschwinden bringen zu wollen, wenn es ihnen nicht gelingt, sich
diesem ›Blick‹ zu entziehen. Gelingt ihnen dies aber, bestätigt gerade
das, dem ›Blick‹ der Anderen ausgesetzt gewesen zu sein, und kann
insofern das Beschämtwordensein nicht einfach aus der Welt schaf‐
fen.

Wenn man so die eigentliche Brisanz der Erfahrung beschreibt,
für Andere sichtbar zu sein – nämlich so, dass man derart durch
Beschämung entblößt werden kann, dass man sich dem schließlich
um nahezu jeden Preis zu entziehen versuchen muss –, fragt es
sich, worauf man sich in einer solchen Beschreibung berufen kann.
Hat etwa Levinas recht, wenn er die Scham auf die jeweils eigene
›schiere‹ Sichtbarkeit bezieht? Oder ist Sichtbarkeit vielmehr die ele‐
mentare Voraussetzung für eine Beschämbarkeit, die sich an etwas
Spezifischerem entzünden muss? Wie will man das entscheiden?

3. Probleme der Beschreibung und ihrer hermeneutischen
Ressourcen

Lehnt sich Levinas etwa an den alten Mythos vom Baum der Er‐
kenntnis im Bewusstsein eigener Nacktheit, des Sündenfalls und
der Vertreibung aus dem Paradies an? Bedürfen wir unabdingbar
solcher symbolisch-hermeneutischer Ressourcen der Interpretation

Kapitel XII

362

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dessen, was und wer wir sind, wie Ricœur behauptete?41 Drohten
wir andernfalls geradezu uns selbst verloren zu gehen42, wenn wir
uns nicht wenigstens auf mythische Quellen beziehen könnten, sei
es auch nur mit der Absicht ihrer energischen, wenn auch zu entmy‐
thologisierenden Reinterpretation oder der Befreiung von der Last
ihrer Erbschaft?43 Oder verfügt die Sozialphänomenologie der Ge‐
genwart auch ohne hermeneutischen Rekurs auf uralte Mythen und
sonstige tradierte Narrative über eigenständige Methoden, wie es bei
Sartre den Anschein hat, wo er mit allenfalls illustrierend gemeintem
Bezug auf Empirie direkt auf die ›ontologische‹ Bedeutung unserer
Sichtbarkeit unter den Augen Anderer zu sprechen kommt? Genügt
das als ›Erfahrungsgrundlage‹ unserer gegenwärtigen Auseinander‐
setzung mit Scham und Beschämbarkeit, wenn wir wissen wollen,
was in diesen ›Phänomenen‹ für die Betreffenden selbst auf dem
Spiel steht?

Sartre hielt das schiere Gesehen-werden im Sinne einer dadurch
bedingten Objektwerdung wie gesagt44 für fundamental, die uns
unvermeidlich zu dem Versuch veranlasse, davor zu ›fliehen‹, sich in
der Scham als »transzendenzloses« Sein begreifen zu müssen.45 Das
allein schon genüge, um die Scham auf den Plan zu rufen, als Scham
im Grunde ›für nichts‹. In seiner »phänomenologischen Ontologie«
Das Sein und das Nichts benutzt der Autor das bekannte Standard‐
beispiel (dabei beobachtet zu werden, offenbar indiskret durch ein
Schlüsselloch zu schauen) lediglich dazu, eine unser soziales Sein
geradezu ausmachende Bedeutung unserer schieren Sichtbarkeit als
solcher herauszustellen. Dabei geht es nur nebenbei um ein vorüber‐
gehend beschämendes Verhalten. Letzteres offenbart vielmehr die
grundlegende Bedeutung dessen, dass wir in der Weise der Objekt‐

41 P. Ricœur, Myth and History, in: The Encyclopedia of Religion, Vol. 10, New York,
London 1988, 273–282.

42 P. Ricœur, Le conflit des interprétations. Essais d’herméneutique [1969], Paris
2013, 388.

43 Vgl. die Aktualisierungen dieser Frage bei M. Bauks, M. Meyer (Hg.), Zur
Kulturgeschichte der Scham. Archiv für Begriffsgeschichte, Sonderheft 9, Hamburg
2011; mit Bezug auf Georges Bataille bei A. R. Boelderl (Hg.), Welt der Abgründe.
Zu Georges Bataille, Wien, Berlin 2015.

44 Siehe das Kap. X, 3 in diesem Bd.
45 J.-P. Sartre, Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen Ontolo‐

gie [1943], Reinbek 1993, 463, 472 f., 513 [=SN].

3. Probleme der Beschreibung und ihrer hermeneutischen Ressourcen

363

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werdung sichtbar sind und infolgedessen uns selbst ›entfremdet‹
werden können. Darin liegt für Sartre die ontologische, von Anfang
an dramatische Bedeutung des »Faktums des Anderen« (SN, 494).
Er erweckt den Anschein, als sehe uns der Andere46 mit der Dro‐
hung entfremdender Objektwerdung immer schon an (SN, 498).
Zumindest sei es mehr oder weniger wahrscheinlich, jederzeit vom
›Anderen‹ angesehen werden zu können.

Ob es sich bei dem und den Anderen jeweils um uns Naheste‐
hende, Dritte oder anonyme Zeitgenossen handelt, macht dabei an‐
scheinend keinen Unterschied. Irgendeiner genügt. »Daß ich gesehen
werde«, muss in jedem Falle allein schon den Fall in die Scham
zur Folge haben (SN, 467, 474, 516) – in dem Wissen, überhaupt
Objekt geworden zu sein, ohne dass das auf irgendeinen Fehler
unsererseits zurückzuführen wäre. Die »ursprüngliche Scham« des
Objektgewordenseins liefert für Sartre die ontologische Folie, auf de‐
ren Grundlage alle anderen Erfahrungen von Scham deutbar werden
(SN, 516). In dem Moment, wo wir realisieren müssen, überhaupt
sichtbar und infolgedessen ›Objekt‹ geworden zu sein, muss uns
die Scham »von allen Seiten um[fangen]« (SN, 485). In Anbetracht
dieser Scham sind wir alle gleich. Es geht hier nicht um eine per‐
sönlich zuzuschreibende Scham, die uns zwingen könnte, uns vor
Anderen zu verbergen und sich ihrem Blick womöglich endgültig
entziehen zu wollen. Wenn es sich aber so verhält, entfällt dann
nicht jeglicher besondere Grund, sich zu schämen? In Anbetracht
dieser ontologischen Scham gibt es anscheinend keinen besonderen
Grund, jeweils sich selbst für etwas Bestimmtes und nicht bloß unter
den Augen irgendeines Anderen zu schämen.

Man muss sich insofern fragen, ob Sartres Sozialontologie nicht
gänzlich die Vielfalt sozialer Erscheinungsformen der Scham sowie
eines ›Blicks‹ verfehlt, der schließlich auch Ausdruck schonender
Diskretion sein kann – von Geburt an, wo ein Neuankömmling ›das
Licht der Welt erblickt‹, ohne dadurch sogleich einer »grauenhaften
Sichtbarkeit«47 unter den entfremdenden Augen Anderer wehrlos
ausgeliefert zu werden (wovon das Kleinkind nicht einmal etwas ah‐
nen könnte). Zweifellos liegt in der Geburt die Gefahr einer radika‐
len Auslieferung an Andere, in deren Hände das Neugeborene fällt.

46 Vgl. J.-P. Sartre, Entwürfe für eine Moralphilosophie, Reinbek 2005, 93, 634.
47 Vgl. Anm. 21 zu Kap. X in diesem Bd.

Kapitel XII

364

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch wird es normalerweise der Zudringlichkeit fremder Blicke von
Anfang an entzogen, bleibt allerdings in seinem ganzen weiteren
Leben gleichsam auf seine elementare Nacktheit gewissermaßen ge‐
stimmt, an die gerade die Bekleidung erinnert48, wie in Kapitel X
argumentiert wurde.

4. Menschliche Visibilität in der Auslegung Hans
Blumenbergs –
mit Rücksicht auf deren gegenwärtige analoge und
digitale Bedingungen

Zuletzt ist Hans Blumenberg unter besonderer Berücksichtigung
der Phänomenologie49 auf den Ansatz Sartres wieder zurückgekom‐
men, gegen den er einwandte, die menschliche Visibilität in ihrer
ganzen Tragweite nicht erfasst zu haben. Die Visibilität betrifft nicht
ein transzendentales Ego, sondern ein leibhaftiges Selbst, das, wie
Blumenberg meint, »aus der Welt nicht verschwinden« kann und
»auffindbar [bleibt] von der Wiege bis zum Grabe«. Was wir ›Welt‹
nennen, könne geradezu definiert werden »als der Inbegriff der
Bedingungen, unter denen physisch nichts verloren geht, anthropo‐
logisch Unauffindbarkeit prinzipiell unmöglich ist«.50 So wäre also
dem Selbst ein »endogenes Sich-nicht-verbergen-können mit seiner
affektiven Betroffenheit« zuzusprechen – im Fall des Paranoikers,
der sich immerfort beobachtet wähnt51, wie auch im Fall des Be‐
schämten, der fürchten muss, sein Beschämtsein werde wie ein un‐
auslöschlicher Makel irreversibel in der Welt bleiben, sobald es im
Blick Anderer einmal sichtbar geworden ist, und er werde sich dem
auch in vollkommener Isolation nicht entziehen können.

Blumenberg versteht Sartres Phänomenologie unserer Sichtbar‐
keit als atheistisches Unterfangen, das »der Ständigkeit des Gesehen‐

48 Und zwar in der wörtlichen und übertragenen Bedeutung dieses Begriffs, auf die
anschließend kurz einzugehen sein wird.

49 H. Blumenberg, Zu den Sachen und zurück, Frankfurt/M. 2007.
50 H. Blumenberg, Beschreibung des Menschen, Frankfurt/M. 2006, 279.
51 M. Schödlbauer, Wahnbegegnungen. Zugänge zur Paranoia, Köln 2016; G. Un‐

terthurner, U. Kadi, (Hg.), Wahn. Philosophische, psychoanalytische und kultur‐
wissenschaftliche Perspektiven, Wien, Berlin 2012.

4. Menschliche Visibilität in der Auslegung Hans Blumenbergs

365

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werdenkönnens«, besonders einseitigen, ununterbrochenen, jederzei‐
tigen Gesehenwerdenkönnens unter den Augen Gottes, »ein Ende
macht«.52 Aber läuft Sartres Phänomenologie nicht auf die Unab‐
wendbarkeit des Blickes der Anderen hinaus? Und stimmt Blumen‐
berg nicht in diesem Punkt mit ihm überein, wenn er die Unmög‐
lichkeit statuiert, je aus der Welt wirklich zu verschwinden? Allen‐
falls vorübergehend könne dies gelingen, niemals aber endgültig.53

Immerhin gesteht Blumenberg zu, dass man wenigstens vorüberge‐
hend der Sichtbarkeit unter den – analogen oder auch digital instal‐
lierten – Augen der Anderen entgehen kann, während man jedoch
›wiederauffindbar‹ bleibt.

Wer die entsprechenden Passagen in Blumenbergs im Jahre 2006
aus dem Nachlass herausgegebener, aber vor 1996 abgeschlossener
Beschreibung des Menschen mit dem Abstand eines Vierteljahrhun‐
derts liest, in dem die Digitalisierung zu einem globalen und den so‐
zialen Alltag weitgehend durchdringenden Phänomen geworden ist,
kann nicht umhin, die Tragweite einer solchen These zur Kenntnis
zu nehmen. Die Sichtbarkeit der meisten Menschen hat ebenso algo‐
rithmisch rationalisierte, zuvor ungeahnte Ausmaße angenommen
wie die vorläufige Unwiderruflichkeit all der Spuren, die sie im world
wide web hinterlassen haben oder die infolge gezielter Desinformati‐
on und ruinösen Mobbings, von übler Nachrede, Denunziation und
Rufmord dort gelegt worden sind.

Für immer, so scheint es, wird das Bild (bislang ungeachtet
eines inzwischen statuierten »Rechtes auf Vergessenwerden«54) un‐
vermeidlich in der Welt bleiben und wiederauffindbar sein, das
im ›Netz‹ von Anderen erzeugt worden ist, wie auch immer
– und meist ohne jegliche Verifikation oder durchgreifende Kor‐

52 Blumenberg, Beschreibung des Menschen, 808.
53 Diversen Spielarten von Vernichtungspolitik zum Trotz, die Blumenberg gar

nicht in Betracht gezogen hat. Allerdings hat er sich gefragt, ob nicht memoria
als die einzige Form unseres Bleibens in der Welt (über den Tod hinaus) gelten
kann. Das Erinnertwerden ist freilich durch nichts garantiert; und das früher
oder später endgültige Verschwinden aus jeglicher Erinnerbarkeit höchst wahr‐
scheinlich.

54 Dieses Recht ist inzwischen in die in allen EU-Mitgliedsstaaten unmittelbar
geltende Datenschutz-Grundverordnung eingegangen (Art. 17). Dabei geht es
allerdings vorrangig um Löschrechte und ‑pflichten bezogen auf alle Links
zu personenbezogenen Daten, Kopien und Replikationen personenbezogener
Daten.

Kapitel XII

366

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rekturmöglichkeit. Was das für die Scham bedeutet, die doch auf
Rückzug der Beschämten aus ihrer sozialen Sichtbarkeit aus ist,
ist vorläufig noch kaum zu ermessen. Ethische und mythologische
Rekurse auf uralte Erzählungen, wie sie bei Levinas und Ricœur
nahegelegt werden, stoßen hier ebenso an Grenzen wie sozialonto‐
logische und anthropologische Beschreibungen, die wir bei Sartre
und Blumenberg antreffen. Denn diese Rekurse bleiben in der Re‐
gel ganz darauf beschränkt, die Ursprünge oder die Herkunft der
Scham zu klären, lassen uns aber Stich, wenn es um die Zukunft
der Scham geht, nach der uns nicht zuletzt die sogenannten Neuen
Medien zu fragen zwingen. Weitgehend unklar ist zudem, welcher
Methodik diese Beschreibungen folgen – so lehrreich sie sein mögen
–, zumal die Möglichkeit einer ›direkten‹ Ontologie (wie sie im Falle
Sartres vorzuliegen scheint) genauso wie die Möglichkeit einer phi‐
losophischen Anthropologie (wie sie etwa Ricœur und Blumenberg
verfochten haben) längst bestritten worden ist.

5. Rezente Formen der Be- und Entschämung im
gesellschaftlichen Kontext

Nicht viel besser steht es um die Aussichten einer Gesellschaftstheo‐
rie, der zuzutrauen wäre, ganz aus eigener Kraft55 Auskunft darüber
zu geben, wer wie, unter welchen Bedingungen und mit welchen
Konsequenzen beschämt werden kann, und welche Formen die
Scham, das Beschämtwerden, die Flucht aus der Scham, sei es auch
in die Schamlosigkeit, gegenwärtig lokal und weltweit annimmt. Wo
auch immer Scham lokal zum Vorschein kommt, sie muss unter
Bedingungen weitgehender Digitalisierung damit rechnen, weltweit
erkennbar zu werden; und zwar auf irreversible Art und Weise.
Was das bedeutet, können wir aber jeweils nur ausgehend von
einigen wenigen Idiomen herauszuarbeiten versuchen. Schon das
beschränkt die Möglichkeit dramatisch, einer weltweit vernetzten
Visibilität gerecht zu werden. Im Rahmen ›vor Ort‹ üblicher Idiome
haben wir nur die Möglichkeit, ausgehend von der jeweils gebrauch‐

55 Diese Präzisierung ist hier wichtig. Keineswegs geht es darum, etwa soziologi‐
sche, gar nicht im Einzelnen zu berücksichtigende Beiträge zum hier diskutier‐
ten Phänomenbereich in Bausch und Bogen zu beurteilen.

5. Rezente Formen der Be- und Entschämung im gesellschaftlichen Kontext

367

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten, normalen bzw. normalisierten Sprache den semantischen Reich‐
tum zu explizieren, der mit Begriffen wie Scham, Beschämung und
Schamlosigkeit einhergeht, deren Gebrauch uns jedoch nicht ohne
Weiteres lehrt, wer wie in die Scham stürzen, wer beschämt werden
und sich schamlos geben kann.56 Diesem Gebrauch ist zunächst
nur zu entnehmen, dass stets ›jemand‹, eine Person, der wir ein
Selbst zusprechen, sich schämt oder beschämt werden kann. Er lehrt
aber nicht, wie es überhaupt möglich wird, dass ein zunächst nackt
und gänzlich scham-los zur Welt gekommenes Wesen, das nichts
von sich selbst weiß, eigene und fremde Scham als solche sowie
die Gefahren realisieren kann, die in vorübergehender, anhaltender
oder auch endgültiger Beschämung liegen. Das Gleiche gilt für die
(zweideutige) Rede von Schamlosigkeit, die sowohl meinen kann,
dass sich jemand über Grenzen der Scham hinwegsetzt, als auch
darauf hindeuten kann, dass jemand überhaupt kein Verhältnis zu
Scham hat.57 In dieser Hinsicht zweideutig bleiben nicht zuletzt viele
virtuelle und digitale Weisen der Selbstexposition, die radikale Zwei‐
fel am sozialphilosophisch oft unterstellten engen Zusammenhang
zwischen Bewusstsein bzw. Selbsterkenntnis und Scham wecken.
Selbst wenn es zutreffen sollte, dass beides von Anfang an nur zu‐
sammen auftreten kann, wie Levinas en passant unterstellt, erscheint
es doch nicht als ganz ausgeschlossen, dass man sich von der Scham
zur Schamlosigkeit befreit58 – möglicherweise mit dem Effekt, dass
sich diejenigen, die sich weiterhin bei Gelegenheit selbst für Gering‐
fügigkeiten schämen, für ihr Befangensein in der Scham vor Anderen
schämen, die ihrerseits gar keine Scham mehr zu kennen scheinen.

56 Vgl. dem entsprechend den materialreichen Band von Hans Peter Duerr über
Nacktheit und Scham. Der Mythos vom Zivilisationsprozeß. Bd. 1, Frankfurt/M.
1994, wo sich auch der bemerkenswerte Hinweis auf »Luftgewandete« findet,
die auf gar keine Kleidung angewiesen zu sein scheinen, um sich doch nicht
gänzlich ›nackt‹ (im Sinne von vollkommen schutzlos) zu empfinden – wie
auch die »Dasnami Nagas, die ihr Lendentuch ›verinnerlicht‹ haben« (320).

57 Für ersteres entscheiden sich anscheinend Federico Ferrari und Jean-Luc Nancy
(Die Haut der Bilder, 9), wenn sie von einer Schamlosigkeit sprechen, die
offenlege, was zuvor ›vorenthalten‹ wurde.

58 Das hat Levinas ebenfalls in Betracht gezogen. Siehe dazu E. Levinas, Eros,
littérature et philosophie. Œuvres T. 3. Paris 2013, 125. »Das Sigel der erreichten
Freiheit: Sich nicht mehr vor sich selbst schämen«, heißt es bei Irvin D. Yalom,
Und Nietzsche weinte. Roman, Berlin 91996, 117.

Kapitel XII

368

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was die Scham angeht, so befindet sich auch der Gesellschafts‐
theoretiker nicht in der glücklichen Lage, sich auf ein ethisch, phä‐
nomenologisch, ontologisch oder anthropologisch fest etabliertes
begriffliches Fundament stützen zu können, dem zu entnehmen wä‐
re, was in rezenten Formen neuer Beschämung, der Entschämung
oder der (doppeldeutigen) Schamlosigkeit womöglich für die Betref‐
fenden nach wie vor auf dem Spiel steht. Die medialen Bedingungen
der Beschämbarkeit aber auch der Schamlosigkeit in der doppelten
Bedeutung dieses Wortes haben sich insbesondere seit der Verbrei‐
tung des Internet derart durchgreifend geändert, dass man sich zu
ihrem Verständnis nicht mehr einfach auf vorher verfasste Theorien
der Scham berufen kann.59

Ohne den in die Jahre gekommenen Streit über die Möglichkeit
einer Theorie der Gesellschaft, über ihren empirischen Gehalt, ihre
›positivistischen‹, hermeneutischen u.a. Methoden und ihre von
›kritischen‹ Philosophen für unverzichtbar gehaltenen normativen
Grundlagen an dieser Stelle noch einmal auszubreiten60, muss man
konstatieren, dass diese Möglichkeit mehr denn je als anfechtbar er‐
scheint. Ironischerweise nicht zuletzt infolge publizistischer Erfolge
wie etwa von Ulrich Becks Entwurf einer Theorie der »Risikogesell‐
schaft«, deren Beschreibung sich aus heutiger Sicht stellenweise als
eine eigentümliche Mischung aus leichtfertiger Übergeneralisierung,
populärer Übertreibung und süffisanter Frivolität ausnimmt61, der –
im Feuilleton – der Stempel ›Feuilletonismus‹ aufgedrückt werden

59 Womit nicht gesagt sein soll, sie seien einfach ad acta zu legen, das versteht sich
von selbst.

60 Man vergleiche nur H. Schelsky, Ortsbestimmung der deutschen Soziologie, Köln
31967; T. W. Adorno et al., Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie,
Darmstadt, Neuwied 91979; H. Joas, W. Knöbl, Sozialtheorie. 20 einführende
Vorlesungen, Frankfurt/M. 2004; Vf., Zur Rekonfiguration der Sozialphilosophie.
Ontologie ‒ Phänomenologie ‒ Kritik, in: Philosophische Rundschau 60, Heft 2
(2013), 91‒129.

61 Vgl. U. Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frank‐
furt/M. 1986, 7, wo gleich zu Beginn als einfaches empirisches Faktum hinge‐
stellt wird, es sei »das Ende« von vielerlei eingetreten, so gewisser »Distan‐
zierungsmöglichkeiten« von allen möglichen Gefahren. Deren Dynamik habe
alle Grenzen aufgehoben und beschwöre eine permanente »Allbetroffenheit«
herauf, mit dem Eingeständnis der »Ausweglosigkeit« weltweit usw. In diesem,
in ›aktueller‹ soziologischer Gegenwartsdiagnostik vielfach anzutreffendem Stil
geht es seitenlang weiter.

5. Rezente Formen der Be- und Entschämung im gesellschaftlichen Kontext

369

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konnte. In das gleiche Fahrwasser drohen jüngere Autoren und Au‐
torinnen zu geraten, die eine Gesellschaft der Angst, des Zorns, des
Postmigrantischen, des Digitalen, des Abstiegs, der Prekarität, der
Transformation, der Beschleunigung, der Resonanz, der Ungerech‐
tigkeit, der Überforderung, der Erschöpfung und der Singularitäten
ausgemacht haben wollen, ohne angesichts der notorischen Über‐
komplexität ihres vermeintlichen Gegenstandes (inzwischen ›welt‐
weiter‹ Gesellschaft) mit annähernd befriedigendem methodischen
Rüstzeug aufwarten zu können. Aber kann man ihnen daraus über‐
haupt einen Vorwurf machen?62

Was auf den ersten Blick wie ein unhaltbarer Pauschalvorwurf
anmuten mag, liegt möglicherweise in der Natur der ›Sache‹ selbst,
Gesellschaft genannt. Ist ihr, der man Émile Durkheims Regeln
der soziologischen Methode zum Trotz inzwischen jeglichen metho‐
dologisch fassbaren Gegenstandsstatus abgesprochen hat63, einfach
damit beizukommen, dass man sich auf ein von Kritikern früher
als ›positivistisch‹ disqualifiziertes Wissenschaftsverständnis zurück‐
besinnt, das möglicherweise von Anfang an irregeleitet, weil an
einem falschen methodologischen Ideal orientiert war? Oder sind
gelegentlich frivol wirkende Mittel der Übertreibung unentbehrlich,
wenn man sich weder mit einem wissenschaftstheoretisch ohnehin
beschränkten Verständnis von empirisch ermittelbaren Tatsachen
noch auch damit abfinden will, zu gesellschaftlichen Problemen
schweigen zu müssen, sofern man solche Tatsachen nicht beibrin‐
gen kann? Oder beweist die fragliche Literatur nur, wie weitgehend
sie selbst längst Teil einer Gesellschaft der Übertreibung und des
›Zuviel‹ von allem ist, zu der sie auch in bester kritischer Absicht
weder zureichende Distanz zu wahren noch auch angemessene Nähe
herzustellen versteht?64 Wird sie nolens volens von einer Kakophonie
mehr oder weniger haltloser Äußerungen von ›Meinungen‹, ›Über‐
zeugungen‹ und ›Standpunkten‹ absorbiert, die bei extrem abge‐

62 Vgl. A.-L. Scholz, Wer sieht hier ein Muster?, in: Die Zeit, Nr. 27 (1.7. 2021), 29 f.
63 Vgl. E. Durkheim, Die Regeln der soziologischen Methode [1895], Frankfurt/M.

1984; O. Marchart, Das unmögliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie
der Gesellschaft, Berlin 2013.

64 Beides, sowohl die fragliche Distanz als auch die fragliche Nähe, wirft im Hin‐
blick auf Phänomene der Scham eminente methodische Probleme auf, nicht
zuletzt das der gebotenen Diskretion (ein auch soziologisch in methodischer
Hinsicht nicht zu umgehender Begriff).

Kapitel XII

370

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


senkter Schwelle der Veröffentlichung genauso dem Verbrauch und
Verschleiß ausgesetzt sind wie sonstige Waren? Words, words, words,
nichts als Worte, möchten manche mit William Shakespeares Ham‐
let ausrufen, die womöglich mit wirklicher Kommunikation, aus der
gegenwärtige Gesellschaften angeblich geradezu bestehen, rein gar
nichts zu tun haben.65 Aber ist nicht auch das wieder eine wenig
hilfreiche Übertreibung? Daran wäre allerdings wenig auszusetzen,
wenn es denn stimmt, dass der dominanten Normalität gegenwär‐
tiger Gesellschaften nur noch mit Mitteln der Übertreibung beizu‐
kommen ist, wie u.a. Günther Anders und Theodor W. Adorno
zeitweise geltend gemacht haben.66 Beide haben Übertreibung als
Methode oder Medium der Wahrheit im Verhältnis zu einer Welt
für unumgänglich befunden, die aus ihrer Sicht im Verdacht stand,
weitestgehend zu kaschieren, wie es in Wahrheit um sie bestellt ist.
Gewiss kann man es auch mit einer Philosophie der Übertreibung
übertreiben, insofern diese niemals Selbstzweck sein darf, sei es auch
nur, um zu vermeiden, dass am Ende gar nichts mehr zu übertreiben
ist, wo alles immerzu übertrieben wird und die Übertreibung als
Mittel gerade dort vollkommen unbrauchbar zu werden droht, wo
man es mit hyperbolischen Phänomenen zu tun bekommt. Auch
sie muss letztlich dem Anspruch verpflichtet bleiben, phänomenolo‐
gisch das, was sich zeigt, herauszuarbeiten, es hermeneutisch zu arti‐
kulieren und auf dieser Grundlage sozialwissenschaftlicher Expertise
zur Erforschung anzubieten, die sich in den zuletzt angesprochenen
Positionen zweifellos nicht erschöpft.

Scham stellt in dieser Perspektive eine besondere Herausforde‐
rung dar, insofern ihr selbst daran gelegen ist, das Beschämende
und die Beschämten sozialer Sichtbarkeit zu entziehen. So könnte
es sein, dass in gesellschaftlichen Verhältnissen, die, oberflächlich
empirisch betrachtet, kaum eine Spur von Scham verraten, zutiefst
beschämende Bedingungen vorherrschen67, d.h. dass ihre empirische

65 Vf. (Hg.), Emmanuel Levinas: Dialog. Ein kooperativer Kommentar, Freiburg i.
Br., München 2020.

66 G. Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, München 1956, 20; T. W. Adorno,
Erziehung zur Mündigkeit, Frankfurt/M. 41975, 23.

67 Z.B. infolge von ständig erlebter Demütigung, die Scham, eine »red emotion«
(Bernard Williams), einschließen kann, aber nicht muss, wie Avishai Margalit
(Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung, Berlin 1997, 162) gezeigt hat,
oder infolge eines fatalen Nicht-Genügens im Vergleich zu sozialen Normen

5. Rezente Formen der Be- und Entschämung im gesellschaftlichen Kontext

371

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Normalität – recht verstanden – auf das Gegenteil schließen lässt,
was alte und neue Formen von Ideologiekritik auf den Plan rufen
könnte. Wenn es indessen stimmt, dass Formen der Übertreibung
bereits in der Beschreibung dieser Verhältnisse notwendig sind, um
sie als solche deutlich zu machen, stellt sich wiederum die Frage, ob
man nicht auch das Übertreiben übertreiben kann.68 Wo alles über
alle Maßen übertrieben wird, und sei es nur, um aktuell zu erschei‐
nen oder auf den Märkten der Worte, Meinungen, Überzeugungen,
Standpunkte und Theorien im Unterschied zu anderen gehört zu
werden, kann ›weniger mehr sein‹, wie es sprichwörtlich heißt, ohne
wiederum als Übertreibung gemeint zu sein. Tatsächlich mehren
sich die Anzeichen neuer Formen der Zurückhaltung, unaufdringli‐
cher Diskretion und Behutsamkeit bzw. der Inaktualität, wie sie der
spanische Philosoph Josep Maria Esquirol in seinem Plädoyer für
»intimen Widerstand« genannt hat.

6. Im Übermaß:
zwischen Mittelmäßigkeit und Maßlosigkeit

»Uns fehlt nicht Kommunikation, im Gegenteil wir haben zuviel
davon«, zitiert Esquirol Gilles Deleuze.69 Dass das Übermaß und
Zuviel von allem, einer Überfülle von Produktionen, Verkehr, Ver‐
brauch, Müll, Lärm und Worten »das größte Problem des moder‐
nen Lebens« darstellt, hatten früher auch schon Susan Sontag und
Paul Valéry behauptet.70 Zuviele Worte, zuviele Äußerungen auf al‐
len Kanälen, zuviele Bücher, zuviele Nachrichten, mit denen das
Löschen nicht mitkommt. So droht im ständigen Überfluss des
Kommunizierten und seiner Abfälle das wirklich Wichtige verschüt‐
tet bzw. unsichtbar und unhörbar gemacht zu werden. Aber was
wäre das? Was ist ›zuviel‹ – auch und gerade des Guten? Und

(V. Forrestier, Der Terror der Ökonomie, München 1998, 11) und technischen
Maßgaben, wie man es bei Günther Anders beschrieben findet.

68 A. Düttmann, Philosophie der Übertreibung, Frankfurt/M. 2004.
69 J. M. Esquirol, Der intime Widerstand. Eine Philosophie der Nähe, Hamburg

2021, 168.
70 S. Sontag, Kunst und Anti-Kunst. 24 literarische Analysen, Frankfurt/M. 62003,

21 f., 345.

Kapitel XII

372

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wovon gibt es ›zu wenig‹? Kann sich eine Philosophie, die heute
etwas auf sich hält, überhaupt noch mit einem Maß (metron), mit
dem ausgewogenen, mäßigen Mittleren (mesotes), auf das Aristoteles
sein Loblied gesungen hat, mit dem Vermittelten und am Ende
womöglich doch nur Mittelmäßigen zufriedengeben? Das verneinte
Jacques Derrida, der, zufolge seines Biografen Benoît Peeters, bis
zu seinem Tod selbst »ständig übertourig« und »übersprudelnd«
lebend, »Geschmack an der Philosophie« genau wegen der ihr eige‐
nen »Maßlosigkeit« gefunden zu haben behauptete, »außerhalb aller
Regeln der Kunst«.71 Aber ist es eine Geschmacksfrage, wenn man
es mit Phänomenen zu tun bekommt, die auf die Spur einer ihnen
immanenten Maßlosigkeit führen?

Ist es wirklich nur eine Redensart, wenn man sagt, man schäme
sich ›maßlos‹? Beim Wort genommen, würde es bedeuten, sich
nicht nur über jedes bekannte Maß hinaus zu schämen, sondern
immer weiter zu schämen und dabei womöglich auch jedes Maß zu
verlieren. Trifft die zuvor skizzierte Vermutung zu, dass die ›tiefe‹
Scham eine immanente Tendenz zu ihrer eigenen Unsichtbarkeit
aufweist, wenn es nicht mehr erträglich zu sein scheint, dass sie
Anderen oder auch nur dem Beschämten bewusst bleibt, dann wird
sie schließlich auch keine Worte mehr finden können und dürfen.
Die maßlose Scham muss, wenn es sich nicht um eine façon de parler
handelt, vollkommen sprachlos werden und machen. Wie sollte dem
eine sozialphilosophische oder sozialwissenschaftliche Forschung je
Rechnung tragen können, die sich weigerte, irritierende Zonen des
Übermäßigen, Hyperbolischen und Maßlosen auch nur zu betreten?
Würde sie dann nicht jener Mediokrität zum Opfer fallen, die nicht
nur Friedrich Nietzsche als jeglichem Denken, das seinen Namen
verdient, ganz und gar unwürdig zurückgewiesen hat?

Muss sich nicht jede Methodik der Erforschung von Phänome‐
nen, die im Verdacht stehen, eine ihnen immanente Hyperbolik
aufzuweisen, auf Grenzgänge in Richtung auf das Übermäßige und
Maßlose einlassen – so wie es Nietzsche andeutete, wo er sagte, man
messe ohnehin allzu oft mit nicht vorhandenen Maßstäben? Dabei
brachte er selbst mehrfach Maßstäbe ins Spiel; etwa in seiner Kritik
an einer christlichen »Sklavenmoral« und an einer seines Erachtens
lebensfeindlichen Historie. Hat er dabei nicht selbst das ›Leben‹ als

71 B. Peeters, Jacques Derrida. Eine Biografie, Frankfurt/M. 2013, 595, 627.

6. Im Übermaß: zwischen Mittelmäßigkeit und Maßlosigkeit

373

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maß ins Spiel gebracht?72 Kennt aber dieses selbst ein Maß73 – etwa
des Zuträglichen, der Belastbarkeit, des auf Dauer zu Ertragenden
usw.?

Noch Ricœur fragte zuletzt auf den Spuren Nietzsches nach
einem »maßvollen« Gebrauch des Gedächtnisses, zwischen zuviel
und zuwenig Erinnerung.74 Doch woran sollte sich das richtige Maß
wiederum bemessen? Mit beidem sei auf Dauer nicht zu leben,
meinte Ricœur offenbar – und brachte damit ein klinisches Argu‐
ment ins Spiel. Was auch immer richtigerweise, gewissen Normen
entsprechend, zu erinnern oder zu vergessen wäre, beides sollte dem
Leben nicht abträglich sein, das wir selbst leben, verleben, führen
oder versäumen usw. Insofern scheint tatsächlich »am Leben unend‐
lich viel gelegen zu sein«, wie u.a. Arnold Gehlen feststellte.75 Ist
»das lebendige Dasein in der Fülle der Welt selbst ein Wert [...], viel‐
leicht der Wert« schlechthin (ebd.)? Ist das nicht von Julien Benda
über Hannah Arendt bis hin zu Paul Ricœur energisch bestritten
worden?76 Kann es hierbei in Wahrheit nicht allenfalls um das indi‐
viduell zu lebende Leben bzw. um dessen individuelle Lebbarkeit,
also um das gehen, was u.a. bei Judith Butler livability77 heißt?

Das Gewicht klinischer Argumente, die sich auf die Frage bezie‐
hen, was sich wie auf das menschliche Leben bzw. auf dessen indivi‐
duelle Lebbarkeit auswirkt, ist auch hinsichtlich des Gebrauchs von
Begriffen nicht leicht von der Hand zu weisen. Eine absolute, durch
nichts zu relativierende Orientierung am Guten und Gerechten ist
ebenso lebens- und weltfremd, insofern sie sich als schlechterdings
›unlebbar‹ erweist, wie eine unbedingte Ausrichtung an Idealen der
Reinheit, der Lauterkeit und des Glaubens oder an einem kategori‐

72 F. Nietzsche, Sämtliche Werke. Bd. 1. Kritische Studienausgabe (Hg. G. Colli, M.
Montinari). München 1980,18 f.

73 W. Marx, Gibt es auf Erden ein Maß?, Frankfurt/M. 1986.
74 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004.
75 A. Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, Wiesbaden

1986, 71.
76 J. Benda, Der Verrat der Intellektuellen. ›La trahision des clercs‹ [1927/1946],

München, Wien 1978; H. Arendt, Über die Revolution, München 41994, 79;
P. Ricœur, Critique and Conviction. Conversations with F. Azouvi and M. de
Launay, New York 1998, 93.

77 Vgl. J. Butler, A. Athanasiou, Die Macht der Enteigneten. Das Performative im
Politischen, Zürich, Berlin 2013, 9.

Kapitel XII

374

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Imperativ, der wie der von Kant mehrfach formulierte verlan‐
gen würde, unter keinen Umständen zu lügen. Eine solche Forde‐
rung ist nicht wirklich sinnvoll und auch unmöglich zu beherzigen.
Das bedeutet indessen nicht, dass sich die Frage, was für das Leben
bzw. für dessen individuelle Lebbarkeit zuträglich ist, was ihm zuzu‐
muten ist und was es vollkommen überfordern würde, einfach auf
einen vermeintlichen Realismus des ›Möglichen‹ beschränken ließe.
Zudem bedarf letzteres seinerseits vielfach der Inspiration durch
Unmögliches, um realisierbar zu werden, was es nicht einfach von
sich aus bereits ist.78 Denn das Mögliche steht ebensowenig wie das
Zuträgliche, für uns Gute, als Realisierbares einfach objektiv fest.
›Zuviel des Guten‹, die Überfülle von Dingen, Waren und Worten,
Meinungen, Begriffen und Ideologemen mag man beklagen, aber
dabei kann man sich nirgends einfach auf objektiv gezogene Gren‐
zen eines Maßes berufen, das zwischen Zuviel und Zuwenig klar zu
unterscheiden erlauben würde. In der Regel sind es Grenzüberschrei‐
tungen in der einen oder in der anderen Richtung, die nachträglich
erst deutlich machen, inwiefern es um eine Frage des Maßes geht.
Aber es gibt kein Maß im Sinne schlichten Vorhandenseins. Insofern
ist tatsächlich Maßlosigkeit unser Schicksal – nicht im Sinne noto‐
rischer Übermäßigkeit, sondern im Sinne primären Nichtwissens,
wo (und für wen unter welchen Umständen...) Grenzen des Zuträgli‐
chen und des Abträglichen, des Guten und Unguten, des Richtigen
und Falschen etc. ›verlaufen‹79 – Grenzen, die man immer wieder
neu zu ziehen versucht in einer imaginären Topografie, welche nie‐
mals die Form eines schlicht objektiv zu vermessenden Raumes
annehmen kann.80

78 Vgl. Márai, Das Wunder des San Gennado, 190 ff., 245; I. U. Dalferth, P. Stoellger,
A. Hunziker (Hg.), Unmöglichkeiten. Zur Phänomenologie und Hermeneutik
eines modalen Grenzbegriffs, Tübingen 2009.

79 Vgl. die neueren Untersuchungen zum Grenzbegriff: Vf. (Hg.), Die Grenzen der
Einen sind (nicht) die Grenzen der Anderen. Neuere Beobachtungen, Berlin 2020.

80 Das gilt, so schwer dies auch zu akzeptieren sein mag, auch für die mutwillige
und rücksichtslose Zufügung von Gewalt in allen ihren Formen. Während es
den einen als geradezu evident bzw. unbestreitbar gilt, dass sie unter keinen
Umständen zu billigen ist, müssen sie es hinnehmen, dass andere dies in Abrede
stellen oder schlicht ignorieren. Auch die Kritik von Gewalt kann sich nicht
einfach, jedenfalls nicht überzeugend, auf vorhandene Maßstäbe berufen. Das
aber bedeutet nicht, dass es in dieser Hinsicht gar keine Maßstäbe geben könn‐
te. Die Frage ist zunächst nur, wie man deren Genealogie auffasst und wie man

6. Im Übermaß: zwischen Mittelmäßigkeit und Maßlosigkeit

375

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das gilt für die Phänomene selbst, für unsere Arten und Weisen,
sie zur Sprache zu bringen, und für die möglicherweise ›übertrei‐
benden‹ Methodiken ihrer Herausarbeitung aus einer fragwürdigen
Normalität, in der sie uns keineswegs von sich aus unentstellt und
unverkürzt begegnen. Auch für die Scham und für jede Methodik
ihrer sozialphilosophischen und -wissenschaftlichen Erforschung
hat das entsprechende Folgen. Wie so gut wie jeder andere Affekt
auch ist sie heute Gegenstand einer exzessiven kommunikativen
Thematisierung, die das fragliche Phänomen – ironischerweise
durch meist beklagte Schamlosigkeit, die immer die der Anderen ist81

– gänzlich zu verschütten neigt, so dass es sich in den Arten und
Weisen dessen, wie von ihm die Rede ist, geradezu aufzulösen droht.
An der Rede über Scham vorbei ist jedoch keine Phänomenologie
mehr möglich, die den Anspruch erheben könnte, etwa vermittels
eidetischer Reduktion direkt zum vermeintlichen Wesen der Sache
vorzustoßen, die wir Scham nennen. Wir haben gar keine andere
Wahl, als uns zunächst im Sinne einer linguistischen Phänomeno‐
logie (s.o.) auf mehr oder weniger normalisierten Sprachgebrauch
zu besinnen, um zu klären, wie von Scham überhaupt die Rede
sein kann. Dieser Sprachgebrauch ist jedoch insofern nicht einfach
›hinzunehmen‹, wie es Ludwig Wittgenstein nahegelegt hat82, als er
eine Normalisierung darstellt, die als allgemein verständlich, nach‐
vollziehbar und akzeptabel erscheinen lässt, wie üblicherweise von

deren Kontingenz in Rechnung stellt. U.a. Richard Rorty und Susan Sontag
haben in diesem Punkt dafür argumentiert, geltende Maßstäbe, wie sie auch
in unser öffentliches Recht eingegangen sind, als Produkte kontingenter Sensi‐
bilisierungen dafür zu verstehen, was/wie Anderen gewaltsam angetan wird.
Zumal in historischer Perspektive wird man gewiss nicht behaupten können,
die entsprechende Kritik habe sich seit jeher auf Evidenzen, auf Unbestreitbares
oder auf von vornherein festliegende Normen berufen können. Das bedeutet
freilich nicht, dass wir uns einem gänzlich arbiträren Relativismus ausliefern
müssten.

81 Darauf deutet nicht zuletzt das Phänomen eingestandenen Sichschämens für
Andere bzw. der sogenannten Fremdscham hin: Man bekennt, sich für oder
anstelle Anderer zu schämen, die sich schämen sollten, es aber anscheinend
vollkommen daran fehlen lassen (vgl. bspw. P. Levi, Die Untergegangenen und
die Geretteten, München, Wien 1990, 72; H. König, Politik und Gedächtnis
Weilerswist 2008, 590).

82 So in den Philosophischen Untersuchungen (Frankfurt/M. 1977; Nr. 124) sowie
in den Bemerkungen über die Philosophie der Psychologie (Frankfurt/M. 1984,
Nr. 630).

Kapitel XII

376

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Scham die Rede sein kann. Dabei zeigt sich bereits auf der Ebene
normalisierten Sprachgebrauchs, dass es sich um ein Phänomen
handelt, in dem sich etwas zeigt, indem es verborgen wird – in
einem Verbergen und Verbergen des Verbergens selbst (Anderen und
sich selbst gegenüber), das doch nicht umhinkann, als solches be‐
reits auf das jeweils Verborgene aufmerksam zu machen. Bei den
Fragen, was wie wem verborgen wird, worum es dabei überhaupt
geht, und wohin das schließlich führt, lässt uns der normalisierte
Sprachgebrauch allerdings im Stich. An dieser Stelle ist nur herme‐
neutisch weiterzukommen, indem man wie angedeutet die Scham
als offenbar werdendes Verbergen von Beschämendem und das Be‐
schämende als Entblößendes auffasst. In diesem doppelten ›als‹ liegt
eine hermeneutische Differenz, die keinesfalls einfach aus normalem
Sprachgebrauch abzuleiten ist. Sie impliziert vielmehr eine Deutung
des fraglichen, zunächst in normaler Sprache gefassten Phänomens,
lehrt also ansatzweise, wie es zu verstehen ist, wenn jemand sich
(für etwas oder sich selbst; vor Anderen oder sich selbst usw.)
schämt. Die hermeneutische Explikation dieser Deutung verlangt
weiter nach einer Klärung des Verhältnisses zwischen dem Selbst, das
sich schämt, und den Anderen, vor denen es sich schämt, sowie
nach einer Klärung der Frage, was dabei in der Weise des Sichschä‐
mens-vor-Anderen auf dem Spiel steht. Was gibt die Scham in dieser
Hinsicht zu erkennen?

Hier gehen die Überzeugungen nicht nur der vergleichsweise we‐
nigen Philosophen, die sich diesem Phänomen gewidmet haben,
weit auseinander: von der Ontologie der Objektwerdung bei Sart‐
re über die Ethik der Nacktheit bei Levinas bis hin zur Anthropo‐
logie menschlicher Visibilität als Quelle einer Gefährdung durch
Andere a tergo bei Blumenberg.83 Jedes Mal kommen das Selbst
und der Andere in grundsätzlich verschiedener Art und Weise
in Betracht: im Modus ein- und gegenseitiger Beobachtung bei
Sartre, in einem bloßen Selbstverhältnis sowie von Angesicht zu
Angesicht bei Levinas, ›hinterrücks‹ bei Blumenberg. Die jeweils
entsprechende Ontologie, Ethik und Anthropologie beweist indes‐

83 Dass ich mich hier weitgehend auf die Genannten beschränkt habe, bedeutet
nicht, dass diese Liste im Geringsten vollständig wäre. Neben Ruth Benedict
u.a. hat Günther Anders einen weiteren, nochmals abweichenden, nämlich kul‐
turkritischen Ansatz zum Verständnis der Scham vorgelegt, deren Deutung als
»prometheische« ich jedoch nicht überzeugend finde.

6. Im Übermaß: zwischen Mittelmäßigkeit und Maßlosigkeit

377

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen nichts. Jede philosophische Disziplin mag ihre Vorzüge haben,
weist aber auch Verkürzungsmerkmale auf, die nur in dissensueller
Auseinandersetzung als solche überhaupt deutlich werden können
– aber nicht, wenn Ontologen, Ethiker und Anthropologen jeweils
unter sich bleiben. Im Konflikt ihrer Deutungen allenfalls kann die
Frage unverkürzt zur Geltung kommen, was auf dem Spiel steht, wo
wir im Verhältnis zu Anderen angesichts dessen, was wir sind, getan
oder unterlassen haben, sowie als einer gemeinsam geteilten Welt
Zugehörige Scham empfinden oder Schamlosigkeit herrscht.

Wenn das nicht bloß eine Denunziationsvokabel ist, deutet dieses
Wort die Möglichkeit einer Befreiung von jeglicher Scham an, zu der
vor allem sprichwörtlich ›schamlos‹ sich Bereichernde, Oligarchen,
autokratische Machthaber und Gewalttäter diverser Couleur weit
vorgedrungen sein mögen, falls sie überhaupt je ›beschämbar‹ gewe‐
sen sind. Über Gewissheit verfügen wir in dieser Hinsicht nicht.84

Nach dem skizzierten Verständnis geschieht indessen bereits der
allererste Empfang neuen, ›bloßen‹, nackten Lebens, wie es uns im
Neugeborenen begegnet, im Zeichen diskreten Schutzes vor gewalt‐
samer Entblößung85, die späterhin grundsätzlich jederzeit drohen
kann. So gesehen gehen elementarste wie auch anspruchsvolle zivil‐
gesellschaftliche Formen der Bekleidung, die ein gewisses ›Ansehen‹
bedeuten, mit Praktiken der Diskretion einher, die bis auf Weiteres
vor einer Entblößung bewahren, welche jede(n) schließlich derart
beschämt dastehen lassen kann, dass sie bzw. er lieber vom Erd‐
boden verschwinden möchte, wie es sprichwörtlich nicht umsonst
heißt, als noch länger dem Blick Anderer ausgesetzt zu bleiben, sei es
auch nur ihr verinnerlichter.

Was man in bestimmten Wissenschaften bis heute ›Sozialisation‹
nennt, scheint bis auf Weiteres (aber keineswegs ›zweifellos‹) mit
der Verinnerlichung einer radikalen Beschämbarkeit einherzugehen,

84 Jedenfalls nicht über eine Gewissheit, wie wir sie anscheinend bei Ferrari und
Nancy (Die Haut der Bilder, 54 f.) antreffen, die von einem in der Scham sich
offenbarenden, »dem Erscheinen vor sich selbst zugehör[enden]« »Wesen der
Nacktheit« ausgehen.

85 Der Zusatz des Adjektivs ist von zentraler, in diesem Beitrag allerdings nur
gestreifter Bedeutung, die en détail zu erklären den verfügbaren Rahmen spren‐
gen würde. Offensichtlich abwegig wäre es, wollte man jegliche Entblößung als
beschämend auffassen. Offenbar kommt es entscheidend auf die Art und Weise
an. Erklärungsbedürftig ist vor allem, worin genau die fragliche Gewaltsamkeit
liegt.

Kapitel XII

378

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die niemand fix und fertig von Geburt an mitbringt. In der Verin‐
nerlichung liegt die Gefahr einer Auslieferung an eine Entblößung,
die die Zugehörigkeit der Beschämten zum Leben mit und unter
Anderen ganz unterminieren kann. Wenn die Rede von Schamlosig‐
keit nicht ein völliges Fehlen jeglichen Bezugs zur Scham, sondern
deren Verlust anzeigt, steht sie für ein Leben, dem es auf diese
Zugehörigkeit scheinbar gar nicht mehr ankommt. Auch in tiefster
Beschämung ist, wenn jemand in der Scham aus ihr zu fliehen sucht,
die Intention zu ahnen, ein soziales Leben abzuschütteln, welches
nur um den Preis ›lebbar‹ zu werden verspricht, dass es der Gefahr
der gewaltsamen völligen Entblößung ausgesetzt und ausgeliefert
werden kann.

Sollten direkte Zugänge zur Scham gerade dort verbaut sein, wo
sie intensivste und extremste Formen des Sich-verbergens und des
Sich-zum-Verschwinden-bringen-wollens zeitigt, so bietet es sich in
dieser Perspektive immerhin an, ihr methodisch von der Gewalt
derer her auf die Spur zu kommen, die Andere der Scham aussetzen
und ausliefern.86 Denn diese Gewalt kann auf ihr eigenes Sichtbar‐
werden schlechterdings nicht verzichten. Sie muss, um Erfolg zu
haben, Andere auf erkennbare Art und Weise dazu zwingen, sich
als Beschämte zu zeigen, die sich verbergen wollen; und sie muss,
wenn sie es dabei nicht bewenden lassen kann, auch die bereits
zutiefst Beschämten als solche erkennbar werden lassen – indem
sie ihnen gegebenenfalls jegliche Ausflucht in ihre soziale Unsicht‐
barkeit versperrt. Für die soziale Erforschung der Scham wären so
gesehen mehr oder weniger gewaltsame Praktiken der Beschämung
mit den offenkundigen Absichten, die sie verfolgen87, der greifbarste
Ausgangspunkt auf Wegen des Sichverbergens und des Verschwin‐
denwollens aus dem ›Blick‹ der Anderen – auf Wegen, die am Ende
darauf hinauslaufen, sich jeglicher Phänomenalität zu entwinden.

86 In der Tat bleibt zunächst keine andere Wahl, als sich der Scham, die die
Beschämten sich zu verbergen zwingt, von den Beschämenden her zu nähern;
zumindest insofern, dass ihrem Tun zu entnehmen sein wird, was die Scham
bewirken soll. Das ändert aber nichts daran, dass beschämende Gewalt letztlich
an denen zu messen sein wird, die sie trifft. Fragen des methodischen Zugangs
einerseits und der ethischen Bewertung andererseits geraten hier in schwierige
Konfliktlagen.

87 Von politischen Praktiken des shaming und blaming habe ich hier abgesehen,
da sie sich vielfach gegen Andere richten, an deren Beschämbarkeit erhebliche
Zweifel bestehen.

6. Im Übermaß: zwischen Mittelmäßigkeit und Maßlosigkeit

379

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bis dorthin, in diese Extreme, wird der Scham allerdings keine Me‐
thodik je mit letzter Konsequenz folgen können.

Kapitel XII

380

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel VIII Von der Aufmerksamkeit zur Sensibilität für den Anderen als solchen Ricoeurs hermeneutische Wege über die Phänomenologie hinaus
	1. Phänomenologische Wegmarken: von der Theorie der Aufmerksamkeit zur Kritik des Gegebenen
	2. Herausforderungen hermeneutischer Anthropologie
	3. Phänomenologische Desiderate: Aufgefordertsein vom Anderen in praktisch-geschichtlicher Hinsicht
	4. Was – anders − zu sagen bleibt

	Kapitel IX Paul Ricoeurs Philosophie praktischer Subjektivität in historischer Perspektive Wille − Aufmerksamkeit − Gleichgültigkeit
	1. Diesseits und jenseits des Willens: zur Vorgeschichte des Begriffs
	2. Ricoeurs eigener Ansatz: Philosophie des Willentlichen und des Unwillentlichen
	3. Die Rolle der Aufmerksamkeit
	4. Versuch einer Bilanz

	Kapitel X Von den Sachen zurück zu den Menschen? Profile einer Philosophie der Aufmerksamkeit in Hans Blumenbergs nachgelassenen Schriften
	1. Genealogische Voraussetzungen: Menschliche Selbsterhaltung im Zeichen moderner Kosmologie
	2. Zurück zum Menschen ›von dieser Welt‹ – eine Angelegenheit der Aufmerksamkeit
	3. Überleben unter Bedingungen der Sichtbarkeit: Ein ›präventives‹ Denken
	4. ›Zuverlässige‹ Kultur?

	Kapitel XI Sichtbarkeit – Aufmerksamkeit – Scham Zu Jean-Paul Sartre und Hans Blumenbergs Auseinandersetzung mit der Phänomenologie
	1. Blumenberg und die vorläufig letzte Erste Philosophie
	2. Zurück zur Welt? Menschen in ihrer ›Sichtbarkeit‹
	3. Aufmerksamkeit und Scham
	4. Auswege? Andeutungen einer sprachlich sensibilisierten Kultur der Aufmerksamkeit

	Kapitel XII Gegenwärtige Probleme einer Phänomenologie der Affekte – mit Blick auf die Sozialforschung
	1. Im Kontext fragwürdiger Ansprüche auf ›Wissenschaftlichkeit‹
	2. Sichtbarkeit und Scham
	3. Probleme der Beschreibung und ihrer hermeneutischen Ressourcen
	4. Menschliche Visibilität in der Auslegung Hans Blumenbergs – mit Rücksicht auf deren gegenwärtige analoge und digitale Bedingungen
	5. Rezente Formen der Be- und Entschämung im gesellschaftlichen Kontext
	6. Im Übermaß: zwischen Mittelmäßigkeit und Maßlosigkeit


