
Hans Richard Brittnacher

Das Herz der Welt  
Hohlwelt-Theorien in der Literatur-, Wissens- und 
Konspirationsgeschichte

Der folgende Beitrag legt gewissermaßen eine case study zu einem einst un-
nützen, zumindest nicht verifizierbaren Wissensnarrativ vor, das als meta-
phorischer Thesaurus andere Wissenstraditionen (Religion, Naturphiloso-
phie, Literatur) alimentierte, bis es diese Leistung an dafür besser geeignete 
literarische Formen – wie etwa die Science-Fiction – abgeben musste. Von 
aller naturwissenschaftlichen, sozialen und anthropologischen Zuständig-
keit abgezogen, fand das frei flottierende Wissen zuletzt seinen Ort in ei-
nem obskuren konspirativen politischen Diskurs und war damit zu einem 
Mythos im Sinne Roland Barthes’ geworden: Je mehr es seine empirische 
Referenz verloren hat, desto maßloser wurde sein Anspruch als Welterklä-
rungswissen.1 So gesehen stellen meine Überlegungen keinen Beitrag zum 
pittoresken oder gar subversiven Charakter des Unnützen Wissens dar, 
sondern verweisen auf seine Risiken.
Frustriert von den etablierten Wissenschaften seiner Zeit, der Philosophie, 
der Jurisprudenz und auch der Theologie, sucht Faust sein Heil in der Ma-
gie, um hier eine Antwort auf seine drängende Frage zu finden, »was die 
Welt / im Innersten zusammenhält«.2 Mephistopheles ist gut beraten, nicht 
diese Frage zu beantworten, sondern lieber exquisite sinnliche Genüsse 
und Erfahrungen in Aussicht zu stellen, um Faust zur Vertragsunterschrift 
zu bewegen. Denn im Horizont der zu Fausts Zeiten dominierenden For-
men spekulativen Wissens – etwa des gelehrten Jesuitenpaters Athanasius 
Kircher3 – hätte Mephisto auf Fausts grundlegende Frage nur eine enttäu-
schende Antwort geben können: Nichts. Denn was die Welt im Innersten 
zusammenhält, ist nach Überzeugung maßgeblicher Autoritäten des 17. und 
auch noch des 18. Jahrhunderts nur ein Vakuum, ein leerer Raum. Sogar 
der Pudel hat einen Kern,4 die Erde hingegen ist im Inneren hohl. Die-

1	� Vgl. Roland Barthes, Mythen des Alltags, Frankfurt a.M. 1964.
2	� Johann Wolfgang von Goethe, Faust. Eine Tragödie, in: Ders., Goethes Werke, hg. von 

Albrecht Schöne, Frankfurter Ausgabe Bd. 7.1, Frankfurt a.M. 1999, S. 34, V. 583f.
3	� Athanasius Kircher, Mundus subterraneus (1665).
4	� Vgl. Goethe, Faust, V. 1323, S. 64. 

Hans Richard Brittnacher
Hohlwelt-Theorien

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Hans Richard Brittnacher

ses Konzept von der hohlen Erde hat eine obsolete Vor- und eine dubiose 
Nachgeschichte, auf die ich im Folgenden, kursorisch und mit subjektiven 
Akzentsetzungen, eingehen möchte. Dazu unternehme ich fünf Bohrungen 
ins Erdinnere, die zugleich die Stationen einer Zeitreise markieren: Die ers-
te führt in die vom Glauben beherrschte Welt des Mittelalters, die zweite 
in das wissenschaftsfreudige Zeitalter der Frühaufklärung, die dritte in die 
Epoche der Romantik, in der Literatur und Naturphilosophie als spekulative 
Disziplinen konkurrieren und sich ergänzen, die vierte ins 19. Jahrhundert 
zu Jules Verne und seinem häretischen, aber grundsoliden Wissenschafts-
vertrauen, und die fünfte und letzte schließlich ins 20. Jahrhundert und in 
unsere Gegenwart, in der sich Gossip und Paranoia zum Hohlwelttheorem 
die Stichworte liefern. 

I. Das Mittelalter: Das Innere der Erde als Reich des Satans

Als einen der ersten maßgeblichen Hohlwelttheoretiker darf man wohl 
Dante bezeichnen. Er lokalisiert die Hölle im Inneren der Erde, wo man 
schon in der Antike das Reich der Toten vermutet hatte. Der Tartarus war 
so tief, dass ein hinabgeworfener Amboss neun Tage und Nächte fiel, bis er 
aufschlug.5 Bei Dante entstand der Höllenkrater beim Aufprall des aus dem 
Himmel gestürzten Luzifers. In neun gewaltigen, sich nach unten zuneh-
mend verjüngenden, terrassenförmig angeordneten Ringen erstreckt sich 
seither das Reich des Bösen, in dem die Sünder büßen. 
Der erste Kreis besitzt ungeheure Ausmaße, um all jene aufnehmen zu 
können, die als ehrenwerte Heiden – wie Homer, Horaz usf. – vor der 
Zeit Christi lebten, also nicht erlöst werden konnten. Ab dem zweiten Höl-
lenkreis beginnt das Reich der Qualen, wo »Heulen und Zähneklappern 
herrschen« (Mt 8,12): Hier werden die Wollüstigen gepeinigt, im dritten 
die Schlemmer. Der vierte Kreis widmet sich denen, deren Charakter zu 
Geiz, Maßlosigkeit oder Trägheit neigte, der fünfte versammelt die zornigen 
Seelen. Im sechsten Kreis schließlich büßen Ketzer und Gottlose, im siebten 
die Gewalttätigen, also Mörder und Selbstmörder, aber auch Räuber und 
Sodomiten; im achten die Kuppler, Huren, Schmeichler und Fälscher. Im 
neunten Kreis schließlich, im Mittelpunkt der Erde, eingezwängt in einer 

5	� Vgl. dazu Umberto Eco, Die Geschichte der legendären Länder und Städte, München 
2013, S. 348.

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27Hohlwelt-Theorien

Eisplatte, sitzt Luzifer selbst, zusammen mit den Schlimmsten der Schlim-
men, den Verrätern Brutus, Cassius und Judas.
In den einzelnen Abteilungen der unterschiedlichen Höllenkreise sind der 
Teufel und seine Spießgesellen – deren Zahl der gelehrte Dämonologe 
Jean Wier auf nicht weniger als 7  405  926 Teufel beziffert hat (nämlich 
72 Höllenfürsten zuzüglich 1111 Legionen zu je 6666 Dämonen)6 – damit 
beschäftigt, die Sünder zu martern. Hohlweltreisende, die bei Gelegenheit 
einer Jenseitsschau auch einen Blick in die Hölle werfen durften, berichten 
davon, dass der am Grunde des Kraters platzierte Satan die ihm von oben 
gereichten Sünder einverleibt und wieder defäkiert. Sobald der Seelenkot 
auf die Eisfläche prallt, nehmen die Sünder wieder ihre ursprüngliche Ge-
stalt an und gebären – das gilt für Männer gleichermaßen wie für Frauen – 
unter grauenhaften Schmerzen monströse Kreaturen, die sie von innen her 
zerreißen. Dann beginnen ihre Qualen von Neuem. Theresa von Ávila, die 
Gott gebeten hatte, ihr zum Zweck religiöser Erbauung einen Einblick in 
die Hölle zu gewähren, befiel noch viele Jahre nach diesem Gnadenerweis, 
sobald sie an ihre Schau zurückdachte, am ganzen Leibe ein Zittern.7 Nicht 
einmal der Teufel findet Vergnügen an der Schinderei: Dante beschreibt, 
wie das dreimäulige, abscheuliche Ungeheuer, während es sich die Sünder 
einverleibt und ausscheidet, zugleich aus sechs Augen weint.8

Die Berichte der Jenseitsreisenden konvergieren durchweg im Befund, dass 
in der unterirdischen Welt eine ordo inversa herrscht, die dem »himmlischen 
Jerusalem« ein »infernalisches Babylon« gegenüberstelle9 – ein Reich des 
Grams und der Düsterkeit, aus dem das Glück für immer vertrieben ist. Die 
Natur kennt hier keinen Frieden, nur den Zustand des Aufbegehrens: Eis-
stürme und Feuerwalzen, Dürre und peitschender Regen, tobende Winde 
und heulenden Sturm. Die Pflanzen, die hier wachsen, »strotzen vor Dornen 
und tragen Früchte voll giftigen Saftes.«10

Man muss das Ausmaß der Trostlosigkeit ermessen, das in die Höllendar-
stellungen der Literatur und Kunst eingegangen ist, um den Trotz würdi-
gen zu können, mit dem der Herrscher dieser düsteren Welt sich zu seiner 
Apostasie bekennt: In John Miltons Paradise Lost (1667) trägt der Teufel 

6	� Vgl. dazu Johann Wier, De praestigiis Daemonum, Basel 1563.
7	� Vgl. Arturo Graf, Satan, Beelzebub und Luzifer. Der Teufel in der Kunst, New York 2009, 

S. 190.
8	� Vgl. Dante Alighieri, Die göttliche Komödie. Die Hölle, hg. von Erwin Laaths, Wiesba-

den o.J., XXXIV, V. 1265–1321.
9	� Vgl. Arturo Graf, Satan, Beelzebub und Luzifer, S. 172.
10	� Ebd., S. 177.

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Hans Richard Brittnacher

das Höllenfeuer, in dem die Sünder ihre Vergehen büßen, selbst in seiner 
Brust: »The Hell within him, for within him hell / he brings.«11 Die Qua-
len, die Luzifer anderen bereitet, erträgt er auch selbst, aber er imponiert 
dabei durch seinen titanischen Trotz: »Better to reign in Hell than serve in 
Heav’n«.12 Dieser Luzifer, der blanke Geist der Rebellion, kann daher zur 
Berufungsinstanz der Gothic Novel werden, jener literarischen Gattung, in 
der das Aufklärungszeitalter seinem allzu hochgestimmten Optimismus die 
düstere Anthropologie nachträgt.13 
In der Spannbreite der Höllen- und Hohlweltdarstellung zwischen dem in-
fernalischen Folterkeller, wie ihn die Literatur und die bildende Kunst des 
christlichen Mittelalters, und dem glanzvoll-düsteren Palast von Eblis, wie 
ihn der Schauerroman beschrieben hat,14 ist bereits die Ambivalenz aller 
hohlwelttheoretischen Modelle beschlossen: Im Inneren der Erde herrscht 
das Grauen, aber auch das Geheimnis. Die Finsternis dunkelt ein, aber 
sie bietet auch Schutz. Vor allem aber ist das Innere der Erde ein Raum 
ungeheurer Kräfte, mächtiger Energien, eines Rumorens, das noch die 
Oberfläche erzittern macht: Beben und Vulkanausbrüche sind die äußeren 
Symptome eines Aufruhrs im Inneren, wo das Feuer rast und die Seelen der 
Verdammten stöhnen. Die Hölle, die Heimat Satans und der Unterweltgöt-
ter, ist auch der Ort der Gegenwelt, die am Sturz der oberen Ordnung ar-
beitet, die unterminiert, Fallen stellt und auf ihre Stunde wartet. Diese Idee 
von den buchstäblich subversiven Kräften unter der Erdoberfläche findet 
noch eine späte Resonanz in jenen Abenteuergeschichten, wo die Höhlen 
unter der Erde und die Welt der Minen und Schächte zum Schutzraum der 
Besiegten werden, wo sie ihre Kräfte sammeln und ihre Rückkehr vorbe-
reiten können, man denke an den eingekerkerten Edmond Dantès in seiner 
Höhle im Château d’If in Alexandre Dumas’ Der Graf von Monte Christo, an 
Rudolf von Gerolstein in Eugène Sues Les Mystères de Paris oder an Jean 
Valjean in Hugos Les Misérables. Noch Harry Lime, der Verbrecherkönig 
des Penicillinhandels, hat in der Kanalisation im Nachkriegswien, wie es 
Graham Greene und Carol Reed im Dritten Mann beschreiben, seinen für 
andere unerreichbaren Zufluchtsort.

11	� John Milton, Das verlorene Paradies, Werke Englisch-Deutsch, Frankfurt a.M. 2000, 
S. 168.

12	� Ebd., I. 263, S. 36.
13	� Vgl. dazu Ingeborg Weber, Der englische Schauerroman – eine Einführung, München 

1983; Mario Grizelj (Hg.), Der Schauer(roman). Diskurszusammenhänge – Funktionen – 
Formen, Würzburg 2010.

14	� Etwa in William Beckfords Roman Vathek, an Arabian Tale or The History of the Caliph Vathek, 
1786, wo der titelgebende Prinz den Palast des Teufels besucht.

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29Hohlwelt-Theorien

II. Frühe Neuzeit und Frühaufklärung: Die Geheimnisse des Magnetismus

Das Innere der Erde, das so lange von Religion und Folklore als Höllenreich  
angesehen wurde, wird in der frühen Moderne zum Gegenstand einer wis-
senschaftlichen Spekulation über seine physikalische Beschaffenheit. Diese 
Diskussion wurde maßgeblich von dem englischen Astronom Sir Edmund 
Halley, der auch dem geschweiften Kometen seinen Namen gegeben hat, 
inspiriert. Zwar haben die meisten Wissenschaftler dieser Zeit sich auf die 
bis heute gültige Vorstellung eines heißen Erdinnern mit glühendem Kern 
geeinigt, aber Halleys Theorie, die er in einem Vortrag vor der Royal Socie-
ty 1691 darlegte, demzufolge drei konzentrische Hohlkugeln im Innern der 
Erde durch ihre Bewegung für den Magnetismus der Pole verantwortlich 
seien, fand Resonanz bei durchaus namhaften Wissenschaftlern wie dem 
Schweizer Mathematiker Leonhard Euler und dem englischen Physiker Sir 
John Leslie. Mit Halleys Hypothese wurde die theoretische Grundlage für 
die vielen literarischen Expeditionen ins hohle Erdinnere gelegt, die bis auf 
den heutigen Tage nicht nur in der Populärkultur zum Gegenstand intensiv 
und kontrovers diskutierter explorativer Phantasmen wurden.15 

15	� Eine Auswahl wichtiger Romane (R), Erzählungen (Erz.), Traktate (Tr.) und Pamphlete 
(Pamphl.) zur Hohlwelt: 1720: Simon Tyssot de Patot, La vie, les aventures et le voyage 
de Groenland du réverend Père Cordelier Pierre de Mésange (R.); 1721: Anonymus, 
Relation d’un voyage du pôle arctique au pôle antartique par le centre du monde (R.); 
1735: Charles de Fieux Chevalier de Mouhy, Lamékis, ou les voyages extraordinaires 
d’un Egyptien dans la terre intérieure (R.); 1742: Ludvig Holberg, Nicolai Klims unter-
irdische Reise (R.); 1787: Giacomo Casanova, Icosameron ou Histoire d’Eduard et d’Eli-
sabeth (R.); 1820: Captain Adam Seaborn (d.i. Cleves Symmes), Symzonia. A Voyage 
of Discovery (R.); 1821: Collin de Plancy, Voyage au centre de la Terre, ou Aventures 
diverses de Clarancy et des ses compagnons dans le Spitzberg, au pôle Nord et dans les 
pays inconnues (R.); 1828: Anonymus, Die Unterwelt oder Gründe für ein bewohnbares 
und bewohntes Inneres unserer Erde (Dr.); 1833: Edgar Allan Poe, Ms. Found in a Bottle 
(Erz.); 1835: Edgar Allan Poe, The Unparalleled Adventure of One Hans Pfaall (Erz.); 
1837: Edgar Allan Poe, The Narrative of Arthur Gordon Pym of Nantucket (R.); 1841: 
Edgar Allan Poe, A Descent into the Maelström (Erz.); 1852: Alexandre Dumas Père, 
Isaac Laquedem (R., Fragm.); 1863: René de Pont-Jest, La Tête de Mimer (R.); 1864/67: 
Jules Verne, Voyage au centre de la terre (R.); 1865: George Sand, Laura. Voyage dans le 
crystal (R.); 1868: William F. Lyon, The Hollow Globe (Pamphl.); 1871: Edward Bulwer-
Lytton, The Coming Race (R.); 1894: Henry M. Howell, The cosmic problem solved, 
and paradise found (Tr.); 1899: Cyrus Teed/Ulysses G. Morror, The cellular Cosmogony, 
or, The earth a concave sphere (Tr.); 1908: George Emerson Wells, The Smokey God 
(R.); 1915: Edgar Rice Burroughs, At the Earth’s core (R.); 1929: Léon Creux, Le Voya-
ge de l’Isabella au centre de la terre (R.); 1984: Miguel Serrano, Adolf Hitler, el ultimo 
avatar (Pamphl.); 1989: Jean Robin, Opération Orth, ou l’incroyable secret de Rennes-le-
Chateau (Pamphl.); Umberto Eco, Die Geschichte der legendären Länder, verweist auf 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Hans Richard Brittnacher

Immer geht es in diesen Texten – zumeist umfangreichen Romanen – um 
wagemutige Forschungsreisende, die durch eine Erdspalte fallen oder auf 
See von einen schweren Sturm weitab nach Norden oder Süden getrieben 
werden und dann in einen tosenden Wasserstrudel geraten, der sie gera-
dewegs an einem Pol ins Innere der Erde hineinführt und oft auch zum 
anderen Ende wieder hinaus. Im Inneren der Welt entdecken die Reisenden 
zu ihrem Erstaunen meist hochentwickelte Zivilisationen, oft Nachkommen 
der Bewohner der hyperboreischen Länder des äußersten Nordens, aber 
auch des untergegangenen Atlantis oder der verschollenen Stämme Israels. 
Der Aufenthalt unter der Erde gibt den Reisenden Anlass zu ethnologischen 
Studien und staatstheoretischen Überlegungen, die häufig auch Kritik an 
den engstirnigen religiösen und sozialen Verhältnissen der Welt über Tage 
erlauben, etwa im lateinisch verfassten Roman Nicolai Klims unterirdische Reise 
des Dänen Ludvig Holberg. Hier landet der Held nach dem obligaten Sturz 
in eine Erdspalte auf dem unterirdischen Planeten Lazar, wo er Völker von 
unterschiedlichem Zivilisationsgrad kennenlernt, wobei die höchstentwickel-
ten zugleich die umgänglichsten sind, die keiner autoritären Gesetzgebung 
bedürfen. Zu solchen tendenziell satirischen Indienstnahmen des Themas, 
die nicht selten auch utopische Entwürfe bzw. dystopische Warnungen be-
günstigen, zählt auch der 1787 erschienene, fünfbändige Roman Icosameron 
ou Histoire d’Eduard et d’Elisabeth aus der Feder des berühmt-berüchtigten Gia
como Casanova. Hier berichten die alt gewordenen Geschwister Eduard 
und Elizabeth, achtzig Jahre nach ihrem geheimnisvollen Verschwinden, 
wie sie auf einer Schifffahrt in den Norden vom Malstrom verschlungen 
und in einer wasserdichten Kiste ins Innere der Erde gelangten. Dort treffen 
sie auf eine Gesellschaft ätherischer, androgyner Wesen, die Megamikren, 
deren Philosophie und Lebensweise Casanova detailliert beschreibt.16  
Was all diese – literarisch nur selten aufregenden – Texte verbindet, ist 
über die Vermutung von der Erde als einem Hohlkörper hinaus auch die 
Idee von im Inneren der Erde lebenden Populationen, die nicht selten der 
menschlichen Rasse überlegen sind. Zu dieser Spekulation konnte es dank 

eine ganze Reihe weiterer Romane und auf mehrere Bibliographien, die zusätzliche Texte 
namhaft machen: Guy Costes/Joseph Altairac, Les terres creuses, Paris 2006; Cynthia 
Ward, »Hollow Earth Fiction«, in: The internet review of Science Fiction, www.irosf.
com/q/zine/article/10460 (2008) [Datum des letzten Zugriffs: 09.02.2015.]. 

16	� Eco berichtet, dass Casanovas ermüdend langweiliger Roman erfolglos blieb. Die Druck-
kosten verschlangen das karge Vermögen des an seinem Lebensabend als Bibliothekar in 
Böhmen tätigen Abenteurers. Vgl. Umberto Eco, Die Geschichte der legendären Länder, 
S. 355.

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31Hohlwelt-Theorien

einer weiteren theoretischen Annahme kommen, die sich unter Geophysi-
kern und Philosophen im 18. Jahrhundert einer großen Beliebtheit erfreute. 
Demzufolge befand sich die im Winkel von 23,5 Grad geneigte Erdachse 
ursprünglich lotrecht zu der elliptischen Bahn der Erde um die Sonne – erst 
eine kosmische Katastrophe führte zu der heutigen Neigung. Diese Kata-
strophe brachte aber gewaltige Überschwemmungen, Veränderungen des 
Klimas und eben auch eine Verlagerung der Pole mit sich. Die Vorstellung 
eines goldenen Zeitalters und die mit diesem Gedanken assoziierten Mythen 
und Narrative von untergegangenen Welten ließen sich so nicht nur erklä-
ren, sondern auch noch zu geschichtsphilosophischen Utopien ausweiten: 
Phantasien von blühenden Landschaften im Erdinneren, in die andere We-
sen oder sogar humanoide Zivilisationen, seien es nun die ersten Exemplare 
des Homo sapiens, seien es die Ur-Arier, seien es Vertreter früherer Rassen, 
sich haben retten können, werden zu einer Hoffnung der vom Untergang 
bedrohten Welt. Eine restitutio ad integrum kann so als Ziel einer geheimen 
Weltordnung der Drohung der Kontingenz entgegengestellt werden.
Für keinen Geringeren als Jean-Jacques Rousseau, den vielleicht bedeu-
tendsten Sohn der Stadt Genf, war die Achsenverschiebung gewissermaßen 
der Startmechanismus für die fatale zivilisatorische Entwicklung. In seinem 
Essai sur l’origine des langues von 1761 heißt es:

Stellen Sie sich einen immerwährenden Frühling im Lande vor, überall Wasser, Vieh 
und Weiden. Stellen Sie sich dazwischen Menschen vor, wie die Natur sie geformt 
hat; ich wüsste nicht, weshalb sie je auf ihre primitive Freiheit hätten verzichten und 
das isolierte Hirtenleben hätten verlassen sollen, das ihrer natürlichen Schwerfäl-
ligkeit so angemessen war, um sich ohne Not Sklaverei aufzuerlegen, Arbeit und 
Schwierigkeiten, die von einem Leben in Gesellschaft nicht zu trennen sind.

Derjenige, welcher wünschte, dass der Mensch gesellig werde, berührte mit dem 
Finger die Achse des Globus und neigte ihn zur Achse des Universums. Durch 
diese kleine Bewegung sehe ich das Antlitz der Erde verändert und das Geschick 
der menschlichen Rasse entschieden. Von ferne höre ich die Freudenschreie der 
unwissenden Menge, sehe Paläste und Städte entstehen und die Künste erblühen, 
die Gesetze und den Handel; ich sehe die Völker sich bilden, sich auflösen und 
ineinanderfolgen wie die Fluten des Meeres, ich sehe Menschen, die sich in ver-
schiedenen Gegenden in deren Ansiedlungen zusammenballen, um sich gegenseitig 
zu zerfleischen und aus der übrigen Welt eine entsetzliche Wüste zu machen, ein 
würdiges Denkmal der sozialen Verbindung und der Nützlichkeit von Künsten und 
Wissenschaften.17

17	� Jean-Jacques Rousseau, Essay über den Ursprung der Sprachen, worin auch über Me-
lodie und musikalische Nachahmung gesprochen wird, in: Ders., Musik und Sprache, 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Hans Richard Brittnacher

Die Achsenverschiebung also ist nach Rousseau verantwortlich für die Fehl-
entwicklung des menschlichen Geschlechts vom friedlichen Hirten- und No-
madendasein zu einem Leben in Verstellung, Heuchelei und ewigem Zwist. 
Es ist naheliegend, dass im mentalen Klima von Spätaufklärung und der 
Empfindsamkeit, als deren Exponent Rousseau den Konventionen der zivi-
len Gesellschaft den Gehorsam aufkündigte, Vorstellungen eines ursprüng-
lichen, unverdorbenen Menschseins mit der aufgeklärten Hoffnung auf die 
Perfektibilität von Mensch und Gesellschaft kollidierten und dass in litera-
rischen Texten wie den oben genannten der Konflikt zwischen beiden, den 
Perfektibilisten der Aufklärung und den Träumern vom goldenen Zeitalter, 
auf den imaginären Reisen der Literatur ausgetragen werden konnte. Die 
Vermutung unzugänglicher Pole und einer gewissermaßen natürlichen Schief
lage des Planeten entsprach einem Denken, das die Welt, wie sie ist, als die 
beste aller denkbaren Welten hinzunehmen willens war: die Vorstellungen 
von einer unnatürlichen Schieflage, von Polöffnungen und einem bewohnten 
inneren Kern hingegen einer Welt, wie sie einmal gewesen war und wie sie 
wieder werden sollte. 
Was bei Rousseau und anderen wohl als eher theoretisch produktive Spe-
kulation diente, sollte sich unter dem Druck kameralistischer und ökonomi-
scher Interessen bald auch einer pragmatischen Prüfung zu stellen haben. 
Der Gedanke einer prinzipiell kolonisierbaren inneren Welt mag das Ma-
nifest des vormaligen amerikanischen Hauptmannes John Cleves Symmes 
inspiriert haben, der 1818 eine Fülle gelehrter Gesellschaften und den ame-
rikanischen Kongress aufforderte, ihm eine Expedition mit einer hundert-
köpfigen Mannschaft zu finanzieren:

»An die ganze Welt!

Ich erkläre, dass die Erde hohl und auf der Innenseite bewohnbar ist; dass sie eine 
Anzahl fester konzentrischer Sphären, eine in der anderen, enthält; dass sie am Pol 
über 12 oder 16 Grad offen ist; ich verpfände mein Leben zur Unterstützung dieser 
Wahrheit und bin bereit, den Hohlraum zu erforschen, wenn mich die Welt bei 
diesem Unternehmen unterstützen und mir helfen wird.«

John Cleves Symmes, aus Ohio, ehemaliger Infanteriehauptmann.18

Ausgewählte Schriften, übers. von Dorothea Gülke/Peter Gülke, Wilhelmshaven 1984, 
S. 99–168, hier S. 127f.

18	� Zit. nach Materialien von Volker Dehs zu seiner vorzüglich und umfassend kommentier-
ten Ausgabe von Jules Verne, Reise zum Mittelpunkt der Erde, Düsseldorf/Zürich 2005, 
S. 335–432, hier S. 403.

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33Hohlwelt-Theorien

Symmes’ Vorschlag, endgültig den Nachweis zu erbringen, dass die Erde 
wie eine Matrjoschka-Puppe mehrere konzentrische Kugeln enthalte, die 
durch große Eingänge an beiden Polen miteinander verbunden seien und 
dem Menschen Lebensraum bieten könnten, also: Unnützes Wissen nutz-
bringend zu verwenden, wurde nicht ernst genommen.19 Da er mit Entde-
ckerfreude und Entschlusskraft nicht imponieren konnte, verlegte sich Sym-
mes auf die Überzeugungskraft der literarischen Imagination. Zwei Jahre 
nach seinem Aufruf, 1820, erscheint unter dem Namen eines Captain Adam 
Seaborn (hinter dem sich wohl kein anderer als Cleves Symmes verbarg) 
der Roman Symzonia. A Voyage of Discovery, der die Reise des Ich-Erzählers 
über die Falkland-Inseln und den Südpol zu einem unterirdischen Volk von 
großer Weisheit, den Symzonianern, beschreibt, deren Lebensgewohnhei-
ten ausführlich geschildert werden.20 Trotz dieser literarischen Intervention 
bleibt Symmes’ Wunsch nach einer Expedition unerfüllt – aber sein Beitrag 
stabilisierte die Tradition der literarischen Hohlweltreisen. Immer wieder 
finden sich nun nur geringfügig variierte literarische Szenarien, wonach Rei-
sende von magnetischen Kräften am Nordpol ins Innere der Erde gezogen 
und von dort nach den üblichen Begegnungen mit unbekannten Völkern 
am Südpol wieder an die Erdoberfläche retourniert werden, wo sie einer 
zumeist ungläubigen Zuhörer- und Leserschaft die Vorzüge oder – seltener 
– die Nachteile eines Lebens unter der Erde vermitteln wollen. Fast voll-
ständig ist nun jenes Terrain kartographiert, in das dann im 19. Jahrhundert 
die literarischen Entdeckungsreisen von Edgar Allan Poe und Jules Verne 
führen werden. 

III. Die Romantik: Von der Hochzeit der Gesteine

Zuvor aber sind die eigentümlichen Spekulationen der deutschen Romantik 
zu berücksichtigen, die ein fast obsessives Interesse am Inneren der Erde ent-
wickelt haben – dabei findet der Streit über eine hohle oder gefüllte Erde mit 
einem glühenden oder kalten Kern nur eine indirekte, aber umso erbittertere 
Resonanz in der Debatte zwischen Neptunisten und Vulkanisten, die immer-

19	� Vgl. ebd., S. 351.
20	� Weitere Hinweise zur Rezeptionsgeschichte von Symmes in der üppig kommentierten 

Neuausgabe von Edgar Allan Poe, Die Geschichte des Arthur Gordon Pym aus Nan
tucket, hg. von Hans Schmid/Michael Farin, Hamburg 2008.

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Hans Richard Brittnacher

hin Goethe zeitweilig intensiv beschäftigte.21 Theodore Ziolkowski hat in sei-
nem Werk über Das Amt des Poeten darauf hingewiesen, dass die Protagonis-
ten der deutschen Romantik zum Teil beachtliche Karrieren im Bereich des 
Bergbaus vorweisen konnten. Zur eigentümlichen romantischen Aura des 
Bergbaus mögen empirische Gründe beigetragen haben wie die Tatsache, 
dass im industriell unterentwickelten Deutschland in den Bergwerken keine 
Kohle geschürft wurde, sondern wertvolle Erze. Hier prägten daher keine 
düsteren Abraumhalden und verrußte Arbeiter das Bild der Bergbaustädte 
wie in England, wo John Keats in den Kohlebergwerken noch nach der mit-
telalterlichen Tradition die »dunklen Fabriken Satans« zu erblicken meinte.22 
In Deutschland hingegen stimulierte der farbige Anblick zünftiger Meister 
und ihrer Gesellen in schmucker Tracht die romantischen Dichter zu histo-
rischen Konjekturen über untergegangene Welten, zu Phantasien von den 
geheimnisvollen Kräften der Steine und Fossilien und zu der Überzeugung 
vom esoterischen Wissen derer, die sie bergen und sammeln. Die erste Berg
bauakademie der Welt wurde 1765 in Freiberg gegründet und hatte lange 
Vorbildcharakter für andere Nationen – der hier als Lehrer tätige, charisma-
tische Abraham Gottlieb Werner beeinflusste das Denken der romantischen 
Generation vielleicht nicht minder als Gotthilf Heinrich von Schubert mit 
seinen Ansichten von der Nachtseite der Naturwissenschaften (1808). 
Ein Abstieg in den Schacht eines Bergwerks war fester Bestandteil jener ro-
mantischen Wanderungen, wie sie Tieck und Wackenroder unternahmen, 
die Höhlen im Berginneren wurden mit religiöser Ehrfurcht wie gotische 
Kathedralen beschrieben, die kundigen Bergleute wie Priester verehrt. In 
den Schächten der Minen wachsen – nach einem im 18. Jahrhundert noch 
weit verbreiteten Glauben – Steine und Metalle wie organische Materie, sie 
haben männlichen oder weiblichen Charakter, halten Hochzeit und zeugen 
Edelsteine. Unedles läutert sich im Dunkel der Erde zu Wertvollem. Dass 
Silber oft in bleiernem Erz gefunden wurde, galt als »Beleg für den Prozeß 
der Selbstvervollkommnung des Bleies über das Erz zum Silber […].«23 We-
gen dieser Vorstellung von der organischen Natur der steinernen Schatz-
kammer im Inneren der Erde bildet sich eine Ästhetik heraus, die den In-
begriff des Schönen direkt im Herzen der Finsternis erblicken konnte. Der 
alte böhmische Bergmann in Novalis’ Ofterdingen-Roman metaphorisiert die 

21	� Vgl. Gerd-Rainer Riedel/Jochen Klauß/Horst Feiler, Der Neptunistenstreit. Goethes Su-
che nach Erkenntnis in Böhmen, Uckerland 2009.

22	� Zit. nach Theodore Ziolkowski, Das Amt des Poeten, Die deutsche Romantik und ihre 
Institutionen, Stuttgart 1992, S. 37.

23	� Ebd., S. 43.

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35Hohlwelt-Theorien

Metalle und Edelsteine als Blumen der Tiefe: »welches köstliche Gewachs 
blüht ihm auch in diesen schauerlichen Tiefen.«24 An anderer Stelle gedenkt 
er jener sagenhaften Urzeit, »wo jeder Keim, noch einsam für sich schlum-
merte, und einsam und unberührt sich vergeblich sehnte, die dunkle Fülle 
seines unermesslichen Daseyns zu entfalten.«25 Wenn Steine, Metalle und 
Felsformationen nach dem Glauben des Novalis und einiger seiner Zeitge-
nossen Dokumente der Erdgeschichte waren, so war diese Überlieferung 
im Sediment der Steine aufbewahrt. Wegen des organischen Charakters 
der Steine war auch der Zugang zum Erdinneren nicht einfach »ein kaltes, 
dunkles Loch […] es war ein vitaler, pulsierender Ort, in den der Mensch 
hinabstieg wie in seine eigene Seele, um dort der menschlichen Erfahrung in 
drei wesentlichen Dimensionen zu begegnen: der Geschichte, der Religion 
und der Sexualität.«26 Der Abstieg in den Berg vermittelt also nicht nur geo-
logische, sondern auch historische und anthropologische Einsichten.
Insofern im Inneren der Berge die Zeit stillsteht, ist hier auch der Ort der 
sogenannten ›Bergentrückung‹, also des Glaubens, dass unter der Erde die 
Zeit verlangsamt oder sogar angehalten werden kann – ein weitreichender 
Gedanke, der von nun an die Hohlwelt-Theorien dominieren wird. Gestal-
ten wie Tannhäuser im Hörselberg, wie Kaiser Barbarossa im Kyffhäuser, 
wie Friedrich II. schlafen im Inneren der Berge und warten auf ihre Erwe-
ckung, um das Volk von großen Plagen oder dem Antichrist zu befreien. 
Die Geschichte des Jünglings in Falun, der am Tag vor seiner Hochzeit in 
den Berg einfährt, dort verschüttet wird, nach 50 Jahren, in Eisenvitriol in 
seiner strahlenden Jugend konserviert, an den Tag gebracht, von seiner frü-
heren Braut erkannt und sogleich zu Staub verfällt,27 sollte freilich eher als 
Menetekel auf chiliastische Hoffnungen gelesen werden. Auch die Besucher 

24	� Novalis, Schriften. Die Werke Friedrich von Hardenbergs, hg. von Paul Kluckhohn/
Richard Samuel, 4 Bde., Stuttgart 1960–1975, Bd. 1, S. 245f. 

25	� Ebd., S. 252; vgl. dazu Theodore Ziolkowski, Das Amt des Poeten, S. 45.
26	� Ebd., S. 46f.
27	� Die wichtigsten literarischen Bearbeitungen des wahrscheinlich durch die Erwähnung in 

Schuberts Ansichten von der Nachtseite der Naturwissenschaft (1808) für die deutsche 
Literatur so produktiv gewordenen Topos: Achim von Arnim, Des ersten Bergmanns 
ewige Jugend (eine Ballade aus dem Roman Armut, Reichtum, Schuld und Buße der 
Gräfin Dolores, [1810]); Johann Peter Hebel, Unverhofftes Wiedersehen (1811); E.T.A. 
Hoffmann, Die Bergwerke zu Falun (1819); Hugo von Hofmannsthal, Das Bergwerk 
zu Falun (1899, vertont von Rudolf Wagner-Régeny); Richard Wagner hat ein Libretto 
zu Die Bergwerke zu Falun (1842) geschrieben. In der Lyrik fand das Motiv Resonanz 
bei Friedrich Rückert, Die goldne Hochzeit; Georg Trakl, Ellis-Gedichte; Karl Bernhard 
von Trinius, Des Bergmanns Leiche; vgl. dazu Thomas Eicher (Hg.), Das Bergwerk von 
Falun. Varianten eines literarischen Stoffes, Münster 1996. 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Hans Richard Brittnacher

der schlafenden Kaiser oder anderer Hohlweltbewohner, der Zwerge, El-
fen, Salamander und holländischer Matrosen, werden von deren Zeitentho-
benheit betroffen – denn die Dauer ihres Aufenthalts unter der Erde scheint 
den romantischen Wanderern, die einen Weg ins Erdinnere gefunden ha-
ben, nur ein Spiel im Augenblick zu sein, doch zurück an der Oberwelt 
müssen sie feststellen, Jahre ihres Lebens verloren, um Jahrzehnte gealtert 
zu sein – die Sage von den drei Bergleuten in Grimms Sagensammlung, Tiecks 
Märchennovelle Die Elfen oder Washington Irvings berühmte Geschichte 
von Rip van Winkle haben dem Thema der Zeitenthobenheit jeweils eigene 
Pointen abgewonnen.28

Die »dunklen, feuchten Stätten in der Erde, wo unablässig die Erzeugung 
von Steinen und Metallen vor sich geht«,29 lassen sich unschwer auch als 
Schauplätze einer dunklen und intensiven Erotik identifizieren. Schächte 
und Höhlen sind Orte nicht für traute romantische Herzensergießungen, 
sondern durchaus für »satyrhafte Paarungen«30 und erlauben die literari-
sche Evokation einer ekstatischen Liebeserfahrung, die sich buchstäblich 
untergründig, aller christlichen Bezähmung zum Trotz, erhalten hat. In No-
valis’ noch vergleichsweise unverdächtigem Lied vom Herrn der Erde klingt 
jene Idee einer profunden erotischen Symbiose an, die in den romantischen 
Venuskultnovellen den Protagonisten zum Schicksal werden wird: 

Der ist der Herr der Erde,
Wer ihre Tiefen misst,
Und jegliche Beschwerde,
In ihrem Schooß vergisst.

Wer ihrer Felsenglieder
Geheimen Bau versteht
Und unverdrossen nieder
Zu ihrer Werkstatt geht.

Er ist mit ihr verbündet
Und inniglich vertraut
Und wird von ihr entzündet,
Als wär’ sie seine Braut.31 

28	� Vgl. dazu Hans Richard Brittnacher, Die Zeit des Zauberschlafs. Ein Motiv romantischer 
Erzählkunst bei Ludwig Tieck und Washington Irving, in: Athenäum, Jahrbuch für Ro-
mantik 12 (2002), S. 133–154.

29	�T heodore Ziolkowski, Das Amt des Poeten, S. 64.
30	� Ebd., S. 65.
31	� Novalis, Schriften I, S. 247.

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37Hohlwelt-Theorien

Der hier noch in den Konjunktiv gesetzte Frevel – »als wär’ sie seine Braut« 
– wird in Novellen wie Tiecks Runenberg oder E.T.A. Hoffmanns Die Berg-
werke zu Falun Wirklichkeit. In den Vorstellungen der Lustgrotte, in der 
Tannhäuser den Liebesdienst für Venus versieht, oder jenes Lustgemachs, 
in dem Christian in Tiecks Runenberg die Herrin seiner Begierde erblickt, 
das steinerne nackte Weib, lebt die Vorstellung des Erdinneren als Ort ei-
nes erotischen Geheimnisses fort – es ist die romantische Gegenreligion, die 
gar nicht anders kann, als das, was sich dem Einverständnis der Zeit und 
ihren moralischen Konventionen entzieht, was Verlockung und Entgren-
zung bereithält, hinter einem Vorhang anzusiedeln, der nur gelegentlich, 
für den Bruchteil eines Augenblicks, gelüftet werden kann,32 oder aber ihn 
tief ins Innere der Erde zu verbannen, dorthin also, wo seit alters her auch 
die Hölle vermutet wird. Dass so viele Helden der Romantik immer wie-
der dorthin einfahren, auf der Suche nach kostbarem Gestein, das in ihrer 
Wahrnehmung sich kaum unterscheidet vom Exzess sinnlicher Lust,33 den 
sie sich von Eisfeen und marmornen Statuen erhoffen, dass sie im Berginne-
ren Erfahrungen machen, die sie auf immerdar dem Leben an der Oberwelt 
buchstäblich entrücken werden – das ist das Geheimnis, das dem Inneren 
der Erde zugesprochen wird: »Es ist die Dunkelheit des Erdreichs, worin, 
noch vor der Sonne geschützt, die Saat keimt.«34 
Kein Autor der späten Romantik hat die Versuchungen einer Reise ins Erd
innere so ostentativ perhorresziert wie Edgar Allan Poe – in mehreren seiner 
Erzählungen35 sowie in seinem einzigen Roman, The Narrative of Arthur Gordon 
Pym of Nantucket (1834). Hier wird Symmes’ Vorstellung von the holes in the poles 
zum Anlass einer spektakulären Untergangsphantasie. Das Motiv der Polrei-
se erhält zudem besondere Nahrung durch das zeitgenössische Interesse an 
der Erschließung der Nordwestpassage zwischen dem pazifischen und dem 
stillen Ozean – binnen weniger Jahrzehnte, erst noch in Dekadenabständen, 

32	� Vgl. dazu Peter von Matt, Liebesverrat. Die Treulosen in der Literatur, München 1991, 
S. 184–197.

33	� Vgl. Hartmut Böhme, Romantische Adoleszenzkrisen. Zur Psychodynamik der Venus
kultnovellen von Tieck, Eichendorff und E.T.A. Hoffmann, in: Text und Kritik 10 (1981), 
S. 133–176.

34	� Rüdiger Safranski, Romantik, Eine deutsche Affäre, München 2007, S. 122. 
35	� In seinen Erzählungen Ms. Found in a Bottle von 1833 und A Descent into the Maelström von 

1841 thematisiert Poe die Idee des Trichters am Ende der Welt. In Poes Satire The Unpa
ralleled Adventure of One Hans Pfaall (1835) bemerkt der über die Arktis im Ballon fliegende 
Held, dass die Eisfläche »in an circular centre« endet, »whose dusky hue, varying in inten-
sity, was at all time darker than any other spot upon the visible hemisphere«. Edgar Allan 
Poe, The Complete Works, Bd. 2, hg. von James A. Harrison, New York 1979, S. 89.

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Hans Richard Brittnacher

dann aber in zunehmender Beschleunigung, erscheinen nun literarische Tex-
te, die dem Geheimnis der Pole und der toten Welt ewigen Eises nachspü-
ren wollen. Poes Roman schildert eine buchstäbliche rite de passage in einer 
männlichen, von Matrosen, Meuterern und Wilden belebten Welt, in der 
das verdrängte Weibliche die Männer, die sich ihm entziehen wollten, zu 
verderben sucht.36 Immer wieder wird Arthur Pym, der Held des Romans, 
schiffbrüchig, immer wieder wird er gerettet, immer wieder bei lebendigem 
Leib begraben, immer wieder aus den Armen des Todes freigegeben, und 
immer wieder treibt er orientierungslos umher, um gerettet und erneut aus-
gesetzt und von der magnetischen Kraft des Pols angezogen zu werden. In 
zwei Gestalten trachtet die Natur nach ihm, dem Weißen aus der kultivierten 
Ostküstenstadt: in Gestalt von entsetzlichen Schwarzen oder aber in Gestalt 
des Ozeans, seiner mal trägen Fluten, mal aggressiven Wellen, die den Schiff-
brüchigen verschlingen wollen. Überdeutlich ist die weibliche Codierung der 
Gefahren, der Höhlen und Bäuche, in denen die Helden gefangen gehalten 
werden, der Fluten, die nach ihnen greifen, der Tiergestalten, die das Wasser 
bewohnen. Der antarktische Lebensraum ist eben nicht kalt, sondern Ort 
einer mütterlichen, geradezu hypnotischen Wärme, das Wasser verliert seine 
klare Konsistenz, wird trübe und milchig; die Lebewesen dieser sonderbaren 
Fauna haben katzenhafte Gesichter, ein plüschiges weißes Fell, rote Krallen, 
rote Lippen und sogar rote Zähne. Die aus Rot und Weiß, dem Blut der 
Geburt und dem Weiß des Todes zusammengesetzten Monster bringen das 
archetypische Motiv jeder Polreise, den blutenden Albatros aus Coleridges 
Versepos vom Ancient Mariner (1798) in Erinnerung und lassen die neugieri-
gen oder sogar frevelhaften Reisenden und Entdecker den Sündenfall der 
Entweihung der jungfräulichen Polgegenden durch den Sturz in den Mal-
strom büßen. Je mehr sich die Schiffbrüchigen dem Pol nähern, desto mehr 
häufen sich die Epiphanien des Weiblichen, desto milchiger wird das Wasser, 
desto lauter schreien die Vögel, desto kraftloser werden die Helden. Bevor 
sie am Ende der Welt ankommen und in einen Trichtersog geraten und über 
die Kante ins Erdinnere stürzen, fällt Pyms Blick auf eine monumentale weib-
liche Gestalt, die magna mater, die sich in ein Leichentuch gehüllt hat: »And 
the hue of the skin of the figure was of the perfect whiteness of the snow.«37

36	� Detaillierter hierzu: Hans Richard Brittnacher, Kältetod. Eismeer- und Polreisefantasien 
um 1800, in: Barry Murname/Andrew Cusack (Hg.), Populäre Erscheinungen. Der deut-
sche Schauerroman um 1800, München 2011, S. 291–308.

37	� Edgar Allan Poe, Geschichte des Arthur Gordon Pym, S. 242; vgl. dazu die immer noch 
überzeugende Interpretation von Leslie A. Fiedler, Liebe, Sexualität und Tod. Amerika 
und die Frau, Frankfurt a.M./Berlin 1987, S. 312ff.

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39Hohlwelt-Theorien

IV. Die Entzauberung der Leere: Jules Verne und das 19. Jahrhundert

Für einen in der Wolle gewirkten Positivisten wie Jules Verne war eine 
solche Dämonisierung des Erdinneren unerträglich – er tritt mit seinem Ro-
man Voyage au centre de la terre 1864 den Nachweis an, dass die Erde hohl 
ist, dass sie zu durchreisen ist und dass eine solches Abenteuer dem Reisen-
den lehrreiche Einsichten zu liefern vermag.38 Die Besichtigung des Erd
innern ist nicht nur eine Lektion in Geologie, sondern erlaubt auch einen 
Blick in den Bauplan der Schöpfung, der dem romantischen Schwärmer 
verschlossen bleiben muss. Vernes Voyages extraordinaires, so der Untertitel 
seiner Geschichten, meinen keine unwahrscheinlichen, sondern lediglich 
außergewöhnlich lehrreiche Unternehmungen, wobei das Beiwort ›außer-
gewöhnlich‹ mehr noch als die Reiseumstände den akademischen Ertrag 
der Reise charakterisiert. An staatstheoretischen Diskussionen wie den frü-
heren Hohlweltromanen liegt Verne wenig, auch seine erzählerischen Toll-
kühnheiten sind zuletzt von einem eisernen Vertrauen auf eine prinzipiell 
mögliche naturwissenschaftliche Erklärbarkeit und auch auf die technische 
Realisierbarkeit solcher abenteuerlicher Expeditionen geprägt – zumal die 
Wissenschaftler dieses Romans eine Reise nachvollziehen, die bereits 300 
Jahre vor ihnen ein Alchemist ohne technische Unterstützung zurückgelegt 
hat.39 Die Helden suchen, nachdem ein rätselhaftes Manuskript ihre Neu-
gierde geweckt hat, den Eingang zur Unterwelt in einem isländischen Vul-
kan namens Snoeffelsjökull, geraten zunehmend tiefer in die Erde, entde-
cken hier längst ausgestorbene Lebewesen wie Mammuts und Dinosaurier, 
auch riesige Menschen von vier Metern Größe, fahren über unterirdische 
Ozeane, durchqueren gewaltige Wälder aus Champignons und geraten 
schließlich, als eine Sturzflut sie zu ertränken droht, auf ein fossiliertes Floß, 
auf dem sie durch einen Krater wieder an die Erdoberfläche geschleudert 
werden. Anders als in der literarischen Tradition üblich führt ihre unterir-
dische Reise nicht vom Nordpol zum Südpol, sondern in eurozentrischer 
Verkleinerung der Erddurchquerung vom isländischen Snoeffelsjökull zur 
Mittelmeerinsel Stromboli. Das Zentrum des Erdinneren haben sie nicht 
gesehen, die Frage nach seinem kalten oder kochenden Herzen können sie 
zuletzt nicht entscheiden, wohl aber die Lehre einer ausgehöhlten Erde be-

38	� Ausführlicher dazu Peter Schnyder, Jules Verne, Voyage au Centre de la Terre (1864/67), 
in: Roland Borgards/Harald Neumeyer/Nicolas Pethes/Yvonne Wübben (Hg.), Literatur 
und Wissen. Ein interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart 2013, S. 375–379.

39	� Vgl. ebd., S. 376.

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Hans Richard Brittnacher

kräftigen, deren Ablagerungen Aufschluss geben über die Entstehung der 
Welt – und über die Vitalität dieser Welt, die den Vergleich mit der Welt 
über Tage nicht zu fürchten braucht. 
Mit Verne gelangt die unschuldige Spekulationswut der Hohlwelttheoreti-
ker an ihr Ende: Selbst die Versuchung, nach romantischem Vorbild »den 
Abstieg ins Innere der Erde und die anschließende Eruption als Bilder se-
xueller Bewusstwerdung zu deuten«,40 erscheint unangemessen angesichts 
des unerschütterlichen Positivismus des Autors und der naiven Abenteuer-
lust seiner Helden. Das Phantasma der hohlen Welt hat zwar neben Jules 
Verne im 19. Jahrhundert noch einige andere phantastische Ausprägungen 
erfahren – etwa im Roman Isaac Laquedem (1852) von Alexandre Dumas 
Père, in dem der Ewige Jude eine Reise ins Erdinnere antritt und dort, Poe 
hätte eine helle Freude gehabt, auf die Parzen trifft, das dreiköpfige Symbol 
tödlicher Weiblichkeit, denen er Kleopatras Lebensfaden abringt, oder bei 
George Sand, deren Roman Laura. Voyage dans le crystal (1865) in bewährter 
phantastischer Tradition den wissenschaftlichen Ehrgeiz der Forscher und 
ihre Gier nach Edelsteinen exemplarisch bestraft. Das letzte größere Beispiel 
dieser Tradition von Hohlweltromanen dürfte Edward Bulwer-Lyttons The 
Coming Race von 1871 sein, in der ein junger Mann nach einem Sturz in 
eine Erdspalte die unterirdische Zivilisation der Vril-ya kennenlernt, die 
ein elysisches Leben zu führen scheinen, bis sich dem Helden die Augen 
öffnen für den fatalen Konformismus einer Wohlstandsgesellschaft, in der 
persönlicher Mut und ästhetische Kreativität ausgestorben sind. Zu einem 
Zeitpunkt, als das Phantasma der hohlen Erde endgültig seine spekulative 
Dimension verliert und der tristen Realität der mit wissenschaftlichem Eifer 
betriebenen Förderung der Bodenschätze weicht, wird Jules Vernes phan-
tastische Bekräftigung der Hohlweltlehre, die zudem vorgibt, mit der avan-
cierten  Wissenschaft im Bunde zu stehen und mit geradezu pedantischer 
Gründlichkeit die Behauptungen der Hohlwelttheoretiker prüft, bestätigt 
oder widerlegt, zu einer liebenswerten, aber skurrilen literarischen Anoma-
lie, die jene spekulative Energie, die bis dahin das literarische Experiment 
mit der Hohlwelt beseelt hatte, endgültig verloren hat.

40	� Vgl. dazu Volker Dehs, Vernes Reise zum Mittelpunkt der Erde, Nachwort, S. 346.

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41Hohlwelt-Theorien

V. Das 20. Jahrhundert: Im Griff der Paranoia.

Spätestens bei Bulwer-Lytton ist die allegorische Dimension des Hohlwelt-
motivs offenbar geworden: Es geht nicht wirklich um unterirdische Zivili-
sationen oder gar um den möglichen Zugang zu ihnen, sondern in Wahr-
heit nur um ein ökonomisches Interesse an ihren materiellen Ressourcen. 
Die traditionelle Funktion der Metapher, den clash of cultures beim Betreten 
der hohlen Welt und der Begegnung mit ihren Bewohnern zum Anlass des 
Nachdenkens über das Leben über Tage zu nützen, wird zunehmend von 
den sich allmählich etablierenden Science-Fiction-Romanen übernommen. 
Nachdem auch geistig schwerfällige Hardliner den Unsinn einer hohlen 
Welt eingesehen haben, lassen sich die von first contact-Szenen angestoßenen 
ethnologischen und sozialtheoretischen Diskussionen sehr viel plausibler, 
weil weniger leicht falsifizierbar, an der Fiktion einer Begegnung mit den 
Populationen anderer Galaxien entwickeln.41

Der Charme der Hohlwelt-Theorien bestand in der Einladung, von einem 
anderen Leben zu phantasieren, ohne sich deshalb vor der Realität blamie-
ren zu müssen. Es war eine vergleichsweise seriöse Mythenkonstruktion, 
die zwar hemmungslos, aber auch mit einem Augenzwinkern spekulierte. 
Sie blieb reizvoll, solange sie unverbindlich war. Sie hatte ihre Geltung, 
weil niemand es besser wissen wollte. Nachdem jedoch die wissenschaftli-
che und ökonomische Entwicklung das unterirdische Terrain entzauberte, 
nachdem die Literatur diese Desillusionierung nachvollzogen hatte, war die 
Hohlwelt-Theorie unwiderruflich vom Schauplatz der Diskurspraktiken 
und Wissensordnungen verwiesen. Mit der Pseudoplausibilität der Annah-
me eines phantasmatischen leeren Raums war auch das utopische Potenzial 
eines dort beheimateten anderen Lebens gestorben. Dem trägt die derzeit 
letzte Variante der Hohlwelt-Theorie Rechnung, in der das Erdinnere noch 
als ein unterirdisches Mausoleum für die bösen Geister der Toten dient. 
Miguel Serrano, ein 1917 geborener Chilene, der zeitweilig Botschafter sei-
nes Landes in Indien, Jugoslawien und Österreich war, eng befreundet mit 
C.G. Jung und Hermann Hesse,42 legte 1984 sein – wie er es nannte – Le-
benswerk vor unter dem Titel Adolf Hitler, el ultimo avatar.43 Der Titel ist 
wörtlich zu verstehen, denn Serrano hält Hitler für den Zehnten Avatar 

41	� Vgl. dazu Roland Innerhofer, Science Fiction, in: Hans Richard Brittnacher/Markus May 
(Hg.), Phantastik. Ein interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart 2013, S. 318–328.

42	� Vgl. Miguel Serrano, Meine Begegnung mit C.G. Jung und Hermann Hesse in visionärer 
Schau, Zürich/Stuttgart 1968.

43	� Ders., Adolf Hitler – Der letzte Avatar, Santiago 2004.

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Hans Richard Brittnacher

von Vishnu, der menschliche Gestalt angenommen habe, um das Ende des 
Kali Yuga herbeizuführen. 1945, kurz vor der Kapitulation, sei Hitler durch 
einen von Albert Speer entworfenen unterirdischen Gang, der den Führer-
bunker mit dem Flughafen Tempelhof verband, entkommen und habe in 
einer fliegenden Untertasse Deutschland verlassen, um fortan im unterir-
dischen Reich des Südpols zu leben und den bislang exoterischen Krieg 
nun auf esoterischer Ebene weiterzuführen.44 Den Südpol schätzte Hitler 
als Aufenthaltsort, weil er der Garten Eden der arischen Rasse war, bevor 
diese durch das Kippen der Erdachse geteilt wurde. Der Pol sei keineswegs 
ein Ort unerträglicher Kälte, sondern ein warmes Land, auf das man stoße, 
sobald man einen schützenden Eissaum überwunden habe. Unterschiedli-
che Gruppen – der CIA, der Mossad etc. – seien daran interessiert, den dort 
befindlichen Eingang ins Erdinnere geheim zu halten. Der Vereinigung der 
getrennten arischen Völker und ihrer Zusammenführung mit der Urrasse 
am Pol habe der Krieg gegolten, den Hitler als Avatar – und zugleich als 
Oberhaupt der Geheimgesellschaft des schwarzen Ordens – geführt habe. 
Rudolf Heß’ berühmter Flug nach Schottland im Jahre 1941 diente dem 
Versuch, die Deutschen mit ihren arischen Vettern, den Briten, wiederzu-
vereinen und auch diese zu einer Reinigung ihrer Rasse zu veranlassen. 
Solche wüsten Phantasien greifen auf das bekannte Interesse einiger natio-
nalsozialistischer Funktionäre an Hokuspokus und Geheimlehren zurück45 
– es entbehrt nicht der Ironie, dass Ian Fleming, der spätere Autor der James 
Bond-Romane, der im zweiten Weltkrieg im MI 6, dem britischen Auslands-
geheimdienst tätig war, allen Ernstes vorgeschlagen hatte, bei der Befra-
gung von Rudolf Heß keinen geringeren als den berüchtigten Okkultisten 
Alastair Crowley als Vernehmungsoffizier einzusetzen, um der Verbindung 
von Nationalsozialisten mit obskurantistischen Kräften näher auf die Spur 
zu kommen. 
Ergänzend sind in diesem Zusammenhang auch noch Spekulationen wie 
die von Jean Robin zu nennen, eines Theoretikers der Nouvelle Droite, 
der in seinem 1989 erschienenen Werk Opération Orth, ou l’incroyable secret 
de Rennes-le-Chateau,46 davon ausgeht, dass vom Queen-Maud-Land, das 

44	� Vgl. dazu Joscelyn Godwin, Arktos. Der polare Mythos zwischen NS-Okkultismus und 
moderner Esoterik, Graz 2007, S. 85.

45	� Das berühmteste Beispiel für die okkulte Obsession der Nationalsozialisten bietet die Ge-
schichte des jüdischen Hellsehers Hanussen. Vgl. dazu Wilfried Kugel, Hanussen – Die 
wahre Geschichte des Hermann Steinschneider, Düsseldorf 1998; vgl. auch Mel Gordon, 
Hanussen, Hitler’s Jewish Clairvoyant, Port Townsend/Washington 2001. 

46	� Jean Robin, Opération Orth, ou l’incroyable secret de Rennes-le-Chateau, Paris 1989.

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43Hohlwelt-Theorien

von der deutschen Antarktisexpedition 1938/39 in Besitz genommen und 
in Neuschwabenland umgetauft wurde, eine direkte Verbindung zu einer 
unterirdischen Welt führt, in die Hitler sich gerettet habe. Allerdings ist er 
bei Robin nicht wie bei Serrano der Erlöser, der da kommen wird, sondern 
bereits 1953 gestorben: »Sein Körper wird  in einem durchsichtigen sechs-
eckigen Sarg aufbewahrt […].« So schläft Hitler wie Schneewittchen einen 
tiefen Schlaf in der Hohlwelt, die zu einer Nekropole faschistischer Phantas-
tereien verkommen ist. 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216706-25 - am 16.01.2026, 22:32:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216706-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

