Einleitung

Die Tao (GZ1E)' sind eine Gruppe von iiber 4000 Menschen, die auf der Insel Lanyu
(BAE) siidostlich von Taiwan leben und in kultureller und linguistischer Hinsicht mit
den Bewohnern? der nordlichen Philippinen verwandt sind. Sie betreiben traditionel-
lerweise Fischfang und Gartenbau. Seit den 198cer-Jahren spielt aufierdem der Touris-
mus eine immer stirkere Rolle. Nach dem Zweiten Weltkrieg hat sich die Mehrheit der
Tao dem christlichen Glauben zugewandt.? Trotzdem kommt der traditionellen Welt-
anschauung und dem Glauben an die Wirkungsmachtigkeit der Ahnen weiterhin eine
grofie Bedeutung zu. Die relative Isolation der Insel hat dazu gefiihrt, dass sich bis
in die Gegenwart hinein viele traditionelle Briuche und Vorstellungen erhalten haben.
Wer sich nach Lanyu begibt, betritt eine Welt von eigentiimlicher, schroffer Schon-
heit. Das Innere der Insel besteht aus steil aufragendem Vulkangestein, das von dich-
tem tropischem Regenwald iiberwachsen ist. Nur entlang eines sanft ansteigenden
schmalen Kiistenstreifens kénnen menschliche Siedlungen errichtet und terrassierte
Tarofelder angelegt werden. In den Wintermonaten ist es wochenlang stiirmisch und
das Meer ist rau, sodass kein Fischfang méglich ist und die Verkehrsverbindungen zur
Hauptinsel Taiwan voriibergehend zum Erliegen kommen. Im Herbst wird Lanyu regel-
miRig von Taifunen getroffen, die verheerende Wirkungen zeigen konnen. Bei andau-
ernden Seewinden und ausbleibenden Regenfillen droht eine Versalzung der Felder.

1 Die Tao werden aufterdem als Yami (J#3E) bezeichnet. Da Yamijedoch eine Fremdzuschreibung und
kein Eigenname ist, habe ich mich dazu entschlossen, ausschlieRlich den Begriff Tao zu verwenden.

2 Mitdiesem und anderen generischen Maskulina beziehe ich mich grundsatzlich auf Personenjedweder
Geschlechtsidentitat. Gleiches gilt fiir die Verwendung generischer Feminina (z.B. »die Person«) oder
Neutra (z.B. »das Kind«). Das in der deutschen Sprache heute vielfach praktizierte Gendern (z.B. mit
Sternchen) erfolgt nach kulturspezifischen Kriterien und wiirde an vielen Stellen zu unauflsbaren kul-
turellen Ubersetzungsproblemen fiihren. Beispielsweise wire es wenig sinnvoll, im kulturellen Kontext
der Tao allgemein von »Ahn*innen« zu sprechen, da die »Ahnen« nach wenigen Generationen in einem
geschlechtsunspezifischen Kollektiv aufgehen. Es gibt in der Tao-Gesellschaft viele Tatigkeiten, die
ausschlieRlich oder ganz iiberwiegend von nur einem Geschlecht ausgefiihrt werden. Konsequentes
Gendern wiirde hier falschlicherweise den Eindruck einer generell gegebenen Austauschbarkeit von
Mannern und Frauen erzeugen. Mit Begriffen wie »antagonistischer Gegner«oder»Gastgeber«sind tat-
sachlich fir gewdhnlich Manner gemeint; auch Fischer sind bei den Tao beispielsweise immer Manner.
Dort, wo ausschliefSlich Frauen gemeint sind, weise ich explizit hierauf hin.

Es gibt auf Lanyu verschiedene Konfessionen, von denen die katholische und die presbyterianische
Kirche die zahlenméafig grofiten Gemeinschaften darstellen.

w

https://dol.org/10.14361/9783839460290-002 - am 13.02.2026, 15:50:44, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geister der Kindheit

Die Tao nehmen ihre Umwelt als »gefihrlich« (ikeynanawa*) wahr und verlassen
ihre Dorfer in der Regel nur, um diverse Subsistenztitigkeiten zu erledigen.’ Die
in der Umwelt verorteten Gefahren gehen nach lokaler Auffassung von bdsartigen
Anito-Geistwesen aus, die nach den Seelen der Menschen trachten. Die Tao versuchen,
sich die anito vom Leibe zu halten, indem sie »Kraft« und »Stirke« (moyat) demonst-
rieren und »furchterregend« (masozi) auftreten.® Auf diese Weise sollen die bosartigen
Geistwesen an einem Niherkommen gehindert werden. Bis vor wenigen Jahrzehnten
trugen Minner Helme und Brustpanzer aus Rottang, wenn sie in andere Dorfer oder
zu gefihrlichen Aktivititen aufbrachen. Die Riistungen dienten dazu, »den Seelen
am Korper Halt zu gewihren« (panaptan so pahad). Aulerdem fithrten sie Speere und
Ritualdolche mit sich, da allgemein angenommen wurde (und nach wie vor angenom-
men wird), dass die anito sich vor Metallklingen fiirchten. Diese Ausriistung wird auch
heute noch angelegt, wenn sich im Dorf ein Todesfall ereignet hat.

Vor allem kleine Kinder sind den Attacken der anito schutzlos ausgesetzt. Ihre
Seelen diirfen sich weder »erschrecken« (maogto) noch Frustration empfinden, weil sie
dann in ihrer Unwissenheit »panikartig davonfliegen« (somalap so pahad). Bis zum Al-
ter von 12 Jahren, wenn Kinder in Iranmeylek’, — dem Ort meiner Feldforschung - die
ortliche Grundschule abschliefRen, diirfen sie das Dorf und seine unmittelbare Umge-
bung aus Sicherheitsgriinden nicht verlassen. Der ihnen zugestandene Aktionsradius
umfasst insgesamt nur eine Fliche von der Grofde weniger Fuf3ballfelder.

Die Tao glauben an die Wirkungsmacht von »Sprache« (ciring). Die kosmischen
Michte werden durch sprachliche Akte auf den Plan gerufen, weshalb ein kontrollier-
ter und vorsichtiger Umgang mit diesem Medium zwingend erforderlich ist. Bosar-
tige ebenso wie gutartige Geistwesen verfiigen iiber einen suprahumanen Gehor- und
Geruchssinn — hierin gleichen sie wilden Tieren. Von den anito wird angenommen,
dass sie jegliche menschliche Unterhaltung belauschen, weshalb die Tao ihre Pline
und Vorhaben nur ungern verbalisieren. Da Kinder »die Dinge noch nicht verstehen«
(GEIRIESE"E hai mei dong shiging)® sollen sie besser schweigen, um sich und andere
nicht in Gefahr zu bringen.

4 DamitBegriffein derSprache der Taovon anderen fremdsprachlichen Wértern unterschieden werden
kénnen, habe ich mich entschlossen, Erstere kursiv und unterstrichen aufzufiithren.

5 Ichverwende in diesem Buch haufig Formulierungen, die mit»Die Tao glauben«etc. beginnen. Ich bin
mir darliber im Klaren, dass es sich hierbei streng genommen um unzulédssige Verallgemeinerungen
handelt. Da die im 6ffentlichen Leben formulierten Auffassungen bei den Tao sehr stark an einer
»Mehrheitsmeinung« (Z 82 R duoshu yijian) orientiertsind, ist es aber tatsichlich haufig so, dass die
meisten Tao in ihren Meinungen und Standpunkten tibereinstimmen. Ich verwende generalisierende
Bemerkungen tber kulturelle Vorstellungen und soziale Praktiken ausschlieflich dann, wenn ich mir
sicher bin, dass eine absolute Mehrheit der Tao die entsprechenden Ansichten teilt.

o

Dieses Verhalten ist bei Mannern starker ausgepragtals bei Frauen.

Der chinesische Name von Iranmeylek lautet Dongqing (8875). Er wird heute vor allem von jiingeren

~N

Tao verwendet.

Die Tao sind heute bilingual: Altere Personen sprechen in der Regel die lokale malayo-polynesische

foc}

Sprache ciriciring no tao (Linguisten auch als Yami bekannt), jingere hingegen Mandarin-Chinesisch.
Ich gebe zentrale Konzepte in der Regel auf ciriciring no tao an. Gelegentlich weiche ich jedoch auf das
Chinesische aus, da mir bestimmte Angaben nurin dieser Sprache gemacht wurden.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-002 - am 13.02.2026, 15:50:44, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Diese wenigen einleitenden Worte sollen verdeutlichen, dass viele soziale Praktiken
der Tao nur verstanden werden kénnen, wenn eine gewisse Vertrautheit mit dem lo-
kalen soziokulturellen Kontext besteht. Dies gilt insbesondere in Bezug auf die im
Mittelpunkt der vorliegenden Arbeit stehende Frage nach der emotionalen Sozia-
lisation der Tao-Kinder. Es handelt sich hierbei um ein komplexes und vielschich-
tiges Thema, bei dem mehrere Ebenen miteinander verkniipft werden miissen. Im
Wesentlichen sind dies: 1. die zeitliche Ebene (wozu ich sowohl den sozialen Wandel
als auch den Prozess der Kindesentwicklung zihle); 2. die Ebene des Verhaltens, d.h.
der sozialen Interaktionen und sozialen Praktiken; 3. der soziokulturelle Kontext;
4. die epistemologische Ebene, die mit dem Kulturvergleich in Verbindung steht, sowie
5. die emotional-affektive Ebene.

Eine der Herausforderungen beim Verfassen dieser Monografie bestand darin,
eine sinnvolle Gliederung zu schaffen, die es vermag, all diesen Ebenen gerecht zu
werden, sie nacheinander einzufithren und aufeinander zu beziehen. Fiir eine genaue
Betrachtung der Emotionssozialisation bei den Tao ist es notwendig, die mannigfalti-
gen Verflechtungen zu diskutieren, die zwischen den komplexen sozialen Strukturen,
kulturellen Wertvorstellungen sowie auch politischen und historischen Zusammen-
hingen bestehen. Da es so gut wie keine neueren Ethnografien tiber die Tao gibt, auf
denen meine Untersuchung der emotionalen Sozialisation aufbauen konnte (eine
Ausnahme ist Kao 2012), analysiere und interpretiere ich den soziokulturellen Kontext
der Tao auf neuartige Weise (siehe Teil II).

Der Sozialisationsprozess bei den Tao lisst sich grundsitzlich in zwei einander iiber-
lappende Phasen unterteilen: eine frithkindliche Priming-Phase und eine spitere Pha-
se, in der die eigentliche Erziehung beginnt. In dieser Arbeit konzentriere ich mich auf
die Priming-Phase, d.h. auf die Darstellung der von den unterschiedlichen Bezugsper-
sonen der Kinder (Erwachsenen, aber auch ilteren Kindern und Peers) angewandten
sozialen Praktiken, die mit der frithkindlichen Sozialisation in Verbindung stehen. In
den ersten Lebensjahren sind Kinder noch nicht in der Lage, komplexere Lerninhalte
kognitiv zu durchdringen. Auch ist ihr emotionales Erleben und Verstehen noch nicht
derart ausgereift, dass sie sich als soziale Personen innerhalb der Gesellschaft verorten
konnten. Die in der Priming-Phase zur Anwendung gelangenden kulturspezifischen
Sozialisationspraktiken und Abhirtungsiibungen bereiten Tao-Kinder auf spiter zu
erlernende kulturelle Wissensinhalte vor. Das Resultat des Pridispositionalen Pri-
mings (Quinn 2005) ist eine frithkindliche »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) von
Tao-Kindern. Der teilweise parallel, im Wesentlichen aber nachfolgend einsetzende
Erziehungsprozess baut auf den in den ersten Lebensjahren erworbenen kindlichen
Dispositionen auf. Er wird hier nur am Rande behandelt, da er mit qualitativ anders-
artigen Praktiken — den Erziehungsmethoden der Tao — verbunden ist.

An dieser Stelle ist es notwendig, die Begriffe Sozialisation und Erziehung von-
einander zu unterscheiden. Grundsitzlich besteht ein Problem der Definition und

9 Ausfiihrlicher befasse ich mich mit dem soziokulturellen Kontext in meiner an der Freien Universitdt
Berlin veroffentlichten Dissertationsschrift (Funk 2020b), auf die ich an ethnografischen Inhalten inte-
ressierte Leser hinweisen méchte. Neben der Darstellung und Analyse des emotionalen Sozialisations-
prozesses bei den Tao bestand ein weiteres Ziel meiner Forschung darin, einen fundierten Beitrag zur
Ethnografie Stidostasiens (bzw. Ostasiens) zu leisten.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-002 - am 13.02.2026, 15:50:44, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geister der Kindheit

Abgrenzung beider Begriffe, da sie auf dieselben Prozesse und Inhalte verweisen, aber
unterschiedliche Akzente setzen. Nach Low und Geier (2014: 24f) ist Sozialisation
der umfassendere Begriff, da er sowohl »ungeplante und unbeabsichtigte Einfliisse«
umfasst als auch die gesamte Lebensspanne iiber andauert. Erziehung ist konkre-
ter und expliziter, da sie das Ziel verfolgt, Heranwachsende auf geplante Weise zu
beeinflussen, um sie zu »vollwertigen Mitgliedern einer Gesellschaft zu machen«
(Léw & Geier 2014: 24). Nach Durkheim ist das Ziel von Erziehung die Gesellschaft-
lichkeit des Menschen, also letztlich seine normative Anbindung an soziale Regeln
und kulturelle Wertvorstellungen. Diese gesellschaftliche Verankerung wird im So-
zialisationsbegriff zwar nicht explizit ausgeschlossen, doch fokussiert er verstirkt
auf »unbewusste Aneignung jeglicher Form des Gesellschaftlichen« (Durkheim 1972
[1911]). Im Gegensatz zur Bildung und Erziehung wird Sozialisation deshalb als »un-
umginglich« begriffen (Low & Geier 2014: 25).

Erziehung ist mit dem Verstand und der Sprache verbunden, von Kindern wird er-
wartet, dass sie den Sinn bestimmter Lektionen verstehen kénnen. Sozialisation be-
inhaltet dariiber hinaus eine kulturelle Modulierung des Korpers, eine Verkdrperung
(embodiment) bestimmter kultureller Praktiken, das sich sowohl bei den Bezugspersonen
als auch bei den betroffenen Kindern einer bewussten Reflexion entzieht. Nach meiner
Auffassung sind die Begriffe Sozialisation und Erziehung auf implizite Weise mit einem
Korper-Geist-Dualismus verbunden, der in westlichen Kulturen immer auch als ein hie-
rarchischer aufgefasst werden muss, da korperliche Prozesse fiir gewohnlich den geisti-
gen untergeordnet werden bzw. diesen zeitlich vorausgehen. Es erscheint mir aus oben
genannten Griinden sinnvoll, die Kinderpflege im Siuglingsalter sowie zu Beginn der
Kleinkindphase der Sozialisation zuzuordnen und die vom Kleinkindalter an erfolgende
Vermittlung kultureller Wissensinhalte einer Erziehung im eigentlichen Sinn.

Die wihrend der Kindheit von den Bezugspersonen und ggf. auch von weiteren
Interaktionspartnern angewandten sozialen Praktiken orientieren sich am kindli-
chen Entwicklungsstand. Zum besseren Verstindnis ist es wichtig, die verschiedenen
Kindheitsphasen bei den Tao zeitlich einzugrenzen und die diversen sozialisations-
relevanten sozialen Praktiken begrifflich zu differenzieren. Die Tao betrachten die
gesamte »Kindheit« (no kanakan) als ein Kontinuum, das von ihnen selbst nicht in Pha-
sen eingeteilt wird. Ich nehme hier dennoch eine Phaseneinteilung vor, die auf mei-
nen systematischen Beobachtungen der sozialriumlichen Interaktionsmuster und
der angewandten sozialen Praktiken beruht, die in Abhingigkeit vom Lebensalter der
Kinder signifikante Verinderungen durchlaufen. Auch in meinem Interviewmaterial
zu den elterlichen Sozialisationsstrategien und Ethnotheorien von Kindheit, Entwick-
lung und Erziehung finden sich entsprechende Hinweise auf eine implizite Phasen-
einteilung bei den Tao. So wird z.B. der Spracherwerb als ein wichtiger Meilenstein
der kindlichen Entwicklung angesehen, weil das Kind nun anfingt, die Dinge zu ver-
stehen, was neue Umgangsformen mit ihm erméglicht. In der vorliegenden Arbeit be-
zeichne ich mit Siuglingsphase ein Entwicklungsalter, das von der Geburt bis zum
Alter von 1,5 Jahren andauert, mit Kleinkindphase ein Alter von 1,5 bis 3,5 Jahren und
mit Kindheitsphase ein Alter von 3,5 bis 12 Jahren.* Da es sich hierbei um allmihliche

10 Ich weiche somit von dem in der Entwicklungspsychologie verbreiteten Schema ab, nach dem die
Sauglingsphase die ersten beiden Lebensjahre umfasst, die Kleinkindphase das 3. und 4. Lebensjahr
und die Kindheitsphase mit 4 Jahren einsetzt.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-002 - am 13.02.2026, 15:50:44, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Phaseniiberginge handelt, die individuell unterschiedlich verlaufen kénnen, dienen
die von mir angegebenen Zeitraume lediglich der groben Orientierung.

Die Priming-Phase beginnt mit elterlichen Strategien der Siuglingspflege, die un-
mittelbar nach der Geburt einsetzen und teilweise bis in die Kindheitsphase hineinrei-
chen. Keller (2007, 2011) unterscheidet diesbeziiglich zwischen proximalen (Primare
Pflege, Kérperkontakt und Korperstimulation) und distalen Strategien (Face-to-Face-
Kontakt, Sprechverhalten und Objektstimulation).” Mit ca. 10 Monaten setzen parallel
hierzu qualitativ andere Formen des Primings ein, die ich als Sozialisationspraktiken
(und als eine spezielle Form derselben auch als Abhirtungsiibungen) bezeichne. Diese
Praktiken und Ubungen dauern innerhalb der hierarchisch organisierten Verwandt-
schaftsgruppe bis zum Ende der Kleinkindphase an, also bis zu einem Alter von etwa
3,5 Jahren. Aufgrund der sich in diesem Alter verindernden sozialriumlichen Interak-
tionsmuster ist es Kindern fortan moglich, sich den von ihnen als bedrohlich empfun-
denen Sozialisationspraktiken innerhalb der Verwandtschaftsgruppe durch Weglaufen
zu entziehen. Die Sozialisationspraktiken kommen damit jedoch nicht zum Erliegen,
sie verlagern sich nun in die Peergruppe, in der Machtkimpfe um Status und Einfluss
ausbrechen, bei denen iltere Kinder geringfiigig jingere Kinder auf vielfiltige Weisen
»schikanieren« (jyasnesnekan). Da das Verhalten der Kinder untereinander die zuvor
erlebten Sozialisationspraktiken und Abhirtungsitbungen der Bezugspersonen wider-
spiegelt bzw. eine Weiterentwicklung derselben darstellt, behandele ich die Auseinan-
dersetzungen unter Peers im Zusammenhang mit der Priming-Phase.

Ich verstehe unter Sozialisationspraktiken (und Abhirtungsiibungen) ein Verhal-
ten der Bezugspersonen, dlteren (Geschwister-)Kinder und Peers, das auf ambivalente
und diffuse Weise verlauft und dessen Sinn von den betroffenen Kindern zunichst
nicht durchschaut werden kann. Hiufig handelt es sich um inszenierte Situationen,
in denen Siuglinge und Kleinkinder von ihren Bezugspersonen absichtlich irritiert
werden, um ein bestimmtes Verhalten bei ihnen hervorzulocken, das dann sogleich
wieder durch Lachen zum Verschwinden gebracht wird. Sozialisationspraktiken
sind in der Regel nonverbal, sie fokussieren auf den Korper, der durch Kneifen und
Zwicken maltritiert wird und dessen Muskelanspannung unter Kontrolle gebracht
werden muss. Die betroffenen (ilteren) Siuglinge und Kleinkinder haben in der Regel
keinen anderen »Fehler« begangen, als sich von ihren Bezugspersonen reizen zu lassen.
Der kulturelle Sinn dieser Praktiken besteht in einer Fixierung der kindlichen »Seele«
(pahad) an das »koérperliche Selbst« (kataotao). Hierzu zihlt u.a. die kulturelle Uber-
formung des Schreckreflexes, der von ca. 2,5 Jahren an von Tao-Kindern in Momen-
ten des Erschreckens erfolgreich unterdriickt wird. Allgemeiner formuliert bewirken
die Sozialisationspraktiken eine umfassende Stirkung des Kindes, das dadurch lernt,
sich in allen Lebenssituationen kontrolliert, d. h. auf willkiirliche Weise, zu verhalten.

Der eigentliche Erziehungsprozess (auf den ich hier nicht niher eingehen kann) be-
ginnt bereits wihrend der Priming-Phase in einem Alter zwischen1und 1,5 Jahren. Aus
Sicht der Tao ist der mit der kognitiven Reifung der Kinder einsetzende Spracherwerb
die Voraussetzung fiir den Beginn einer Erziehung durch »Belehren«, »Ermahnenc
und »Instruieren« (nanaon). Von ilteren Siuglingen wird erwartet, dass sie den Anwei-
sungen ihrer Bezugspersonen Folge leisten — und sei es nur, dass sie ein bestimmtes

11 LeVine (1988) spricht in diesem Zusammenhang von customs of child care und Quinn (2005) bezeichnet
dergleichen Praktiken als child-rearing practices.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-002 - am 13.02.2026, 15:50:44, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geister der Kindheit

Verhalten unterlassen, nachdem diese sie auf drohende Weise mit einem »Das darfst
du nicht!« >ARBILL !« »Bu keyi!«) ermahnt haben. Die diversen Erziehungsmethoden
basieren allesamt auf dem Nanaon-Konzept, das aus Sicht der Tao den »Kénigsweg
der Erziehung« darstellt. Kinder werden zunichst belehrt und falls das nichts hilft
von ihren Bezugspersonen ausgeschimpft. Das Schimpfen oder Anblaffen wird oft
von einer Schlaggeste begleitet, die dazu fihrt, dass Kinder umgehend ReifRaus neh-
men und weglaufen. Bei schweren Vergehen kommt es auch heute vor, dass Kinder von
ihren Bezugspersonen (zumeist vom Vater) geschlagen werden - jedoch nie vor den
Augen der Dorféffentlichkeit, sondern nur im Inneren des Wohnhauses.” Die oben
genannten erzieherischen Mafinahmen konnen nicht isoliert voneinander betrachtet
werden, da sie miteinander verwoben sind. Das Geschlagenwerden — auch wenn es in
der Praxis nur selten vorkommt - ist letztlich die Konsequenz, die sich fiir ein Kind
ergibt, das Belehrungen und Beschimpfungen beharrlich ignoriert.”

Eine exakte Differenzierung zwischen Sozialisationspraktiken und Erziehungs-
methoden ist allerdings nicht immer moglich, da sich beide zum Teil mit denselben
Inhalten befassen und auch hinsichtlich ihrer Durchfithrung und Umsetzung Ahn-
lichkeiten aufweisen. Auch gehen bestimmte Erziehungsmethoden wie das Anblaffen
mit der zur Schlaggeste erhobenen rechten Hand aus dem frithkindlichen Klapsen
hervor.*

Mein Buch gliedert sich in fiinf Teile. In Teil I behandele ich theoretische Perspekti-
ven auf Sozialisation und Emotion, die Positionierung von mir und meiner Familie”®
im Feld und die wihrend meiner Forschung angewandten Methoden. In Teil II widme
ich mich dem historischen, sozialen und kulturellen Kontext, ohne den sich die sozia-
len Praktiken der Tao und die Sozialisation von Emotionen nicht verstehen lassen. Ich
fasse zunichst die Geschichte Lanyus zusammen und beschreibe die soziale Organisa-
tion der Tao, wobei ich teilweise zu neuen Sichtweisen gelange. Anschlieflend behan-
dele ich die lokalen kulturellen Modelle von Welt, Person, Emotion und Entwicklung.
Die Teile III bis V bilden den Hauptteil der Monografie, in dem ich auf das eigentliche

12 Die Tao haben nach eigenen Angaben die Erziehungsmethode des Schlagens von den Japanern und
Taiwanern itbernommen. Auch heute noch wird das Schlagen von Kindern von den Tao negativ be-
wertet, da es die kindliche »Seele in Angst und Schrecken versetzt« (maniahey so pahad) und zu einem
»Wegfliegen der Seele« (somalap so pahad) fithren kann. Bezugspersonen, die Kinder schlagen, er-
leiden einen Kontrollverlust. In der traditionellen Zeit konnte dieser durch andere sozialrdumliche
Muster des Zusammenlebens normalerweise verhindert werden. Die damals bestehende grofiere
Autonomie der Kinder ermoéglichte es diesen, sich so lange der viterlichen »Wut« (somozi) zu entzie-
hen, bis diese sich in Luft aufgeldst hatte.

13 Eine weitere hier nicht weiter ausgefiihrte Erziehungsmethode ist das »lgnorieren« bzw. »Nichtbe-
achten« (jiozayan) des Kindes durch seine Bezugspersonen.

14 Das Klapsen bewerte ich als eine Sozialisationspraktik, weil es haufig auf eine Weise erfolgt, die
von den betroffenen Sauglingen nicht nachvollzogen werden kann. Die Bezugspersonen lenken
z.B. einen ilteren Saugling durch intensiven Augenkontakt ab und schlagen ihm dann unvermittelt
gegen das Bein. Dieser ist zundchst noch nicht in der Lage, die ursachlichen Beziige, die zur Beriih-
rung seines Beines gefiihrt haben, herzustellen.

15 Wahrend der ersten acht Forschungsmonate waren meine damalige Frau und unsere beiden Kinder
(bei unserer Ankunft 1,5 und 5 Jahre alt) mit mir zusammen im Feld. Ich gehe hierauf in Kapitel 2 im
Abschnitt Feldforschung mit Familie ausfihrlich ein.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-002 - am 13.02.2026, 15:50:44, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Kernthema - die Sozialisation von Emotionen bei den Tao — zu sprechen komme. In
Teil III behandele ich sozialisationsrelevante sozialriumliche Interaktionsmuster
sowie proximale und distale elterliche Strategien (Keller 2007, 2011). In Teil IV wer-
den die diversen bei den Tao anzutreffenden Sozialisationspraktiken und Abhir-
tungsitbungen vorgestellt und der frithkindliche Entwicklungsverlauf skizziert,
der sich mafigeblich durch die Evozierung einer »Angst- und Scham-Disposition«
(kanig) auszeichnet. In Teil V diskutiere ich, welche Bedeutung dem Beispiel der Tao
fir die Bindungsforschung zukommt und stelle ein Konzept von emotionaler Wirme
vor, das auf dem Geben und Empfangen von Nahrung basiert.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-002 - am 13.02.2026, 15:50:44, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839460290-002 - am 13.02.2026, 15:

:44, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

