
5. Heterogenität als Widerspruch: Nicht-Umgang 133 

tion, wird der bereits beschriebene Widerspruch verstärkt. Die Problematiken 
der Interdependenz von Individuum und Gesellschaft bestimmen den He
terogenitätsdiskurs insgesamt. Sie treten jedoch besonders deutlich zutage, 
wenn über die Grenzen der Umsetzung von Inklusion (vgl. Tervooren 2020, 
S. 106) oder den Einsatz von Methoden diskutiert wird. Bei aller Einigkeit 
über die Notwendigkeit eines individualisierenden Eingehens auf heterogene 
Schüler*innen im Diskurs hat auch die vermeintliche Gegenposition einen 
Platz im Heterogenitätsdiskurs. Individualisierung kann kritisiert werden als 
der Versuch einer verkürzten, auf die Einzelperson bezogenen Lösung für ein 
gesamtgesellschaftliches Problem. In dieser Perspektive rücken die lernenden 
Schüler*innen als soziale Wesen in den Mittelpunkt und Bildung wird als 
Bildung für die Gemeinschaft begriffen. An dieser Stelle ist nicht die ausge
machte Heterogenität als Problem zu verstehen, sondern die Konstruktion 
des Problems zwischen Individuum und sozialen Fragen im Diskurs. Diese 
»Sollbruchstelle im Erziehungsdiskurs« (Ricken 2021) kann nur beleuchtet 
werden in der Zusammenschau des Heterogenitätsbegriffs mit differierenden 
Auffassungen von Bildung. 

5.4 Bildung und Heterogenität: Wechselwirkungen 

Der Bildungsbegriff überspannt jedwede Auseinandersetzung im Bereich 
Schule sowie Erziehungs- und Bildungswissenschaften und gleichsam um
fassend und unabschließbar ist der Diskurs um die Greifbarmachung dieses 
großen Begriffes. Die Rede von Bildung und die Abgrenzung zum Begriff 
Erziehung ist dabei eine Besonderheit des deutschen Sprachraumes. His
torisch betrachtet entwickelte sich das Wort über die Bedeutungen abbilden 
und formen, erst in Bezug auf den (menschlichen oder tierischen) Körper 
und erst später auch im Sinne einer Formung des Geistes durch Wissen und 
Sitten (vgl. Grimm und Grimm). Grundlegende Klärungsversuche beziehen 
sich meist auf die Trias Bildung, Erziehung und Sozialisation (vgl. Ecarius et 
al. 2011; Grundmann 2011). Alle drei Begriffe sind im Wandel und beziehen 
sich auf die Entwicklung des Menschen in der Gesellschaft, weshalb ihre 
gegenseitige Abgrenzung zwangsweise Überlappungen generiert. Vereinfacht 
lässt sich festhalten, dass Sozialisation den Einfluss von gesellschaftlichen 
Werten sowie dem sozialen Umfeld auf ein Subjekt beschreibt, welchem sich 
nicht entzogen werden kann. Erziehung ist ein planvoller Prozess mit dem 
andere Subjekte (zumeist die Eltern, aber auch weitere Akteur*innen) auf 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018 - am 13.02.2026, 19:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Leonie Peters: Heterogenität als Diskurs 

das Verhalten eines Kindes einwirken. Bildung hingegen rückt den Menschen 
als handelndes Subjekt in den Vordergrund, welches sich Wissen und Hand
lungsweisen selbst aneignet. Dabei wird das Subjekt von unterschiedlichen 
Akteur*innen und Institutionen gestützt. Bildung ist ein lebenslanger Pro
zess, wohingegen die Erziehung spätestens dann als beendet erklärt werden 
kann, wenn das Subjekt sich dem Einfluss entzieht. Der individuelle sowie 
fortwährend offene Charakter von Bildung macht diesen Begriff besonders 
schwer fassbar. Seinen quantitativen Zenit hatte der Begriff in der Mitte des 19. 
Jahrhunderts (vgl. Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften). 
In dieser Zeit entwickelte sich das deutsche Schulsystem. Folgend wurde nicht 
weniger über Bildung diskutiert, aber die Thematik wurde durch verwandte 
Begriffe ergänzt und ersetzt. Seit dem Aufkommen des Begriffs erscheinen 
fortwährend neue Theorien zur Bildung, die sich insbesondere bezüglich der 
Inhalte, Ziele und Einflussmöglichkeiten von Bildung unterscheiden sowie 
einzelne Aspekte in den Vordergrund rücken. 

Der österreichische Erziehungswissenschaftler Werner Lenz schreibt in 
seinem 1990 erschienenen Werk »Bildung ohne Aufklärung?« (Lenz 1990): 

»Ich halte Bildung für einen Prozeß [sic!], der mit der Entwicklung des mensch

lichen Lebens in Zusammenhang steht. Ich erkenne Bildung als individuelles 
und soziales Phänomen zugleich. Individuell kann sie helfen, von erworbe
nen Festlegungen zu befreien, sozial kann sie unterstützen, Gemeinsamkei

ten zu finden und Festlegungen zu treffen. Dies in einer Gesellschaft, die 
sich in dauernder Bewegung und Veränderung befindet.« (Lenz 1990, S. 17) 

Lenz gibt damit ein Beispiel für vielfältige Definitionsversuche von Bildung. 
Diese sei zu verstehen als Befähigung zur Orientierung, sowohl im direkten 
als auch weiteren gesellschaftlichen Umfeld, sowie als eigene Orientierung im 
Sinne eines Verständnisses der eigenen Person, der eigenen Vorstellungen und 
Ziele. Häufig wird kontrovers diskutiert, welchen Nutzen bzw. welches Ziel 
Bildung primär habe. Auch für dieses Thema ist die Interdependenz von indivi
dueller und gesellschaftlicher Ebene virulent. Beispielhaft für die Spannbreite 
von Bildungstheorien sind die Auffassungen Wilhelm von Humboldts und Ge
org Wilhelm Friedrich Hegels. Zusammengefasst lassen sich ihre Ansätze mit 
Hilfe der gegensätzlichen Schlagwörter Individualismus (Humboldt) und Uni
versalismus (Hegel) beschreiben (vgl. Boenicke und Lenhart 2011, S. 33). 

Für Humboldt steht der Einzelne im Mittelpunkt der Bildung. Seine 
Ausführungen vom Anfang des 19. Jahrhunderts erscheinen nach wie vor 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018 - am 13.02.2026, 19:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Heterogenität als Widerspruch: Nicht-Umgang 135 

unumgänglich. Sie bilden zwar kein geschlossenes Theoriegebäude; wurden 
aber als klassisches Bildungsideal zu einem feststehenden Begriff (vgl. u.a. 
Humboldt 2019). Die Entfaltung der eigenen Persönlichkeit steht über der 
Gesellschaft und über dem Staat. Bei ihm wird »[d]as Recht des Menschen auf 
seine Besonderheit, sein Anderssein, […] zum obersten Ziel der Kultur und der 
geschichtlichen Entwicklung« (Boenicke und Lenhart 2011, S. 34). Besonders 
der Staat spielt dabei eine untergeordnete Rolle. Vielmehr ist es für Humboldt 
entscheidend, dass der Mensch als Mensch und nicht als Bürger im Mittel
punkt steht. Ein individuell gebildeter Mensch könne dann in zweiter Linie 
als Staatsbürger die Herrschaft prüfen und kritisieren. Hegel widerspricht 
diesem Ansatz vehement, da er besonders dem Optimismus Humboldts, 
dass die gebildeten Individuen im Austausch zum Vorteil Aller agieren, nicht 
zustimmen kann. Für ihn steht die »allgemeine Vernunft [über den] partiku
laren Interessen des Einzelnen« (Boenicke und Lenhart 2011, S. 37). Bildung 
sei Arbeit, die vor allem darin besteht, sich von seinen individuellen Denk
schemata zu trennen und durch eine Erfahrung der Entfremdung schließlich 
zur Selbstreflexion zu kommen. Ohne solch eine, möglicherweise negative, 
Erfahrung sei Bildung nach Hegel nicht möglich. Beide Auffassungen können 
auch im Vergleich nur annähernd zeigen, wie unterschiedlich das Verständnis 
von Bildung ist (vgl. 37ff.Boenicke und Lenhart 2011). 

Der Versuch Bildung in Worte zu fassen und über schulische Methoden 
und didaktische Vorstellungen hinaus zu verallgemeinern, endete jedoch 
selbstverständlich nicht mit den Philosophen zu Zeiten der Entstehung eines 
allgemeinen Bildungswesens. Fortwährend kamen weitere Theorien hinzu. So 
plädierte beispielsweise Theodor W. Adorno für eine Erziehung zur Mündig
keit und entwickelt Bildung damit als politisches Projekt (vgl. Adorno 2010). 
Auch bei Bourdieu ist Bildung eingebettet in die soziologische Analyse der Ge
sellschaft und gilt als besonderes kulturelles Kapital (vgl. u.a. Bourdieu 2018; 
Bourdieu und Wacquant 2006). In der deutschen Erziehungswissenschaft 
werden maßgeblich Wolfgang Klafkis didaktische Modelle und seine Ausfüh
rungen zur kategorialen Bildung (vgl. Klafki 2013), die er in Abgrenzung zu 
Humboldt und Hegel verfasste, diskutiert. Das neuste umfangreichste Theo

riegerüst entwickelte Hans-Christoph Koller, welcher Theorien zu Bildung als 
transformatorische Bildungsprozesse sammelte und strukturiert darlegt. Der 
Anspruch dabei lautet titelgebend: »Bildung anders denken« (Koller 2018). 

Für die Analyse des Heterogenitätsdiskurses ist es nicht entscheidend, ein 
spezifisches Verständnis von Bildung nachzuweisen und die vorherigen Aus
führungen erheben keinen Anspruch auf Vollständigkeit. So wird auch an die

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018 - am 13.02.2026, 19:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Leonie Peters: Heterogenität als Diskurs 

ser Stelle keine spezifische Theorie an den Diskurs herangetragen. Entschei
dend sind erneut die Widersprüche, die sich aus den beständig mitschwingen
den Vorstellungen von Bildung, Erziehung und Lernen sowohl in Bezug auf 
Inhalte, Gestalt und Ziele ergeben. Diese werden allerdings nur selten kon
kretisiert. Hilbert Meyer und Werner Jank entwickeln im letzten Kapitel (sie 
nennen es die zwölfte Lektion) ihres Lehrwerks zu didaktischen Modellen kon
krete Vorschläge, wie Unterrichtsplanungen analog zu unterschiedlichen Bil
dungstheorien (beispielsweise nach Wolfgang Klafki oder über Handlungsori
entierten Unterricht) aussehen können. Sie machen damit wiederholt deut
lich, inwiefern bildungstheoretische Vorannahmen einen großen Einfluss auf 
die konkrete Umsetzung und Inszenierung von Unterricht haben (Jank und 
Meyer 2014, S. 341.ff). Meyer bemerkt ebenso an anderer Stelle: »Didaktisches 
Handeln ist normativ. Deshalb benötigt die Didaktik als Wissenschaft einen 
Bildungsbegriff.« (Meyer 2011, S. 64) Die Suche nach zugrundeliegenden Bil
dungsverständnissen hilft Muster im Heterogenitätsdiskurs zu erkennen, da 
diese den Hintergrund liefern für nicht explizierte Vorannahmen. 

Breiter diskutiert wird der Bildungsbegriff regelmäßig nach der Veröffent
lichung von neuen Studien oder PISA-Ergebnissen und in Zusammenhang mit 
sozialer Ungleichheit. So wird einerseits vor dem verengten Bildungsbegriff 
der Schulvergleichsstudien gewarnt: 

»Die Bildungsfrage wird bei PISA, ganz in ihrer Anlage als Schulvergleichs
studie, notwendigerweise auf das Produkt schulischen Lernens im Sinne 
messbarer Leistungen verlagert. […] Und es ist darauf zu achten, dass 
individuelle Förderung nicht genau in diesem Duktus, unter diesem Bil
dungsbegriff, wie PISA ihn versteht, bildungstheoretisch eingeengt verortet 
wird.« (Streber et al. 2015, S. 19) 

Dennoch wird auf der anderen Seite beständig Bezug genommen auf die em
pirischen Ergebnisse der entsprechenden Studien, welche als aussagekräfti
ge Begründungen in der Methodendiskussion gelten. Dies gilt auch für dieje
nigen, welche vorab selbst die Problematiken reflektieren oder vor einer ver
kürzten Betrachtungsweise (s.o.) warnen. Es reicht aus, die Einschränkung zu 
erwähnen, um eine reflexive Haltung zugesprochen zu bekommen. Auch in 
der Corona-Pandemie wurde das Thema Bildung und soziale Ungleichheit prä
sent, da schnell deutlich wurde, dass insbesondere sozial- und leistungsschwä
chere Schüler*innen Schwierigkeiten mit dem Homeschooling hatten und ab
gehängt wurden (vgl. Vorstand der Sektion Schulpädagogik in der DGfE 2020; 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018 - am 13.02.2026, 19:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Heterogenität als Widerspruch: Nicht-Umgang 137 

Deutsche Gesellschaft für Erziehungswissenschaft 2021; Friedrich-Ebert-Stif
tung 2021; Schütz 2021; Hurrelmann und Dohmen 2020). Ebenso wurde der 
Begriff Intersektionalität in diesem Zusammenhang verwendet, da das Zu
sammenkommen mehrerer Benachteiligungskriterien als besonders schwer
wiegend erachtet wird. In diesem Zuge rückte auch die Frage nach den Zie
len und Inhalten der Institution Schule in den Fokus. So wurde vermehrt dar
über diskutiert, welchen Bildungsauftrag die Schule hat und welche Bedeu
tung dem sozialen Lernen in Präsenz zukommt. Es bleibt abzuwarten, was 
von dieser Debatte nachhallt. Der Heterogenitätsdiskurs wird durch die öf
fentlichkeitswirksame Auseinandersetzung mit sozialer Ungleichheit gestärkt 
und gleichzeitig wieder durch die Fokussierung auf Digitalisierung, auch als 
neue Methode des (gerechten) Zugangs zu Bildung, aus dem Licht gerückt oder 
verändert.3 

Im Juni 2021 führte die Arbeitsgemeinschaft Inklusionsforschung der 
Deutschen Gesellschaft für Erziehungswissenschaften (DGfE) eine Tagung 
unter dem Titel: »Erziehungswissenschaftliche Grundbegriffe im Spiegel der 
Inklusion(sforschung)« (vgl. Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg 
2021) durch. Als konstitutive Begriffe wurden dabei maßgeblich Bildung, 
Erziehung und Sozialisation herangezogen. Im Fazit zur Tagung hielt Nicole 
Balzer treffend fest, dass es sich um ein fortwährend ungeklärtes Verhältnis 
handelt, jedoch die Frage der Macht als Klammer um Inklusion (und ebenso 
Heterogenität) und die genannten Grundbegriffe fungiert (Balzer und Sturm 
2021). Die Macht zeigt sich dabei sowohl in der wissenschaftlichen Größe 
der genannten Begriffe als auch in der Bezugnahme auf diese als machtvolle 
Legitimation des eigenen Schreibens und Wirkens. 

3 Dieser Aspekt übersteigt jedoch aufgrund seiner Aktualität den Rahmen der vorlie
genden Arbeit, da die Corona-Pandemie noch nicht als beendet angesehen werden 
kann. Dennoch sei auf diesen interessanten Punkt hingewiesen, da sich hier Ansatz
punkte für weitere Forschungen ergeben. Sowohl zum Einfluss der Pandemie und dem 
Umgang mit dieser auf Heterogenität als auch zur Verknüpfung von Heterogenität 
und Digitalisierungsbestrebungen im Bildungssystem. So empfiehlt beispielsweise 
die Friedrich-Ebert-Stiftung den Bundesländern, sich »auf Kernthemen der Corona- 
Krise wie z.B. »(fachlicher) Einsatz digitaler Medien im Fernunterricht« oder »Umgang 
mit größerer Leistungsheterogenität in den Lerngruppen« zu fokussieren. Sie sollten 
dabei insbesondere die pädagogisch reflektierte Nutzung digitaler Technologien zur 
Kompensation von Lernrückständen im Blick haben.« (Friedrich-Ebert-Stiftung 2021, 
S. 20) 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018 - am 13.02.2026, 19:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Leonie Peters: Heterogenität als Diskurs 

Inklusion und Bildung werden über den Terminus der inklusiven Bildung ex
plizit verknüpft. Nach der Deutschen UNESCO Kommission bedeutet inklu
sive Bildung, »dass alle Menschen an qualitativ hochwertiger Bildung teilha
ben und ihr Potential voll entfalten können.« (Deutsche UNESCO-Kommissi
on e.V.) Inklusion fungiert als Methode, um Bildung gerecht zu gestalten. Der 
qualitative Aspekt taucht dabei doppelt auf. Einerseits als Ziel und anderer
seits sei Inklusion selbst qualitätsfördernd: 

»Es gibt zwar keine allgemeingültige Definition von Bildungsqualität, doch 
beinhalten die meisten Konzepte zwei wichtige Komponenten: erstens die 
kognitive Entwicklung der Lernenden und zweitens die Entwicklung von 
Werten, Einstellungen und gesellschaftlichem Verantwortungsbewusst
sein. Beide werden durch inklusive Bildung gefördert.« (Deutsche UNESCO- 
Kommission e.V.) 

Heterogene Bildung findet sich, im Gegensatz zur Begriffskombination der in
klusiven Bildung, nicht im Diskurs. Eine Erklärung hierzu ist naheliegend und 
gleichzeitig offenbart der Gedankengang grundsätzliches zu Bildung und He
terogenität: Die Kombination zweier undefinierter Begriffe führt zu einer zu
sätzlichen Verunklarung und es müsste auch eine Form des Gegensatzes, al
so eine homogene Bildung möglich sein. Bei aller Unklarheit bezüglich des Bil
dungsbegriffs, besteht jedoch Einigkeit darüber, dass Bildung ein individuel
ler Weg ist und somit zwar in Beziehung zur Gesellschaft stattfindet, jedoch im 
Kern vielschichtig und somit im augenfälligsten Sinne heterogen ist. Für den 
Heterogenitätsdiskurs in der Schuldidaktik gilt, dass zwar implizite Bezug
nahmen auf bildungs- und lerntheoretische Vorstellungen vorliegen, die Ar
gumentationen jedoch maßgeblich mit der Betonung von Gleichberechtigung, 
Leistung und Individualität auskommen und auch bei der Beschreibung von 
daraus resultierenden Widersprüchen keine expliziten Begriffe einer mögli
chen Heterogenitäts-Bildung oder ähnlichen begrifflichen Neukonstruktion 
entwickelt werden. Sowohl die Auseinandersetzungen im Diskurs ließen sich 
jedoch als Bildungsprozesse beschreiben, wie auch die Umsetzung beispiels
weise von Inklusion. 

Die verknüpfende Diskussion von Inklusion und Erziehung offenbart 
einmal mehr die sonderpädagogische Tradition des Diskurses. So zeigt Nele 
Kuhlmann auf, wie Inklusion als Erziehen der Nicht-Erziehbaren hinterfragt 
werden kann (vgl. Kuhlmann 2021). Der Zielaspekt von institutionalisierter 
Inklusion wird hier virulent. Die Handelnden und ihre Verantwortung treten 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018 - am 13.02.2026, 19:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Heterogenität als Widerspruch: Nicht-Umgang 139 

in den Fokus im Disziplin-Konzept der Pädagogik als inklusive (vgl. Behrisch 
2021; Amirpur und Platte 2017). Demnach sei Pädagogik grundsätzlich für 
alle Kinder zuständig. Der Gemeinschaftsaspekt rückt in den Vordergrund. 
Diese Perspektive setzt explizit vor der Schule an und nimmt die Kinder nicht 
erst mit dem Eintritt in eine Bildungsinstitution in den Blick. Bezogen auf 
den Lebenszyklus von Kindern setzt der Heterogenitätsdiskurs frühestens 
im Kindergarten an, der in diesem Sinne als Bildungseinrichtung bezeich
net wird. Die Betonung der vorbreitenden Funktion für die Schule ist dabei 
essenziell. In Ermangelung einer Testkultur, die das entsprechende Wirken 
in Beziehung setzt zum Wahrheitsregime der Leistung, haben diese Bil
dungsakteur*innen kaum Raum im Diskurs. Die Diskussion findet somit 
im Randbereich des Heterogenitätsdiskurses statt, da die Verknüpfung zur 
Schule und ihren Anforderungen manifest sind. So treten die Kinder als he
terogene zumeist erst in ihrer Funktion als »Schulanfänger« (Ecarius 2007, 
S. 305) in Erscheinung. Die Heterogenität wird zur pädagogischen Herausfor
derung, wenn die »Übergänge von der Familie in den Kindergarten und vom 
Kindergarten in die Grundschule« (ebd.) als Stationen im Bildungsverlauf 
betrachtet werden. Innerhalb der Kindheitspädagogik und des Diskurses um 
frühkindliche Bildung und Betreuung ist beispielsweise Annedore Prengels 
Pädagogik der Vielfalt ebenso prominent wie in Bezug auf den schulischen 
Heterogenitätsdiskurs. Aber es stehen andere Aspekte der Diskussion im 
Vordergrund. Zur Vielfalt in Kindertagesstätten zählen auch die unterschied
lichen Erziehungsstile der Eltern (vgl. Gramelt 2021, S. 7). In der Schule wird 
dieser Aspekt dann von der Kategorie sozialer Hintergrund umfasst und 
nicht weiter expliziert. Erziehung, Antidiskriminierung und Teilhabe werden 
in Bezug auf Kleinkinder stärker als Selbstzweck bzw. aus der Perspektive 
des Kindes betrachtet und sind nicht den schulischen, leistungsorientierten 
Zielen unterworfen. In den Kindertagesstätten herrschten »von vornherein 
eher heterogenitäts- und differenzadäquate institutionelle Rahmenbedin
gungen und (sozial-)pädagogische Leitlinien« (Herrmann et al. 2018, S. 6). 
Eine von schulischen Strukturen losgelöste Betrachtungsweise ermöglicht 
Differenzkategorien anders zu denken und die Zielsetzungen von Leistungs
bestrebungen entsprechend eines starren schulischen Bildungsbegriffs zu 
lösen. Die Kindheitspädagogik ist sich der Bedeutung der Grundlagenar
beit zu Heterogenität und Vielfalt in den Kindertagesstätten bewusst (vgl. 
Schmude und Pioch). Von Seiten der Schulpädagogik sind die Referenzen 
aber beschränkt. Grundlegende pädagogische Ideen haben es schwer, den 
Anforderungen einer konkreten, lehrplankompatiblen Umsetzung gerecht zu 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018 - am 13.02.2026, 19:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Leonie Peters: Heterogenität als Diskurs 

werden. Die Auseinandersetzung mit Heterogenität, Inklusion und Bildung 
ist vornehmlich eine systemisch geprägte. Grenzen und Herausforderungen 
für das Bildungssystem werden entsprechend häufiger diskutiert als Grenzen 
und Herausforderungen für individuelle Bildung: 

»Die Notwendigkeit zur Teilhabe aller und die Bereitschaft all dieser für ei
ne Teilhabe werden dabei vorausgesetzt. Das Bildungssystem steht in die
sem Prozess besonders im Fokus, weil es zum einen selbst inklusiv werden 
und zum anderen die notwendigen inklusiven Haltungen befördern soll.« 
(Tervooren 2020, S. 97) 

Ein inklusives Bildungssystem, welches der Heterogenität gerecht werden soll, 
steht somit vor dem Dilemma, selbst erst seine eigenen Grundpfeiler – inklu
sive Haltungen und Strukturen – im Handeln entwickeln zu müssen. Der Ein
fluss oder auch Nicht-Einfluss der verschiedenen Akteur*innen hierauf wurde 
bereits in Kapitel 5.1 diskutiert. Wenn Inklusion verstanden wird als der Abbau 
von systemischen Behinderungen ist die Konsequenz ein Bildungssystem oh
ne Barrieren, da diese als Behinderung (siehe Kapitel 3.1) verstanden werden. 
Die Schule selbst ist jedoch eine Barriere, die überklettert werden muss – nicht 
nur auf Grundlage der allgemeinen Schulpflicht, sondern auch im Sinne der 
Notwendigkeit eines Abschlusses (Ausnahmen bestätigen die Regel) zur Teil
habe am Erwerbsleben. Der Gedanke führt somit entweder zur Feststellung ei
nes immanenten Widerspruchs oder zur Frage nach der Einteilung von Barrie
ren in legitime und nicht-legitime Hürden. Barrieren bestimmen das Verhält
nis von Individuum und Gesellschaft (siehe Kapitel 5.3). Erneut zeigt sich, dass 
ein Begriff – beispielsweise der der Barriere – ohne die Reflexion von Macht
verhältnissen unpräzise ist. 

In der Tiefe unterscheiden sich Bildungsbegriffe in vielen Details. Sie las
sen sich jedoch dadurch ordnen, ob sie das Individuum und einen Selbstzweck 
oder ein externes Ziel an den Anfang stellen. Cornelie Dietrich schreibt hierzu: 

»Wenn Bildung als die erworbene und lebenslang weiter zu entwickelnde 
Fähigkeit zu selbständiger und möglichst selbstbestimmter Auseinander
setzung mit dem eigenen Selbst, der Welt und den Anderen aufgefasst 
wird, fragt man unter Gleichheitsaspekten, wie eine solche Fähigkeit 
für Alle in ähnlicher Weise ermöglicht werden kann. Wenn andererseits 
Bildung im Sinne von Qualifikationen als (knappes) Gut, als kulturelles 
Kapital aufgefasst wird, das Auskunft zu geben verspricht über die ge
zeigten Leistungen seiner Besitzer, wird sie unter dem Gesichtspunkt der 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018 - am 13.02.2026, 19:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Heterogenität als Widerspruch: Nicht-Umgang 141 

Distributivgerechtigkeit betrachtet und damit in einen gänzlich anderen 
Horizont gestellt.« (Dietrich 2017a, S. 129f.) 

Diese Trennung ist nur eine analytische. Die Komplexität im Heterogenitäts
diskurs wird auch dadurch manifestiert, dass beide Vorstellungen miteinan
der verknüpft sind und gleichsam optimiert werden sollen. Ideale, die Bildung 
als individuellen Prozess mit einem Selbstzweck darstellen, kommen in der 
Auseinandersetzung mit institutionalisierten Bildungseinrichtungen schnell 
an ihre Grenzen. Ziele spielen hier eine herausragende Rolle – sowohl in der 
einzelnen Unterrichtsstunde als auch übergeordnet in der Betrachtung eines 
Bildungsverlaufes. Die Schule ist nicht auf bloße Veränderung oder Transfor
mation der Kinder ausgerichtet, sondern soll eine Entwicklung fördern. Dies 
impliziert eine Verbesserung oder Steigerung, welche wiederum gemessen 
oder zumindest erkennbar werden soll. Gewünscht ist nicht eine beliebige 
Bildung, sondern eine qualitativ hochwertige Bildung: 

»Über die Steigerung von Qualität kann nur gesprochen werden, wenn zu
gleich Einigung über die grundlegenden Ziele schulischer Bildung erzielt 
wird. Die Schlüsselfrage ist deshalb für mich die Frage nach den Zielen. Was 
soll durch schulische Bildung erreicht werden? Von der Beantwortung die
ser Frage hängt es letztlich ab, welche Bedeutung die schulische Selektion 
erhält. Den folgenden Ausführungen liegt daher die These zugrunde, dass 
die Förderung kognitiver und sozialer Kompetenzen gleichwertig zu behan
deln ist und das beide Komponenten in vollem Umfang besser im Lehren 
und Lernen in heterogenen Lerngruppen berücksichtigt werden können.« 
(Graumann 2004, S. 238) 

Im Umkehrschluss ergibt sich aus dieser Aussage auch die Konsequenz, dass 
die Art und Weise Heterogenität zu denken und der Umgang damit sowohl in 
der theoretischen Auseinandersetzung als auch in der schulischen Praxis von 
immanenter Bedeutung für die Definition eines Bildungsziels ist. Somit ist 
nicht nur das Heterogenitätsverständnis abhängig vom Bildungsbegriff, son
dern es wirkt auf diesen zurück und verändert ihn. Durch die Perspektivierung 
von Heterogenität rücken das Individuelle und das Gemeinschaftliche im Bil
dungsbegriff gleichermaßen in den Vordergrund. Die Dialektik von Ich und 
Welt wird erneut betont. 

Die Bezugnahme auf Bildung hat diskursiv einen legitimierenden Charak
ter. Dennoch wird der Begriff zumeist umgangen und die Idee durch Worte aus 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018 - am 13.02.2026, 19:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Leonie Peters: Heterogenität als Diskurs 

dem Begriffsfeld der schulischen Bildung zum Ausdruck gebracht. Prägend ist 
die bereits angesprochene Kompetenzdiskussion. Der Kompetenzbegriff er
füllt (scheinbar) den Anspruch konkreter und kontrollierbarer zu sein. Am un
verfänglichsten hingegen erscheint der Begriff des Lernens. So schreibt auch 
Ilka Hoffmann für die GEW: 

»Inklusion im umfassenden Sinn bedeutet, dass Strukturen geschaffen wer
den müssen, die ein gemeinsames Lernen von Kindern und Jugendlichen, 
unabhängig von Herkunft, Religion, Geschlecht, Lernbiographien, Interes
sen, Lernstrategien, körperlicher Konstitution oder Leistungsvermögen, er
möglichen«. (Gewerkschaft Erziehung und Wissenschaft 2015, S. 38; Hervor
hebungen L.P.) 

Lernen fungiert als Stellvertreter, wenn die Autor*innen von Handreichungen, 
Lehrbüchern oder Fachartikeln sich mit dem Begriff der Bildung schwertun. So 
wird hauptsächlich vom heterogenen oder individualisierten Lernen gespro
chen und auch Lernziele anstelle von Bildungszielen benannt (vgl. Böhmann 
und Schäfer-Munro 2008, S. 95; Giest 2009, S. 179; Jank und Meyer 2014, S. 29; 
Seidel 2015, S. 116). Diese vorherrschenden Formulierungen knüpfen an den 
Begriff der Leistung als Ergebnis eines Lernprozesses an, der durch die Set
zung eines Endpunktes (im Sinne einer erfolgreichen oder nicht erfolgreichen 
Zielerreichung) und eines Anfanges durch die Initiierung seitens einer Lern
kraft vermeintlich klarer beschrieben werden kann und in dieser Gestalt den 
Logiken des Diskurses folgt. Auch Stähling und Wenders beschreiben ihren 
Werkzeugkoffer zur Inklusion als auf Lernen bezogen: »Es wird nicht nur die 
Praxis an der Schule der beiden Autoren geschildert und reflektiert, sondern 
letztlich auch ein lerntheoretisches Konzept vorgestellt.« (Stähling und Wen
ders 2015, S. VII–VIII) Aber die Bezugnahme auf Lernen gerät in Bezug auf 
Heterogenität ebenfalls an die Grenzen der Messbarkeit, wie Voß et al. in der 
Reflexion ihrer Studie zur Leistungsentwicklung von Schüler*innen mit (son
der-)pädagogischem Förderbedarf anmerken: »Eine Analyse im Einzelfall deu
tet jedoch auf sehr heterogene Lernverläufe hin« (Voß et al. 2019, S. 62). Auch 
Lernen ist somit nur bedingt vergleich- und abbildbar. 

Von gemeinsamer Bildung im Gegensatz zur individuellen Bildung wird 
nicht gesprochen. Für den Heterogenitätsdiskurs besonders relevant ist die 
Rolle des Individuums in Bezug auf Bildung. Entsprechend des normativen, 
emanzipatorischen Grundgedankens durch eine Beachtung von Heterogeni
tät allen gerecht zu werden, kann auch »das Festhalten am Bildungsbegriff 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018 - am 13.02.2026, 19:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Heterogenität als Widerspruch: Nicht-Umgang 143 

emanzipatorischen Charakter haben« (Boger 2021). Gewichtig ist, wer als 
sich bildend und schließlich auch als gebildet beschrieben wird. Wenn eine 
Abkehr vom Bildungsbegriff tituliert wird, ist es wichtig zu fragen, wer diese 
bestimmt: es sind jene, die vorher inkludiert/erfasst worden sind. Deshalb 
spricht Mai-Ahn Boger, wie bereits erwähnt, vom »Unglück nicht subjektiviert 
worden zu sein.« (Boger 2021) Analog kritisiert Georg Feuer den Begriff der 
»Bildungsfernen Schichten« (Feuser 2014, S. 18): 

»Mit dieser Formel kann man, was ein die Bildungsbedürfnisse breiter ge
sellschaftlicher Kreise missachtendes Bildungssystem […] an menschlichem 
Bildungsabfall4 produziert, auf diese Menschen als von ihnen selbst verur
sacht verlagern und die Opfer zum Verursacher ihrer eigenen Misere, zu Tä
tern machen.« (Feuser 2014, S. 17f.) 

Um die Bedeutung des Subjekts oder Individuums für die Verbindung von Bil
dungs- und Heterogenitätsbegriff detaillierter zu betrachten, ist es notwen
dig, das Menschenbild bzw. die möglichen Bilder vom Menschen zu diskutie
ren. So setzt beispielsweise Heinz-Elmar Tenorth den Begriff des Bildsamkeit 
als den Grundbegriff (Singular) der Pädagogik und macht ihn somit zum Aus
gangspunkt jedweder pädagogischen und pädagogisch-forschenden Analyse 
(Tenorth 2013, S. 18ff.). Das Prinzip der Bildsamkeit besagt, dass alle Menschen 
bildsam sind, also sich bilden können. Eingeschränkt wird diese Grundlage 
durch Erziehungsmaßnahmen und die historisch-soziale Lage (vgl. ebd.). Auf
gabe der Pädagogik sei es dann, eine Antwort auf die Frage zu finden, wie »Er
ziehung möglich ist, die der Bildsamkeitsannahme gerecht wird, und zwar in 
einem gegebenen historischen Kontext« (Tenorth 2013, S. 21). Die Antwort be
inhaltet ebenfalls Gedanken zur Funktionsweise des Erziehungssystems und 
seiner Bedeutung für die Gesellschaft. Gleichzeitig müssten die Lehrenden im 
Rahmen ihrer Arbeit die Bildsamkeit Aller beweisen: 

»Seine [der Lehrkraft] Erfindungen sind das Medium der Ermöglichung und 
Unterstützung eines – wie immer dann realisierten – individuellen, spezifi
schen Zugangs des Menschen zur Welt; sie können daher als Praktiken der 

4 Georg Feuser bedient sich in seiner Kritik einer drastischen Sprache, die seine Wut 
über die Selektion und Exklusion im Bildungssystem, auch unter dem Deckmantel der 
Inklusion, zum Ausdruck bringt. Sonderschulen sind für ihn Container zur Separation 
und Absonderung (vgl. Feuser 2014, S. 17f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018 - am 13.02.2026, 19:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Leonie Peters: Heterogenität als Diskurs 

Ermöglichung der Teilhabe an Welt, d.h. als Ermöglichung des Phänomens 
der Inklusion gelten.« (Tenorth 2013, S. 29) 

So betrachtet folgt aus dem zugrundeliegenden Menschenbild und der Auf
gabe der Pädagogik eine direkte, anthropologische Begründung zu Inklusi
on. Und gleichzeitig ist die Formulierung Abwandlung der Forderung, Allen 
gerecht zu werden. Normfälle und Abweichungen innerhalb eines vorgegebe
nen Bildungssystems sind in diesem Zusammenhang weniger ausschlagge
bend als das Individuum. Dass in der Praxis Spannungen und Brüche entste
hen, ist Tenorth bewusst, jedoch legitimieren diese sich nicht aus dem System, 
sondern müssen bezüglich ihres Hindernischarakters für die bildsamen Schü
ler*innen analysiert werden. Die Bezugnahme auf ein bestimmtes Menschen
bild findet jedoch diskursiv vor allem in der Theorie statt und ist kein täglicher 
Maßstab für die Begründungen von Unterrichtspraxis. Georg Feuser kritisiert 
dieses stark und vertritt die Ansicht, dass somit nur für den Schein von Bildung 
gesprochen wird: 

»[Es] wird übersehen, dass der Begriff der Bildung noch immer an die Struk
turen und die hierarchische Gliederung des Bildungssystems gekoppelt 
wird und nicht an die anthropologische Gegebenheit eines homo educan
dus, für den Erziehung und Bildung nicht entkoppelt werden können und 
der das Erziehungs-, Bildungs- und Unterrichtssystem Rechnung zu tragen 
hätte.« (Feuser 2014, S. 25) 

Die Ausrichtung dessen, was unter Bildung verstanden wird, am herrschen
den (im machtvollen Sinne) Bildungssystem sei ein Problem für die Umset
zung tatsächlicher Bildung. Diskursiv wird die ausgemachte Heterogenität 
der Schüler*innen zwar als Problem (oder wahlweise Chance und Heraus
forderung) präsentiert, jedoch besteht eine Grenze des Sagbaren darin, die 
Unterschiedlichkeit der Schüler*innen direkt als Hindernis für die Umset
zung eines adäquaten Umgangs mit Heterogenität zu bezeichnen. Der Fehler 
muss an anderer Stelle gesucht werden. Die Heterogenität ist immer nur zu 
groß unter den gegebenen Umständen. Die Beschwörung von angepassten 
Methoden und einem neu strukturierten Unterricht in der Verantwortung 
der Lehrkräfte, wird jedoch vermehrt abgelehnt. Insbesondere die Lehrkräfte 
wehren diesen Druck ab und heben die Bedeutung eines Systemwandels 
hervor: 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018 - am 13.02.2026, 19:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Heterogenität als Widerspruch: Nicht-Umgang 145 

»Das aber muss klar sein: Inklusion geht nicht vom einzelnen Menschen und 
seinen vermeintlichen Defiziten aus. Vielmehr haben die Institutionen den 
Auftrag, ihre Arbeit auf die Teilhabe und Selbstbestimmung aller jungen 
Menschen auszurichten. Es ist daher nicht die Aufgabe einzelner Pädago
ginnen und Pädagogen, gehandicapte Kinder und Jugendliche lediglich in 
Regelklassen zu integrieren und individuell zu betreuen.« (Gewerkschaft Er
ziehung und Wissenschaft 2015, S. 38)5 

Die beständige Forderung nach einem Wandel des Bildungssystems hat ei
ne lange Tradition. Wandel und Veränderung sind diesem inhärent. Birgit 
Behrisch meint hierzu im Rahmen eines Vortrags: »Pädagogik ist immer 
paradox.« (vgl. Behrisch 2021) Sie hat immer den Anspruch des Wandels und 
ist mit Macht verknüpft. Anders formuliert besteht der erzieherische Auftrag 
nicht nur gegenüber den Schüler*innen, sondern auch gegenüber der Schule 
als Institution und dem gesamten Bildungssystem. Das Paradox wird jedoch 
dadurch verstärkt, dass der Machterhalt auch an den Erhalt des Systems 
geknüpft ist. Somit ist Pädagogik zugleich transformierend und systemerhal
tend. Wenn der Heterogenitätsbegriff den Bildungsbegriff verändert, dann 
muss sich (wie auch aus diversen anderen Gründen) das Bildungssystem 
ebenfalls verändern. Die Institutionen erscheinen dabei noch schwerfälliger 
als die Begriffe. Konkret rückbezogen auf die Frage nach dem Heterogeni
tätsbegriff und seinem Zusammenhang zum Bildungsbegriff wird deutlich, 
dass der Diskurs eine vertiefte Auseinandersetzung mit dem Bildungsbegriff 
fordert und in Randbereichen dieses bereits stattfindet. Eine Neufassung 
der Bedeutung von Bildung beeinflusst zwangsweise das nach ihr benannte 
System. Die Institutionen erscheinen hierbei noch schwerfälliger und we
niger greifbar als die Begriffe. Die weitreichendere Konsequenz, dass sich 
nicht nur das Bildungssystem als Subsystem6 verändern müsse, sondern auch 
die Einstellungen und Orientierungen in der Gesellschaft (als Abnehmerin, 
Auftraggeberin und Kontrolleurin der Schulen), wird allenfalls leise angeführt 
oder vermieden (vgl. Feuser 2014, S. 35). 

5 Hier wird erneut ein enger Inklusionsbegriff verwandt. Bereits die Dichotomie von Re
gelklasse und zu integrierenden Schüler*innen widerspricht einem breiten Inklusions
verständnis und reproduziert eine Hierarchie von Normalität und Abweichung. 

6 An diese Stelle wird auf eine ausführliche Erklärung zu einer auf Systemen und Subsys
temen basierenden Gesellschaft verzichtet und lediglich auf Niklas Luhmann, als pro
minentesten Vertreter dieses Theoriengerüsts, verwiesen (vgl. Luhmann 1996, 2017, 
1984). 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018 - am 13.02.2026, 19:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476192-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

