
Gegen das Recht oder gegen das Volk?*

Zum spannungsvollen Verhältnis von Demokratie und Widerstand in der
aktuellen französischen Politischen Theorie

„Jeder Diskurs über den Begriff der Demokratie wird heute durch eine ihm einge-
schriebene Mehrdeutigkeit verfälscht, die jeden, der dieses Wort gebraucht, dazu
verdammt, mißverstanden zu werden. Wovon spricht man, wenn man von Demokratie
spricht? Welcher Logik gehorcht dieser Begriff überhaupt?“ (Giorgio Agamben)1

Summary

In the French Political Philosophy, against the background of current theories of de-
mocracy and referring to the current tense situation experienced by democracies due
to socio-economic and political issues, a comprehensive critique of the form and theory
of liberal constitutional democracies is unfolding in which resistive/activist practices
are increasingly taking on a normative character of a future radical democracy; it is
therefore not surprising that this is gaining resonance also in the German debate. The
reciprocal decoupling of democracy and the rule of law is of interest for the current
discussion, the coherencies of which, as a counter-design to liberal theories of demo-
cracy, are to be blown up systematically in order to advance to a new interpretation of
democratic practice. These conceptions of "resistive/activist democracy", however, also
end up having enormous problems of its own. By way of example, these are to be depicted
in two current positions: on the one hand the radical republican understanding of po-
pular sovereignty by Abensour, and on the other hand, the radical liberal defence of
subjective freedom rights against the concept of people's sovereignty as represented by
Colliot-Thélène, Balibar and Rancière. Both positions recognize in a complementary
manner resistive/activist law violations (of the people or of a legal subject) as future
forms of emancipatory democracy, but both, however, underestimate, in the face of
democratic legislation, its normative promise to protect and defend democracy against
law-breaking resistance. A critique of both the premature differentiation of law and
democracy, as well as a parallelization of democracy and resistance, can be done in a
particularly profitable way by recourse to deliberative democratic theory of Habermas.
Therefore, this discussion needs to be held now because it can throw light on a model

* Carlos Becker ist wissenschaftlicher Mitarbeiter und Doktorand am Institut für
Politkwissenschaft (Politische Theorie) der Goethe Universität Frankfurt am Main.

1 Der vorliegende Aufsatz ist die ausgearbeitete Fassung eines Vortrages, den ich auf Konferenz
„Praktiken der Kritik“ am Exellenzcluster Normative Orders im Nov 2013 gehalten habe. Ich
danke allen Beteiligten und Verantwortlichen – vor allem Jonas Heller und David Roth-Isigkeit
– für die produktiven Gespräche während und nach der Tagung, von denen dieser Aufsatz sehr
profitiert hat. Agamben, et al. Demokratie?, Frankfurt a.M. 2012.

Carlos Becker

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


of resistive/activist democracy not only about the (moral) demands of resistive/activist
practice but also to remain true to rule of law (such) as (in) institutional freedom, but
also simultaneously to draw criticism on themselves because of this position. As will be
seen, the above positions run into serious difficulty, but at the same time can challenge
this again themselves after having gone through the process of reformulating democratic
theory and by clarifying the requirements of the deliberative theory of democracy by,
one hand, to refer to, at least in hints, the systematic limits of democratic practice
through the constitution and, on the other hand, the right to resist based on a newly
formulated theory of democracy. The aim of the article is also justified in bringing this
across.

Résumé

Dans le contexte des théories modernes de la démocratie, la philosophie politique
française vient de voir naître en son sein, en regard des tensions socio-économiques et
politiques qui secouent les démocraties actuelles, une critique générale à l’encontre de
la forme et de la théorie des démocraties constitutionnelles libérales. Cette critique met
de plus en plus en exergue, normativement parlant, des pratiques résistantes en tant
qu’éléments d’une future démocratie radicale et fait aussi de plus en plus parler d’elle
dans les débats en Allemagne. Ici, c’est la désolidarisation mutuelle de la démocratie
et du droit qui revêt le plus grand intérêt à cet égard. Contrairement à ce que prônent
précisément les théories libérales de la démocratie, le rapport qui les unit doit être
rompu méthodiquement si l’on souhaite progresser vers une réinterprétation de la pra-
tique démocratique. Ces conceptions de «démocratie résistante» s’empêtrent toutefois
elles-mêmes dans des problèmes de taille. Deux positions actuelles seront avancées pour
illustrer ces propos: d’une part, l’interprétation radicalo-républicaine de la souverai-
neté populaire selon Abensour, et de l’autre la défense radicalo-libérale de libertés
fondamentales subjectives face au concept de souveraineté populaire chez Colliot-
Thélène, Balibar et Rancière. Ces deux positions reconnaissent de manière complémen-
taire que les actes résistants qui outrepassent le droit (commis par le peuple/le sujet
juridique) constituent les futures formes de la démocratie émancipatrice, mais occultent
toutes deux, compte tenu précisément de la législation démocratique, son caractère
nécessairement normatif, face auquel cette résistance contre le droit doit précisément
se défendre. L’application de la théorie de la démocratie délibérative de Habermas
permet de critiquer de manière particulièrement clairvoyante tant la différenciation
précipitée du droit et de la démocratie qu’une mise en parallèle de la démocratie et de
la résistance. Cette discussion doit avoir lieu maintenant, précisément parce qu’elle
peut non seulement expliquer l’apparition d’un modèle de démocratie résistante grâce
à l’exigence (morale) d’une pratique résistante tout en s’en tenant au droit en tant
qu’institution des libertés, mais aussi parce que par cette position, elle tombe elle-même,
en quelque sorte, dans le champ de la critique. L’article montrera que les positions
susvisées sont certes confrontées à des problèmes majeurs, mais qu’elles peuvent d’une
certaine manière les affronter elles-mêmes, moyennant une reformulation et une expli-
cation des théories de la démocratie à l’aide des exigences de la théorie de la démocratie
délibérative, en renvoyant d’une part aux limites systématiques posées par la Consti-

166 Carlos Becker

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


tution à la pratique démocratique et d’autre part à la reformulation, dans la théorie de
la démocratie, du droit à la résistance, ne fût-ce que par des allusions. C’est également
ce message qui fait l’objet de l’article.

Einleitung

Die westlichen Demokratien stehen vor gewaltigen Aufgaben, die nicht allein mit ma-
roden Staatshaushalten, einer zunehmenden sozialen Spaltung oder den Herausforde-
rungen eines permanent krisenhaften Kapitalismus zusammenhängen.2 Sie sehen sich
ebenso mit der wachsenden Interdependenz von Nationalstaaten konfrontiert, die sich
ökonomisch und politisch in einem nie dagewesenen Grad wechselseitig durchdringen.
Was auf der einen Seite zu mehr Sicherheit und Freiheit führt, wird auf der anderen Seite
als Verlust politischer Steuerungsfähigkeit begriffen, der nicht selten einen wachsenden
Verdruss über die Gestalt und Zukunft demokratischer Institutionen zur Folge hat. Es
sind dabei nicht nur jene innerhalb der Post-Demokratie-Debatte akzentuierten Abhän-
gigkeiten von ökonomischen Zwängen und medialem Druck, sondern auch die aufbre-
chenden Grenzen nationalstaatlich verfasster Demokratien, die das klassische Modell
der demokratischen Selbstbestimmung vor eine harte Probe stellen. Zum einen steht in
Frage, ob die institutionellen Grundlagen liberaler Repräsentations- und Verfassungs-
demokratien adäquate Arrangements für ein gesteigertes Bedürfnis nach Beteiligung
und Mitwirkung sind; zum anderen resultiert aus der Transnationalisierung politischer,
ökonomischer und rechtlicher Strukturen eine umfassende Unsicherheit darüber, ob und
wie die Grenzen demokratischer Gemeinwesen zu bestimmen sind und welche Gestalt
die Prozeduren der Rechtssetzung in Zukunft haben sollen.

Wie auch immer diese Fragen beantwortet werden, so gleichen sich die meisten de-
mokratietheoretischen Ansätze sich nun trotz ihrer Verschiedenheiten – wie etwa am

I.

2 Vgl. zur ökonomisch brisanten Lage westlicher Demokratien: Streeck, Die vertagte Krise des
Kapitalismus, Berlin 2013.

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 167

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


Beispiel der EU3 – in einer Hinsicht: sie halten zum einen am normativen Ideal einer
kollektiven demokratischen Selbstbestimmung fest, zum anderen gründen sie dies auf
die Vorstellung einer im Medium der Rechtssetzung und durch das Medium des Rechts
geschützten Willensbildung und -durchsetzung. Demokratie wird damit bei allen Un-
terschieden immer noch im Wortsinn als Herrschaft eines rechtlich bestimmbaren Kol-
lektivs sowie als Praxis legitimer Rechtssetzung verstanden. Von einem solch hoff-
nungsfrohen Verständnis der Begriffe Demokratie und Recht grenzt sich nun eine neue
französisch inspirierten Politischen Theorie scharf ab, die auf der Grundlage einer vor
allem an Foucault, Marx und Machiavelli geschulten Rechts-, Staats- und Liberalismus-
Kritik zu einer normativen Neudeutung der Demokratie vordringt: sie behaupten näm-
lich, dass zukunftsfähige wie legitime demokratische Ordnungen eine strikte Differen-
zierung von Recht und demokratischer Selbstbestimmungspraxis vornehmen sollten.
Exemplarisch finden sich diese Argumente in den neuen Arbeiten von einerseits Miguel
Abensour, der eine frühmarxistische Staatskritik zu einem radikalen Konzept der wi-
derständigen Volkssouveränität (gegen das Recht) ausbaut, andererseits bei Jacques
Ranciére, Catherine Colliot-Thélène und Étienne Balibar, die das Einklagen subjektiver
Rechte zum Grundprinzip einer widerständigen demokratischen Praxis (gegen das
Volk) machen. In beiden Fällen ist die demokratische Praxis dezidiert als Widerstand
gegen (staatliches) Recht gedacht: zum einen als radikal-republikanische Opposition
gegen die rechtsstaatliche Einschränkung demokratischer Praxis, zum anderen als kon-
testatorische Durchsetzung subjektiver Rechte gegen die Exklusivität politischer
Rechtsordnungen.

Innerhalb dieser französischen, teils enorm populären Tradition herrscht nun aller-
dings einige Unklarheit über das Verhältnis von Staat und Demokratie, sowie über die

3 Selbst vor dem Hintergrund einer transnationalen Perspektive variieren freilich die Konzepte,
wie demokratischer Fortschritt im Kontext einer abnehmenden zivilgesellschaftlichen Begeis-
terung für die gängigen Instrumente der demokratischen Beteiligung im Ganzen und im Be-
sondern auf europäischer Ebene gelingen soll. Immer steht dabei die Legitimität der politischen
Institutionen und Entscheidungen im Fokus, deren Entsprechung mit einem wie auch immer
gefassten und integrierten Bürgerwillen in Frage steht. Setzen die einen auf die Stärkung di-
rektdemokratischer Verfahren, um Legitimität durch weitgehende Partizipation zu erreichen
und politische Entscheidungen auf die Grundlage eines vermeintlich unverfälschten Bürger-
willens zu stellen (Vgl. dazu etwa einerseits überblickshaft Hobolt, Direct democracy and Eu-
ropean integration, Journal of European Public Policy, 13, 1/2006, 153-166; andererseits pro-
blematisierend: Schäfer/Schoen, Mehr Demokratie, aber nur für wenige?, Leviathan, 1/2013,
94-120), setzen die anderen auf die zentrale Rolle des europäischen Parlaments, das zugleich
demokratische Legitimität und politische Rationalität auf repräsentativem Wege und verfah-
rensgeleitet sichern soll (Vgl. dazu exemplarisch: Gaus, Qualität statt Partizipation und Gleich-
heit?, Leviathan 2/2013, 264-290). Demgegenüber wird von anderer Seite auf die output-Le-
gitimität politischer Entscheidungen abgehoben, die wiederum einen partiellen Ausschluss de-
mokratischer Beeinflussung vernünftig erscheinen lässt und damit sowohl (informelle)
Governance-Strukturen als auch fachspezifische Elitendeliberationen auf europäischer Ebene
normativ auszeichnet (Vgl. klassisch: Pettit, Depolitizing Democracy, Ratio Juris 1/2004,
52-65 und Estlund, Democratic Authority: a philosophical framework, Princeton 2008; auf den
europäischen Kontext bezogen: überblickshaft Kleine, Informal Governance in the European
Union, Journal of European Public Policy 2/2014, 303-314; dazu kritisch: Niesen, Deliberation
ohne Demokratie? In: Kreide et al, Transnationale Verrechtlichung, Frankfurt a.M. 2008,
240-259.).

168 Carlos Becker

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


Beziehung von Recht und Widerstand. Die daraus resultierenden terminologischen und
theoretischen Unschärfen führen dabei letztlich zu einer Verdunklung auch der eman-
zipativen Gründe und Ziele der demokratischen Praxis selbst, so dass es unabdingbar
scheint, diesen Ansätzen demokratietheoretisch auf den Zahn zu fühlen. Erst danach –
so die These – vermögen diese Ansätze auch ein im weitesten Sinne liberales Modell
der Demokratie herauszufordern. Dieser Aufgabenstellung folgend soll zunächst Aben-
sours radikaldemokratisches Programm (II), dann die Interpretation subjektiver Rechte
bei Ranciére, Balibar und Colliot-Thélène im Fokus stehen (III). Die demokratietheo-
retische Problematisierung dieser Ansätze erscheint besonders aus der Perspektive der
deliberativen Demokratietheorie sinnvoll, weil darin ein komplexes Beziehungsgewebe
von Recht und Volkssouveränität entfaltet wird, das zugleich eine kritische Analyse der
Beziehung von Demokratie und Widerstand anleiten kann (IV). Im letzten Abschnitt
soll auf dieser Grundlage das kritische Potenzial der obigen Ansätze diskutiert und eine
Neubestimmung des Verhältnisses von Demokratie und Widerstand (Ungehorsam) an-
gedeutet werden, die nicht zuletzt einen Ausblick auf eine mögliche Neukonzeptuali-
sierung eines Rechts auf Widerstand wagt.

Demokratie ohne Recht? Zur radikal-republikanischen Souveränität des
Volkes

Die Politische Theorie in Frankreich gibt nun mitnichten ein einheitliches Bild ab. Selbst
jene Positionen, die in der Kritik eines liberalen Demokratieverständnisses ihren ge-
meinsamen Nenner finden und dabei etwa mit dem Begriff des Politischen als Gegen-
begriff zur (institutionalisierten, erstarrten, vermachteten und ideologischen) Politik
operieren,4 unterscheiden sich zum Teil gravierend in der normativen Bestimmung und
Diagnose demokratischer Praxis. Mal wird die Demokratie gänzlich vom Modell kol-
lektiver Praxis abgekoppelt, mal soll sie sich als agonale Praxis allein im repräsentativen
Zentrum des Parlaments verwirklichen. Neben einer Machtkritik der Neutralität des
Rechts und einer genealogischen Dekonstruktion der Persistenz moralischer Vernunfts-
ätze, die dem Rationalitätsanspruch und normativen Individualismus liberaler Theorien
polarisierend entgegengestellt wird, ist es vor allem die normative Akzentuierung von
Dissens, die dem liberalen Demokratieverständnis widerspricht. Da Demokratie und
Recht per se als Praktiken und Resultate der Macht beschrieben werden, muss die de-
mokratische Praxis auch normativ als konfliktgeladener Prozess gefasst; dessen Kon-
fliktualität, Agonalität und Widerspenstigkeit folgerichtig nicht überwunden, sondern
im Gegenteil gefördert werden. Neben einer Kritik des Rationalismus, Individualismus,
Normativismus und Konsensualismus5 gerät dabei ein fünfter Aspekt in den Blick, der
sich als Kritik der Beständigkeit fassen lässt und die Demokratie an ihre Praxis rück-
bindet, weil darin die alleinige Garantie ihres Bestehens zu erwarten ist. Daraus ergibt
sich zusammengenommen eine normative Bestimmung der Demokratie, die den Fort-

II.

4 Vgl. Marchart, Die politische Differenz, Frankfurt a.M. 2010.
5 Vgl. Celikates, Ziviler Ungehorsam und radikale Demokratie, Berlin 2010, 274.

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 169

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


gang demokratischer Praxis als praktischen Widerstand gegen die rechtlich-institutio-
nelle Einengung ihres dynamischen Emanzipationsbestrebens denkt.6

Als beispielhaft für eine solche Konzeptualisierung radikaler Volkssouveränität kann
Miguel Abensours „Demokratie gegen den Staat“ gelten.7 Abensour entwirft in seinem
aktuellen Buch ein Programm staatskritischer Demokratietheorie, die sich in weiten
Teilen auf Marx´ Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie beruft.8 Der Staat wird im
Anschluss an Marxens Kritik des Hegelschen Staates darin als das antithetische Ge-
genstück eines sich je aktiv und je aktuell selbstbestimmenden Volkes begriffen. De-
mokratie als Freiheitspraxis ist damit notwendigerweise gegen den Staat und sein te-
leologisches Vernunftversprechen gerichtet. Abensour erkennt in Demokratie und Staat-
lichkeit denn zwei sich ausschließende Sphären, die sich im demokratischen Verfas-
sungsstaat nur widersinnig vereinen lassen, weil sie unterschiedliche Aggregatzustände
gesellschaftlicher Selbstbestimmung bezeichnen. Weil der Verfassungsstaat dem repu-
blikanischen Bewegungsmoment befreiter Volkssouveränität entgegensteht, wird die
Verfassung selbst zum zentralen Gegenstand der Kritik Abensours, da sie genau jene
hegelianische Idee einer sich im Staat verwirklichenden Sittlichkeit verkörpert, die das
ideologische Gegenstück eines frühmarxistischen Praxisbegriff der Demokratie dar-
stellt. Das zentrale Motiv dafür findet sich schon in Marx´ Randglossen zum Programm
der deutschen Arbeiterpartei: „Die Freiheit besteht darin, den Staat aus einem der Ge-
sellschaft übergeordneten in ein ihr durchaus untergeordnetes Organ zu verwandeln
[...]“.9 Der Verfassungsstaat stellt damit das Hemmnis einer prinzipiell freien Volks-
souveränität dar, die aber erst dann als befreit gelten kann, wenn sie ohne Einschränkung

6 Während nun Claude Lefort, Ernesto Laclau oder Oliver Marchart eine solche widerständige
Demokratie dezidiert an Orte der Macht knüpfen, die es zu besetzen gilt, versucht eine stärker
philosophisch inspirierte Strömung von Jacques Derrida bis Luc Nancy bereits in den Struk-
turgesetzen von Sprache und Gesellschaft die politischen Potenziale eines nie abschließbaren
Prozesses von Bedeutungsgenerierung und Selbstinstituierung offenzulegen, aus dem sich die
permanente Potenzialität der Revolution ableitet. Was auf der einen Seite einen gewissen
Voluntarismus nicht verhehlen kann, muss auf der anderen Seite einen politische Fatalismus
fürchten. Davon sind nun jene Ansätze zu unterscheiden, die „wahre“ Politik nur im praktischen
Konflikt mit ihrer Institutionalisierung denken wollen. Genau hier verorten sich jene bereits
angerissen Positionen und auch die beiden folgenden Abschnitte.

7 Abensour, Demokratie gegen den Staat, Frankfurt 2012.
8 Abensour ist in Deutschland erst durch dieses Buch weitergehend bekannt geworden, in Frank-

reich aber schon seit längerer Zeit eine maßgebliche Stimme in den Debatten um das Politische
– nicht zuletzt durch die Reihe Critique de la Politique. Vgl. dazu etwa: Breaugh, Critique de
la domination et pensée de l´émancipation. Sur la philosophie politique de Miguel Abensour,
In: Politique et société, 22.3, 2003, 45ff.

9 MEW, Bd.19, 27.

170 Carlos Becker

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


und ohne äußerliche Begrenzung praktisch agieren kann.10 Politische Verfasstheit muss
folglich im Ganzen als Entfremdung des Demos von sich selbst gelesen werden.11 Die
Verfassung ist daher weder Garantie noch Verkörperung der Freiheit und Einheit einer
selbstbestimmten politischen Gesellschaft, sondern allein Ausdruck ihrer Teilung, die
nach Abensour mit jeder Form der politischen Institutionalisierung einhergeht.12 Das
demokratische Allgemeinheitsversprechen kann sich so nur praktisch gegen die per-
manenten Partikularität der (demokratischen) Institutionalisierung durchsetzen und
treibt die Demokratie über den Staat hinaus. „Das Charakteristikum der Demokratie
besteht darin, dass das Ganze, worunter das Ganze der Existenz eines Volkes zu ver-
stehen ist, hier nie in Abhängigkeit von einem Teil organisiert wird – in diesem Fall in
Abhängigkeit von der Verfassung“.13 Dieser heteronome Aspekt der Verfassung ver-
anschaulicht die Parallelitäten, die Abensour mit Marx zwischen der verfassungsstaat-
lichen Demokratie und konstitutionellen Monarchie erkennt. „In der Monarchie ist das
Ganze, das Volk, unter eine seiner Daseinsweisen, die politische Verfassung, subsu-
miert; in der [wahren] Demokratie erscheint die Verfassung selbst nur als eine Bestim-
mung, und zwar Selbstbestimmung des Volks.“14 In dieser ‚monarchischen’ Variante
der Demokratie wird „das Bestimmende, das Volk, zum Bestimmten [...] und das Be-
stimmte, die politische Verfassung, zum Bestimmenden“.15 Um zum wahren Gehalt der
Demokratie vorzudringen, gilt es folglich eine „Re-Duktion“ der politischen Selbstbe-
stimmung vorzunehmen und diesen Fehlschluss durch die Rückkehr zu den demokra-
tischen Gründungsmomenten umzukehren. Erst in der praktischen Freiheit der Grün-
dung, im marxistisch-praktischen und nicht hegelianisch-staatlichen Zu-sich-selbst-
kommen lässt sich die Entfremdung zwischen dem Volk und seiner staatlich-rechtlichen
Repräsentation überwinden und die „Subjektwerdung des Volkes“ gegen seine Verob-
jektivierung durch den Verfassungsstaat realisieren. Der Staat hat nun einzig die Rolle,
diese Selbstbestimmung des Volkes zu organisieren. Darin liegt die zweite Re-Duktion
des Staates. „In der Demokratie ist der Staat als Besondres nur Besondres, als Allge-

10 Genau diese unbedingte Freiheit der Selbstbestimmung des Volkes ist für Abensour in An-
lehnung an Marx der essentielle Kern der Demokratie, der zugleich eine Verbindungslinie
zwischen sämtlichen Formen politischer Ordnung aufscheinen lässt, die allein als Verfalls-
formen einer solchen Idee befreiter Demokratie gelten können. Dazu Marx aus der Kritik der
Hegelschen Rechtsphilosophie: „Die Demokratie ist die Wahrheit der Monarchie [...]. Die
Monarchie ist notwendig Demokratie als Inkonsequenz gegen sich selbst [...]. In der Demo-
kratie erlangt keines der Momente eine andere Bedeutung, als ihm zukommt. Jedes ist wirklich
nur Moment des ganzen Demos. In der Monarchie bestimmt ein Teil den Charakter des Gan-
zen. Die ganze Verfassung muß sich nach dem festen Punkt modifizieren.“ (MEW, Bd.1,
230 f.).

11 Allein hier lässt sich eine große Differenz von Abensour zu alternativen Positionen des Po-
litischen finden, weil er in der Identität des Volkes mit sich selbst das Ziel einer befreiten
Volkssouveränität erkennt, während eine an Lefort orientierte Linie, sich vor allem auf eine
Kategorie der sozialen bzw. politischen Selbstentfremdung und Uneinholbarkeit bezieht, die
zum zentralen Movens emanzipatorischer Politik wird. Vgl. dazu Marchart, Das unmögliche
Objekt der Gesellschaft, Berlin 2013; ebenso: Rebentisch, Die Kunst der Freiheit, Berlin 2012.

12 Den Aspekt der Teilung übernimmt Abensour nicht allein von Marx, sondern bezieht sich wie
weite Teile der französischen Debatte vor allem auf Machiavelli.

13 Abensour 2012, 152.
14 MEW, Bd.1, 231.
15 Abensour 2012, 142.

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 171

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


meines das wirklich Allgemeine.“16 Er ist nunmehr das Besondere im Gegensatz zur
Allgemeinheit des Volkes, gleichsam drückt sich in ihm diese Allgemeinheit praktisch
durch die Aktivität des sich selbstbestimmenden Volkes aus. Diese demokratietheore-
tische Reformulierung des sozialphilosophischen Vokabulars des jungen Marx folgt
letztlich einem rousseauistischen Verständnis, in dem das Volk „in Form einer totalen
Präsenz“17 gedacht wird. Es gibt keine Repräsentation, keine in der Verfassung mani-
festierte Vergangenheit des Volkes mehr, vielmehr konzeptualisiert Abensour die
Selbstbestimmung des Volkes im Anschluss an den Anarchisten Moses Hess18 als dau-
erhaften Prozess der Vergegenwärtigung.19 Diese Momente des „Zu-Sich-Kommen des
Demos“20 – Abensour bezieht sich ausdrücklich auf das Fest bei Rousseau – können
nicht staatlich sein, sondern müssen als Widerstand gegen den Staat, als „Aufstand des
Volkskörpers gegen den Staatskörper“21 begriffen werden: „Die Demokratie ist anti-
staatlich oder gar nicht“.22

Freilich erweist sich ein solches präsenzdemokratisches Modell im Hinblick auf die
Anforderungen moderner transnational vernetzter Massendemokratien als mäßig prak-
tikabel. Mögliche politikwissenschaftliche Einsprüche gehen allerdings am Kern dessen
vorbei, was Abensour im Sinn hat.23 Ihn geht es ja vordringlich um eine philosophi-
sche Bestimmung der Normativität demokratischer Praxis, die sich in Formen eines
radikaldemokratisch legitimierten Widerstands gegen den Staat (Recht, Institutionen)
offenbart. Doch auch diese Perspektive bleibt aus diversen Gründen problematisch.
Schon Hannah Arendt versucht in Über der Revolution und ihrem Aufsatz zum zivilen
Ungehorsam das Rätsel der spezifischen Zeitform der revolutionären Gründung im Sin-
ne einer je aktuellen Gegenwart zu verstehen und sucht darin nach Möglichkeiten ihrer
Verstetigung.24 Abensour bezieht sich an verschiedenen Stellen auf diese von Arendt

16 MEW, Bd.1, 231.
17 Abensour, 145.
18 Es ist kaum verwunderlich, dass Abensour an verschiedenen Stellen auf anarchistische Posi-

tionen zurückgreift. Es ist dabei nicht gänzlich klar, ob Abensour direkt einem apriotischen
Anarchismus anheimfällt, der jegliche Form der geregelten Organisation schon der Form
halber für verdächtig hält oder einem demokratietheoretisch qualifizierten „aposteriorischen
Anarchismus“ zuzurechnen ist, der die Legitimationskraft und der daraus folgenden Pflichten
von politischen Ordnungen an deren demokratische Genese rückbindet. Vgl. für diese For-
mulierung: Celikates, Rousseaus philosophischer Anarchismus, In: PVS, 53. Jg., 4/2012,
668ff.; dazu grundlegend: Simmons, Philosophical Anarchism, Cambridge 2001 (Online ab-
gerufen unter: http://ssrn.com/abstract=1344425, 10.11.13).

19 Dazu exemplarisch: „Durch diese Bewegung des konstanten ‚Zurückgehens’ zur Quelle wird
dem Prozess der Versteinerung Einhalt geboten und ein Damm gegen ein Abgleiten der Ver-
objektivierung in die Entfremdung errichtet, damit die Energie des Demos ihre Qualität einer
lebendigen Kraft intakt halten kann, ihre Mobilität, ihre Plastizität, ihre Fluidität.“(Aben-
sour, A.a.O., 145).

20 Ebd., 147.
21 Ebd., 26.
22 Ebd., 12.
23 Die Frage, ob allein das nicht allein jedoch schon ausreicht, um erhebliche Zweifel sowohl

am normativen wie explanatorischen Potenzial der Theorie zu erheben, sei an dieser Stelle
außenvorgelassen.

24 Vgl. Arendt, Über die Revolution, München 1974, 186ff.; Dies., Ziviler Ungehorsam, In: Zur
Zeit, Hamburg 1999, 142ff.

172 Carlos Becker

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


beschriebenen Momente des Dazwischen, die als post-revolutionärer aber prä-staatli-
cher Zustand durch eine besondere Freiheit der Selbstorganisation und Fluidität ge-
kennzeichnet sind.25 Neben der historischen Fragwürdigkeit der von Arendt beschrie-
benen Zustände (Ungarn, Russland zwischen der Revolutionen), erscheint vor allem ein
Verständnis von Politik eminent problematisch, das seine normative Kraft allein aus den
Momenten des (hier permanenten) Extraordinären gewinnt und politische Routine als
unpolitisches, letztlich technisches Problem behandelt. Wenn sich Freiheit tatsächlich
nur in der Bewegung des Volkes und nicht in seiner Verfasstheit realisieren lässt, dann
scheinen nicht nur sämtliche Versuche selbstwidersprüchlich, in denen der revolutionäre
Anfang permanent, d.h. institutionalisiert wird, vielmehr wird jede Form der Versteti-
gung – egal ob Recht, Bürokratie oder Staatsgewalt – vorschnell als falsche (oder: po-
lizeiliche) und nicht zeitgemäße Verobjektivierung oder Teilung des Volkes verworfen,
weil sie als Beschränkung eines sich in freier Bewegung befindlichen Volkes begriffen
werden. Widerstand ist genau aus diesem radikal-republikanischen Verständnis heraus
immer erlaubt, wenn er sich gegen die Beschränkung dieser Bewegungsenergie und
„Fluidität“ des Volkes wendet.

Nun birgt freilich eine solche Verknüpfung von Demos und Präsenz nicht nur prak-
tische Probleme, sondern läuft Gefahr, die Widrigkeiten der volonté generale Rousse-
aus zu wiederholen. Dabei geht es sowohl um die tatsächliche Anwesenheit und Ge-
genwart des Demos als auch um dessen Einheitlichkeit. Das Volk wird von Abensour
zwar nicht als einheitlicher Volkskörper, sondern als (heterogene) Assoziation der Vie-
len gedacht, dennoch ist es eindimensional anwesend und entscheidet als solches ein-
heitlich. Als ein solches Ganzes steht es der Partikularität des Staates gegenüber. Aben-
sour unterstellt damit aber nicht nur, dass die Selbstbestimmung und die permanente
Selbstinstituierung des Volkes ohne interne Regeln auskommen, sondern auch einen
gemeinsamen Willen des Volkes, der seinen je aktuellen objektiven Ausdruck in der
politischen Ordnung finden soll. Er verfällt hier letztlich einer romantischen Idee des
geeinten Volkswillens, dessen praktische Realisierung theoretisch nicht erschlossen
wird. Das aber führt letztlich zu der enorm problematischen Annahme, dass einerseits
allein die Anwesenheit des sich bewegenden Volkes sämtliche anderweitige Legitima-
tionsansprüche für nichtig erklären könnte – Assoziationen zur unrühmlichen Anrufung
der mythischen Präsenz des streikenden Volkes bei Sorel werden hier ebenso ange-
sprochen wie die auf Präsenz und massenhafte Anwesenheit des Volkes setzenden
Machtdemonstrationen der Nazis, die gerade mit der Selbstbeschreibung als Bewegung
die Legitimationskraft des Weimarer Verfassungsstaats unterminieren konnten –; an-
dererseits sich die Demokratie als „Konsensus der Herzen“26 nur in den extraordinären
Momenten der intuitiven Selbstvergegenwärtigung (im Genfer See etwa) zu realisieren
scheint. Es bleibt nebulös, welche Gestalt die wahre Demokratie haben soll, um in der
Praxis zu verhindern, dass sich innerhalb des Demos partikulare Meinungen durchsetzen
und damit genau jene praktische Heteronomie erzeugen, gegen die die radikale Volks-
souveränität ins Feld geführt wird. Der Volkswille muss kontrafaktisch schon vor sei-
nem praktischen Auftreten existent sein, weil seine prozedurale Begrenzung gleichsam
mit seiner Entfremdung einhergeht. Bei Abensour entsteht damit letztlich das Bild einer

25 Vgl. hier besonders: Marchart, Neu Beginnen, Wien 2005, 61ff.
26 Habermas, Strukturwandel der Öffentlichkeit, Frankfurt a.M. 1990, 171.

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 173

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


formlosen Volkssouveränität, die weder eine Kategorie des Rechts als Manifestation
und Garantie noch eine Verfahrensidee demokratischer Freiheit mitdenkt. Eine derart
befreite Demokratie kommt jedoch nicht ohne Verfahrensprinzipien und rechtliche
Grundlagen aus, will sie nicht auf ihr äußerliche Bedingungen (die Natur des Menschen,
die präpraktische Existenz allgemeiner Interessen, etc.) angewiesen sein. Diese innere
Leere der Demokratiekonzeption Abensours bleibt jedoch theoretisch unterbelichtet und
wirft zugleich einen umso größeren Schatten auf seine Widerstandstheorie.

Nun ist die Debatte über eine überpositive Befreiung der Volkssouveränität nicht
gänzlich neu. Nicht zuletzt hat sich Ingeborg Maus im Anschluss an Rousseau und
Kant um genau diese Frage bemüht: wie lässt sich Volkssouveränität auch gegen ihre
Verfassung lesen, die sie bestenfalls vor sich selbst schützt, im schlechtesten Falle aber
in seiner (emanzipativen) Entwicklung hemmt?27 Ihre Analyse ist dabei nicht nur weit-
aus differenzierter, sie versteht das Verhältnis zwischen Verfassung vielmehr als ein
andauerndes Spiel zwischen Aufbruch und Konstitution, in dem die Verfassung selbst
zum institutionalisierten Moment der Freiheit werden kann. „Je formalistischer Frei-
heitsrechte durch Verfassungen gewährleistet sind, desto genauer entsprechen sie einer
Verfassungskonzeption, die Volkssouveränität zu realisieren sucht.“28 Eine Kritik an
der Gestalt heutiger Verfassungsdemokratien formuliert sie dabei jedoch nicht in eine
Widerstandslehre um, sie erkennt vielmehr die überpositive Struktur der Volkssouve-
ränität an, die als verfassungsgebendes Organ gerade gegen die Idee der Verfassungs-
stabilität wieder ernstgenommen werden soll. Sie verbindet diesen Gedanken allerdings
im Gegensatz zu Abensour mit Einsichten einer von Kant und Habermas abgeleiteten
deliberativen Demokratietheorie, die an die verfahrensgeleiteten demokratische Pro-
grammierung des Rechts festhält. Volkssouveränität wird hier nicht romantisiert, son-
dern an bestimmte prozedurale Verfahren geknüpft. Das bringt Maus unter anderem
gegen solche Ansätze vor, die ein Fortschreiten emanzipativer Demokratie an ein Recht
auf Widerstand knüpfen und dieses gegen verfassungsstabilisierte Rechtsordnungen
verteidigen wollen. Für Maus geht das mit einer bloßen Refeudalisierung der Demo-
kratietheorie einher, weil Recht und Verfassung hier im Sinne mittelalterlicher Politik-
auffassungen als Ordnungen gedacht werden, die dem Zugriff des Volkes per se entzo-
gen sind und niemals Ausdruck einer freiheitlichen Selbstbestimmung sein können.
Recht kann bei Maus im Gegensatz zu Abensour durchaus Ausdruck einer stabilisierten
demokratischen Freiheit sein, wenn es die Freiheit des Demos nicht einschränkt. Wi-
derstand steht damit vor hohen Legitimationshürden und kann nicht allein mit dem
Verweis auf die demokratische Praxis legitimiert werden.

Trotz der nicht nur terminologisch interessanten Übertragung marxistischer Theorie-
figuren in die Sprache der Demokratietheorie muss sich Abensour aber noch einem
zweiten Vorwurf ausgesetzt sehen, der aus dem ungeklärten Verhältnis von Volkssou-
veränität und Freiheitsrechten resultiert. Letztere muss er einerseits vorauszusetzen,
ohne dass er sie eigentlich als sanktionsgestützte Rechte fordern darf. Die Frage sub-
jektiver Rechte geht bei Abensour letztlich im Gewand einer von Rousseau imprägnier-
ten Demokratietheorie unter, die dem Recht und den Rechten keinen rechten Platz zu-

27 Vgl. Maus, Über Volkssouveränität, Frankfurt a.M. 2011, 73ff.; 120ff.; Dies., Zur Aufklärung
der Demokratietheorie, Frankfurt a.M. 1994, 43ff.; 227ff.

28 Ebd., 236. Vgl. dazu auch: Ebd., 236ff.

174 Carlos Becker

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


weisen kann – sowohl philosophisch als auch sozialtheoretisch.29 Diese Ausblendung
der normativen Kraft politischer Rechte erscheint nun gerade deshalb interessant, da
etwa Jacques Ranciére eine von der anti-institutionellen Ausrichtung her ähnliche
Theorie des Politischen mit einer Vorstellung der Menschenrechte verbindet, die eine
widerständige Demokratie gerade vom Recht des Einzelnen her denkt. In diese Strö-
mung, die maßgeblich von Claude Lefort und eben Ranciére geprägt worden ist, lassen
sich zuletzt auch Étienne Balibar und Catherine Colliot-Thélène einordnen. Dabei zeigt
sich allerdings, dass sie beim Versuch, das Verhältnis von Recht, Demokratie und Wi-
derstand zu fassen, in komplementäre Probleme wie Abensour geraten.

Recht ohne Demokratie? Im Namen von Freiheit und Gleichheit gegen
das Volk

Bei Jacques Ranciére wird nun eine Kategorie subjektiver Rechte verteidigt, deren (wi-
derständiges) Einklagen als normativer Kern demokratischer Praxis verstanden wird.
Dabei finden sich bei ihm zwei verschlungene Motive, die zum einen auf einen mit
Machiavelli vermittelten Post-Marxismus verweisen, zum anderen auf eine revolutio-
näre Konzeption der Menschenrechte. Zusammengenommen ergibt sich daraus ein Bild
des Politischen als unauflösbarer Kampf um Machtpositionen, Anteile und Rechte. Das
politische Feld ist dabei von einer unüberbrückbaren Spaltung durchdrungen, die sich
zwischen denen auftut, die gehört werden, die „zählen“, und den Anteilslosen, die po-
litisch unsichtbar sind, weil sie keinen Platz auf der auf der politischen Bühne ha-
ben.30 Paradigmatisch dafür steht bei Ranciére der Konflikt zwischen Plebejern und
Patriziern, der erst dann zum politischen Konflikt wird, wenn sich die Plebejer öffentlich
erheben und auf der Bühne der Politik politische Gleichheit einfordern.31 Der Demos
wird dabei als jener Teil der politischen Gesellschaft verstanden, dem nichts als seine
Freiheit zukommt; es sind die Ausgeschlossen einer politischen (Rechts-)Ordnungen,
die über das moralische Motiv der Gleichheit ihren Anteil an der Gesellschaft einklagen.
Ranciére deutet damit den marxistischen Klassenkampf als politischen Kampf um Öf-
fentlichkeit neu und erkennt in der Freiheit des marxistischen Proletariers eine Pa-
rallelität zu der Freiheit des anteilslosen Demos, der außerhalb der politischen

III.

29 Das gilt letztlich in „Demokratie gegen den Staat“ auch für seine Äußerungen zu politischen
Institutionen, denen er zumindest in Gestalt einer dezentralen Räteorganisation in anderen
Schriften durchaus aufgeschlossen gegenüber steht. Vgl. dazu etwa: Abensour, Pour une phi-
losophie politique critique, Paris 2009; Hierzu auch: Celikates Rezension in: European Journal
of Philosophy, Vol. 18, 2010/4, 605ff.

30 Diesen Punkt macht Ranciére auch im Rückgriff auf Hannah Arendt deutlich, die in Vita
Activa die Möglichkeiten des politischen Handelns an die Existenz einer politischen Öffent-
lichkeit rückbindet, die letztlich allen gleichermaßen zusteht. Auf dieser Bühne nicht sichtbar
oder ihr nicht zugehörig zu sein, kann mit Arendt als politische Exklusion begriffen werden
und beschreibt ziemlich genau das, was Ranciére unter Anteilslosigkeit versteht. Vgl.
Arendt, Vita Activa, 2010, sowie: Jaeggi, Die im Dunklen sieht man nicht: Hannah Arendts
Theorie der Politisierung, 2007.
In: Heinrich-Böll-Stiftung (Hrsg.): Arendt, Verborgene Tradition – Unzeitgemäße Aktualität?
Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Sonderband 16. Berlin, 241-250.

31 Vgl. Ranciére, Das Unvernehmen, 2002, 34ff.

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 175

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


(Rechts-)Ordnung steht und in dieser nichts zu verlieren hat. Die Gleichheit der Aus-
geschlossenen verknüpft damit eine radikale Menschenrechtsidee mit den Einsichten
der marxistischen Klassentheorie. Ranciére scheint dabei von der Annahme auszuge-
hen, dass wie bei Marx aus dem Zustand der Unfreiheit durch Anteillosigkeit die Freiheit
und motivationale Grundlage einer zukünftigen Oppositionspraxis abzuleiten ist.32

Nun gerät Ranciére jedoch in dieselben Begründungsprobleme wie Abensour, wenn
er die Realisierung von „wahrer“ Politik und Demokratie allein auf die besonderen Mo-
mente reduziert, in denen die „polizeiliche“ Ordnung durch den Gleichheitsanspruch
des anteilslosen Demos aufgebrochen wird.33 „Was den politischen Charakter einer
Handlung ausmacht ist nicht ihr Gegenstand oder der Ort, an dem sie sich ausübt, son-
dern einzig ihre Form, diejenige, die die Bestätigung der Gleichheit in die Einrichtungen
des Streits, einer Gemeinschaft, die nicht vor ihrer Teilung bestand, einschreibt“.34 Wie
bei Abensour bestimmt Ranciére emanzipative politische Praxis damit als außeralltäg-
liche revolutionäre Neufiguration der ganzen politischen Ordnung und begreift jegliche
Formen der institutionalisierten Konfliktverarbeitung als para-politische Illusion. In-
terne Konflikte sind damit für Ranciére keine politischen Konflikte; die normativen
Gehalte politischer Praktiken ergeben sich für ihn folgerichtig nur an den Rändern po-
litischer Ordnungen, die durch ein politisches Gleichheitsideal infrage gestellt werden.
Die Legitimation politischer Praxis leitet sich damit für Ranciére wie für Abensour aber
letztlich von ihrer anti-staatlichen Ausrichtung ab, die sich nun bei Ranciére nicht auf
ein republikanisches Motiv, sondern auf die nicht kodifizierte Gleichheit der Men-
schenrechte beruft.35

Dieses revolutionäre Potenzial der Menschenrechte findet Ranciére nicht zuletzt bei
Edmund Burke, der als Kritiker der französischen Revolution die Ambivalenz einer
Rechtsordnung im Blick hatte, die sich auf der Idee der Menschenrechte gründen wollte.
Es war dabei vor allem die Instabilität einer Rechtsordnung, deren rechtliche Provin-
zialität beständig von der Universalität der Menschenrechte bedroht ist, die ihn als Kon-
servativen erzürnte. „Wie kann es einem Menschen einfallen, sich auf den gesellschaft-
lichen Vertrag zu berufen, wenn er Rechte ausüben will, die nicht einmal die Existenz
des gesellschaftlichen Vertrages voraussetzen? [...] Der Mensch kann nicht die Rechte

32 Vgl. dazu etwa die These der Verschärfung der Klassengegensätze im Kommunistischen
Manifest, die ja zugleich zu einer sozialen Gleichheit durch Verlust allen Besitzes führen soll,
der wiederum die motivationalen Vorbedingungen einer revolutionären Überwindung der
Klassengegensätze führen soll. Marx/Engels, Das kommunistische Manifest, 1970, 13ff.
Zweifelsohne erweisen sich diese Thesen aus revolutionstheoretischer wie politikwissen-
schaftlicher Hinsicht als höchst problematisch.

33 Die Polizei ist dabei im weitestmöglichen Sinne als Ordnungsstiftung und –sicherung zu
verstehen und umfasst alle Praktiken und Institutionen, die eine exklusive politische Ordnung
erhalten und den Raum abstecken, wer im politischen Raum gehört wird. Das umfasst auch
den rechtlich-institutionelle Komplex der Demokratie und seine Verarbeitungsmechanismen,
deren Konfliktbearbeitung von Ranciére als bloße Para-Politik beschrieben werden, weil sie
die grundlegende Instituierung der gesellschaftlichen Ordnung nicht zu durchbrechen vermag.
Wahre Politik ist folgerichtig nur dort, wo die polizeiliche Ordnung explizit übertreten und
neu konstituiert wird.

34 Ranciére, Das Unvernehmen, 2020, 43.
35 Vgl. Jacques Ranciére, Der Hass der Demokratie, 2011, 66ff.

176 Carlos Becker

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


eines ungeselligen und geselligen Zustandes zu gleicher Zeit genießen.“36 Die antino-
mische Spannung der Rechtsgleichheit von institutionalisiertem Recht und abstrakt-
universellen Menschenrecht macht nun genau den revolutionären Charakter der Men-
schenrechte aus; „in ihrer abstrakten Vollkommenheit liegt ihre praktische Unzuläng-
lichkeit“,37 die sie so bedrohlich für bestehende politische Ordnungen macht, weil in ihr
eine abstrakte Idee der Gleichheit gespeichert ist, die die exklusive Rechtsgleichheit
politischer (Rechts-)Ordnungen auf ihren begrenzten Status aufmerksam macht.38

„...damit sind die Menschenrechte die leeren Rechte derjenigen, die keine Rechte ha-
ben“.39 Deutet dies einerseits auf die Kategorie der Anteilslosigkeit, gründen sich die
Menschenrechte andererseits auf eine formale Kategorie der Gleichheit, die selbst leer
bleibt, weil sie sich ihrer Institutionalisierung stets entzieht, ihre Kraft jedoch gerade
aus diesem Status bezieht. „Die Gleichheit schlägt in ihr Gegenteil um, sobald sie sich
in einen Platz gesellschaftlicher oder staatlicher Organisation einschreiben will.“40 Die-
se „Leere“ der Gleichheit vermag als universales Prinzip gegen Rechtsordnungen ein-
gebracht werden, steht aber gleichsam immer außerhalb einer potenziellen Verwirk-
lichung, weil die institutionalisierte Rechtsgleichheit notwendigerweise substanziell an
bestimmte (Staatsbürger-)Rechte geknüpft sind, die selbst exklusiv sind. Politik im Sin-
ne Ranciéres erlangt ihren normativen Status damit nicht mehr allein aus der aufrühre-
rischen Praxis gegen eine polizeiliche Ordnung, sondern durch einen Bezug auf das
Versprechen der Gleichheit, das auch dem anteilslosen Teil, dem Demos zusteht.

Wie Claude Lefort betont, muss sich die Gleichheitsidee der Menschenrechte aller-
dings vom Vorwurf befreien, essentialistisch oder ideologisch (im Sinne von Marx) zu
sein. „Wenn wir annehmen, daß der Natur des Menschen bestimmte Rechte innewoh-
nen, können wir dann ohne eine Definition des Wesens des Menschen auskom-

36 Burke, Betrachtungen über die Französische Revolution, 2011, 47-9.
37 Ebd., 48.
38 Im Kontext der französischen Revolution scheinen sich allerdings noch zwei Ebenen zu über-

lagern, die sich auf das Gleichheitsideal der Menschenrechte beziehen und auf die natur-
rechtliche Herkunft der Menschenrechte verweisen. Hatte die Vorstellung des Naturrechts im
historischen Kontext der Revolution die Aufgabe als übergeordneter ‚Rechtsraum’ Bezugs-
quelle für eine moralische Kritik an der vermeintlich natürlichen Ordnung der Ständegesell-
schaft zu sein und damit ein Recht auf Widerstand zu begründen, bildet sich darin zugleich
eine Bild der Gleichheit ab, die sich aus dem Mensch-Sein als solchem ableitet. Bei der For-
mulierung eben dieser Gleichheitsideale zeigt sich freilich die Ambivalenz einer naturrecht-
lichen Konzeption der Gleichheit, die stets Gefahr läuft, Gleichheit substanziell zu fassen und
mit einer bestimmten Ausprägung der Natur gleichzusetzen. Das wird besonders im Span-
nungsfeld zwischen politischen und sozialen Gleichheitskonzeptionen deutlich, die sich im
Zuge der französischen Revolution ausbreiten und sich dabei immer wieder auf die Natur als
Richtmaß der Gleichheit stützen. Während sich liberale Kräfte der Revolution wie Abbé
Sieyés schon im Vorfeld der Revolution vor allem um eine politische Gleichheit bemühten,
lassen sich bei etwa bei frühsozialistischen Autoren wie Babeuf deutlich die Konturen einer
sozialen Gleichheit ablesen, die sich eines starken Essentialismus verdächtig macht. Vgl. dazu
etwa: Sieyes, Was ist der Dritte Stand?, Darmstadt/Neuwied 1975, 176ff.; Babeuf, Manifest
der Plebejer, 94ff.

39 Ranciére, Der Hass der Demokratie, 2011, 71.
40 Ranciére, Das Unvernehmen, 2002, 46.

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 177

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


men?“41 Während nun im Gefolge der Erklärung der Menschenrechte von verschiedener
Seite über die mögliche Begrenztheit dieser Rechte gestritten worden ist, so findet sich
doch im Prinzip der Gleichheit eine Form der Universalität, die „metaphysisch“ (Bur-
ke) in dem Sinne ist, dass sie nie eingelöst werden kann, gleichwohl aber eine andere
Qualität besitzt als metaphysische Sätze der Natur, Moral oder Vernunft. Sie kommt
dem Begriff nach jedem zu, obgleich ihr Inhalt politisch stets bestimmt werden muss.
Gerade deshalb ist die im Recht verankerte Gleichheit für dieses sowohl konstitutiv wie
überschreitend, weil das letztlich uneinholbares Versprechen (auf Gleichheit) die stets
aktuelle örtliche und zeitliche Form politisch-rechtlicher Gleichheit auf ihre Begrenzt-
heit verweist. Genau darin drückt sich die bedrohliche Leere der Menschenrechte aus,
auf die sich eine emanzipative politische Praxis bei Ranciére und seinen Nachfolgern
gründen soll.42 Diese Debatte findet nun ihre Fortsetzung in den aktuellen Beiträgen
Demokratie ohne Volk von Catherine Colliot-Thélène und Gleichfreiheit von Étienne
Balibar.43 Dabei stehen zwei Motive im Vordergrund, die die von Ranciére aufgewor-
fene Interpretation revolutionärer Rechtsgleichheit weiter ausbuchstabieren: zum einen
wird die Idee der demokratischen Selbstgesetzgebung zugunsten einer widerständigen
Praxis des Einforderns von subjektiven (Freiheits-)Rechten aufgegeben, zum anderen
wird aus dem inneren Spannungsverhältnis subjektiver (Staatsbürger-)Rechte eine
rechtsüberschreitende Praxis des Widerstands gegen exklusive und exkludierende
Rechtsordnungen abgeleitet, die im Kontext transnationaler Demokratisierung von
höchstem Interesse ist. Auch hier wird die demokratische Praxis nicht mehr im klassi-
schen Modell der Volkssouveränität begriffen, sondern realisiert sich im Gegenentwurf
zur Selbstbestimmung eines Volkes. Recht als Grundlage von Verfassung und Staat-
lichkeit wird als zugleich exklusives wie oligarisches System aufgefasst, gegen das
subjektive Rechte in Anschlag gebracht werden können. Aus diesem Wechselspiel der
Rechtskategorien erwächst nun nach Ansicht der AutorInnen das emanzipative Potential
einer zukünftigen, transnationalen politischen Praxis.

Zunächst zu Colliot-Thélène: Grundlegend für ihren Ansatz ist die zeitdiagnostische
These, dass sich die gegenwärtigen Demokratien kaum als solche beschreiben lassen,
nimmt man sie bei Wort, nämlich Ausdruck und Verwirklichungsbedingung kollektiv
freiheitlicher Selbstbestimmungspraxis zu sein. Zu sehr leiden die nationalstaatlich ver-
fassten Demokratien unter ökonomisch, bürokratisch und rechtlich bedingten Steue-
rungs-, Einfluss- und Durchsetzungsschwierigkeiten; zu gering ist folglich die Zustim-
mung der Bürgerinnen und Bürger, ihr Engagement und ihr Beteiligungswille. Aus die-
ser post-demokratische Analyse folgert Colliot-Thélène, gleich das ganze Ideal der
Volkssouveränität als kollektive Selbstbestimmung kritisch zu hinterfragen, und kommt
zu dem Fazit, dass die normative Theorie der Demokratie von Anfang an aufs falsche
Pferd gesetzt hat. Die verlorene Kraft der Volkssouveränität kann ihrer Ansicht nach
nicht etwa durch eine Extensivierung, Intensivierung oder Transnationalisierung der

41 Lefort, Menschenrechte und Politik, In: Autonome Gesellschaft und libertäre Demokratie,
Frankfurt a.M. 1990, 239. Vgl. auch Fn. 38.

42 Vgl. Ranciére, Der Hass der Demokratie, Frankfurt 2012, 70 f. Darüber hinaus gibt es freilich
eine weite Debatte über die Kategorie der Gleichheit und des revolutionären Gehaltes der
Menschenrechte, die sich gerade aus ihrem Status der Nicht-Institutionalisierbarkeit ergibt.
Vgl. dazu etwa auch: Rosanvallon, Die Gesellschaft der Gleichen, Hamburg 2013.

43 Colliot-Thélène, Demokratie ohne Volk, Hamburg 2011; Balibar, Gleichfreiheit, Berlin 2012.

178 Carlos Becker

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


Selbstbestimmungspraxis zurückgewonnen werden, vielmehr sieht Colliot-Thélène
„den fiktiven Charakter des Selbstgesetzgebungsprinzips offenbart, das endgültig jeder
realen Bedeutung beraubt wird. Dieses Prinzip ist nichts anderes als ein Mythos“.44 Der
entscheidende Kniff von Colliot-Thélène besteht nun darin, die in der Idee der Demo-
kratie gemeinhin wechselseitig verbundenen Kategorien der Volkssouveränität, Rechts-
setzung und Freiheitsrechte auseinanderzudividieren. Verteidigt etwa Habermas gerade
den gleichursprünglichen Zusammenhang dieser drei Ebenen als wesentlichen Mar-
kenkern des Freiheitsversprechens der Demokratie – dazu später mehr –,45 ist ein „de-
mokratischer“ Freiheitsfortschritt für Colliot-Thélene nur innerhalb einer autonomen
Sphäre subjektiver Rechte zu erwarten, die gegen äußere Herrschaftsstrukturen vertei-
digt wird. Dabei wird explizit ebenso von einem kollektiv-gemeinschaftlichen Selbst-
bestimmungsprozess Abstand genommen wie von der Klärung der Genese des Rechts,
gegen das die subjektiven Freiheitsrechte in Anschlag gebracht werden.

Für Colliot-Thélène ist jede Form der Volkssouveränität auf ein begrenztes Gemein-
wesens bezogen, das notwendigerweise über die Idee des Volkes einen exklusiven
Rechtsraum schafft, der überdies zu einer falschen Form der ethischen Vergemein-
schaftung führt. Neben dieser Gefahr der rechtlichen Exklusivität wirft sie also der Idee
der demokratischen Selbstbestimmung vor, tendenziell eine substantialistische Idee des
Volkes auszubilden, gegen die sie einen transnationalen, radikalen Liberalismus der
privaten Freiheitsrechte setzen will. Das spiegelt sich gleichsam in der Rechtskategorie
der Staatsbürgerschaft wieder, die auch Étienne Balibar ins Auge fasst: zum einen ver-
weist das Rechtssubjekt auf einen rechtlich, territorial oder national begrenzten Begriff
der Staatsbürgerschaft, der über politische Teilhaberechte mit einer Idee der demokra-
tischen Gemeinschaft verbunden ist, die zugleich dezidiert zwischen Staatsangehörigen
und Ausländern/Staatenlosen unterscheiden muss. Dieser Konflikt hat sich für Colliot-
Thélène historisch durch die Zentralisierung der Souveränität und die Entwicklung der
Demokratie sogar noch verschärft, in dem die Differenz derjenigen, die Rechte haben,
und denen, die keine Rechte besitzen, mit dem Aufkommen politischer Teilhaberechte
sich nochmals zuspitzt.46 Zum anderen basiert die Staatbürgerschaft auf einer Idee sub-
jektiver (Freiheits-)Rechte, die zum Kernpunkt eines neuen transnationalen Demokra-
tieverständnisses werden könnten, weil sie als subjektive Rechte nicht an eine begrenzte
nationale Selbstbestimmungspraxis geknüpft sind. Während Staatsbürgerschaft auf der
einen Seite folglich eine Vorstellung des Gemeinwesens in sich trägt, dessen Mitglied
und idealerweise Co-Autor der- oder diejenige ist, wird auf der anderen Seite die Be-
grenztheit dieses Status durch den Gleichheits- und Freiheitsanspruch subjektiver Rech-
te in Frage gestellt. Für Colliot-Thélène (und auch Balibar) lässt sich dieses spannungs-
volle Gebilde vor den Herausforderungen der Globalisierung nicht länger zusammen-
halten und nötigt zu einer Entscheidung: entweder die ‚falsche’ Illusion einer kosmo-

44 Colliot-Thélène, Demokratie ohne Volk, 2011, 17.
45 Freilich trifft das bei Habermas nur in Teilen auch für seine Ansätze zur transnationalen

Erweiterung der Demokratie zu. Doch selbst in seinem transnationalen Mehr-Ebenen-Modell
gibt es eine grundlegende Vorstellung der Demokratie, die auf den Zusammenhang von
Rechtsgarantien, Volkssouveränität und deliberativer Rechtssetzung fixiert bleibt. Vgl. Ha-
bermas, Faktizität und Geltung, Frankfurt 1992, ff.; sowie exemplarisch: Ders., Der gespal-
tene Westen, 2004, 113ff.

46 Colliot-Thélène, A.a.O, 21.

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 179

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


politischen Extensivierung des gemeinschaftlichen Selbstbestimmungsideals oder eine
Konzeption der Demokratie, die dieses Ideal zugunsten eines politischen Liberalismus
aufgibt, dessen zentrales Moment im (kollektiven) Einfordern von individuellen (Frei-
heits-)Rechten besteht. „Je mehr Bedeutung die Figur des Rechtssubjekts, das heißt das
Rechte fordernde Subjekt, für unser Verständnis demokratischer (Staats-)Bürgerschaft
gewinnt, desto mehr verliert die Fiktion der Selbstgesetzgebung an Glaubwürdig-
keit.“47 Es gibt für Colliot-Thélène keinen Wesenskern der Demokratie, der an die
Selbstgesetzgebung gekoppelt ist, sondern einzig und allein die Motive der Freiheit und
Gleichheit, deren Verwirklichung historisch wandelbar ist. Eine Verknüpfung dieser
Ideale mit der Idee der Volkssouveränität ist daher für Colliot-Thélène nicht zwingend
und vor dem Hintergrund einer zunehmenden Unmöglichkeit, sowohl das Volk als auch
die Möglichkeiten der Selbstbestimmung zu eruieren, auch nicht mehr wünschenswert.
„Entgegen der Etymologie und den archaischen Vorstellungen der Demokratie – die zu
einer Zeit gehörten, die die Begriffe der Legitimität und Souveränität nicht kannte – ist
endgültig anzuerkennen, dass allein die Forderung nach Gleichheit der Rechte die ge-
meinschaftszentrierte Logik aufbricht, die das Postulat des souveränen Volkes beinhal-
tet. In ihr liegt der ganze Sinn der modernen Demokratie beschlossen. Die so verstandene
Demokratie setzt keinen demos voraus“.48 Colliot-Thélène setzt der Gemeinschaft der
Volkssouveränität eine ‚Gemeinschaft’ der Gleichen (freien Subjekte) entgegen, eine
Demokratie ohne Volk, die sich auf die potenziell nicht positivierbaren Freiheitsrechte
des Menschen gründet und sich auf den Aufruf stützen, „sich von jeder Bevormundung
zu befreien“.49

Colliot-Thélène rückt damit in der Nähe solcher Ansätze, die ein Fortschreiten von
Gerechtigkeit und demokratischer Rationalität an Einspruchsrechte gegen Formen
nicht-begründbarer und nicht-zustimmungsfähiger Herrschaft binden.50 Das Programm
von Colliot-Thélène bleibt allerdings im Vergleich ungleich schwammiger, weil die von
ihr formulierten, an Kant angelehnten emanzipativen Freiheitsrechte51 in ihrer Gestalt
letztlich sehr nebulös bleiben. Es wird weder deutlich, ob es einen qualitativen Unter-
schied macht, gegen welches Recht und gegen wen mit welchen Gründen eine letztlich
private Freiheitsvorstellung verteidigt werden soll und darf, noch in welchem Verhältnis
diese Freiheitsrechte zueinander stehen und wer inwieweit in die Freiheit des anderen
eingreifen kann. Dass auch dafür zweifelsohne sanktionsfähige Rechtsinstanzen ge-
braucht werden und deren Form kontrafaktisch selbst Produkt von Aushandlungen sein
müsste, blendet Colliot-Thélène aus ihrer Konzeption widerständiger Freiheitsrechte

47 Ebd., 29.
48 Ebd., 195 f.
49 Ebd., 175.
50 Vgl. hierzu etwa Phillipp Pettits contestatory democracy als auch Rainer Forsts Recht auf

Rechtfertigung. Es ist dabei jedoch der zentrale Unterschied zu betonen zwischen dem ato-
mistischen Konzept der Freiheitsrechte bei Colliot-Thélène, sowie dem solipsistischen Wi-
derstandskonzept, das daraus folgt, und der intersubjektiv, demokratisch und moralisch ver-
mittelten Gestalt der Einspruchsrechte bei Forst oder Pettit.

51 Der ideengeschichtliche Bezug auf Kant ist relativ fragwürdig, weil das so formulierte Wi-
derstandsrecht letztlich direkt vom Freiheitsgrundsatz der Vernunft praktisch abgeleitet wird.
Freilich bleibt dabei völlig unbeleuchtet, wie genau sich dieses Freiheitsrecht der Vernunft
mit dem Gebot der Vernunft oder mit dem Vorrang der Rechtsform begründeten Wider-
standsverbot bei Kant vermitteln lässt.

180 Carlos Becker

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


leider aus.52 Ihr anti-aristotelisches Programm entwickelt hier Tendenzen eines Wider-
standssolipsismus, der die Legitimation widerständiger Praxis aus einer privaten Ethik
ableitet und den komplexen Zusammenhang von ‚Bevormundung’, Rechtspflicht und
der Reziprozität gewährter personaler Rechte nicht thematisiert. Es stellt sich somit die
Frage, was eigentlich Inhalt dieser Rechtsansprüche sein könnte – ethische, moralische,
pragmatische Gründe? Es scheint mithin, als würde die Demokratie ohne Volk hier zu
einer Demokratie ohne Politik, wenn sich diese allein auf die Durchsetzung individueller
Rechtsansprüche gegenüber einer als per se autark, vermachtet und elitistisch konzi-
pierten politisch-rechtlichen Sphäre beschränkt. Kollektives Handeln ist bei Colliot-
Thélène folgerichtig keines, dass sich einem demokratischen Zusammenhandeln annä-
hert, sondern reduziert sich auf eine (eventuell gemeinsame) Durchsetzung individueller
Rechte, die zugleich keine feste Struktur haben.53 Diese Problematisierungen überde-
cken freilich in Teilen das zentrale Motiv von Colliot-Thélène, das im Problem der
Exklusivität einer sich über Recht vermittelnden Selbstbestimmungspraxis liegt. Dabei
liegt ihr Fokus entgegen anderer Konzepte transnationaler Bürgerschaft, demoicracy
oder grenzüberschreitender Demokratie- und Rechtsverflechtungen auf dem emanzi-
pativen Potenzial subjektiver Freiheitsrechte. Deren exterritorialer Zuschnitt soll sie
einerseits für eine Überwindung des Ideals der Volks-Souveränität qualifizieren, ande-
rerseits nehmen sie gerade durch diese institutionelle Ortlosigkeit die Form von Men-
schenrechten an, deren revolutionäres Potenzial hier aus einer Idee der Freiheit begrün-
det wird. Während Ranciére die politische Gleichheit und Colliot-Thélène einen letztlich
schwer greifbaren Freiheitsbegriff als Fundamente einer revolutionären Deutung der
Menschenrechte einführen, die die legitimatorische Grundlage einer widerständigen
Praxis gegen politische Ordnungen darstellen sollen, so kulminieren diese beiden Ebe-
nen in Étienne Balibars Neologismus der Gleichfreiheit, der zugleich der Titel seines
neusten Buches ist.

Balibar interessiert ebenso wie Colliot-Thélène die „Antinomie im Herzen der Be-
ziehungen zwischen Staatsbürgerschaft und Demokratie“, deutet diese paradoxalen
Spannung jedoch als „Motor der Transformationen der politischen Institution“.54 Zen-
tral für das permanente Wechselspiel von konstituierender und konstituierter Macht ist
für ihn die Figur des demokratischen Staatsbürgers, auf den der Begriff der Gleichfrei-
heit verweist, weil darin die dialektische Spannung zwischen demokratischer Freiheit
und rechtlicher Gleichheit eingefangen ist. Staatsbürgerschaft trägt in sich das Verspre-
chen auf Gleichfreiheit, das jedoch stets über ihre Konkretisierung hinaustreibt, weil die
Institutionalisierung/Positivierung von Gleichheit und Freiheit immer nur zeitlich, ört-
lich und auf einen bestimmten Personenkreis begrenzt sein kann und damit einen un-
aufhörlichen Prozess der Anerkennungskämpfe um diese Rechte anleitet. „...als Staats-

52 Letztlich wird genau an dieser Stelle die Argumentation zirkulär, weil Colliot-Thélène den
rechtlichen Schutz dieser Freiheitsrechte als allgemeines Interesse voraussetzt, aber keinen
Modus angeben kann, wie eine solche Einigung vollzogen werden kann, ohne das Verfahren
einer demokratischen Selbstbestimmung bemüht werden müssten.

53 Auf die politikwissenschaftlichen und soziologischen Probleme eines solchen Demokratie-
modells will ich hier nicht weiter eingehen. Es lassen sich allerdings deutliche Parallelitäten
zu Abensour und Ranciére diagnostizieren, die auf eine bizarre, an Arendt erinnernde Weise
die Bedeutung politischer Alltagsprobleme zu unterschätzen scheinen.

54 Balibar, A.a.O., 12 f.

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 181

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


bürgerverfassung ist sie gefährdet, sie wird destabilisiert, ja sogar [...] delegitimiert
durch eben die Kraft, die ihr konstituierende Gewalt verleiht [...]: die Fähigkeit oder
Macht zum Aufstand der universalistischen politischen Bewegungen, die danach stre-
ben, noch nicht vorhandene Rechte zu erobern oder bestehende Rechte zu erweitern,
um die Gleichfreiheit in Realität zu überführen“.55 Politische Institutionen ruhen auf
einer spezifischen Verfasstheit der Gleichfreiheit, werden aber zugleich von deren in-
nerem Universalisierungsanspruch beständig bedroht. Im Begriff der Staatsbürgerschaft
taucht somit immer das Andere der verfassten Gleichfreiheit auf, das zugleich auf die
spezifische Leere (Ranciére) oder Metaphysik (Burke) verweist, die den Begriff der
Gleichfreiheit mit dem der Menschenrechte verbindet. Nicht umsonst beschreibt Ba-
libar die Ambivalenz der Gleichfreiheit an anderer Stelle auch als Dialektik von Bürger-
und Menschenrechten. Dieser uneinholbare Teil der Gleichfreiheit ist der Motor für das
unendliche Spiel zwischen Aufstand und Verfassung, zwischen der substanziellen Ein-
friedung der Gleichheit und Freiheit durch ihre rechtliche Institutionalisierung und dem
im positivierten Recht kasernierten moralischen Überschuss der Gleichfreiheit, der auf
seine beständige Extensivierung drängt.56 Das revolutionäre Potenzial der Menschen-
rechte ergibt sich aus dem Status, das uneinholbare Andere der institutionalisierten
Gleichfreiheit (der Staatsbürger) zu sein. Es ist damit bereits im subjektiven Recht selbst
verankert57 und stellt für Balibar den zentralen Antrieb einer demokratischen Praxis dar,
die die Grenzen politischer Ordnungen beständig ins Wanken bringt. Dabei sind zwei
Ebenen auseinanderzuhalten, die auch für die weitere Analyse entscheidend sind: zum
einen hebt Balibar die Spannung zwischen abstrakter und positivierter Gleichfreiheit
hervor, die aus dem moralischen Überschuss der Gleichfreiheit die permanente Poten-
zialität der Rechtstransformation begreifbar macht; zum anderen ist der Begriff der

55 Ebd., 24.
56 Nun wiederholt sich für Balibar diese Spannung im Begriff der sozialen Staatsbürgerschaft,

die er mit der Idee des sozialen Ausgleichs zusammenbringt, die mehr als die bloße Sicherung
des Existenzminimums als „Mechanismus universeller Solidarität“ (Vgl. Ebd. 36; 174ff.) zu
verstehen ist. Dabei sieht er zweifelsohne die Probleme eines solchen Begriffs, der sich im
Kontext des Nationalstaates entwickelt hat und lange Zeit auf die motivationale Bindungskraft
der Nation angewiesen war. Seine Antwort darauf ließt sich ähnlich wie die von Colliot-
Thélène, wenn er die mit dem Begriff der sozialen Staatsbürgerschaft einhergehende Idee des
sozialen Ausgleichs an die Erhebung der sozialen Rechte als Grundrechte knüpft, die zugleich
eine Möglichkeit der Überschreitung der je aktuell verfassten politischen Institutionen mög-
lich macht. Was sich an dieser Stelle noch wie eine Variation der Thesen von Colliot-
Thélène ließt, ändert sich, wenn Balibar die Gefahren einer solchen auf das Erkämpfen sub-
jektiver Rechte reduzierten Idee politischer Emanzipation erkennt. Diese kann umschlagen
in eine neoliberale Verteidigung negativer Freiheitsrechte, die gerade nicht zu einer neuen
und de-nationalisierten Form der Solidarität führt, sondern bloß zu einer politischen Atomi-
sierung und zu einem falsch verstandenen Individualismus (Vgl. ebd., 71).
Leitmotiv der aufständischen Kämpfe muss demnach sein, „einen hybriden politisch Han-
delnden zu erzeugen“(Ebd.), der diese Vereinzelung der politischen Rechtssubjekte auflöst,
ohne dabei selbst substanziell einheitlich zu sein. „Er verkörpert keinen empirisch-transzen-
dentalen Typus (den Arbeiter, den Proletarier, den Kolonisierten oder den Postkolonisierten,
die Frau, den Nomanden...), sondern vereint Unterschiede, bildet sich selbst, indem er sicht-
bare und unsichtbare Grenzen überschreitet“ (Ebd.).

57 Vgl. dazu: Menke, Subjektive Rechte, Zur Paradoxie der Form. In: Bedorf/Röttgers: Das Po-
litische und die Politik, 2010, 159ff.

182 Carlos Becker

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


Gleichfreiheit durch die innere Spannung von demokratischer Freiheit und rechtlicher
Gleichheit gekennzeichnet. Dies offenbart sich am Begriff des demokratischen Staats-
bürgers, der Mitglied einer begrenzten Rechtsgemeinschaft ist und das normative Po-
tenzial ihrer Entgrenzung in sich trägt. Dieser Punkt wird insbesondere für die Diskus-
sion des Habermasianischen Rechtsverständnisses wieder relevant.

Aber haben wir es hier tatsächlich mit einer demokratischen Praxis zu tun? Das, was
Colliot-Thélène und Balibar im Sinn haben, ist ja vorrangig eine Neudeutung der De-
mokratie im Gewand widerständiger Praxis, die sie grundlegend an das Einklagen von
Freiheitsrechten und Rechtsgleichheit knüpfen. Dabei fällt auf, dass nicht nur Wider-
stand und Demokratie hier begrifflich miteinander verwoben werden, sondern dass die
ganze Argumentation der Diskussion um ein Recht auf Widerstand erstaunlich ähnelt.
Genau dies führt freilich dazu, dass das ganze Ausmaß der Legitimationsproblematik
einer demokratischen Praxis deutlich wird, die sich auf dem widerständigen Einklagen
von extra-konstitutionellen Rechten gründen will. Wie etwa verhält sich der subjektive
Freiheits- oder Gleichheitsanspruch gegenüber demokratisch gesetztem Recht und war-
um spielt dies im antinomischen Spiel von Aufstand und Verfassung eigentlich über-
haupt keine Rolle? So interessant die Spannung zwischen menschenrechtlicher Gleich-
heit und Volkssouveränität ist, es rechtfertigt kaum, demokratisch gesetztes Recht und
das mit ihm verbundene Freiheitsversprechen vollständig aus der Analyse herauszu-
streichen. Es nährt vielmehr den Verdacht, dass Balibar und Colliot-Thélène hier glei-
chermaßen einer Lesart anheimfallen, die jegliche Form von Staatlichkeit und Recht als
gleichermaßen exklusiv und oligarchisch betrachten und damit Widerstand für per se
gerechtfertigt halten. Dabei wird Aufstand nicht an demokratische Prinzipien zurück-
gebunden, sondern er beruft sich allein auf individualistische Sprache subjektiver Rech-
te; ebenso wird das so komplexe Verhältnis von Widerstand und Demokratie simplifi-
ziert, wenn emanzipativer Gleichfreiheits-Fortschritt allein im Medium des Aufstandes
gegen existierende Rechtsordnungen gedacht wird. „Die demokratische Staatsbürger-
schaft ist konfliktgeladen oder sie ist nicht“.58

Rechtssetzung wird damit ausschließlich als Sphäre asymmetrischer Herrschaftsaus-
übung begriffen, deren Einfluss durch den Widerstand individueller Freiheitsrechte ge-
brochen werden muss, da Recht prinzipiell oligarchische Strukturen ausbildet und im-
mer in einer Herrschaft über jemanden endet. Recht ist in dieser Perspektive nie neutral,
die Verwirklichung von Freiheit vollzieht sich folglich nicht mehr im, sondern gegen
das Recht.59 Konsequenterweise spielt damit für die normative Bewertung politischer
Praxis die Genese des Rechts auch keine Rolle mehr. Aus diesem Grund ist Widerstand
auch gegen demokratisch gesetztes Recht legitim, selbst wenn sich Widerstand als de-
zidiert rechtsbrechender Ungehorsam realisiert, also gegen eine Idee demokratischer
Freiheit gerichtet ist. Die private Autonomie der Rechtssubjekte wird hier folglich der
öffentlichen Autonomie (Heteronomie) demokratischer Rechtsproduktion entgegenge-
stellt. Im Zentrum steht damit ein normativer Individualismus, der an die libertäre Tra-
dition personaler Schutzrechte anknüpft, die das private Treiben der Menschen vor dem
Zugriff des Staates schützen will, der als per se unfähig beschrieben wird, eine kollektive

58 Ebd., 236.
59 Vgl. dazu ebenfalls paradigmatisch. Loick, Kritik der Souveränität, Frankfurt 2011.

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 183

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


Idee der Freiheit zu verwirklichen.60 Die AutorInnen gehen allerdings noch einen Schritt
weiter, wenn genau dieser im subjektiven Recht verankerte Widerstand nun die demo-
kratische Praxis selbst darstellen soll. Die Legitimationsgrundlage einer solchen wider-
ständigen Demokratie bleibt jedoch mehr als zweifelhaft, wenn das Ziel des Wider-
stands, nämlich ein institutionalisiertes Rechtssystem mit (begründeten) Rechtspflich-
ten, nicht in legitimatorische Reflexion mitaufgenommen wird. Das gilt insbesondere
dann, wenn die Grundlage widerständiger Praxis wie bei Colliot-Thélène eine privatis-
tische Freiheitskonzeption ist, die in ihrer Struktur der individualethischen Argumen-
tation eines Henry David Thoreau gleicht und zu Recht von Robin Celikates (und auch
Hannah Arendt) als ‚ethischer Absolutismus’ beschrieben wird. Genau an dieser Stelle
unterscheidet sich freilich der Egalitarismus von Balibar und Ranciére von dem indi-
vidualistischen Liberalismus Colliot-Thélènes. Politische (Rechts-)Gleichheit (oder
Gleichfreit) ist allein begrifflich an ein Kollektiv gebunden und funktioniert nur in Re-
lation zu anderen. In Frage steht damit immer, wer warum unter einen bestimmten Be-
griff der Gleichheit fällt. Gleichheit ist allein aus diesem Grund ein zutiefst politischer
Begriff. Natürlich trifft das auch auf den Begriff der Freiheit zu, doch in der letztlich
solipsistischen Ausführung der Freiheitsrechte bei Colliot-Thélène, die den (demokra-
tischen) Aushandlungsprozess der wechselseitigen Gewährung von Freiheit nicht be-
trachtet, liegt die Gefahr verborgen, ein zutiefst unpolitisches, da privates Einklagen
von personalen Rechten zur Grundlage der demokratischen Praxis selbst zu erheben
(das gilt auch dann, wenn Colliot-Thélène diese Freiheitsrechte allen Menschen glei-
chermaßen zuerkennt). Ein solches ethisches Programm widerständiger Freiheitsrechte
lässt sich mit dem demokratischen Gedanken einfach nicht zusammendenken, denn
dieser gründet sich ja nicht allein – wie sie meint – auf den Kategorien der Freiheit und
Gleichheit, sondern zugleich auf der Idee einer (wie auch immer realisierten) kollektiv-
kooperativen Regelung und Bestimmung gemeinsamer Belange. Wenn demnach ein
Begriff für diese emanzipative politische Praxis zu suchen wäre, dann würde sich be-
sonders einer dafür eignen: Widerstand (statt Demokratie).

Recht, Demokratie und Widerstand – demokratietheoretische Korrek-
turversuche

Im Durchgang durch die beiden hier exemplarisch behandelten Theoriestränge offen-
baren sich die komplementären Probleme, in die sie sich beim Versuch verwickeln, eine
Neufundierung demokratischer Praxis vorzunehmen. So richtig ihre zeitdiagnostischen
Einsichten scheinen, so problematisch sind die demokratie- und rechtstheoretischen
Schlussfolgerungen, die sie daraus ziehen. Denn beide Modelle neigen zu wechselsei-
tigen Vereinseitigungen, in der entweder eine radikale Idee widerständiger Volkssou-
veränität gegen dessen rechtliche Verstetigung gedacht wird – Volkssouveränität voll-

IV.

60 Wie gesehen, unterscheiden sich Colliot-Thélène und Balibar an dieser Stelle, wenn nämlich
Balibar deutlich erkennt, dass eine solche Konzeption von Freiheit nur allzu schnell der Logik
einer neoliberalen Freiheitsdogmatik verfällt, weil sie kein Konzept einer gemeinsamen, so-
zialen Freiheit mehr liefern kann. Vgl. dazu auch: Habermas, Naturrecht und Revolution, in:
Ders. (Hrsg.), Theorie und Praxis, 1978.

184 Carlos Becker

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


zieht sich bei Abensour dezidiert als rechtsfreie und nicht verfahrensgeleitete Praxis –
oder das widerständige Einklagen von subjektiven (Freiheits-)Rechten von der kollek-
tiv-demokratischen Selbstbestimmung getrennt wird. Denkt sich die eine Seite die De-
mokratie ohne Recht, begreift die andere das Recht ohne Demokratie. Eine normative
Theorie sowohl der demokratischen als auch widerständigen Praxis kommt allerdings
– das haben nicht zuletzt die obigen Ausführungen gezeigt – ohne eine verbindenden
Perspektive auf Recht und Demokratie nicht aus. Dies soll im Rückgriff auf Jürgen
Habermas verdeutlicht werden, der vielleicht mit der größten Konsequenz versucht, den
gleichursprünglichen Zusammenhang von Recht, Rechten und Demokratie zu begrün-
den und in eine Theorie demokratischer Verfahrensrationalität einzubetten. Die Rezi-
prozität demokratischer Rechtsetzung und rechtlich-verfahrensgeleiteter Volkssouve-
ränität kann dabei erstens gegen die normative Vereinseitigung von Recht oder Demo-
kratie ins Feld geführt werden und damit zweitens evaluative Aussagen über die Legi-
timationskraft einer demokratischen Praxis tätigen, die vorrangig als Widerstand gegen
gesetztes Recht verstanden wird.

Dabei ist für Habermas zunächst entscheidend, dass mit der Überwindung substan-
zieller Sittlichkeitsvorstellungen sowohl eine Umstellung vom klassischen Naturrecht
zum positiven Recht als auch eine Transformation metaphysischer in post-konventio-
nelle Moralkonzepte möglich wurde. Recht und Moral differenzieren sich nicht nur
theoretisch, wie praktisch als eigenständige Sphären heraus, sondern treten in einem
zweiten Schritt nebeneinander, weil sie sich gleichermaßen den Begründungspflichten
einer diskursiv verflüssigten Vernunft unterwerfen müssen. Das ist insbesondere für
vertragstheoretische Erbe der Widerstandsrechte von Belang, weil die Legeshierarchie
zwischen einem außerweltlichem Recht der Moral und dem positivierten Recht einer
politischen Ordnung sich vor dem Hintergrund eines prozeduralen Moralverständnisses
als obsolet erweist. Durch das faktische Nebeneinandertreten von Recht und Moral kann
deren Verhältnis nicht mehr als platonische Spiegelung von Idee und Wirklichkeit ge-
deutet werden, es überwindet vielmehr „die Vorstellung der Legeshierarchie“, die „der
Welt des vormodernen Rechts“61 entlehnt ist. Die Moral wird ebenso wie das Recht an
die diskursiven Prozesse zurückgebunden und verliert damit seine übergeordnete Stel-
lung gegenüber dem Recht. Praktiken des Widerstands gehen damit in den freiheitlichen
Prozessen einer deliberativen Demokratie auf, die idealerweise eine Rechtssetzung an-
leitet, gegen die Widerstand nicht mehr notwendig ist, weil sie zugleich Ausdruck einer
selbstbestimmten Freiheit des Volkes ist. Daraus ergibt sich ein unbedingter normativer
Vorrang der Demokratie vor dem Widerstand, weil es keine außer-diskursiven Gründe
der Moral mehr gibt, auf die sich der Widerstand berufen könnte.62 Genau gegen diesen
Einspruch einer post-metaphysischen Demokratie- und Rechtstheorie müssen sich nun
die obigen Ansätze beweisen, weil sie letztlich eine Argumentation bemühen, die an die
ideengeschichtlich bekannte Problematik eines moralisch legitimierten Rechts auf Wi-
derstand erinnern.

61 Habermas, Faktizität und Geltung, Frankfurt 1992, 137.
62 Genau diesen Punkt macht Ingeborg Maus im Rückgriff auf Kant und Rousseau stark. Glei-

ches ergibt sich auch für Habermas aus seinem Rechts- und Demokratieverständnis. Vgl. I
Maus, Über Volkssouveränität, 2011, 187ff.

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 185

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


Die diskursive Verankerung der Recht- und Moralbegründung bei Habermas schließt
nun ein unauflösbares Band auch zwischen Demokratie und Recht. Demokratizität, die
an die normativen Anforderungen deliberativer Prozeduren gebunden ist, wird zur
Grundbedingung legaler Rechtssetzung, die eine soziale wie moralische Gültigkeit und
Geltung des Rechts ermöglicht. Demokratische Institutionen sind dabei auf sowohl ein
Set reziprok zuerkannter personaler (Teilhabe-)Rechte als auch ein Rechtssystem an-
gewiesen, in dem sich der demokratische Wille als sanktionsfähiges Recht ausbuchsta-
biert und auch einen strategischen Umgang der Rechtsgenossen untereinander möglich
macht. Diese untrennbare Verknüpfung von Recht und Demokratie findet sich in der
These der Gleichursprünglichkeit von Volkssouveränität und Menschenrechten bzw. in
der zirkulären Verwiesenheit von privater und öffentlicher Autonomie wieder. Damit
sind zugleich zwei Dimensionen benannt, die sich paradigmatisch in den obigen An-
sätzen wiederspiegeln: Weder lassen sich legitime wie epistemisch adäquate (Frei-
heits-)Rechte der Person oder Vernunftrechte ohne das Prinzip der Demokratie begrün-
den, noch lässt sich eine Demokratie ohne die Garantien personaler Rechte und den
Apparat kodifizierter Rechte denken. Während Habermas zum einen feststellt, das le-
gale und legitime Rechtssetzung nur durch eine demokratische Verfahrensrationalität
zu haben ist, die gleichursprünglich Verwirklichungsbedingung demokratischer Frei-
heit ist, hält er zum anderen fest, dass auch die sich in subjektiven Rechten manifestierte
private Autonomie zirkulär mit der demokratischen Idee öffentlicher Autonomie ver-
woben ist, weil auch personale Rechte post-metaphysisch nur dann legitimerweise Gel-
tung beanspruchen dürfen, wenn alle Rechtsinhaber über deren Gestalt demokratisch
mitentschieden haben. Für Habermas macht es folglich aus normativer Perspektive
überhaupt keinen Sinn, subjektive Rechte gegen die Idee demokratischer Selbstbestim-
mung zu wenden oder einen demokratischen Praxisbegriff ohne das Recht zu denken.

Es wird freilich dort interessant, wo sich die zeitdiagnostischen Schlussfolgerungen
von Habermas und den oben genannten AutorInnen gleichen. Auch wenn Habermas
allzu oft ein idealistisches Demokratie- und Rechtsverständnis vorgeworfen wurde, ist
er sich im Klaren darüber, dass sich eine abschließende Harmonisierung von Demokratie
und Recht faktisch kaum erreichen lässt und damit der unbedingte Geltungsanspruch
des Rechts zumindest soziologisch prekär bleibt. Das Spannungsverhältnis zwischen
der Faktizität und Geltung des Rechts wird bei Habermas nun mehrdimensional disku-
tiert.63 Für die hiesige Fragestellung sind zwei Elemente zentral: zum einen erkennt
Habermas zwischen der Legitimität und der positivierten Struktur des Rechts eine
Spannung, die das Recht zumindest tendenziell über sich selbst hinaustreibt; zum an-
deren wird die spannungsvolle Janusköpfigkeit des Rechts in den beiden Dimensionen
von Rechtssetzung und Rechtsdurchsetzung, von sich in Recht verwirklichender (kom-

63 Sowohl auf der Ebene der Rechtssetzung, Rechtsdurchsetzung und Institutionalisierung des
Rechts als auch auf der Ebene der demokratischen Praxis kann für Habermas die Spannung
zwischen Faktizität und Geltung nachgewiesen werden. Dabei wird die normative Geltung
aus den faktischen Institutionen intern rekonstruiert und treibt die Überschreitung der Fakti-
zität normativ von innen her an. Das ist der entscheidende Kniff der intern-rekonstruktiven
Rechtskritik von Habermas, die methodisch damit der Theorie des kommunikativen Handels
folgt. Vgl. insb. Habermas, Faktizität und Geltung, Frankfurt 1992, Kap. III-VI.; sowie wei-
tergehend: Ders., Diskursethik – Notizen zu einem Begründungsprogramm. In: Ders., Mo-
ralbewußtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt a.M. 1983, 53-125.

186 Carlos Becker

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


munikativ-demokratischer) Freiheit und dem durch Recht (strategisch-exekutiv) aus-
geübten Zwang hervorgehoben. Während ersteres in Teilen auf die Spannung zwischen
demokratischer Praxis und institutionalisiertem Recht hinweist, bezieht sich letzteres
auf den Unterschied zwischen einem gesellschafts- und einem herrschaftsvertraglichen
Rechtsverständnis, das die Freiheitsidee von der Sanktionsgewalt des Rechts differen-
ziert. Diese Klärung ist nun deshalb so wichtig, weil damit freilich genau die Aspekte
beschrieben werden, die sich einerseits bei Abensour (und Maus) und deren überposi-
tiven Verständnis der Volkssouveränität, andererseits bei Balibar, Colliot-Thélène und
Ranciére und deren herrschaftstheoretischen Verständnis des Rechts wiederfinden las-
sen. Es stellt sich folgerichtig die Frage, ob entweder die obigen AutorInnen einfach
von falschen normativen Prämissen ausgehen, wenn subjektive Rechte gegen die de-
mokratischen Rechtssetzungspraxis oder die demokratische Praxis gegen ihre Institu-
tionalisierung gedacht werden, oder ob sie tatsächlich zu einer Widerlegung, Erweite-
rung oder zumindest theoretischen Schärfung eines deliberativen Rechts- und Demo-
kratiemodells beitragen können.

Ausblicke auf ein reformuliertes Verständnis von Demokratie und Wi-
derstand

Es sind aus meiner Sicht zwei zentrale Aspekte, die sich durch die Konfrontation der
vorgestellten Positionen der französischen Politischen Theorie mit der deliberativen
Demokratietheorie von Habermas als produktive Problematisierungen herauskristalli-
sieren lassen. Was sich auf der einen Seite (a) als Aktualitäts- oder Responsivitätspro-
blem des Rechts beschreiben lässt, kann auf der anderen Seite (b) als Exklusions- oder
Grenzproblem der Demokratie verstanden werden.

Zu a): Der zentrale Vorwurf, der sowohl von post-marxistischer wie poststruktura-
listischer Seite gegenüber einer im weitesten Sinne liberalen Rechtskonzeption formu-
liert wird, bezieht sich auf deren ideologische Struktur. Das gilt auf zweierlei Weise:
erstens, weil dem Recht eine (konsensuale) Neutralität zugesprochen wird, die dessen
machtvermittelten Herrschaftsaspekt ideologisch überdeckt; zweitens, weil daraus ein
Beständigkeitscredo des Rechts abgeleitet wird, das sich etwa in Verfassungen als un-
angreifbare, weil vernünftig-allgemeine Institution schützenswerter gemeinsamer Frei-
heit verstanden wird; damit aber gleichsam ideologisch dem politischen Einspruch ent-
zogen scheint. Dieser Vorwurf trifft auf Habermas nur bedingt zu, weil die moralische
Legitimation des Rechts hier prozedural an den demokratischen Prozess gebunden ist.
Doch auch bei Habermas finden sich Tendenzen, Recht und Verfassung gegenüber dem
demokratischen Einspruch praktischer Volkssouveränität zu bevorteilen.64 Mal muss
der demokratische Zustimmungsprozess innerhalb einer etablierten Verfassungsdemo-
kratie rückwirkend vollzogen werden, mal soll die demokratische Willensbildung einer
exekutiven Rechtsproduktion (etwa der EU) nachwachsen. Was zeitdiagnostisch und
politstrategisch verständlich scheint, hat jedoch gravierende Auswirkungen. Wenn
Recht nämlich gegenüber der demokratischen Praxis sowohl zeitlich als auch praktisch
in ein asymmetrisches Verhältnis gerät, dann lässt sich aus dieser Spreizung von der

V.

64 Vgl. dazu: Maus, Über Volkssouveränität, A.a.O., 212ff.

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 187

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


Faktizität des Rechts und der (fiktional) nachholenden demokratischen Legitimierung
eine Idee des Widerstands gegen dieses Recht im Namen einer radikal-republikanischen
Praxis durchaus legitimieren. Auch die diskursive Einsicht in die Vernünftigkeit eines
Rechtekatalogs ersetzt nicht die Legitimationskraft tatsächlicher Zustimmung, so dass
die Geltungskraft eines nicht von allen Rechtsadressaten auch auktorial gesetzten Rechts
zumindest insofern eingeschränkt bleibt, als man ihr eine Vernünftigkeit unterstellt, die
doch eigentlich nur durch die demokratische Praxis selbst eruiert werden kann.65 Ob
nun eine nachholende zivilgesellschaftlich-deliberative Legitimierung dieses Defizit der
demokratischen Responsivität aufwiegen kann, bleibt zu bezweifeln; vor allem bleibt
sie vor dem Hintergrund auch der eigenen theoretischen Prämissen moralisch prekär.
Genau diese hier exemplarisch angedeutete Problematik der Abschottung des Rechts
vor dem demokratischen Zugriff, die mit einer prospektiven Legitimitätserwartung des
Rechts einhergeht, könnte – bei allen Problemen – von Abensour gegen über Haber-
mas geltend gemacht werden und auf gewisse Restbestände eines vernunftrechtlichen
Liberalismus bei Habermas hinweisen. Das wäre gleichzeitig der Ort einer widerstän-
digen Volkssouveränität, die sich gegen eine falsche Verobjektivierung ihrer selbst zu
Wehr setzt und auf Reibungswiderstände im Zirkel von Volkssouveränität und (Men-
schen-)Rechten aufmerksam macht. Recht kann auch bei Habermas nur dann eine
Sphäre der Freiheit sein, wenn es wirklich responsiv gegenüber den aktuellen, minori-
tären und agonalen Einsprüchen einer demokratischen Bürgerschaft ist. Nichtdestotrotz
überdeckt das freilich nicht, dass Abensour letztlich wie Balibar, Colloiot-Thélène und
Ranciére einem Rechtsverständnis aufsitzen, das „feudal“ (Maus) oder „vormodern“
(Habermas) in dem Sinne ist, als es das Recht allein als Herrschaft deuten kann und
nicht fähig ist, die Doppelbödigkeit des Recht von Zwang und Freiheit analytisch zu
verarbeiten. Die Inklusion jener zweiten gesellschaftsvertraglichen Dimension des
Rechts wäre allerdings die Voraussetzung zu einem tieferen Verständnis einer wider-
ständigen Demokratie und ihrer Grenzen.

Zu b): Komplementär zu den diagnostizierten Reibungswiderständen im Zirkel von
Demokratie und Recht weist die obige Interpretation subjektiver Rechte auf die interne
Spannung im Zirkel von privater und öffentlicher Autonomie hin, die zugleich genau
jene gesellschaftsvertragliche Dimension tangiert. Aus der Spreizung von Rechtsauto-
ren und Rechtsadressaten – etwa über die selektive Zuerkennung politischer Teilhabe-
rechte oder durch die Betroffenheit von Rechtsentscheidungen ohne Möglichkeit auf
diese auf rechtlich gesichertem Wege Einfluss zu nehmen – kann eine Problematik
rechtlicher Exklusivität erschlossen werden, die auch ein harmonisiertes Rechts- und
Demokratieverständnis nicht in Gänze lösen kann. Zentral ist dafür eine Kategorie der
politischen Rechtsgleichheit, wie sie von Balibar und Ranciére betont wird, die sich
nicht zuletzt in der Gleichheit politischer Teilhabe ausdrückt. Zwar wird auch hier nicht
klar, warum Rechtsgleichheit nur über den individuellen Einspruch subjektiver Rechte

65 Letztlich lässt sich dies auch durch die unhintergehbare Beziehung von deliberativer Ver-
nünftigkeit und demokratischen Verfahren begründen. Auch wenn die Verfassung im besten
Sinne die Interessen aller widerspiegeln sollte, kann allein die demokratische Praxis dieses
Interesse auch praktisch herstellen. Alle Versuche, diese Praxis zu umgehen oder einzu-
schränken, müssen somit mit einem Legitimationsdefizit des Rechts einhergehen, das zu-
gleich einen aus den demokratischen Teilhaberechten abgeleiteten Widerstand legitim er-
scheinen lässt.

188 Carlos Becker

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


hergestellt werden soll und nicht über die demokratische Programmierung von Recht
erreicht werden kann. Warum sollte sich die oligarchische und exklusive Struktur po-
litischer Ordnungen nicht viel besser durch eine radikal egalitäre und freiheitliche Praxis
der Demokratie überwinden lassen, die zugleich einen rechtlichen Zusammenhang so
ausgestaltet, dass Widerstand dagegen gar nicht mehr notwendig ist? Damit sind zwei
Ebenen angesprochen, die zum einen die Verwirklichung politischer Gleichheit im In-
neren einer politischen Ordnung, zum anderen deren Grenzen betreffen. Steht ersteres
im Fokus, muss sich eine Theorie widerständiger Demokratie dem Verdacht aussetzen,
entweder allein aus modischen Gründen widerständige Praktiken normativ auszuzeich-
nen oder die freiheits- und gleichheitsverbürgende Kraft des Rechts im Ganzen aufge-
geben zu haben. Sollte sich das Recht aber demgegenüber – wie etwa bei Habermas –
als (immer prekäres, aber dennoch normativ gültiges) Produkt demokratischer Frei-
heitspraktiken begreifen lassen, wäre Widerstand im Anschluss an die Debatten um den
zivilen Ungehorsam nur legitim (oder rational), sollten sich die demokratischen Proze-
duren tatsächlich als unfähig oder unwillig erweisen, die Gleichheits- und Freiheitsan-
sprüche sowie Mitbestimmungswünsche ihrer Bürger durchzusetzen.66 Widerstand
würde sich folglich in der Binnenperspektive demokratischer Ordnungen allein durch
strukturelle Verhinderungen der demokratischen Selbstverwirklichungspraxis legiti-
mieren; etwa durch den Entzug gleicher Teilhaberechte. Herausfordernder auch für de-
liberative Demokratietheorie ist freilich der zweite Aspekt, der die Kategorie der Gleich-
heit mit dem revolutionären Kern der Menschenrechte verbindet und auf die Problematik
exklusiver Rechtsordnungen aufmerksam macht. Hier ließe sich tatsächlich auf ein et-
waiges Widerstandsrecht hindeuten, das sich nicht Gänze durch ein radikales Verständ-
nis und den unbedingten Vorrang der Demokratie absorbiert werden kann

Auch demokratische Ordnungen stellen begrenzte Ordnungen dar, die an ihren Rän-
dern Ansprüche entstehen lassen, die durch eine verfasste Demokratie nicht mehr kom-
plikationslos verarbeitet werden können. Rechtsansprüche auf Gleichheit gründen sich
nun nach dem Verständnis von Balibar und Ranciére auf ein uneinholbares Verspre-
chen, das die Grenzen des Gemeinwesens überschreitet, gerade weil sie durch jene un-
einlösbare Leere gekennzeichnet sind, die ihre Verwirklichung unmöglich machen.
Zwar können sich auch diese Rechtsansprüche auf demokratisch-öffentlichem Wege
äußern und müssen sich nicht per se die Form widerständiger Praxis annehmen, doch
werden sie von jenen formuliert, die keinen geregelten Zugang zu den demokratischen
Prozeduren und gleichen Teilhaberechten besitzen. Diese rechtliche Exklusivität wird
nun dann relevant, wenn Personen erstens von Rechtsentscheidungen (eines Landes)
betroffen sind, an deren Rechtssetzung (allein rechtlich) nicht teilhaben können, oder
zweitens überhaupt keinen Status als Rechtssubjekt besitzen. Auch Habermas definiert
als Grundlage des Zirkels von Demokratie und Recht eine basale Kategorie des Rechts-
subjekts, als welches sich Menschen wechselseitig wahrnehmen müssen. Das „nackte
Leben“ (Agamben) der sans-papiers, das hinter dem Status des Rechtssubjekts lauert,
kann nun ebenso zur Grundlage einer Neudeutung des Widerstandsrechts werden, wie
das ungleiche Deckungsverhältnis der Trias von Rechtsautoren, Rechtsadressaten und
Betroffenen. Steht auf der einen Seite das extern formulierte Bedürfnis überhaupt Mit-

66 Vgl. dazu nochmals die Formulierungen eines demokratietheoretisch reformulierten Anar-
chismus in Fn. 17.

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 189

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165


glied einer Rechtsgemeinschaft sein zu dürfen – darin könnte man ein (Widerstands)-
„Recht, Rechte zu haben“ (Arendt) begreifen –, findet sich auf der anderen der ebenfalls
extern formulierte Anspruch auf ein gleiches Recht auf Mitbestimmung, das sich aus
der Betroffenheit von unzugänglichen Rechtsentscheidungen ableitet. Ein solches Ver-
ständnis der Gleichheit kratzt nun an den Grenzen demokratischer Selbstbestimmungs-
komplexe und könnte zugleich Grundlage einer demokratietheoretisch reformulierten
Neudeutung des Rechts auf Widerstand sein, das weder zurückfällt in eine natur- oder
vernunftrechtliche Legeshierarchie noch zu einer weiteren Verwirrung des komplexen
Verhältnisses von Demokratie und Widerstand beiträgt. Widerstand wäre vielmehr be-
grenzt auf einerseits die externen Ansprüche derjenigen, die sowohl rechtlich als auch
partizipatorisch außerhalb einer sie betreffenden demokratischen Rechtsordnung ste-
hen, andererseits auf jene Momente, in denen demokratische Ordnungen sich als unfähig
oder unwillig erweisen, gleiche Beteiligungsmöglichkeiten zu verwirklichen. Das er-
weist sich wiederum als anschlussfähig auch an ein republikanisches Verständnis wi-
derständiger Demokratie. Nur in diesem Sinne lässt sich Widerstand als demokratische
Praxis bezeichnen, weil es um die Verwirklichung von Demokratie und Gleichheit geht
und Demokratie weiterhin als kollektive Praxis gedacht wird, auf deren Ermöglichung
allein die individuellen Widerstandsrechte ausgerichtet sind. Das heißt aber auch, dass
sich einerseits individuelle Widerstandspraktiken, vor allem wenn sie sich in Formen
rechtsbrechenden Ungehorsams manifestieren, nicht ohne gravierende Einschränkun-
gen als demokratische Praxis beschreiben lassen; andererseits wird damit der normative
Vorrang der Demokratie (als verfahrensgeleitete und/oder gleiche Freiheiten sichernde
Praxis kollektiver Selbstbestimmung) untermauert und dem normativen Einspruch wi-
derständiger Praktiken auch vor dem Hintergrund einer immer möglichen (oder auch
faktischen) Machtinfizierung politischer Strukturen ein komplexes Gefüge von privater
und öffentlicher Autonomie entgegengehalten. Genau diese komplexe Begründung de-
mokratischer Freiheit (auch im und durchs Recht) scheint allerdings in den aktuellen
Debatten der (französischen) Politischen Theorie oftmals zugunsten einer schwammi-
gen Widerstandskategorie aufgegeben zu werden und verwischt die normativen Anfor-
derungen der demokratischen Praxis selbst.

190 Carlos Becker

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:49:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

