Carlos Becker

Gegen das Recht oder gegen das Volk?*

Zum spannungsvollen Verhéltnis von Demokratie und Widerstand in der
aktuellen franzdsischen Politischen Theorie

,,Jeder Diskurs iiber den Begriff der Demokratie wird heute durch eine ihm einge-
schriebene Mehrdeutigkeit verfilscht, die jeden, der dieses Wort gebraucht, dazu
verdammt, mif3verstanden zu werden. Wovon spricht man, wenn man von Demokratie
spricht? Welcher Logik gehorcht dieser Begriff iiberhaupt? “ (Giorgio Agamben)"

Summary

In the French Political Philosophy, against the background of current theories of de-
mocracy and referring to the current tense situation experienced by democracies due
to socio-economic and political issues, a comprehensive critique of the form and theory
of liberal constitutional democracies is unfolding in which resistive/activist practices
are increasingly taking on a normative character of a future radical democracy, it is
therefore not surprising that this is gaining resonance also in the German debate. The
reciprocal decoupling of democracy and the rule of law is of interest for the current
discussion, the coherencies of which, as a counter-design to liberal theories of demo-
cracy, are to be blown up systematically in order to advance to a new interpretation of
democratic practice. These conceptions of "resistive/activist democracy", however, also
end up having enormous problems of its own. By way of example, these are to be depicted
in two current positions: on the one hand the radical republican understanding of po-
pular sovereignty by Abensour, and on the other hand, the radical liberal defence of
subjective freedom rights against the concept of people's sovereignty as represented by
Colliot-Thélene, Balibar and Ranciére. Both positions recognize in a complementary
manner resistive/activist law violations (of the people or of a legal subject) as future
forms of emancipatory democracy, but both, however, underestimate, in the face of
democratic legislation, its normative promise to protect and defend democracy against
law-breaking resistance. A critique of both the premature differentiation of law and
democracy, as well as a parallelization of democracy and resistance, can be done in a
particularly profitable way by recourse to deliberative democratic theory of Habermas.
Therefore, this discussion needs to be held now because it can throw light on a model

* Carlos Becker ist wissenschaftlicher Mitarbeiter und Doktorand am Institut fiir
Politkwissenschaft (Politische Theorie) der Goethe Universitéit Frankfurt am Main.

1 Der vorliegende Aufsatz ist die ausgearbeitete Fassung eines Vortrages, den ich auf Konferenz
,,Praktiken der Kritik* am Exellenzcluster Normative Orders im Nov 2013 gehalten habe. Ich
danke allen Beteiligten und Verantwortlichen — vor allem Jonas Heller und David Roth-Isigkeit
— fiir die produktiven Gespréache wéhrend und nach der Tagung, von denen dieser Aufsatz sehr
profitiert hat. Agamben, et al. Demokratie?, Frankfurt a.M. 2012.

[ ‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

166 Carlos Becker

of resistive/activist democracy not only about the (moral) demands of resistive/activist
practice but also to remain true to rule of law (such) as (in) institutional freedom, but
also simultaneously to draw criticism on themselves because of this position. As will be
seen, the above positions run into serious difficulty, but at the same time can challenge
this again themselves after having gone through the process of reformulating democratic
theory and by clarifying the requirements of the deliberative theory of democracy by,
one hand, to refer to, at least in hints, the systematic limits of democratic practice
through the constitution and, on the other hand, the right to resist based on a newly
Sformulated theory of democracy. The aim of the article is also justified in bringing this
across.

Résume

Dans le contexte des théories modernes de la démocratie, la philosophie politique
frangaise vient de voir naitre en son sein, en regard des tensions socio-économiques et
politiques qui secouent les démocraties actuelles, une critique générale a l’encontre de
la forme et de la théorie des démocraties constitutionnelles libérales. Cette critique met
de plus en plus en exergue, normativement parlant, des pratiques résistantes en tant
qu ’éléments d 'une future démocratie radicale et fait aussi de plus en plus parler d’elle
dans les débats en Allemagne. Ici, ¢’est la désolidarisation mutuelle de la démocratie
et du droit qui revét le plus grand intérét a cet égard. Contrairement a ce que pronent
précisément les théories libérales de la démocratie, le rapport qui les unit doit étre
rompu methodiquement si [’on souhaite progresser vers une réinterprétation de la pra-
tique démocratique. Ces conceptions de «démocratie résistantey s’empétrent toutefois
elles-mémes dans des problémes de taille. Deux positions actuelles seront avancées pour
illustrer ces propos: d’une part, l'interprétation radicalo-républicaine de la souverai-
neté populaire selon Abensour, et de ’autre la défense radicalo-libérale de libertés
fondamentales subjectives face au concept de souveraineté populaire chez Colliot-
Thélene, Balibar et Ranciere. Ces deux positions reconnaissent de maniere complémen-
taire que les actes résistants qui outrepassent le droit (commis par le peuple/le sujet
Jjuridique) constituent les futures formes de la démocratie émancipatrice, mais occultent
toutes deux, compte tenu précisément de la législation démocratique, son caractére
nécessairement normatif, face auquel cette résistance contre le droit doit précisement
se défendre. L’ application de la théorie de la démocratie délibérative de Habermas
permet de critiquer de maniere particulierement clairvoyante tant la différenciation
précipitée du droit et de la démocratie qu 'une mise en paralléle de la démocratie et de
la résistance. Cette discussion doit avoir lieu maintenant, précisément parce qu’elle
peut non seulement expliquer ’apparition d’'un modeéle de démocratie résistante grdce
a lexigence (morale) d’une pratique résistante tout en s’en tenant au droit en tant
qu’institution des libertés, mais aussi parce que par cette position, elle tombe elle-méme,
en quelque sorte, dans le champ de la critique. L’article montrera que les positions
susvisées sont certes confrontées a des problemes majeurs, mais qu elles peuvent d 'une
certaine maniere les affronter elles-mémes, moyennant une reformulation et une expli-
cation des théories de la démocratie a I’aide des exigences de la théorie de la démocratie
delibérative, en renvoyant d’une part aux limites systématiques posées par la Consti-

[ ‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 167

tution a la pratique démocratique et d’autre part a la reformulation, dans la théorie de
la démocratie, du droit a la résistance, ne fiit-ce que par des allusions. C’est également
ce message qui fait ’objet de [’article.

1. Einleitung

Die westlichen Demokratien stehen vor gewaltigen Aufgaben, die nicht allein mit ma-
roden Staatshaushalten, einer zunehmenden sozialen Spaltung oder den Herausforde-
rungen eines permanent krisenhaften Kapitalismus zusammenhingen.? Sie sehen sich
ebenso mit der wachsenden Interdependenz von Nationalstaaten konfrontiert, die sich
6konomisch und politisch in einem nie dagewesenen Grad wechselseitig durchdringen.
Was auf der einen Seite zu mehr Sicherheit und Freiheit fiihrt, wird auf der anderen Seite
als Verlust politischer Steuerungsfahigkeit begriffen, der nicht selten einen wachsenden
Verdruss iiber die Gestalt und Zukunft demokratischer Institutionen zur Folge hat. Es
sind dabei nicht nur jene innerhalb der Post-Demokratie-Debatte akzentuierten Abhén-
gigkeiten von 6konomischen Zwéngen und medialem Druck, sondern auch die aufbre-
chenden Grenzen nationalstaatlich verfasster Demokratien, die das klassische Modell
der demokratischen Selbstbestimmung vor eine harte Probe stellen. Zum einen steht in
Frage, ob die institutionellen Grundlagen liberaler Représentations- und Verfassungs-
demokratien addquate Arrangements fiir ein gesteigertes Bediirfnis nach Beteiligung
und Mitwirkung sind; zum anderen resultiert aus der Transnationalisierung politischer,
O6konomischer und rechtlicher Strukturen eine umfassende Unsicherheit dariiber, ob und
wie die Grenzen demokratischer Gemeinwesen zu bestimmen sind und welche Gestalt
die Prozeduren der Rechtssetzung in Zukunft haben sollen.

Wie auch immer diese Fragen beantwortet werden, so gleichen sich die meisten de-
mokratietheoretischen Ansétze sich nun trotz ihrer Verschiedenheiten — wie etwa am

2 Vgl. zur 6konomisch brisanten Lage westlicher Demokratien: Streeck, Die vertagte Krise des
Kapitalismus, Berlin 2013.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

168 Carlos Becker

Beispiel der EU? — in einer Hinsicht: sie halten zum einen am normativen Ideal einer
kollektiven demokratischen Selbstbestimmung fest, zum anderen griinden sie dies auf
die Vorstellung einer im Medium der Rechtssetzung und durch das Medium des Rechts
geschiitzten Willensbildung und -durchsetzung. Demokratie wird damit bei allen Un-
terschieden immer noch im Wortsinn als Herrschaft eines rechtlich bestimmbaren Kol-
lektivs sowie als Praxis legitimer Rechtssetzung verstanden. Von einem solch hoff-
nungsfrohen Verstindnis der Begriffe Demokratie und Recht grenzt sich nun eine neue
franzdsisch inspirierten Politischen Theorie scharf ab, die auf der Grundlage einer vor
allem an Foucault, Marx und Machiavelli geschulten Rechts-, Staats- und Liberalismus-
Kritik zu einer normativen Neudeutung der Demokratie vordringt: sie behaupten ndm-
lich, dass zukunftsfahige wie legitime demokratische Ordnungen eine strikte Differen-
zierung von Recht und demokratischer Selbstbestimmungspraxis vornehmen sollten.
Exemplarisch finden sich diese Argumente in den neuen Arbeiten von einerseits Miguel
Abensour, der eine frithmarxistische Staatskritik zu einem radikalen Konzept der wi-
derstdndigen Volkssouverénitét (gegen das Recht) ausbaut, andererseits bei Jacques
Ranciére, Catherine Colliot-Théléne und Etienne Balibar, die das Einklagen subjektiver
Rechte zum Grundprinzip einer widerstdndigen demokratischen Praxis (gegen das
Volk) machen. In beiden Féllen ist die demokratische Praxis dezidiert als Widerstand
gegen (staatliches) Recht gedacht: zum einen als radikal-republikanische Opposition
gegen die rechtsstaatliche Einschrinkung demokratischer Praxis, zum anderen als kon-
testatorische Durchsetzung subjektiver Rechte gegen die Exklusivitdt politischer
Rechtsordnungen.

Innerhalb dieser franzdsischen, teils enorm populédren Tradition herrscht nun aller-
dings einige Unklarheit {iber das Verhéltnis von Staat und Demokratie, sowie iiber die

3 Selbst vor dem Hintergrund einer transnationalen Perspektive variieren freilich die Konzepte,
wie demokratischer Fortschritt im Kontext einer abnehmenden zivilgesellschaftlichen Begeis-
terung fiir die géngigen Instrumente der demokratischen Beteiligung im Ganzen und im Be-
sondern auf europdischer Ebene gelingen soll. Immer steht dabei die Legitimitét der politischen
Institutionen und Entscheidungen im Fokus, deren Entsprechung mit einem wie auch immer
gefassten und integrierten Biirgerwillen in Frage steht. Setzen die einen auf die Stirkung di-
rektdemokratischer Verfahren, um Legitimitét durch weitgehende Partizipation zu erreichen
und politische Entscheidungen auf die Grundlage eines vermeintlich unverfalschten Biirger-
willens zu stellen (Vgl. dazu etwa einerseits liberblickshaft Hobolt, Direct democracy and Eu-
ropean integration, Journal of European Public Policy, 13, 1/2006, 153-166; andererseits pro-
blematisierend: Schdfer/Schoen, Mehr Demokratie, aber nur fiir wenige?, Leviathan, 1/2013,
94-120), setzen die anderen auf die zentrale Rolle des européischen Parlaments, das zugleich
demokratische Legitimitédt und politische Rationalitit auf reprasentativem Wege und verfah-
rensgeleitet sichern soll (Vgl. dazu exemplarisch: Gaus, Qualitit statt Partizipation und Gleich-
heit?, Leviathan 2/2013, 264-290). Demgegeniiber wird von anderer Seite auf die output-Le-
gitimitét politischer Entscheidungen abgehoben, die wiederum einen partiellen Ausschluss de-
mokratischer Beeinflussung verniinftig erscheinen ldsst und damit sowohl (informelle)
Governance-Strukturen als auch fachspezifische Elitendeliberationen auf européischer Ebene
normativ auszeichnet (Vgl. klassisch: Pertit, Depolitizing Democracy, Ratio Juris 1/2004,
52-65 und Estlund, Democratic Authority: a philosophical framework, Princeton 2008; auf den
europdischen Kontext bezogen: tiberblickshaft K/eine, Informal Governance in the European
Union, Journal of European Public Policy 2/2014, 303-314; dazu kritisch: Niesen, Deliberation
ohne Demokratie? In: Kreide et al, Transnationale Verrechtlichung, Frankfurt a.M. 2008,
240-259.).

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts


https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 169

Beziehung von Recht und Widerstand. Die daraus resultierenden terminologischen und
theoretischen Unschérfen fiihren dabei letztlich zu einer Verdunklung auch der eman-
zipativen Griinde und Ziele der demokratischen Praxis selbst, so dass es unabdingbar
scheint, diesen Ansédtzen demokratietheoretisch auf den Zahn zu fithlen. Erst danach —
so die These — vermdgen diese Ansdtze auch ein im weitesten Sinne liberales Modell
der Demokratie herauszufordern. Dieser Aufgabenstellung folgend soll zunachst Aben-
sours radikaldemokratisches Programm (II), dann die Interpretation subjektiver Rechte
bei Ranciére, Balibar und Colliot-Théléne im Fokus stehen (IIT). Die demokratietheo-
retische Problematisierung dieser Ansitze erscheint besonders aus der Perspektive der
deliberativen Demokratietheorie sinnvoll, weil darin ein komplexes Beziehungsgewebe
von Recht und Volkssouverianitét entfaltet wird, das zugleich eine kritische Analyse der
Beziehung von Demokratie und Widerstand anleiten kann (IV). Im letzten Abschnitt
soll auf dieser Grundlage das kritische Potenzial der obigen Ansétze diskutiert und eine
Neubestimmung des Verhéltnisses von Demokratie und Widerstand (Ungehorsam) an-
gedeutet werden, die nicht zuletzt einen Ausblick auf eine mogliche Neukonzeptuali-
sierung eines Rechts auf Widerstand wagt.

1I. Demokratie ohne Recht? Zur radikal-republikanischen Souverdnitdt des
Volkes

Die Politische Theorie in Frankreich gibt nun mitnichten ein einheitliches Bild ab. Selbst
jene Positionen, die in der Kritik eines liberalen Demokratieverstindnisses ihren ge-
meinsamen Nenner finden und dabei etwa mit dem Begriff des Politischen als Gegen-
begriff zur (institutionalisierten, erstarrten, vermachteten und ideologischen) Politik
operieren,* unterscheiden sich zum Teil gravierend in der normativen Bestimmung und
Diagnose demokratischer Praxis. Mal wird die Demokratie génzlich vom Modell kol-
lektiver Praxis abgekoppelt, mal soll sie sich als agonale Praxis allein im représentativen
Zentrum des Parlaments verwirklichen. Neben einer Machtkritik der Neutralitdt des
Rechts und einer genealogischen Dekonstruktion der Persistenz moralischer Vernunfts-
dtze, die dem Rationalitdtsanspruch und normativen Individualismus liberaler Theorien
polarisierend entgegengestellt wird, ist es vor allem die normative Akzentuierung von
Dissens, die dem liberalen Demokratieverstindnis widerspricht. Da Demokratie und
Recht per se als Praktiken und Resultate der Macht beschrieben werden, muss die de-
mokratische Praxis auch normativ als konfliktgeladener Prozess gefasst; dessen Kon-
fliktualitdt, Agonalitdt und Widerspenstigkeit folgerichtig nicht iiberwunden, sondern
im Gegenteil gefordert werden. Neben einer Kritik des Rationalismus, Individualismus,
Normativismus und Konsensualismus® gerit dabei ein fiinfter Aspekt in den Blick, der
sich als Kritik der Bestdndigkeit fassen ldsst und die Demokratie an ihre Praxis riick-
bindet, weil darin die alleinige Garantie ihres Bestehens zu erwarten ist. Daraus ergibt
sich zusammengenommen eine normative Bestimmung der Demokratie, die den Fort-

4 Vgl. Marchart, Die politische Differenz, Frankfurt a.M. 2010.
5 Vgl. Celikates, Ziviler Ungehorsam und radikale Demokratie, Berlin 2010, 274.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts


https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

170 Carlos Becker

gang demokratischer Praxis als praktischen Widerstand gegen die rechtlich-institutio-
nelle Einengung ihres dynamischen Emanzipationsbestrebens denkt.6

Als beispielhaft fiir eine solche Konzeptualisierung radikaler Volkssouveranitit kann
Miguel Abensours ,,Demokratie gegen den Staat* gelten.” Abensour entwirft in seinem
aktuellen Buch ein Programm staatskritischer Demokratietheorie, die sich in weiten
Teilen auf Marx” Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie beruft.® Der Staat wird im
Anschluss an Marxens Kritik des Hegelschen Staates darin als das antithetische Ge-
genstiick eines sich je aktiv und je aktuell selbstbestimmenden Volkes begriffen. De-
mokratie als Freiheitspraxis ist damit notwendigerweise gegen den Staat und sein te-
leologisches Vernunftversprechen gerichtet. Abensour erkennt in Demokratie und Staat-
lichkeit denn zwei sich ausschlieBende Sphéren, die sich im demokratischen Verfas-
sungsstaat nur widersinnig vereinen lassen, weil sie unterschiedliche Aggregatzustinde
gesellschaftlicher Selbstbestimmung bezeichnen. Weil der Verfassungsstaat dem repu-
blikanischen Bewegungsmoment befreiter Volkssouverinitét entgegensteht, wird die
Verfassung selbst zum zentralen Gegenstand der Kritik Abensours, da sie genau jene
hegelianische Idee einer sich im Staat verwirklichenden Sittlichkeit verkdrpert, die das
ideologische Gegenstiick eines frithmarxistischen Praxisbegriff der Demokratie dar-
stellt. Das zentrale Motiv dafiir findet sich schon in Marx” Randglossen zum Programm
der deutschen Arbeiterpartei: ,,Die Freiheit besteht darin, den Staat aus einem der Ge-
sellschaft {ibergeordneten in ein ihr durchaus untergeordnetes Organ zu verwandeln
[...]“. Der Verfassungsstaat stellt damit das Hemmnis einer prinzipiell freien Volks-
souveranitét dar, die aber erst dann als befreit gelten kann, wenn sie ohne Einschrankung

6 Waihrend nun Claude Lefort, Ernesto Laclau oder Oliver Marchart eine solche widerstindige
Demokratie dezidiert an Orte der Macht kniipfen, die es zu besetzen gilt, versucht eine stiarker
philosophisch inspirierte Stromung von Jacques Derrida bis Luc Nancy bereits in den Struk-
turgesetzen von Sprache und Gesellschaft die politischen Potenziale eines nie abschlieSbaren
Prozesses von Bedeutungsgenerierung und Selbstinstituierung offenzulegen, aus dem sich die
permanente Potenzialitit der Revolution ableitet. Was auf der einen Seite einen gewissen
Voluntarismus nicht verhehlen kann, muss auf der anderen Seite einen politische Fatalismus
fiirchten. Davon sind nun jene Ansétze zu unterscheiden, die ,,wahre* Politik nur im praktischen
Konflikt mit ihrer Institutionalisierung denken wollen. Genau hier verorten sich jene bereits
angerissen Positionen und auch die beiden folgenden Abschnitte.

7 Abensour, Demokratie gegen den Staat, Frankfurt 2012.

8 Abensour ist in Deutschland erst durch dieses Buch weitergehend bekannt geworden, in Frank-
reich aber schon seit langerer Zeit eine maf3gebliche Stimme in den Debatten um das Politische
— nicht zuletzt durch die Reihe Critique de la Politique. Vgl. dazu etwa: Breaugh, Critique de
la domination et pensée de 1'émancipation. Sur la philosophie politique de Miguel Abensour,
In: Politique et société, 22.3, 2003, 45ff.

9 MEW, Bd.19, 27.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

[
Erlaubnis ist j i P i Inhalts



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 171

und ohne duBerliche Begrenzung praktisch agieren kann.!? Politische Verfasstheit muss
folglich im Ganzen als Entfremdung des Demos von sich selbst gelesen werden.!! Die
Verfassung ist daher weder Garantie noch Verkdrperung der Freiheit und Einheit einer
selbstbestimmten politischen Gesellschaft, sondern allein Ausdruck ihrer Teilung, die
nach Abensour mit jeder Form der politischen Institutionalisierung einhergeht.'? Das
demokratische Allgemeinheitsversprechen kann sich so nur praktisch gegen die per-
manenten Partikularitdt der (demokratischen) Institutionalisierung durchsetzen und
treibt die Demokratie {iber den Staat hinaus. ,,Das Charakteristikum der Demokratie
besteht darin, dass das Ganze, worunter das Ganze der Existenz eines Volkes zu ver-
stehen ist, hier nie in Abhédngigkeit von einem Teil organisiert wird — in diesem Fall in
Abhiingigkeit von der Verfassung®.!? Dieser heteronome Aspekt der Verfassung ver-
anschaulicht die Parallelititen, die Abensour mit Marx zwischen der verfassungsstaat-
lichen Demokratie und konstitutionellen Monarchie erkennt. ,,In der Monarchie ist das
Ganze, das Volk, unter eine seiner Daseinsweisen, die politische Verfassung, subsu-
miert; in der [wahren] Demokratie erscheint die Verfassung selbst nur als eine Bestim-
mung, und zwar Selbstbestimmung des Volks.“!* In dieser ,monarchischen’ Variante
der Demokratie wird ,,das Bestimmende, das Volk, zum Bestimmten [...] und das Be-
stimmte, die politische Verfassung, zum Bestimmenden®.!> Um zum wahren Gehalt der
Demokratie vorzudringen, gilt es folglich eine ,,Re-Duktion* der politischen Selbstbe-
stimmung vorzunehmen und diesen Fehlschluss durch die Riickkehr zu den demokra-
tischen Griindungsmomenten umzukehren. Erst in der praktischen Freiheit der Griin-
dung, im marxistisch-praktischen und nicht hegelianisch-staatlichen Zu-sich-selbst-
kommen lésst sich die Entfremdung zwischen dem Volk und seiner staatlich-rechtlichen
Reprisentation {iberwinden und die ,,Subjektwerdung des Volkes* gegen seine Verob-
jektivierung durch den Verfassungsstaat realisieren. Der Staat hat nun einzig die Rolle,
diese Selbstbestimmung des Volkes zu organisieren. Darin liegt die zweite Re-Duktion
des Staates. ,,In der Demokratie ist der Staat als Besondres nur Besondres, als Allge-

10 Genau diese unbedingte Freiheit der Selbstbestimmung des Volkes ist fiir Abensour in An-
lehnung an Marx der essentielle Kern der Demokratie, der zugleich eine Verbindungslinie
zwischen sdmtlichen Formen politischer Ordnung aufscheinen ldsst, die allein als Verfalls-
formen einer solchen Idee befreiter Demokratie gelten konnen. Dazu Marx aus der Kritik der
Hegelschen Rechtsphilosophie: ,,Die Demokratie ist die Wahrheit der Monarchie [...]. Die
Monarchie ist notwendig Demokratie als Inkonsequenz gegen sich selbst [...]. In der Demo-
kratie erlangt keines der Momente eine andere Bedeutung, als ihm zukommt. Jedes ist wirklich
nur Moment des ganzen Demos. In der Monarchie bestimmt ein Teil den Charakter des Gan-
zen. Die ganze Verfassung muf} sich nach dem festen Punkt modifizieren. (MEW, Bd.1,
230f1).

11 Allein hier lésst sich eine gro3e Differenz von Abensour zu alternativen Positionen des Po-
litischen finden, weil er in der Identitdt des Volkes mit sich selbst das Ziel einer befreiten
Volkssouverénitit erkennt, wihrend eine an Lefort orientierte Linie, sich vor allem auf eine
Kategorie der sozialen bzw. politischen Selbstentfremdung und Uneinholbarkeit bezieht, die
zum zentralen Movens emanzipatorischer Politik wird. Vgl. dazu Marchart, Das unmdgliche
Objekt der Gesellschaft, Berlin 2013; ebenso: Rebentisch, Die Kunst der Freiheit, Berlin 2012.

12 Den Aspekt der Teilung tibernimmt 4bensour nicht allein von Marx, sondern bezieht sich wie
weite Teile der franzosischen Debatte vor allem auf Machiavelli.

13 Abensour 2012, 152.

14 MEW, Bd.1, 231.

15 Abensour 2012, 142.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts


https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

172 Carlos Becker

meines das wirklich Allgemeine.“!® Er ist nunmehr das Besondere im Gegensatz zur
Allgemeinheit des Volkes, gleichsam driickt sich in ihm diese Allgemeinheit praktisch
durch die Aktivitét des sich selbstbestimmenden Volkes aus. Diese demokratietheore-
tische Reformulierung des sozialphilosophischen Vokabulars des jungen Marx folgt
letztlich einem rousseauistischen Verstdndnis, in dem das Volk ,,in Form einer totalen
Prisenz“!7 gedacht wird. Es gibt keine Reprisentation, keine in der Verfassung mani-
festierte Vergangenheit des Volkes mehr, vielmehr konzeptualisiert Abensour die
Selbstbestimmung des Volkes im Anschluss an den Anarchisten Moses Hess'® als dau-
erhaften Prozess der Vergegenwirtigung.'® Diese Momente des ,,Zu-Sich-Kommen des
Demos*?® — Abensour bezieht sich ausdriicklich auf das Fest bei Rousseau — konnen
nicht staatlich sein, sondern miissen als Widerstand gegen den Staat, als ,,Aufstand des
Volkskorpers gegen den Staatskorper?! begriffen werden: ,,Die Demokratie ist anti-
staatlich oder gar nicht*.??

Freilich erweist sich ein solches prasenzdemokratisches Modell im Hinblick auf die
Anforderungen moderner transnational vernetzter Massendemokratien als méfig prak-
tikabel. Mogliche politikwissenschaftliche Einspriiche gehen allerdings am Kern dessen
vorbei, was Abensour im Sinn hat.?3 Thn geht es ja vordringlich um eine philosophi-
sche Bestimmung der Normativitit demokratischer Praxis, die sich in Formen eines
radikaldemokratisch legitimierten Widerstands gegen den Staat (Recht, Institutionen)
offenbart. Doch auch diese Perspektive bleibt aus diversen Griinden problematisch.
Schon Hannah Arendt versucht in Uber der Revolution und ihrem Aufsatz zum zivilen
Ungehorsam das Riétsel der spezifischen Zeitform der revolutionédren Griindung im Sin-
ne einer je aktuellen Gegenwart zu verstehen und sucht darin nach Moglichkeiten ihrer
Verstetigung.”* Abensour bezieht sich an verschiedenen Stellen auf diese von Arendt

16 MEW, Bd.1, 231.

17 Abensour, 145.

18 Es ist kaum verwunderlich, dass Abensour an verschiedenen Stellen auf anarchistische Posi-
tionen zurlickgreift. Es ist dabei nicht génzlich klar, ob Abensour direkt einem apriotischen
Anarchismus anheimfillt, der jegliche Form der geregelten Organisation schon der Form
halber fiir verdéchtig hilt oder einem demokratietheoretisch qualifizierten ,,aposteriorischen
Anarchismus® zuzurechnen ist, der die Legitimationskraft und der daraus folgenden Pflichten
von politischen Ordnungen an deren demokratische Genese riickbindet. Vgl. fiir diese For-
mulierung: Celikates, Rousseaus philosophischer Anarchismus, In: PVS, 53. Jg., 4/2012,
668ff.; dazu grundlegend: Simmons, Philosophical Anarchism, Cambridge 2001 (Online ab-
gerufen unter: http://ssrn.com/abstract=1344425, 10.11.13).

19 Dazu exemplarisch: ,,Durch diese Bewegung des konstanten ,Zuriickgehens’ zur Quelle wird
dem Prozess der Versteinerung Einhalt geboten und ein Damm gegen ein Abgleiten der Ver-
objektivierung in die Entfremdung errichtet, damit die Energie des Demos ihre Qualitit einer
lebendigen Kraft intakt halten kann, ihre Mobilitét, ihre Plastizitét, ihre Fluiditét.“(4ben-
sour, A.a.O., 145).

20 Ebd., 147.

21 Ebd., 26.

22 Ebd., 12.

23 Die Frage, ob allein das nicht allein jedoch schon ausreicht, um erhebliche Zweifel sowohl
am normativen wie explanatorischen Potenzial der Theorie zu erheben, sei an dieser Stelle
auflenvorgelassen.

24 Vgl. Arendt, Uber die Revolution, Miinchen 1974, 186ff.; Dies., Ziviler Ungehorsam, In: Zur
Zeit, Hamburg 1999, 142ff.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

[
Erlaubnis ist j i P i Inhalts



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 173

beschriebenen Momente des Dazwischen, die als post-revolutiondrer aber pré-staatli-
cher Zustand durch eine besondere Freiheit der Selbstorganisation und Fluiditét ge-
kennzeichnet sind.?> Neben der historischen Fragwiirdigkeit der von Arendt beschrie-
benen Zustinde (Ungarn, Russland zwischen der Revolutionen), erscheint vor allem ein
Verstandnis von Politik eminent problematisch, das seine normative Kraft allein aus den
Momenten des (hier permanenten) Extraordindren gewinnt und politische Routine als
unpolitisches, letztlich technisches Problem behandelt. Wenn sich Freiheit tatsdchlich
nur in der Bewegung des Volkes und nicht in seiner Verfasstheit realisieren 1dsst, dann
scheinen nicht nur simtliche Versuche selbstwiderspriichlich, in denen der revolutionére
Anfang permanent, d.h. institutionalisiert wird, vielmehr wird jede Form der Versteti-
gung — egal ob Recht, Biirokratie oder Staatsgewalt — vorschnell als falsche (oder: po-
lizeiliche) und nicht zeitgemafe Verobjektivierung oder Teilung des Volkes verworfen,
weil sie als Beschrinkung eines sich in freier Bewegung befindlichen Volkes begriffen
werden. Widerstand ist genau aus diesem radikal-republikanischen Verstéindnis heraus
immer erlaubt, wenn er sich gegen die Beschrinkung dieser Bewegungsenergie und
,,Fluiditdt” des Volkes wendet.

Nun birgt freilich eine solche Verkniipfung von Demos und Préisenz nicht nur prak-
tische Probleme, sondern lauft Gefahr, die Widrigkeiten der volonté generale Rousse-
aus zu wiederholen. Dabei geht es sowohl um die tatsdchliche Anwesenheit und Ge-
genwart des Demos als auch um dessen Einheitlichkeit. Das Volk wird von Abensour
zwar nicht als einheitlicher Volkskdrper, sondern als (heterogene) Assoziation der Vie-
len gedacht, dennoch ist es eindimensional anwesend und entscheidet als solches ein-
heitlich. Als ein solches Ganzes steht es der Partikularitét des Staates gegentiiber. Aben-
sour unterstellt damit aber nicht nur, dass die Selbstbestimmung und die permanente
Selbstinstituierung des Volkes ohne interne Regeln auskommen, sondern auch einen
gemeinsamen Willen des Volkes, der seinen je aktuellen objektiven Ausdruck in der
politischen Ordnung finden soll. Er verfallt hier letztlich einer romantischen Idee des
geeinten Volkswillens, dessen praktische Realisierung theoretisch nicht erschlossen
wird. Das aber fiihrt letztlich zu der enorm problematischen Annahme, dass einerseits
allein die Anwesenheit des sich bewegenden Volkes sdmtliche anderweitige Legitima-
tionsanspriiche fiir nichtig erkldren kdnnte — Assoziationen zur unrithmlichen Anrufung
der mythischen Prisenz des streikenden Volkes bei Sorel werden hier ebenso ange-
sprochen wie die auf Prisenz und massenhafte Anwesenheit des Volkes setzenden
Machtdemonstrationen der Nazis, die gerade mit der Selbstbeschreibung als Bewegung
die Legitimationskraft des Weimarer Verfassungsstaats unterminieren konnten —; an-
dererseits sich die Demokratie als ,,Konsensus der Herzen‘2® nur in den extraordiniren
Momenten der intuitiven Selbstvergegenwirtigung (im Genfer See etwa) zu realisieren
scheint. Es bleibt nebulds, welche Gestalt die wahre Demokratie haben soll, um in der
Praxis zu verhindern, dass sich innerhalb des Demos partikulare Meinungen durchsetzen
und damit genau jene praktische Heteronomie erzeugen, gegen die die radikale Volks-
souveranitét ins Feld gefiihrt wird. Der Volkswille muss kontrafaktisch schon vor sei-
nem praktischen Auftreten existent sein, weil seine prozedurale Begrenzung gleichsam
mit seiner Entfremdung einhergeht. Bei Abensour entsteht damit letztlich das Bild einer

25 Vgl. hier besonders: Marchart, Neu Beginnen, Wien 2005, 61ff.
26 Habermas, Strukturwandel der Offentlichkeit, Frankfurt a.M. 1990, 171.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts


https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

174 Carlos Becker

formlosen Volkssouverénitit, die weder eine Kategorie des Rechts als Manifestation
und Garantie noch eine Verfahrensidee demokratischer Freiheit mitdenkt. Eine derart
befreite Demokratiec kommt jedoch nicht ohne Verfahrensprinzipien und rechtliche
Grundlagen aus, will sie nicht auf ihr duferliche Bedingungen (die Natur des Menschen,
die prépraktische Existenz allgemeiner Interessen, etc.) angewiesen sein. Diese innere
Leere der Demokratiekonzeption Abensours bleibt jedoch theoretisch unterbelichtet und
wirft zugleich einen umso groBeren Schatten auf seine Widerstandstheorie.

Nun ist die Debatte iiber eine iiberpositive Befreiung der Volkssouverinitét nicht
génzlich neu. Nicht zuletzt hat sich Ingeborg Maus im Anschluss an Rousseau und
Kant um genau diese Frage bemiiht: wie ldsst sich Volkssouverénitit auch gegen ihre
Verfassung lesen, die sie bestenfalls vor sich selbst schiitzt, im schlechtesten Falle aber
in seiner (emanzipativen) Entwicklung hemmt??’ Ihre Analyse ist dabei nicht nur weit-
aus differenzierter, sie versteht das Verhiltnis zwischen Verfassung vielmehr als ein
andauerndes Spiel zwischen Aufbruch und Konstitution, in dem die Verfassung selbst
zum institutionalisierten Moment der Freiheit werden kann. ,,Je formalistischer Frei-
heitsrechte durch Verfassungen gewihrleistet sind, desto genauer entsprechen sie einer
Verfassungskonzeption, die Volkssouverinitit zu realisieren sucht.“?® Eine Kritik an
der Gestalt heutiger Verfassungsdemokratien formuliert sie dabei jedoch nicht in eine
Widerstandslehre um, sie erkennt vielmehr die iiberpositive Struktur der Volkssouve-
ranitdt an, die als verfassungsgebendes Organ gerade gegen die Idee der Verfassungs-
stabilitdt wieder ernstgenommen werden soll. Sie verbindet diesen Gedanken allerdings
im Gegensatz zu Abensour mit Einsichten einer von Kant und Habermas abgeleiteten
deliberativen Demokratietheorie, die an die verfahrensgeleiteten demokratische Pro-
grammierung des Rechts festhélt. Volkssouverédnitéit wird hier nicht romantisiert, son-
dern an bestimmte prozedurale Verfahren gekniipft. Das bringt Maus unter anderem
gegen solche Ansétze vor, die ein Fortschreiten emanzipativer Demokratie an ein Recht
auf Widerstand kniipfen und dieses gegen verfassungsstabilisierte Rechtsordnungen
verteidigen wollen. Fiir Maus geht das mit einer bloBen Refeudalisierung der Demo-
kratietheorie einher, weil Recht und Verfassung hier im Sinne mittelalterlicher Politik-
auffassungen als Ordnungen gedacht werden, die dem Zugriff des Volkes per se entzo-
gen sind und niemals Ausdruck einer freiheitlichen Selbstbestimmung sein kdnnen.
Recht kann bei Maus im Gegensatz zu Abensour durchaus Ausdruck einer stabilisierten
demokratischen Freiheit sein, wenn es die Freiheit des Demos nicht einschriankt. Wi-
derstand steht damit vor hohen Legitimationshiirden und kann nicht allein mit dem
Verweis auf die demokratische Praxis legitimiert werden.

Trotz der nicht nur terminologisch interessanten Ubertragung marxistischer Theorie-
figuren in die Sprache der Demokratietheorie muss sich 4bensour aber noch einem
zweiten Vorwurf ausgesetzt sehen, der aus dem ungeklérten Verhiltnis von Volkssou-
verdnitit und Freiheitsrechten resultiert. Letztere muss er einerseits vorauszusetzen,
ohne dass er sie eigentlich als sanktionsgestiitzte Rechte fordern darf. Die Frage sub-
jektiver Rechte geht bei Abensour letztlich im Gewand einer von Rousseau impréagnier-
ten Demokratietheorie unter, die dem Recht und den Rechten keinen rechten Platz zu-

27 Vgl. Maus, Uber Volkssouverinitit, Frankfurt a.M. 2011, 73ff.; 120ff.; Dies., Zur Aufklirung
der Demokratietheorie, Frankfurt a.M. 1994, 43ff.; 2271f.
28 Ebd., 236. Vgl. dazu auch: Ebd., 236ff.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts


https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 175

weisen kann — sowohl philosophisch als auch sozialtheoretisch.?’ Diese Ausblendung
der normativen Kraft politischer Rechte erscheint nun gerade deshalb interessant, da
etwa Jacques Ranciére eine von der anti-institutionellen Ausrichtung her &hnliche
Theorie des Politischen mit einer Vorstellung der Menschenrechte verbindet, die eine
widerstidndige Demokratie gerade vom Recht des Einzelnen her denkt. In diese Stro-
mung, die maligeblich von Claude Lefort und eben Ranciére gepragt worden ist, lassen
sich zuletzt auch Etienne Balibar und Catherine Colliot-Théléne einordnen. Dabei zeigt
sich allerdings, dass sie beim Versuch, das Verhiltnis von Recht, Demokratie und Wi-
derstand zu fassen, in komplementire Probleme wie Abensour geraten.

III. Recht ohne Demokratie? Im Namen von Freiheit und Gleichheit gegen
das Volk

Bei Jacques Ranciére wird nun eine Kategorie subjektiver Rechte verteidigt, deren (wi-
derstindiges) Einklagen als normativer Kern demokratischer Praxis verstanden wird.
Dabei finden sich bei ihm zwei verschlungene Motive, die zum einen auf einen mit
Machiavelli vermittelten Post-Marxismus verweisen, zum anderen auf eine revolutio-
ndre Konzeption der Menschenrechte. Zusammengenommen ergibt sich daraus ein Bild
des Politischen als unauflosbarer Kampfum Machtpositionen, Anteile und Rechte. Das
politische Feld ist dabei von einer uniiberbriickbaren Spaltung durchdrungen, die sich
zwischen denen auftut, die gehort werden, die ,,z&hlen“, und den Anteilslosen, die po-
litisch unsichtbar sind, weil sie keinen Platz auf der auf der politischen Biihne ha-
ben.30 Paradigmatisch dafiir steht bei Ranciére der Konflikt zwischen Plebejern und
Patriziern, der erst dann zum politischen Konflikt wird, wenn sich die Plebejer 6ffentlich
erheben und auf der Biihne der Politik politische Gleichheit einfordern.?! Der Demos
wird dabei als jener Teil der politischen Gesellschaft verstanden, dem nichts als seine
Freiheit zukommt; es sind die Ausgeschlossen einer politischen (Rechts-)Ordnungen,
die iiber das moralische Motiv der Gleichheit ihren Anteil an der Gesellschaft einklagen.
Ranciére deutet damit den marxistischen Klassenkampf als politischen Kampf um Of-
fentlichkeit neu und erkennt in der Freiheit des marxistischen Proletariers eine Pa-
rallelitit zu der Freiheit des anteilslosen Demos, der auBlerhalb der politischen

29 Das gilt letztlich in ,,Demokratie gegen den Staat* auch fiir seine AuBerungen zu politischen
Institutionen, denen er zumindest in Gestalt einer dezentralen Réteorganisation in anderen
Schriften durchaus aufgeschlossen gegentiber steht. Vgl. dazu etwa: Abensour, Pour une phi-
losophie politique critique, Paris 2009; Hierzu auch: Celikates Rezension in: European Journal
of Philosophy, Vol. 18, 2010/4, 605ff.

30 Diesen Punkt macht Ranciére auch im Riickgriff auf Hannah Arendt deutlich, die in Vita
Activa die Méglichkeiten des politischen Handelns an die Existenz einer politischen Offent-
lichkeit riickbindet, die letztlich allen gleichermaBen zusteht. Auf dieser Biihne nicht sichtbar
oder ihr nicht zugehdrig zu sein, kann mit Arendt als politische Exklusion begriffen werden
und beschreibt ziemlich genau das, was Ranciére unter Anteilslosigkeit versteht. Vgl.
Arendt, Vita Activa, 2010, sowie: Jaeggi, Die im Dunklen sieht man nicht: Hannah Arendts
Theorie der Politisierung, 2007.

In: Heinrich-Boll-Stiftung (Hrsg.): Arendt, Verborgene Tradition — UnzeitgemiBe Aktualitit?
Deutsche Zeitschrift fulIr Philosophie, Sonderband 16. Berlin, 241-250.
31 Vgl. Ranciére, Das Unvernehmen, 2002, 34ff.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

[
Erlaubnis ist j i P i Inhalts



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

176 Carlos Becker

(Rechts-)Ordnung steht und in dieser nichts zu verlieren hat. Die Gleichheit der Aus-
geschlossenen verkniipft damit eine radikale Menschenrechtsidee mit den Einsichten
der marxistischen Klassentheorie. Ranciére scheint dabei von der Annahme auszuge-
hen, dass wie bei Marx aus dem Zustand der Unfreiheit durch Anteillosigkeit die Freiheit
und motivationale Grundlage einer zukiinftigen Oppositionspraxis abzuleiten ist.32

Nun gerit Ranciére jedoch in dieselben Begriindungsprobleme wie Abensour, wenn
er die Realisierung von ,,wahrer Politik und Demokratie allein auf die besonderen Mo-
mente reduziert, in denen die ,,polizeiliche” Ordnung durch den Gleichheitsanspruch
des anteilslosen Demos aufgebrochen wird.?* ,,Was den politischen Charakter einer
Handlung ausmacht ist nicht ihr Gegenstand oder der Ort, an dem sie sich ausiibt, son-
dern einzig ihre Form, diejenige, die die Bestitigung der Gleichheit in die Einrichtungen
des Streits, einer Gemeinschaft, die nicht vor ihrer Teilung bestand, einschreibt®.3* Wie
bei Abensour bestimmt Ranciére emanzipative politische Praxis damit als aufleralltig-
liche revolutiondre Neufiguration der ganzen politischen Ordnung und begreift jegliche
Formen der institutionalisierten Konfliktverarbeitung als para-politische Illusion. In-
terne Konflikte sind damit fiir Ranciére keine politischen Konflikte; die normativen
Gehalte politischer Praktiken ergeben sich fiir ihn folgerichtig nur an den Réndern po-
litischer Ordnungen, die durch ein politisches Gleichheitsideal infrage gestellt werden.
Die Legitimation politischer Praxis leitet sich damit fiir Ranciére wie fiir Abensour aber
letztlich von ihrer anti-staatlichen Ausrichtung ab, die sich nun bei Ranciére nicht auf
ein republikanisches Motiv, sondern auf die nicht kodifizierte Gleichheit der Men-
schenrechte beruft.?

Dieses revolutiondre Potenzial der Menschenrechte findet Ranciére nicht zuletzt bei
Edmund Burke, der als Kritiker der franzosischen Revolution die Ambivalenz einer
Rechtsordnung im Blick hatte, die sich auf der Idee der Menschenrechte griinden wollte.
Es war dabei vor allem die Instabilitéit einer Rechtsordnung, deren rechtliche Provin-
zialitét besténdig von der Universalitét der Menschenrechte bedroht ist, die ihn als Kon-
servativen erziirnte. ,, Wie kann es einem Menschen einfallen, sich auf den gesellschaft-
lichen Vertrag zu berufen, wenn er Rechte ausiiben will, die nicht einmal die Existenz
des gesellschaftlichen Vertrages voraussetzen? [...] Der Mensch kann nicht die Rechte

32 Vgl. dazu etwa die These der Verschirfung der Klassengegensétze im Kommunistischen
Manifest, die ja zugleich zu einer sozialen Gleichheit durch Verlust allen Besitzes fiihren soll,
der wiederum die motivationalen Vorbedingungen einer revolutioniren Uberwindung der
Klassengegensitze fithren soll. Marx/Engels, Das kommunistische Manifest, 1970, 13ff.
Zweifelsohne erweisen sich diese Thesen aus revolutionstheoretischer wie politikwissen-
schaftlicher Hinsicht als hochst problematisch.

33 Die Polizei ist dabei im weitestmdglichen Sinne als Ordnungsstiftung und —sicherung zu
verstehen und umfasst alle Praktiken und Institutionen, die eine exklusive politische Ordnung
erhalten und den Raum abstecken, wer im politischen Raum gehort wird. Das umfasst auch
den rechtlich-institutionelle Komplex der Demokratie und seine Verarbeitungsmechanismen,
deren Konfliktbearbeitung von Ranciére als bloBe Para-Politik beschrieben werden, weil sie
die grundlegende Instituierung der gesellschaftlichen Ordnung nicht zu durchbrechen vermag.
Wabhre Politik ist folgerichtig nur dort, wo die polizeiliche Ordnung explizit iibertreten und
neu konstituiert wird.

34 Ranciére, Das Unvernehmen, 2020, 43.

35 Vgl. Jacques Ranciére, Der Hass der Demokratie, 2011, 66ff.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 177

eines ungeselligen und geselligen Zustandes zu gleicher Zeit genieBen.*3¢ Die antino-
mische Spannung der Rechtsgleichheit von institutionalisiertem Recht und abstrakt-
universellen Menschenrecht macht nun genau den revolutiondren Charakter der Men-
schenrechte aus; ,,in ihrer abstrakten Vollkommenheit liegt ihre praktische Unzuléng-
lichkeit*,3’ die sie so bedrohlich fiir bestehende politische Ordnungen macht, weil in ihr
eine abstrakte Idee der Gleichheit gespeichert ist, die die exklusive Rechtsgleichheit
politischer (Rechts-)Ordnungen auf ihren begrenzten Status aufmerksam macht.’®
»-..damit sind die Menschenrechte die leeren Rechte derjenigen, die keine Rechte ha-
ben“.3 Deutet dies einerseits auf die Kategorie der Anteilslosigkeit, griinden sich die
Menschenrechte andererseits auf eine formale Kategorie der Gleichheit, die selbst leer
bleibt, weil sie sich ihrer Institutionalisierung stets entzieht, ihre Kraft jedoch gerade
aus diesem Status bezieht. ,,Die Gleichheit schldgt in ihr Gegenteil um, sobald sie sich
in einen Platz gesellschaftlicher oder staatlicher Organisation einschreiben will.“4? Die-
se ,,Leere” der Gleichheit vermag als universales Prinzip gegen Rechtsordnungen ein-
gebracht werden, steht aber gleichsam immer auBerhalb einer potenziellen Verwirk-
lichung, weil die institutionalisierte Rechtsgleichheit notwendigerweise substanziell an
bestimmte (Staatsbiirger-)Rechte gekniipft sind, die selbst exklusiv sind. Politik im Sin-
ne Ranciéres erlangt ihren normativen Status damit nicht mehr allein aus der aufriihre-
rischen Praxis gegen eine polizeiliche Ordnung, sondern durch einen Bezug auf das
Versprechen der Gleichheit, das auch dem anteilslosen Teil, dem Demos zusteht.

Wie Claude Lefort betont, muss sich die Gleichheitsidee der Menschenrechte aller-
dings vom Vorwurf befreien, essentialistisch oder ideologisch (im Sinne von Marx) zu
sein. ,,Wenn wir annehmen, dafl der Natur des Menschen bestimmte Rechte innewoh-
nen, konnen wir dann ohne eine Definition des Wesens des Menschen auskom-

36 Burke, Betrachtungen iiber die Franzosische Revolution, 2011, 47-9.

37 Ebd., 48.

38 Im Kontext der franzdsischen Revolution scheinen sich allerdings noch zwei Ebenen zu iiber-
lagern, die sich auf das Gleichheitsideal der Menschenrechte beziehen und auf die natur-
rechtliche Herkunft der Menschenrechte verweisen. Hatte die Vorstellung des Naturrechts im
historischen Kontext der Revolution die Aufgabe als iibergeordneter ,Rechtsraum’ Bezugs-
quelle fiir eine moralische Kritik an der vermeintlich natiirlichen Ordnung der Stindegesell-
schaft zu sein und damit ein Recht auf Widerstand zu begriinden, bildet sich darin zugleich
eine Bild der Gleichheit ab, die sich aus dem Mensch-Sein als solchem ableitet. Bei der For-
mulierung eben dieser Gleichheitsideale zeigt sich freilich die Ambivalenz einer naturrecht-
lichen Konzeption der Gleichheit, die stets Gefahr lauft, Gleichheit substanziell zu fassen und
mit einer bestimmten Auspriagung der Natur gleichzusetzen. Das wird besonders im Span-
nungsfeld zwischen politischen und sozialen Gleichheitskonzeptionen deutlich, die sich im
Zuge der franzosischen Revolution ausbreiten und sich dabei immer wieder auf die Natur als
RichtmaB der Gleichheit stiitzen. Wiahrend sich liberale Krifte der Revolution wie 4bbé
Sieyés schon im Vorfeld der Revolution vor allem um eine politische Gleichheit bemiihten,
lassen sich bei etwa bei frithsozialistischen Autoren wie Babeuf deutlich die Konturen einer
sozialen Gleichheit ablesen, die sich eines starken Essentialismus verdachtig macht. Vgl. dazu
etwa: Sieyes, Was ist der Dritte Stand?, Darmstadt/Neuwied 1975, 176ft.; Babeuf, Manifest
der Plebejer, 94ft.

39 Ranciére, Der Hass der Demokratie, 2011, 71.

40 Ranciére, Das Unvernehmen, 2002, 46.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

178 Carlos Becker

men?“! Wihrend nun im Gefolge der Erkldrung der Menschenrechte von verschiedener
Seite iiber die mogliche Begrenztheit dieser Rechte gestritten worden ist, so findet sich
doch im Prinzip der Gleichheit eine Form der Universalitit, die ,,metaphysisch* (Bur-
ke) in dem Sinne ist, dass sie nie eingelost werden kann, gleichwohl aber eine andere
Qualitét besitzt als metaphysische Sétze der Natur, Moral oder Vernunft. Sie kommt
dem Begriff nach jedem zu, obgleich ihr Inhalt politisch stets bestimmt werden muss.
Gerade deshalb ist die im Recht verankerte Gleichheit fiir dieses sowohl konstitutiv wie
iiberschreitend, weil das letztlich uneinholbares Versprechen (auf Gleichheit) die stets
aktuelle ortliche und zeitliche Form politisch-rechtlicher Gleichheit auf ihre Begrenzt-
heit verweist. Genau darin driickt sich die bedrohliche Leere der Menschenrechte aus,
auf die sich eine emanzipative politische Praxis bei Ranciére und seinen Nachfolgern
griinden soll.*? Diese Debatte findet nun ihre Fortsetzung in den aktuellen Beitrdgen
Demokratie ohne Volk von Catherine Colliot-Théléne und Gleichfreiheit von Etienne
Balibar.®® Dabei stehen zwei Motive im Vordergrund, die die von Ranciére aufgewor-
fene Interpretation revolutiondrer Rechtsgleichheit weiter ausbuchstabieren: zum einen
wird die Idee der demokratischen Selbstgesetzgebung zugunsten einer widerstidndigen
Praxis des Einforderns von subjektiven (Freiheits-)Rechten aufgegeben, zum anderen
wird aus dem inneren Spannungsverhdltnis subjektiver (Staatsbiirger-)Rechte eine
rechtsiiberschreitende Praxis des Widerstands gegen exklusive und exkludierende
Rechtsordnungen abgeleitet, die im Kontext transnationaler Demokratisierung von
hochstem Interesse ist. Auch hier wird die demokratische Praxis nicht mehr im klassi-
schen Modell der Volkssouverénitét begriffen, sondern realisiert sich im Gegenentwurf
zur Selbstbestimmung eines Volkes. Recht als Grundlage von Verfassung und Staat-
lichkeit wird als zugleich exklusives wie oligarisches System aufgefasst, gegen das
subjektive Rechte in Anschlag gebracht werden konnen. Aus diesem Wechselspiel der
Rechtskategorien erwéchst nun nach Ansicht der AutorInnen das emanzipative Potential
einer zukiinftigen, transnationalen politischen Praxis.

Zunichst zu Colliot-Thélene: Grundlegend fiir ihren Ansatz ist die zeitdiagnostische
These, dass sich die gegenwartigen Demokratien kaum als solche beschreiben lassen,
nimmt man sie bei Wort, namlich Ausdruck und Verwirklichungsbedingung kollektiv
freiheitlicher Selbstbestimmungspraxis zu sein. Zu sehr leiden die nationalstaatlich ver-
fassten Demokratien unter 6konomisch, biirokratisch und rechtlich bedingten Steue-
rungs-, Einfluss- und Durchsetzungsschwierigkeiten; zu gering ist folglich die Zustim-
mung der Biirgerinnen und Biirger, ihr Engagement und ihr Beteiligungswille. Aus die-
ser post-demokratische Analyse folgert Colliot-Thélene, gleich das ganze Ideal der
Volkssouverénitit als kollektive Selbstbestimmung kritisch zu hinterfragen, und kommt
zu dem Fazit, dass die normative Theorie der Demokratie von Anfang an aufs falsche
Pferd gesetzt hat. Die verlorene Kraft der Volkssouverinitit kann ihrer Ansicht nach
nicht etwa durch eine Extensivierung, Intensivierung oder Transnationalisierung der

41 Lefort, Menschenrechte und Politik, In: Autonome Gesellschaft und libertdre Demokratie,
Frankfurt a.M. 1990, 239. Vgl. auch Fn. 38.

42 Vgl. Ranciére, Der Hass der Demokratie, Frankfurt 2012, 70 f. Dariiber hinaus gibt es freilich
eine weite Debatte iiber die Kategorie der Gleichheit und des revolutiondren Gehaltes der
Menschenrechte, die sich gerade aus ihrem Status der Nicht-Institutionalisierbarkeit ergibt.
Vgl. dazu etwa auch: Rosanvallon, Die Gesellschaft der Gleichen, Hamburg 2013.

43 Colliot-Théléne, Demokratie ohne Volk, Hamburg 2011; Balibar, Gleichfreiheit, Berlin 2012.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts


https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 179

Selbstbestimmungspraxis zuriickgewonnen werden, vielmehr sieht Colliot-Théléne
»den fiktiven Charakter des Selbstgesetzgebungsprinzips offenbart, das endgiiltig jeder
realen Bedeutung beraubt wird. Dieses Prinzip ist nichts anderes als ein Mythos*.** Der
entscheidende Kniff von Colliot-Thélene besteht nun darin, die in der Idee der Demo-
kratie gemeinhin wechselseitig verbundenen Kategorien der Volkssouverénitét, Rechts-
setzung und Freiheitsrechte auseinanderzudividieren. Verteidigt etwa Habermas gerade
den gleichurspriinglichen Zusammenhang dieser drei Ebenen als wesentlichen Mar-
kenkern des Freiheitsversprechens der Demokratie — dazu spéter mehr —* ist ein ,,de-
mokratischer Freiheitsfortschritt fiir Colliot-Thélene nur innerhalb einer autonomen
Sphire subjektiver Rechte zu erwarten, die gegen duflere Herrschaftsstrukturen vertei-
digt wird. Dabei wird explizit ebenso von einem kollektiv-gemeinschaftlichen Selbst-
bestimmungsprozess Abstand genommen wie von der Kldrung der Genese des Rechts,
gegen das die subjektiven Freiheitsrechte in Anschlag gebracht werden.

Fiir Colliot-Thélene ist jede Form der Volkssouverénitét auf ein begrenztes Gemein-
wesens bezogen, das notwendigerweise iiber die Idee des Volkes einen exklusiven
Rechtsraum schafft, der iiberdies zu einer falschen Form der ethischen Vergemein-
schaftung fiihrt. Neben dieser Gefahr der rechtlichen Exklusivitit wirft sie also der Idee
der demokratischen Selbstbestimmung vor, tendenziell eine substantialistische Idee des
Volkes auszubilden, gegen die sie einen transnationalen, radikalen Liberalismus der
privaten Freiheitsrechte setzen will. Das spiegelt sich gleichsam in der Rechtskategorie
der Staatsbiirgerschaft wieder, die auch Etienne Balibar ins Auge fasst: zum einen ver-
weist das Rechtssubjekt auf einen rechtlich, territorial oder national begrenzten Begriff
der Staatsbiirgerschaft, der liber politische Teilhaberechte mit einer Idee der demokra-
tischen Gemeinschaft verbunden ist, die zugleich dezidiert zwischen Staatsangehdrigen
und Ausldndern/Staatenlosen unterscheiden muss. Dieser Konflikt hat sich fiir Colliot-
Thélene historisch durch die Zentralisierung der Souverénitit und die Entwicklung der
Demokratie sogar noch verschérft, in dem die Differenz derjenigen, die Rechte haben,
und denen, die keine Rechte besitzen, mit dem Aufkommen politischer Teilhaberechte
sich nochmals zuspitzt.*® Zum anderen basiert die Staatbiirgerschaft auf einer Idee sub-
jektiver (Freiheits-)Rechte, die zum Kernpunkt eines neuen transnationalen Demokra-
tieverstandnisses werden konnten, weil sie als subjektive Rechte nicht an eine begrenzte
nationale Selbstbestimmungspraxis gekniipft sind. Wéahrend Staatsbiirgerschaft auf der
einen Seite folglich eine Vorstellung des Gemeinwesens in sich tragt, dessen Mitglied
und idealerweise Co-Autor der- oder diejenige ist, wird auf der anderen Seite die Be-
grenztheit dieses Status durch den Gleichheits- und Freiheitsanspruch subjektiver Rech-
te in Frage gestellt. Fiir Colliot-Théléne (und auch Balibar) lésst sich dieses spannungs-
volle Gebilde vor den Herausforderungen der Globalisierung nicht ldnger zusammen-
halten und nétigt zu einer Entscheidung: entweder die ,falsche’ Illusion einer kosmo-

44 Colliot-Thélene, Demokratie ohne Volk, 2011, 17.

45 Freilich trifft das bei Habermas nur in Teilen auch fiir seine Ansdtze zur transnationalen
Erweiterung der Demokratie zu. Doch selbst in seinem transnationalen Mehr-Ebenen-Modell
gibt es eine grundlegende Vorstellung der Demokratie, die auf den Zusammenhang von
Rechtsgarantien, Volkssouverénitit und deliberativer Rechtssetzung fixiert bleibt. Vgl. Ha-
bermas, Faktizitat und Geltung, Frankfurt 1992, ff.; sowie exemplarisch: Ders., Der gespal-
tene Westen, 2004, 113ff.

46 Colliot-Thélene, A.a.O, 21.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts


https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

180 Carlos Becker

politischen Extensivierung des gemeinschaftlichen Selbstbestimmungsideals oder eine
Konzeption der Demokratie, die dieses Ideal zugunsten eines politischen Liberalismus
aufgibt, dessen zentrales Moment im (kollektiven) Einfordern von individuellen (Frei-
heits-)Rechten besteht. ,,Je mehr Bedeutung die Figur des Rechtssubjekts, das heilit das
Rechte fordernde Subjekt, fiir unser Verstdndnis demokratischer (Staats-)Biirgerschaft
gewinnt, desto mehr verliert die Fiktion der Selbstgesetzgebung an Glaubwiirdig-
keit.“4” Es gibt fiir Colliot-Théléne keinen Wesenskern der Demokratie, der an die
Selbstgesetzgebung gekoppelt ist, sondern einzig und allein die Motive der Freiheit und
Gleichheit, deren Verwirklichung historisch wandelbar ist. Eine Verkniipfung dieser
Ideale mit der Idee der Volkssouveranitét ist daher fiir Colliot-Théléne nicht zwingend
und vor dem Hintergrund einer zunehmenden Unméglichkeit, sowohl das Volk als auch
die Moglichkeiten der Selbstbestimmung zu eruieren, auch nicht mehr wiinschenswert.
»~Entgegen der Etymologie und den archaischen Vorstellungen der Demokratie — die zu
einer Zeit gehdrten, die die Begriffe der Legitimitit und Souverénitét nicht kannte — ist
endgiiltig anzuerkennen, dass allein die Forderung nach Gleichheit der Rechte die ge-
meinschaftszentrierte Logik aufbricht, die das Postulat des souverénen Volkes beinhal-
tet. In ihr liegt der ganze Sinn der modernen Demokratie beschlossen. Die so verstandene
Demokratie setzt keinen demos voraus®.*® Colliot-Théléne setzt der Gemeinschaft der
Volkssouverénitit eine ,Gemeinschaft’ der Gleichen (freien Subjekte) entgegen, eine
Demokratie ohne Volk, die sich auf die potenziell nicht positivierbaren Freiheitsrechte
des Menschen griindet und sich auf den Aufruf stiitzen, ,,sich von jeder Bevormundung
zu befreien‘. 4

Colliot-Thélene riickt damit in der Nihe solcher Ansétze, die ein Fortschreiten von
Gerechtigkeit und demokratischer Rationalitdt an Einspruchsrechte gegen Formen
nicht-begriindbarer und nicht-zustimmungsfihiger Herrschaft binden.>® Das Programm
von Colliot-Thélene bleibt allerdings im Vergleich ungleich schwammiger, weil die von
ihr formulierten, an Kant angelehnten emanzipativen Freiheitsrechted! in ihrer Gestalt
letztlich sehr nebulds bleiben. Es wird weder deutlich, ob es einen qualitativen Unter-
schied macht, gegen welches Recht und gegen wen mit welchen Griinden eine letztlich
private Freiheitsvorstellung verteidigt werden soll und darf, noch in welchem Verhéltnis
diese Freiheitsrechte zueinander stehen und wer inwieweit in die Freiheit des anderen
eingreifen kann. Dass auch dafiir zweifelsohne sanktionsfédhige Rechtsinstanzen ge-
braucht werden und deren Form kontrafaktisch selbst Produkt von Aushandlungen sein
miisste, blendet Colliot-Thélene aus ihrer Konzeption widerstdndiger Freiheitsrechte

47 Ebd., 29.

48 Ebd., 195f.

49 Ebd., 175.

50 Vgl. hierzu etwa Phillipp Pettits contestatory democracy als auch Rainer Forsts Recht auf
Rechtfertigung. Es ist dabei jedoch der zentrale Unterschied zu betonen zwischen dem ato-
mistischen Konzept der Freiheitsrechte bei Colliot-Théléne, sowie dem solipsistischen Wi-
derstandskonzept, das daraus folgt, und der intersubjektiv, demokratisch und moralisch ver-
mittelten Gestalt der Einspruchsrechte bei Forst oder Pettit.

51 Der ideengeschichtliche Bezug auf Kant ist relativ fragwiirdig, weil das so formulierte Wi-
derstandsrecht letztlich direkt vom Freiheitsgrundsatz der Vernunft praktisch abgeleitet wird.
Freilich bleibt dabei vollig unbeleuchtet, wie genau sich dieses Freiheitsrecht der Vernunft
mit dem Gebot der Vernunft oder mit dem Vorrang der Rechtsform begriindeten Wider-
standsverbot bei Kant vermitteln l4sst.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 181

leider aus.? Ihr anti-aristotelisches Programm entwickelt hier Tendenzen eines Wider-
standssolipsismus, der die Legitimation widerstindiger Praxis aus einer privaten Ethik
ableitet und den komplexen Zusammenhang von ,Bevormundung’, Rechtspflicht und
der Reziprozitdt gewéhrter personaler Rechte nicht thematisiert. Es stellt sich somit die
Frage, was eigentlich Inhalt dieser Rechtsanspriiche sein konnte — ethische, moralische,
pragmatische Griinde? Es scheint mithin, als wiirde die Demokratie ohne Volk hier zu
einer Demokratie ohne Politik, wenn sich diese allein auf die Durchsetzung individueller
Rechtsanspriiche gegeniiber einer als per se autark, vermachtet und elitistisch konzi-
pierten politisch-rechtlichen Sphére beschrinkt. Kollektives Handeln ist bei Colliot-
Thélene folgerichtig keines, dass sich einem demokratischen Zusammenhandeln anné-
hert, sondern reduziert sich auf eine (eventuell gemeinsame) Durchsetzung individueller
Rechte, die zugleich keine feste Struktur haben.>> Diese Problematisierungen iiberde-
cken freilich in Teilen das zentrale Motiv von Colliot-Thélene, das im Problem der
Exklusivitit einer sich iiber Recht vermittelnden Selbstbestimmungspraxis liegt. Dabei
liegt ihr Fokus entgegen anderer Konzepte transnationaler Biirgerschaft, demoicracy
oder grenziiberschreitender Demokratie- und Rechtsverflechtungen auf dem emanzi-
pativen Potenzial subjektiver Freiheitsrechte. Deren exterritorialer Zuschnitt soll sie
einerseits fiir eine Uberwindung des Ideals der Volks-Souverinitit qualifizieren, ande-
rerseits nehmen sie gerade durch diese institutionelle Ortlosigkeit die Form von Men-
schenrechten an, deren revolutionires Potenzial hier aus einer Idee der Freiheit begriin-
det wird. Wahrend Ranciére die politische Gleichheit und Colliot-Théléne einen letztlich
schwer greifbaren Freiheitsbegriff als Fundamente einer revolutiondren Deutung der
Menschenrechte einfiithren, die die legitimatorische Grundlage einer widerstdndigen
Praxis gegen politische Ordnungen darstellen sollen, so kulminieren diese beiden Ebe-
nen in Etienne Balibars Neologismus der Gleichfieiheit, der zugleich der Titel seines
neusten Buches ist.

Balibar interessiert ebenso wie Colliot-Thélene die ,,Antinomie im Herzen der Be-
ziehungen zwischen Staatsbiirgerschaft und Demokratie®, deutet diese paradoxalen
Spannung jedoch als ,,Motor der Transformationen der politischen Institution*.>* Zen-
tral fiir das permanente Wechselspiel von konstituierender und konstituierter Macht ist
fiir ihn die Figur des demokratischen Staatsbiirgers, auf den der Begriff der Gleichfrei-
heit verweist, weil darin die dialektische Spannung zwischen demokratischer Freiheit
und rechtlicher Gleichheit eingefangen ist. Staatsbiirgerschaft tragt in sich das Verspre-
chen auf Gleichfreiheit, das jedoch stets iiber ihre Konkretisierung hinaustreibt, weil die
Institutionalisierung/Positivierung von Gleichheit und Freiheit immer nur zeitlich, ort-
lich und auf einen bestimmten Personenkreis begrenzt sein kann und damit einen un-
aufhorlichen Prozess der Anerkennungskdampfe um diese Rechte anleitet. ,,...als Staats-

52 Letztlich wird genau an dieser Stelle die Argumentation zirkulér, weil Colliot-Théléne den
rechtlichen Schutz dieser Freiheitsrechte als allgemeines Interesse voraussetzt, aber keinen
Modus angeben kann, wie eine solche Einigung vollzogen werden kann, ohne das Verfahren
einer demokratischen Selbstbestimmung bemiiht werden miissten.

53 Auf die politikwissenschaftlichen und soziologischen Probleme eines solchen Demokratie-
modells will ich hier nicht weiter eingehen. Es lassen sich allerdings deutliche Parallelititen
zu Abensour und Ranciére diagnostizieren, die auf eine bizarre, an Arendt erinnernde Weise
die Bedeutung politischer Alltagsprobleme zu unterschitzen scheinen.

54 Balibar, A.a.O., 12f.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

[
Erlaubnis ist j i P i Inhalts



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

182 Carlos Becker

biirgerverfassung ist sie gefdhrdet, sie wird destabilisiert, ja sogar [...] delegitimiert
durch eben die Kraft, die ihr konstituierende Gewalt verleiht [...]: die Fahigkeit oder
Macht zum Aufstand der universalistischen politischen Bewegungen, die danach stre-
ben, noch nicht vorhandene Rechte zu erobern oder bestehende Rechte zu erweitern,
um die Gleichfreiheit in Realitit zu iiberfiihren*.>® Politische Institutionen ruhen auf
einer spezifischen Verfasstheit der Gleichfreiheit, werden aber zugleich von deren in-
nerem Universalisierungsanspruch bestidndig bedroht. Im Begriff der Staatsbiirgerschaft
taucht somit immer das Andere der verfassten Gleichfreiheit auf, das zugleich auf die
spezifische Leere (Ranciére) oder Metaphysik (Burke) verweist, die den Begriff der
Gleichfreiheit mit dem der Menschenrechte verbindet. Nicht umsonst beschreibt Ba-
libar die Ambivalenz der Gleichfreiheit an anderer Stelle auch als Dialektik von Biirger-
und Menschenrechten. Dieser uneinholbare Teil der Gleichfreiheit ist der Motor fiir das
unendliche Spiel zwischen Aufstand und Verfassung, zwischen der substanziellen Ein-
friedung der Gleichheit und Freiheit durch ihre rechtliche Institutionalisierung und dem
im positivierten Recht kasernierten moralischen Uberschuss der Gleichfreiheit, der auf
seine bestindige Extensivierung dringt.¢ Das revolutionire Potenzial der Menschen-
rechte ergibt sich aus dem Status, das uneinholbare Andere der institutionalisierten
Gleichfreiheit (der Staatsbiirger) zu sein. Es ist damit bereits im subjektiven Recht selbst
verankert>” und stellt fiir Balibar den zentralen Antrieb einer demokratischen Praxis dar,
die die Grenzen politischer Ordnungen besténdig ins Wanken bringt. Dabei sind zwei
Ebenen auseinanderzuhalten, die auch fiir die weitere Analyse entscheidend sind: zum
einen hebt Balibar die Spannung zwischen abstrakter und positivierter Gleichfreiheit
hervor, die aus dem moralischen Uberschuss der Gleichfreiheit die permanente Poten-
zialitdt der Rechtstransformation begreifbar macht; zum anderen ist der Begriff der

55 Ebd., 24.

56 Nun wiederholt sich fiir Balibar diese Spannung im Begriff der sozialen Staatsbiirgerschaft,

die er mit der Idee des sozialen Ausgleichs zusammenbringt, die mehr als die bloe Sicherung
des Existenzminimums als ,,Mechanismus universeller Solidaritit* (Vgl. Ebd. 36; 174ff.) zu
verstehen ist. Dabei sieht er zweifelsohne die Probleme eines solchen Begriffs, der sich im
Kontext des Nationalstaates entwickelt hat und lange Zeit auf die motivationale Bindungskraft
der Nation angewiesen war. Seine Antwort darauf lieit sich dhnlich wie die von Colliot-
Thélene, wenn er die mit dem Begriff der sozialen Staatsbiirgerschaft einhergehende Idee des
sozialen Ausgleichs an die Erhebung der sozialen Rechte als Grundrechte kniipft, die zugleich
eine Méglichkeit der Uberschreitung der je aktuell verfassten politischen Institutionen mog-
lich macht. Was sich an dieser Stelle noch wie eine Variation der Thesen von Colliot-
Thélene lieBt, dndert sich, wenn Balibar die Gefahren einer solchen auf das Erkdmpfen sub-
jektiver Rechte reduzierten Idee politischer Emanzipation erkennt. Diese kann umschlagen
in eine neoliberale Verteidigung negativer Freiheitsrechte, die gerade nicht zu einer neuen
und de-nationalisierten Form der Solidaritét fiihrt, sondern blof3 zu einer politischen Atomi-
sierung und zu einem falsch verstandenen Individualismus (Vgl. ebd., 71).
Leitmotiv der aufstindischen Kémpfe muss demnach sein, ,.einen hybriden politisch Han-
delnden zu erzeugen“(Ebd.), der diese Vereinzelung der politischen Rechtssubjekte auflost,
ohne dabei selbst substanziell einheitlich zu sein. ,,Er verkorpert keinen empirisch-transzen-
dentalen Typus (den Arbeiter, den Proletarier, den Kolonisierten oder den Postkolonisierten,
die Frau, den Nomanden...), sondern vereint Unterschiede, bildet sich selbst, indem er sicht-
bare und unsichtbare Grenzen tiberschreitet™ (Ebd.).

57 Vgl. dazu: Menke, Subjektive Rechte, Zur Paradoxie der Form. In: Bedorf/Réttgers: Das Po-
litische und die Politik, 2010, 159ff.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts


https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 183

Gleichfreiheit durch die innere Spannung von demokratischer Freiheit und rechtlicher
Gleichheit gekennzeichnet. Dies offenbart sich am Begriff des demokratischen Staats-
biirgers, der Mitglied einer begrenzten Rechtsgemeinschaft ist und das normative Po-
tenzial ihrer Entgrenzung in sich tragt. Dieser Punkt wird insbesondere fiir die Diskus-
sion des Habermasianischen Rechtsverstindnisses wieder relevant.

Aber haben wir es hier tatsdchlich mit einer demokratischen Praxis zu tun? Das, was
Colliot-Théléne und Balibar im Sinn haben, ist ja vorrangig eine Neudeutung der De-
mokratie im Gewand widersténdiger Praxis, die sie grundlegend an das Einklagen von
Freiheitsrechten und Rechtsgleichheit kniipfen. Dabei fallt auf, dass nicht nur Wider-
stand und Demokratie hier begrifflich miteinander verwoben werden, sondern dass die
ganze Argumentation der Diskussion um ein Recht auf Widerstand erstaunlich dhnelt.
Genau dies fiihrt freilich dazu, dass das ganze Ausmalf} der Legitimationsproblematik
einer demokratischen Praxis deutlich wird, die sich auf dem widerstéindigen Einklagen
von extra-konstitutionellen Rechten griinden will. Wie etwa verhdlt sich der subjektive
Freiheits- oder Gleichheitsanspruch gegeniiber demokratisch gesetztem Recht und war-
um spielt dies im antinomischen Spiel von Aufstand und Verfassung eigentlich iiber-
haupt keine Rolle? So interessant die Spannung zwischen menschenrechtlicher Gleich-
heit und Volkssouverinitit ist, es rechtfertigt kaum, demokratisch gesetztes Recht und
das mit ihm verbundene Freiheitsversprechen vollstindig aus der Analyse herauszu-
streichen. Es ndhrt vielmehr den Verdacht, dass Balibar und Colliot-Thélene hier glei-
chermaBlen einer Lesart anheimfallen, die jegliche Form von Staatlichkeit und Recht als
gleichermafen exklusiv und oligarchisch betrachten und damit Widerstand fiir per se
gerechtfertigt halten. Dabei wird Aufstand nicht an demokratische Prinzipien zuriick-
gebunden, sondern er beruft sich allein auf individualistische Sprache subjektiver Rech-
te; ebenso wird das so komplexe Verhdltnis von Widerstand und Demokratie simplifi-
ziert, wenn emanzipativer Gleichfreiheits-Fortschritt allein im Medium des Aufstandes
gegen existierende Rechtsordnungen gedacht wird. ,,Die demokratische Staatsbiirger-
schaft ist konfliktgeladen oder sie ist nicht*.58

Rechtssetzung wird damit ausschlieBlich als Sphére asymmetrischer Herrschaftsaus-
iibung begriffen, deren Einfluss durch den Widerstand individueller Freiheitsrechte ge-
brochen werden muss, da Recht prinzipiell oligarchische Strukturen ausbildet und im-
mer in einer Herrschaft {iber jemanden endet. Recht ist in dieser Perspektive nie neutral,
die Verwirklichung von Freiheit vollzieht sich folglich nicht mehr im, sondern gegen
das Recht.? Konsequenterweise spielt damit fiir die normative Bewertung politischer
Praxis die Genese des Rechts auch keine Rolle mehr. Aus diesem Grund ist Widerstand
auch gegen demokratisch gesetztes Recht legitim, selbst wenn sich Widerstand als de-
zidiert rechtsbrechender Ungehorsam realisiert, also gegen eine Idee demokratischer
Freiheit gerichtet ist. Die private Autonomie der Rechtssubjekte wird hier folglich der
offentlichen Autonomie (Heteronomie) demokratischer Rechtsproduktion entgegenge-
stellt. Im Zentrum steht damit ein normativer Individualismus, der an die libertire Tra-
dition personaler Schutzrechte ankniipft, die das private Treiben der Menschen vor dem
Zugriff des Staates schiitzen will, der als per se unfahig beschrieben wird, eine kollektive

58 Ebd., 236.
59 Vgl. dazu ebenfalls paradigmatisch. Loick, Kritik der Souverénitét, Frankfurt 2011.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts


https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

184 Carlos Becker

Idee der Freiheit zu verwirklichen.®® Die AutorInnen gehen allerdings noch einen Schritt
weiter, wenn genau dieser im subjektiven Recht verankerte Widerstand nun die demo-
kratische Praxis selbst darstellen soll. Die Legitimationsgrundlage einer solchen wider-
staindigen Demokratie bleibt jedoch mehr als zweifelhaft, wenn das Ziel des Wider-
stands, ndmlich ein institutionalisiertes Rechtssystem mit (begriindeten) Rechtspflich-
ten, nicht in legitimatorische Reflexion mitaufgenommen wird. Das gilt insbesondere
dann, wenn die Grundlage widerstandiger Praxis wie bei Colliot-Théléne eine privatis-
tische Freiheitskonzeption ist, die in ihrer Struktur der individualethischen Argumen-
tation eines Henry David Thoreau gleicht und zu Recht von Robin Celikates (und auch
Hannah Arendt) als ,ethischer Absolutismus’ beschrieben wird. Genau an dieser Stelle
unterscheidet sich freilich der Egalitarismus von Balibar und Ranciére von dem indi-
vidualistischen Liberalismus Colliot-Thélénes. Politische (Rechts-)Gleichheit (oder
Gleichfreit) ist allein begrifflich an ein Kollektiv gebunden und funktioniert nur in Re-
lation zu anderen. In Frage steht damit immer, wer warum unter einen bestimmten Be-
griff der Gleichheit féllt. Gleichheit ist allein aus diesem Grund ein zutiefst politischer
Begriff. Natiirlich trifft das auch auf den Begriff der Freiheit zu, doch in der letztlich
solipsistischen Ausfiihrung der Freiheitsrechte bei Colliot-Théléne, die den (demokra-
tischen) Aushandlungsprozess der wechselseitigen Gewéhrung von Freiheit nicht be-
trachtet, liegt die Gefahr verborgen, ein zutiefst unpolitisches, da privates Einklagen
von personalen Rechten zur Grundlage der demokratischen Praxis selbst zu erheben
(das gilt auch dann, wenn Colliot-Théléne diese Freiheitsrechte allen Menschen glei-
chermaBlen zuerkennt). Ein solches ethisches Programm widersténdiger Freiheitsrechte
lasst sich mit dem demokratischen Gedanken einfach nicht zusammendenken, denn
dieser griindet sich ja nicht allein — wie sie meint — auf den Kategorien der Freiheit und
Gleichheit, sondern zugleich auf der Idee einer (wie auch immer realisierten) kollektiv-
kooperativen Regelung und Bestimmung gemeinsamer Belange. Wenn demnach ein
Begriff fiir diese emanzipative politische Praxis zu suchen wire, dann wiirde sich be-
sonders einer dafiir eignen: Widerstand (statt Demokratie).

1V. Recht, Demokratie und Widerstand — demokratietheoretische Korrek-
turversuche

Im Durchgang durch die beiden hier exemplarisch behandelten Theoriestringe offen-
baren sich die komplementéren Probleme, in die sie sich beim Versuch verwickeln, eine
Neufundierung demokratischer Praxis vorzunehmen. So richtig ihre zeitdiagnostischen
Einsichten scheinen, so problematisch sind die demokratie- und rechtstheoretischen
Schlussfolgerungen, die sie daraus ziehen. Denn beide Modelle neigen zu wechselsei-
tigen Vereinseitigungen, in der entweder eine radikale Idee widerstdndiger Volkssou-
verdnitit gegen dessen rechtliche Verstetigung gedacht wird — Volkssouverénitit voll-

60 Wie gesehen, unterscheiden sich Colliot-Théléne und Balibar an dieser Stelle, wenn namlich
Balibar deutlich erkennt, dass eine solche Konzeption von Freiheit nur allzu schnell der Logik
einer neoliberalen Freiheitsdogmatik verfillt, weil sie kein Konzept einer gemeinsamen, so-
zialen Freiheit mehr liefern kann. Vgl. dazu auch: Habermas, Naturrecht und Revolution, in:
Ders. (Hrsg.), Theorie und Praxis, 1978.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts


https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 185

zieht sich bei Abensour dezidiert als rechtsfreie und nicht verfahrensgeleitete Praxis —
oder das widerstindige Einklagen von subjektiven (Freiheits-)Rechten von der kollek-
tiv-demokratischen Selbstbestimmung getrennt wird. Denkt sich die eine Seite die De-
mokratie ohne Recht, begreift die andere das Recht ohne Demokratie. Eine normative
Theorie sowohl der demokratischen als auch widerstindigen Praxis kommt allerdings
— das haben nicht zuletzt die obigen Ausfithrungen gezeigt — ohne eine verbindenden
Perspektive auf Recht und Demokratie nicht aus. Dies soll im Riickgriff auf Jiirgen
Habermas verdeutlicht werden, der vielleicht mit der grofiten Konsequenz versucht, den
gleichurspriinglichen Zusammenhang von Recht, Rechten und Demokratie zu begriin-
den und in eine Theorie demokratischer Verfahrensrationalitit einzubetten. Die Rezi-
prozitit demokratischer Rechtsetzung und rechtlich-verfahrensgeleiteter Volkssouve-
ranitéit kann dabei erstens gegen die normative Vereinseitigung von Recht oder Demo-
kratie ins Feld gefiihrt werden und damit zweitens evaluative Aussagen iiber die Legi-
timationskraft einer demokratischen Praxis titigen, die vorrangig als Widerstand gegen
gesetztes Recht verstanden wird.

Dabei ist fiir Habermas zunichst entscheidend, dass mit der Uberwindung substan-
zieller Sittlichkeitsvorstellungen sowohl eine Umstellung vom klassischen Naturrecht
zum positiven Recht als auch eine Transformation metaphysischer in post-konventio-
nelle Moralkonzepte moglich wurde. Recht und Moral differenzieren sich nicht nur
theoretisch, wie praktisch als eigenstindige Sphédren heraus, sondern treten in einem
zweiten Schritt nebeneinander, weil sie sich gleichermaBen den Begriindungspflichten
einer diskursiv verfliissigten Vernunft unterwerfen miissen. Das ist insbesondere fiir
vertragstheoretische Erbe der Widerstandsrechte von Belang, weil die Legeshierarchie
zwischen einem auBlerweltlichem Recht der Moral und dem positivierten Recht einer
politischen Ordnung sich vor dem Hintergrund eines prozeduralen Moralverstdndnisses
als obsolet erweist. Durch das faktische Nebeneinandertreten von Recht und Moral kann
deren Verhiltnis nicht mehr als platonische Spiegelung von Idee und Wirklichkeit ge-
deutet werden, es iiberwindet vielmehr ,,die Vorstellung der Legeshierarchie®, die ,,der
Welt des vormodernen Rechts“®! entlehnt ist. Die Moral wird ebenso wie das Recht an
die diskursiven Prozesse zuriickgebunden und verliert damit seine iibergeordnete Stel-
lung gegeniiber dem Recht. Praktiken des Widerstands gehen damit in den freiheitlichen
Prozessen einer deliberativen Demokratie auf, die idealerweise eine Rechtssetzung an-
leitet, gegen die Widerstand nicht mehr notwendig ist, weil sie zugleich Ausdruck einer
selbstbestimmten Freiheit des Volkes ist. Daraus ergibt sich ein unbedingter normativer
Vorrang der Demokratie vor dem Widerstand, weil es keine auBer-diskursiven Griinde
der Moral mehr gibt, auf die sich der Widerstand berufen konnte.®? Genau gegen diesen
Einspruch einer post-metaphysischen Demokratie- und Rechtstheorie miissen sich nun
die obigen Ansétze beweisen, weil sie letztlich eine Argumentation bemiihen, die an die
ideengeschichtlich bekannte Problematik eines moralisch legitimierten Rechts auf Wi-
derstand erinnern.

61 Habermas, Faktizitdt und Geltung, Frankfurt 1992, 137.

62 Genau diesen Punkt macht Ingeborg Maus im Riickgriff auf Kant und Rousseau stark. Glei-
ches ergibt sich auch fiir Habermas aus seinem Rechts- und Demokratieverstandnis. Vgl. I
Maus, Uber Volkssouverinitit, 2011, 187ff.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts


https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

186 Carlos Becker

Die diskursive Verankerung der Recht- und Moralbegriindung bei Habermas schlief3t
nun ein unauflésbares Band auch zwischen Demokratie und Recht. Demokratizitit, die
an die normativen Anforderungen deliberativer Prozeduren gebunden ist, wird zur
Grundbedingung legaler Rechtssetzung, die eine soziale wie moralische Giiltigkeit und
Geltung des Rechts ermoglicht. Demokratische Institutionen sind dabei auf sowohl ein
Set reziprok zuerkannter personaler (Teilhabe-)Rechte als auch ein Rechtssystem an-
gewiesen, in dem sich der demokratische Wille als sanktionsféhiges Recht ausbuchsta-
biert und auch einen strategischen Umgang der Rechtsgenossen untereinander moglich
macht. Diese untrennbare Verkniipfung von Recht und Demokratie findet sich in der
These der Gleichurspriinglichkeit von Volkssouverénitidt und Menschenrechten bzw. in
der zirkuldren Verwiesenheit von privater und 6ffentlicher Autonomie wieder. Damit
sind zugleich zwei Dimensionen benannt, die sich paradigmatisch in den obigen An-
sitzen wiederspiegeln: Weder lassen sich legitime wie epistemisch adidquate (Frei-
heits-)Rechte der Person oder Vernunftrechte ohne das Prinzip der Demokratie begriin-
den, noch lésst sich eine Demokratie ohne die Garantien personaler Rechte und den
Apparat kodifizierter Rechte denken. Wéahrend Habermas zum einen feststellt, das le-
gale und legitime Rechtssetzung nur durch eine demokratische Verfahrensrationalitit
zu haben ist, die gleichurspriinglich Verwirklichungsbedingung demokratischer Frei-
heit ist, hélt er zum anderen fest, dass auch die sich in subjektiven Rechten manifestierte
private Autonomie zirkuldr mit der demokratischen Idee 6ffentlicher Autonomie ver-
woben ist, weil auch personale Rechte post-metaphysisch nur dann legitimerweise Gel-
tung beanspruchen diirfen, wenn alle Rechtsinhaber iiber deren Gestalt demokratisch
mitentschieden haben. Fiir Habermas macht es folglich aus normativer Perspektive
iiberhaupt keinen Sinn, subjektive Rechte gegen die Idee demokratischer Selbstbestim-
mung zu wenden oder einen demokratischen Praxisbegriff ohne das Recht zu denken.

Es wird freilich dort interessant, wo sich die zeitdiagnostischen Schlussfolgerungen
von Habermas und den oben genannten Autorlnnen gleichen. Auch wenn Habermas
allzu oft ein idealistisches Demokratie- und Rechtsverstdndnis vorgeworfen wurde, ist
er sich im Klaren dariiber, dass sich eine abschlieBende Harmonisierung von Demokratie
und Recht faktisch kaum erreichen ldsst und damit der unbedingte Geltungsanspruch
des Rechts zumindest soziologisch prekér bleibt. Das Spannungsverhéltnis zwischen
der Faktizitit und Geltung des Rechts wird bei Habermas nun mehrdimensional disku-
tiert.%® Fiir die hiesige Fragestellung sind zwei Elemente zentral: zum einen erkennt
Habermas zwischen der Legitimitdt und der positivierten Struktur des Rechts eine
Spannung, die das Recht zumindest tendenziell iiber sich selbst hinaustreibt; zum an-
deren wird die spannungsvolle Januskopfigkeit des Rechts in den beiden Dimensionen
von Rechtssetzung und Rechtsdurchsetzung, von sich in Recht verwirklichender (kom-

63 Sowohl auf der Ebene der Rechtssetzung, Rechtsdurchsetzung und Institutionalisierung des
Rechts als auch auf der Ebene der demokratischen Praxis kann fiir Habermas die Spannung
zwischen Faktizitdt und Geltung nachgewiesen werden. Dabei wird die normative Geltung
aus den faktischen Institutionen intern rekonstruiert und treibt die Uberschreitung der Fakti-
zitdt normativ von innen her an. Das ist der entscheidende Kniff der intern-rekonstruktiven
Rechtskritik von Habermas, die methodisch damit der Theorie des kommunikativen Handels
folgt. Vgl. insb. Habermas, Faktizitit und Geltung, Frankfurt 1992, Kap. I1I-VL.; sowie wei-
tergehend: Ders., Diskursethik — Notizen zu einem Begru[Indungsprogramm. In: Ders., Mo-
ralbewuBtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt a.M. 1983, 53-125.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts


https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 187

munikativ-demokratischer) Freiheit und dem durch Recht (strategisch-exekutiv) aus-
gelibten Zwang hervorgehoben. Wihrend ersteres in Teilen auf die Spannung zwischen
demokratischer Praxis und institutionalisiertem Recht hinweist, bezieht sich letzteres
auf den Unterschied zwischen einem gesellschafts- und einem herrschaftsvertraglichen
Rechtsverstindnis, das die Freiheitsidee von der Sanktionsgewalt des Rechts differen-
ziert. Diese Klarung ist nun deshalb so wichtig, weil damit freilich genau die Aspekte
beschrieben werden, die sich einerseits bei 4bensour (und Maus) und deren iiberposi-
tiven Verstandnis der Volkssouverinitit, andererseits bei Balibar, Colliot-Thélene und
Ranciére und deren herrschaftstheoretischen Verstindnis des Rechts wiederfinden las-
sen. Es stellt sich folgerichtig die Frage, ob entweder die obigen Autorlnnen einfach
von falschen normativen Prdmissen ausgehen, wenn subjektive Rechte gegen die de-
mokratischen Rechtssetzungspraxis oder die demokratische Praxis gegen ihre Institu-
tionalisierung gedacht werden, oder ob sie tatséchlich zu einer Widerlegung, Erweite-
rung oder zumindest theoretischen Schirfung eines deliberativen Rechts- und Demo-
kratiemodells beitragen kdnnen.

V. Ausblicke auf ein reformuliertes Verstindnis von Demokratie und Wi-
derstand

Es sind aus meiner Sicht zwei zentrale Aspekte, die sich durch die Konfrontation der
vorgestellten Positionen der franzdsischen Politischen Theorie mit der deliberativen
Demokratietheorie von Habermas als produktive Problematisierungen herauskristalli-
sieren lassen. Was sich auf der einen Seite (a) als Aktualitdts- oder Responsivitétspro-
blem des Rechts beschreiben lésst, kann auf der anderen Seite (b) als Exklusions- oder
Grenzproblem der Demokratie verstanden werden.

Zu a): Der zentrale Vorwurf, der sowohl von post-marxistischer wie poststruktura-
listischer Seite gegeniiber einer im weitesten Sinne liberalen Rechtskonzeption formu-
liert wird, bezieht sich auf deren ideologische Struktur. Das gilt auf zweierlei Weise:
erstens, weil dem Recht eine (konsensuale) Neutralitit zugesprochen wird, die dessen
machtvermittelten Herrschaftsaspekt ideologisch iiberdeckt; zweitens, weil daraus ein
Bestindigkeitscredo des Rechts abgeleitet wird, das sich etwa in Verfassungen als un-
angreifbare, weil verniinftig-allgemeine Institution schiitzenswerter gemeinsamer Frei-
heit verstanden wird; damit aber gleichsam ideologisch dem politischen Einspruch ent-
zogen scheint. Dieser Vorwurf trifft auf Habermas nur bedingt zu, weil die moralische
Legitimation des Rechts hier prozedural an den demokratischen Prozess gebunden ist.
Doch auch bei Habermas finden sich Tendenzen, Recht und Verfassung gegeniiber dem
demokratischen Einspruch praktischer Volkssouverinitit zu bevorteilen.®* Mal muss
der demokratische Zustimmungsprozess innerhalb einer etablierten Verfassungsdemo-
kratie riickwirkend vollzogen werden, mal soll die demokratische Willensbildung einer
exekutiven Rechtsproduktion (etwa der EU) nachwachsen. Was zeitdiagnostisch und
politstrategisch verstdndlich scheint, hat jedoch gravierende Auswirkungen. Wenn
Recht namlich gegeniiber der demokratischen Praxis sowohl zeitlich als auch praktisch
in ein asymmetrisches Verhiltnis gerdt, dann ldsst sich aus dieser Spreizung von der

64 Vgl. dazu: Maus, Uber Volkssouverinitit, A.a.O., 212ff.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts


https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

188 Carlos Becker

Faktizitdt des Rechts und der (fiktional) nachholenden demokratischen Legitimierung
eine Idee des Widerstands gegen dieses Recht im Namen einer radikal-republikanischen
Praxis durchaus legitimieren. Auch die diskursive Einsicht in die Verniinftigkeit eines
Rechtekatalogs ersetzt nicht die Legitimationskraft tatsdchlicher Zustimmung, so dass
die Geltungskraft eines nicht von allen Rechtsadressaten auch auktorial gesetzten Rechts
zumindest insofern eingeschrinkt bleibt, als man ihr eine Verniinftigkeit unterstellt, die
doch eigentlich nur durch die demokratische Praxis selbst eruiert werden kann.®> Ob
nun eine nachholende zivilgesellschaftlich-deliberative Legitimierung dieses Defizit der
demokratischen Responsivitdt aufwiegen kann, bleibt zu bezweifeln; vor allem bleibt
sie vor dem Hintergrund auch der eigenen theoretischen Pramissen moralisch prekér.
Genau diese hier exemplarisch angedeutete Problematik der Abschottung des Rechts
vor dem demokratischen Zugriff, die mit einer prospektiven Legitimititserwartung des
Rechts einhergeht, konnte — bei allen Problemen — von Abensour gegen iiber Haber-
mas geltend gemacht werden und auf gewisse Restbestdnde eines vernunftrechtlichen
Liberalismus bei Habermas hinweisen. Das wire gleichzeitig der Ort einer widerstdn-
digen Volkssouverénitit, die sich gegen eine falsche Verobjektivierung ihrer selbst zu
Wehr setzt und auf Reibungswiderstidnde im Zirkel von Volkssouverénitit und (Men-
schen-)Rechten aufmerksam macht. Recht kann auch bei Habermas nur dann eine
Sphiére der Freiheit sein, wenn es wirklich responsiv gegeniiber den aktuellen, minori-
tdren und agonalen Einspriichen einer demokratischen Biirgerschaft ist. Nichtdestotrotz
iiberdeckt das freilich nicht, dass Abensour letztlich wie Balibar, Colloiot-Thélene und
Ranciére einem Rechtsverstdndnis aufsitzen, das ,,feudal” (Maus) oder ,,vormodern‘
(Habermas) in dem Sinne ist, als es das Recht allein als Herrschaft deuten kann und
nicht fahig ist, die Doppelbodigkeit des Recht von Zwang und Freiheit analytisch zu
verarbeiten. Die Inklusion jener zweiten gesellschaftsvertraglichen Dimension des
Rechts wire allerdings die Voraussetzung zu einem tieferen Verstindnis einer wider-
stindigen Demokratie und ihrer Grenzen.

Zu b): Komplementir zu den diagnostizierten Reibungswiderstdnden im Zirkel von
Demokratie und Recht weist die obige Interpretation subjektiver Rechte auf die interne
Spannung im Zirkel von privater und 6ffentlicher Autonomie hin, die zugleich genau
jene gesellschaftsvertragliche Dimension tangiert. Aus der Spreizung von Rechtsauto-
ren und Rechtsadressaten — etwa iiber die selektive Zuerkennung politischer Teilhabe-
rechte oder durch die Betroffenheit von Rechtsentscheidungen ohne Moglichkeit auf
diese auf rechtlich gesichertem Wege Einfluss zu nehmen — kann eine Problematik
rechtlicher Exklusivitit erschlossen werden, die auch ein harmonisiertes Rechts- und
Demokratieverstdndnis nicht in Génze 16sen kann. Zentral ist dafiir eine Kategorie der
politischen Rechtsgleichheit, wie sie von Balibar und Ranciére betont wird, die sich
nicht zuletzt in der Gleichheit politischer Teilhabe ausdriickt. Zwar wird auch hier nicht
klar, warum Rechtsgleichheit nur {iber den individuellen Einspruch subjektiver Rechte

65 Letztlich ldsst sich dies auch durch die unhintergehbare Beziehung von deliberativer Ver-
niinftigkeit und demokratischen Verfahren begriinden. Auch wenn die Verfassung im besten
Sinne die Interessen aller widerspiegeln sollte, kann allein die demokratische Praxis dieses
Interesse auch praktisch herstellen. Alle Versuche, diese Praxis zu umgehen oder einzu-
schrinken, miissen somit mit einem Legitimationsdefizit des Rechts einhergehen, das zu-
gleich einen aus den demokratischen Teilhaberechten abgeleiteten Widerstand legitim er-
scheinen ldsst.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts


https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

Gegen das Recht oder gegen das Volk? 189

hergestellt werden soll und nicht iiber die demokratische Programmierung von Recht
erreicht werden kann. Warum sollte sich die oligarchische und exklusive Struktur po-
litischer Ordnungen nicht viel besser durch eine radikal egalitdre und freiheitliche Praxis
der Demokratie liberwinden lassen, die zugleich einen rechtlichen Zusammenhang so
ausgestaltet, dass Widerstand dagegen gar nicht mehr notwendig ist? Damit sind zwei
Ebenen angesprochen, die zum einen die Verwirklichung politischer Gleichheit im In-
neren einer politischen Ordnung, zum anderen deren Grenzen betreffen. Steht ersteres
im Fokus, muss sich eine Theorie widerstdndiger Demokratie dem Verdacht aussetzen,
entweder allein aus modischen Griinden widerstéindige Praktiken normativ auszuzeich-
nen oder die freiheits- und gleichheitsverbiirgende Kraft des Rechts im Ganzen aufge-
geben zu haben. Sollte sich das Recht aber demgegeniiber — wie etwa bei Habermas —
als (immer prekéres, aber dennoch normativ giiltiges) Produkt demokratischer Frei-
heitspraktiken begreifen lassen, wire Widerstand im Anschluss an die Debatten um den
zivilen Ungehorsam nur legitim (oder rational), sollten sich die demokratischen Proze-
duren tatsichlich als unfahig oder unwillig erweisen, die Gleichheits- und Freiheitsan-
spriiche sowie Mitbestimmungswiinsche ihrer Biirger durchzusetzen.® Widerstand
wiirde sich folglich in der Binnenperspektive demokratischer Ordnungen allein durch
strukturelle Verhinderungen der demokratischen Selbstverwirklichungspraxis legiti-
mieren; etwa durch den Entzug gleicher Teilhaberechte. Herausfordernder auch fiir de-
liberative Demokratietheorie ist freilich der zweite Aspekt, der die Kategorie der Gleich-
heit mit dem revolutionéren Kern der Menschenrechte verbindet und auf die Problematik
exklusiver Rechtsordnungen aufmerksam macht. Hier lieBe sich tatséchlich auf ein et-
waiges Widerstandsrecht hindeuten, das sich nicht Gédnze durch ein radikales Verstand-
nis und den unbedingten Vorrang der Demokratie absorbiert werden kann

Auch demokratische Ordnungen stellen begrenzte Ordnungen dar, die an ihren Rén-
dern Anspriiche entstehen lassen, die durch eine verfasste Demokratie nicht mehr kom-
plikationslos verarbeitet werden kdnnen. Rechtsanspriiche auf Gleichheit griinden sich
nun nach dem Verstidndnis von Balibar und Ranciére auf ein uneinholbares Verspre-
chen, das die Grenzen des Gemeinwesens tiberschreitet, gerade weil sie durch jene un-
einlosbare Leere gekennzeichnet sind, die ihre Verwirklichung unméglich machen.
Zwar konnen sich auch diese Rechtsanspriiche auf demokratisch-6ffentlichem Wege
dufern und miissen sich nicht per se die Form widerstidndiger Praxis annehmen, doch
werden sie von jenen formuliert, die keinen geregelten Zugang zu den demokratischen
Prozeduren und gleichen Teilhaberechten besitzen. Diese rechtliche Exklusivitéat wird
nun dann relevant, wenn Personen erstens von Rechtsentscheidungen (eines Landes)
betroffen sind, an deren Rechtssetzung (allein rechtlich) nicht teilhaben konnen, oder
zweitens iiberhaupt keinen Status als Rechtssubjekt besitzen. Auch Habermas definiert
als Grundlage des Zirkels von Demokratie und Recht eine basale Kategorie des Rechts-
subjekts, als welches sich Menschen wechselseitig wahrnehmen miissen. Das ,,nackte
Leben* (Agamben) der sans-papiers, das hinter dem Status des Rechtssubjekts lauert,
kann nun ebenso zur Grundlage einer Neudeutung des Widerstandsrechts werden, wie
das ungleiche Deckungsverhéltnis der Trias von Rechtsautoren, Rechtsadressaten und
Betroffenen. Steht auf der einen Seite das extern formulierte Bediirfnis iiberhaupt Mit-

66 Vgl. dazu nochmals die Formulierungen eines demokratietheoretisch reformulierten Anar-
chismus in Fn. 17.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts


https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

190 Carlos Becker

glied einer Rechtsgemeinschaft sein zu diirfen — darin kénnte man ein (Widerstands)-
»Recht, Rechte zu haben* (4rendt) begreifen —, findet sich auf der anderen der ebenfalls
extern formulierte Anspruch auf ein gleiches Recht auf Mitbestimmung, das sich aus
der Betroffenheit von unzugéinglichen Rechtsentscheidungen ableitet. Ein solches Ver-
standnis der Gleichheit kratzt nun an den Grenzen demokratischer Selbstbestimmungs-
komplexe und kdonnte zugleich Grundlage einer demokratietheoretisch reformulierten
Neudeutung des Rechts auf Widerstand sein, das weder zuriickfallt in eine natur- oder
vernunftrechtliche Legeshierarchie noch zu einer weiteren Verwirrung des komplexen
Verhiltnisses von Demokratie und Widerstand beitrdgt. Widerstand wére vielmehr be-
grenzt auf einerseits die externen Anspriiche derjenigen, die sowohl rechtlich als auch
partizipatorisch auflerhalb einer sie betreffenden demokratischen Rechtsordnung ste-
hen, andererseits auf jene Momente, in denen demokratische Ordnungen sich als unfahig
oder unwillig erweisen, gleiche Beteiligungsmoglichkeiten zu verwirklichen. Das er-
weist sich wiederum als anschlussfdhig auch an ein republikanisches Verstindnis wi-
derstdndiger Demokratie. Nur in diesem Sinne ldsst sich Widerstand als demokratische
Praxis bezeichnen, weil es um die Verwirklichung von Demokratie und Gleichheit geht
und Demokratie weiterhin als kollektive Praxis gedacht wird, auf deren Erméglichung
allein die individuellen Widerstandsrechte ausgerichtet sind. Das heiBit aber auch, dass
sich einerseits individuelle Widerstandspraktiken, vor allem wenn sie sich in Formen
rechtsbrechenden Ungehorsams manifestieren, nicht ohne gravierende Einschrinkun-
gen als demokratische Praxis beschreiben lassen; andererseits wird damit der normative
Vorrang der Demokratie (als verfahrensgeleitete und/oder gleiche Freiheiten sichernde
Praxis kollektiver Selbstbestimmung) untermauert und dem normativen Einspruch wi-
derstdndiger Praktiken auch vor dem Hintergrund einer immer moglichen (oder auch
faktischen) Machtinfizierung politischer Strukturen ein komplexes Gefiige von privater
und offentlicher Autonomie entgegengehalten. Genau diese komplexe Begriindung de-
mokratischer Freiheit (auch im und durchs Recht) scheint allerdings in den aktuellen
Debatten der (franzosischen) Politischen Theorie oftmals zugunsten einer schwammi-
gen Widerstandskategorie aufgegeben zu werden und verwischt die normativen Anfor-
derungen der demokratischen Praxis selbst.

‘am 18.01.2026, 04:49:08. © Urhsberechtiich geschitzter Inhal k.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P i Inhalts


https://doi.org/10.5771/2193-7869-2014-3-165

