Kapitel 2. Macht des Wissens

Physicists spend a large part of their lives in a state of confusion. It’s an
occupational hazard. To excel in physics is to embrace doubt while walking
the winding road to clarity. The tantalizing discomfort of perplexity is
what inspires otherwise ordinary men and women to extraordinary feats
of ingenuity and creativity; nothing quite focuses the mind like dissonant
details awaiting harmonious resolution. But en route to explanation —
during their search for new frameworks to address outstanding questions —
theorists must tread with considered step through the jungle of bewilder-
ment, guided mostly by hunches, inklings, clues, and calculations. And as
the majority of researchers have a tendency to cover their tracks, discover-
ies often bear little evidence of the arduous terrain that’s been covered.
Brian R. Greene, The Fabric of the Cosmos!

Im vorigen Kapitel wurde die Macht als Bezeichnung fiir die Stérke und
die Schwiche der Interpretationen vorgeschlagen, mit denen wir dem
Problem der Realitit begegnen. Wir diirfen jedoch nicht vergessen, dass
auch >wir« selbst eine Interpretation darstellen. Da wir Teil der Realitat
sind, die aus mehr oder weniger starken Auslegungen besteht, kann die
Macht weder wie Eigentum uns gehdren noch ausschliellich uns als
Machttrager auszeichnen. Vielmehr impliziert Macht und Ohnmacht der
Interpretationen, dass die Realitét, indem sie sich ihnen jeweils widersetzt
oder umgekehrt sich ihnen fiigt, ebenso als Macht anzusehen ist — als
Macht, die auch uns selbst und unser Wissen iiber sie bestimmt. Eben das
soll nun gekldrt werden: was die Realitét als Macht in epistemologischer
Hinsicht bedeutet.

Wenn die Realitdt von den Interpretationen durchdrungen ist, so
ist der Sinn des Wissens d. h. das, was jeweils als Wissen gilt, sowie das,
was als seine Motivation und seine Zwecke verstanden werden, eine der
machtigsten Interpretationen, die den Anspruch erhebt, die Realitdt nicht
blof3 zu erkennen, sondern vor allem festzulegen, was als Realitat anzuse-
hen ist. Seit der Neuzeit wird dieser Anspruch des Wissens immer klarer:

! Greene, Brian R.: The Fabric of the Cosmos: Space, Time, and the Texture of Reality, New
York: Knopf, 2004, S. 470.

341

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

Wissen wird als Macht aufgefasst — vom berithmten (und beriichtigten)
Spruch Francis Bacons »Wissen ist Macht« bis zum oben analysierten
Werk Foucaults Der Wille zum Wissen. Bei Bacon bezog sich der Spruch
freilich nicht unmittelbar auf die menschliche, sondern vor allem auf die
gottliche Macht.2 Aber auch das Thema der menschlichen Macht wird
bei Bacon prominent: »[D]ie menschliche Wissenschaft« (scientia) und
die Macht (potentia) seien »Zwillingsziele«.> Diese bestehen einerseits
darin, sich Gewalt iber die Natur zu verschaffen, und andererseits darin,
iiber andere Menschen zu herrschen, beides zum eigenen Wohle, d. h.
zur Befriedigung der eigenen Bediirfnisse. Der erste Aspekt — die Gewalt
tiber die Natur — wurde von Bacon selbst hervorgehoben, der zweite etwas
spater von Thomas Hobbes.

In diesem und dem folgenden Kapitel werden wir uns, um den
Sinn der Realitdt als Macht zu kldren, vor allem mit dem Sinn des
Wissens beschiftigen, das sich als Macht im Blick auf wissenschaftliche
Auseinandersetzungen mit der Natur zeigt. Die andere Seite der Macht
- die der zwischenmenschlichen, sozial-politischen Beziehungen, die
bestimmt, wie wir unser Verhéltnis zueinander verstehen, — betrachten
wir dann im Kapitel 4, wenn es um die Ideologien gehen wird. Der Spruch
»Wissen ist Macht« ist in beiden Hinsichten nur scheinbar eindeutig. Er
birgt mehrere Optionen, sowohl dafiir, wie man das Wissen und seine
Macht, als auch, wie man die Realitét verstehen kann.

Bei Bacon scheint der Sinn des Wissens durch seinen einzigen
Zweck festgelegt — das Ausnutzen der Natur. Dass dies nicht die einzige
Moglichkeit ist, wie die Triebfeder des Wissens, das von der Wissenschaft
erworben ist, verstanden werden kann, wird allerdings dadurch deutlich,
dass Bacon seine Auffassung der vorherigen scharf entgegensetzt. Die
Aufgabe von Instauratio magna ist es vor allem, den Wissenschaften eine
neue Richtung zu geben. Diese diirfen nicht, wie vorher, in leere Spekula-
tionen versinken, sondern sollen sich in den Dienst der Menschen stellen,
d. h. sich einzig und allein der Befriedigung der menschlichen Bediirf-
nisse widmen. Auch wenn Bacon seine Erneuerung etwas tibertrieben als
Bruch mit den vorherigen Einstellungen der Wissenschaftler darstellte, ist

2 In Meditationes Sacrae wurde gegen hiretische Meinungen die Allmacht Gottes nicht
nur behauptet, sondern auch als absolut unerléssliche Grundlage gedeutet, um den Hare-
sien zu widerstehen (vgl. Bacon, Francis: Meditationes sacrae, 11 (De Heresibus), London
1826 (The Works of Sir Francis Bacon in 10 Bdn., Bd. 10), S.308). Die Allmacht-Frage wird
uns im letzten Kapitel dieses Buches beschaftigen.

3 Bacon, Francis: Neues Organon, lateinisch-deutsch, in 2 Teilbdn., hg. v. Wolfgang Krohn,
Hamburg: Meiner, 1990, Teilbd. 1, S. 64 f.

342

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

es nicht schwer in der fritheren Philosophie eine Kontrastfolie zu seiner
Aufgabe zu finden, z. B. bei Thomas von Aquin, der im Anschluss an
Aristoteles vom theoretischen Wissen als ehrenvoll sprach, gerade weil es
nicht mit Blick auf konkrete Bediirfnisse, sondern allein fiir sich gut ist
und selig macht. Das Wissen war folglich auch fiir Thomas niitzlich. Dies
jedoch, weil es selbst als grundlegendes Bediirfnis zu verstehen war.*
Nun wird das Verhaltnis von Wissen und Niitzlichkeit umgekehrt.
Nicht Wissen ist als Selbstzweck gut und niitzlich, sondern nur jenes
Wissen ist gut, das den praktisch-guten Zwecken dient. Der Unterschied
istauffallend: Der Maf3stab von dem, was erstrebenswert ist und begliickt,
liegt nicht im Wissen, sondern in anderen Bediirfnissen, fiir die rein
theoretisches Wissen nur ein Hilfsmittel sein kann. Auch das Gliick wird
neu verstanden. »Selig« bedeutet, wie Bacon sagt, »nicht blof [...] Gliick
der Betrachtung [felicitas contemplativa]«, sondern es geht hier »um
die Sache und das Gliick der Menschheit und um die Macht zu allen
Werken«.® Er vergleicht die bisherige Wissenschaft mit einer Jungfrau,
die unberiihrt, aber auch unfruchtbar geblieben ist, die allerdings einem
mythologischen Ungeheuer (»die Fabel von der Scylla«) dhnelt, das nur
»das Antlitz einer Jungfrau« hatte, »an ihrem Leib aber hingen und klam-
merten sich heulende Untiere an«.® Denn sie wird von unfruchtbaren
Streitigkeiten zerrissen, gleichgiiltig gegen Menschen und ihre Not. Nun
soll sie ihnen dienen und Friichte bringen, d. h. ihr Leben verbessern.
Bacons These »Wissen ist Macht« ist sehr schnell zu einer Floskel
und sogar zu einem politischen Leitspruch geworden, und damit ver-
flachte sie sich: Die Macht des Wissens wurde auf das Einsetzen der
Technik reduziert, d. h. auf die technische Herrschaft iiber die Natur.
Schon bei Bacon scheinen die »mechanischen Kiinste[]« ein Vorbild
der Philosophie zu sein.” Der pragmatische Auftrag des Wissens wird
durch die Technik ausgefiihrt. Dennoch kénnte man Bacons Formel
»Wissen ist Macht« auch im tieferen Sinne verstehen. Darauf deutet seine
Scylla-Metapher hin: Um unendliche Streitigkeiten zu beenden, bediirfe
das Wissen einer Richtschnur. Diese sei nicht spekulativ zu finden,
keine Theorie konne hier hilfreich sein, sondern allein die praktische
Anwendung, die Praxis. Im Grunde genommen ist das dieselbe Aufgabe,

4 Vgl. seinen Kommentar zu Aristoteles: Aquin, Thomas von: Die Seele. Erkldrungen zu
den drei Biichern des Aristoteles >Uber die Seele<, iibertr. u. eingel. v. Alois Mager, Wien:
Hegner, 1937.

> Bacon: Neues Organon, S. 64 f.

¢ Bacon: Neues Organon, S. 15.

7 Bacon: Neues Organon, S. 17.

343

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

die ab Descartes immer wieder thematisiert worden ist, die Aufgabe,
der auch noch Kant sich verpflichtet fithlen wird (das Motto fiir die
2.Auflage der Kritik der reinen Vernunft hater Bacons Buch entnommen):
Man muss dem Wissen ein sicheres Fundament verschaffen, ein fiir
alle Mal ein Kriterium finden oder zumindest einen Weg einschlagen,
dem das Wissen sicher folgen kann. Schon Bacon empfindet diese
Aufgabe in aller Dringlichkeit: Das Wissen braucht einen Priifstein, ein
Kriterium. Es handelt sich nicht um eine blofle Umkehrung der, pauschal
gesprochen, griechischen und scholastischen Vorstellung vom Primat
des Theoretischen zugunsten des Praktischen; es geht um eine generelle
Revision der Erkenntnis selbst, die man als dringend nétig empfindet,
um einen generellen Zweifel, dass wir bereits wissen, was als Wissen
gelten soll — den Zweifel, den auch Nietzsche duflerte und der seine
Produktivitit in der spateren Philosophie mehrmals erweisen wird.

Fiir Bacon scheint das Wissen jedenfalls nicht nur einen eindeuti-
gen Zweck bekommen zu haben, sondern auch sein Kriterium steht
von Anfang an fest: Wissen ist das, was zum eigenen Vorteil genutzt
werden kann. Indem Bacon die Wissenschaft und die Macht durch
ihre »Zwillingsziele« definierte, fielen sie bei ihm »zusammen«.® Die
Natur soll dem Ziel der Verbesserung der Lebensbedingungen unter-
worfen werden. Seine priméire Sorge war, dass dies nicht tibersehen
wird, dass die >Zwillinge< nicht getrennt werden und das Wissen sein
Ziel nicht verfehlt, Macht in diesem Sinne zu sein. Spéter wird dieses
Gleichsetzen des Wissens und der Macht zu neuen Fragen fithren. Im
Laufe der Zeit wird Bacons optimistische Losung »Wissen ist Macht«
zunehmend einen pessimistisch-skeptischen Unterton bekommen: Was
ist, wenn wir, statt die Natur zu erkennen, sie blof§ zu unseren Gunsten
ausbeuten wollen, und zwar ohne sie wirklich zu verstehen? Was ist,
wenn wir iiberhaupt Erkenntnis missverstanden haben, weil es uns gar
nicht ums Wissen, sondern allein um die Macht ging, wie Bacon diese
verstand, — die Unterwerfung zur Befriedigung unserer Bediirfnisse? Die
Macht und das Wissen konnen dann wieder im Gegensatz zueinander
stehen; das Ziel des Wissens konnte von jenem der Macht abgekoppelt
werden. Besonders angesichts der aktuellen dkologischen Krise wird
Bacon vorgeworfen, er habe mit seinem Wahlspruch »Wissen ist Macht«
diese beglinstigt.” Solche Vorwiirfe méchte ich hier nicht ernsthaft in

8 S.die Anm. 3.
 Vgl. Jonas’ Angrift auf das baconsche Ideal (Jonas: Das Prinzip Verantwortung, 1979,
S.2511F.) Vgl. auch Rappel, Simone: »Macht euch die Erde untertan«. Die 6kologische Krise

344

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

Betracht ziehen, nur eins dazu bemerken: Auch die Befiirworter der
Beschriankungen der Wissensmacht nehmen ihren Sinn in Anspruch, wie
ihn Bacon festgelegt hat — die Kontrolle zum eigenen Vorteil; auch sie
beflirworten, dass das Wissen unserem Nutzen dienen soll. Nur wird
dieser nun nicht in das direkte Ausnutzen, sondern indirekt, in den
nachhaltigen Umgang mit der Umwelt, gesetzt. Das Ziel des Wissens
und seiner Macht wird jedoch auch noch hier wie vorher durch die
Niitzlichkeit definiert.!?

Bacons Konzeption von Macht und Wissen impliziert, das darf
nicht @ibersehen werden, eine besondere Auffassung der Realitdt — als
Natur. Wie die Natur nun zu verstehen ist, wird von zwei Metaphern
offengelegt, die zu neuzeitlichen Topoi geworden sind. Die erste ist
die beriihmte Metapher der Natur als Buch, der man sich schon seit
Augustinus bediente, besonders oft jedoch in der Neuzeit, von Galilei
und Descartes bis Einstein: Die Natur sei ein Buch, das man sorgfaltig
lesen sollte, um ihre Geheimnisse zu erfahren; und jeder, der ihre Sprache
(die der mathematischen Formel) versteht, kann begreifen, was in ihr
klar und fiir alle Zeiten festgeschrieben steht. Diese Metapher spricht uns
auch heute noch an, sie scheint so grundlegend zu sein, dass man das
Merkwiirdige (die Sprache der Natur ist Mathematik; alles ist erkennbar
fir den, der diese Sprache kennt) und das Anmaflende (die Natur liegt
dem Erkennenden als ein fertiger, offener Text vor) wenig merkt.

Die zweite Metapher, die Bacon gern verwendet, ist sonst viel
weniger geldufig — die Metapher der Folter: Die Natur solle durch ein
Experiment gleichsam auf das Folterbett gespannt werden, damit erkenn-
bar werde, was sie sonst verheimliche. Denn erst, wenn sie beunruhigt
und mit Hilfe der menschlichen Kunst, d.h. der technischen Mittel,
gepeinigt werde (»irritata et vexata«), verrate sie ihre Geheimnisse,
genauso wie ein Mensch, der durch Folterinstrumente gezwungen wird,
das preiszugeben, was er willig nie ausgesprochen hitte.!! Die Metapher
sorgt heute verstandlicherweise fiir Emporung, besonders weil Bacon
die Natur im Einklang mit der Metaphorik seiner Zeit als eine weibliche

als Folge des Christentums?, Paderborn, Miinchen, Wien, Ziirich: Schéningh, 1996,
S.276 ff.

10 Vgl. z.B. Schifer, Lothar: Das Bacon-Projekt: Von der Erkenntnis, Nutzung und
Schonung der Natur, Frankfurt a/M: Suhrkamp, 1999. Hier wird (polemisch gegen Jonas)
gegen die Aufkiindigung des baconschen Ideals pladiert, wenn auch gleich fiir die radikale
Revision seines Programms, wie man einem solchen Ideal heute folgen kann.

I Bacon, Francis: De dignitate et augmentis scientiarum, Lib. I1, Cap. I, Niirnberg: Riegel
und Wief3ner: 1829, S. 96.

345

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

Gestalt aufgefasst hat, was man nicht selten mit den Hexenprozessen in
Verbindung setzt, an denen Bacon indirekt beteiligt war.!?

Hier ist kein Platz fiir moralisierende Anschuldigungen. Es gibt
vieles in der Renaissance und in der frithen Neuzeit, was uns heute
befremdlich und sogar unverstindlich vorkommt. Es war das Zeitalter
des unvergleichbaren Aufstiegs der Kiinste und der Wissenschaften,
aber auch das der rapiden Zunahme der Grausamkeit, der religiosen
und politischen Verfolgungen, Scheiterhaufen und Folterungen. Bacons
Metapher erlaubt allerdings die Verbindung zwischen Praktik der Wis-
senschaft und jener der Gerichtsprozesse zu verstehen. Denn er denkt
eine wissenschaftliche Untersuchung nach dem Vorbild eines Gerichts-
verfahrens seiner Zeit; das Experiment wird zum Mittel eines Verhors,
dessen Ziel es ist, die Natur zu ndtigen, auf gestellte Fragen Punkt fiir
Punkt eine Antwort zu geben.”® Bemerkenswerterweise wird auch Kant
sein kritisches Unternehmen mit einem Gerichtsverfahren vergleichen,
freilich ohne solche extremen Parallelen wie Bacons Foltergleichnis. Es
handelt sich vielmehr um den Richterstuhl der Vernunft, vor dem alle
Kenntnisse sich rechtfertigen miissen und alle dogmatischen Anmafiun-
gen abgelegt werden sollen.!* Das ist auch verstindlich: Die Gerichts-
praktik hat sich seit Bacons Zeit gedndert, dementsprechend wurde
auch die Metapher, die die wissenschaftliche Arbeit beschreibt, bei Kant
milder und weniger auffallend. Und dennoch ist es dieselbe Metapher,
die den Sinn des Wortes >Untersuchung« bestimmt, das wir auch heute
sowohl fiir ein juristisches als auch fiir ein wissenschaftliches Verfahren
in Anspruch nehmen.

Versuchen wir in Bacons Naturmetapher etwas anderes als eine
blofle Befiirwortung der Grausamkeit zu sehen bzw. als Feindseligkeit
den Frauen gegeniiber, dann kénnen wir merken, dass sie alles andere als
eindeutig ist. Die gefolterte Natur ist eine gefahrliche Verschworerin, die
man zu bezwingen hat; sie birgt Geheimnisse, die sie nicht willig verrit.
Die so verstandene Natur ist jedenfalls nicht neutral, genauso wenig wie

12 Vgl. dazu Merchant, Carolyn: The Death of Nature: Women, Ecology, and the Scientific
Revolution, New York: Harper One, 1989, bes. Kapitel 1.

13 Vgl. Bacon, Francis: Parasceve, ad historiam naturalem et experimentalem, in: ders.:
The Works, latin-english, ed. by James Spedding, Robert Leslie Ellis a. Douglas Denon
Heath, Cambridge: Cambridge Univ., 1857, Bd. 2, S. 59.

14 Vgl. »vor dem kritischen Auge einer héheren und richterlichen Vernunft« (Kant: KrV,
B 767); ebenso der »Richterstuhl des Verstandes« (Anthropologie in pragmatischer Hin-
sicht, AA, Bd. 7, S.145) und der »des Gewissens« (Kant, Immanuel: Vorlesungen iiber die
philosophische Religionslehre, hg. von K.H.L. Pélitz, 2. Aufl., Leipzig: Taubert, 1830, S.170,
225).

346

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

der Untersuchende ihr gegeniiber. Sie ist kein offenes Buch, vielmehr ein
eigenwilliges Wesen, das des Widerstandes auch dann féhig ist, wenn
man denkt, man habe seinen Willen gebrochen. Die Folter-Metapher
impliziert, dass die Natur als eine aktive, selbststandige Kraft zu deuten ist
- im Gegensatz zu dem passiv-neutralen Buch der Natur.

Bemerkenswerterweise hat Bacon die Metapher des Buches ebenso
gebraucht, indem er den Wissenschaftler mit einem »Dolmetscher«
(interpres) der Natur verglich. Als solcher sei er auch »Diener« (minis-
ter) der Natur. Denn die Kette der Ursichlichkeit lasse sich nicht bre-
chen; folglich kénne man die Natur nur dann besiegen, wenn man ihr
gehorche.> Nun wird das Folter-Gleichnis erganzt und sein Sinn sogar
umgekehrt. Die Natur ist nach Bacon nicht nur keine passive, sondern
auch keine schwache Frau, vielmehr eine méchtige Rivalin. Mit purer
Gewalt kann man bei ihr wenig erreichen. Mehr noch: Ihre Macht kann
letztendlich nicht anders als durch Gehorsam gebrochen werden. Man
soll ihr dienen. Das Verhiltnis zwischen dem Wissenschaftler und dem
Gegenstand seiner Untersuchung mag das Rivalitdtsverhéltnis und selbst
ein grausamer Kampf sein; aber die Macht {iber die Natur wird nur
erworben, wenn man der Natur folgt und sich ihr fiigt. Sonst wird die
Macht des Untersuchenden nichtig.

Das Wissen ist somit nach Bacon sowohl auf die Gewalt angewiesen
als auch auf das Dienen, Folgen und Gehorchen; die Natur ist sowohl
eine gefolterte Gegnerin als auch eine machtige Herrin. Jedenfalls ist
sie kein stummer Text, der nur darauf wartet, gelesen und iibersetzt zu
werden. Die baconschen Metaphern weisen trotz oder vielmehr dank
ihrer Heterogenitdt unmissverstandlich darauf hin, dass zwischen dem
Wissenschaftler und der Natur mit ihren Geheimnissen ein unwiderruf-
lich asymmetrisches und zweideutiges Verhiltnis besteht: Er versucht
sie zu unterwerfen, muss ihr dafiir aber dienen und gehorchen; sie
leistet Widerstand, den man niemals endgiiltig brechen kann (die Kette
der Ursdchlichkeit), lasst sich jedoch gelegentlich bandigen und verrit
ihre Geheimnisse.

Die unaufhebbare Asymmetrie der Machtverhiltnisse, die wir von
Nietzsche und Foucault kennen, zeigt sich somit bereits bei Bacon als
latente Zweideutigkeit der Macht des Wissens und weist auf ein tieferes
Verstindnis von Realitdt hin als eine neutrale Gegebenheit. Allerdings
bleiben beide Metaphern — die des Buches und die der Folter - dem

15 Vgl. Bacon: Neues Organon, S. 64 f. Vgl. »Die Natur namlich ldft sich nur durch Gehor-
sam bandigen [...].« (S. 81).

347

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

Sinn der Wissensmacht als Kontrolle zum eigenen Vorteil verhaftet und
legen somit auch den Sinn der Wissenschaft fest: die Aufdeckung von
Geheimnissen, die diese Macht sichern wiirden. So kommt der Sinn
des Wissens bei Bacon deutlich zum Vorschein: Das Wissen bedeutet
eine Sammlung der aufgedeckten Tatsachen, die mit List und Gewalt
erworben werden und dem Wissenden eine endgiiltige Macht iiber die
Natur gewdhren.

Eben diesen Sinn des Wissens als blofie Summe der endgiiltigen
Tatsachen, dessen Macht darin besteht, die Natur zum eigenen Vorteil zu
nutzen, mochteich hier revidieren bzw. eine Alternative zu ihm aufzeigen.
Das Ziel des Wissens mag seit einer gewissen Zeit im Nutzbar-Machen
der Natur gesehen werden. Aber sein Sinn, der von seinen urspriinglichen
Motivationen herkommt, kann mit einer solchen Diagnose immer noch
ungekldrt bleiben. Und vielleicht verdunkelt die Letztere den Ersteren
blofi. Im Gegensatz zu Bacon und der sich ihm bis heute anschliefSenden
Denktradition werde ich die Motivation des Wissenschaftlers, seinen
Antrieb zum Erkennen nicht in Niitzlichkeit suchen. Vielleicht hat man
das Sperzifische der wissenschaftlichen Titigkeit tibersehen, indem man
in ihr nur die technische Unterwerfung der Natur bzw. eine geschickte
Manipulation wahrgenommen hat? Vielleicht hat man auch das Wissen,
das durch diese Tatigkeit erworben wird, grundsatzlich missverstanden,
wenn man es ausschliefSlich als Ablesen eines fertigen Textes im Buche
der Natur bzw. das gewalttatige Erzwingen ihrer Geheimnisse auslegte,
die fiir das Menschengeschlecht gewinnbringend sind? Die Triebfeder
der wissenschaftlichen Tatigkeit kann auch eine andere sein, als sie
sowohl von scholastischen Spekulationen konzipiert als auch von der
neuzeitlichen Technisierung her gedacht ist - weder die Gliickselig-
keit der interesselosen Spekulation noch die Befriedigung der eigenen
Bediirfnisse. Oder vielmehr: Das Bediirfnis, das zur Entstehung einer
wissenschaftlichen Fragestellung bzw. zur Geburt einer wissenschaftli-
chen Theorie fiihrt, kann ein anderes sein als eine selige Schau der
erkannten Tatsachen oder das Einsetzen des erworbenen Wissens zum
eigenen Vorteil. Vielleicht hat das Wissen neben der Befriedigung der
alltdglichen Note und Verbesserung der Lebensbedingungen auch andere
Ziele, die auf einen anderen Sinn hinweisen als auf die blof8e Summe der
erworbenen Kenntnisse.

Im Folgenden soll der Sinn des Wissens ergriindet werden, und zwar
dadurch, dass einige der wichtigsten Mechanismen der Wissenschaft als
besonderer Tiétigkeit samt ihrer Triebkraft ans Licht kommen - jenseits
ihrer pragmatistischen Deutungen. Der neu gewonnene Sinn des Wissens

348

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

soll uns im néchsten Schritt (im Kapitel 3) zum Sinn der Realitét fithren.
Wenn Wissen auch dann als Macht zu verstehen ist, so ist es Macht
in einem ganz anderen Sinne als Unterwerfung zum eigenen Gewinn.
Dann wire auch die Natur jedenfalls keine fertig vorliegende Ganzheit.
Nietzsche, Foucault und Luhmann haben gezeigt, dass die Natur viel-
mehr als die von uns selbst stark abhdngige Konstruktion zu verstehen
ist, weil sie von den Priferenzen, Wiinschen und Entscheidungen des
Erkennenden bestimmt wird. Freilich auch diese - konstruktivistische
- Deutung erschopft das Problem der Realitit keineswegs. Denn auch
die oben besprochenen frithneuzeitlichen Metaphern sind nicht ganzlich
unberechtigt. Die Realitat ist weder das eine noch das andere - weder eine
souverane Natur noch ein uns verfiigbares Konstrukt. Auch indem sie
sich unseren Konstruktionen beugt, bleibt sie selbststindig, sowie umge-
kehrt: In ihrer Selbststandigkeit ist sie niemals eine blofSe Gegebenheit.

Mit der Freilegung von einem anderen, alternativen Sinn des Wis-
sens soll unter anderem klar werden, warum im Folgenden nicht von
der Natur, sondern von der Realitit die Rede sein wird. Bereits in der
Einfithrung habe ich die Vorteile der Rede von Realitdt angesprochen,
ebenso ihre Schwierigkeiten. Was die Bezeichnung >Natur< betriftt, so
kann man, ohne weit auf die Geschichte der Begrifflichkeit einzugehen,
feststellen, dass sie immer wieder auf einen Gegensatz hindeutet: Natur
und Kultur, Natur und Technik, Natur und Vernunft. Bei Kant ist die
Natur als »Inbegriff der Erscheinungen«!® definiert worden, als eine
in sich geschlossene Neutralitit, die dem erkennenden Subjekt gegen-
tibersteht. Darum impliziert die Wortwahl >Natur« bereits den Sinn des
Wissens, den wir gerade anhand der baconschen Metaphern dargelegt
haben, - eine Sammlung der endgiiltigen Tatsachen, die den Widerstand
firr immer tiberwinden und die Natur ein fiir alle Mal bandigen lasst. Die
Bezeichnung >Realitit« soll dagegen deutlich machen, dass es sich nicht
um ein fiir immer feststehendes Gegeniiber handelt, sondern um eine
Bewegung, die auch den Wissenden einschlief3t, samt seinen ihm nicht
immer durchschaubaren Motivationen, Bediirfnissen und Zwecken.
Diese Bewegung ist einerseits souverdn, wenn auch nur bis zu einem
gewissen Grad, d. h. sie kann fiir ihn niemals vollkommen verfiigbar sein,
sie lasst ihn andererseits gelegentlich tiber sich verfiigen. Als solche ist die
Realitdt kein Gegenstand des Wissens im baconschen Sinne, sondern der
Erkenntnis bzw. der wissenschaftlichen Titigkeit, deren voriibergehende,

16 Kant: Prolegomena, Bd. 4, S.317. Vgl. auch die »Natur als Inbegriff der Gegenstinde
auflerer Sinne« (Kant: Kritik der Urteilskraft, Bd. 5, S. 386).

349

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

immer neu hervorzubringende Frucht das Wissen ist, — ein Prozess,
keine Summe von erkannten Tatsachen. Die Realitdt erscheint dem
Wissenden als Natur - als eine gegebene Einheit, die ihm vorliegt, um
im Denken aufgefasst zu werden. Aber der Erkennende sieht in ihr viel
mebhr als das: eine bewegliche Unterscheidung zwischen dem Realen und
Nicht-Realen, die im Sinne des Gegebenen von ihm gedeutet werden
muss, die jedoch immer wieder die Grenze iiberschreitet, die er ihr
gezogen hat, und ihn selbst, seine Theorien, seine Konstruktionen und
seine Vernunft, in jhre Bewegung einbezieht.

Hier wire noch auf etwas hinzuweisen, das im Laufe dieser Unter-
suchung immer wieder beriicksichtigt werden soll. Die Spaltung in
das Subjekt und Objekt, die so viel in der postmodernen Philosophie
kritisiert worden ist, kann kein Unfall, weder ein Irrtum noch ein
Missgeschick, sein. Denn sie ist das, was das Wissen ermdglicht, — das
Wissen, das von der Erkenntnis bezweckt wird, das als solches andauernd
gegriindet, aber auch revidiert wird. Die Entgegensetzung >wir — Realitét«
ist darum nicht nichtig und nicht zu vermeiden. Sie darf jedoch nicht
als harter Gegensatz missverstanden werden, sondern ist als bewegliches
und voriibergehendes Gegeniiber zu deuten, das festlegt, was als Wissen
gelten soll, ohne jedoch selbst festzustehen.

Das Ziel der Wissenschaft mag endgiiltiges Wissen sein; das Wissen
kénnte tatsdchlich das Ausnutzen zur Befriedigung von Bediirfnissen
anstreben. Wer jedoch vom Wissen als Macht spricht, deutet darauf hin,
dass auch sein Gegenstand Macht ist bzw. dass die Natur als Realitét im
oben beschriebenen Sinne zu verstehen ist - keine Summe der neutralen
Tatsachen, keine Gesamtheit der Erscheinungen, sondern eine asymme-
trische Bewegung und eine zweischneidige Herausforderung zu einer
andauernden Auseinandersetzung. Das Wissen wird zur Erkenntnis,
die Natur zur Realitdt. Bacons zweideutige Metaphern wiesen in diese
Richtung: Man bringe die Natur dadurch zum Gehorsam, dass man ihr
selbst gehorche und sogar ihr diene. Damit ist die uns schon bekannte
Zweiseitigkeit der angeblich gleichgiiltigen Realitdt angedeutet — ihre
Nachgiebigkeit, die wir dank der Wissenschaft erfahren, indem Dinge
vorhersagbar und verfiigbar werden, einerseits und ihre anhand der Pole-
mik Heideggers gegen Dilthey und Scheler besprochene »Undienlichkeit,
Widerstandigkeit, Bedrohlichkeit«!” andererseits. Diese Zweiseitigkeit
weist auf einen viel komplexeren Sinn des Spruchs »Wissen ist Macht«
hin, als von Bacon aufgeworfen und im Anschluss an ihn immer wieder

17 Heidegger: Sein und Zeit, S.137.

350

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Staunen als Anfang der wissenschaftlichen Tatigkeit

aktualisiert wurde. Das asymmetrische Verhiltnis soll in seiner Komple-
xitdt aufgefasst werden, damit der Sinn der Wissensmacht jenseits der
Niitzlichkeit freigelegt werden kann, und mit ihm auch der Sinn der
Realitdt — keine stumme Natur, kein neutral-stabiles Gegeniiber des
Wissenden, sondern ein geheimnisvolles Rétsel, auf das der Erkennende
sich einlésst.

Den epistemologischen Sinn der Realitdt mit Blick auf den Sinn der
wissenschaftlichen Tétigkeit zu klaren, wire die Aufgabe, zu der in diesem
und im néchsten Kapitel nur beigetragen werden kann. Erschépfen kann
man den Sinn des Wissens genauso wenig wie den Sinn der Realitit,
die uns zur Erkenntnis herausfordert. Denn sie tut es immer wieder
aufs Neue und auf eine unerwartete Art und Weise. Auch dieser Sinn ist
nichts Gegebenes, sondern eine lebendige Bewegung, wobei nur manche
Besonderheiten von ihr sich beschreiben lassen.

Staunen als Anfang der wissenschaftlichen Tatigkeit

Um dem Sinn des Wissens und folglich auch dem Sinn der Realitat als
Machtin epistemologischer Hinsicht ndher zu kommen, méchte ich mich
zuerst einer Frage widmen, die im modernen philosophischen Kontext
vielleicht wenig willkommen ist, v. a. anachronistisch zu sein scheint,
— der Frage nach der urspriinglichen Motivation der Wissenschaft als
menschliche Tétigkeit. Ich muss gestehen, dass mir der Mut, die Frage so
zu stellen, wahrscheinlich gefehlt hatte, hitte ich nicht einen zeitgendssi-
schen Vorginger auf diesem Weg — Grigorij Gutner. Sein Buch Anfang
und Motivation des wissenschaftlichen Erkennens. Abhandlung iiber das
Staunen ist leider bis heute nur auf Russisch zugénglich.!® Darum sollen
in diesem Abschnitt seine wesentlichen Inhalte wiedergegeben werden.

In welchem Sinne darf man heute noch vom Anfang sprechen,
ohne einer philosophischen Naivitit beschuldigt zu werden? Gewiss,
nicht essentialistisch. Gutner geht es zwar um den logischen Anfang
des Erkennens, aber nicht im Sinne des Wesens, sondern im Sinne
der Triebkraft der Praktiken, die wir als Forschung bezeichnen. Wenn
es solche Praktiken tiberhaupt gibt, so das Argument, dann miissen
sie irgendein Spezifikum des Antriebs nachweisen konnen, das sie von

18 T'yruep, I'puropuit Bopucosuu (Gutner, Grigorij Borisowitsch): Hauano u momusayus
nayuno2o nosuanus. Paccyscoenue 06 yousnenuu (Anfang und Motivation der wissen-
schaftlichen Erkenntnis. Abhandlung iiber das Staunen), Moskau: Lenand, 2018.

351

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

anderen Praktiken unterscheiden ldsst. Dann lohnt es sich vielleicht,
trotz allen Bedenkens, vom Anfang zu sprechen. Gutner nennt dabei
auch andere Praktiken, wie merkantile, deontologische, asthetische,
spielerische und religiose. Aber sein Ziel ist keineswegs eine Theorie
der Praktiken aufzustellen. Im Grunde genommen besteht er auf seiner
Auflistung nicht und betont sogar, dass die genannten Praktiken nicht nur
sehr heterogen sein konnen, sondern auch getrennt voneinander kaum
anzutreffen sind, dass sie dazu neigen, ineinander tiberzugehen. Beson-
ders stark ist die Expansion der merkantilen Praktiken: Sie tendieren
dazu, alle anderen zu verschlucken. Dennoch, darauf besteht Gutner:
Waren alle anderen auf diese reduzierbar, gébe es weder Ethik noch Kunst
noch Spiel noch Religion noch Wissenschaft.

Bemerkenswerterweise wird das, was Bacon noch als Forderung
an die Wissenschaft gestellt hat, die Niitzlichkeit, heutzutage zum ent-
larvenden Verdacht, dass namlich die Wissenschaft, wie alle anderen
menschlichen Praktiken, utilitdr ist und nur scheinbar etwas anderes
darstellt. Fiir Bacon war dies eine Aufgabe, keine hinter den Dingen sich
verbergende Tatsache. Die Kluft zwischen Wissenschaft und utilitdren
Praktiken war fiir ihn offensichtlich, darum galt es, sie zu tiberwinden.
Anders ist es heute. Die Demaskierung eines merkantilen Interesses bei
jeder menschlichen Titigkeit hat feste Wurzeln in der modernen Auffas-
sung von uns selbst und von der Realitdt geschlagen. Das ist die Wirkung
vom Marxismus mit seiner Entlarvung des falschen Bewusstseins, auf die
wir im Kapitel 4 noch kommen werden. Aber nicht nur der Marxismus.
Der Logik einer solchen Entlarvung folgt auch der sogenannte soziale
Konstruktivismus — das Hauptobjekt der Kritik Gutners, das er jedoch,
um ihn noch stirker zu machen, mit der evolutioniren Epistemologie
verkoppelt.!® Kurz und etwas vereinfacht formuliert, lautet das Argument
folgenderweise: Alle menschlichen Praktiken seien Produkte sozialer
Interaktionen, die ihrerseits ableitbar aus dem Nutzen seien, wie sie zum
Uberleben einer sozialen Gruppe beitragen. Sie seien nichts weiter als

1 Hier kann ich die Bemerkung nicht unterlassen, dass das Buch Gutners in der Art
und Weise, wie es mit anderen Positionen umgeht, einen erfreulichen Kontrast zur Rea-
lismus-Antirealismus-Debatte darstellt. Nicht nur werden hier entscheidende Argumente
der kritisierten Position nicht ibersehen, sondern sie werden noch mit anderen verstarkt.
Kein einziges Konzept in der grofien Vielfalt der Positionen — von Platon und Euklides bis
Heisenberg und Einstein — wird nur zum Unterstiitzen der eigenen Position bzw. nur in der
Widerlegungsabsicht verwendet. In jeder Konzeption findet Gutner einen wichtigen Kern,
der einerseits hilft seine eigene Argumentation zu schirfen, andererseits aber die Vielfalt
und Tiefe der Probleme zu veranschaulichen.

352

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Staunen als Anfang der wissenschaftlichen Tatigkeit

Ergebnisse der in diesem Sinne pragmatischen Auseinandersetzungen
im sozialen Kontext, auch wenn sie heute nutzlos und nur fiir sich
bestehend zu sein scheinen. Im Falle der Forschungstdtigkeit sei der
Nutzen sogar offensichtlich: Die Neugier des Einzelnen bringe Friichte
fiir die Gemeinschaft und sichere dieser groflere Uberlebenschancen.
Es handele sich nicht um die selbstlose Suche nach der Wahrheit, wie
die Wissenschaftler selbst vielleicht denken mdgen, sondern um das
Ausprobieren und Selektieren. Und auch dass sie selbst es anders sehen
bzw. dass sie ihre Titigkeit als interesseloses Erforschen der Realitdt
betrachten, gehore zu den Bedingungen des Uberlebens. Im Rahmen
des radikalen Konstruktivismus lasst sich sogar sagen, dass alle Entde-
ckungen der Wissenschaft nichts anderes als Projektionen der sozialen
Faktoren sind, die durch entsprechende Auseinandersetzungen selektiert
wurden. Das bedeutet u. a., dass eine wissenschaftliche Theorie nur in
dem Fall sich durchzusetzen vermag, wenn sie fiir das Uberleben der
Gemeinschaft tatsachlich niitzlich ist. Die geheimnisvollen Revolutionen
in der Wissenschaft scheinen somit endgiiltig erkldrt zu sein.

Das evolutiondre Argument, angewandt auf soziale Praktiken, ist
so stark, dass Gutner es als im Grunde unschlagbar einstuft. Nicht nur
jede Entdeckung, sondern jede menschliche Praktik iberhaupt ldsst sich
so erkldren. Man kann sich nicht vorstellen, dass eine solche Theorie
irgendwo Anstoff nehmen kann, dass sie auf ein Faktum trifft, das ihr
widerspricht. Aber gerade das ist hochst verdachtig. Denken wir an
Poppers Kriterien der Wissenschaftlichkeit: Eine Theorie, die im Prinzip
nicht falsifizierbar ist, sei keine wissenschaftliche Theorie. Als Theorie,
die alles erkldren konne, erklare sie gerade nichts.?

Ich denke allerdings, dass wir Popper hier nicht unbedingt folgen
miissen.?! Schliefilich ist es das Ziel der wissenschaftlichen Titigkeit
zumindest in der Neuzeit gewesen: eine moglichst umfassende Theorie
zu schaffen, die moglichst nicht widerlegbar ist. Warum sollen wir
eine Theorie, der es gelungen ist, deshalb fiir nicht-wissenschaftlich

20 Vgl. Popper, Karl: Logik der Forschung. Zur Erkenntnistheorie der modernen Natur-
wissensschaft, Wien: Springer, 1935; Popper, Karl: Conjectures and Refutations, London:
Routledge and Kegan Paul, 1963. Als »Tautologie-Problem« der Selektionstheorie wird es
auch in den modernen Diskussionen um die Evolutionstheorie immer wieder aufgegriften.
Vgl. Weber, Marcel: Philosophie der Evolutionstheorie, in: Bartels, Andreas u. Stockler,
Manfred (Hg.): Wissenschaftstheorie. Ein Studienbuch, Paderborn: mentis, 2007, S. 269 f.
2l Zu entsprechenden Diskussionen s. z. B. Putnam, Hilary: The >Corroboration< of The-
ories, in: Boyd, Richard, Gasper, Philip a. Trout, ]J.D. (eds.): The Philosophy of Science,
Cambridge, Massachusetts: MIT Press, 1991, S. 121-137.

353

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

halten? Aber vielleicht konnen wir diese Theorie bei einer Inkonsequenz
ertappen, oder zumindest bei einer Art Kreisargumentation. Und dies tut
Gutner, nicht, um sie zu entlarven (er erkennt ihre »méchtige Heuristik«
an??), sondern um ihre Geltung einzuschrinken. Tatsichlich scheint
sie das Prinzip der Kausalitdt immer schon vorausgesetzt zu haben,
ohne dieses zu begriinden.?? Doch viel wichtiger ist der latente Wider-
spruch im Prinzip der Niitzlichkeit. Wenn solche Eigenschaften wie
Neugier oder solche Illusionen wie selbstlose Suche nach der Wahrheit
tatsdchlich gewisse Vorteile im evolutiondren Prozess der Entwicklung
der Lebewesen und fiir das Uberleben der menschlichen Gesellschaft
gesichert haben, dann entspricht die evolutionire Epistemologie nicht
ihrem eigenen Kriterium der Tauglichkeit. Denn die These, dass die
Neugier oder Suche nach der Wahrheit in Wirklichkeit etwas anderes,
Pragmatisches, darstellen, dass sie blof3 niitzliche Illusionen seien, ist
gewiss kein ermutigender Gedanke. Der Letztere kann gerade fiir diese
Neugier und diese Suche tédliche Folgen haben. Mit einer Entdeckung
oder vielmehr Entlarvung der >eigentlichen< Griinde der Forschungsta-
tigkeit zerstort man also genau das, was zum Erfolg beigetragen hat. Eine
solche Theorie trigt somit nicht zum Uberleben bei, ist also nach ihrem
eigenen Kriterium falsch bzw. fiir eigene Zwecke nicht tauglich und muss
frither oder spéter einer anderen Theorie Platz machen.

Hier mochte ich betonen, dass eine solche Argumentation gegen
sozialen Konstruktivismus und seinen méchtigen Alliierten, evolutionére
Epistemologie, keine Widerlegung ist. Die Letztere ist deshalb unwider-
legbar, weil sie immer kasuistisch argumentieren kann. Man kénnte z. B.
erwidern: Es mag sein, dass Neugierde und Glaube an die Wahrheit
zum Uberleben der Gemeinschaft beigetragen haben, jedoch dies nur
indirekt und nur fiir gewisse Zeit; heute benétige man weder das eine
noch das andere; man wolle vielmehr Stabilitédt als Entdeckung, vielmehr
Niitzlichkeit als Wahrheit. Eine Theorie, die solch anachronistisches
Streben wie das nach der Wahrheit oder gar nach dem Neuen mafligt, sei
im Moment sehr am Platz. Denn heute brauchten wir in der Wissenschaft
keine Entdecker und Forscher, sondern Handwerker und Manager.
Gutner bemerkt dazu:

2 T'yruep: Hauano u momusayusi HAyuHo2o nosuanus, S. 26.

23 Dieses Argument scheint mir allerdings nicht besonders stark zu sein. Wenn das Prinzip
der Kausalitdt selbst Frucht der evolutiondren Entwicklung ist, so ist seine Wahrheit
bzw. seine Tauglichkeit dadurch erwiesen, dass es zum Uberleben beitragt. Warum darf
es dann nicht als Grundlage der ganzen Uberlegung geltend gemacht werden? Die
Selbstbeziiglichkeit fithrt in diesem Fall nicht unbedingt in die Kreisargumentation.

354

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Staunen als Anfang der wissenschaftlichen Tatigkeit

»Darauflésst sich nichts erwidern, aufler vielleicht, dass es eine ungeheure
geistige Verarmung bedeutet.«?*

Man konnte hinzufiigen: Dann wiirde es auch nicht viel Sinn machen,
von der Wissenschatft als selbststandiger Praktik weiter zu sprechen.

Was fiir eine Alternative zu einer solchen utilitaristischen Reduktion
kénnte man jedoch auffinden? Hier gibt es zumindest zwei Auswege
aus der Sackgasse, in die uns das utilitaristische Argument gefiihrt hat.
Zunichst lasst sich fragen, inwiefern es iberhaupt ratsam ist, mensch-
liche Praktiken getrennt davon zu betrachten, wie Menschen selbst
verstehen, was sie tun. Das ist der Makel jeder Entlarvungslogik. Sie
erhebt den Anspruch, die Dinge so zu beschreiben, wie sie wahrhaftig
sind, und nimmt damit unreflektiert die metaphysische Unterscheidung
von Sein und Schein, von objektiv und subjektiv, in Anspruch. Wir haben
schon gesehen, wie diese Tendenz sich in der Nietzsche-Forschung zeigt.
Nietzsche selbst versuchte mit allen Kriften eine solche Argumentation
nicht in Anspruch zu nehmen, was ihm, wenn auch nur begrenzt, gelun-
gen ist. Auf Forschungspraktiken angewandt, kdnnte man sagen: Auch
oder gerade weil wir von ihrem Wesen nicht sprechen wollen, sollten
wir die Intentionen ernst nehmen, die die Menschen dazu bewegen, sich
ihnen zu widmen. Wir sollten authdren zu entlarven statt zu verstehen.
Was sind diese sozialen Faktoren, die der soziale Konstruktivismus als
eine Art allgegenwirtige Realitdt betrachtet? Entstehen sie selbst nicht
u.a. in Folge der wissenschaftlichen Praktiken? Warum sollen diese
auf das Soziale reduziert werden und nicht z. B. umgekehrt? Und muss
man alles auf eins reduzieren? Vielleicht tibersehen wir dabei gerade
die Vielfalt von dem, was wir tun, und dem, wie wir es tun konnen.
Dies ist keine Widerlegung, vielmehr ein Hinweis auf eine Richtung,
wie wir aus der Sackgasse herauskommen konnten, in die der soziale
Konstruktivismus fiihrt.

Ein weiterer Hinweis wurde von Bruno Latour, dem Begriinder
der sogenannten Science and Technology Studies und ihrem spiteren
Kritiker, angedeutet, in Form eines Prinzip, das er aus den eigenen
empirischen Untersuchungen der wissenschaftlichen Tétigkeit herleitete
und dem Konstruktivismus entgegensetzte — die Interobjektivitit.?*> Bei
Latour wird das Problem der Realitit prominent, und zwar als Ritsel,
das durch alle Streitigkeiten (und sogar Kriege, denen Latour seinen

2 Tyruep: Hauano u momusayus nayuno2o nosnanus, S. 33 (meine Ubersetzung -EP.).
25 Vgl. Latour, Bruno: Eine Soziologie ohne Objekt? Anmerkungen zur Interobjektivitit,
in: Berliner Journal fiir Soziologie, 2001 (11/2), S. 237-252.

355

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

Friedensvertrag entgegensetzt?®) hindurchschimmert. Es ist wahr, dass
all unser Wissen Konstruktion ist, und zwar eine soziale Konstruktion,
d. h. dass viele soziale Faktoren und merkantile Interessen im Spiel sind,
wenn der Forscher sein Objekt betrachtet. Aber dieses ist deshalb kein
Produkt solcher Konstruktionen, sondern eine selbststandige Kraft, die
sich nicht auf etwas anderes, sei es auch soziale Konstrukte, reduzieren
lasst. Vielmehr gilt: Das Objekt »schlagt zuriick«.?” Es erhebt seine
Anspriiche und widersteht jedem Versuch, es als selbststindiges und
ritselhaftes Etwas zum Verschwinden zu bringen, es in den Konstrukten
aufzuldsen und damit vollig verfiigbar zu machen. Latour versucht dabei
die Kluft zwischen Realismus und Konstruktivismus zu iiberwinden:
Die >Dinge« stehen dem Wissenschaftler weder objektiv gegeniiber noch
sind sie seine Konstrukte, sondern sie sind widerspenstig, sie trotzen
jeder Aneignung, jedem Versuch, sie unter Kontrolle zu bringen. Und
nur ein Wissenschaftler, der auf diese Widerspenstigkeit aufmerksam
werde, sei der Konstruktionen fahig, die fiir die anderen mafigebend sein
wiirden. Gerade als Wissenschaftler erforsche man seinen Gegenstand
nicht aus einer sicheren Distanz, als ob er schon immer fertig daldge
und stumm ihm gegeniiberstiinde, sondern lasse ihn stindig aufs Neue
zu Wort kommen. Mehr noch: So ein Wissenschaftler sei selbst von
seinem Gegenstand fortwahrend beeinflusst; sein Selbstverstindnis als
Subjekt des Wissens dndert sich andauernd. Latour nennt das bewegliche
Gegentiber von Subjekt und Objekt »a common world, die es auf diese
Weise zugleich zu konstruieren und zu entdecken gilt.

Die Uberlegungen Latours miinden somit in die Feststellung der uns
schon bekannten Zwiespiltigkeit: Unsere Verfiigungsmacht, die Macht
unserer Konstruktionen, kann nicht einfach mit der Realitat gleichge-
setzt werden. Wenn es uns gelingt, manche Prozesse vorhersagbar zu
machen, halten wir es fiir einen Beweis dafiir, dass wir der Realitat ihre
Geheimnisse entrissen haben und ihr ndher gekommen sind. Aber auch
umgekehrt. Wenn das Objekt sich diesen Versuchen widersetzt, halt
man es fiir ein Zeugnis der Realitdt. Das ist kein Widerspruch. Denn
gerade weil etwas in der Realitat sich uns stindig widersetzt, konnen
wir unsere Siege dariiber als Anndherung an die Realitdt feiern. Latour
spricht dabei nicht explizit von Macht, aber was er mit der gegenseitigen
Interaktion zwischen den >Dingen< und Wissenschaftlern meint, ist die

26 S. die Anm. 104 im Kapitel 1.
27 Vgl. Latour, Bruno: When things strike back: a possible contribution of >science studies<to
the social sciences, in: British Journal of Sociology, 51/1 (2000), S.107-123.

356

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Staunen als Anfang der wissenschaftlichen Tatigkeit

Macht und Ohnmacht: Es handelt sich um die unerlasslichen Versuche,
die >Dinge« unter Kontrolle zu bringen, die sowohl im Gelingen als
auch im Scheitern einflussreich sind, d. h. sie konnen die erkennenden
Subjekte sowie ihre Objekte verdndern und sie fithren dazu, dass diese
sich gegenseitig verandern lassen.

Gutner beriicksichtigt die Position Latours sowie die Diskussionen
um sie, um einen Faden zu bekommen, der uns zum Anfang der Erkennt-
nis fithren konnte, und zwar der Erkenntnis, wie der Wissenschaftler
selbst, der sich der Forschung widmet, seine Tiatigkeit versteht: Sie ist
eine Bewegung auf ein ihm unverfiigbares Rétsel hin und ebenso eine
Riickbewegung auf seine Konstruktionen hin. Das Ritsel, das das Objekt
der Untersuchung darstellt, besteht eben darin, dass es sich mit keinen
Konstruktionen decken ldsst, obwohl man immer wieder versucht,
versuchen muss, auf die eine oder andere Weise das Objekt in seinen
Konstruktionen gleichsam aufzuldsen. Es benimmt sich aber anders als
erwartet und gerade deshalb wird es interessant und untersuchenswert.
Was den Wissenschaftler angeht, so ist diese Inkommensurabilitit seiner
Konstrukte und der Realitdt gerade das, was ihn zur Forschung motiviert,
der Anfang seiner Forschungstitigkeit, der allerdings immer wiederkeh-
ren soll, damit diese nicht in die anderen Praktiken {ibergeht. Gutner
beschreibt ihn mit dem Begriff, der von Platon und Aristoteles als Anfang
der Philosophie bezeichnet wurde — dem Staunen.

Das Staunen, wie Gutner es versteht, sollte nicht psychologisch
missverstanden werden. Abgesehen von Platon und Aristoteles, hat
man vom Staunen in diesem Zusammenhang immer wieder psycholo-
gisch gesprochen, z. B. Descartes.?® Eine wichtige Ausnahme stellt dabei
Heidegger dar, der im Aufsatz Was ist das — die Philosophie? das Staunen
im Anschluss an griechisches Selbstverstandnis der Philosophie auslegte,
um den Sinn der Frage nach dem Anfang zu kldren. Das Staunen und der
Anfang erldutern einander gegenseitig. Hier ist das Zitat aus Heidegger,
das bei Gutner angegeben wird:

»Im Erstaunen halten wir an uns (étre en arrét). Wir treten gleichsam
zuriick vor dem Seienden - davor, daff es ist und so und nicht anders
ist. Auch erschopft sich das Erstaunen nicht in diesem Zuriicktreten
vor dem Sein des Seienden, sondern es ist, als dieses Zuriicktreten und
Ansichhalten, zugleich hingerissen zu dem und gleichsam gefesselt durch

28 Vgl. I'yraep: Hauano u momusayus nayunozo nosnanus, S. 1.

357

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

das, wovor es zuriicktritt. So ist das Erstaunen die Dis-position, in der und
fiir die das Sein des Seienden sich 6ffnet.«?

Heidegger wird im Buch Gutners ein besonderer Platz gewdhrt, was
nicht bedeutet, dass er dem deutschen Philosophen folgen mochte,
vor allem (wenn auch nicht nur) nicht in der Entgegensetzung von
Philosophie und Wissenschaft.>® Auch die Wissenschaft im engeren
Sinne, v.a. die Naturwissenschaften, darauf besteht Gutner, u.a. im
Anschluss an Aristoteles, wird von Staunen getragen. Wichtig jedoch
ist, dass es sich um keine psychologische Stimmung handelt, sondern
um eine gewisse existentielle Disposition, die, wie Heidegger sagt, es
ermoglicht, dass das Sein des Seienden sich offnen ldsst. Am Ende
seines Buches wird Gutner sich noch einmal Heidegger widmen und das
Staunen im Anschluss an ihn, aber auch im Widerspruch zu ihm, als
Existenzial deuten. Diese Abgrenzung von Heidegger, wie auch, gleich
noch zu zeigen, von Wittgenstein, ist wichtig fir unsere Fragestellung.
Darum verdient sie ein wenig mehr Aufmerksamkeit.

Der Ausgangspunkt von Heideggers Analyse in Sein und Zeit
ist das Zuhandene. Denn das In-der-Welt-Sein ist im heideggerschen
Sinne urspriinglich von der »umsichtig orientierte[n] Verfiigbarkeit eines
zuhandenen Zeugganzen« getragen.’ Das Ganze des Zuhandenen ist die
Welt. Es gibt hier keine Trennung zwischen Subjekt und Objekt, kein
Weltbild ist nétig, keine Theorie kann entstehen. Es ist die lebendige
Praxis selbst, als alltagliche Orientierung des Daseins, das keine Entfrem-
dung kennt. Selbst Zeichenstiftung hat hier nicht den Charakter einer
theoretischen Spekulation.??

Merken wir uns, dass dieser urspriingliche Modus des Seins des
Daseins nach Heidegger einen durchaus pragmatisch-utilitiren Umgang
mit dem Zeug impliziert. Doch diese Urspriinglichkeit ist nicht beizu-
behalten. Im Entgleisen, im Ungehorsam, im Widerstand, welche die
Welt dem Dasein entgegenbringt, melden sich die Grenze des Verfiig-
bar-Zuhandenen und damit auch Angst und Sorge. Das Erkennen, das
Subjekt-Objekt-Verhiltnis, die Forschungstatigkeit, muss entstehen, und
zwar als ein neuer, defizitirer Modus des In-der-Welt-Seins.

2 Heidegger, Martin: Was ist das — die Philosophie?, Pfullingen: Neske, 1956, S. 26; vgl.
Tyraep: Hauano u momusayus Hayurno2o nosnanus, S. 10 f.

30 Vgl. Tyruep: Hauano u momusayus nayuno2o nosuanus, S. 11.

3 Heidegger: Sein und Zeit, S. 80.

32 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 81.

358

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Staunen als Anfang der wissenschaftlichen Tatigkeit

»Damit Erkennen als betrachtendes Bestimmen des Vorhandenen mdg-
lich sei, bedarf es vorgingig einer Defizienz des besorgenden Zu-tun-
habens mit der Welt«. ¥

Nach Heidegger ist dieses Moment bloff mangelhaft. Denn es fiihrt
vom Zuhandenen zum Vorhandenen, von dem In-der-Welt-Sein zum
Weltbild, zur Spaltung von Subjekt und Objekt, zur Vergegenstandli-
chung des Seienden und, schliefllich, zum Herrschen des »Man« und
zur Flucht des Daseins vor sich selbst, zum Verfall, zur Entweltlichung
der Welt im Gestell und in der Machenschaft. Es sei auch noch daran
erinnert, dass Nietzsches Wille-zur-Macht-Hypothese von Heidegger in
diesem Kontext gedeutet wurde: als letzter Ausdruck des sich vom Sein
entfernenden Daseins, dessen Seinsmodus das blofie Herrschen ist, was
in ein radikales Defizit der Moglichkeiten miinden muss. Das Letztere
bringt im Endeffekt den Menschen dazu, vor dem absoluten Nichts zu
stehen, zum vollendeten Nihilismus.

Dieses aus Heideggers Sicht defiziente Moment, wenn die Erkennt-
nis entsteht, beschreibt Gutner als Geburt des Objekts — das Ereignis,
dem er mehrere Seiten widmet und das er mit zahlreichen Beispielen
aus der Geschichte der Wissenschaft illustriert. Diese Geburt und nur
sie stifte die Forschungstitigkeit. Fiir Heidegger ist die Geburt des
Objekts nur Merkmal vom Verfall, von dem Verlust des Zuhandenen,
vom Willen zur Macht, der als Wille zur Herrschaft die Moglichkeiten,
das Dasein als Moglichsein, verschlielt. Auch wenn Heidegger darauf
besteht, dass dieser Verfall und diese Seinsvergessenheit nicht zufillig
entstehen, sondern das Geschick sind, dem das Dasein nicht entgehen
kann, bleibt es ein defizitdrer Modus seines In-der-Welt-Seins. Gutner
mochte dagegen darauf aufmerksam machen, dass Heidegger, indem er
den Anfang der Forschungstatigkeit im Defizitdren sucht, das Objekt
der Untersuchung mit einem abstrakten Objekt verwechselt.3* Aber
sie sind im Grunde verschieden. Das Objekt, das Heidegger meint,
das der Entfremdung vom zuhandenen Zeugganzen entspringt, ist das
abstrakte Objekt — ein verfiigbares Konstrukt, das dank einer bestimmten
Theorie durchsichtig und als solches erkannt ist bzw. beherrscht wird.
Im Grunde genommen ist es kein Objekt, sondern ein Instrument, mit
dessen Hilfe man eine Theorie aufbaut, welche die Realitét schliissig und
lickenlos beschreiben lasst. Aber solche Objekte sind nicht der einzige,

3 Heidegger: Sein und Zeit, S. 61.

34 Vgl. I'ytaep: Hauano u momusayus nayunozo nosnanus, S. 84.

359

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

nicht einmal der primare Gegenstand eines Wissenschaftlers. Indem der
Physiker das Atom (das ist eines der Beispiele im Buch Gutners®), das
zundchst blofl als anschauliches Modell eingesetzt wurde, eines Tages als
komplexes und rétselhaftes Etwas betrachtet, das selbst noch verstanden
werden sollte, wird das Atom zu einem Forschungsobjekt. Damit dies
geschieht, muss das Modell sich als zweifelhaft und unzuverlissig zeigen,
das Atom als widerspenstiges, unverfiigbares Phanomen und selbst als
zweckwidriges Instrument. Es muss erstaunlich werden - in dem Sinne,
dass die Art und Weise, wie es sich verhilt, uns éiberrascht, weil es unseren
Vorstellungen nicht entspricht. Aus einem Instrument wird ein Objekt,
aus einer Abstraktion ein Gegenstand der Untersuchung.

Folglich hat Heidegger, indem er den Verlust des Zuhandenen als
direkten Weg zur Machenschaft verstand, den nicht-utilitiren Charakter
der Forschungstitigkeit verkannt, die ihren eigenen Zugang zum Sein
offnet: im Staunen, das als solches beiden — dem urspriinglich-naiven
Umgang mit der Welt, die sie blof3 als verfiigbares Zeugganze wahr-
nimmt, und ihrer technischen Ausbeutung durch »Man« - entgegen-
steht. Dieser von Heidegger tibersehene Seinsmodus des Daseins wird
von einem erstaunlichen Ereignis getragen.>® Das Instrument verwandelt
sich in ein Objekt, das sich gerade nicht manipulieren ldsst, sondern zu
einer selbststindigen Kraft wird, die ihre trotzige Realitdt auch gegen
den Willen des Wissenschaftlers, sie in einer Konstruktion aufzuheben,
behaupten kann.

Das Buch Gutners zeigt mit mehreren brillanten Beispielen, wie das
Instrument zum Objekt und zuriick zum Instrument verwandelt werden
kann.* Das ist kein scharfer Gegensatz: Das Instrument kann immer
zum Objekt der Untersuchung werden und umgekehrt. Aber dies bedeu-
tet nicht, dass sie ineinanderfallen. Das Staunen, das diese Umwandlun-
gen begleitet, ist das Merkmal dafiir, dass hier etwas Reales geschieht, und
zwar nicht so sehr mit dem Objekt, vielmehr mit uns selbst. In Heideggers
Sprache, es ist eine gewisse Anderung unseres In-der-Welt-Seins, ein

3 Vgl. I'yrnep: Hauano u momusayus nayunoz2o nosnanus, S. 97 ff.

3 Heideggers spite Philosophie wird von Gutner nicht einbezogen. Das Thema der
Geburt eines Objekts, wie er es versteht, konnte im Kontext vom spéteren Vom Ereignis
eine neue Wendung bekommen.

¥ Gutner betont dabei, dass es ihm nur um die Naturwissenschaften geht, wobei er ver-
mutet, dass auch Geistes- und Sozialwissenschaften ihre Instrumente in Objekte umwan-
deln. Auch sie sind vom Staunen getragen (vgl. I'yruep: Hauano u momusayus nayunozo
nosnanus, S.77, Anm. 48). Man konnte es vielleicht am besten am Beispiel der Historie
demonstrieren.

360

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Staunen als Anfang der wissenschaftlichen Tatigkeit

neuer Modus, ein Existenzial, das von Heidegger nicht erkannt wurde,
weil er den existenziellen Sinn der wissenschaftlichen Tétigkeit unter-
schitzt hat. Die Letztere besteht nicht darin, etwas blof8 zu konstruieren
und zu beherrschen, sondern auch darin, etwas zu entdecken und zwar
in einer Art und Weise, wie es von den Konstruktionen nicht vorgesehen
wurde. Dass auch diese Entdeckungen dann in neue Konstruktionen
tithren, ist keine Frage. Dennoch versteht sich die Wissenschaft dabei
nicht als geschickte Manipulation mit den dem alltiglichen Umgang
entfremdeten Gegenstinden zum Zwecke des Beherrschens und der Aus-
beutung. Sie wird zu einer Praktik, die von Neugier (die von Heidegger
ausschliefilich als Modus der Uneigentlichkeit aufgefasst wurde, welcher
nichts mit »dem bewundernden Betrachten des Seienden« gemeinsam
hat®®) getragen wird, gerade weil das Dasein nicht nur als Sorge zu
verstehen ist, d. h. nicht als eine ausschliefSlich utilitdre T4tigkeit.

Es scheint, dass auch Heidegger eine Reduktion aller Praktiken
auf das Utilitdre nicht fremd geblieben ist, indem er sie als Weg zum
Verfall und gleichzeitig als Geschick des Daseins beschrieben hat. Auf
diesem Weg gibt es jedoch eine (wenn auch vielleicht nicht die einzige)
Abzweigung, die er tibersehen hat: die Tétigkeit eines Forschers, der sein
Objekt zu Wort kommen lésst, das er nicht blof3 in einer Theorie authebt,
sondern auch bewundert und in diesem Sinn (nicht nur im Sinne der
Entfremdung) anschaut. Wenn die Welt zu einem Weltbild wird, ist es
nicht oder nicht nur, weil man sie beherrschen will, sondern weil das
Bild als solches erstaunlich ist und die Grenzen des vorher Erschlossenen
sichtbar macht. Dann ist die Wissenschaft keine blofie Reihung von
Paradigmen und Konstruktionen, die sich einander den sozialen Bedin-
gungen gemif ablosen, sondern ein atemberaubendes Abenteuer an der
Grenze des Realen — der Grenze, die von ihren Konstruktionen bestimmt,
jedoch von ihrem Gegenstand stindig durchbrochen wird.

Das Staunen entspringt der Realitdt: Das Objekt ist anders, als
wir dachten, es sollte anders sein, als es gerade ist. Das so verstandene
Objekt, als widerspenstiger Gegenstand der Untersuchung, lasst sich
zwar konstruieren, aber nur bis zu einem gewissen Grad. Es ldsst sich in
einer Theorie zum Verschwinden bringen, aber nur auf Zeit. Das kann
entziicken oder traurig machen, das kann erfreulich oder bedauerlich
sein. Solche Reaktionen gehdren tatsichlich in das Reich des Psycholo-
gischen; sie werden sich von Mensch zu Mensch unterschiedlich vertei-

38 Heidegger: Sein und Zeit, S.172.

361

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

len.?° Bei Gutner handelt es sich jedoch nicht um ein psychologisches
Moment, sondern um etwas, das die wissenschaftliche Tatigkeit als solche
tragt, das sie als solche ermdglicht. Das Erstaunliche am Objekt ist das
Unerwartete und deshalb das Nicht-Konstruierte, das, was jenseits aller
vorhandenen Theorien und Modelle liegt. Es ist das Moment, das nicht
nur durch die Geburt des Objekts gekennzeichnet ist, sondern auch
durch die Geburt einer neuen Theorie. Sie gehen Hand in Hand und
bestimmen eine Praktik, die wesentlich unpragmatisch, nicht praktisch,
sondern theoretisch ist, in dem Sinn, den die Griechen dem Wort fswpia
gegeben haben, von 6¢a her — der Schau. Die Theorie war fiir sie keine
Abstraktion, sondern An- und Einsicht — eine besondere Praktik, die
auf die anderen nicht reduzierbar ist. Gutner setzt sie in Verbindung
mit Odvpo (Wunder) und Oovpdlew (staunen). Eben dieses Wort wird
bei Platon und Aristoteles verwendet, um den Anfang des Erkennens
zu beschreiben.

Das Staunen wurde ab der Neuzeit als »hilflose[r] « Zustand gedeu-
tet, dem Fiirchten gleich, der »sobald man die Grundlagen richtig
erkannt und die daraus folgenden Gesetzmafligkeiten sich klargemacht«
hat, tiberwunden werden sollte.*! Nach Spinoza sollte »mit dem Schwin-
den von Unwissenheit auch das nérrische Staunen dahinschwinde[n]«.4?
Diese negativen Einschdtzungen des Staunens gingen mit dem Privile-
gieren der Praxis Hand in Hand, und zwar in ihrer pragmatisch-utili-
taristischen Auffassung. Bacons Aufruf zur Niitzlichkeit wurde bereits
angesprochen. Bemerkenswertist dabei, dass auch Bacon nur den Gegen-
satz >pragmatisch-praktisch - theoretisch-abstrakt< gekannt zu haben
scheint. Eine Theorie als interesselose Schau kam ihm dabei als absolut
fruchtlos und zwecklos vor. Aber das Schauen, das eine wissenschaftliche
Theorie hervorbringt, ist keine interesselose Ansicht, sondern sie ist vom
Interesse getragen — vom Interesse am Objekt. Das Staunen ist in diesem,
aber nur in diesem Sinn, utilitdr. Sein Nutzen besteht in Beriihrungen mit
Realitit, die sich immer neu und anders ereignen, als man es erwarten
konnte und vorgesehen hat.

3 An dem Konflikt um die Quantenphysik wird im néchsten Kapitel deutlich, dass
manche Wissenschaftler wie z. B. Einstein Vereinheitlichung und Vereinfachung des
Wissens begriifien, andere vielmehr seine Komplexitit und Ratselhaftigkeit.

40 Vgl. Platon: Theaitetos, 155 c-d; Aristoteles: Metaphysik, 982 b 11-20.

4 Schrodinger, Erwin: Was ist ein Naturgesetz? Beitrige zum naturwissenschaftlichen
Weltbild, Miinchen: Oldenburg, 2012, S.35f. Erstaunlicherweise schreibt Schrédinger
diese Geringschdtzung des Staunens pauschal den altgriechischen Philosophen zu.

42 E, 1, p 36, app (Spinoza: Ethik, S. 89).

362

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Staunen als Anfang der wissenschaftlichen Tatigkeit

Auch Wittgensteins Philosophische Untersuchungen folgten der neu-
zeitlichen Entgegensetzung von Theorie und Praxis bzw. Privilegierung
der praktischen Titigkeit. Wittgenstein ging dabei bekanntlich so weit,
dass er die Theorie fiir eine philosophische Krankheit hielt, als ob die
Praxis der Sprachspiele von dieser bedroht wire.** Bekannt ist seine
spate Formulierung der Aufgabe der Philosophie, die von nun an nur
das Alltagliche, das Triviale, zum Ausdruck bringen soll, womit, wire es
in Thesen aufgestellt, alle nur einverstanden sein konnten.** Die Frage
nach der Realitit gehore dabei zu den sinnlosesten, dem alltdglichen
Sprachgebrauch entzogenen Fragestellungen. Nach den Philosophischen
Untersuchungen soll die Praxis von dieser Unsinnigkeit heilen. Indem
man sich auf die Sprachspiele einlésst, indem man lernt, wie man mit
der Welt umgeht, statt zu fragen, warum die Welt ist, wird man das
Staunen los. Es sei nur unsere Unwissenheit, so stimmt Wittgenstein
dem Klischee der Neuzeit zu, die uns staunen lasse. Er versteht dabei
die Unwissenheit rein pragmatisch — als Ungeschicktheit im Umgang mit
den kommunikativen Situationen. Diese kénne, indem sie zur Gewissheit
werde, das Staunen bzw. das Gefiihl, dass man es mit einem Zauber zu tun
habe, fiir immer verschwinden lassen.*®

Allerdings wurde das Thema bereits im Tractatus logico-philosophi-
cus ganz anders behandelt: Gerade »daff« die Welt »ist«, wurde dort
als das Mystische eingestuft.*® Im Vortrag tiber Ethik wurde zwar auf die
Unsinnigkeit des Staunens iiber die Existenz der Welt hingewiesen, dieses
wurde jedoch als »Zeugnis eines Dranges im menschlichen Bewusstsein«
dargestellt, das man nur »hochachten« konne.*” Mehr noch: In den
letzten Notaten kehrt Wittgenstein zu seinem fritheren Verstindnis
zuriick, wenn er sagt:

»Zum Staunen mufd der Mensch - und vielleicht Volker — aufwachen. Die
Wissenschaft ist ein Mittel um ihn wieder einzuschlafern.«*$

4 Vgl. Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen, 133, S. 305.

44 Vgl. Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen, 128, S. 303.

45 Bemerkenswert ist dabei, dass Wittgenstein das Wissen als Vertrautheit mit den
ungeschriebenen Regeln der Kommunikation deutet, und nicht als eine Reihe von
erkannten Tatsachen. Das Staunen stellt allerdings auch er als Effekt der Ignoranz dar.

46 Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, 6.44, S. 84.

47 Wittgenstein, Ludwig: Vortragiiber Ethik, in: ders.: Vortragiiber Ethik und andere kleine
Schriften, hg. u. iibers. v. Joachim Schulter, Frankfurt a/M: Suhrkamp, 1989, S. 18, 19.

4 Wittgenstein, Ludwig: Vermischte Bemerkungen. Eine Auswahl aus dem Nachlafs, hg.
v. Goerg Henrik von Wright, unter Mitarb. v. Heikki Nyman, in: ders.: Bemerkungen iiber

363

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

Bemerkenswert ist dabei nicht nur, dass Wittgenstein die Wissenschaft
als dem Staunen entgegenwirkende Kraft versteht, sondern auch, dass er
in ihm das eigentliche Ziel und die Wiirde aller menschlichen Tatigkeit
sieht. Das Staunen fiihrt jedoch auf die alte metaphysische Frage hin,
warum etwas ist und warum es so und nicht anders ist. Das heifSt: Das
Staunen gilt der Realitit, und zwar im metaphysischen, von Wittgenstein
selbst fiir unsinnig erklarten, Sinn.

Anscheinend war Wittgenstein in seinen letzten Lebensjahren mit
der These, dass das Staunen zum Verschwinden gebracht werden soll,
nicht zufrieden, wie vielleicht auch mit anderen Losungen der philo-
sophischen Probleme, mit denen es, wie er noch im Vorwort seines
Tractatus sagte, sehr wenig getan ist.*> Wie im vorigen Kapitel gezeigt
wurde, hat er in Uber GewifSheit die Frage nach dem Weltbild sowie seiner
Grenzen untersucht, um festzustellen, dass diese sich nicht ausschliellich
kommunikativ beschreiben lassen, sondern gerade die Verschiebung
dieser Grenzen ein Ritsel bleiben muss. Dabei notierte er fiir sich, dass
diese Frage eine »grof3e Liicke« in seinem Denken hinterlasse, die er nicht
auszufiillen vermoge.>°

Eben auf diese Lucke zielen die Uberlegungen Gutners, die sich
nicht nur der Gedankengénge Wittgensteins bedienen, sondern sich auch
in Abgrenzung zu ihnen entwickeln. Das »Weltbild« ist nicht nur ein
kommunikatives Konstrukt; es sind nicht nur unsere Spiele, die die
Kommunikation ausmachen, sondern auch die Spiele der >Welt<. Gerade
die Wissenschaftist der Ort, wo man ihre Briiche samt ihren Misserfolgen
wahrnimmt und fiir die Spiele selbst fruchtbar macht, d. h. wo man die
Grenzen der Spiele entdeckt, um sie zu verschieben. Denn die Spiele sind
nicht nur selbst verdnderbar, sondern sie verandern auch uns. Die Geburt
des Objekts, seine Umwandlung aus einem verfiigbaren Instrument in
ein erstaunliches Ratsel, verwandelt auch das Subjekt: Es ist kein in
eigenen Konstruktionen verschlossenes, abstraktes Subjekt mehr, das die
theoretische Distanz zu seinem Objekt nur darum hilt, weil diese ihm
praktische Vorteile sichert. Nun ist es das Subjekt der Forschung, das der
Bertihrungen mit Realitdt, des Staunens fahig geworden ist, mehr noch,
das diese abgesehen von jeglichem weiteren Nutzen anstrebt und iiber
alles schatzt, d. h. dafiir bereit ist, seine Konstruktionen zu opfern.

die Farben. Uber GewifSheit. Zettel. Vermischte Bemerkungen, Frankfurt a/M: Suhrkamp,
1984, (Werkausgabe, in 8 Bdn., Bd. 8), S. 457.

49 Vgl. Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, Vorwort, S. 10.

50 S. die Anm. 63 im Kapitel 1.

364

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die ZweckmaRigkeit der Urteilskraft und die Lust an (Un)Passungen

Das Staunen kommt folglich nicht blof§ von der Unwissenheit her,
sondern von dem Zusammenspiel des Wissens und der Ungewissheit,
auf die das Forschungssubjekt sich einldsst: Etwas ist anders, als es sein
sollte; esist erstaunlich, es ist sogar ein Wunder, dass es tiberhaupt ist. Das
Staunen steht fiir einen existenziellen Modus unseres Daseins, der sich
als »Balancieren an der Grenze von Sein und Nicht-Sein«’! beschreiben
lasst. Um diese existenzielle Bedeutung der wissenschaftlichen Tétigkeit
einzusehen, darf man sich allerdings nicht von den sicheren Sprachspie-
len tauschen lassen, als ob sie einen unveranderlichen Boden hatten oder
sich selbst tragen wiirden. Die Frage nach der Realitit stellt sich inmitten
der Kommunikation, die man wissenschaftliche nennt, immer wieder
erneut und unerwartet. Sie durchbricht die Logik dieser Kommunika-
tion, indem sie ihre Objekte verdndert und ihre Subjekte herausfordert,
sich auf das Neue einzulassen.

Die ZweckmaRigkeit der Urteilskraft und die Lust
an (Un)Passungen

Wir haben damit den Anfang der wissenschaftlichen Tatigkeit gefunden:
das Staunen, das dem trotzigen Forschungsobjekt gebiihrt und auf einen
besonderen existenziellen Modus des Daseins hinweist — den eines
Subjekts der Forschung. Es bleibt nie bei dem Anfang. Ganz im Gegenteil:
Der Anfang soll verlassen werden; als Forscher betrachtet man nicht blof3
erstaunt sein Objekt, sondern macht aus ihm ein Instrument, ein Modell,
ein theoretisches Konstrukt. Kein Wissenschaftler bleibt beim Staunen
stehen, so wie kein Mensch Realitat ausschliefSlich als Wunder betrachtet.
Aber das Staunen muss immer wiederkehren, damit die Wissenschaft sich
nichtin etwas verwandelt, das ihr zwar dhnelt, im Grunde jedoch sich von
ihr stark unterscheidet — eine merkantile Praktik, dessen Ziel eine blof3e
Niitzlichkeit bzw. das Herrschen iiber die Natur zum eigenen Vorteil ist,
die folglich keine iiberraschende Beriihrung mit Realitét kennt.

Das Staunen gilt der Realitdt eines Objekts. Man versteht nicht,
warum es sich unseren Konstruktionen widersetzt bzw. warum es sich
so und nicht anders verhilt. Die Antwort, die die Wissenschaft auf diese
Frage geben kann, besteht in der Beschreibung gewisser Makro- und
Mikroprozesse, die zu dem fithren, was wir beobachten kénnen. Das
Ziel einer Erklarung gilt als erreicht, wenn man ein Gesetz formulieren

5 Tyruep: Hauano u momusayus nayuno2o nossanus, S. 81.

365

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

bzw. eine Regelmifligkeit in einer mathematischen Formel auffassen
kann, die erlaubt, ein dhnliches Geschehen vorherzusagen, wenn auch
nur mit einer gewissen Genauigkeit und Wahrscheinlichkeit. Ist das der
Fall, erstaunt das Objekt nicht mehr, es wird zu einem Instrument fiir
die weitere Forschung, das bei der Erklirung von anderen Objekten
eingesetzt werden kann. Wenn die Vorhersage jedoch nicht gelingt, wenn
das Objekt sich wider Erwartung anders zeigt, als es sollte, wird es
wieder zu einem erstaunlichen Gegenstand, der neue Fragen aufwirft.
Ein Paradebeispiel eines solchen Verfahrens bietet die Bewegung der
Himmelskorper. Die Frage, warum die Planeten elliptischen Bahnen
folgen, wurde von Newton mit Hilfe der Anziehungskraft-Hypothese
mit einer Formel beantwortet, die wir als newtonsches Gravitationsge-
setz kennen, das auf Himmelskoérper angewandt ihre Wirkungen aufein-
ander beschreiben ldsst. Sind diese Prozesse vorhersagbar geworden,
verschwindet das Staunen. Das Objekt, die elliptischen Laufbahnen,
verwundert nicht mehr. Es wird durchsichtig und trivial. Es ist kein
Objekt mehr, sondern ein Instrument fiir weitere Konstruktionen. Dies
alles aber nur, bis man auf etwas stofSt, das dem gefundenen Gesetz
widerspricht, zum Beispiel auf die Rosettenbahn von Merkur, die anders
ist, als von den newtonschen Gesetzen her zu erwarten wire. Diese
Planetenbahn erstaunt, d. h. sie zwingt uns, die Frage »Warum?« erneut
zu stellen. Man macht sich auf die Suche nach einem neuen Gesetz,
nach einer neuen Erkldrung. In unserem Beispiel wurde diese von der
Relativitatstheorie geliefert.

Hier darf ein wichtiger Punkt nicht {ibersehen werden, weil das
Forschungsverfahren sonst viel zu schematisch, im Grunde falsch, vorge-
stellt wird. Man sollte namlich zwischen der Tétigkeit eines einzelnen
Forschers und jener der wissenschaftlichen Gemeinschaft unterscheiden.
Wissenschaftliche Praktiken verlaufen in der Wirklichkeit etwas anders,
als oben beschrieben. Bei einer genauen Betrachtung der Wissenschafts-
geschichte sowie der heutigen wissenschaftlichen Praxis wird deutlich,
dass die Mehrheit der Wissenschaftler Widerspriiche innerhalb einer
Theorie tiber lange Zeit nivellieren kann, indem immer neue Erkldrun-
gen fir die Abweichungen vorgeschlagen werden, die die herrschende
Theorie maéglichst unangetastet lassen. Eine alternative Theorie (das
kopernikanische System, Keplers Gesetze, Einsteins Relativitatstheorie)
entsteht zum grofSten Teil trotz der Widerstinde seitens der wissenschaft-
lichen Gemeinschaft - dank dem Mut einzelner Wissenschaftler, die,
statt eine alte Theorie bis zum bitteren Ende zu verteidigen, etwas Neues
versuchen. Erst dann, wenn eine neue Theorie dank der Bemithungen

366

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die ZweckmaRigkeit der Urteilskraft und die Lust an (Un)Passungen

und des Wagnisses der Wenigen entstanden und mehr oder weniger
geprift worden ist, gibt die Mehrheit die alte auf. Und auch das nicht
auf einmal und nicht ohne Riickfille. Das zeigt allerdings, dass das
Staunen nicht unbedingt erfreulich und das Neue nicht immer erwiin-
schenswert erscheint. Die Widerspenstigkeit der Realitdt wird nur dann
allgemein anerkannt, wenn es absolut unvermeidbar ist, und vertraute
Konstruktionen werden erst dann aufgegeben, wenn neue bereits zur
Verfligung stehen. Es werden also nur wenige Wissenschaftler sein, die
sich vom Staunen fiihren lassen und die Beriihrungen mit Realitit im
oben beschriebenen Sinne anstreben. Und dennoch finden sich immer
wieder Menschen, die durch die Trotzigkeit der Realitdt zur Forschung
motiviert werden. Eben ihnen verdanken wir die Fortentwicklung der
Wissenschaft zu allen Zeiten.

Bis jetzt konnte es so aussehen, als wiirden nur Misserfolge und
Liicken unserer Konstruktionen die Berithrungen mit Realitdt ermogli-
chen. Das hief3e, dass nur die undurchschaubare Widerstandigkeit des
Forschungsgegenstandes zum Staunen und folglich auch zur Geburt des
Objekts fithren konnen. Gutner wollte uns jedoch keine Theorie des
Staunens anbieten. Stattdessen sprach er von mehreren »Gestalten des
Staunens«*?und, im Anschluss an Wittgenstein, sogar von » Familienahn-
lichkeiten« zwischen ihnen.>* Familienmitglieder konnen jedoch recht
verschieden sein. Es mag sein, dass das Staunen iiblicherweise durch
den Widerstand den wissenschaftlichen Konstruktionen gegeniiber ver-
anlasst wird. Aber sind diese Konstruktionen selbst nicht ebenso erstaun-
lich? Kann man nicht nicht nur ihren Misserfolg, sondern auch ihren
Erfolgals Rétsel ansehen? Diese Fragen wurden im vorigen Abschnitt nur
beriihrt, indem vom Zusammenspiel der Gewissheit und Unwissenheit
bzw. vom Balancieren zwischen dem Wissen und dem Nicht-Wissen
gesprochen wurde. Es gilt sie nun naher zu betrachten.

Eine der »Gestalten des Staunens«, die Gutner in seinem Buch
analysiert, wurde durch Kant in seinem Konzept der Zweckmifliigkeit
entfaltet. Bemerkenswerterweise ist die Zweckmafligkeit und nicht etwa,
wie bei Spinoza, die Kausalitiat zum Faden der menschlichen Einsicht

52 Dies (»O6pa3bl ynusienusi«) ist der urspriingliche Untertitel des Werkes gewesen, der
im veréffentlichten Buch aufgrund der dufleren Umsténde ersetzt worden ist. Es wurde
zum Titel des Schlusswortes.

3 Dem Ausdruck »Familiendhnlichkeiten« gibt Gutner allerdings einen gezielt anderen
Sinn als Wittgenstein, indem er von »Ontologie der Familienahnlichkeiten« spricht
(Tyrnep: Hauano u momusayust nayuno2o nosnanus, S.77).

367

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

in Kants dritter Kritik erhoben worden. Wenn es sich um das Denken
in concreto, um die Urteilskraft handelt, scheint ein abstrakt-allgemeines
Prinzip unbrauchbar zu sein. Um iber die konkreten Vorkommnisse
der Welt zu urteilen, miisste ein Richtmafl gefunden werden, mit dem
die Tauglichkeit anderer Prinzipien gepriift werden konnte, und zwar
im Sinne der Uberbriickung zwischen den objektiven Prinzipien der
Erkenntnis und der subjektiven Richtschnur der Handlung. Die Zweck-
mafligkeit ist auch Kausalitdt, aber eine besondere: »Kausalitat eines
Begriffs in Ansehung seines Objekts«.>* Die entsprechende, zweckorien-
tierte Konstruktion, die einem Begriff innewohnt, bestimmt das Objekt
und macht es fiir die Urteilskraft zuganglich, wenn dies auch nur fiir ihren
subjektiven Gebrauch.

Zwecke kann man nach Kant der Natur keineswegs zuschreiben.
Das wire nicht nur eine unbegriindete Losung des Problems der Kausa-
litdt, sondern wiirde noch mehr Probleme aufwerfen. Dennoch - und
dies ist ein entscheidendes Argument — kann man deshalb auf die Idee
eines Zweckes nicht vollig verzichten. Denn die Tétigkeit eines Wissen-
schaftlers verfolgt einen Zweck: Er will das Chaos aller Erscheinungen
als verniinftiges Ganzes darstellen, d. h. er sucht nach einem Prinzip, das
das Mannigfaltige vereinheitlichen und harmonisch darstellen lasst; er
sucht nach der Einheit in Vielfalt. Er muss dabei immer wieder bedenken,
dass diese Einheit selbst weder beobachtbar noch ergriindbar ist. Kant
schldgt darum vor, die Zweckmafligkeit als paradoxe »Gesetzlichkeit des
Zufilligen« zu verstehen, d. h. als gleichzeitig objektiv zuféllig und sub-
jektiv notwendig. Ein Wissenschaftler schreibt zwar der Natur Gesetze
vor und sieht sie als ein einheitliches und zweckmafliges Ganzes, weif3
aber, dass er keine Griinde hat, zu behaupten, die Natur sei tatsachlich
solch eine zweckmaflige Einheit. Vielmehr gilt: Die Gesetze und die
Ordnung mussten zu seinen subjektiven Zwecken der Einordnung des
Mannigfaltigen ihr von ihm beigelegt werden. Man sollte sich stets in
Erinnerung rufen: Die Einheit und Gesetzmifligkeit des Empirischen
sind nur »als ob« in der Natur gegeben.>® Dieser Gedanke ist bekanntlich
tragend fiir die Kritik der Urteilskraft. Er erlaubt die ersten zwei Kritiken
— die Kritik der reinen Vernunft und die Kritik der praktischen Vernunft -
zuverkniipfen bzw. die Prinzipien des Verstandes mit denen der Vernunft
zu verbinden, und zwar ohne sie in ein System einzuschliefSen.

54 Kant: Kritik der Urteilskraft, Bd. 5, S. 220.
%5 Kant: Kritik der Urteilskraft, Bd. 5, S. 404.
6 Kant: Kritik der Urteilskraft, Bd. 5, S.180.

368

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die ZweckmaRigkeit der Urteilskraft und die Lust an (Un)Passungen

Die Paradoxie der Gesetzlichkeit des Zufilligen wird in erster
Linie fiir die reflektierende Urteilskraft tragend. Eben sie ist fiir die
Entstehung neuer Theorien zustdndig und eben sie bedarf eines Prinzips.
Dieses betriftt nicht die logische Beschaftenheit ihres Objekts, sondern ist
subjektiv - die ZweckmafSigkeit als transzendentales Prinzip. Aber auch
dieses Prinzip bedarfeiner Richtschnur. Denn als Prinzip a priori enthalt
es nichts Empirisches und ist zu allgemein. Wie soll es auf das Besondere
und Heterogene der empirischen Phianomene angewandt werden? Der
Ariadnefaden der Zweckmifligkeit als Prinzip der Urteilskraft darf ferner
nicht im Objekt, sondern nur im beurteilenden Subjekt gefunden wer-
den. Er darf weder theoretisch noch praktisch im kantischen Sinne sein,
weder dem Erkenntnisvermogen (dafiir wére der Verstand mit seinen
Kategorien und Postulaten zustindig) noch dem Willen (dafiir steht
die Vernunft mit ihren Ideen) entspringen. Darum fiihrt Kant noch ein
Seelenvermdgen ein, das fiir die Urteilskraft ausschlaggebend sein soll -
das Gefiihl der Lust oder Unlust.

Das Wort »Gefiihl« sollte uns nicht irrefithren. Es geht Kant, wenn
er von Lust und Unlust spricht, genauso wenig um die Psychologie des
Erkennenden wie Gutner, wenn er das Staunen hervorhebt. Die Lust,
die Kant meint, ist mit dem Staunen eng verbunden.’” Dass etwas in
der Natur mit unseren Vorstellungen von ihr iibereinstimmt, dass die
Natur uns entgegenkommt, ist erwiinscht und angestrebt, jedoch uner-
wartet. Die Vorstellung von Zweckmafligkeit des Objekts war doch blof§
subjektiv, d. h. sie bezog sich auf das Subjekt, nicht auf das Objekt. Man
ist erfreut, dass das Mannigfaltige sich einordnen und vereinheitlichen
lasst, weil man damit eben nicht rechnen durfte. Das Staunen duf8ert sich
deshalb als Lust {iber das Gelingen von dem, was nicht garantiert sein
kann und unergriindbar bleibt, was auch im Prinzip nicht sein sollte,
wenn die Natur (und dies sollte immer wieder in Erinnerung gerufen
werden) selbst keine Zwecke beinhalten wiirde und unserem Verstand auf
keine Weise verwandt wire.

Das gerade ist der Angelpunkt der ganzen Uberlegung: Ist die Natur
unserem Verstand tatsachlich so fremd? Der Gedanke ist bestlirzend. Wir
haben es zwar zum Zwecke der Kritik annehmen miissen und sowohl
in theoretischer wie in praktischer Hinsicht war die radikale Trennung
von Mensch und Natur unvermeidlich, aber im Grunde genommen ist
sie ein Problem, besonders mit Blick auf die Urteilskraft, mit Blick auf

57 Kant spricht an dieser Stelle von Bewunderung (vgl. Kant: Kritik der Urteilskraft,
Bd.5,S.187).

369

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

die Anwendung von unseren abstrakten Prinzipien auf die konkreten
Naturerscheinungen. Dass der Mensch, auch als Erkennender, Zwecke
verfolgt, darf nicht als absolute Ausnahme betrachtet werden, als ob
er eine Art Missgeburt der Natur wire. In seiner dritten Kritik sucht
Kant nach einer Moglichkeit, dieses Ausnahme-Sein des Menschen zu
mildern bzw. die Briicke zwischen dem Menschen und der Natur zu
schlagen, ohne jene Grenzen zu verletzen, die durch die zwei ersten
Kritiken gezogen worden sind.

Solange der Mensch die Natur anhand bestimmter Zwecke beur-
teilt, bleibt die Kluft zwischen ihm und der Natur uniiberbriickbar.
Aber menschliche Urteile verfolgen nicht immer bestimmte Zwecke.
Der Mensch kennt auch die Zweckmafligkeit ohne Zweck, und zwar
als unmittelbares Erleben, das ihm Lust bereitet — in Betrachtung des
Schénen, die Kant darum als interessefreie Anschauung einstuft,>® weil
ihr Zweck in ihr selbst liegt und nicht anders als durch Lust an Zweckma-
Bigkeit eigener Erkenntniskrifte definiert werden kann. Keine weiteren
Zwecke oder Bediirfnisse seien hier im Spiel. Das Schone sei das, was als
solches Lust bringe, ohne dass man dafiir einen weiteren Grund angeben
miisste oder konnte. Aber gerade deshalb bestatigt ein Geschmacksurteil,
dass unser Erkenntnisvermdgen als solches zweckmafig ist. Die Erfah-
rungen des Schonen vermitteln dem Menschen keine Kenntnisse iiber
die Natur, aber sie geben ihm das Gefiihl, dass er mit der Natur verwandt
ist, mehr noch: dass er Griinde hat, die eigene Aufgabe, die Natur als
begreifbar aufzufassen, ihr als Zweck beizulegen.”® Was in theoretischer
Hinsicht nur als »gliicklicher, unsere Absichten begtinstigender Zufall«®
beurteilt wurde, ist in dsthetischen Urteilen zu einer » Spur« und zu einem
»Wink« der Natur geworden,® die zu verstehen geben, dass das Prinzip
unserer Urteilskraft ihr nicht fremd ist. Fiir sich notierte Kant:

»Die Schone Dinge zeigen an, dafl der Mensch in die Welt passe und
selbst seine Anschauung der Dinge mit den Gesetzen seiner Anschau-
ung stimme.«%2

Das Moment des Passens oder Stimmens ist jedoch selbst nicht weiter
definierbar. Passen kann etwas erstens immer nur bis zu einem gewissen
Grad und unter bestimmten Voraussetzungen, zweitens kann, ob etwas

58 Vgl. Kant: Kritik der Urteilskraft, Bd. 5, S. 204.
% Vgl. Kant: Kritik der Urteilskraft, Bd. 5, S. 187.
0 Kant: Kritik der Urteilskraft, Bd. 5, S.184.

ol Kant: Kritik der Urteilskraft, Bd. 5, S. 300.

62 Kant: NachlafSreflexionen (1820a), Bd. 16, S.127.

370

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die ZweckmaRigkeit der Urteilskraft und die Lust an (Un)Passungen

passt oder nicht passt, nicht nach einem Kriterium beurteilt werden,
weil dieses selbst erst gefunden werden sollte. Das ist ein schopferisches
Moment der reflektierenden Urteilskraft: Sie definiert etwas als passend,
und dies ohne weitere Begriindungen. Sie bewundert dabei sich selbst,
die eigene Fahigkeit, aber dank ihr auch die Natur, die sich ihr auf diese
Weise 6ffnet. Die gefundene Einheit bereitet ihr Lust und gibt gleichzeitig
Kriterien fiir die weitere Suche.

Hier lauert aber eine Schwierigkeit, eine gravierende Paradoxie:
Der Mensch lege in die Natur eigene Konstruktionen hinein, freue sich
aber jedes Mal, wenn er sie dort wiederfindet. Schliefilich wird Kant
noch betonen, dass »der Grund der groflen Bewunderung der Natur,
nicht sowohl aufler uns, als in unserer eigenen Vernunft« liege, »wobei
es wohl verzeihlich ist, daf3 diese Bewunderung durch Miflverstand nach
und nach bis zur Schwiarmerei steigen mochte«.®® Die Schwarmerei
besteht darin, dass der Grund der Bewunderung eben aufSerhalb der
eigenen Vernunft, in der Natur selbst, gesucht wird. Dies wird tber
teleologische Urteile gesagt. Asthetische Urteile entparadoxieren dagegen
die Bewunderung der eigenen Taten, indem sie daraufhinweisen, dass die
Natur unserem Erkenntnisvermégen gerade dort, wo sie zu einem freien
Spiel fahig sind, entgegenkommen kann. Thre ZweckmafSigkeit gleicht
einem unerwarteten Geschenk, das Freude bereitet — eine Erfahrung,
die auch der teleologischen Urteilskraft dienlich ist und ihr Prinzip,
Zweckmafigkeit, indirekt legitimiert. Kant spricht von der »Stimmung
der Erkenntniskrafte zu einer Erkenntnis iiberhaupt«, die »nicht anders
als durch das Gefiihl (nicht nach Begriffen) bestimmt werden« kann. Ein
Gefiihl ldsst sich mitteilen, nicht priifen.t*

Die reflektierende Urteilskraft wird somit durch das Gefiihl der
Freude an den eigenen Kriften als Richtschnur ihrer Tétigkeit geleitet.
Schauen wir genauer an, was hier die Freude auslost. Es handelt sich
um die Verwunderung tiber das Unerwartete, {iber das, womit man
nicht rechnen konnte. Aber der Grund fiir das erfreuliche Erlebnis ist
diesmal nicht der Widerstand, den das Objekt der Untersuchung uns
entgegenbringt, sondern gerade umgekehrt: seine Nachgiebigkeit. Die

63 Kant: Kritik der Urteilskraft, Bd. 5, S. 363 f.

64 Obwohl durchaus subjektiv, erheben ésthetische Urteile den Anspruch auf allgemeine
Zustimmung. Diese ist zwar in einem konkreten Fall niemals tiberpriifbar, aber als sub-
jektive Voraussetzung ist sie nach Kant sowohl fiir die ésthetischen als auch fiir die
Erkenntnisurteile unerlasslich. Die allgemeine Mitteilbarkeit verbindet Asthetik mit Logik
sowie mit ihrer notwendigen Bedingung - die Voraussetzung des Gemeinsinns (Kant:
Kritik der Urteilskraft, Bd. 5, S. 238 £.).

371

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

Natur kommt unseren Absichten entgegen. Wir sind dariiber erstaunt,
weil wir keinen Grund hatten, dies zu erwarten. Die Zweckméfligkeit der
heterogenen empirischen Erscheinungen war nur unsere Idee, die wir
tiir unsere Naturforschung angesetzt haben, aber kein Recht hatten, der
Natur als solche beizulegen. Wenn die Natur sich unserem Zweck, die
Einheit im Mannigfaltigen zu finden, als nicht fremd erweist, so ist es
erfreulich und erstaunlich zugleich.

Hier ist noch Folgendes unbedingt zu bemerken. Kants Idee, dass
die Lust an Passungen zur Richtschnur der Urteilskraft wird, gebietet
eine wichtige Einschrinkung unseres Urteilsvermdgens, die nicht zu
vermeiden ist, wenn wir die Aufgabe der Kritik ernst nehmen. Es wird
nicht behauptet, dass alle unsere Kenntnisse blof$ unsere Konstruktionen
sind; aber auch nicht, dass wir es mit etwas anderem als Konstruktionen
zu tun haben; vielmehr gilt, dass man dariiber nicht urteilen kann,
ob es sich >nur< um unsere Konstruktionen handelt oder nicht. Dafiir
fehlt uns wesentlich ein Kriterium. Gerade darum ist der Erfolg unserer
Theorien immer eine Uberraschung und Grund fiir Bewunderung und
Staunen, nicht weniger als ihr Misserfolg. Diese Zweischneidigkeit des
kantischen Konstruktivismus wird von den Kant-Kritikern, besonders
den sogenannten Neurealisten, systematisch tibersehen: Man schreibt
Kant die eindeutige These zu, die Welt sei nur unser Konstrukt.®> Aber
dies ist keineswegs das letzte Wort der Kritik. Im Grunde genommen
ist es aus Kants Sicht falsch. Denn die Lust und die Bewunderung sind
Zeichen dafiir, dass man es hier mit der Realitdt zu tun hat, weil die
gesuchte Korrespondenz niemals garantiert werden kann und nur in
asthetischen Urteilen, und auch dort nur indirekt, ihre Bestatigung findet.
Aber sonst wére auch keine Lustam Platz: Man kann keine Freude an dem
empfinden, was gesichert und vollkommen begriffen wurde, was somit
selbstverstandlich geworden ist.

Nun kommt eine wichtige Wendung des Themas: Gerade weil der
Erfolg unserer Konstruktionen nicht garantiert ist, ist er nicht blof}
erfreulich und erstaunlich, sondern bringt noch ein weiteres Gefiihl mit
sich: die Ehrfurcht. Berithmt sind die Worte Kants iiber zwei Dinge,
die die Seele mit Ehrfurcht erfiillen - »der bestirnte Himmel iiber mir
und das moralische Gesetz in mir«.%® Freilich ging es ihm an jener
Stelle nicht etwa um das Schone und die Lust an ihm (diese ist keine
Ehrfurcht), sondern um die Erkenntnis der uniiberschaubaren Grofle

65 S. die Anm. 6 im Kapitel 1.
6 Kant: Kritik der praktischen Vernunft, Bd. 5, S. 161.

372

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die ZweckmaRigkeit der Urteilskraft und die Lust an (Un)Passungen

der Welt und die Unergriindbarkeit des moralischen Gesetzes. Die Erste
wirke erniedrigend, denn sie zeige die Nichtigkeit des Menschen und
seiner Bemithungen, sie zu begreifen, das Zweite erhebe ihn tiber alle
Geschopfe, aber auf eine Art und Weise, die ihm ebenso unbegreiflich
bleibe. Eine solche Bewunderung ist im gewissen Sinne der vorher
beschriebenen Lust gegensitzlich: Sie zeigt, dass zum einen etwas in
der Natur unsere Fahigkeit, diese zu begreifen, weit iibersteigt, und dass
zum anderen unsere eigenen Fahigkeiten, die Vermdgen des Gemiits, uns
ebenso unfassbar und in ihren letzten Griinden unerklérlich sind. Die
Ehrfurcht muss folglich vom Gefiihl der Unlust begleitet werden. Denn
sie bezeugt, dass der Erfolg unserer Bemithungen, alles Mannigfaltige
durchschaubar und einheitlich zu verstehen und selbst unsere eigene
Natur als einheitlich (als Naturwesen und Intelligenz zugleich) zu den-
ken, schlechthin unerreichbar ist, dass wir auf diesem Weg zum Scheitern
verurteilt sind.

Aber diese Unlust ist bei Kant nicht blofy negativ oder kontraproduk-
tiv gemeint. Ganz im Gegenteil: Sie solle das Gemiit zum Erforschen
ermutigen, auch wenn es dabei seine Nichtigkeit bzw. die Grenze seiner
Fahigkeiten erfahren werde. Denn im Vergleich zu den zwei grofien
Ritseln, die hier angesprochen werden - der unendlichen Grofie der
sichtbaren Welt, die auf »Systeme[] von Systemen«® hindeute, und
der unendlichen Tiefe unserer eigenen Personlichkeit, die uns in eine
andere Unendlichkeit versetze —, sei alles andere klein. Und selbst die
Fahigkeit, diese zwei Dinge zu bewundern, offenbare der Vernunft ihre
hohe Berufung. Diese paradoxe Selbstachtung durch Erniedrigung wird
bei Kant ebenso durch die dsthetische Urteilskraft erméglicht, und zwar
als Verkniipfung von Prinzipien des Verstandes und der Vernunft - in
Urteilen iiber das Erhabene.

Die Verkniipfung findet diesmal durch die Trennung statt. Dass das
Erhabene bei Kant paradox beschrieben ist, ist nicht schwer zu erkennen.
Es handelt sich um Lust an Unlust, um Freude an der Erniedrigung des
Urteilsvermogens und an der Unangemessenheit der Einbildungskraft.5®
Das asthetische Urteil tiber das Erhabene entspringt nicht einer ruhigen
Kontemplation, wie tiber das Schone, sondern einer Erschiitterung, die
Kant mit »schnellwechselnden Abstoflen und Anziehen« beschreibt.*
Und wenn ésthetische Urteile die Einhelligkeit von Verstand und Einbil-

7 Kant: Kritik der praktischen Vernunft, Bd. 5, S.162.
8 Vgl. Kant: Kritik der Urteilskraft, Bd. 5, S. 257.
9 Kant: Kritik der Urteilskraft, Bd. 5, S. 258.

373

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

dungskraft zum Ausdruck brachten, so zeigen Urteile {iber das Erhabene
den Widerstreit zwischen der Einbildungskraft und der Vernunft. Die
Vernunft hat jedoch stindig mit dem zu tun, was das Empirische und
selbst unsere Fihigkeiten zu begreifen weit tiberschreitet. Die Idee der
Unendlichkeit gehort dazu. Aber ebenso die Idee der allumfassenden Ein-
heit des Uniiberschaubar-Mannigfaltigen. Beide — das Schone und das
Erhabene - bezeugen somit die Zweckmifiigkeit unserer Gemiitskrifte:
das eine durch die Lust an Passungen, das andere durch die Lust daran,
dass etwas nicht nur nicht passt, sondern auch niemals passen kann.

Eben diese Rolle des Erhabenen fiir die Erkenntnis wird im Buch
Gutners betont.”? Wenn das Schone paradigmatisch fiir die Angemessen-
heit unserer Konstrukte und Theorien steht, so steht das Erhabene fiir
ihre Unangemessenheit. Wenn die Geschmacksurteile {iber das Schone
die Tauglichkeit unseres Urteilsvermdgens zur Erkenntnis der Natur
bezeugen, so deuten die Urteile iiber das Erhabene aufihre Unzulédnglich-
keit hin. Hier kommt die oben angesprochene Zweischneidigkeit des
kantischen Konstruktivismus wieder ins Spiel: Unsere Erkenntnisurteile
tiber die Natur sind weder blofle Konstrukte noch korrespondieren sie
direkt mit der Realitdt. Vielmehr sind sie beides. Sie sind einerseits
passend, d.h. sie stellen ein System, eine Einheit des Mannigfaltigen,
dar. Diese Einheit ist jedoch andererseits immer eine vorldufige, eine
voriibergehende, sie bleibt eine in die Dinge von uns hineingelegte
Einheit. Der Erfolg ist immer gleichzeitig auch Misserfolg. Der Letztere
ist jedoch nicht blof3 destruktiv. Er ldsst uns immer wieder auf die Suche
nach einer neuen, tieferen und grundlegenderen, Einheit gehen. Die
wissenschaftliche Tatigkeit ist von der Ahnung einer Einheit getragen.
Wenn sie aber als solche erreicht wird, so kénnen wir sicher sein, dass wir
den sicheren Boden der Wissenschaft verlassen haben.”!

Kant bietet uns somit eine doppelte »Gestalt des Staunens«. Das
Staunen zeigt sich in erster Linie durch die Lust an Nachgiebigkeit. Aber
es gibt auch ein anderes Staunen, die Bewunderung, die von der Lust an
Widerstdnden begleitet wird. Das Erste — die Lust an Nachgiebigkeit — ist
fiir die wissenschaftliche Tatigkeit tragend. Aber der Sinn der Letzteren
besteht nicht darin, ein widerspenstiges Objekt méglichst schnell in einer

70 Vgl. I'yruep: Hauano u momusayus nayunozo nosnanus, S. 54 ff. Obwohl Gutner das
Vorurteil der Realisten zu teilen scheint, was den kantischen Konstruktivismus angeht,
d. h. obwohl auch er Kant vorwirft, dieser habe das Moment, dass die Vernunft es nur mit
eigenen Konstruktionen zu tun habe, nicht geniigend durchdacht, beriicksichtigt er die
Besonderheit der Konstruktionen in Kants Analytik des Erhabenen.

7t Vgl. Kant: Kritik der Urteilskraft, Bd. 5, S. 390.

374

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die ZweckmaRigkeit der Urteilskraft und die Lust an (Un)Passungen

neuen Theorie zum Verschwinden zu bringen. Ebenso wie Lust an dem
Gelingen eines solchen Unternehmens ist fiir den Wissenschaftler eine
andere, tiefgreifendere Lust bedeutsam - die Lust an Unlust bzw. an der
Unangemessenheit unseres Erkenntnisvermégens, die Lust daran, dass
der Gegenstand der Untersuchung fiir dieses zu grof} ist und fiir immer
zu grofd bleiben wird. In diesem Sinne hat jedes Objekt etwas Erhabenes
an sich, das, was die Vernunft iibersteigt und einem Wunder gleicht, sei
es ein Atom, ein Protein oder die Gravitationskraft. Die empfundene Lust
an der Unlust kann zur Bewunderung und selbst zur Ehrfurcht werden.

Dank Kants dritter Kritik sieht man nun, wie die gegenteiligen
Erlebnisse (Lust und Unlust) zusammengehoren und mit ihnen zwei
Seiten der wissenschaftlichen Tatigkeit. Die Lust ist ohne Unlust genauso
wenig denkbar wie die Nachgiebigkeit der Natur ohne ihre Widerstandig-
keit. Denn wire alles immer passend, wiirden unsere Konstruktionen
immer von der Natur blofl bestatigt, wiirde keine Lust an Passungen
entstehen kénnen. Aber auch umgekehrt: Wenn die Einheit des hetero-
genen Phdnomens nie funktionierte, wiirde die Vernunft keine Freude
an der eigenen Unangemessenheit empfinden konnen. Beide geben
der Erkenntnis ihre Richtschnur, die noch etwas Wichtiges sichtbar
macht: Sowohl die Angemessenheit als auch die Unzuldnglichkeit unse-
rer Gemiitskrifte bleibt fiir uns ein Rétsel. Das heifdt: Wir selbst als
Subjekte der Erkenntnis sind fiir uns selbst ein undurchschaubares,
erstaunliches Objekt.

Kants kritisches Unternehmen demonstriert also das, was Gutner
als Geburt des Objekts beschrieb: Das, was vorher als blof3es durchsich-
tiges Instrument betrachtet wurde, wird zum Objekt der Forschung, das
erstaunt, weil es iberrascht, weil es eine nichttriviale Tiefe zeigt. Im
Falle Kants ist dies die Vernunft selbst. Eben das war die urspriingliche
Idee, die Kant zur Kritik bewegte: Die Vernunft ist nicht blof3 ein
niitzliches Instrument, um auf bestimmte Kenntnisse iiber die Natur
zu kommen; sie soll selbst zum Gegenstand der Untersuchung werden,
denn sie ist ein erstaunliches Objekt. Freilich wird sie auf diese Weise
zum Objekt und zum Instrument zugleich. Denn die Vernunft ist es,
die ihr Objekt, sich selbst, erforscht. Dass man bei so einer Forschung
auf die Unbegreiflichkeit stof3t, bezeugt gerade die Realitit des Objekts,
seine selbststandige Natur. Sie ist jedoch nicht blof} ein unergriindliches
Geheimnis. Wir kénnen und miissen sogar die Unbegreiflichkeit der
Vernunft wiederum begreifen,’”? auch wenn wir nicht damit rechnen

72 Vgl. Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Bd. 4, S. 463.

375

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

diirfen, dass das Ritsel, das so ein Objekt darstellt, vollig verschwinden
wird, auch wenn dieses uns immer wieder Griinde gibt, dariiber zu
staunen, dass es die Vernunft iiberhaupt gibt und dass sie so ist, wie sie ist,
- ein fiir die Erkenntnis taugliches Instrument, das fiir sich selbst in ihren
letzten Griinden undurchschaubar bleiben muss.

Die Natur als eine Macht: das Wissen zwischen dem
Glauben und der Ungewissheit

Kant scheint allerdings die Rolle vom Schonen der Natur weit iiber die
des Erhabenen hinaus betont zu haben. Der Lust an der Angemessenheit
unserer Gemiitsvermogen zur Erkenntnis der Natur wird ein deutlicher
Vorrang gegeniiber dem Erlebnis ihrer Unzuldnglichkeit gegeben. Das
Erlebnis des Erhabenen, das den Ideen der Vernunft indirekt entspricht,
scheint fiir die Erkenntnis von sekundérer Bedeutung zu sein. Denn die
Vernuntft spielt in der Erkenntnis nur eine regulative Rolle. Der Verstand,
der an der Angemessenheit seiner Begriffe und Regel interessiert ist,
ist dagegen fiir die Erkenntnis konstitutiv. Fiir ihn ist der Widerstand,
welchen das Objekt unseren Konstruktionen entgegenbringt, blof ein
Hindernis, das es zu {iberwinden gilt.

Aber diese zwei Momente, der Widerstand und die Nachgiebigkeit,
die Lust an Passungen und die Lust an Unpassungen, der Erfolg unserer
Konstruktionen und ihr systematisches Scheitern, geh6ren zusammen,
wenn es um die konkrete Forschungstitigkeit geht. Mehr noch: Nur
ihr Zusammenspiel bewahrt diese Tatigkeit davor, in etwas anderes
umzuschlagen. Indirekt merkt man dieses Problem bei Kant an der
Stelle, an der er einem grofSen wissenschaftlichen Entdecker die Genia-
litdt abspricht und sogar behauptet, dass dieser sich »nur dem Grade
nach« »vom miihseligsten Nachahmer und Lehrlinge« unterscheiden
lasse.”> Diese merkwiirdige, kontraintuitive These, dass ndmlich ein
Wissenschaftler kein Genie, sondern blofSer Handwerker ist, folgt aus der
Entgegensetzung des Kiinstlers und des Wissenschaftlers bzw. aus dem
kantischen Begriff der dsthetischen Idee, die sich in Begriffen nicht fassen
lasst. Im Unterschied zu Homer kénne Newton »alle seine Schritte« der
Nachkommenschaft erkliren.”* Damit fallt Kant jedoch hinter seiner
eigenen Einsicht zuriick, dass namlich die reflektierende Urteilskraft

73 Kant: Kritik der Urteilskraft, Bd. 5, S. 309.
7+ Kant: Kritik der Urteilskraft, Bd. 5, S. 309.

376

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Naturals eine Macht: das Wissen zwischen dem Glauben und der Ungewissheit

die Regel, wie man die Natur einordnet, nicht vorfindet, sondern erst
entwerfen muss, wozu es keine andere Richtschnur als ihre eigene
Zweckmafligkeit gibt. Das heifSt aber, dass ein Wissenschaftler seinen
Lehrlingen nicht beibringen kann, wie man auf grofie Entdeckungen
kommt, jedenfalls nicht mehr, als ein Dichter oder ein Maler es erldutern
kénnte, wie er ein wegweisendes Kunstwerk hervorgebracht hat.

Die scharfe Entgegensetzung von Kiinstler und Wissenschaftler ist
bei Kant gewiss durch seinen Wunsch zu erkldren, den Geniebegrift zu
verdeutlichen bzw. das Besondere der dsthetischen Ideen in Abgrenzung
von Begriffen zu betonen. Der Gegensatz >Kiinstler - Wissenschaftler«
zeigt jedoch auch, dass Kant die Lust an gefundener Einheit der Wissen-
schaft vor der Lust an ihrer Unzuldnglichkeit privilegierte. Die Lust des
Erkennenden sei nur die Lust an Passungen. Das mag tiberzeugend sein,
denn tatsdchlich begriiflen Wissenschaftler vor allem die Erkenntnisse,
die das vorhandene Wissen einheitlich und konsistent darstellen lésst.
Dennoch, haben wir nur diese Lust im Fokus, konnen wir die Entstehung
einer neuen Theorie kaum erkldren: Denn diese ist von der Ahnung
einer Einheit zwar getragen, aber auch von der Erkenntnis, dass eine
schon gefundene Einheit immer eine voriibergehende ist. Sie ist zwar
eine in sich konsistente Einheit, aber der Weg, der zu ihr fiihrt, geht
tiber Diskrepanzen und Risse, die die reflektierende Urteilskraft auf
eine itiberraschende, nicht vorhersagbare Weise herausfordern, neue
Einheiten zu suchen. Wer hier keine Lust empfindet, wird sich nie auf das
Unbekannte einlassen und folglich nichts Neues entdecken koénnen.

Wie sehen jedoch die Wissenschaftler selbst ihre Tatigkeit an, wenn
es um die Spannung zwischen dem Wissen und dem Nicht-Wissen geht?
Noch eine der »Gestalten des Staunens« bietet uns Albert Einstein:
Das Staunen nimmt bei ihm religiose Gestalt an.”> Der Physiker schlug
bekanntlich vor, die wissenschaftliche Haltung als religios zu betrachten,
und zwar in einem spezifischen Sinne: als Uberzeugt-Sein von der tiefen
Rationalitdt der Welt und von der befreienden Kraft dieser Erkenntnis,
was personliche Angste und Leidenschaften anbelangt.”® Die ethische
Seite einer solchen Befreiung lasse ich zundchst auler Acht, obwohl sie
fir Einstein vielleicht das Wichtigste gewesen ist. Aber zuerst mochte
ich den erkenntnistheoretischen Aspekt seiner Religiositét in den Fokus
riicken: Die wissenschaftliche Haltung sei religiés zu verstehen, weil

7> Gutner widmet Einstein einen Teil des letzten Kapitels seines Buches (vgl. S.167-172).
76 Vgl. Einstein, Albert: Religion und Wissenschaft, in: ders.: Mein Weltbild, hg. v. Carl
Seeling, Frankfurt a/M: Ullstein, 1980, S. 15 ff.

377

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

sie nicht begriindbar sei. Sie sei das, woran man glauben, womit man
aber nicht rechnen kénne. In diesem Zusammenhang spricht Einstein
von den tiberraschenden Erfolgen (freilich auch von grofien Illusionen)
auf dem Weg der Vereinheitlichung des Mannigfaltigen und ebenso von
dem iiberraschend bescheidenen Platz, welchen der Verstand einnehmen
muss, im Vergleich mit der Erhabenheit der Natur und ihrer unergriind-
baren, dem Menschen unzuginglichen Tiefe.”” Die wissenschaftliche
Haltung wird vom Glauben an Rationalitit getragen, die jedoch selbst ein
Waunder darstellt und darum der Bewunderung und Verehrung wiirdig
ist. Als solche ist sie fiir Einstein dem Glauben an einen personlichen
Gott gegensitzlich. Denn denkt man an einen solchen Gott, wird die
Rationalitdt der Welt gerade kein Wunder mehr.

»Es ist schwer zu sagen, was hier primar ist: Glaube oder Staunen,
bemerkt Gutner’® und weist auf einen anderen Text Einsteins hin, seine
Autobiographie, in der dieser seine frithen wissenschaftlichen Kindheits-
erfahrungen als Wundererleben beschrieb - die erste war die Entdeckung
eines Kompasses, die zweite die Lektiire eines Buches zur euklidischen
Geometrie. Was ist aber ein Wunder? Es ist das, was iiberrascht, weil es
unerwartet ist. Das Wunder scheint nur im Widerspruch zum Glauben zu
stehen: Wenn man etwas fest glaubt, sollte man sich nicht wundern, wenn
es passiert. Aber das Umgekehrte stimmt auch: Wenn man tiberhaupt
nicht glaubt, wird man kein Wunder sehen konnen; man wird es immer
trivialisieren und auf etwas Bekanntes reduzieren wollen.”” In beiden
Féllen wird das Wunder unméglich. Es ist nur dann mdoglich, wenn
beides, der Glaube und das Staunen, da sind - der Glaube, daran, dass es
moglich ist, und das Staunen, dass es wirklich geschieht.

Nur das Balancieren auf der Grenze zwischen Glauben und Unge-
wissheit ermdglicht das Erleben von einem Wunder. Ubertragen auf die
Religiositit, wie Einstein sie verstand, - als Uberzeugung, dass die Reali-
tatrational ist, - heifSt es, dass man an diese Rationalitat glaubt, sie jedoch
fiir keine Gewissheit halt, sondern sich von ihr immer neu tiberraschen
lasst. Diese Uberraschung und die mit ihr verbundene Bewunderung
verschwinden, sobald man mit einer konkreten Konstruktion, Modell

77 Vgl. Einstein, Albert: Religion und Wissenschaft, S.17.

78 Tyruep: Hauano u momueayus nayuroeo nosnanus, S.169 (meine Ubersetzung — E.P.).
79 Sowohl im Alten wie auch im Neuen Testament wird mehrmals betont, dass das Volk
nicht glaubt, trotz aller Wunder, die es gesehen hat. Wunder kénnen nicht auf lange Zeit
iiberzeugend wirken. Vielleicht ist das in den Evangelien héaufig vorkommende Verbot,
Wunderheilungen weiterzuerzihlen (vgl. Mk 5, 43, auch 7, 36), damit verbunden, dass
Waunder nur fiir diejenigen bedeutsam sein kénnen, die bereits glauben.

378

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Naturals eine Macht: das Wissen zwischen dem Glauben und der Ungewissheit

oder Theorie, vertraut wird und mit ihr sicher operieren lernt, so wie
Einstein, der als Kind die euklidische Geometrie bewunderte, dann aber
begriffen und benutzt hat. Das Staunen wird erst dann wiederkehren
konnen, wenn man die geglaubte Rationalitit auf eine neue Art und
Weise entdeckt, indem man z. B. sich genétigt fiihlt, iiber diese Geometrie
hinauszugehen und eine neue, nicht-euklidische Geometrie auf die Natur
anzuwenden, wie Einstein es selbst spéter getan hat.

Nehmen wir das letztere Beispiel der nicht-euklidischen Geometrie,
um das Moment der Entstehung einer neuen Theorie zu ergriinden. Wie
ist diese Theorie entstanden? Auf den ersten Blick ist hier kein ungeldstes
Problem vorhanden gewesen, kein Objekt hat seine trotzige Natur
gezeigt. Die euklidische Geometrie, die auf fiinf Postulaten aufgebaut
ist, wurde bis zum 19. Jahrhundert nicht nur als die einzig mogliche
angesehen, sondern funktionierte auch widerspruchsfrei. Dennoch hat
ihr fiinftes Postulat, das sogenannte Parallelenaxiom, schon seit langer
Zeit einige Mathematiker beunruhigt. Man hat dieses Postulat nicht
bezweifelt, man bezweifelte nur seine Offensichtlichkeit. Es schien nicht
transparent genug zu sein. Man wollte es besser verstehen. Das heifit, dass
man es von den anderen, offensichtlicheren Annahmen ableiten wollte.
Damit ware die euklidische Geometrie noch einheitlicher bzw. sie wire
auf weniger Annahmen reduziert.

Das fiinfte Postulat besagt, etwas vereinfacht formuliert, dass es zu
einem Punkt, der nicht auf der Geraden liegt, nur eine parallele Gerade
geben kann. Die Offensichtlichkeit, die von Euklides angenommen
wurde, schien in diesem Fall schon Ptoleméus und Proklos begriindungs-
bediirftig gewesen zu sein. Die Frage war, ob man solch ein Postulat
nicht beweisen sollte. Ein Versuch des Widerspruchsbeweises hat im
Jahr 1733 der italienische Mathematiker Giovanni Girolamo Saccheri
vorgelegt, der meinte, es sei ihm gelungen, zu beweisen, dass ohne
Parallelenaxiom Geometrie widerspriichlich wird, was spater widerlegt
wurde, u.a. von Johann Heinrich Lambert. Schliefllich haben einige
deutsche Mathematiker (Ferdinand Karl Schweikart, Franz Taurinus)
mit ihren Untersuchungen die Vermutung nahegelegt, dass bei der
Anderung des fiinften Postulats kein Widerspruch entsteht, sondern
eine in sich geschlossene und widerspruchsfreie Geometrie, die zwar
von der euklidischen in vielem wesentlich abweicht, jedoch genauso
schliissig sein konnte wie diese. Es war Johann Carl Friedrich Gauf3, der
die nicht-euklidische Geometrie entwickelte und mit dessen Forschung
man sie auch heute noch verbindet. Freilich, da er seine Ergebnisse nicht
publizieren wollte und selbst den néchsten Freunden und Kollegen unter-

379

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

sagte, sie weiterzuerzdhlen, wird diese Entdeckung in der Geschichte der
Mathematik nicht ihm, sondern dem russischen Mathematiker Nikolai
Iwanowitsch Lobatschewski zugesprochen, der parallel zu Gauf$ und
unabhingig von ihm, jedoch einige Jahre spiter, dieselbe Entdeckung
gemacht hat, sie allerdings gleich veréffentlicht hat, was ihm Probleme
seitens der wissenschaftlichen Gemeinschaft bereitete und scharfste
Kritik an solchen angeblich leeren Gedankenspielereien ausloste. Man
beachte, dass offensichtlich nicht nur Verstandesschérfe und Talent dazu
gehoren, um auf eine grofle Entdeckung zu kommen, sondern auch
Verstdandnis ihrer Wichtigkeit, um sie 6ffentlich zu machen, und Mut,
sich in diesem Sinne zu ihr zu bekennen, bzw. die Bereitschaft, ein
gewisses Risiko einzugehen, von der wissenschaftlichen Gemeinschaft
missverstanden oder gar widerlegt zu werden.°

Nun kommen wir zum Wendepunkt in dieser spannenden
Geschichte der Entstehung einer neuen Theorie. Nach den Arbeiten
von Gauf3, Lobatschewski, Janos Bolyai und Gaufy’ Schiiler Bernhard
Riemann hat man nicht erreicht, was man anfangs erreichen wollte
(die Reduktion der Postulate der euklidischen Geometrie), selbst nicht
blof} eine neue Geometrie (was noch vor Gauff und Lobatschewski
zu erwarten war), sondern dariiber hinaus eine neue, komplexere Vor-
stellung von dem, was als eine Gerade aufzufassen ist.®! In Gutners
Terminologie wurde die Gerade aus einem durchsichtigen Instrument zu
einem erstaunlichen Objekt. Es war nun eine ganze Familie von Geraden,
deren Einheit wiederum mathematisch bestétigt wurde. Diese Einheit
war zwar eine tiefere Einheit, jedoch auch eine wesentlich komplexere
als zuvor. Dieses unerwartete, in den ersten Untersuchungen zum Thema
tiberhaupt nicht angestrebte Ergebnis hat die Vorstellung vom Raum

80 Gauf8 war zwar von der Wichtigkeit der nicht-euklidischen Geometrie iiberzeugt, wie
seine Briefe an Heinrich Christian Schumacher demonstrieren, die nach Gauf$’ Tod ver-
offentlicht wurden (vgl. Reich, Karin, Roussanova, Elena, unter Mitwirkung von Werner
Lehfeldt (Hg.): Carl Friedrich Gauf$ und Russland. Sein Briefwechsel mit in Russland wir-
kenden Wissenschaftlern, Berlin, Boston: De Gruyter, 2012, S. 501 ff.). Er hielt die neueste
Geometrie aber fiir nicht geniigend ausgereift, weil kein endgiiltiger Beweis ihrer Wider-
spruchslosigkeit vorlag. Dass er den nichsten Freunden sogar untersagte, von seinen
Arbeiten zu erzdhlen, hingt vielleicht mit dem Umstand zusammen, dass jeder, der sich
mit dem Parallelenaxiom beschiftigte, zu jener Zeit wegen jahrtausendelanger Erfah-
rungen der Fehlschldge fiir einen Scharlatan gehalten wurde (vgl. dazu: Reichardt, Hans
(Hg.): Gauf8 und die Anfinge der nicht-euklidischen Geometrie. Mit Originalarbeiten von
J. Bolyai, N.I. Lobatschewski und F. Klein, Leipzig: Teubner, 1985, S. 74).

81 Erst Riemann hat dieses Ergebnis in seinem Habilitationsvortrag deutlich formuliert
(vgl. Reichardt (Hg.): Gauf$ und die Anfinge der nicht-euklidischen Geometrie, S. 82 fL.).

380

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Naturals eine Macht: das Wissen zwischen dem Glauben und der Ungewissheit

verandert, was sich spater fiir die Losung von anderen Problemen als
niitzlich erwiesen hat — des Problems der Gravitation, die als allen Kor-
perninnewohnende Kraft vorher unergriindbar zu sein schien. Durch die
Veranderung der Vorstellung vom Raum konnte Einstein dieses Problem
16sen, indem eine neue, das newtonsche System wesentlich korrigierende,
Theorie entstanden ist - die allgemeine Relativitatstheorie.

Unser Beispiel aus der Geschichte der Wissenschaft zeigt, wie eine
neue Theorie entstehen kann und was fiir Uberraschungen auf diesem
Weg lauern. Man konnte meinen, der Grund, dass etwas Neues in der
Wissenschaft entdeckt wird, sei ausschliefSlich die Unvollstindigkeit
des Wissens bzw. Widerspriiche zwischen den Vorhersagen einer Theo-
rie und den beobachtbaren Tatsachen, wie im vorher angesprochenen
Beispiel (elliptische Laufbahnen der Planeten, die Rosettenbahn von
Merkur). Solche Widerstande seitens der Realitat sind in der Mathematik
kaum zu erwarten. Denn ihre Realitdt ist sehr spezifisch - jene der
abstrakten Entitdten, die nur in Gedanken erfasst werden koénnen.
Kann man jedoch deswegen behaupten, dass die Mathematik es mit
keiner selbststindigen Realitdt zu tun hat, die einen Wissenschaftler
herausfordern kénnte? Ich denke, eine solche Behauptung wiirde weder
der Mathematik noch der Realitédt gerecht werden. Denn die Realitit,
die mit Interpretationen durchdrungen ist, — das darf nicht vergessen
werden - ldsst sich nicht mit der Bezeichnung >Natur< decken. Auch
wir selbst mitsamt unseren Theorien gehoren zur Realitét — der Realitit,
die unserem Denken immer wieder neue Grenzen ziehen kann, so dass
es als >nur eine Theorie« erscheint. Folglich kann man auch in der
Mathematik liber vertraute Konstruktionen hinausgehen, um das Objekt
der Untersuchung neu zu erfassen. Auch fiir einen Mathematiker ist das
Staunen durchaus méglich sowie Berithrungen mit Realitit, die anders
ist, als von seinen Konstruktionen her zu erwarten wiére.

Aber der Anlass fiir dieses Staunen ist tatsiachlich etwas anders als in
den Naturwissenschaften; es ist eine andere »Gestalt des Staunens«, die
uns hier begegnet. In unserem Beispiel der Entstehung der nicht-euklidi-
schen Geometrie ist das Neue nicht wegen Unstimmigkeiten des bereits
erworbenen Wissens, sondern dank der Unzufriedenheit mit der bereits
erreichten Gewissheit entdeckt worden. Man machte sich auf die Suche
nach dem Wissen, das das bereits Erkannte tiefer begreifen lassen wiirde
und folglich {iberzeugender sein konnte. Diese Suche fiihrte jedoch viel
weiter, als man es beabsichtigt hatte. Sie fiihrte {iber das vorhandene
Wissen hinaus - zu einer unerwarteten, neuen Erkenntnis. Das Neue
offnete sich dem, der Mut hatte, sich auf das Neue einzulassen. Die von

381

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

Kant bestrittene Genialitit eines Wissenschaftlers besteht folglich darin,
dass dieser gegeniiber solchen Erkenntnissen offen bleibt und sie als eine
Herausforderung ansieht, den Weg iiber das Bekannte und Vertraute
hinaus zu betreten. Wie oben bereits gesagt, werden es immer nur
einzelne Forscher tun konnen. Ohne sie hitte jedoch die Wissenschaft
sich nicht entwickeln konnen, d. h. sie wiirde authoren, eine spezifische
Tatigkeit, in Gutners Terminologie, eine wissenschaftliche Praktik zu
sein, die vom Interesse an Realitdt getragen wird.

Hier kommt ein weiterer wichtiger Schluss: Der Sinn von dem
auf dem Weg der Suche nach einer neuen, tieferen Einheit errungenen
Wissen ist nicht das Festhalten an den erkannten Tatsachen, selbst nicht
an einer konkreten Theorie. Das Wissen wird vom Glauben getragen,
zu dem Einstein sich bekannte, - dem Glauben an Rationalitat. Aber
diese Rationalitdt ist keine gesicherte Erkenntnis. Sie ist vielmehr als
eine Art Ariadnefaden vorzustellen, der von einer Theorie zu einer
anderen fiihrt, die folglich geglaubt und gleichzeitig als Wunder immer
neu und iiberraschend erlebt wird. Darum hat Einstein diesen Glauben
als religios bezeichnet. Denn wie weit wir die Natur auch erkennen
mogen, der Erfolg eines konkreten Bemiihens um die Entdeckung
der Rationalitdt ist niemals garantiert, er kommt uns wiederkehrend
iiberraschend vor, einem Wunder gleich. Er ist die Bestatigung fiir das,
was niemals genug bestatigt werden kann. Egal wie oft man es erlebt
haben mag, dass die Natur sich in Gedanken und Theorien erfassen lasst,
man braucht die Bestétigung dieses Wissens immer wieder und muss
die bereits erworbenen Erkenntnisse dafiir immer wieder neu riskieren.
Die Erfolge der Wissenschaft bezeugen, dass wir dem grofien Geheimnis
der Realitdt ndhergekommen sind. Eben darum - so kénnte man das
No-Miracle-Argument Putnams®? umdrehen - sind sie ein Wunder, an
das man glaubt, das aber unerwartet geschieht.

Seinen religiosen Glauben brachte Einstein u.a. in dem auf
der Schallplatte 1932 aufgenommenen Glaubensbekenntnis pragnant
zum Ausdruck:

»Das Schonste und Tiefste, was der Mensch erleben kann, ist das Gefiihl
des Geheimnisvollen. Es liegt der Religion sowie allem tieferen Streben in
Kunst und Wissenschaft zugrunde. Wer dies nicht erlebt hat, erscheint mir,
wenn nicht wie ein Toter, so doch wie ein Blinder. Zu empfinden, dass hin-
ter dem Erlebbaren ein fiir unseren Geist Unerreichbares verborgen sei,
dessen Schonheit und Erhabenheit uns nur mittelbar und in schwachem

82 S. die Anm. 40 im Kapitel 1.

382

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Naturals eine Macht: das Wissen zwischen dem Glauben und der Ungewissheit

Widerschein erreicht, das ist Religiositét. In diesem Sinne bin ich religios.
Es ist mir genug, diese Geheimnisse staunend zu ahnen und zu versuchen,
von der erhabenen Struktur des Seienden in Demut ein mattes Abbild
geistig zu erfassen.«®

Hier kommt das Ethische bei Einstein ins Spiel. Denn die Erkenntnis und
Bezeugung der tiefen Rationalitdt der Welt sei nicht nur Freude, sondern
auch Pflicht. Dass der Mensch die Natur erkennen, sein Wissen iiber
sie fiir die anderen fruchtbar machen und so den eigenen Egoismus iiber-
winden solle - das seien ethische Zwecke, die von einer im einsteinschen
Sinne religiosen Sicht auf die Welt getragen werden.

Man merkt hier eine wesentliche Anndherung Einsteins an Spinoza,
freilich nur in manchen Hinsichten.3* Beiden geht es um die Macht des
Verstandes, die ethisch ist, im doppelten Sinne der Befreiung von der
Knechtschaft der Unwissenheit, Aberglaube und Autorititen sowie im
Sinne des Wegweisers zum gliicklichen Leben. Auch an dem fiir Spinoza
grundlegenden Prinzip der Kausalitdt hielt Einstein fest und musste
darum manche Konsequenzen der Quantentheorie verwerfen, worauf
ich im nidchsten Kapitel ausfiihrlich eingehen werde. Er hat jedoch,
anders als Spinoza, die Rationalitdt nicht auf das Kausalititsprinzip
reduzieren wollen. Mehr noch: Im Gegensatz zu Spinoza wollte er
das Ritselhafte und Geheimnisvolle der Natur als leitenden Faden der
wissenschaftlichen Titigkeit sehen, nicht als Zeichen unserer Ignoranz.
Das Staunen und Demut seien die Gemiitsstimmungen, die das Erkennen
begleiten. Der Glaube an die Rationalitat als Wunder, mit dem man
nicht rechnen und das man nur staunend erahnen kann, fithrt Einstein
letztendlich weg von Spinozas Ethik, néhert ihn aber wieder an Kants
Konzept des Schonen und des Erhabenen an.®

8 S, https://www.youtube.com/watch?v=EuaVvWO3rRw (Zugriff 11.09.2018); mit
Variationen vgl. Einstein, Albert: Wie ich die Welt sehe, in: ders.: Mein Weltbild, S. 9 f.

84 Beriihmt sind die Worte Einsteins: »Ich glaube an Spinozas Gott [...] « (zit. nach: Her-
mann, Armin: Einstein: Der Weltweise und sein Jahrhundert. Eine Biographie, Miinchen,
Zirich: Piper, 2004, S. 338).

85 Einsteins philosophische Konstruktion ist eklektisch und birgt unlosbare Spannungen.
Denn einerseits folgt er der Logik der kantischen Unterscheidung von dem, was ist, und
dem, was sein soll: Werte miissten als das Sollen aufgefasst werden. Andererseits halt
Einstein auch an Spinozas Denken fest. Spinoza musste sich jedoch konsequenterweise
davor hiiten, seine Ethik als Imperativ darzulegen. Das Sollen ist in der durch die Kausalitat
durch und durch bestimmten Welt Spinozas nicht am Platz, genauso wie Wunder. Einstein
folgt Spinoza also nur in dem, was die Macht des Verstandes angeht, nicht aber in seiner
Auffassung des Ethischen, das keine Zwecke und kein Sollen zulassen wiirde. Fiir Einstein

383

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://www.youtube.com/watch?v=EuaVvWO3rRw
https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.youtube.com/watch?v=EuaVvWO3rRw

Kapitel 2. Macht des Wissens

Kehren wir in diesem Zusammenhang zu Kant zuriick. Hatte auch
bei ihm die Erkenntnis einen religiosen Aspekt? In der Analytik des
Erhabenen bediente sich Kant eines Begriffs, der nicht unerwartet in
diesem Kontext ist: Er sprach von der Natur als einer Macht. Hier
kam noch eine Paradoxie ins Spiel (die Paradoxien scheinen bei der
Analyse des Erhabenen sowohl unvermeidlich als auch zahlreich zu
sein): Man fiirchte sich vor dem, was als Erhabenes der Natur beurteilt
wird, ohne sich vor ihr zu fiirchten.®® Der Grund dieser Paradoxie ist
folgender: Hatte man ihr Widerstand leisten miissen, wire sie tatsdchlich
furchterregend, sie wire Gewalt, aber man schaut sie aus der Sicherheit
her an, darum braucht man sich vor ihr nicht zu fiirchten, kann sie aber
trotzdem furchtbar finden - als eine iiberlegene Macht; man genief3t
gerade ihre Uberlegenheit und den eigenen Mut ihr gegeniiber, dies aber,
ohne sich selbst in Gefahr zu bringen.

Solch eine Erklarung scheint eine gewisse Ironie zu beinhalten.
Denn was ist das fiir ein Mut, der nichts riskiert? Kants Vergleich
mit dem Verhiltnis eines Gldubigen zu Gott, vor dem man sich nicht
firchten brauche, weil man seine Gesetze einhalte, sollte es erldutern:
Der Tugendhafte fiirchtet nicht Gottes Zorn, weil er sich Gott nicht
widersetzt; wiirde er sich Gott widersetzen, dann wiirde es furchtbare
Folgen fiir ihn haben. Ahnlich ist es mit der Natur: Wire man ihr
ausgeliefert, wiirde sie einen vernichten; man setzt sich aber nicht mit ihr
auseinander, bewundert sie also nur, indem man sich vorstellt, man hitte
es tun konnen. Das heift: Man fiirchtet Gott bzw. die Natur, als ob er bzw.
sie ein Gegner wire. Man glaubt an dessen Uberlegenheit, schreibt sich
aber diesen Glauben als Verdienst zu.

Der Vergleich mit Gott ist an dieser Stelle bei Kant nicht zufallig.
Der Begriff des Erhabenen deutete schon zweimal in diese Richtung.
Man denke an die berithmten Definitionen von Augustinus und Anselm:
»Si enim quod vis dicere, si cepisti, non est Deus«®” und »quod maior
sit quam cogitari possit«.8® Wenn man ihn verstanden habe, so sei es
kein Gott; iber Gott etwas Grofieres zu denken, sei nicht moglich.
Ahnlich das Erhabene bei Kant. Wenn das Erhabene begriffen wird,
verliert es seine Erhabenheit (wie freilich auch das Schone); das Erhabene

gilt: Das solle der Zweck der Menschheit sein, die tiefe Rationalitidt der Welt zu begreifen
und die Macht des Verstandes zu sichern.

86 Vgl. Kant: Kritik der Urteilskraft, Bd. 5, S. 260 f.

87 Augustinus: Sermo LII, 16.

88 Anselm von Canterbury: Proslogion, 15.

384

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Naturals eine Macht: das Wissen zwischen dem Glauben und der Ungewissheit

sei auch das, was immer grofler sei als alles Denkbare.?” Indem das
Erhabene so beschrieben wird, wird die Urteilskraft, die die Urteile
iber das Erhabene fillt, als Bewunderung der Macht verstanden, die die
Macht des Verstandes weit tibersteigt. Dennoch ist die Macht der Natur
in diesem Fall nur die Macht, die als solche blof} vorgestellt wird, die
im gewissen Sinn selbst das Produkt der Einbildungskraft ist, d. h. die
Urteilskraft méffigt hier sich selbst und weist sich in die eigenen Grenzen
zuriick. In Erfahrungen des Erhabenen ist die Natur zwar eine Macht, die
die menschlichen Krifte tibersteigt, aber die Urteilskraft kann sich hier
als grofiere Macht erweisen — als Mut, sich der iiberlegenen Macht, wenn
auch nur in Gedanken, zu stellen.

Die Natur als Macht ist somit bei Kant in Analogie mit der Macht
Gottes gedacht, wenn die Letztere auch grundsatzlich anders zu verste-
hen ist als bei Spinoza sowie bei dem ihm bis zu einem gewissen Grad
folgenden Einstein. Im Unterschied zu Spinoza lieff Kant Gott und
Natur nicht zusammenfallen; Gottes Macht hing fiir ihn nicht von der
menschlichen Einsicht ab. Dementsprechend hat er nicht nur Gott,
sondern auch unsere Stellung zur Natur und folglich auch die Erkenntnis
grundsitzlich anders aufgefasst. Spinozas Gott, der nichts {iber die
Natur hinaus gewesen ist, kannte keine Wunder (diese entsprangen blof3
unserer Unwissenheit), an ihn musste nicht geglaubt werden, ebenso
toricht wére es an ihm zu zweifeln oder ihn zu fiirchten. Anders bei Kant.
Die Macht der Natur, wie auch die Macht Gottes, gibt uns immer wieder
Anlass zum Staunen und zur Ehrfurcht. Sie fordert unseren Glauben
heraus, denn sie kommt tiberraschend vor, einem Wunder gleich. Sie ist
jedoch auch Anlass, die eigene Macht — die Macht unserer Gemiitskrafte
—an ihr zu priifen und so Mut zu beweisen, auch oder gerade dann, wenn
man feststellen muss, dass man ihr nicht gewachsen ist.

Das Wissen wird bei Kant, wie spater bei Einstein, vom Glauben
getragen, der zwar nicht in einem herkdmmlichen Sinne religioser
Glaube ist, dennoch in einem ihm gleichkommt: Dieser Glaube kennt
Bewunderung und Ehrfurcht. Mehr noch: Er ist von Asymmetrien
gekennzeichnet — von der Lust an eigener Macht iiber die Natur und von
der Lust an der eigenen Ohnmacht ihr gegeniiber, die beide notwendig
sind, um das Wunder der Realitdt als solches zu erleben bzw. um sich fiir
ihre unerwarteten Offenbarungen offen zu halten. Schon in der Kritik
der reinen Vernunft hat Kant angekiindigt, dass er das Wissen autheben

89 Vgl. Kant: Kritik der Urteilskraft, Bd. 5, S. 250.

385

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

musste, um fiir den Glauben Platz zu bekommen.®® In der Kritik der
Urteilskraft wird das Verhaltnis von Wissen und Glauben neu bestimmt,
indem die Natur als eine Macht bezeichnet wird, die der Macht Gottes
ahnelt. Auch das Wissen wird somit, wenn auch nur indirekt (denn es
handelt sich nur um asthetische Urteile tiber das Erhabene), zur Macht
erkldrt, jedoch nicht als blofes Fiihrwahrhalten, das durch theoretische
Konstruktionen gesichert wird, sondern vor allem als T4tigkeit, bei der
die eigene Kraft immer wieder auf die Probe gestellt wird. Es ist das
Wissen, das einerseits vom Glauben an die Angemessenheit eigener
Theorien getragen wird, andererseits um ihre Nicht-Endgiiltigkeit weif3.
Als solches widersteht es nicht der Macht der Natur. Ihr Verhiltnis
ist keine Rivalitdt, wie es im Bereich der praktischen Vernunft der
Fall gewesen ist, aber auch nicht nur eine Beschrinkung oder blof}
postulierte Ubereinstimmung, wie es in der Kritik der theoretischen
Vernunft dargelegt wurde®® Es ist vielmehr ihr Zusammenspiel. Die
Beziehungen sind nicht nur asymmetrisch, sondern auch dynamisch
in einem konkreten Sinne: Sie zeigen sich als »schnellwechselnde(s]
Abstoflen und Anziehen, Staunen und Ehrfurcht, Lust und Unlust. Die
Macht des Wissens kann immer in die Ohnmacht umkippen und umge-
kehrt: Das Scheitern der eigenen Konstruktionen kann im Endeffekt
zu einer grofleren Macht des Wissens fithren als jener, die aufgegeben
werden musste.

Die Natur bleibt ein Rétsel, sowohl in ihrer Nachgiebigkeit als auch
in ihrer Widerspenstigkeit. Die Macht des Wissens ist von ihr stindig
bestitigt und ebenso in Frage gestellt. Das Erstaunlichste ist aber, wie
immer bei Kant, nicht die Natur, sondern der Mensch. Denn sowohl die
Macht als auch die Ohnmacht seiner Gemiitskrafte konnen ihm Anlass
zu Freude geben - er kennt sowohl die Lust an Passungen als auch die
paradoxe Lust an Unlust, die von den Misserfolgen her kommt. Denn
beide oder vielmehr ihr geheimnisvolles Ineinander bezeugen, dass man
es mit der Realitdt zu tun hat, dass man sie mit eigenen Konstrukten,
Modellen und Theorien beriihren kann, auch wenn man sie niemals
endgiiltig begreifen wird. Die Erkenntnis wird so zu einem Wechselspiel
von Hochmut und Demut, von Erfahrungen der eigenen Uberlegenheit
und der eigenen Nichtigkeit, von Lust an einer gelungenen Theorie
und Lust, sie zu bezweifeln und mit ihren Grundlagen zu experimentie-

90 Vgl. Kant: Kritik der reinen Vernunft, B XXX.

91 Der Ausdruck »Macht der Vernunft« wird auch in der ersten Kritik Kants verwendet,
aber nur am Rande, im Sinne der falschen Aufmunterung zum Ubersteigen ihrer Kompe-
tenzen (A 4 / B 8) und im praktischen Sinne (A 556 / B 584).

386

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zusammenfassung

ren. Das auf diesem Weg gewonnene Wissen bezeugt: Jedes der Natur
abgerungene Geheimnis deutet auf ein anderes hin und jede gefundene
Einheit kann wieder in die Vielfalt zerfallen, das vertraute Instrument
der Untersuchung kann immer zu einem erstaunlichen Objekt werden,
das seine trotzige Selbststdndigkeit behaupten wird. Wer sich an dieser
doppelten Bewegung der errungenen Sicherheit und ihrer Preisgebung
nicht erfreuen kann, hat den Sinn des Abenteuers nicht begriffen, das
Erkenntnis heifit. Wer nur die Macht eigener Konstruktionen bestatigt
sehen will, ist dieser Aufgabe nicht gewachsen. Ebenso derjenige, der
sich von der Macht der Natur zu sehr iiberwiltigt fiihlt, um ihrer
Herausforderung mutig und frohlich zu entgegnen. Denn diese Macht
ruft zum Widerstand, der keiner ist: Man beschaut sie mit Erstaunen,
als Wunder, das dem Menschen ein grofies Geheimnis offenbart und ihn
auf diese Weise daran teilnehmen lasst — das Geheimnis, dessen Name
Realitit ist.

Zusammenfassung

Ziehen wir eine vorldufige Bilanz, was den neu gefundenen Sinn des
Wissens und seiner Macht angeht. Er soll uns zum epistemologischen
Sinn der Realitat als Macht fithren, der im néchsten Kapitel anhand
weiterer Beispiele aus den Naturwissenschaften erdrtert wird.

Das Wissen kann gewiss als Macht in dem Sinne aufgefasst werden,
dass sein einziger Zweck die Niitzlichkeit, d. h. die Kontrolle iiber die
Natur zum eigenen Vorteil ist. Selbst die Entstehung einer neuen Theorie
lasst sich vielleicht auf diese Weise beschreiben. Und dennoch greifen
solche Beschreibungen viel zu kurz. Sie beriithren kaum die Eigenart der
besonderen Titigkeit, die Wissenschaft heif3t, sowie den Sinn des Wis-
sens, der durch diese Titigkeit impliziert wird. Denn als Wissenschaftler
bleibt man nicht bei den Tatsachen, die Vorteile sichern, sondern sieht
sich gelegentlich gendtigt, sich auf das Ungewisse, auf die dem Wunder
gleichkommenden Uberraschungen der Realitit einzulassen — und zwar
sowohl auf die, die erlauben, das bereits bestehende Wissen besser zu
verstehen, als auch auf die, die seine Revision erforderlich machen.

Damit lasst sich ein tieferer Sinn des Wissens und seiner Macht
erschliefen als jener, der von Bacon bis Nietzsche und Foucault als
selbstverstandlich vorausgesetzt worden ist: Das Wissen bezweckt nicht
(oder nicht nur) den Nutzen, ebenso ist es nicht, wie bei Spinoza,
ausschliefilich die Freude, welche von der Einsicht her kommt - nicht

387

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 2. Macht des Wissens

nur Freude an der errungenen Macht des Verstandes. Der Sinn des
Wissens, der mit der Festlegung solcher Zwecke gemeint ist, wére eine
blofle Summe der gesicherten Urteile, die die Macht iiber die Natur
im Sinne einer Ausbeutung garantieren. Das Wissen ist jedoch dariiber
hinaus als Frucht der Erkenntnis aufzufassen, und diese als dynamisches
Wechselspiel von Macht und Ohnmacht, von Hochmut und Demut,
von Erfolg und Misserfolg - als wissenschaftliche Tatigkeit, tiber die
der Forscher nicht oder nur selten souverdn verfiigt. Sein Objekt ist
ihm nicht einfach gegeben, sondern muss immer wieder neu entstehen,
und mit ihm auch er selbst als Subjekt der Forschung. Das auf diesem
Weg erworbene Wissen bzw. sein Gegeniiber zum Objekt ist nur ein
voriibergehendes, instabiles Ergebnis der Tatigkeit, die von beweglichen,
sich andauernd dndernden Asymmetrien getragen wird und darum
auf die Erfahrungen der Widerstindigkeit, genauso wie auf die der
Nachgiebigkeit angewiesen ist. Diese Tatigkeit ist vom Interesse geleitet,
aber von einem ganz besonderen - dem Interesse an Realitdt, die sie
zu immer neuen Erfahrungen mit ihr fithren kann. Darum kennt sie
nicht nur die Lust der Siege, sondern auch die Lust an Unlust ihrer
Niederlagen. Darum ist das Verhiltnis eines Wissenschaftlers zur Realitat
zwar unwiderruflich asymmetrisch, jedoch kein Rivalitdtsverhaltnis;
vielmehr ist seine Haltung jene einer Bereitschaft, die Realitdt — durch
eigene Konstruktionen, aber auch iiber diese hinaus — immer wieder zu
Wort kommen zu lassen.

Die den Wissenschaftler stindig herausfordernde Realitét steht mit
seiner Macht in einem instabil-asymmetrischen Verhiltnis: Sie kommt
ihm als groflere Macht vor, der gegeniiber er sich jedoch gelegentlich
iberlegen findet; sie passt oft in seine Konstruktionen nicht hinein und
dennoch scheint sie sich ihnen dann und wann willig zu fiigen. Das
Wissen balanciert zwischen der Sicherheit und dem Staunen, zwischen
dem Glauben an eigene Konstruktionen, die seine Macht bezeugen,
und der Ungewissheit, die diese Macht grundsatzlich in Frage stellt. Als
Erkenntnis ist es eine besondere Praktik — eine mithevolle Bewegung auf
neue Kenntnisse hin und ebenso die N6tigung, das bereits erworbene
Wissen zu bedenken. Damit zeigt sich die Erkenntnis als Tatigkeit, zu der
Mut wesentlich gehort — der Mut, die eigene Macht zu erproben und das
eigene Erkenntnisvermogen immer aufs Neue an der Realitat zu prifen.

388

https://dol.org/10.5771/6783495085822-341 - am 13.01.2028, 17:44:40. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Staunen als Anfang der wissenschaftlichen Tätigkeit
	Die Zweckmäßigkeit der Urteilskraft und die Lust an (Un)Passungen
	Die Natur als eine Macht: das Wissen zwischen dem Glauben und der Ungewissheit
	Zusammenfassung

