Herausgeber: Horst Dreier « Dietmar Willoweit

W0rzburger Vortrage
zur Rechtsphilosophie,
Rechistheorie

und Rechtssoziologie

48

V

Pirmin
Stekeler-Weithofer

Eine Kritik
juridischer Vernunft

Hegels dialektische Stufung
von ldee und Begriff
des Rechts

X2

Nomos Verlag

https://dol.org/10.5771/9783845255798 - am 17.01.2026, 12:57:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T



https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

17.01.2026, 12:57:10.


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiirzburger Vortrage zur Rechtsphilosophie,
Rechtstheorie und Rechtssoziologie

Herausgegeben von Horst Dreier
und Dietmar Willoweit

Begriindet von Hasso Hofmann, Ulrich Weber ¥
und Edgar Michael Wenz T

Heft 48



https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pirmin Stekeler-Weithofer

Eine Kritik juridischer Vernunft

Hegels dialektische Stufung
von Idee und Begriff des Rechts



https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vortrag gehalten am 28. November 2013

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-8487-1367-7

1. Auflage 2014

© Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2014. Printed in Germany. Alle
Rechte, auch die des Nachdrucks von Ausziigen, der fotomechanischen Wie-
dergabe und der Ubersetzung, vorbehalten. Gedruckt auf alterungsbestandigem
Papier.

17.01.2026, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltstubersicht

I. Einleitung

2. Die Idee als Gesamt von Praxisformen
3. Das kantische Paradox des unbedingten Liigenverbots
4, Das sentimentale Dilemma des Strafens

5. Zwei Grundprinzipien des Rechts

6. Begriffliche Analyse der RechtméBigkeit von Strafe
7. Zur Logik der Freiheit

8. Zur transzendenten Metaphysik des Naturalismus

9. Freie Moral und staatliches Recht

10.  Zusammenfassender Ubergang zur Weltgeschichte

17.01.2028, 12:57:10. i Er—

11

23

25

29

37

45

51

59


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

17.01.2028, 12:57:10.


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Philosophische Uberlegungen zur Frage ,,Was ist Recht?* oder ,,Was ist
ein Gesetz?* fithren erstens schnell zu einer Strukturgeschichte der po-
litischen Institutionen in ihren Grundformen und implizit leitenden Ide-
en und zweitens zu einer Einbettung des Rechts in eine allgemeine
Praktische Philosophie. Der erste Aspekt zeigt sich in der Verbindung
von Hegels Rechtsphilosophie, besonders in ihren Schlusspassagen, mit
seinen Vorlesungen zu einer Philosophie der Geschichte. Es sind hier
dann aber allerlei verbreitete Fehldeutungen von Hegels Geschichtsphi-
losophie auszurdumen.! Manche meinen z.B., Hegel ziele auf erkldiren-
de Vorhersagen ciner zukiinftigen Entwicklung ab, andere wiederum,
es sei eine Art Konkurrenz der Philosophie mit der Historiographie in-
tendiert. Dabei geht es blo darum, wie eine Entwicklungsgeschichte
unserer Institutionen verfasst sein sollte und wie sie im dialektischen
Hin- und Her von Sprache und Praxis logisch immer schon verfasst ist
bzw. welche Darstellungsformen dabei verniinftig und welche irrefiih-
rend sind oder sein konnen. Fiir den zweiten Aspekt konnen wir als Ein-
stieg auf die recht informative Habilitationsschrift Rechtsphilosophie als
Praktische Philosophie von Elisabeth Weisser-Lohmann verweisen.?
Dieser Arbeit zufolge geht es Hegel um eine philosophische Analyse
von Grundbegriffen als Ubergang von Grundideen des Rechts und des
Staates zu ihren Darstellungen. Das Hauptproblem fiir jeden Leser no-
tiert Weisser-Lohmann auf S. 177: ,,Nach wie vor herrscht wenig Klar-
heit dariiber, wie Hegels Hinweis ,das Nihere iiber einen solchen Uber-
gang des Begriffs macht sich in der Logik verstindlich‘® zu verstehen

1 Vgl dazu auch Pirmin Stekeler-Weithofer, ,,Vorsehung und Entwicklung in Hegels
Geschichtsphilosophie®, in: Riidiger Bubner, Walter Mesch (Hrsg.), Die Weltge-
schichte — das Weltgericht?, Stuttgarter Hegel-Kongre 1999, Band 22, Stuttgart,
Klett-Cotta, 2001, 141-168.

2 Elisabeth Weisser-Lohmann, Rechtsphilosophie als Praktische Philosophie, Miin-
chen, Fink, 2011.

3 Grundlinien § 141, 139; GW 14.1, 135. Ich zitiere hier und im Folgenden Georg Wil-
helm Friedrich Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts. Naturrecht und Staats-
wissenschaft im Grundrisse (Berlin 1821) = Georg Wilhelm Friedrich Hegel Gesam-

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist.” Man kann namlich in der Tat Hegels Rechtsphilosophie nicht be-
greifen ohne Riickgriff auf die Logik. Was man hier insbesondere nicht
versteht, ist nach meinem Urteil, erstens, dass bei Hegel Ideen nicht etwa
bloBe Vorstellungen, sondern (Darstellungen fiir) real existierende Pra-
xisformen sind, und, zweitens, dass eine Analyse von Begriffen immer,
besonders aber dort, wo es um begriffliche Darstellungen von Ideen oder
eben Handlungsformen geht, selbst immer schon eine Strukturanalyse
von Praxisformen ist. Drittens flihrt das so genannte Paradox der be-
grifflichen Analyse zu einer Dialektik der Explikation von Formen und
Normen. Es handelt sich dabei um die schwierige Tatsache, dass unsere
verbalen Kommentierungen einer Praxis, in der wir Formmomente ex-
plizieren und implizite Normen durch explizite Prinzipien oder Regeln
artikulieren, die Praxis nicht einfach blof3 deskriptiv abbilden, weder in
empirisch-historischer Narration noch in einer erkldrenden Theorie. Je-
de Darstellung von Formen ist normativ dicht. Das ist sie schon deswe-
gen, weil Formen immer Normalfallgestalten sind. Man belésst in Dar-
stellungen von Formen das blof aktuale, reale, empirische, historische,
Tun der Einzelwesen nicht einfach, wie es ist. Jede Explikation verdndert
die Praxis immer auch schon empraktisch.* Es ist das dann auch wieder
eine Einsicht des spdteren Wittgenstein. Hinzu kommt das schwierige
Problem der methodischen Ordnung, die als solche eine Ordnung von
Entwicklungsstufen einer gediegenen Institution ist.

Ein wichtiges Paradigma, an dem wir die Bedeutsamkeit dieser Ein-
sichten schon sehen konnen, ist das Verhéltnis zwischen implizitem
Wissen und expliziter Wissenschaft. Die verschriftlichten Theorien
einer Wissenschaft verandern namlich ein teils blo8 implizit, teils blof3
oral tradiertes Wissen. Das geschieht, ohne dass man das empraktisch
Implizite je ganz in expliziten Regeln und Sitzen einfangen kdnnte. Das

melte Werke, Band 14 in 3 Bénden, hg. v. Klaus Groitsch und Elisabeth Weisser-
Lohmann, Hamburg, Meiner, 2009-11. Text: Ges. Werke Bd. 14,1. In den Beilagen
(Ges. Werke Bd. 14,2) finden sich Hegels eigene Notizen und Bemerkungen zu
Rechtsphilosophie (bis § 180 vor dem Ubergang zur Biirgerlichen Gesellschaft), im
Anhang (Ges. Werke Bd. 14,3) Kommentare zur Edition und Referenztexte. Zitationen
im Folgenden in den Kurzformen ,,Grundlinien § xy* oder ,,Rechtsphilosophie § xy*
bzw. GW-Bandnummer-Seite.

4 Das niitzliche Adjektiv ,,empraktisch* hat Karl Biihler in seinem Buch Sprachtheorie.
Die Darstellungsfunktion der Sprache, Jena, 1934, Gustav Fischer, eingefiihrt.

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zeigt Wittgenstein ebenfalls an schlagenden Beispielen. Fiir die Wis-
senschaft bedeutet das, dass man das reale Gespréch in seiner Bedeutung
tendenziell maBlos unterschétzt und die Zahl der schriftlichen Diskus-
sionsbeitrdge vor der Kanonisierung von haltbaren Ergebnissen in en-
zyklopédischen Lehrbiichern ebenso maBlos iiberschétzt. Denn allem
Schriftverstehen liegt ein Verstehen gesprochener Sprache methodisch
zugrunde.

Wie dem aber auch sei, wir halten fest: Rechtsphilosophie ist eine Art
Logik des Rechts. Sie ist es so weit, wie wir in der Lage sind, das Wort
,»Logik in einem hinreichend umfassenden Sinn zu begreifen. Dazu
muss man zuerst einmal die traditionellen Verengungen auf gewisse
Satz- und Schlussschemata im Operieren mit Ausdriicken als bedau-
ernswerte Reduktionen in der so genannten formalen Logik erkennen.’

5 Die Reduktion auf eine formale Logik hat schon Aristoteles in den Analytica Priora
zu verantworten. Bei Kant wird sie trotz der Erweiterungen seiner transzendentalen
Logik im Grunde weitergefiihrt, da auch sie nicht anders als spéter Freges relationale
und funktionale Logik blo8 erst eine Logik der Satze als Ausdrucksfiguren, nicht der
Aussagen als performative Sprechhandlungen ist, und das trotz aller formalen Seman-
tik oder Bedeutungs- bzw. Dingbezugslehre. Die formale Tradition der Logik be-
schrankt sich eben immer bloB auf Ausdrucks-, Satz- und Deduktionsregeln. Zur
Rechtsphilosophie als Logik der Institutionen vgl. auch Benno Zabel, The institutional
turn in Hegel’s Philosophy of Right: Towards a conception of freedom beyond indi-
vidualism and collectivism, Hegel Bulletin 2014.

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

17.01.2028, 12:57:10.


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Idee als Gesamt von Praxisformen

Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts sind also keine unge-
ordneten Reflexionen auf einzelne begriffliche Probleme des Rechts und
der Rechtsprechung. Schon eher geht es um Idee und Begriff des Rechts.
Dabei macht der Begriff des Rechts die Idee im Detail explizit. Die Idee
ist die Form des Rechts als (dargestellte) Vollzugsform einer Praxis.

Hegel erkennt dabei, dass auf die philosophisch klingende Frage, was
Recht sei, eine ,Definition‘ im klassischen Sinne des Aristoteles, ent-
worfen filir eine Taxonomie von Lebewesen, nicht zu einer geeigneten
Antwort fiihrt. Aristoteles wiinscht sich die Angabe einer obersten oder
héheren Gattung (etwa aller Tiere oder, sagen wir, aller Sdugetiere) und
einer spezifischen Differenz wie eine solche, welche die Menschen aus
den Primaten aussondert oder Affen von Hunden und Katzen unter-
scheidet. Im Fall der Definition von ,Begriffen‘, in denen wir Ideen oder
Praxisformen artikulieren und von andersartigen unterscheiden, und
zwar sowohl in ihrer Gestalt oder Erscheinung als auch in ihrem Sinn
und im Blick auf Zwecke oder erhoffte Folgen, ist eine bloBe Klassifi-
kation wie in einem sortalen Bereich von Individuen (fiir die zeit- und
aspektstabile Identititen definiert sind) nicht angemessen oder passend.
Eine Idee auf den Begriff zu bringen, ist daher eine Tétigkeit von anderer
Form, als dies eine Definitionslehre suggeriert, wie sie fiir Taxonomien
von disjunkten Gattungen und Arten oder fiir mathematische Mengen-
bildungen etwa in einer héheren Arithmetik entwickelt wurde, die iib-
rigens den einzigen Fall reiner sortaler Gegenstandsbereiche darstellt.
Das Wort ,,rein* bedeutet dabei gerade auch bei Kant und Hegel immer
dasselbe wie ,,ideal* oder ,,abstrakt”. Ideen sind als realisierte Formen
gerade nie ideal oder rein.

Die Explikation einer Idee durch eine begriffliche Artikulation der
Formen ist eine besondere Tétigkeit des Kommentierens von implizit in
unserem Tun schon an sich bekannten, also empraktisch realen Voll-
zugsformen. Hegel nennt dabei das, was wir heute zumeist als Analyse
oder Theorie ansprechen, ,,Spekulation*, wenn es um einen sprachlichen
Entwurf einer logischen Geographie aus einem Blick sozusagen von
weit oben, also um globale strukturelle Uberblicke geht. Das lateinische
Wort ,,speculari heidt ja: ,,von einem Wachturm aus beobachten®. Das

11

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

griechische Wort ,,theoria verweist entsprechend auf den Blick eines
eigens bestellten Theaterkritikers oder Beobachters von einem beson-
ders guten Blickpunkt her. Eine Theorie im engeren Sinne ist eine aus-
gezeichnete, kanonisierte, materialbegriffliche Ordnung von Aus-
drucks- und eben damit auch von Sachformen.

Wirsind heute, gerade auch nach Vorarbeiten u.a. von Wilfrid Sellars,
Robert Brandom, Riidiger Bubner, Ludwig Siep, Robert Pippin und
Terry Pinkard, endlich in der Lage, etwas besser zu verstehen, dass sich
Hegel erstens um die implizite Logik der Artikulation und Entwicklung
von Institutionen bemiiht, zweitens um die Logik der Begriffe und be-
grifflichen Sdtze. In diesen stellen wir die Institutionen mit Hilfe von
expliziten Prinzipien und Regeln dar, wobei sich die Zielideen und nor-
mativ bestimmten Kooperationsformen immer nur in Grundrissen ex-
plizit machen lassen. Die Grundschwierigkeit des Verstindnisses der-
artiger ,spekulativer®, und das heil3t: hochstufiger, allgemeiner, abstrak-
ter, und eben daher idealisierend vereinfachender Darstellungen besteht
darin, dass ein breites und tiefes Wissen vorausgesetzt oder verlangt ist,
um die schon skizzierte Differenz zwischen der Idee und dem Begriff zu
verstehen. Die /dee ist dabei — so reden auch wir sehr oft, obwohl wir es
kaum bemerken — eine trotz aller oberflachlichen Formvariationen sta-
bile und im Vollzug der Praxis gemeinsamen Lebens langst schon reale
Grundform der jeweils zu thematisierenden Praxis. Der Begriff, den wir
hier am Beispiel des Rechtsstaates zu betrachten haben, ist die verbale
Explikation der als empraktischer Vollzugsform zunéchst blofl implizi-
ten Idee. Hegels Aussage, dass die Idee das Reale ist, darf daher auf gar
keinen Fall als mystische Ideenlehre missdeutet werden. Es werden nicht
bloBe Ideen im Sinne von reinen idealen Vorstellungen hypostasiert, wie
z. B. Karl Marx und viele seiner sozialwissenschaftlichen Anhdnger von
Hegel sagen, weil sie den besonderen Kontrast zwischen Idee und Be-
griff, also zwischen Vollzugsform und Vorstellungsform nicht begrei-
fen. Man verwechselt dann auch die Idee mit blof3 verbalen Idealen oder
sogar reinen Utopien und erkldrt Hegel zu einem ,,Idealisten, dem es
angeblich um ein normatives Ideal und nicht um die soziale Realitdt gehe
und der eben deswegen vom Kopf auf die Fiile gestellt werden miisste.
Dabei ist die ironische Replik schon deswegen nur bedingt lustig, weil
Hegel selbst die Franzosische Revolution sprachlich intelligent kom-

12

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mentiert als den — leider in Manchem gescheiteren — Versuch, auf dem
Kopf zu gehen, ndmlich den politischen Gang der Geschichte vom ver-
niinftigen Denken abhidngig zu machen.

Die begrifflichen, explizit verbalen, Fassungen praktisch verwirk-
lichter Formen des gemeinsamen Handelns, das ist die zentrale metho-
dische Einsicht Hegels, kommen immer sehr spit. Sie hinken oft lange
hinter den praktisch anerkannten impliziten Normen des Handelns und
der Beurteilung von Handlungen hinterher. Diese Anerkennungen aber
sind zumeist ldngst schon in vielen Stufen der Allgemeinheit und Be-
sonderheit begrifflich reflektiert, also keineswegs blofe kollektive Ge-
wohnheiten. Dabei beginnt gerade die Philosophie damit, derartige
Grundformen in ihren Stufen explizit zu machen. Erst wenn das erfolg-
reich genug geschehen ist, sind die wissenschaftlichen Ausdifferenzie-
rungen, welche ein Rahmengertist verfeinern, insgesamt auf einem gu-
ten, nachhaltigen Weg. Es ist daher kein Zufall, dass sich die kanoni-
sierten Einzeldisziplinen der Wissenschaften immer erst nach und nach
aus einem einheitlichen Kernbereich ausgliedern, der seit der griechi-
schen Antike den vagen Gesamittitel ,,Philosophie® tragt.

Gerade weil es zu jeder Zeit auch neue wesentliche Formen in unse-
rem Leben und Zusammenleben gibt, ist es die nachhaltige Aufgabe der
Philosophie, die jeweilige Zeit in explizite Gedanken zu fassen. Das
heift, dass die neuen Formen und Ideen auf den Begriff zu bringen, also
in gegliederter Weise beredbar, reflektierbar und damit bewusst zu ma-
chen sind.

Nun ist neben dem Staat, genauer sogar: im Staat, das Recht eine
Institution, welche ldngst schon als Idee oder geformte Praxis real ist.
Rechtsphilosophie ist dabei, geschichtlich betrachtet, die Tradition der
Versuche, die Grundformen des Rechts im Rahmen einer staatlich ver-
fassten Gesellschaft zu artikulieren. In der jeweiligen Gegenwart ist
Rechtsphilosophie sachlich informierte Strukturanalyse der betreffen-
den Praxisform oder Institution. Als Strukturanalyse muss sie Allge-
meines und Besonderes unterscheiden und damit eine angemessene me-
thodische Ordnung auf der Ebene der Darstellung gegen ein flaches
Nebeneinander einer blo deskriptiven Phanomenologie empirischer
Erscheinungen allererst herstellen.

13

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff des Staates und des Rechts wird entsprechend zunichst
dargestellt in einer Rekonstruktion der systematischen Kommentarge-
schichte seiner Idee oder eben Realitit. Wahrend aber die heute so ge-
nannte Ideengeschichte weitgehend als bloe Historie einzelner Kom-
mentierungen institutioneller Traditionen betrieben wird, ist die heute
so genannte Begriffsgeschichte, wie sie etwa im Historischen Worter-
buch der Philosophie dokumentiert ist, zumeist bloBe Wortgeschichte.

Hegels Wort ,,Idee* ist offenbar die deutsche Ubertragung der plato-
nischen ,idea tou agathou‘, mit welcher Platon die Formgestalten gu-
ter Exemplare, Paradigmen oder Prototypen einer begrifflichen Form,
wie z.B. eines Kreises oder dann auch einer staatlichen eunomia (Solon),
isonomia (Kleisthenes) oder politeia (Platon) tiberschreibt, die als ideale
Formen zu inneren Gegenstanden einer , Theorie‘, also einer Darstellung
eines Strukturmodells werden. Hegel versteht dementsprechend eine
Idee explizit als hinreichend gut realisierten Begriff. Die Idee ist damit,
es kann angesichts der besonders englischsprachigen Verwésserung des
Lehnwortes ,,idea* nicht oft genug gesagt werden, ein Sein, genauer ein
geformtes Wesen bzw. eine reale Seinsgestalt. Sie ist konkrete Vollzugs-
oder Prozessform an und fiir sich. Der Ausdruck ,,an sich* verweist da-
bei auf das Allgemeine eines Normalfalls und das dabei generisch Re-
produzierbare der Form, der Ausdruck , fiir sich* auf die Besonderhei-
ten eines je konkret aktualisierten Vollzugs in seiner Einzelheit.

Das eidos als der abstrakt-ideale Begriff ist Gegenstand reflektieren-
der Rede. Er ist situiert in einem System von Kommentaren oder im
Rahmen einer expliziten Theorie mit ihren definitorischen Bestimmun-
gen und allgemeinen materialbegrifflichen Sétzen und Regeln. Zu die-
sen gehoren immer auch generische Prinzipien oder Grundsatze.

,Die Idee* als singulare tantum nennt bei Hegel in manchen Kontex-
ten das Gesamt geformter Praxis und damit die gesamte Seinsweise des
personalen Menschen in der Welt. Dabei gliedert sich die ganze Welt in
die handlungsfreie Natur und das menschliche Ethos, das Ganze unserer
Handlungswelt. Diese Sittlichkeit ist, wie schon Heraklit in seinem
bahnbrechenden Orakel éthos anthropé daimon sagt, der entmythisierte
Geist. Das Orakel besagt: Was dem Menschen als Geist erscheint, ist
tatsdchlich die Sittlichkeit, das gemeinsame Wissen, Konnen und Sollen.
Aufklarung tiber das Geistige bedeutet also, die Rede von einem ge-

14

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

spenstartigen Ddmon oder Geist durch die Rede iiber ethische Seinsfor-
men zu ersetzen, in denen wir zu einer Gemeinschaft, am Ende zu einer
civitas vereint sind. Im Blick auf die Natur hatten schon vor Heraklit
Thales, Anaximander und Anaximenes die handelnde Intervention men-
schendhnlicher Gotter zuriickgewiesen und durch Naturkréfte ersetzt.
Aristoteles zufolge besteht die zentrale Einsicht des Sokrates in der Un-
terscheidung zwischen Physik und Ethik. All das wei3 Hegel und be-
nutzt es in seinen Analysen. In expliziter Nachfolge des Heraklit und
des Aristoteles geht es ihm um die Differenzierung von Natur- und
Geisteswissenschaften (avant la lettre). Die Bedeutung dieser Unter-
scheidung wird nicht begriffen, wenn in einer angeblich modernen Na-
turalisierung des Geistes als der Wissenschaftsmetaphysik der Gegen-
wart auf quasi vor-antike Weise wieder alles zu Natur gemacht wird.
Das geschieht gerade dann, wenn man den Geist mit der Funktionsweise
des Gehirns identifiziert. Hegel erkennt dagegen, dass sogar jedes in-
strumentelle Handelnkonnen iiber das erlernte Vorherwissen und die
Représentation von Zwecken und Pldnen ldngst schon Folge der Ko-
operation der Menschen in der geschichtlich tradierten Kultur der Ver-
nunft ist.

Da nun alle Grundideen der Welt als Praxisformen des Handelns zu-
nédchst im Kontext religidser und theologischer Redeformen mit ihren
anthropomorphen figurativen Reden iiber Gotter (und Gott) thematisiert
worden waren, gehdrt zu jeder Wissenschaft die logische Sdkularisie-
rung des Mythos. Mythologische Satze werden dabei als allegorische
Artikulationsformen fiir allgemeine Formen der Welt gelesen. Schon
wenn etwa mit Thales die ionischen Philosophen sagen, alles sei gott-
lich, dann braucht es keine personalen Gotter mehr. Es gibt nur noch
eine teils natiirliche, teils kultiirliche Welt und die in ihr vorhandenen
Kriéfte, Prozesse und Handlungsformen. Wissenschaft beginnt eben so
im philosophischen Ubergang vom Mythos zum Logos als der struktu-
rellen Einsicht in sich reproduzierende Formen der Natur und in tétig
reproduzierbare Formen des individuellen und gemeinsamen Handelns.

Auch die Rede von einem Naturrecht gehort in den Kontext des Pro-
zesses der ,Aufklarung® und ,Sékularisierung‘. Es werden in ihr die An-
thropomorphismen in tradierten Vorstellungen Gottes als welttranszen-
dentem Hiiter des Rechts oder Gesetzgeber aufgehoben. Die Idee der

15

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einheit des Rechts muss dabei allerdings gegen die Gefahren ihrer Auf-
16sung in die Kakophonie bloB3 einzelner Wiinsche und subjektiver Mei-
nung angemessen bewahrt werden, namlich im Gedanken des Souverins
nicht als Konig oder Rex, sondern als allgemeines Wir und seiner ,vo-
lonté générale”.

Vor dem Hintergrund dieser Skizze ist es kein Zufall, dass Hegel eine
zweite, logische, Sdkularisierung des Rechts fordert. Er selbst versucht
sie in der Rechtsphilosophie unter der zweiten Uberschrift ,,Naturrecht
und Staatswissenschaft im Grundrisse* zu entwickeln. Denn eine bloBe
Ersetzung theologischer Redeformen durch das zweideutige Wort ,,Na-
tur* bringt die begriffliche Analyse der geschichtlichen Idee des Rechts
noch nicht wirklich weiter. Das entsprechende Problem, das wir mit dem
Wort ,,Natur* haben sollten, betrifft also sowohl die Natur-Wissenschaft
als auch das Natur-Recht, zumal die Natur einer Sache auch oft blof3 das
begriffliche Wesen ist. Hegel sagt eben daher: ,,Der Ausdruck Natur-
recht, der fiir die philosophische Rechtslehre gewdhnlich gewesen, ent-
hélt die Zweideutigkeit, ob das Recht als ein in unmittelbarer Natur-
weise vorhandenes oder ob es so gemeint sei, wie es durch die Natur der
Sache, d.i. den Begriff, sich bestimme*.°

Um nun aber nicht nur iiber hochabstrakte Fragen nach der Logik
begrifflicher Explikationen in das Themengebiet Ethik, Moral und Recht
weiter einzudringen, sondern auch deren konkrete Relevanz anzudeuten,
betrachte ich erst einmal paradigmatisch zwei reale Probleme. Diese

6 Enz. § 502. Hier und im Folgenden zitiere ich Hegels Enzyklopddie der philosophi-
schen Wissenschaften mit der Angabe der Paragraphen und dem Kiirzel ,,Enz.* nach
Hegel Werke, Bde. 8-10, hg. v. Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel, Frankfurt
(Suhrkamp) 1978/1986. Hegel fahrt im § 502 so fort: ,,Jener Sinn ist der vormals ge-
wohnlich gemeinte; so daB3 zugleich ein Naturzustand erdichtet worden ist, in welchem
das Naturrecht gelten solle, wogegen der Zustand der Gesellschaft und des Staates
vielmehr eine Beschriankung der Freiheit und eine Aufopferung natiirlicher Rechte
fordere und mit sich bringe. In der Tat aber griinden sich das Recht und alle seine
Bestimmungen allein auf die fieie Personlichkeit, eine Selbstbestimmung, welche
vielmehr das Gegenteil der Naturbestimmung ist. Das Recht der Natur ist darum das
Dasein der Stirke und das Geltendmachen der Gewalt, und ein Naturzustand ein Zu-
stand der Gewalttétigkeit und des Unrechts, von welchem nichts Wahreres gesagt
werden kann, als daf3 aus ihm herauszugehen ist. Die Gesellschaft ist dagegen vielmehr
der Zustand, in welchem allein das Recht seine Wirklichkeit hat; was zu beschranken
und aufzuopfern ist, ist eben die Willkiir und Gewalttitigkeit des Naturzustandes.*

16

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sind fiir jedes sinnkritische moralische und juridische (also nicht schon
juristische, d. h. blo8 positiv-rechtliche) Urteilen von groer Bedeutung.
Es handelt sich, erstens, um das kantische Paradox des unbedingten Lii-
genverbots, samt den zugehdrigen Problemen jeder Verfahrensethik,
und zweitens, um das sentimentale Dilemma der Einldsung von Sank-

tionsdrohungen, samt der zugehorigen Unterscheidung zwischen Rache,
Strafe und Sicherheitsverwahrung.

17

17.01.2028, 12:57:10.


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

17.01.2028, 12:57:10.


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das kantische Paradox des unbedingten Liigenverbots

Kants Schrift ,,Uber ein vermeintliches Recht, aus Menschenliebe zu
liigen* (1797)7 antwortet bekanntlich auf Benjamin Constant, der argu-
mentiert, dass in dem folgenden Situationstyp das allgemeine Prinzip,
die Wahrheit zu sagen, auler Kraft gesetzt ist: Ein bekanntermafBen vol-
lig unschuldiger Mensch wird von Haschern verfolgt und versteckt sich
in meinem Haus. Man denke, um das Beispiel drastisch zu machen, an
Widerstandskdmpfer und die Gestapo in einem von Nazideutschland
besetzten Gebiet oder an verfolgte Juden und SS-Ménner. Die Héscher
fragen mich, ob sich der Mensch in meinem Haus befindet. Kant ana-
lysiert die Lage so, dass mir das Prinzip des unbedingten Liigenverbots
zwar erlaubt, die Aussage zu verweigern, nicht aber zu heucheln, wahr-
heitswidrig ein Nichtwissen zu erkldren, oder gar zu liigen, also etwa zu
sagen, ich kenne die Person nicht oder sie befindet sich sicher nicht hier.
Kant begriindet dies erstens damit, dass er meint, jede bewusste Un-
wahrheit sei ein Angriff auf das kooperative und kommunikative Ba-
sisprinzip jeder humanitas, ndmlich die Wahrhaftigkeit, zweitens damit,
dass Liigen nur funktioniert, wenn dem Sprecher geglaubt wird, so dass
jede Liige den Missbrauch einer moralischen Institution durch einen
Trittbrettfahrer darstelle. Zu allem Uberfluss meint Kant, drittens, dass
ich in dem Fall, in dem ich die Wahrheit sage und die Héscher ihr Opfer
finden, fiir das weitere Geschehen nicht verantwortlich sei. Verantwort-
lich sei ich dagegen im Fall, in dem ich liige, also bewusst gegen meine
Uberzeugung sage, der Gesuchte befinde sich nicht im Hause, dieser
aber ohne mein Wissen das Haus verlassen hat und ,aufgrund meiner
Aussage‘ zufillig aufgegriffen wiirde.

Es gibt zwar eine weit verbreitete Ansicht, man kdnne Kants Schrift
gegen die hier wohl schon sichtbare Kritik retten, indem man die Rede
von einem Recht zu liigen besonders beachte. Aber das fiihrt zu nichts
und ist in allen mir bekannten Varianten ganz unverstandlich. Es bleibt
uns daher am Ende nichts iibrig, als Constant gegen Kant Recht zu ge-
ben, dass es im geschilderten Fall nicht etwa nur rechtlich erlaubt, son-

7 Kants Werke, Akademie Textausgabe Bd. VIII, Abhandlungen nach 1881, Berlin, de
Gruyter, 1968, 423-430.

19

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dern sogar moralisch geboten ist, die Unwahrheit zu sagen, also den
Haschern ins Gesicht zu liigen und zu sagen, der Verfolgte sei nicht im
Haus. Dabei nennt Constant, soviel ist Kant zuzugestehen, die falschen,
namlich rein utilitarische Griinde einer erhofften Maximierung des Gu-
ten. In einer logischen Aufklarung iiber den Fall, wie sie Kant vielleicht
hétte leisten miissen, aber nicht geleistet hat, ist auf folgende Punkte
hinzuweisen:

Obwohl wir im Normalfall sprachlicher Kommunikation und Ko-
operation verpflichtet sind, die Wahrheit zu sagen, kann es hier, wie zu
jeder allgemeinen Geltung besondere Ausnahmefdille geben. Hinzu
kommt, dass ein Bitten und ein Fragen selbst erst als berechtigt anzuer-
kennen sind, zumal sie die Angesprochenen in eine schwierige Lage
bringen kénnen. So kann z. B. schon die Verweigerung einer Antwort
oder die Erkldrung des Nichtwissens dem Fragenden mehr an Informa-
tion geben, als dieser zu erhalten verdient oder erhalten darf. Dieser kann
nidmlich mit seiner Frage selbst schon die normalen kooperativen Nor-
men der Kommunikation und Kooperation fiir unberechtigte Ziele miss-
braucht haben. In solchen Féllen kénnen und sollten wir gemeinsam
wollen, und wollen hoffentlich auch tatsédchlich, dass es erlaubt ist, den
Fragenden durch eine Liige auf den gleichen Stand des Nichtwissens
zurlickzubringen, auf dem er vor der Frage war. Wir haben damit in
dialektischer Weise Kants Moral-Prinzip gegen sein eigenes Urteil in
Anschlag gebracht.

Der Falltyp ist offenbar sogar politisch brisant. Denn wenn es z. B.
nicht als erlaubt gelten sollte, einen Prasidenten (auch noch 6ffentlich)
nach seinem sexuellen Privatleben zu fragen, wire unter Umstinden,
wenn es ndmlich keine angemessene Mdglichkeit der Aussageverwei-
gerung gibt, eine Antwort wie die Bill Clintons ,,/ did not have sex with
this woman Monica Lewinsky* eine moralisch vollig erlaubte Falsch-
aussage. Interessanterweise sind in solchen Fillen Presse, Offentlichkeit
oder auch ein politischer Ausschuss in ihrem Vorwurf, es sei gelogen
worden, die eigentlichen Heuchler. Die Uberlegung zeigt nicht, dass
Clinton richtig gehandelt hat. Sie zeigt nur, aus welcher Sicht eine ent-
sprechende Handlung zu verteidigen sein kdnnte.

Das Beispiel zeigt aber in jedem Fall, dass ein rein schematisches
Urteilen der Art, jede bewusste Falschaussage sei eine moralisch ver-

20

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werfliche Liige, einfach falsch ist. Mehr noch, die vermeintlichen Be-
griindungsverfahren der kantischen Prinzipienethik fithren keineswegs
immer zu moralisch guten Urteilen. Im Extremfall werden sie sogar, wie
Hegel nachgerade ironisch argumentiert, zu Verfahren des radikal B6-
sen. Das liegt daran, dass Hegel, ganz anders als Kant und dessen An-
hinger in dieser Sache, das Bdse nicht im blof3 Schlechten sieht, das
einer etwa aufgrund von Willensschwiche, tiberwiltigt durch seine Be-
gierden, Wiinsche und Neigungen oder einfach in der Befolgung blof3
seiner eigenen Interessen frei handelnd tut. Die Orientierungen an mei-
nen Neigungen und an meinen Eigeninteressen machen, an sich be-
trachtet, nur das so genannte Bose aus, wie ein Titel von Konrad Lorenz
diesen Fall ganz richtig skizziert.® Denn Natur ist an sich nicht bése. Das
ist so, auch wenn ohne Beriicksichtigung der anderen Personen ein blof3
meine eigenen Zwecke berticksichtigendes Handeln sicher moralisch
und ethisch als schlecht zu werten ist, was der so genannte Egoist ja
durchaus selbst weil3.

Das wirklich Bése besteht nach Hegels Analyse des Begriffs im
Grunde immer in einer teils dogmatischen, teils sophistischen Selbstge-
rechtigkeit. Das hat die bloB scheinbar paradoxe Konsequenz, dass nicht
nur der Tartuffe, sondern sogar schon der reine Gesinnungsethiker oder
vermeintlich fromme Gutmensch als die schone Seele eigentlich und
wahrhaft bose sein kann. Bdse ist ndmlich jeder, der sich damit zufrieden
gibt, an oft sogar starren Regeln und Prinzipien festzuhalten, von denen
er ach so ehrlich meint, dass alle sie anerkennen sollten, ohne zu fragen,
ob die anderen sie auch wirklich so anerkennen bzw. oder ob sie wirklich
,gelten®. Dabei gelten sie nur, wenn sie wirklich allgemein anerkannt
sind. Das aber sind sie immer nur aufgrund geschichtlicher Tradition.
Eine bloBe , Vernunftiiberlegung* der Art, dass man neue Normen setzen
konnte, fuhrt daher noch lange nicht zur Aufthebung tradierter Geltun-
gen. BloBle Vorschldge oder Versicherungen miissen erst noch anerkannt
werden, wie Hegel klar sieht. Kant behdlt zwar darin Recht, dass wir
nicht anders reden sollten, als wir selbst handeln, also nicht anderen

8 Konrad Lorenz, Das sogenannte Bése. Zur Naturgeschichte der Aggression, Borotha-
Schoeler, Wien, 1963, dtv 1977.

21

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wasser predigen diirfen, um selbst Wein zu trinken. Aber das reicht bei
Weitem nicht.?

Ein weiteres Problem ist die falsche Deutung der hier relevanten All-
gemeinheit, etwa auch von Prinzipien als Allsdtze. Es ist das Charakte-
ristikum des Prinzipienreiters, dass er generisch allgemeine Normen als
unbedingte Regeln liest. In eben diese Richtung weist Hegels Forma-
lismusvorwurf gegen Kant. Prinzipien sind bestenfalls Explikationsver-
suche allgemeiner Normen, die immer noch viele Ausnahmen haben und
der besonderen Anwendung im freien Urteil bediirfen. Erst in seiner
Analyse bestimmender und reflektierender Urteile in der Kritik der Ur-
teilskraft kommt Kant dieser Grundeinsicht nahe, wie Hegel selbst er-
klirt, bleibt aber teils in einer Uberschitzung wortlichen Regelfolgens,
teils in einer Unterschitzung der Bindung von kompetenter Urteilskraft
an gegebene Normen befangen, wie wir noch sehen werden.

9 Vgl. dazu z.B. ,Es ist das Sublimste, Schmeichelhafteste — ich brauche nur meiner
Einsicht zu folgen* (GW 14,2; 643). ,,Die Bestimmung des Guten — im bdsen — ist das
Caput mortuum, des Positiven, Seyenden, — ... weil alle Bestimmung, Besonderung —
verfliichtigt ist, die Besonderung nur aus meiner Willkithr genommen ist — Ich aner-
kenne keinen objectiven Inhalt ... nur das Gute, formelle, tiberhaupt. Absolute So-
phisterey — darum gut, weil Ich iiberzeugt bin*“ (GW 14,2; 667; entsprechend auch GW
14,2; 679). ,,Ein gewissenhafter Mann (ist ein solcher,) der seine Pflichten tut — aber
nicht sie erst aus sich macht“ (GW 14,2; 653).

22

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Das sentimentale Dilemma des Strafens

Mein zweites Beispiel erinnert an Friedrich Nietzsches bekannte Kritik
an jeder Strafe als einer vermeintlichen Praxis der Rache. Nietzsche
charakterisiert den ,,Geist der Rache* sehr schon als ,,des Willens Wi-
derwillen gegen die Zeit und ihr ,es war‘“.!° Dann aber suggeriert er
eine Sicht auf Strafe, die in Zeiten logisch bildungsschwachen Denkens
zu einer Art common sense geworden ist: Strafe sei angeblich immer der
hoftnungslos verfehlte Versuch, ein Geschehen post hoc irgendwie un-
geschehen zu machen. Wére dem so, dann wére jedes Strafrecht und jede
Strafe nicht blo ungerechtfertigt und Unrecht. Sie wire eine grofle
Dummbeit.

Zum Sinn des Strafrechts gehort klarerweise, dass fiir bestimmte
Handlungen eine bestimmte Strafe angedroht ist, sofern diese als Ver-
brechen gegen andere Personen oder gegen die Gemeinschaft auf (im
Prinzip) allen Beteiligten bekannte Weise markiert sind. Jeder ,Verbre-
cher weil}, was er tut. Er weill zumeist auch, mit welchen Sanktionen
er zu rechnen hat. Und er ,will* oft sogar, dass sich wenigstens die an-
deren an die sanktionsbewehrten Regeln halten, da er sonst nicht von
ihnen profitieren konnte. So ,lebt* z. B. der Dieb vom Eigentum anderer.
Er selbst will keineswegs, dass man ihm alles wegnimmt. Analoges gilt
fiir den Rauber oder Mérder: Er ,will‘ keineswegs, dass ihm ein Gleiches
geschehe. Eben daher kann Hegel leicht ironisch, also dialektisch, sagen,
dass der Verbrecher im Vollzug seiner Tat schon der angedrohten Strafe
zugestimmt hat. Dieser Gedanke ist nicht weit entfernt von Kants Uber-
legungen zur Kohirenz des allgemeinen Urteilens und Redens mit dem
eigenen Handeln.

Die ,schone Seele® nun, die nicht in der Lage ist, von der bloBen
Zeitdifferenz zwischen Tat und Sanktionsfolge zu abstrahieren, wird den
verurteilten jungen Mann bedauern.!! Und doch gehért es zur personalen

10  Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra II, Von der Erlosung, KSA 4 = Kritische
Studienausgabe 4. Hg. V. Giorgio Colli und Mazzinos Montinari, Berlin, de Gruyter,
1967 und 1988, 180.

11 Vgl. dazu auch Hegels wunderbaren Text ,,Wer denkt abstrakt (1807), in: G.W.F
Hegel, Jenaer Schrifien 1801-1807 = Hegel Werke Bd. 2, hg. v. Eva Moldenhauer
und Karl Markus Michel, Frankfurt/M., Suhrkamp, 1986, 575-581.

23

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ehre des Verbrechers, dass man ihn als verantwortliche Person und nicht
als bloB3 wegzusperrendes oder einzuschldferndes Tier behandelt. Die
,moderne‘ Debatte in der Hirnphysiologie um die Willensfreiheit sollte
entsprechend der Gefahr ins Auge schen, dass die vermeintliche Auf-
klarung tiber die Nichtexistenz eines frei geplanten und bewusst ausge-
fithrten Handelns uns in ein geradezu archaisches Denken zuriickfiihrt,
sozusagen in eine rein utilitarische Sicherheitspolitik der Behandlung
von Téatern wie lastige Dinge.

24

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zwei Grundprinzipien des Rechts

Eine nicht barbarische Rechtspraxis setzt nun zundchst das folgende
erste Grundprinzip des Rechts voraus:

Nulla Poena Sine Lege.

Das so natiirlich verkiirzt artikulierte Prinzip enthilt implizit schon die
folgenden, nicht voll mit-explizierten, Momente. Erstens konnen nur
Handlungen, also z.B. keine Widerfahrnisse oder unkontrollierten Re-
aktionen, ein Verbrechen, crimen, darstellen. Das zweite Moment ist das
schwierige, hier auch nicht weiter diskutierte Prinzip, dass jede Hand-
lung unter die Bewertungsformen des Ethos, der Sittlichkeit, spezieller
der freien Moral und des positiv gesatzten Rechts féllt.!2 Drittens ist alles
erlaubt, was nicht verboten ist. Viertens miissen Strafen angedroht wer-
den. Nur angedrohte Strafen diirfen vollzogen werden. Ja, der zentrale
begriffliche Unterschied zwischen Rache und Strafe liegt gerade an dem
Moment der Straf-Androhung. Nietzsche tibersieht das vollstiandig. Stra-
fe ist also Ausfiihrung einer 6ffentlich angedrohten und als solche be-
kannten Sanktionsfolge fiir ein Tun, das sich nicht an die Rechtsnormen
hilt. Strafe setzt eben daher die bewusste und verantwortlich handelnde
Erfiillung der Bedingungen der Strafwiirdigkeit durch den Téter voraus,
wozu gehort, dass der Téter weill oder wissen miisste, dass sein Tun
strafwiirdig ist, zumeist auch, dass er es selbst an sich oder im Allge-
meinen als strafwiirdig anerkennt. Nach einer Verurteilung miissen die
Strafen dann aber auch, fiinftens, vollzogen werden. Denn Drohungen
konnen sonst nicht wirksam werden. Sie wiirden zu bloBem Gerede. Das
freilich haben viele der von Hegel in seinen Uberlegungen summarisch
diskutierten Rechtswissenschaftler, besonders Paul Feuerbach, durch-
aus klar gesehen.

Falsch wére auch, wenn nur manche ,bestraft® wiirden. Die so ge-
nannte Strafe wiirde dann zu rein zufalliger Abschreckung und damit aus
der Sicht der ungleich behandelten Einzelpersonen zu einem ,Unrecht’.
Es gibt im Rechtssystem insbesondere keine Erlaubnis, eine Person

12 Zu ethos und éthos vgl. auch GW 14.2; 721.

25

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einem vermeinten Gemeinwohl oder ,dem Volk* zu opfern. Das bedingt
auch schon, dass niemand blof3 zur Abschreckung, etwa gar fiir reine
Widerfahrnisse oder bloB fiir unwillkiirliche Reaktionen, ,bestraft® wer-
den darf, wobei der Ubergang von unkontrollierbarem zu bloB schlecht
kontrollierbarem Verhalten ein schwieriges Kontinuum darstellt.

In jedem Fall gilt: Wenn der Machthaber, sagen wir der GroBkonig,
jemanden ,bestraft‘, weil er ihm ,zufdllig® oder ,allzu sorglos® auf die
Zehen getreten ist, dann hat das mit Recht nichts zu tun, auch nicht, wenn
der Hohe Rat erklart, es sei besser, wenn einer moglicherweise ungerecht
verurteilt wird, als wenn das ganze Volk Schaden leide.

Das damit erlduterte Prinzip Nulla Poena Sine Lege ist also logisch
begriindet darin, dass wir durch allgemeine Strafandrohung die ,ratio-
nale‘ Entscheidung des Handelnden beeinflussen, also die erwartete
Auszahlungsmatrix verdndern wollen. Der Gesetzgeber ist Vertreter
dieses Wir. Die Exekutive ist die Institution der Durchsetzung der Ge-
setze. Das gesamte Verfahren funktioniert nur, wenn der potentielle Té-
ter, wie schon gesagt, erstens weifs, mit welchen Folgen er zu rechnen
hat, und zweitens im Grundsatz die gesetzlichen Normen anerkennen
kann, zugleich auch wissen kann und wissen muss, dass er sie eben des-
wegen zumindest im Allgemeinen schon empraktisch mit-will, was im-
mer er verbal sich und anderen vormachen mag. Das ist der Grund, war-
um Hegel sagen kann, dass der Téter die Strafe will, ohne dass er sie sich
wiinscht.

Das Prinzip, dass Strafe Gesetze voraussetzt, ergibt sich also logisch
aus der Institution der Sanktionsdrohung: Diese kann nur ,wirken‘, wo
der Handelnde frei handeln kann und wo wir die angedrohten Folgen
auch eintreten lassen.

Die Natur hort auf keine Sanktionsdrohung. Strafandrohungen be-
treffen nur handelnde Personen. Und sie werden von handelnden Per-
sonen erlassen, freilich nicht so, wie der Rauber jemanden mit vorge-
haltener Pistole ,zwingt‘, sein Geld herauszugeben. Hegel erkennt daher
alle straftheoretischen Kommentare als zumindest irrefithrend, die von
einer Abschreckung in Strafandrohungen sprechen, und zwar sowohl
dort, wo die vorgéingige Anerkennung der durch die Sanktion geforder-
ten Kooperationsform ausgeblendet bleibt, als auch dort, wo der Adres-
sat der Strafandrohung mit einem abrichtbaren Tier verglichen wird.

26

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es gibt natiirlich ganz verschiedene Verfahren, die Einzelakteure da-
zu zu bringen, sich an erwiinschte kooperative Normen zu halten. Je
mehr Mehrwert der Staat in einem modernen Staat tiber Steuern ab-
schopft, desto mehr kann er z.B. durch positive Incentives wie Steuer-
reduktionen und damit ohne das primitivere Mittel des rechtlichen Ver-
bots (oder Gebots) bewirken. Im § 218 der Rechtsphilosophie sieht He-
gel aullerdem, dass die ,,ihrer selbst sicher gewordene Macht der Ge-
sellschaft die duBlerliche Wichtigkeit der Verletzung* des Rechts durch
ein Verbrechen , herunter setzt*. Das heil3t, in schwachen Staaten, be-
sonders aber in sozialstaatlich schwachen Staaten, sind die Strafen hér-
ter. Das ist ein interessanter Satz, der z. B. auch etwas iiber die Ent-
wicklungsdifferenz der europdischen Staaten im Vergleich zu den USA
aussagt. ,,Ein Strafkodex gehort darum vornehmlich seiner Zeit und dem
Zustand der biirgerlichen Gesellschaft in ihr an* (a.a.0.). Vieles, was
heute zu bloBen Geld-, Bewéhrungsstrafen oder zeitlich recht befristeten
Geféangnisstrafen fiihrt, wurde frither und wird noch heute an anderen
Orten mit ,Zuchthaus‘, ,Lagerhaft® oder gar mit dem Tod geahndet.

Das Basisprinzip des formellen Rechts mit seinen Sanktionsandro-
hungen bei Rechtsverletzungen ist der freie Wille. Nur auf seiner Grund-
lage konnen Rechtssetzung und Sanktionsdrohung das sozialkooperati-
ve Handeln oder Verhalten der Personen beeinflussen. Daher gilt das
folgende zweite zentrale Rechtsprinzip:

Ultra Posse Nemo Obligatur.

Nur wenn ein Téter etwas frei tut, was er auch unterlassen kann und nach
dem Gesetz unterlassen muss (etwa Raub oder Mord), oder wenn er
etwas nicht tut, was er frei tun kann und nach dem Gesetz tun muss (etwa
im Fall einer zumutbaren unterlassenen Hilfeleistung), kann er fiir die
Tat (gegebenenfalls strafrechtlich) verantwortlich gemacht werden.
Der falsche spekulative Glaube an eine kausale Pradeterminiertheit
allen zukiinftigen Geschehens entzieht diesem Grundprinzip des Rechts
den Boden. Dieser ,orientalische‘ Fatalismus, wie er noch die Pradesti-
nationslehre Augustins, Luthers und Calvins in ihren transzendenten
Gnadenlehren beeinflusst, erlebt im gegenwértigen physikalistischen
(und biologisch-physiologischen) Pra-Determinismus eine Art Wieder-

27

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auferstehung. Er bleibt dabei aber ein gerade aus der Sicht aufgeklarter
Logik rein ,barbarischer® Aberglaube. Wiahrend er frither durch die will-
kiirliche Vorstellung der Allmacht Gottes ,begriindet® wurde, wird er
heute durch die blo scheinbar weniger falsche Vorstellung von einem
durchgéngigen Kausalnexus der Welt an sich ,begriindet‘. Dabei tiber-
sicht man die von Kant entdeckte, allerdings nicht hinreichend radikal
durchdachte, Differenz zwischen unseren Weltmodellen, in denen allein
gesetzmafige Kausalregeln ihren Sitz haben, und der realen Welt, an die
wir unsere Kausalvorstellungen anpassen — soweit es eben geht.

Zu glauben, dass ein blofer Laut oder Text wie die Beschreibung von
Straftatbestdnden und mdgliche Sanktionsdrohungen physikalisch auf
die Personenund d. h. aufihr ,Verhalten® in der Zukunft wirken konnten,
ist allerdings noch phantastischer als der Glaube an die Auferstehung
der Toten. Wirken konnen allgemeine Sanktions-Drohungen offenbar
nur, wenn man sie versteht und wenn man frei handeln kann. Deswegen
kann man trivialerweise Tieren nicht iiber prasentische Gesten hinaus
drohen. Wer diese m. E. glasklaren materialbegrifflichen und daher nicht
einfach empirischen Bedingungen des Vorherwissens von angedrohten
Sanktionen zusammen mit anderen zu erwartenden Folgen als Momente
der moglichen Bestimmung einer Entscheidung nicht (an)erkennt, kann
den Begriff des Handelns nicht verstehen — und umgekehrt. Analoges
gilt natiirlich auch fiir alle positiven Incentives und fiir alle subjektiven
oder gemeinsamen Zwecksetzungen.

Es ist am Ende einfach eine tautologische begriffliche Regel, dass
jedes Handeln frei ist im Kontrast zu einem blof3 automatisierten Ver-
halten oder einem Widerfahrnis. Es ist ein absolut banales und basales
Wissen, dass die Welt des Handelns disjunkt ist zur Natur handlungs-
freien Geschehens.

28

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Begriffliche Analyse der Rechtméfigkeit von Strafe

Hegel selbst notiert in seinen privaten Bemerkungen zur Rechtsphilo-
sophie, dass es auch an mangelndem Humor und einer ehrsiichtigen oder
leicht beleidigten Unduldsamkeit gegen jedes kritische Wort liegt, wenn
manche Leser die besondere Art und Diktion seiner Uberlegungen ins-
gesamt, die zur Philosophie des Rechts insbesondere, schon im Ansatz
gar nicht begreifen. ,Positive Rechts-Gelehrte® und (Rechts-)Historiker
wie Gustav Hugo (GW 14,2; 289) verstehen die besondere Fragestellung
einer Philosophie des Rechts ,,gar nicht — werden ganz bos und ver-
drieflich dariiber — Denn dif ist ein ganz anderer Boden, worauf man
die Sache verpflanzt, — Boden des Begriffs*“ (GW 14,2; 303). Umgekehrt
beklagt sich nicht nur Hugo in seiner polemischen Rezension von Hegels
Rechtsphilosophie im Géttingischen Gelehrten Anzeiger (vgl. GW 14,3;
1229-1232) dariiber, dass z. B. nicht einzusehen sei, warum ,,die Ehe
unter Blutsverwandten als ,dem Begriffe zuwider® verworfen™ werden
miisse (GW 14,3; 1232). Hugo bezieht sich dabei auf Grundlinien § 168
=GW 14,1; 150: ,Weil es ... diese ... eigene Personlichkeit der beyden
Geschlechter ist, aus deren freyen Hingebung die Ehe hervorgeht, so
muB sie... geschlossen werden... aus getrennten Familien®. Hegel be-
griindet hier das Verbot der Geschwisterehe nicht {iber ein Inzesttabu,
also tiber unsere Erfahrungen mit Degenerationen bei Inzucht, auch
nicht tiber ein willkiirliches positives Recht, sondern unter Verweis auf
Idee oder Form der Institution der Ehe als freier Griindung einer neuen
Familie, in der man den ,,bekannten und in aller Einzelheit vertrauten®
(GW 14,1; 149) Kreis der eigenen Familie, also der Geschwister, tiber-
schreiten muss. Hegel sagt also, die Praxisform der Ehe, nicht irgendein
Naturgesetz verlange, dass die Geschwisterche ausgeschlossen sei. Dem
entsprechend schlie3t der Begriff der Ehe, da er ja nur die Idee explizit
artikuliert, die Ehe zwischen Nahverwandten aus. Hugo dagegen ver-
steht den ,Begriff des Begriffs‘ ganz offenbar wie die meisten Hegelleser
als willkiirliche Verbaldefinition. Die Ehe wiederum betrachtet er als
rein durch positivrechtliche Gesetze bestimmt. Er wundert sich daher,
warum das blofie Wort ,,Ehe* es verbieten solle, dass die Geschwisterehe
rechtlich verboten werde — und missversteht eben damit den Gedanken-
gang Hegels.

29

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hegels Unternehmung einer Reflexion auf die ,philosophischen*
Grundlagen des Rechts zielt explizit darauf ab, auch dem Laien, der
denken kann, die Griinde fiir die Praxisform von Staat und Recht, dabei
auch die Zentrierung von Sanktionsmacht und die Spezialisierung von
Funktionstrdgern im Rechtssystem und der Rechtspflege einsehbar zu
machen. Dabei greift er mit volligem Recht die Arroganz selbsternannter
Experten an, und zwar sowohl in der Religion (es ist rein ironisch, wenn
er schreibt ,,Layen verstehen nichts von Religion®, GW 14,2; 305) als
auch in den Institutionen und den Wissenschaften. Die begrifflichen
Uberlegungen der Philosophie werden ja bis heute als angeblich nicht
geniigend ,empirisch® informiert angesehen. Oder man weist auf einen
angeblichen Mangel an Sachwissen hin, ohne zu bemerken, dass ein
Wissen iiber die Gesamtform einer Praxis wie etwa auch ein Wissen iliber
die Form einer Kartographie von ganz anderer Art ist als das Wissen
iiber einen speziellen Bereich, sagen wir, das Amazonasgebiet. Hegel
reagiert auf Hugos beleidigte Form der Kritik an einem philosophischen
Zugang zum Recht und zugleich gegen die Uberschitzung von Spezi-
alwissen, wo er schreibt: ,,solche Juristen sehen die iibrigen Menschen
als ihre Rechtsleibeigenen an* (GW 14,2; 305).

Hegels ,Theorie* der Strafe im Sinne einer begrifflichen Explikation
ihrer wesentlichen Momente im Kontrast zu Rache und Ausfiihrung ei-
nes willkiirlichen und an Einzelpersonen gerichteten Befehls, nach-
driicklich gemacht durch eine zugehdrige bedingte Drohung, findet sich
nun in den ,,Grundlinien* §§ 91-103:13

,»§ 91. (...) Es kann nur der zu etwas gezwungen werden, der sich zwingen lassen will.
Das ist der zentrale Merksatz Hegels gegen die leider sogar auch noch bei Feuerbach zu
findende Vorstellung, Strafandrohungen ,wirkten® auf Personen ,psychisch® und damit
effizienzkausal ein und schafften es so, sie von einem Verbrechen abzuhalten. Drohungen
als Sprechhandlungen ,wirken* gar nicht ,kausal‘ (im Sinne einer causa efficiens), konnen
aber Folgen haben fiir das freie Urteilen und Handeln der Personen.

»§92.(...) Gewalt oder Zwang ist ..., abstract genommen, unrechtlich.” An sich oder im
Allgemeinen ist jede Ausiibung von Zwang, in dem die ,,physische ... Seite unter die
Gewalt anderer gebracht wird®, wie § 91 sagt, widerrechtlich, gerade weil er die Frei-

13 Vgl. dazu GW 14,1; 88-96.

30

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heit des anderen zerstort, ihn als blofen Leibkorper und nicht als frei handelnde Person
behandelt.

,»§ 93. Der Zwang hat davon, daf3 er sich in seinem Begriffe zerstort, die reelle Darstellung
darin, daf$ Zwang durch Zwang aufgehoben wird, er ist daher nicht blof bedingt rechtlich,
sondern nothwendig, — nemlich als zweyter Zwang, der ein Autheben des ersten Zwangs

ist.”

Wenn wir sagen und schen, dass privat ausgeiibter Zwang erstens eine
Art Gegenzwang natiirlich hervorruft — ich wehre mich instinktiv, wenn
mich z. B. jemand festhdlt — und zweitens in einem entwickelten Staat
durch explizite rechtliche Androhungen von Gegenzwang ,aufgehoben’
wird, dann zeigt sich eben darin der Sinn und die Wahrheit des Satzes,
dass sich ein Zwang in seinem Begriff zerstort. Eine Institution als Form
der Kooperation, die Zwang duldet, also die Willkiirfreiheit anderer be-
liebig mit Gewalt (oder dann auch vermittelt durch Gewaltandrohungen)
einzuschrianken erlaubt, kann gerade im Interesse der Freiheit der Per-
sonen selbst nicht geduldet werden. Daraus ergibt sich, und eben das ist
das zentrale Argumentationsziel, dass sich die zweit- bzw. metastufige
Androhung von Zwang gegen einen moglichen ,ersten Zwang‘, also
gegen das Verbrechen als den Bruch anerkannter Normen kooperativer
Freiheit im Sinn von § 95, kategorial von einem erststufigen Zwang un-
terscheidet — und nicht etwa bloB deswegen, weil er zeitlich als ,Reak-
tion‘ gegen eine Aktion nachfolgt. Der erste Zwang ist privat, der zweite
offentlich. Im ersten Fall handeln Einzelpersonen, im zweiten die civi-
tas, der Staat.

,»§ 94. Das abstracte Recht ist Zwangsrecht, weil das Unrecht gegen dasselbe eine Gewalt
gegen das Daseyn meiner Freyheit in einer dufSerlichen Sache ist; die Erhaltung dieses
Daseyns gegen die Gewalt hiemit selbst als duBlerliche Handlung und eine jene erst auf-
hebende Gewalt ist.*

Der Titel ,,das abstrakte Recht™ steht bei Hegel grundsitzlich fiir den
allgemeinsten Rahmen jeder Rechtsordnung. Ein rein phinomenologi-
scher Zugang zu Gesetz und Recht wie im Standardwerk der analyti-
schen Rechtsphilosophie des 20. Jahrhunderts in GrofBbritannien,
H.L.A. Hart, The Concept of Law'4, argumentiert (z.B. p. 26ff und pas-

14 H.L.A. Hart, The Concept of Law, 2nd edn., Oxford, Clarendon, 1964 (13 edn. 1961).

31

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sim) zugunsten der phdnomenalen Vielfalt von Normen mit diversen
sozialen Funktionen. Es wird eine vermeintliche Angleichung von Ge-
setzen des Entitlements oder Empowerments an ein Strafrecht kritisiert.
Wihrend Strafgesetze bedingte Sanktionen androhen, weisen Rechte der
Erméchtigung bestimmten Personen eine gewisse soziale Macht zu, die
sogar darin bestehen kann, Gesetze oder andere Anordnungen zu erlas-
sen und durchzusetzen. Hegel dagegen argumentiert ganz offenbar fiir
die von Hart vehement abgelehnte blofe Theorie oder falsche Idee, nach
welcher das Strafrecht das Skelett aller Legalitit und das Riickgrat staat-
licher Ordnung ist. Hart hilt es fiir grotesk, den Begriff der Sanktion so
auszuweiten, dass auch der Verlust eines hohen sozialen Status darunter
falle. Fiir Hegel steht das Strafrecht im Zentrum des abstrakten Rechts,
weil alle Erméchtigungsrechte nur vor dem Hintergrund einer allgemein
anerkannten Sanktionsordnung moglich sind. Wihrend also Hart wie
alle anderen deskriptiv-phdnomenalen oder empirisch-historischen Zu-
ginge eine flache Darstellung des begrifflichen Nebeneinanders von
Strafrecht, Verwaltungsrecht und biirgerlichem Recht zur Folge hat, be-
steht Hegel darauf, dass es hier eine methodische Ordnung gibt: Das
abstrakte Recht und in ihm ein grundsétzlich allgemein anerkanntes
Strafrecht bildet die transzendentale und d. h. prasuppositionspraktische
und voraussetzungslogische Grundlage von jedem Machtzuweisungs-
recht und den entsprechenden Gesetzen. Gébe es keine Sanktionsmacht
des Staates, dann gébe es z. B. nicht die Institution des Eigentums, die
sich als gesetzlich geregelte Verfiigungsmacht als solche ganz wesent-
lich von einem vorrechtlichen Besitz einer Habe unterscheidet, die im
basalsten Sinn beim Ort oder dem Ding, auf dem ich sitze, oder dem
Gegenstand, den ich in der Hand halte, beginnt.

Ein Verbrechen ist Bruch einer anerkannten Ordnung und ist daher
in gewissem Sinn analog zu einem Kategorienfehler. Klassisches Bei-
spiel eines solchen Fehlers ist ,,César ist eine Primzahl®. Ein solcher Satz
wird traditionell als unendlich falsches Urteil bezeichnet. Das muss man
wissen, um zu verstehen, warum Hegel sagen kann, ein Verbrechen sei
»ein negativ-unendliches Urteil* (§ 95). Damit driickt er erstens aus,
dass in der verbrecherischen Tat vom Téter implizit mitbehauptet wird,
die Tat sei flir ihn in Ordnung. Diese Behauptung erweist sich aber sofort
als unendlich falsch, weil es gar keine Richtigkeit blof} fiir mich gibt.

32

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Daraus ergibt sich, dass der Verbrecher im Verbrechen seine eigene
Rechtsfihigkeit im Sinne der Kompetenz, tiberhaupt weiter mitzuurtei-
len, was rechtlich und moralisch gut ist, negiert. Das wiederum heif3t,
dass der Verbrecher kein Recht mehr hat, iiber Recht und Unrecht zu
urteilen, gerade weil er die Formen und Normen dieses Urteilens in sei-
nem Tun sozusagen mit Fiilen tritt. Damit stellt sich der Verbrecher
selbst auferhalb des Kreises der moralisch-rechtlichen Personen auf.

Ein Verbrecher kann in den Kreis der kompetenten Rechtspersonen
nur dadurch wieder aufgenommen werden, dass er das Unrichtige seiner
Handlung erkennt und die Strafwiirdigkeit seines Tuns anerkennt. Es ist
nun gerade der Vollzug der Strafe, in welchem wir ihn als Person wieder
anerkennen: Wir nehmen damit die Person ,an sich®, also allgemein be-
trachtet, wieder in den Kreis der freien Personen auf. Im (hoffentlich
seltenen) Fall der Todesstrafe geschieht dies freilich rein symbolisch, in
einer Art Zuschreibung der personalen bzw. biirgerlichen Wiirde trotz
des Verbrechens nach Vollzug der Strafe.

,»Dal} die Strafe darin als sein eignes Recht enthaltend angesehen
wird, darin wird der Verbrecher als Verniinftiges (also als Vernunftwe-
sen) geehrt (GW 14,1; 93). Wer sich der Verurteilung entzieht, etwa
auch durch Selbsttotung, verdient diesem Gedanken zufolge tibrigens
auch nicht die postume Anerkennung als humane Person, erst recht
nicht, wenn sein Verbrechen gegen die humanitas horrend gewesen ist.
,Diese Ehre wird ihm (sc. dem Verbrecher) nicht zu Theil, wenn aus
seiner That selbst nicht der Begriff und der Malistab seiner Strafe ge-
nommen wird; — eben so wenig auch, wenn er nur als schédliches Tier
betrachtet wird, das unschédlich zu machen sey, oder in den Zwecken
der Abschreckung oder Besserung®™ (GW 14,1; 93).

Beccarias Argument, man konne die Anerkennung der Todesstrafe
fiir Kapitalverbrechen nicht annehmen, also dass ,,im gesellschaftlichen
Vertrage die Einwilligung der Individuen, sich tédten zu lassen, enthal-
ten sei” (GW 14,1; 92) kontert Hegel erstens mit der Ablehnung der
hobbesianischen Pramisse. ,,Allein der Staat ist liberhaupt nicht ein Ver-
trag..., noch ist ...die Sicherung des Lebens und Eigenthums der Indi-
viduen als Einzelner so unbedingt sein substantielles Wesen* (a.a.O.).
Der Staat als die politeia und civitas, die uns als allgemeine Verfassung
menschlicher Gemeinschaftlichkeit allererst zu Personen mit Wissen

33

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und freiem Kdnnen und zu Biirgern mit positiven Rechten des Entitle-
ments — auch als Amtstrdger — in gesellschaftlichen Kooperationen
macht, ist ,,das Hohere®, welches unter gewissen Umstinden am Ende
doch die Aufopferung von Eigentum und Leben fordern kann, und zwar
nicht blo3, wenn eine entsprechende Strafe gerechtfertigt ist, sondern
auch im freien Engagement des Biirgers fiir die Biirgerschaft bzw. den
Staat, etwa im Falle irgendwelcher allgemeiner Gefahrdung. Wie oben
aber schon gesagt wurde, darf dabei nicht einfach ein Einzelner ,geop-
fert* werden. Aus der Uberlegung folgt noch keine Rechtfertigung der
Todesstrafe, wohl aber die Widerlegung Beccarias, der nur zufdllig mit
unserer heute allgemeinen Ablehnung der Todesstrafe {ibereinstimmt
und daher als modern gilt.

Dabei sind auch nach Hegel alle Vorstellungen unsinnig, die mit einer
scheinbar gleichen ,Quantitdt’ von Verbrechen und Strafe operieren, wie
etwa die Drakonische Regel, dass jeder Mord mit dem Tode bestraft
werden soll (§ 96; vgl. dazu auch Enz. § 529). Denn die Hohe der Stra-
fe ist, wie viele kluge Strafrechtler lange vor Hegel schon sehen, nur
durch die allgemeinen Notwendigkeiten einer das freie Handeln der
Person zureichend schiitzenden allgemeinen Strafandrohung gegeben.
Eine gefestigte Biirgerschaft und ein ,starker’, d. h. von allen oder den
meisten anerkannter Staat kann sich, wie Hegel erklart, vollig liberale
Gesetze leisten. Die konkrete Ausprdgung der allgemeinen Institution
der Strafandrohung als Schutz der Gesetze in der Rechtspflege ist daher
immer auch abhingig von dem, was eine Gesellschaft ohne Gefahr fiir
das Bestehen ihrer Freiheitsformen an Abweichung vom allgemeinen
Recht mehr oder minder tolerieren kann (§ 218). Im Fall der Kriegs-
dienstverweigerung von Quékern und anderen derartigen Gruppen zeigt
Hegel, dass sie trotz der damit entstehenden partiellen Ungerechtigkeit
manche ,falsche® Meinung und Haltung auch tolerieren sollte (§ 270).

»$ 97. Die geschehene Verletzung des Rechts als Rechts ist zwar eine
positive daullerliche Existenz, die aber in sich nichtig ist.” Diese Nich-
tigkeit manifestiert sich gerade darin, dass die Verletzung aufgehoben
werden muss — ich wiirde sagen: wie eine Krankheit —, und zwar durch
eine ,,in die Existenz tretende Vernichtung jener Verletzung®. Im Falle
eines Eigentumsdelikts geht es dabei zunédchst nur um Ersatz und zivile
Genugtuung (§ 98).

34

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Verletzung des Rechts aber als des an sich seienden gemeinsa-
men Willens ist ebenfalls nichtig, verneint das Recht und den gemein-
samen Willen, und muss deswegen noch auf andere Weise als durch
blofBe Kompensation aufgehoben werden (§ 99).

,,Die positive Existenz der Verletzung ist nur als der besondere Wille
des Verbrechers.”“ Das heifit, der Verbrecher will bzw. anerkennt an
sich das Recht, das er kennt, aber als Einzelner nimmt er sich auf be-
sondere Weise aus. Er ist damit der typische Trittbrettfahrer. Der Ge-
danke ist durch und durch kantianisch. Der Unterschied zu Kant ergibt
sich ,nur‘ daraus, dass die geschichtlich tradierte Sittlichkeit und als Teil
von ihr das positive Recht in Staat und der Gesellschaft, in denen wir zu
Biirgern und freien Personen mit den entsprechenden Handlungsmdog-
lichkeiten werden, bei Hegel als langst schon anerkannt eingesehen sind.
Das aber ist ein zentraler Unterschied. Denn Kant teilt im Grundsatz die
hochst problematische Ansicht einer ebenso subjektivistischen wie
skeptizistischen ,Aufkldrung*. Nach dieser scheint es so, als hitte die
Tradition unserer institutionellen Formen und sittlichen Normen an sich
keinen direkten Anspruch auf meine Anerkennung, da es ja, wie man
meint, auch geschehen kann, dass Traditionen unverniinftig sind. Dem-
nach miissten sie sich erst vor meinem kritischen Urteil als verniinftig
beweisen. Das aber konnte bestenfalls bedeuten, dass sie mir kontin-
genterweise einleuchten. Man meint so z.B., die formelartigen Prinzi-
pien und gesetzesartigen Ausdrucksformen des Ethos bediirften zur An-
erkennung sozusagen meiner nickenden Zustimmung oder sie kdnnten
durch einfaches Kopfschiitteln aufgehoben werden. Das aber ist ein vol-
lig falsches Bild dessen, was es heil3t, dass ethische Normen und recht-
liche Gesetze gelfen und dabei auch léngst schon je von uns im Allge-
meinen anerkannt sind, unabhéngig davon, welchen Kommentaren zu
ihnen wir im Besonderen unsere Zustimmung geben oder wie je ich im
Einzelnen handle.

Wihrend Paul Feuerbach die Institution der Strafe dadurch rechtfer-
tigt, dass nur tiber sie Strafandrohungen motivationell wirksam werden
(GW 14,1; 92), betont Hegel, dass auch Feuerbach, wie alle anderen von
ihm kommentierten Begriindungen der Strafe, die Begriindung ,,vor-
aussetzen, dafl das Strafen an und fiir sich gerecht sei.” Hegel fihrt
(a.a.0.) so fort: ,,In dieser Erorterung kommt es allein darauf an, daf3 das

35

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verbrechen und zwar nicht als die Hervorbringung eines Uebels, son-
dern als Verletzung des Rechts als Rechts aufzuheben ist.*

Die Bezugsstellen, auf die Hegels Uberlegungen sozusagen reagie-
ren, sind in GW 14,3; 1108-1129 schon zusammengestellt. Es finden
sich Beziige zu Platon, Seneca, Fichte, Thibaut, etc. Dabei sind beson-
ders interessant Paul Johann Anselm Feuerbach, Ernst Ferdinand Klein,
ferner Grolman, Grundsdtze der Criminalrechtswissenschaft und Bec-
caria, Von Verbrechen und Strafen. Obwohl sich Hegel, wie der § 99
zeigt, mit dem Stand der damaligen Diskussion um eine Begriindung des
Rechts nicht zufrieden zeigt, befindet sich die Debatte, auf die er sich
bezieht, durchaus schon aufrecht hohem Niveau. Das zeigt insbesondere
ein Vergleich zu Hart. Dieser motiviert seine Uberlegungen in The Con-
cept of Law gleich zu Beginn (p. 1-2) iiber die offenbare Unzulidnglich-
keit gnomischer Orakel der folgenden Form: ,,“What officials do about
disputes is... the law itself* (Llewellyn, The Bramble Bush, 2" edn.
1951, p. 9); ,The prophecies of what the courts will do... are what I mean
by the law* (O.W. Holmes, ‘The Path of the Law’, in Collected Papers,
1920, p. 173); Statutes are ,sources of Law ... not parts of the Law itself*
(J. C. Gray, The Nature and Sources of Law, 1902 p. 276); ,Constitu-
tional law is positive morality merely® (Austin, The Province of Juris-
prudence Determined, 1832, Lecture VI, 1954 edn., p. 259); ,One shall
not steal; if somebody steals he shall be punished. .... If at all existent,
the first norm is contained in the second norm which is the only genuine
norm. ... Law is the primary norm which stipulates the sanction’, Kelsen,
General Theory of Law and State 1949, p. 61.” Die Aporien dieser be-
dauernswert schwachen Formulierungen fithren Hart, wie lange zuvor
schon Hegel, zu den folgenden Fragen: ,,How does law differ from and
how is it related to orders backed by threats? How does legal obligation
differ from, and how is it related to, moral obligation? What are rules
and to what extent is law an affair of rules?” (p. 13).

36

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Zur Logik der Freiheit

Der methodische Fortschritt in der Philosophie, wie er sich etwas allzu
selbstbewusst in der Rede von einer sprachkritischen Wende oder einem
linguistic turn in der analytischen Philosophie des 20. Jahrhunderts du-
Bert, sicht viel groBer aus, als er in Wirklichkeit ist. Denn der methodi-
sche Kern der Philosophie im engeren Sinn ist schon seit Platon dialek-
tiké techne, also Technik des Sprachverstehens. Damit wird Platon als
Nachfolger des Parmenides zum Entdecker der besonderen Sphére einer
nicht blof3 formalistischen Logik des Wissens, in der sich die materialen
Seinsformen in den Gestalten von kategorial verschiedenen Ausdrucks-
formen und bedingten materialbegrifflichen Inferenzen spiegeln. Zu
dieser allgemeinen Logik gehort dann auch weit mehr als blo83 der for-
male Kalkiil der Syllogistik, namlich die gesamte Meta-Physik und Me-
ta-Ethik als kategoriale Analyse diverser Seins- bzw. Handlungsvollzii-
ge einerseits, ihrer gegenstandsartigen Thematisierungen in den Natur-
und Geisteswissenschaften andererseits. Hegels so genannte Realphilo-
sophie, die Philosophie der Natur und des Geistes und, als deren Teil,
des Staats und des Rechts, sind daher blo3 besondere Anwendungen
seiner allgemeinen Einsichten in die Bedeutung logisch-begrifflicher
Analyse. Eine solche ist nie rein formal, noch nicht einmal rein klassi-
fikatorisch oder taxonomisch, ohne dass sie deswegen empirisch im
Sinne der historischen Erzdhlung von einzelnen oder vielen Anekdoten
a posteriori wiirde. Es ist daher der durch und durch logische Standpunkt
in Hegels Rechtsphilosophie unbedingt angemessen zu begreifen.!>
Hegels Begriffsanalyse erkennt und anerkennt dabei zundchst den
absolut grundlegenden Kontrast von Natur und Welt. Alles, was es gibt,

15 Philosophie in Hegels Sinn ist sogar, zum Leidwesen seines fritheren Freundes und
spateren Gegners Schelling, nichts als das logische Selbstbewusstsein jedes Wissens.
Ohne sie fallt jede Wissenschaft in eine blo8 partiell in ihrer Konstitution und ihrem
Sinne begriffene Technik zuriick: Ohne Philosophie verhilt sich eine solche Technik
zu echter Wissenschaft wie der Ingenieur als bloBer Sachbearbeiter zum Technik-
wissenschaftler oder auch wie die praktisch durchaus grofartige babylonische und
agyptische Rechen- und Messkunst (mit ihrem 60- und 360-er System samt dem Ge-
brauch des Ndherungswertes 3 fiir die Kreiszahl) zur post-thaletischen, und das heif3t,
formentheoretischen Mathematik.

37

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gibt es in der einen und einzigen Welt als Gesamtbereich des Seins und
des Seienden. Aber die Natur ist als Bereich des handlungsfreien Ge-
schehens von der Handlungswelt als dem Reich des Geistigen zu unter-
scheiden. Alle szientistischen, z. B. auch physikalistischen, materialis-
tischen oder biologistischen Naturalismen unterscheiden hier einfach
nicht. Diese Nichtunterscheidung ist wesentliche Ursache fiir den Aber-
glauben des (Pri-)Determinismus. Begriindet wird die Nichtunterschei-
dung durch eine angebliche Mystifizierung des Kontrastes von Natur
und Geist, die es sicher gibt, leider aber auch im sogenannten Natura-
lismus selbst. Das Reich des Geistes ist ja einfach das Reich allgemeiner
Bildung und umfasst alles kausale Erkldren und alles technisch-instru-
mentelle Handeln, nicht nur jede moralisch oder rechtlich geleitete Ko-
operation. Zum Reich des Geistes gehort also alles Wissen. Der Geist
ist sozusagen alles, was in den spéter so genannten Geisteswissenschaf-
ten unter Einschluss der Sozial- und Staatswissenschaften als Gesamt-
bereich freien individuellen oder gemeinsamen Handelns thematisiert
wird. Das Geistige ist das Gesamt humaner Kultur. Der Overkill der
Naturalisierung in Reaktion auf eine ontisch-transzendente Geistesme-
taphysik und theologische Seelenlehre besteht darin, das Geistige jetzt
bloB noch als Form der neurophysiologischen Gehirnsteuerung der Ein-
zelwesen auszudeuten.

Das Adjektiv ,,frei* oder das Uberschriftswort ,,Freiheit“ stehen dabei
fiir die Form einer frei gewollten und ausgefiihrten Handlung. Das be-
trifft auch kollektive Intentionen oder Wir-Wollungen gemeinsamer
(kooperativer) Handlungen. ,,Wille* und ,,Freiheit sind daher in ge-
wissem Sinn ko-extensional zu ,,Handlung® — ndmlich nach der folgen-
den ,materialbegrifflichen‘ (,generischen®) Pradikatorenregel: Wer han-
delt, handelt frei, und es gibt eine Absicht, nach der er handelt. Der
Kiirwille heif3t frei in dem Sinne, als schon die Anerkennung eines
selbstgesetzten Vorsatzes Ausdruck der Intention eines freien Tuns ist.
Die Willkiir heift frei weil die handelnde Durchfithrung oder Unterlas-
sung eines Vorsatzes frei ist.

Der Wille besteht in der Absicht, nach der man frei handelt. Die Ab-
sicht ist verbal bestimmt durch eine freie Entscheidung fiir einen Vor-
satz. Dieser ist die (ggf. leise) Artikulation einer Handlungsmaxime
nicht bloB des durch Befolgung der Maxime erwiinschten Zieles oder

38

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwecks. Er ist frei ausgewdhlt aus einer Reihe von alternativen Hand-
lungsmoglichkeiten bzw. Entscheidungsmoglichkeiten und nennt in ge-
wissem Sinn die zundchst ausgewéhlte handlungsleitende Maxime. Eine
Maxime ist dabei die das Handeln (bewusst) leitende generische Hand-
lung, ihre Form. Wenn nun eine Maxime als subjektive Handlungsori-
entierung aus freien Stiicken nicht handelnd realisiert wird, dann sagen
wir post hoc, dass die vermeintliche Absicht in einen bloBen Wunsch
oder Selbst-Wunsch kollabiert. Tiere handeln nicht. Tiere verhalten sich
blof3 oder tun etwas. Tiere wiinschen nicht einmal etwas, sondern sind
ihrem Verhalten und Tun bloB durch Begierden und Triebe, kurz: ,In-
stinkte® geleitet.

Die so genannte Willensfreiheit, wenn sie von der Handlungsfreiheit
unterschieden wird, ist demnach blof3 erst die Freiheit des verbalen, vor-
stellenden Wiinschens. Dieses geht aber als solches schon weit {iber die
Akzidentalitit des Begehrens hinaus. In der englischsprachigen und
franzosischen Terminologie ist die Trennung von desire als Begierde
von propositionalen Wiinschen und erst recht von Absichten artikula-
torisch unterentwickelt. Hegel besteht mit vollem Recht auf diesen we-
sentlichen Unterscheidungen. Als Philosoph der Freiheit hélt er dennoch
Distanz zu jeder liberalistischen Dogmatik, die in einer bedingungslosen
,Maximierung‘ der Freiheit der Einzelindividuen ein oberstes Ziel sicht,
gerade indem er ein blof akzidentelles Wiinschen von einem nachhal-
tigen Wollen bei Einzelpersonen und dieses von einem gemeinsamen
freien Willen, einer volonté générale, unterscheidet.!'® Im distributio-

16 Enz. § 485:,,Diese Einheit des verniinftigen Willens mit dem einzelnen Willen, wel-
cher das unmittelbare und eigentiimliche Element der Betétigung des ersteren ist,
macht die einfache Wirklichkeit der Freiheit aus. Da sie und ihr Inhalt dem Denken
angehort und das an sich Allgemeine ist, so hat der Inhalt seine wahrhafte Bestimmt-
heit nur in der Form der Allgemeinheit. In dieser fiir das Bewulitsein der Intelligenz
gesetzt mit der Bestimmung als geltende Macht, ist er das Geserz — befreit von der
Unreinheit und Zufilligkeit, die er im praktischen Gefiihle und in dem Triebe hat,
und gleichfalls nicht mehr in deren Form, sondern in seiner Allgemeinheit dem sub-
jektiven Willen eingebildet, als dessen Gewohnheit, Sinnesart und Charakter, ist er
als Sitte”. § 486: ,,Diese Realitdt tiberhaupt als Dasein des freien Willens ist das
Recht, welches nicht nur als das beschrénkte juristische Recht, sondern als das Da-
sein aller Bestimmungen der Freiheit umfassend zu nehmen ist. Diese Bestimmungen
sind in Beziehung auf den subjektiven Willen, in welchem sie als allgemeine ihr

39

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nellen Fall einer volonté de tous (einer beliebigen Menge von Menschen)
wollen alle, also jeder einzelne in der Menge, dass p — was immer p sei.
Im generischen Fall (an sich) wollen wir, dass p, in dem Sinn, dass ent-
weder eine Institution mit ihren Reprdsentanten und Présidenten uns
vertritt, oder in dem Sinn, dass die Anerkennung des gemeinsamen
Wollens durch Aufkldrung im Normalfall leicht zu erhalten ist oder zu
erhalten wire.

40

Dasein haben sollen und allein haben konnen, seine Pflichten, wie sie als Gewohnheit
und Sinnesart in demselben Sitfe sind. Dasselbe, was ein Recht ist, ist auch eine Pflicht,
und was eine Pflicht ist, ist auch ein Recht. Denn ein Dasein ist ein Recht nur auf dem
Grund des freien substantiellen Willens; derselbe Inhalt ist es, der in Beziehung auf
den als subjektiv und einzeln sich unterscheidenden Willen Pflicht ist. Es ist derselbe
Inhalt, den das subjektive BewuBtsein anerkennt als Pflicht und den es an thnen zum
Dasein bringt. Die Endlichkeit des objektiven Willens ist in sofern der Schein des
Unterschieds der Rechte und der Pflichten. Im Felde der Erscheinung sind Recht und
Pflicht zunéchst so Correlata, dal einem Rechte von meiner Seite eine Pflicht in einem
anderen entspricht. Aber dem Begriffe nach ist mein Recht an eine Sache nicht blof3
Besitz, sondern als Besitz einer Person ist es Eigentum, rechtlicher Besitz, und es ist
Pflicht, Sachen als Eigentum zu besitzen, d.i. als Person zu sein, was in das Verhiltnis
der Erscheinung, der Beziehung auf eine andere Person gesetzt, sich zur Pflicht des
anderen, mein Recht zu respektieren, entwickelt. Die moralische Pflicht iiberhaupt ist
in mir als freiem Subjekt zugleich ein Recht meines subjektiven Willens, meiner Ge-
sinnung. Aber im Moralischen tritt die Differenz von nur innerer Willensbestimmung
(Gesinnung, Absicht), die ihr Dasein nur in mir hat und nur subjektive Pflicht ist, gegen
deren Wirklichkeit ein, hiermit auch eine Zufélligkeit und Unvollkommenheit, welche
die Einseitigkeit des blol moralischen Standpunktes ausmacht. Im Sittlichen ist beides
zu seiner Wahrheit, zu seiner absoluten Einheit gelangt, obgleich auch, als in der Weise
der Notwendigkeit, Pflicht und Recht durch Vermittlung ineinander zuriickkehren und
sich zusammenschlieen. Die Rechte des Familienvaters iiber die Mitglieder sind
ebensosehr Pflichten gegen sie, wie die Pflicht des Gehorsams der Kinder ihr Recht,
zu freien Menschen erzogen zu werden, ist. Die Strafgerechtigkeit der Regierung, ihre
Rechte der Verwaltung usf. sind zugleich Pflichten derselben, zu strafen, zu verwalten
usf., wie die Leistungen der Staatsangehorigen an Abgaben, Kriegsdiensten usf.
Pflichten und ebenso ihr Recht an den Schutz ihres Privateigentums und des allge-
meinen substantiellen Lebens sind, in dem sie ihre Wurzel haben; alle Zwecke der
Gesellschaft und des Staats sind die eigenen der Privaten; aber der Weg der Vermitt-
lung, durch welche ihre Pflichten als Ausiibung und Genufl von Rechten an sie zu-
riickkommen, bringt den Anschein der Verschiedenheit hervor, wozu die Weise
kommt, in welcher der Wert bei dem Austausche mannigfaltige Gestalten erhilt, ob er
gleich an sich derselbe ist. Aber wesentlich gilt es, dal3, wer keine Rechte hat, keine
Pflichten hat, und umgekehrt.*

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In einer Notiz zum § 10 schreibt Hegel: ,,Was ist wahrhafter Wille;
freyer Wille, der ... seine Freyheit ... will ... als sein Daseyn... eben im
Recht (GW 14,2; 335). Der volle Begriff des Willens lésst sich nicht
reduzieren auf ein besonderes Wiinschen oder Beabsichtigen. Es geht
vielmehr um das Ganze der Ermdglichung eines bewusst selbstbestimm-
ten Lebens, das als solches nicht nur, wie bei Hobbes, die Sicherung des
Uberlebens gegen mogliche Ubergriffe anderer Personen voraussetzt
(vgl. dazu auch ,,jeder kann den anderen umbringen®: GW 14,2; 479),
sondern einen Rahmen eines gemeinsamen Wissens und Kénnens. Die-
ses ist langst schon das Ergebnis geschichtlicher Kooperation von Men-
schen, die uns erst zu Personen macht.!” Als Personen sind wir der Ko-
operation der Personen verpflichtet. Der Rahmen dieser freien Koope-
ration freier Personen ist das Recht, der Rahmen des Rechts der Staat
als politeia oder civitas. Regierung, Gesetzgebung und Gesetzpflege
sind immer nur als Teilinstitutionen des so verstandenen Staates zu be-
greifen. Die ungliickliche moderne Verkiirzung des Wortes ,,Staat* auf
die Machtinstitutionen des Staates sorgt nicht nur dafiir, dass man He-
gels Uberlegungen nicht mehr versteht, sondern auch, dass man den
Kontrast zwischen Staat und (biirgerlicher) Gesellschaft nicht mehr ar-
tikulieren kann. Letztere ist die Struktur der sich aus freien Vertragen
ergebenden Kooperationsmoglichkeiten der einzelnen Biirger in einem
vom Staat durch Gewaltandrohung gesicherten Eigentumsregime, was
dann auch fiir Personen verschiedener Staaten gilt. Die Staaten schiitzen
die Vertrdge mit ihrer Sanktionsmacht und bilden daher die Rah-
menstruktur jeder Vertragsfreiheit, durchaus auch der immer prekéren
des Arbeitnehmers mit dem Arbeitgeber, wie Hegel schon vor Marx
sieht. Prekdr ist die blof3 formelle Freiheit und Gleichheit der Vertrags-
partner. Denn ihr korrespondiert die Ungleichheit 6konomischer Macht,
wie sie gerade iiber das allgemeine Eigentumsregime durch die staatli-
che Sanktionsgewalt aufrecht erhalten wird. Das bemerken nicht erst
Engels und Marx, sondern schon Hegel.

Ein freies Wollen einer einzelnen Person ist nun aber selbst erst mog-
lich, wenn diese im Besitz von allerlei Fahigkeiten des Planens und der
handelnden Ausfiihrung von Plénen ist und die Ressourcen zur Ausfiih-

17  Zur Bedeutung symbolischen Wissens vgl. auch die Bemerkungen in GW 14,2; 497.

41

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rung der Pléne hat. Die Institutionen der ,Verteilung* der Féhigkeit des
Planens heilen ,,Bildung*, ,,Wissen* und ,,Wissenschafi*. Die Institution
der Verteilung der Ressourcen heif3t ,,Eigentum *.

Person im Wiirdesinn des Wortes ist jedes einzelne menschliche Sub-
jekt. Als solches ist es grundsitzlich Mitglied der Werte- und Wiirde-
gemeinschaft der Menschen und als ,heilig® anzuerkennen. Eine Person
im anspruchsvolleren Kompetenzsinn zu sein, setzt voraus, dass das In-
dividuum je ,seine‘ mannigfaltigen personalen Rollen im Umgang mit
anderen Personen hinreichend gut oder richtig spielen kann und spielt.
Es ist dabei ausgesprochen wichtig, dass die Wiirde der Person ohne jede
Aufnahmepriifung zukommt und damit vom Kompetenzbegriff der Per-
son entsprechend zu unterscheiden ist. Und doch gilt in beiden Féllen,
dass die jeweilige ,Eigenschaft‘, eine Person im einen oder anderen
Sinne zu sein, sich nur aus der personalen Relation der Menschen ergibt.
Logisch ist das analog dazu, dass die ,Eigenschaft® eines Symbols t eine
Zahl, sagen wir die Zahl 3, zu benennen, sich nur im Kontext der Rela-
tionen 1<t, 2<t, t<4 etc. und damit nur durch unseren Gebrauch der Ter-
me ergibt. Es existieren sozusagen gar keine Zahlen ohne Bezugnahme
auf unsere Praxis der Verwendung von Zahlausdriicken bzw. mengen-
artigen Reprisentationen von Zahlen.!8 Entsprechend gibt es keinen
Biirger auBlerhalb der Beziehungen der Biirger zu einander und zum
Ganzen der Biirgerschaft, die als civitas der Staat ist und von seiner
Regierung, der Nachfolge regaler Macht und Verwaltung, zu unter-
scheiden ist.

Die Entscheidungs- und Handlungsfreiheit der Person ist dabei als
Effekt der Form der personalen Kooperation der Menschen zu begrei-
fen. Sie ist keine ,natiirliche® Eigenschaft des je einzelnen Menschen als
rein animalisches Leibwesen. Freie Handlungen sind nur moglich, so-

18 Enz. § 523:,,Die Substanz, als Geist sich abstrakt in viele Personen (die Familie ist
nur eine Person), in Familien oder Einzelne besondernd, die in selbstindiger Freiheit
und als Besondere fiir sich sind, verliert zunéchst ihre sittliche Bestimmung, indem
diese Personen als solche nicht die absolute Einheit, sondern ihre eigene Besonderheit
und ihr Fiirsichsein in ihrem BewuBtsein und zu ihrem Zwecke haben, — das System
der Atomistik. Die Substanz wird auf diese Weise nur zu einem allgemeinen, ver-
mittelnden Zusammenhange von selbstdndigen Extremen und von deren besonderen
Interessen; die in sich entwickelte Totalitdt dieses Zusammenhangs ist der Staat als
biirgerliche Gesellschaft oder als duferer Staat.”.

42

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weit es richtungsrichtige Handlungspldne fiir die titige Verfolgung von
symbolisch reprasentierten Zwecken gibt. Diese sind von den einfach im
prasentischen Sein mitgegebenen Zielen, wie sie Tiere verfolgen kon-
nen, zu unterscheiden. Tiere produzieren keine Reprasentationen mog-
licher Zukiinfte oder Plidne. Das Wissen um Zwecke und Mittel verdankt
jede Person einer Menschheitsgeschichte, die sich als Geschichte des
Koénnens und Wissens ganz wesentlich von einer Erzdhlung der histo-
rischen Evolution der Verhaltenstypiken von Tieren und ihrer animali-
schen Kognition unterscheidet. Bei Menschen sind zwar die Einfdlle der
imaginatio passiv, nicht aber die Auswahl und die titige Produktion von
Bildern, Texten, Zweck-Vorstellungen und Vorsétzen.!?

Hegels Logik der Freiheit zeigt vor dem Hintergrund dieser Analyse,
dass schon Kants kompatibilistische Theorie der doppelten Perspektive
auf das Tun als Korperverhalten und freies Handeln verfehlt ist. Diese
Dualitdt von Korperwelt und noumenaler Denkwelt wird von Lewis
White Beck so rekonstruiert?: In der Perspektive des theoretischen
,spectatort auf das physische Geschehen in der Erfahrung gelte das
Prinzip des durchgehenden Kausalnexus, und zwar als transzendentale
Voraussetzung von Erfahrungswissen. Aber in der Perspektive des ,ac-
tor* miisse das rein intelligible Prinzip der Freiheit angenommen wer-
den, weil sonst unsere moralischen und rechtlichen Urteile iiber die freie
Verantwortung des Handelnden am Legalitétsprinzip des ultra posse
nemo obligatur zerschellen wiirden. Friedrich Kaulbach, Volker Ger-
hardt und viele andere Autoren zu Kant folgen hier Beck. Gerold Prauss
sieht schon klar, dass man aus einer bloen moralischen und rechtlichen
Zuschreibung freier Verantwortung die wirkliche Existenz der zuge-
schriebenen Willens- und Handlungsfreiheit weder im Allgemeinen
noch in besonderen Fillen ,erschlieBen‘ kann.2! Hegel sieht entspre-
chend, dass es einer Tieferlegung der Begriindung von Freiheit bedarf,
dass man aber fiir eine Verteidigung der Freiheit nicht mehr und nicht

19 Die Debatte um den Unterschied zwischen einem Genie mit seiner groen Einbil-
dungskraft und dem Talent mit seiner technischen Kompetenz in der damaligen Zeit
ergibt sich aus der Differenz zwischen den passiven Einféllen und ihrer weiteren
Bearbeitung.

20 Lewis White Beck, The Actor and the Spectator, New Haven, Yale Univ. Press, 1975.

21 Gerold Prauss, Kant iiber Freiheit und Autonomie. Frankfurt/M., Klostermann, 1983.

43

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weniger als das Wissen braucht, dass es in der Welt hinreichend klare
und deutliche Unterscheidungen zwischen freien verantwortlichen
Handlungen und bloBen Widerfahrnissen gibt. Dass es dabei Grauzonen
stetiger Uberginge gibt, wie in allen unseren innerweltlichen Unter-
scheidungen, da die erfahrbare Welt ein Kontinuum ist und alle Dis-
kretheit, alles Digitale, um es so zu sagen, kiinstlich von uns erzeugt
werden muss, ist natiirlich anzuerkennen.

Das Wort ,,Freiheit ist also einfach ein nominalisiertes Titelwort fiir
alle Fille, die wir irgendwie als unsere Handlungen von Widerfahrnissen
und Naturereignissen unterscheiden, besonders Félle freien Planens und
Handelns im Kontrast zu blof3 zufilligen, reaktionsartigen, Verhaltun-
gen oder gar reinen Widerfahrnissen. Es ergibt sich in gewissem Sinn
die extensionale Gleichheit der Bereiche des Handelns, Wissens, Ethos
und des Geistes — im Kontrast zu einer Natur des handlungsunabhéngi-
gen Geschehens. Die ganze Welt ist eine Welt der Natur und des Geistes.
Der Geist ist innerweltlich, und ist doch kein Effekt bloBer Natur. Damit
ersetzt Hegel Kants mystifizierende Unterscheidung zwischen einem
mundus sensibilis und mundus intelligibilis, ein Reich der Erfahrung
und ein Reich der Freiheit, durch die innerweltliche Unterscheidung
zwischen Natur und Handlungswelt.

44

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Zur transzendenten Metaphysik des Naturalismus

Die Natur ist das Thema der Naturwissenschaften. Diese gliedert Hegel
in folgende drei Bereiche: den Bereich der Mechanik als duf3erer Be-
wegungslehre von Kdrpern mit den relevanten Gravitations- und Rei-
bungskréften, den Bereich der inneren Physik der Korper, zu welcher
die Chemie ebenso gehort wie der Elektromagnetismus samt aller star-
ken ,atomaren‘ Krifte oder auch nur die Mineralogie, und schlieBlich
den Bereich der ,Organik®, der Biologie. Die Wissenschaften vom Geist
machen dagegen schon etablierte Praxisformen und die zugehdrigen
Normen reflexionslogisch und strukturgeschichtlich explizit. Wenn die-
se Formen des gemeinsamen Handelns schon mehr oder weniger explizit
reflektiert und geregelt sind, sind sie als ,,/nstitutionen‘ anzusprechen.
Eine Reduktion der Wissenschaften auf eine blofe Science oder Natur-
wissenschaft ist rein halbierte Vernunft.

Das Argument gegen jeden Naturalismus ist also ganz einfach: Der
Naturalist verwechselt die Natur mit der ganzen Welt oder er verwei-
gert sich der Unterscheidung zwischen Natur und Welt. Als Haltung
dhnelt das der ,These*, es gibe keinen Unterschied zwischen Gelb und
Griin.

Hegel sieht des Weiteren, dass unser Vorherwissen von durch unser
Handeln nicht beeinflussbaren ,natiirlichen® Geschehnissen in einer rea-
listischen Analyse immer bloB als generisches Wissen begriffen werden
kann. Ein solches ist ,wahr‘ immer nur im pragmatischen Sinn, nach
welchem es klug ist, sich am bestméglichen Allgemeinwissen in seinen
Erwartungen zu orientieren. Nur in diesem Denkrahmen erhalten wir
eine wirklich innerweltliche und nicht blof} erst transzendente Analyse
dessen, was als kausales Vorherwissen in einem nicht nur rein fiktiven
oder utopischen Sinn als moglich gelten darf. Nur so entgehen wir der
Falle eines metaphysischen Glaubens an eine vermeintlich blo3 noch
nicht zureichend erkannte Hinterwelt, in der ein Kausalprinzip angeblich
ontisch gelten soll oder auch nur gelten kdnnte.

Wir miissen lernen zu verstehen, dass unsere Vorstellungen beliebi-
ger derartiger Hinterwelten selbst nur unsere sprachlichen Konstruktio-
nen sind. Das ist die Wahrheit von Hegels objektivem und absolutem
Idealismus. Er besagt, dass die Wirklichkeit, welche wir in den Wis-

45

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

senschaften ,darstellen, im Kontrast zu der durch sie ,erklérten‘ Realitét
(bloB3 empirischer und damit rein historischer Erfahrungen a posteriori),
unsere eigene begrifflich-theoretische Konstruktion ist. Was wir dabei
konstruieren, sind materialbegriffliche Differenzierungen und Inferenz-
regeln, die wir so einrichten, dass siec im Normalfall zu einigermal3en
guten Orientierungen in der Welt fithren, sowohl fiir unser Vorhersagen
und Erwarten, als auch fiir unser handelndes Tun.?2

Mereologische Taxonomien, wie sie Aristoteles fiir die Biologie ent-
wirft, sind demnach Teilmomente einer sprachlich artikulierten Gliede-
rung der Welt, die ihrerseits nur Sinn hat zusammen mit zugeordneten
dispositionellen Inferenzregeln. Solche Regeln liegen allen unseren Re-
den von kausalen Kriften und allen unseren kausalen Erkldrungen von
Verlaufstypen in Situationstypen zu Grunde. Daher ist unser System der
Natur im engeren Sinne ein System von situationsallgemeinen diffe-
rentiellen und inferentiellen standing sentences. Diese artikulieren so
genannte Naturgesetze. Es handelt sich dabei um ein von uns konstru-
iertes System materialbegrifflicher Regeln. Es handelt sich nicht um
eine ,Abbildung‘ einer transzendenten Welt an sich, oder, wie Richard
Rorty sagt, um einen Spiegel der Natur .2

22 Die modale Zukunft der Welt ist nicht blof in Bezug auf unsere Handlungen und
deren Folgen weit offener, als es die Glaubenshaltungen eines kausalistischen und
eines theologischen Pradeterminismus als zwei Geschwistern im falschen idealisti-
schen Denken auch nur ahnen. Der Logiker Nuel Belnap kommentiert dies auf schon
ironische Weise in seiner Rede von einem Glauben an eine ,,thin red line®, eine diinne
rote Linie, die in die Zukunft fiihrt. Es handelt sich schlicht um den urteilsfreien
Verzicht auf die Differenz zwischen Vorhersagbarem und nicht Vorhersagbarem. Er
beruht auf der Vorstellung, man kdnne aus einer vollendeten Zukunft auf alle Zu-
kiinfte zuriickschauen. Empirische futuristische Aussagen erscheinen damit erstens
als wahr oder falsch und nicht bloB3 als das, was sie in Wirklichkeit sind, als modale
Erwigungen von Moglichkeiten. Und sie scheinen kausal durch den jetzigen Zustand
der Welt vorherbestimmt zu sein. Bedingt in einem weiten Sinn sind sie allerdings,
da es natiirlich nur eine Welt gibt, die in gewissen Weisen zusammenhéngt. Aber
keineswegs alle Ereignisse sind kausal aus dem Urknall effizient erklédrbar. Vgl. Nuel
Belnap, Michael Perloff, Ming Xu, Facing the Future. Agents and Choices in Our
Indeterminist World. Oxford (Univ. Pr.) 2001.

23 Richard Rorty, Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. Frankfurt/M.,
Suhrkamp, 1987.

46

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wissenschaftliche Theorien stellen Modelle der Welt dar, die wie
Landkarten fungieren. [hre Wahrheit oder Richtigkeit hingt nur davon
ab, wie gut sie uns in unserem Handeln und Leben orientieren. Dennoch
nennen wir das, was Theorien in ihren Sdtzen und Regeln sagen, ,,die
eigentliche Wirklichkeit, durch die wir die realen Erscheinungen er-
kléren. Das eben besagt Hegels zumeist gar nicht in seinem Gehalt ver-
standene Satz, das Wirkliche sei das Verniinftige und das Verniinftige
das Wirkliche. Der Satz sagt nicht, dass alles positiv Reale schon ver-
niinftig sei. Er sagt: Wir passen unser System der Erkldrungen durch
kausale Krifte oder dann auch durch Artikulation empraktisch bekann-
ter und anerkannter Handlungsformen so gut wie moglich an die Welt
an, also an das, was wir perzeptiv so alles erfahren und was wir tun
konnen. Das folgt dem platonischen Programm der Rettung der Phdino-
mene, der Aufhebung der Erscheinungen in unseren Modellen.24 Dabei
erklaren wir das als wirklich, was im allgemeinen zu einer guten, ver-
niinftigen, Orientierung fiihrt. Dabei werden einige ,rein subjektive* Er-
scheinungen als bloBe Epiphdnomene, als Schein, als kontingente Zu-
félle oder unwichtige Sonderfille ausgeklammert. Beispiele kennen wir
alle: Man sieht eine Fata Morgana, die Kriimmung des Stabes im Was-
ser, den Ort eines Regenbogens oder das Griin eines blauen Hemdes in
gelbem Licht.

Gerade der Szientismus fallt nun, wie oben schon skizziert, in die
Falle eines rein willkiirlichen Glaubens an eine ,wirkliche Welt* an
sich. Sie steht in scheinbarem Kontrast zu unserem angeblich blof3 fal-
liblen Wissen, das angesichts der offenbaren Entwicklungen der Wis-
senschaften selbst blof erst ein Glauben sei. Ironischerweise geht es dem
Szientismus dabei ganz gleich wie jeder dogmatischen Theologie. Denn
der naturalistische Pradeterminismus und die religiése Pradestinations-
lehre sind nur zwei verschiedene Ausdrucksweisen desselben metaphy-

24  Esist also eine theoretisch entworfene allgemeine Wirklichkeit (an sich), die wir auf
das empirisch Einzelne (fiir sich) anwenden. Das bedarf je besonderer Urteilskraft,
geht es doch um die Bestimmung des besonderen Konkreten an und fiir sich als Ex-
emplar des relevanten Allgemeinen. Unsere Bezugnahme auf ein concretum betrach-
tet daher das Generische und Partikulare (mehr oder minder unmittelbar und damit
unbewusst) als in einem zusammengewachsen. Die Struktur wird auch fiir das prak-
tische Handeln und das Reden iiber das Handeln relevant.

47

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sischen Glaubens an eine angeblich unerkannte und von uns Menschen
hienieden scheinbar sogar nie je real erkennbare Hinterwelt. Der Schein
entsteht, weil alles Realwissen als bloe Uberzeugung erscheint, welche
sich in der Zukunft als falsch herausstellen konnte. Dieser Schein ist der
Schein des Skeptizismus. Er ist paradoxerweise der Vater jedes dogma-
tischen Glaubens. Er ist dies sowohl in diversen Theologien als auch in
diversen Naturalismen. Gerade das zeigt Hegel in den Passagen zum
Stoizismus, Skeptizismus und ungliicklichen Bewusstsein in der Phd-
nomenologie des Geistes.?

Kant ist die ersten Schritte in die Richtung dieser Einsicht gegangen.
Dass es nur erste Schritte waren, sicht man an Kants Meinung, man
diirfe so reden, als ob es in der biologischen Welt teleologische Zwecke
gédbe, auch wenn es sie nicht wirklich gebe, weil Kant meint, ein tran-
szendentales Argument fiir einen durchgéngigen Kausalnexus der ob-
jektiven Welt (der Natur als dem Reich der Erfahrungen, des mundus
sensibilis) zu haben. Kant erweist sich hier als philosophischer Newto-
nianer, als heimlicher Anhdnger einer Ontologie des ,Mechanismus‘ —
fiir die Welt der Erscheinungen. Eben damit wird Kant zum Kompati-
bilisten.6

Hegels Texte sind in ihrer argumentativen Struktur und ihrer logi-
schen Radikalitét vor allem deswegen noch nicht verstanden, weil man
die Absolutheit und Freiheit der subjektiven Performation jedes Urteils
und jedes Schlusses in ihrer Bedeutung massiv unterschétzt. Hegel ist
der erste und weitgehend einzige Logiker von Sprechhandlungen, der
erkennt, dass in allen unseren Regelanwendungen immer schon selbst
ein freies Urteilen und Schlieen involviert ist, ganz anders als im sche-
matischen Operieren von Rechenmaschinen. Kurz, in allen Regeln und

25 Vgl. dazu Pirmin Stekeler, Hegels Phdnomenologie des Geistes. Ein dialogischer
Kommentar. 2 Bde. Hamburg, Meiner, 2014.

26 In empiristischen Kreisen wird Freiheit entsprechend wie schon bei Hume zu einem
Gefiihl, etwa in der Wunsch-Wunsch-Theorie Harry Frankfurts. Nicht anders steht
es mit allen anderen Kompatibilismen, wie z.B. denen in Peter Bieris beriihmtem
Buch Handwerk der Freiheit. Uber die Entdeckung des eigenen Willens. Frankfurt/
M., Fischer, 2003 oder etwa auch in den Texten von Ansgar Beckermann und prak-
tisch aller gegenwirtig schreibenden Analytischen Philosophen. Kompatibilismus ist
eine Theorie der Freiheit fiir dogmatische Szientisten und als solche eine metaphy-
sisch-transzendente Glaubensphilosophie.

48

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Normen, allem Recht und Wissen ist das freie Urteilen und Handeln
methodisch und logisch vorausgesetzt, prasupponiert. Das entstehende
Problem jeder Verfahrenslogik, gerade auch noch bei Kant, ist dagegen
hochdramatisch: In jeder auf formale Schemata reduzierten Logik wird
das ,richtige Folgern® als blindes Regelfolgen fehlgedeutet und eben
damit nicht als freie Anwendung allgemeiner Normalfallnormen in Ein-
zelfillen begriffen, die auf besondere Weise mit Urteilskraft je frei zu
typisieren sind.

Hegels zentrale Einsicht in die freie Absolutheit bzw. absolute Frei-
heit jedes Urteils sieht insbesondere, dass eine performative Haltung
oder Denk-Handlung mit ihrem ,saying so makes it so‘ in scharfem
Kontrast steht zum /nhalt des beurteilten Satzes, mit der ganz anderen
,direction of fit‘, in welcher das Richtige davon abhingt, wie die Welt
ist, nicht davon, was wir frei tun wollen. Jede Sprech- oder Denkhand-
lung und damit jedes Urteil enthdlt also immer schon die folgenden
performativen Momente neben den hier nicht weiter besprochenen Mo-
menten der Bestimmung des /nhalts der Aussage oder des Urteils:

Das erste Moment ist die subjektive Gewissheit des Sprechers oder
Urteilenden.

Das zweite Moment ist seine dialogische Versicherung, das vollzo-
gene Urteil oder der vollzogene Schluss sei insgesamt richtig, samt dem
zugehorigen Commitment, der Selbstverpflichtung, diese Richtigkeit
gegebenenfalls zeigen zu kdnnen.

Das dritte Moment besteht in einem freien Appell an freie Anerken-
nung, zusammen mit der oft impliziten Behauptung der Nachvollzieh-
barkeit und einem Entitlement. Letzteres ist eine Art ,Erlaubnis‘ an alle,
die angesprochen sind, sich auf das Urteil verlassen zu kdnnen.

Das vierte Moment unterstellt eine vom Horer her immer erhoffte
Ehrlichkeit und Gewissenhaftigkeit, die aber beide vom Sprecher her
immer bloB erst subjektiv kontrolliert sind.

Das flinfte Moment verlangt von aller ,objektiven® Richtigkeit eine
faktische transsubjektive Anerkennung und nicht blof3 eine subjektive
Beurteilung der reinen Anerkennbarkeit oder Kohdrenz.

Das ethische Denken Kants scheitert besonders am letzten Punkt und
an einer falschen Vorstellung von einem moralischen Gesetz und Ur-
teilsverfahren.

49

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

17.01.2028, 12:57:10.


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Freie Moral und staatliches Recht

Das zentrale Problem freier Kooperationen liegt im notigen Vertrauen,
dass sie ,Zutrauen voraussetzen®, dass die Vertrage ,,ernst gemeint, we-
nigstens unbefangen sind“ (GW 14,2; 657). Dass Vertrauen kein blof3
seltenes Gut ist, erldutert Hegel an einem sogar vollig trivialen Fall:
»Menge Menschen gehen auf der Strafle voriiber, ... verlasse mich da-
rauf, dass sie mich nicht pliindern, morden u.s.f. wollen, ... Wenn ich
voraus zu setzen hitte, sie wiren irrende Gewissen, anerkennten nur das,
fiir Recht, was sie nur in ihrem subjectiven Gewissen faenden ..., so
befaende ich mich aerger als unter Raiibern, denn von diesen weif3 ich
dass sie Raiiber sind“ (GW 14,2; 657).

Wenn wir dann noch wissen, dass in einem Land das Rechtsgehen
und Rechtsfahren ,die Regel® ist, werden sich alle an sie halten, weil wir
alle von ihr profitieren. Es gibt hier keine oder nur seltene Chancen der
Gewinnmitnahme bei Regelbruch. Es gibt also kaum Gefahren, die
durch Nichtbefolgung der Regel entstehen konnten. Echte Kooperati-
onsprobleme dagegen sind von der Art, dass eine Losung, die fiir ,alle®
gut wire, in der Gefahr des Missbrauchs durch Trittbrettfahrer stehen —
so dass es eine allgemein organisierte Drohung von Sanktionen gegen
Trittbrettfahrer ,geben sollte‘, welche die erwartete ,Auszahlungsma-
trix® verschiebt. Die Kosten-Nutzen-Rechnung des homo rationalis
(oeconomicus) wird damit so verdndert, dass sich das Kooperationspro-
blem mehr oder minder in ein Koordinationsproblem verwandelt. Tech-
nisch lasst sich das durch die Rede von Verschiebungen der Pareto-Op-
tima und der Nash-Gleichgewichte artikulieren.

Dieser Gedanke — der natiirlich im Detail ausgearbeitet werden kann
— fiihrt zu der interessanten Einsicht, dass wir, wo moglich, die dilem-
matischen Probleme freier Kooperation, in denen vom Einzelnen allzu-
viel an Vertrauen in die freie Kooperation von Mitmenschen gefordert
wird, durch institutionelle Rahmenordnungen in Koordinationsproble-
me verwandeln sollten, wenn wir kollektiv rational und das heif3it ver-
niinftig sein wollen. Eben dies zeigt das Beispiel der Sicherheit bei
Thomas Hobbes. Hier sorgt die Institution der Staatsmacht mit ihrer
Strafandrohung dafiir, dass ein moglicher Raubmorder von seiner Tat
durch den Prospekt seiner Bestrafung abgeschreckt wird — zu der er sonst

51

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,verfithrt® werden konnte, gerade weil sich sein totes Opfer nicht mehr
selbst ,rdchen‘ kann. ,Rache‘ ist zundchst die private Reaktion eines
Geschadigten gegen einen wirklichen oder auch vermeintlichen Schi-
diger oder seine Sippe. Die berechtigte Furcht vor Rache oder Strafe ist
oft sogar das Motiv fiir den Rauber, sein Opfer auch als moglichen Zeu-
gen zu toten.

Die familiale Blutrache, welche die Sippe zu einer Einheit macht und
den Einzelnen in der Sippe damit schiitzt, erweist sich damit in gewisser
Weise als eine Vorform des Rechts. Das ist schon eine ganz andere Sicht
der Dinge als die sentimentale Darstellung Nietzsches, der meint, Rache
wolle Geschehenes ungeschehen machen. Der ,Witz* jeder staatlich ad-
ministrierten Strafe besteht dann, erstens, im Verbot privater Rache,
zweitens darin, dass auch der zu Bestrafende das Verbotene der Tat
kennt und anerkennt. Das Verbot der Rache ist notwendig, weil Rache
gefahrlich ist. Sie kann schnell zum Krieg der Sippen, am Ende auch
von Staaten fithren. Das Wissen um das Recht ist notwendig, weil das
Recht eine gemeinsam anerkannte Ordnung der Sicherheit und Freiheit
ist. Wenn sich ein Téter dennoch gegen das Gesetz des Rechts entschei-
det, dann ,will* er das Recht dennoch im Allgemeinen und damit auch
die mit der Sanktionsbewehrung durch Strafandrohung mitgegebene
Strafe an sich. Er wiinscht sie freilich nicht fiir sich selbst, sondern
fiirchtet sie.?” Insofern rechnet er mit der Strafe zumindest als mogliche
Folge seiner Tat — und hat sich eben daher auch nicht zu beklagen: Das
istder Kern der Analyse Hegels zur ,Zeitunabhéngigkeit® der Bewertung
von Strafe.

Wir alle wollen eine Ordnung, welche uns freie Handlungssicherhei-
ten gewahrt. Dieser gemeinsame Wille, an dem auch der Verbrecher
teilnimmt, ist die Basis der Strafandrohung und der Strafe. Struktur-
theoretisch will kein Trittbrett- oder Schwarzfahrer, dass es die Institu-
tion, von der er durch Missbrauch profitiert, nicht gibt. Das ist das kan-
tianische Erbe im Gedanken Hegels. Aus ihm ergibt sich aber, dass der
Straftéter von vornherein der Strafe zustimmt, ob er sich das explizit klar
gemacht hat oder nicht. Damit verstehen wir schon besser, dass mein

27 Auf diesen Kontext bezieht sich Hegels Bemerkung, bewusste Furcht sei Klugheit
mit widerstreitender Uberzeugung (GW 14,2; 301).

52

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

generischer Wille weit iiber mein blof aktualisiertes Wiinschen hinaus
reicht.?8

Wir wollen z. B. am freien Eigentumsregime unserer Gesellschaft
partizipieren. Das wollen wir zumeist auch dann, wenn wir verbal kon-
sistent sagen, dass wir uns auch einen eigentumsfreien Kommunismus
vorstellen konnen. Offen bleibt dennoch, welche Kooperationsbereiche
wir den freien Vertrdgen der Biirger untereinander, etwa dem Produk-
tionsmittel besitzenden Arbeitgeber und dem nur seine Arbeitskraft be-
sitzenden Lohnarbeiter, iiberlassen wollen. Denn der letztere geht blof3
scheinbar freie Vertrage ein, wo es fiir ihn keine Alternative gibt. Schon
vor Marx sieht Hegel daher das Problem der industriellen Reservearmee,
die bei ihm noch ,,P6bel* heifit. Zu seiner Losung bedarf es einer poli-
tischen Kontrolle, also des Staates und seiner Administration, um ge-
wisse freiheits- und wohlstandsgefahrdende Nebenfolgen eines ungere-
gelten Eigentumsregimes in Schranken zu halten. Denn Not¢ kennt kein
Gebot — so dass filir den ,Pobel‘ z.B. das Eigentumsregime der Besit-
zenden nicht anerkennbar ist, ein Punkt, den Marx klarerweise iiber-
nimmt. Daher gibt es auch schon bei Hegel kein absolutes Freiheitsrecht
der beliebigen Verfiigung iiber ein (familiales) Vermdgen. Ohne sozia-
len Ausgleich der Art einer staatlichen, steuerfinanzierten, Armenhilfe
kann der Staat kein unbeschrénktes privates Eigentum an Produktions-
mitteln erlauben. Das zeigt sich historisch schon in den Notwendigkeiten
der diversen romischen Landreformen, also lange vor einer kapitalisti-
schen Gesellschaftsformation. Anders gesagt, eine freiheitliche biirger-
liche Gesellschaft ist nur moglich in einem sozialstaatlichen Rahmen.
Das ist die wohl tiefste Einsicht von Hegels politischer Okonomie und
Rechtsphilosophie.

28 Der § 487 der Enzyklopddie sagt entsprechend, dass der freie Wille als generischer
und nachhaltiger Wille in der Gesellschaft, also als volonté générale, ,,C. der sub-
stantielle Wille als die seinem Begriffe gemafie Wirklichkeit im Subjekte und Tota-
litdt der Notwendigkeit, — die Sittlichkeit, in Familie, biirgerlicher Gesellschaft und
Staat* ist. Anders gesagt, es sind die stabil empraktisch anerkannten Organisationen
und Institutionen, in denen allein eine volonté générale existieren kann, wozu empi-
rische Wiinsche der Einzelpersonen und ihre verbalen Zustimmungen gestern und
dort, hier und jetzt oder morgen und wo auch immer gerade nicht zéhlen.

53

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Obwohl sich Hegel wie schon Kant mit iibrigens sehr guten Griinden
gegen einen reinen Mehrheitsdemokratismus oder Populismus wendet,
verficht er eine Staatsidee, welche trotz allem Zugestdndnis an eine
konstitutionelle Monarchie mit funktionaler Erbfolge des reinen Staats-
reprasentanten auf der Ebene der gesetzgebenden Korperschaft republi-
kanisch und auf der Ebene der Regierungsverantwortung sozialstaatlich
ist.2 Sie ist damit sozialdemokratisch avant la lettre — wenn man, wie
man sollte, den Kontrast zum bourgeoisen Liberalismus und seinem
,Naturrecht® als ausschlaggebend ansicht und nicht die konkrete Aus-
gestaltung des Wahlrechts nach dem erst spiter, ndmlich durch die
,marxistische Sozialdemokratie, eingeforderten Prinzip ,one man one
vote‘, unter Einbeziehung der Frauen.

Hegel vertritt sogar das folgende zentrale moralische Prinzip der
Freiheit. Freie Kooperationsprobleme sollen diesem Prinzip zufolge
nach Moglichkeit durch staatliche Regeln in Koordinationsprobleme
verwandelt werden. Das Prinzip ist eine interessante Verbindung von
Liberalismus und Sozialstaatlichkeit. Es bedeutet das Folgende: Wenn
es eine staatliche Ordnung gibt, welche ein prekéres Kooperationspro-
blem in ein bloBes Koordinationsproblem verwandelt, dessen Losung
am Ende nur noch Information und zweckrationalen Verstand von den
Teilnehmern an freien Vertridgen verlangt, dann gibt es eine Art kollek-
tiver moralischer Pflicht, den entsprechenden Rechtsrahmen zu imple-
mentieren. Eine solche Ordnung operiert insbesondere mit folgenden
Mitteln: An erster Stelle stehen Steuern als staatliche Abschopfung von

29 Die erblich festbestimmte Thronfolge wird von Hegel rein funktional zur Stabilisie-
rung ,,der 6ffentlichen Freyheit” begriffen (GW 14,2; 285). Es ist ein ,patriarchali-
sches Prinzip‘, freilich verwandelt aus einer vorstaatlichen und vorrechtlichen, blof3
erst ,moralischen‘, d. h. informell tradierten, familialen Praxis (GW 14,2; 373), des-
sen Bedeutung fiir die Stabilitét ,,der hoheren Gestalt eines organsirten Staates® ,ge-
wohnlich am wenigsten begriffen® ist (GW 14,2; 285 f.). Es geht um die zeitlich sta-
bile Einheit der Institution des Staates als Rahmen einer freien Gesellschaft: Die
Anerkennung der Erbfolge verhinderte traditionell Parteien- und Nachfolgerkdmpfe
um die Stelle der obersten Staatsrepridsentanten, wie wir sie von den romischen Sol-
datenkaisern bis ins kommunistische China alle kennen. Regelungen dieser Art waren
so lange nétig und sinnvoll, wie es keine guten verfassungsméafBigen Ersatzinstitu-
tionen gab mit stabilen Regelungen fiir den Fall des ,Wegfalls® von ernannten Pra-
sidenten und Stellvertretern als den ,Kénigen auf Zeit* in einer Republik.

54

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mehrwert, wie wir nach Marx sagen kdnnen, womit auch der Unter-
schied zu einer direkten Enteignung von Vermogen allererst begreifbar
wird. Erst dadurch lassen sich staatliche Aufgaben fiir das Gemeinwesen
finanzieren. Und es werden erst in diesem Rahmen positive 6konomi-
sche Incentives etwa durch den Prospekt der Steuerersparnis auf zentral
geplante Weise moglich. Es ist dabei klug, sanktionsbewehrte Verbote
und Gebote nur in den nétigsten Fallen zu implementieren, zumal hier
die Kosten des Drohens, Kontrollierens und Strafens doch sehr hoch
sind. Alle diese Mittel aber haben eine Verschiebung der Erwartungs-
werte der Auszahlungsmatrix fiir das Handeln der Einzelpersonen zur
Folge. Staaten, also wir als politische Biirger, sorgen so dafiir, dass die
Handlungsweise eines homo rationalis oeconomicus im Allgemeinen
auch schon sozial kooperativ gut genug ist. Das ist die Grundidee bzw.
Grundform einer Politik der Freiheit. Sie l4sst alle naturrechtliche und
damit jede blofl dogmatische Metaphysik ebenso weit hinter sich wie
die schonen Gefiihle eines moral sentiment. Hegel erkennt au3erdem
gerade in diesem staatlichen Rechtsrahmen die ,unsichtbare Hand‘
Adam Smiths und Bernard Mandevilles.

Anders gesagt, den Staat braucht nicht nur ein Volk von Teufeln, wie
Kant mit Hobbes sagt, namlich um sich gegen die Gefahren der Freiheit
des Handelns und der zweckrationalen Verfolgung eigener Interessen
zu schiitzen; den Staat brauchen gerade auch ethisch freiheitlich den-
kende Menschen. Denn ohne Rechtssystem wird ein rein kommunitari-
sches Kooperieren, wie es bestenfalls in einer Familie oder Sippe eini-
germallen funktionieren kann, mit absehbarer Sicherheit in jeder gro-
Beren Gesellschaft kollabieren —also zu einem Kampf mafioser Gruppen
und zu neuen Formen der Blutrache fiihren. Jede moralische Uberfor-
derung der Einzelpersonen und Familien ist daher insgesamt, holistisch
gesehen, nicht nur toricht, sie ist sogar unmoralisch. Die staatskritischen
Utopien des Kommunismus, Kommunitarismus und am Ende auch des
Liberalismus berticksichtigen eben diese Tatsache nicht. Sie verstehen
die logischen Stufungen der Freiheit nicht. Sie wissen nicht, dass ihre
Ausrufung anarchischer Utopien mit Idealvorstellungen operiert, die
noch nicht einmal vor der neolithischen Revolution gangbar gewesen
waren. Jede Kooperation schon der Landverteilung von und fiir Bau-
ern und jeder Stadt-, erst recht aber jeder Industrie-Kultur, in welcher

55

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am Ende praktisch alle Biirger zu Lohnarbeitern werden (trotz der rie-
sigen Spanne der Gehiélter) bedarf eines Staates — und seines trotz aller
Vermittlungsstufen am Ende immer auch durch Strafandrohungen be-
wehrten Rechts, das allein politische und soziale Macht ermdglicht.

Hegel iibt in entsprechender Weise Kritik an allen blof3 subjektiven

oder, was dasselbe ist, intuitiv-sentimentalen ,Begriindungen‘3® von

30

56

Vgl. Enz. § 471: ,,Wenn an das Gefiihl von Recht und Moralitit wie von Religion,
das der Mensch in sich habe, an seine wohlwollenden Neigungen usf., an sein Herz
tiberhaupt, d.i. an das Subjekt, insofern in ihm alle die verschiedenen praktischen
Gefiihle vereinigt sind, appelliert wird, so hat dies 1. den richtigen Sinn, daf3 diese
Bestimmungen seine eigenen immanenten sind, 2. und dann, insofern das Gefiihl dem
Verstande entgegengesetzt wird, dall es gegen dessen einseitige Abstraktionen die
Totalitdt sein kann. Aber ebenso kann das Gefiihl einseitig, unwesentlich, schlecht
sein. Das Verniinftige, das in der Gestalt der Verniinftigkeit als Gedachtes ist, ist
derselbe Inhalt, den das gute praktische Gefiihl hat, aber in seiner Allgemeinheit und
Notwendigkeit, in seiner Objektivitit und Wahrheit. Deswegen ist es einerseits t0-
richt zua meinen, als ob im Ubergange vom Gefiihl zum Recht und der Pflicht an Inhalt
und Vortrefflichkeit verloren werde; dieser Ubergang bringt erst das Gefiihl zu seiner
Wahrheit. Ebenso toricht ist es, die Intelligenz dem Gefiihle, Herzen und Willen fiir
tiberfliissig, ja schddlich zu halten; die Wahrheit und, was dasselbe ist, die wirkliche
Verniinftigkeit des Herzens und Willens kann allein in der Allgemeinheit der Intelli-
genz, nicht in der Einzelheit des Gefiihles als solchen stattfinden. Wenn die Gefiihle
wahrhafter Art sind, sind sie es durch ihre Bestimmtheit, d.i. ihren Inhalt, und dieser
ist wahrhaft nur, insofern er in sich allgemein ist, d.i. den denkenden Geist zu seiner
Quelle hat. Die Schwierigkeit besteht fiir den Verstand darin, sich von der Trennung,
die er sich einmal zwischen den Seelenvermdgen, dem Gefiihl dem denkenden Geiste
willkiirlich gemacht hat, loszumachen und zu der Vorstellung zu kommen, daf} im
Menschen nur eine Vernunft im Gefiihl, Wollen und Denken ist. Damit zusammen-
héngend wird eine Schwierigkeit darin gefunden, daf3 die Ideen, die allein dem den-
kenden Geiste angehoren, Gott, Recht, Sittlichkeit, auch gefiihlt werden konnen. Das
Gefiihl ist aber nichts anderes als die Form der unmittelbaren eigentiimlichen Ein-
zelheit des Subjekts, in die jener Inhalt, wie jeder andere objektive Inhalt, dem das
Bewuftsein auch Gegenstindlichkeit zuschreibt, gesetzt werden kann. Andererseits
ist es verddchtig und sehr wohl mehr als dies, am Gefiihle und Herzen gegen die
gedachte Verniinftigkeit, Recht, Pflicht, Gesetz, festzuhalten, weil das, was mehr in
jenen als in dieser ist, nur die besondere Subjektivitit, das Eitle und die Willkiir, ist.
— Aus demselben Grunde ist es ungeschickt, sich bei der wissenschaftlichen Betrach-
tung der Gefiihle auf mehr als auf ihre Form einzulassen und ihren Inhalt zu betrach-
ten, da dieser als gedacht vielmehr die Selbstbestimmungen des Geistes in ihrer All-
gemeinheit und Notwendigkeit, die Rechte und Pflichten, ausmacht. Fiir die eigen-

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Recht und Moral. Die Kritik betrifft insbesondere alle vermeintlichen
Widerstandsrechte gegen den Staat an sich, die sich z.B. eine burschen-
schaftliche Jugend zuschreibt. Zugleich aber verteidigt er die allgemei-
nen Personen- und Biirgerrechte aus der Einsicht in den Begriff der Per-
son und des Biirgers als Teil der Idee einer freien biirgerlichen Gesell-
schaft mit allgemeinen Eigentumsrechten und Vertragsfreiheit. Moral
wird dabei begriffen als zundchst rein subjektive Kritik und freie Beur-
teilung gegebener oder neu vorgeschlagener Normen, Regeln und Ge-
setze oder ihrer rechten Anwendung. Zentraler Punkt ist, dass sie zu-
nichst nur als Denkvorschlag in einer freien Debatte zu verstehen ist
und nicht schon unmittelbar als allgemeine gesetzespriifende oder gar
gesetzgebende Vernunft ausgegeben werden darf, wie Kant suggeriert,
was Fries in seiner nationalrevolutiondren Gefiihlsphilosophie weiter an
die deutsche Jugend etwa auf dem Wartburgfest mit seiner Biicherver-
brennung im Vorfeld der Ermordung Kotzebues durch den Jenaer Stu-
denten Sand vermittelt hat.3!

Hegels Kritikkritik an Versicherungen und Wichtigtuereien der guten
Biirger oder der moralisch Ehrlichen ist also gerichtet gegen jede sub-
jektivistische Moral und keine billige Apologetik des Staates und des
positiven Rechts. Vielmehr geht es um eine Analyse der falschen Di-
chotomie zwischen einem (positivistischen) Legalismus und einem (mo-
ralisch getrinkten) Kommunitarismus. Das Ergebnis steht sozusagen
zwischen dem kiihl-rationalen Staatsprinzip eines Thomas Hobbes oder
auch Machiavelli und dem religiosen Gemeinschafts- und Liebesprinzip
eines Jesus oder eines utopischen Kommunismus. Es liegt auch in der
Mitte zwischen Pflicht- und Konsequenzenmoral, zwischen Positivis-
mus und Intuitionismus. Insbesondere anerkennt Hegel die Tatsache,

timliche Betrachtung der praktischen Gefiihle wie der Neigungen blieben nur die
selbstsiichtigen, schlechten und bdsen; denn nur sie gehdren der sich gegen das All-
gemeine festhaltenden Einzelheit; ihr Inhalt ist das Gegenteil von dem der Rechte
und Pflichten, eben damit erhalten sie aber nur im Gegensatze gegen diese ihre ndhere
Bestimmtheit.*.

31 In der Fortsetzung des § 487 der Enzyklopadie driickt Hegel das freie moralische
Urteilen so aus: Der freie Wille ist: ,,B. in sich reflektiert, so daf3 er sein Dasein
innerhalb seiner hat und hierdurch zugleich als partikuldrer bestimmt ist, das Recht
des subjektiven Willens, — die Moralitdt. “ Das heif3it, wir konnen frei mit anderen
kommunizieren und kooperieren und deren Kooperativitat oder Moral frei beurteilen.

57

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dass es dialektisch widerstreitende Gerechtigkeitsprinzipien und Werte-
Dimensionen gibt, so dass man, wenn man das eine Gut verfolgt, in der
Gefahr steht, das andere zu schiadigen. So steht z. B. numerische Gleich-
heit in der Verteilung von Chancen im Kontrast zu einer proportionalen
Gleichheit in einem Leistungssystem und damit auch zu einem allge-
meinen Wohlstand. Das Prinzip der Maximalisierung eines Durch-
schnittsnutzens wie im Utilitarismus wiederum steht in partiellem Wi-
derspruch zu den besonders fundamentalen Prinzipien der Freiheit und
personlichen Sicherheit. Unser Interesse an einem Eigentumsregime
héngt dabei wesentlich, wie Hegel klar sieht, mit dem Interesse an Pla-
nungssicherheit und freier Lebensgestaltung zusammen. Aber trotz die-
ses methodischen Vorrangs der Freiheit der Einzelnen ist die Frage nach
der Rangordnung der Werte im konkreten Detail nicht kontextfrei zu
beantworten. Hegels ,Versohnung* ist als vermittelnder Ausgleich zu
begreifen: Alle Momente sind angemessen zu beriicksichtigen und in
eine verniinftige Balance zu bringen. Ein Urteil nach starren , Prinzipien*
ist hier immer unverniinftig.

58

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Zusammenfassender Ubergang zur Weltgeschichte

Logische Grundprobleme juridischer Vernunft sind, erstens, Fragen
nach der Verantwortlichkeit und Freiheit des Handelnden wie etwa der
Vorsitzlichkeit und Entscheidungsfahigkeit im Kontrast zu partiell vor-
hersagbaren, partiell zufélligen Geschehnissen in der handlungsfreien
Natur. Der angesprochene Kontrast ist nur begreifbar vor dem Hinter-
grund einer Disambiguierung des Naturbegriffs. In der Unterscheidung
von Natur als allgemeines Wesen und ihren besonderen Erscheinungen
einerseits, der ganzen Welt andererseits konnen und miissen wir Kants
Aspekten-Dualismus und andere Varianten des Kompatibilismus als
Reparaturbetrieb eines deterministischen Naturalismus {iberwinden.
Schon Spinozas Formel ,,deus sive natura‘ artikuliert einen materialis-
tischen Pantheismus, der wie der Physikalismus oder Biologismus kein
Wissen, noch nicht einmal ein sinnvoller Glaube, sondern ein rein will-
kiirliches Dogma, freilich mit suggestiven, aber in die Irre fithrenden
Plausibilitéten ist.

Die zweite Grundfrage betrifft die Anerkennung und damit die Be-
griindung von Rechtsinstituten wie Eigentum und Strafe, also das biir-
gerliche Recht und das Strafrecht. Hier erkennt Hegel klar, dass es keine
apriorisch-transzendentale Begriindung der Norm ,,du sollst nicht steh-
len geben kann. Denn es ist formal ebenso konsistent, in einer kom-
munistischen Ordnung reiner Allmenden zu leben wie in einer biirger-
lichen Gesellschaft mit dem Institut des Privatbesitzes und Privateigen-
tums als Rahmen fiir eine dauernde Handlungsplanung von Einzelper-
sonen und Familien bei gleichzeitiger Vertragsfreiheit im Austausch von
Gtitern und Waren. Es gibt also auch keine naturrechtliche Rechtferti-
gung von Besitz und Eigentum. Es ist nur eine freiheitsrechtliche Be-
griindung moglich, welche auf unser Eigeninteresse an einem Leben als
freier Person in einem System freier Personen verweist.>? Eine solche

32 Im § 487 der Enzyklopédie schreibt Hegel dazu: ,,Der freie Wille ist: A. selbst zu-
ndchst unmittelbar und daher als einzelner, — die Person; das Dasein, welches diese
ihrer Freiheit gibt, ist das Eigentum. Das Recht als solches ist das formelle, abstrak-
te Recht.” Das Eigentum ist hier als ein Besitz und Vermdgen angesehen, der es den
Familien ermdglichen soll, ihr Leben zu planen und durch Arbeit zu erhalten, etwa
auf einem eigenen Bauernhof, als Héndler oder als Staatsdiener. Das bedeutet aber,

59

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ersetzt Kants ungangbaren Weg der bloen Kohédrenzbetrachtung, nach
derich angeblich nicht wollen kann, dass es kein Eigentum gebe33, durch
eine teils kooperationsfunktionale, teils anerkennungslogische, in jedem
Fall aber auf personale Freiheit bezogene Begriindung. Das Argument
lautet am Ende: Es gibt in der wirklichen Welt keine bessere Ordnung
freier Kooperationen als eine solche, welche grundsétzlich das Eigentum
von Individuen und Familien schiitzt, und zwar um iiber das Prinzip der
,Subsidiaritdt® die freie Eigenverantwortung fiir das eigene Leben zu
ermdglichen und zu schiitzen. Daher ist manche Kritik am ,Kapitalis-
mus‘ am Ende nicht {iber die Dialektik des Eigentums informiert, wéh-
rend die blinde Apologetik eines naturrechtlichen Liberalismus mit sei-
ner dogmatischen, sogar metaphysischen, Verteidigung eines unbe-
schriankten Eigentumsregimes die Notwendigkeit sozialstaatlicher Len-
kung einfach ignoriert. Dass wir das Eigentumsregime an sich wollen,
héngt also nur von seiner materialen Leistung fiir ein gemeinsames gutes
Leben ab. Damit wird erst die Sittlichkeit der biirgerlichen Gesellschaft
konkret und robust als geschichtlich gewordene Lebensform der Men-
schen begriffen.?* Die neuen Kooperationsformen in der modernen Ge-
sellschaft werden begriffen als durch das staatliche Rahmenrecht kon-

dass eine besitzlose Klasse von Lohnarbeitern in Probleme geraten kann, da sie ihr
Leben nicht mehr frei planen koénnen.

33 Vgl. dazu Georg Friedrich Wilhelm Hegel Phdnomenologie des Geistes (1807), neu
herausgegeben von Hans-Friedrich Wessels und Heinrich Clairmont, mit einer Ein-
leitung von Wolfgang Bonsiepen, Hamburg, Meiner, 1988, 282 f.: ,Es ist die Frage,
soll es an und fiir sich Gesetz sein, dall Eigentum sei: an und fiir sich, nicht aus
Niitzlichkeit fiir andere Zwecke; die sittliche Wesenheit besteht eben darin, dafl das
Gesetz nur sich selbst gleiche und durch diese Gleichheit mit sich, also in seinem
eigenen Wesen gegriindet, nicht ein bedingtes sei. Das Eigentum an und fiir sich
widerspricht sich nicht; es ist eine isolierte oder nur sich selbst gleichgesetzte Be-
stimmtheit. Nichteigentum, Herrenlosigkeit der Dinge oder Giitergemeinschaft wi-
derspricht sich gerade ebensowenig. Dal} etwas niemand gehort oder dem néchsten
Besten, der sich in Besitz setzt, oder allen zusammen und jedem nach seinem Be-
diirfnisse oder zu gleichen Teilen, ist eine einfache Bestimmtheit, ein formaler Ge-
danke, wie sein Gegenteil, das Eigentum.*

34 Dabei werden iibrigens alle transmundanen Spekulationen iiber rein formallogisch
mogliche Welten wie gerade auch in den Denkspielen Kants tiber die ethische Ver-
nunft von Engeln und Géttern erstens iiberfliissig und zweitens als hochst irrefithrend
erkennbar. Stattdessen wird das Gesamtethos der Menschen konkret und robust als
tradierte sittliche, d.h. kooperative, Lebensform der Menschen begriffen.

60

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stituiert und sanktioniert. Um diese Gesellschaftsformation explizit zu
machen, bedarf es einer Analyse der kategorialen Differenz von Ge-
meinschaft und Gesellschaft, wie dies nach Hegel der Mitbegriinder der
modernen Soziologie Ferdinand Ténnies in seinem gleichnamigen Stan-
dardwerk vorfiihrt.33

Zu den gemeinschaftlichen oder kommunitarischen Strukturen, dem
,gottlichen Recht* Hegels, gehdren dabei, das ist ein dritter Punkt, alle
Familienstrukturen und familialen oder familienanalogen Relationen.
Im Kontrast zu ihnen steht die Verfassung einer transfamilialen, damit
auch trans-tribalen und am Ende sogar trans-nationalen biirgerlichen
Gesellschaft, samt ihrer konstitutiven Rechte, welche den Staat voraus-
setzen.

Begrifflich gliedert sich die Ethik unserer menschlichen Lebensfor-
mationen, das ist ein vierter Punkt, in das Strukturmoment direktiver
Macht, wie wir sie beim pater familias neben freien innerfamilidren oder
dann auch binnen-tribalen Kooperationsformen (wie sogar noch in Spar-
ta) finden, und die politische Ordnung als Rahmen fiir eine freie perso-
nale Arbeitsteilung. Dabei kann die Regierungsform und politische Mit-
bestimmung der Biirger noch weit variieren. Der rex oder Konig in
Friihformen eines Staates entsteht aus einer Uberhdhung der Rolle des
pater familias einer GroB3sippe oder Clans in einer gens oder einem
Volk. Er wird zum ,heiligen‘ Reprédsentanten des ,Volkes®, oft mit un-
beschrinkter Willkiirmacht.?® Das genau ist das Wesen der von Hegel
so genannten ,orientalischen® Herrschaft.

Zu den familialen Strukturen zéhlen alle ,heiligen‘ Normen, welche
seit archaischer Zeit neben den Binnenverhéltnissen der Familien auch
freie (Gast-)Freundschaften ermdglichen. Dabei ist {ibrigens ein ,ar-
chaisches‘, Hegel sagt dazu: ,orientalisches®, Reich, weil er sein Muster
in Altigypten, Mesopotamien und Persien findet, strukturell familial
verfasst, wie dann tibrigens auch wieder das Reich des byzantinischen
basileus, des tiirkischen Sultans oder russischen Zaren. Soweit auch im
frithmittelalterlichen feudalen Koénigtum Herrschaft und Verwaltung

35 Ferdinand Tonnies, Gemeinschaft und Gesellschaft, Leipzig, Fues, 1887, Nachdr.
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2005.

36 Vgl. dazu auch die Bemerkung: ,,Was heiliger als das Recht des Konigs — Religion
Gesalbte des Herrn* (GW 14,2; 287).

61

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weitgehend iiber familiale Verwandtschaften und freundschaftsartige
Gefolgschaften oder eben Treue vermittelt sind, gehoren auch diese
noch strukturmaBig zu einer ,orientalischen‘ Form der Regierung. In der
Tat ist die alte Form des (Gott-)Konigtums mit einem Rex an der Spitze
durchaus von einem Prinzipalstaat mit einem Fiirsten, dem Princeps
oder Ersten im Staat zu unterscheiden. Die Worter ,,Konig®, , Kaiser*
und ,,Imperator* vertuschen in ihrem blof traditionellen Gebrauch diese
Unterschiede, zumal im so genannten Absolutismus von Philipp II von
Spanien iiber die Bourbonen in Frankreich und die Tudors in England
bis zu den deutschen Kleinfiirsten der so genannte Konig keineswegs
als Einzelperson mit absoluter Entscheidungsgewalt ausgestattet gewe-
sen ist. Das ist deswegen so wichtig, weil die von Hegel so genannte
germanische Herrschaftsform eben diese europdische Folgeverfassung
des so genannten Absolutismus in einem Zentralstaat wie Frankreich
und Preulen in den Blick nimmt. ,,Germanisch* heif3t sie deswegen, weil
als Folge der Reformation der Konig seine Legitimitét nicht unmittelbar
auf ein Gottesgnadentum griinden kann, was auch immer das ideologi-
sche Gerede noch bei Friedrich Wilhelm IV von Preuflen und Kaiser
Wilhelm II anderes sagt. ,Absolutistisch® heif3it sie, weil die politische
Macht des Adels gebrochen wird: Der Adel hatte sich ja im ,Mittelalter
Macht und Reichtum angeeignet, indem er, wie das auch heute iiberall
geschieht, die Vorteile eines politischen Amtstrigers oder Verwalters
(etwa als Ministeriale oder major domus) privat in Erbrechte umgewan-
delt und sich mit seinen Ritterknechten sozusagen auf Burgen einge-
mauert hat und damit fiir ein Volk unangreifbar wurde, das an der soli-
darischen Organisation einer nachhaltigen Gegenmacht regelméaBig
scheitert.

Sogar in den katholischen Landern wird die eigenstindige funktio-
nale Rolle des Staats nach den Umwilzungen des frithen 16. Jahrhun-
derts anerkannt. Der weiter verteidigte Anspruch der Kirche, moralische
Werte-Instanz und ideologisches Bindeglied zwischen Untertan und
Herrschaftssystem zu sein, unterscheidet den Katholizismus daher spé-
ter nicht mehr wesentlich vom Protestantismus als Staatskirche. Dazwi-
schen liegen freilich Kiimpfe des Ubergangs in den Religionskriegen, in
Frankreich etwa gegen die Hugenotten, in England im Aufstand Crom-
wells, in Deutschland im Dauerkrieg bis zur westfilischen Neuordnung

62

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Reiches. Biirger und Kleinadel tendieren dabei iiberall zum Protes-
tantismus. In Deutschland ist die Lage der langsam aber sicher in sich
zerfallenden Superstruktur des Heiligen Romischen Reiches Deutscher
Nation eine besondere, in Frankreich der Vorrang der nationalstaatli-
chen Interessen.

Wie man sieht, ist Hegels Typisierung der Herrschaftsformen kei-
neswegs einfach auf eine historische Abfolge projizierbar. Das zeigt sich
auch daran, dass im Vergleich zur ,orientalischen® Herrschaftsform von
Persien bis Russland und China die Grundform des Rechtsstaates schon
in Solons ,Eunomia‘-Elegie explizit wird. Ein solcher Rechtsstaat bildet
in der Moderne den notwendigen Rahmen fiir eine Gesellschaft freier
Vertragsbeziehungen zwischen freien Rechtspersonen. Dabei haben zu-
nichst, bei den Griechen und im rémischen Reich, nur einige Men-
schen einen solchen personalen Status. Andere aber fallen ,nach auflen
unter ein Sachenrecht wie die Tiere, konnen also verdullert oder verkauft
werden, was weltweit noch lange fiir Kinder und Knechte, Maddchen und
Maigde gilt. Man beachte, dass schon die Worter jeweils etymologisch
identisch sind — was jeder wissen sollte, der die Rede von Maria als der
,reinen Magd‘ noch als alte Form der Rede von einem unschuldigen
Madchen verstehen kann und auch bei ,,knight*, ,,Knecht* und ,,Kind*
die Verwandtschaften in Sache und Wort kennt. ,Nach innen‘ fallen
Gesinde und Frauen weitestgehend wie die Kinder unter die absolute
Willkiir-Macht des Hausherrn oder Familienoberhaupts, in manchen
orientalischen bzw. mediterranen Traditionen unter Einschluss des ,by-
zantinischen® Russland bis heute.?” Ein ,absoluter Herrscher wie Phi-
lipp II, Ludwig XIV oder Friedrich II kann also keineswegs wie ein
orientalischer Despot ,willkiirlich® iiber seine Untertanen urteilen.

Hegels bewusst ganz grob gehaltene Analyse und Klassifikation der
drei bzw. vier Herrschaftsformen, der orientalischen oder patriarchali-
schen regalen Macht, der griechischen Eunomie, der romischen Repu-
blik und schlieBlich der ,germanischen® Staatsverfassungen kurz vor
und nach der Reformation, besonders in England und in den anderen

37 Vgl.dazuden ,Zwischenruf*: ,,Sclave, Sohn* (GW 14,2; 295). Hegels latent ironische
Rede von einem gottlichen Recht ist durchaus als Kritik an einer (pseudo-)religidsen
Rechtfertigung der Fortschreibung archaischer Familienstrukturen zu lesen.

63

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nordlicheren Staaten Europas, ist daher nicht etwa als eurozentrische
oder gar germanisch-deutsche Selbstiiberhebung eines autkommenden
Imperialismus zu lesen. Die anschwellende populistische Literatur mit
einer naiven Liebe zu einem internationalen Pluralismus fiihlt sich in
dieser Kritik zwar wohl, beweist damit aber eine Art Leseschwiche,
sowohl in Bezug auf die Differenzen von geschichtlichen Zeiten als auch
von Ausdrucksformen. Man kann zwar niemandem verbieten, die Texte
rein anachronistisch zu lesen. Dennoch sollten, ja miissen wir dariiber
urteilen, ob es sich nicht doch blo um eine Form der Legasthenie han-
delt. Es geht bei Hegel jedenfalls weit eher um eine Kritik an einer relativ
naiven ,liberalistischen‘ Naturrechtsdebatte. Hegel erkennt ndmlich,
dass in ihr die realen Verhiltnisse verkehrt werden, und zwar aufgrund
der Vorstellung, die freien Relationen zwischen freien Personen ldgen
schon jeder Staatsordnung zugrunde. In Wahrheit ist es umgekehrt. Freie
Personen sind wir erst, seit es einen Staat gibt, dessen regale Macht uns
nicht als Kinder, Knechte oder Gefolgsleute in familialer Bindung be-
trachtet, sondern als die eigentlichen Staatssubjekte, die von der Regie-
rung nur vertreten werden. Die naturrechtliche Verkehrung der Betrach-
tung der Dinge erzeugt dagegen in der Neuzeit einen bis heute hdchst
problematischen ,staatskritischen® Grundimpuls, wie es noch in den
naiven Vorstellungen aller Arten von Occupy-Bewegungen mit-
schwingt.

Zwar gibt es eine liberalistische Verteidigung des Staates, wie sie
nach Thomas Hobbes besonders schon in Robert Nozicks Anarchy, Sta-
te, and Utopia®® ausbuchstabiert wird. Ein solches klassisches Natur-
recht setzt ein vermeintlich unmittelbar subjektives Recht der Einzel-
person ziber den Staat. Hier ist insbesondere Spinoza dafiir zu loben,
dass er schon vor Rousseau die aporetische Dialektik erkennt, die sich
daraus ergibt, dass die staatliche Macht einerseits nur als Macht des
Staatvolks verstehbar und legitimierbar ist, dass aber die Macht des ,P6-
bels‘ oder der je blof zufélligen Mehrheit einer Volksmasse die grofite
Gefahr fiir jede civitas, jeden Staat als institutionell verfasste Gesell-
schaft darstellt. Wer immer Spinoza zum Demokraten erklart, muss mit
eben dieser Spannung leben, die sich sachlich gar nicht von der Span-

38 Robert Nozick, Anarchie, Staat, Utopia, Miinchen, Olzog, 2011.

64

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nung zwischen einer volonté générale und einer volonté de tous bzw.
der Kritik an einer reinen Volksversammlungsdemokratie bei Kant und
Hegel unterscheidet. Die Kritik betrifft die rein zufélligen Mehrheiten
in allen Arten von Vollversammlungen und scheinbaren Mehrheiten, wie
sie schon von Aristophanes, nicht etwa blo3 Sokrates oder Platon als
Gefahr erkannt ist: Demagogen wie Kleon in Athen, Robespierre in
Frankreich oder Hitler in Deutschland stiitzen sich auf diesen Pobel.

Auch noch die kommunistische Utopie von Karl Marx vertritt einen
latenten Anarchismus, wie er bis herunter zur Machtkritik Michel Fou-
caults dem libertdren Denken verwandter ist, als je zugegeben wird, und
zwar gerade aufgrund seines methodischen Individualismus in der Er-
kldrung der Handlungsweisen der Akteure und ihrer Charaktermasken
als homines oeconomici. Leider fuihrt dies alles zuriick in einen Kom-
munitarismus, eine vermeintlich machtfreie Gemeinschaft, in der auf
idealische Weise jeder fiir sich und alle fiir einander ,arbeiten‘ sollen.
Dabei wird die Verwandtschaft kommunitarischer mit familialen und
damit patriarchalischen, eben damit latent mafiosen, Strukturen gerne
iibersehen oder ausgeblendet. Hierher gehdrt durchaus auch die Vor-
stellung von einer entweder mystisch durch sich selbst oder durch einen
Fiihrer geleiteten Volksgemeinschaft. Die Parallele zu einer sozialisti-
schen Gemeinschaft ist erschreckend, gefiihrt von einer treuen Partei-
organisation und ihrem Generalsekretér, wie das entsprechende Viter-
chen in allen realsozialistischen Staaten hiel, und zwar aufgrund der
biographischen Entwicklung Stalins.

Wenn wir das alles zusammenfassend betrachten, verstehen wir viel-
leicht auch besser, was es heif3t, dass Hegels Logik Dialektik ist. Sie ist
eine Logik des Dialogs und des schwierigen gemeinsamen, weil immer
schon freien Urteilens. Sie steht damit im Kontrast zu einer blof3 for-
malen Logik des deduktiven Beweisens oder Rechnens wie in der welt-
transzendierenden, rein idealen, Mathematik. Zugleich steht sie im Kon-
trast zu einem lauwarmen Konsens und einer Gefiihlsethik, also auch zu
einem blof3 subjektiven Appell an eine verniinftige Gemeinsamkeit wie
im Kantianismus, bis herunter zur neueren Frankfurter Schule Karl-Otto
Apels und Jiirgen Habermas’ und deren Nachfolger.

Dialektik ist Logik der Institutionen. Nur Institutionen organisieren
ein gemeinsames Urteilen und Handeln, so wie z. B. die Institution

65

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wissenschaft die gemeinsame Arbeit am Begriff organisiert. Bestimmt
wird dabei das richtige gemeinsame materialbegriffliche Differenzieren
und Inferieren, also das Unterscheiden und Schlieen im Blick auf pa-
radigmatische Normalfille oder prototypische Normfalle. Die Bestim-
mungen selbst werden auf allgemeine Weise erarbeitet, kontrolliert und
anerkannt. Die Institution Recht und das System Staat als Rahmen fiir
alle Institutionen organisieren entsprechend eine immer globaler wer-
dende Kooperation der Menschen.

Themen einer Rechtsphilosophie als dialektischer Logik des Rechts
sind also die systematischen, funktionalen, auch moralischen Grundla-
gen von (Natur-)Recht und Staat. In einer entsprechenden Grundbe-
griffsanalyse geht es darum, wie wir liber eine Sache, hier: iiber eine
Institution oder ein Institutionssystem wie den Staat sprechen. Dabei ist
die logische Form einer logischen Explikation nicht immer einfach zu
begreifen. Denn bei geeigneter Lektiire waren und sind die traditionellen
Weisen, iiber ein gottgegebenes Recht (auch in einer so genannten Of-
fenbarung) oder dann auch ein Naturrecht zu sprechen, durchaus wich-
tige Frith-Formen der Artikulation institutioneller Verhéltnisse. Freilich
treten sie zunéchst in blof erst figurativen Redeformen auf. [hre Meta-
phorik bleibt aber wegen der groBen Streuung ihres rechten Verstand-
nisses nicht ohne problematische Folgen, besonders in einem sophisti-
schen, d.h. formalistischen Gebrauch ohne zureichende Erfahrung und
Urteilskraft. Es geht daher nicht darum, diese Redeformen einfach ab-
zuschaffen, auch wenn es manchmal opportun ist, sie durch eine besser
in ihren Folgerungen kanonisierte und damit ,wortlichere®, d. h. sche-
matisiertere, Redeform abzuldsen. Oft aber reicht es, Fehlschliisse da-
durch zu vermeiden, dass die irrelevanten und irrefithrenden inferenti-
ellen Bestandteile kenntlich gemacht werden, welche in einem aufge-
klarten und selbstbewussten Umgang mit Metonymien oder Kata-
chresen aus der verniinftigen Anwendung der Bilder ausgeschlossen
werden miissen. Es geht dabei insgesamt um ein angemessenes logisches
Versténdnis unserer Formen der Rede und der lokalen Bestimmung von
begrifflichen Differenz- und Inferenzformen, im Wissen darum, dass
Vollschematisierungen nie moglich sind, also auch keine absolute Un-
terscheidung zwischen wortlichen und figurativen (tropischen, meta-

66

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

phorischen) bzw. begrifflich exakt geregelten und frei auszudeutenden,
damit immer auch ,rhetorischen® Sprachformen.

In der Vorrede zur zweiten Ausgabe der Enzyklopédie (1830) fasst
Hegel seine Uberlegungen auf jetzt wohl erhellende Weise zusammen,
wo er sagt: ,,Es ist ein unbefangener, dem Anschein nach gliicklicher
Zustand noch nicht gar lange voriiber, wo die Philosophie Hand in Hand
mit den Wissenschaften und mit der Bildung ging,... ein Naturrecht sich
mit Staat und Politik vertrug.... Der Friede war aber oberflachlich genug,
und ... dieses Naturrecht (stand) mit dem Staat in der Tat in innerem
Widerspruch. Es ist dann die Scheidung erfolgt, der Widerspruch hat
sich entwickelt; aber in der Philosophie hat der Geist die Verséhnung
seiner mit sich selbst gefeiert, so daf3 diese Wissenschaft nur mit jenem
Widerspruche selbst und mit dessen Ubertiinchung im Widerspruche ist.
Es gehort zu den tiblen Vorurteilen, als ob sie sich im Gegensatz befande
gegen eine sinnige Erfahrungskenntnis, die verniinftige Wirklichkeit des
Rechts und eine unbefangene Religion und Frommigkeit; diese Gestal-
ten werden von der Philosophie anerkannt, ja selbst gerechtfertigt; der
denkende Sinn vertieft sich vielmehr in deren Gehalt, lernt und bekraf-
tigt sich an ihnen wie an den groBen Anschauungen der Natur, der Ge-
schichte und der Kunst; denn dieser gediegene Inhalt ist, sofern er ge-
dacht wird, die spekulative Idee selbst. Die Kollision gegen die Philo-
sophie tritt nur insofern ein, als dieser Boden aus seinem eigentiimlichen
Charakter tritt und sein Inhalt in Kategorien gefaf3t und von solchen
abhangig gemacht werden soll, ohne dieselben bis zum Begriff zu fithren
und zur Idee zu vollenden.*

67

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

17.01.2028, 12:57:10.


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Prof. Dr. Pirmin Stekeler-Weithofer

Geboren
1970-1984

1984

1987

1988
1990-1992
seit 1992
1997

seit 1998
2000-2005
2002

seit 2005
seit 2006

2006-2007
2008
2010

21.12.1952 in MeBkirch

Studium: Theoretische Sprachwissenschaft und Philosophie (Magister
1975) und Mathematik (Diplom 1977) in Konstanz, Berlin, Prag, Berkeley

Promotion, Universitit Konstanz

Habilitation, Universitidt Konstanz

Gastprofessor, University of Campinas, Sao Paulo, Brasilien
Forschungsaufenthalt University of Pittsburgh, USA

Professor fiir Theoretische Philosophie, Universitit Leipzig
Gastprofessor, University of Wales

Mitglied der Séchsischen Akademie der Wissenschaften zu Leipzig
Geschiftsfiihrer der Deutschen Gesellschaft fiir Philosophie (DGPhil)
Theodor Heuss Professor, New School University New York
Vizeprisident der Internationen Hegel-Vereinigung

Prasident, danach Vizeprasident der Internationalen Ludwig Wittgenstein
Gesellschaft

Forschungsaufenthalt University of Pittsburgh
Président der Sdchsischen Akademie der Wissenschaften zu Leipzig

Forschungsaufenthalt Paris, Sorbonne

69

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Buchveroffentlichungen

Hegels Phinomenologie des Geistes. Ein dialogischer Kommentar. Bd. 1: Gewissheit und
Vernunft, Bd. 2: Geist und Religion. Hamburg, Meiner, 2014.

Denken. Wege und Abwege in der Philosophie des Geistes, Tiibingen, Mohr Siebeck,
2012.

Formen der Anschauung. Eine Philosophie der Mathematik, Berlin, de Gruyter, 2008.
Philosophiegeschichte, Berlin, de Gruyter, 2006.

Philosophie des Selbstbewusstseins. Hegels System als Formanalyse von Wissen und Au-
tonomie, Frankfurt/M., Suhrkamp, 2005.

Sinn-Kriterien. Die logischen Grundlagen kritischer Philosophie von Platon bis Wittgen-
stein, Paderborn, Schoningh, 1995.

Hegels Analytische Philosophie. Die Wissenschaft der Logik als kritische Theorie der
Bedeutung, Paderborn, Schoningh, 1992.

Grundprobleme der Logik. Elemente einer Kritik der formalen Vernunft, Berlin, de Gruy-
ter, 1986.

70

17.01.2028, 12:57:10. i Er—


https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

er Vortrage zur Rechtsphilosophie,
stheorie und Rechtssoziologie

I . -

Willensfreiheit und

orie? rechtliche Schuld

yschner Eine strafrechtsphilosophische

rosch,, 29— € Untersuchung

0-1 Von Prof. Dr. Reinhard Merkel

2/22491 2. Auflage 2014, Band 37,143 S,
brosch., 32— €

ubsumtion ist die  /spN 978-3-8487-1254-0
Jjuristischer Dialogik.
zur Logik des Justiz-
ie als Kunst rekon-  Das Problem der Willensfreiheit gehort
n Sinne der techne  Zudenschwierigsten Fragen der Philoso-
Anhie 1ind der arc  Pphie und der Strafrechtswissenschaft.

17012028, 12:57:10.

www.nomos-shop.de/22531



https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doi 17.01.2026, 12:57:10,



https://doi.org/10.5771/9783845255798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	1.  Einleitung
	2.  Die Idee als Gesamt von Praxisformen
	3.  Das kantische Paradox des unbedingten Lügenverbots
	4.  Das sentimentale Dilemma des Strafens
	5.  Zwei Grundprinzipien des Rechts
	6.  Begriffliche Analyse der Rechtmäßigkeit von Strafe
	7.  Zur Logik der Freiheit
	8.  Zur transzendenten Metaphysik des Naturalismus
	9.  Freie Moral und staatliches Recht
	10.  Zusammenfassender Übergang zur Weltgeschichte

