Kultur-
philosophische
Studien

Gerald Hartung
Caterina Zanfi (Hg.)

Die Philosophie-
geschichts-
schreibung im
Ersten Weltkrieg

VERLAG KARL ALBER 1 &



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung, Caterina Zanfi

Die Philosophiegeschichtsschreibung
im Ersten Weltkrieg

VERLAG KARL ALBER &

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kultur-
philosophische
Studien

Band 9

Herausgegeben von

Hans-Ulrich Lessing, Kevin Liggieri

Beirat

Gerald Hartung, Ernst Wolfgang Orth,
Frithjof Rodi, Jorn Riisen, Gunter Scholtz

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung,
Caterina Zanfi (Hrsg.)

Die Philosophie-
geschichtsschreibung
im Ersten Weltkrieg

Verlag Karl Alber Baden-Baden



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung, Caterina Zanfi (Eds.)

The Historiography of Philosophy
in the First World War

How can we describe the position of German philosophy on the out-
break of World War I, on the resurgence of nationalism that competed
with the European ideal of unity, and on the emergence of a global
landscape of philosophy after the catastrophe of 1914-18? In their
»intellectual mobilization« during the war, philosophers often used,
even instrumentalized, the classical authors of the history of philoso-
phy to support nationalist intentions. This led to a deformation of the
historical narratives of philosophy, which, as early as 1900, ranged
from a restitution of the nationalistic perspective and a widening glo-
bal perspective. For many years, the narrative of competing national
histories of the philosophy prevailed, and it continues to provide a
frame of reference today. The present collection sets out to analyze
and move beyond these stereotypes to address, on a transnational
level, the impact of the war of 1914-18 on the work of historians of
philosophy in Germany, France, Italy and the Anglo-Saxon world.
The essays thus contribute to overcoming the fragmentation that
characterizes the historiography of the history of philosophy in Eur-
ope in the early twentieth century.

The Editors:

Gerald Hartung is Professor of Philosophy at the University of Wup-
pertal (since 2010), focusing on Philosophy of Culture/Aesthetics.
Since 2019, he has been director of the Institute for Basic Research
on the History of Philosophy (IGP).

Caterina Zanfi is Researcher at the Centre national de la recherche
scientifique at the Ecole normale supérieure in Paris (UMR 8547 Pays
germaniques — Transferts culturels).

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung, Caterina Zanfi (Hrsg.)

Die Philosophiegeschichtsschreibung
im Ersten Weltkrieg

Wie ldsst sich die Stellung der deutschen Philosophie zum Ausbruch
des 1. Weltkrieges, zum Wiedererstarken der Nationalismus in Kon-
kurrenz zum europiischen Einheitsideal und zur Entstehung einer
globalen Landschaft der Philosophie nach der Katastrophe von 1914/
18 beschreiben?

In der »geistigen Mobilmachung« der Philosophen wihrend des
Krieges wurden die klassischen Autoren der Geschichte der Philoso-
phie oft herangezogen, wenn nicht sogar instrumentalisiert, um na-
tionalistische Absichten zu unterstiitzen. Dies fiihrte zu einer Verfor-
mung der historischen Narrative der Philosophie, die bereits um 1900
zwischen einer Restitution der nationalistischen Perspektive und
einer sich weitenden globalen Perspektive gespannt waren. Fiir vielen
Jahre hat sich das Narrativ konkurrierender Nationalgeschichten der
Philosophie durchgesetzt, das auch heute noch einen Referenzrahmen
bildet. Die vorliegende Sammlung von Beitrigen unternimmt den
Versuch, diese Stereotype zu analysieren und zu durchbrechen, um
auf einer transnationalen Ebene die Auswirkungen des Krieges von
1914/18 auf die Werke der Historiker der Philosophie in Deutschland,
Frankreich, Italien und in der angelsichsischen Welt zu thematisie-
ren. Dabei handelt es sich um einen Vorstof8 in die Richtung einer
Uberwindung der historiographischen Fragmentierung einer euro-
péischen Philosophiegeschichte des frithen 20. Jahrhunderts.

Die Herausgeber:

Gerald Hartung ist Professor fiir Philosophie, mit den Schwerpunkten
Kulturphilosophie/Asthetik an der Bergischen Universitdt Wuppertal
(seit 2010). Seit 2019 leitet er das Institut fiir Grundlagenforschung
zur Philosophiegeschichte (IGP).

Caterina Zanfi ist Forscherin fiir das Centre national de la recherche
scientifique an der Ecole normale supérieure in Paris (UMR 8547 Pays
germaniques — Transferts culturels).

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

This book has received the support of the Alexander von Humboldt
Stiftung, the University of Wuppertal and Translitterae (Ecole
universitaire de recherche, program «Investissements d’avenir »

ANR-10-IDEX-0001-02 PSL* and ANR-17-EURE-0025)

Unterstiitzt von / Supported by p=

Alexander von Humboldt
Stiftung/Foundation

2 S :F
> %
4;:4// UNIVERSITAT P | |

="

= WUPPERTAL UNIVERSITE PARIS

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind
im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© VERLAG KARL ALBER -
ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2022

Alle Rechte, auch die des Nachdrucks von Ausziigen,
der fotomechanischen Wiedergabe und der Ubersetzung, vorbehalten.

Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Gesamtverantwortung fiir Druck und Herstellung bei der
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (sdurefrei)
Printed on acid-free paper

www.verlag-alber.de

ISBN 978-3-495-49237-6 (Print)
ISBN 978-3-495-99932-5 (ePDF)

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung
— Nicht kommerziell — Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Inhalt

Gerald Hartung (Wuppertal) und Caterina Zanfi (Paris)
Einleitung — Die Philosophiegeschichtschreibung im Ersten
Weltkrieg . . . . . . . . oo

1.

Arne Karsten (Wuppertal)
Meinungskrieg und Melancholie. Die deutschen
Intellektuellen und der Erste Weltkrieg . . . . . . . . ..

Elena Alessiato (Neapel/Miinster)
»Der neue Fichte«: Rudolf Eucken und die Vergeistigung
desKrieges . . . . . . . .. ..o L.

Jorn Bohr (Wuppertal)

Welchen Sinn hat jetzt Studium und Wissenschaft?
Wilhelm Windelband als Lehrer der akademischen Jugend
vom Augusterlebnis bis zur Feldpostausgabe . . . . . . .

Ursula Renz (Graz)

Historische Zuversicht im Angesicht des Krieges.

Hermann Cohens einsamer Versuch, den weltanschaulichen
Idealismuszuretten . . . . . .. .. ... ... .. ..

Antonello La Vergata (Modena)
Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und
deutschen »Fanatismus« . . . . . ... .00 L.

Olivier Agard (Paris)
Emile Boutroux als Historiker der deutschen Philosophie

Caterina Zanfi (Paris)
Von Bologna nach Neapel. Zwei internationale
philosophische Kongresse vor und nach dem Krieg

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,

116

137


https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Inhalt
8. Gerald Hartung (Wuppertal)
Georg Simmel und die Philosophiegeschichtsschreibung

vor und im Ersten Weltkrieg . . . . . ... ... .. ..

Autorinnenund Autoren . . . . . . .. Lo

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung und Caterina Zanfi

Einleitung — Die Philosophiegeschichts-
schreibung im Ersten Weltkrieg

Wie lisst sich die Stellung der deutschen Philosophie zum Ausbruch
des 1. Weltkrieges, zum Wiedererstarken der Nationalismus in Kon-
kurrenz zum europiischen Einheitsideal und zur Entstehung einer
globalen Landschaft der Philosophie nach der Katastrophe von
1914/18 beschreiben? In der »geistigen Mobilmachung« der Philo-
sophen wihrend des Krieges wurden die klassischen Autoren der
Geschichte der Philosophie oft herangezogen, wenn nicht sogar in-
strumentalisiert, um nationalistische Absichten zu unterstiitzen. Dies
fithrte zu einer Verformung der historischen Narrative der Philo-
sophie, die bereits um 1900 zwischen einer Restitution der nationa-
listischen Perspektive und einer sich weitenden globalen Perspektive
gespannt waren. Fiir vielen Jahre hat sich das Narrativ konkurrieren-
der Nationalgeschichten der Philosophie durchgesetzt, das auch heute
noch einen Referenzrahmen bildet.

Es ist von kulturphilosophischem Interesse, die Theorielinien
des 19. Jahrhunderts beim Ubergang zum 20. Jahrhundert zu ver-
folgen. Hierzu gehoren der Idealismus in der Gestalt des Neukantia-
nismus, aber auch des Neufichteanismus und Neuhegelianismus;
ebenso gehoren hierhin die Spielarten des Materialismus, des Natu-
ralismus und des Realismus. Was sich in diesen Ismen verdichtet, das
ist das Ringen um weltanschauliche Eindeutigkeit in einer Welt der
Modernisierung, Professionalisierung, Arbeitsteilung und zuneh-
menden Versachlichung der sozialen Beziehungen. Schon von einem
Zeitgenossen, dem Philosophen Wilhelm Windelband, wurden diese
Tendenzen der Sozial- und Geistesgeschichte auf prignante Weise
dargestellt.!

In kulturphilosophischer Hinsicht von Bedeutung ist der Wandel
auf der Ebene der Cultura Animi, d.h. der durch Kultivierung (Er-

1 Wilhelm Windelband, Die Philosophie im Deutschen Geistesleben des XIX. Jahr-
hundert. Fiinf Vorlesungen, Tiibingen 1909

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung und Caterina Zanfi

ziehung, Bildung) gewonnenen Lebenseinstellungen, Wertiiberzeu-
gungen und soziokulturellen Pragungen.? Die verschiedenen Strate-
gien gegen ein iiberzeitliches, universales Geschichtsdenken setzen
sich in der Zeit der Imperialismen und Kolonialismen trotz aller Ab-
wehrbewegungen und Verleugnungen allmihlich durch. Ungleich-
zeitiges durchbricht die Illusion einer ewigen Gleichzeitigkeit ob-
jektiver Werte und Institutionen. Diese Bewegung zeigt sich zuerst
bei den Frithromantikern im Kreis der Schlegels, dann bei den Jung-
hegelianern, insbesondere bei Max Stirner, spiter dann bei Friedrich
Nietzsche. In dem bemerkenswerten Aphorismus 374 aus Frohliche
Wissenschaft (Aphor. 374) heif3t es bei Nietzsche:

»Wir sind heute zum mindesten ferne von der licherlichen Unbescheiden-
heit, von unsrer Ecke aus zu dekretieren, dafd man nur von dieser Ecke aus
Perspektiven haben diirfe. Die Welt ist uns vielmehr noch einmal >unend-
lich« geworden: insofern wir die Moglichkeit nicht abweisen kénnen, daf3 sie
unendliche Interpretationen in sich schlief3t.«?

Die Rede vom perspektivischen Charakter des Daseins hat erhebliche
Konsequenzen. Sie betont die Standortgebundenheit des Erkennen-
den — in Raum und Zeit — und verankert zugleich das Moment des
Perspektivischen im Erkenntnisvermogen selbst. Somit ist jeder Er-
kenntnisvorgang von seinem Standpunkt abhingig, relativ zu einem
soziokulturellen Kontext, wobei ebendiese Position nicht restlos ob-
jektivierbar ist. Zugleich schafft Nietzsche die Vorrangstellung einer
Position — bspw. der christlichen oder modernen Weltanschauung —
ab und pladiert dafiir, die Vorstellung von einer eindeutigen Lesbar-
keit unserer kulturellen Welt in einen Prozess der unendlichen Aus-
legung und Ubersetzung zu transformieren.

Kulturphilosophisch gesehen bedeutet diese Forderung, dass die
Cultura Animi, verstanden als die Selbstkultivierung der sozialen
Akteure, nicht mehr auf die Substantialitdt der eigenen Kultur und
ihrer Wissensbestinde setzen kann, sondern sich ihre Selbstgewiss-
heit permanent erarbeiten und erkimpfen muss. Die Einsicht in die
Funktionalitdt der Kultur geht bei Nietzsche einher mit der Behaup-
tung eines perspektivischen Charakters des Daseins selbst. Kon-

2 Vgl. hierzu Klaus Christian Kéhnke, Begriff und Theorie der Moderne. Vorlesungen
zur Einfithrung in die Kulturphilosophie 1996-2002, hg. v. Jorn Bohr, Freiburg —
Miinchen 2019.

3 Friedrich Nietzsche, Die Frohliche Wissenschaft, in: Kritische Studienausgabe,
hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. 3, 627.

10

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung — Die Philosophiegeschichtsschreibung im Ersten Weltkrieg

sequent gesehen ist unter diesen Bedingungen jeder Erkenntnisvor-
gang radikal individuell und geschichtlich, jede Erkenntnis hingt an
der Standortgebundenheit des Erkennenden wie auch jeder Erken-
nende im Wechsel der soziokulturellen Kontexte seine Perspektive
andert. Damit ist jede Erkenntnis, die nach soziokulturellem Raum
und Zeit gefasst nur perspektivisch sein kann, um ihren Objektivi-
tatsanspruch gebracht und es stellt sich das Problem einer méglichen
permanenten Tauschungsanfalligkeit. Der Preis der zweiten Unend-
lichkeit der Welt, die Nietzsche verkiindet, ist die erhebliche Irrita-
tion, dass alle Erkenntnis und jede Haltung zur kulturellen Welt
einen geschichtlichen Index hat.

Ein anderer groler Impulsgeber der kulturphilosophischen De-
batten der Zeit um 1900 ist der Philosoph Wilhelm Dilthey. Dilthey
hat den Versuch unternommen, ausgehend von einer einfachen
Gegebenheit, der Tatsache des Lebens, die Genese und Geltung von
Weltanschauungen zu rekonstruieren. Ausgangspunkt ist bei ihm die
unendliche Vielzahl von Objektivationen des Lebens: Gesten, Zei-
chen, Sprache, Sitte usw. Die Frage ist nun, wie sich im Lebenspro-
zess, in einem tendenziell unendlichen Erlebnisstrom, dessen Anfang
und Ende unbestimmt sind, im Medium der Objektivationen tiber-
haupt ein Selbst konstituiert. Anders gefragt: Wie ist Selbstbegren-
zung in einem Bereich moglich, der keine Grenzen vorgibt? Dilthey
versucht, auf diese Frage eine Antwort zu geben, indem er bereits im
Lebensvollzug eine Struktur der Reflexivitdt ansetzt, die er primdre
Weltvorstellung nennt. Er méchte damit zeigen, dass Leben aus sich
selbst, vor jeglichem Bewusstseinsakt und vor aller wissenschaft-
lichen Objektivierung eine natiirliche Ansicht von sich selbst hat.
Leben, Erleben, Erfahren, das sind bei Dilthey Modi oder Schichten
der WelterschlieBung und Selbstbegrenzung, die strukturell jedem
Bewusstseinsakt voraus liegen. Deshalb kénnen wir von einer pri-
miren Weltvorstellung sprechen und miissen die Konstitution von
Selbst und Welt als ein Wechselverhiltnis auffassen, dessen letzter
Grund im Leben griindet.* Bei Dilthey heif3t es hierzu prignant:

* Vgl. fiir diesen Zusammenhang Gerald Hartung: »Lebensphilosophie«, in: Leben II.
Historisch-Systematische Studien zur Geschichte eines Begriffs, hg.v. Stephan
Schaede, Gerald Hartung, Tom Kleffmann, Tiibingen 2012, 309-326.

11

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung und Caterina Zanfi

»Machen wir Ernst mit dem Satze, dass auch das Selbst nie ohne dies
Andere oder die Welt ist, in deren Widerstand es sich findet.«®

Was Dilthey hier anstrebt, ist eine Psychologie des modernen
Kulturbewusstseins, in der die Formen der geschichtlichen Welt be-
schrieben, aber ihr Zusammenhalt, ihr Wesen nicht erklidrt wird. Die
Cultura Animi wird auf diese Weise in ihre unterschiedlichen Funk-
tionskreise (Sprache, Recht, Sitte usw.) aufgelost, um in ihrer Funk-
tionalitit in psychologischer sowie hermeneutischer Absicht erldutert
zu werden. Wo aber der Grund fiir eine Tendenz des Selbst zur Welt,
die es auffassen und verstehen will, liegt, bleibt bei Dilthey trotz aller
hinzukommenden Absicherungsversuche (Hermeneutik, Lebensphi-
losophie, Typologie der Weltanschauungen) weitgehend ritselhaft.
Die Unbestimmtheit des Wechselverhiltnisses, die Unbestimmtheit
der unbegriindbaren Korrelation von Selbst und Welt macht in theo-
retischer Hinsicht Geschichtlichkeit aus, in praktischer Hinsicht fiihrt
dieser Gedanke zu einer virulenten Orientierungslosigkeit. Ge-
schichtlichkeit ist ja nichts anderes als ein Begriff, der auf eine spezi-
fische Zeitlichkeit aller Strukturen des Lebenszusammenhangs ver-
weist. Leben objektiviert sich demnach in einer radikal singuldren
Zeitlichkeit, die weder fiir das einzelne Selbst begriindbar noch fiir
ein anderes Selbst verstehbar ist.®

An diesem Punkt bleibt Dilthey nicht stehen, denn er zielt auf
eine Theorie der geschichtlichen Welt ab. Diese basiert auf einer An-
nahme, die nicht beweisbar ist: Das Leben als blofSes Bewegungs-
moment ist zwar fiir uns Erkennende unbegriindbar, weil sich sein
Grund nur im Wirkungszusammenhang der Objektivationen — in
der Sprache, in sozialen Praktiken usw. — vermittelt, aber es bewirkt
doch im unendlichen Fluss der Objektivationen, der sich als ein
Wechselspiel von Selbst und Welt zeigt, einen Zustand relativer Sta-
bilitdt: zumindest wird durch das Wechselspiel die Korrelation ver-
stiarkt. Es bilden sich nach Diltheys Auffassung »bunte Moglichkeiten
von Weltkonzeptionen«’, in denen die Singularitit des jeweiligen Er-
lebens aufgehoben und in einen sich konstituierenden Sinnzusam-

> Wilhelm Dilthey, Das geschichtliche Bewufitsein und die Weltanschauungen, in:
Weltanschauungslehre. Abhandlungen zur Philosophie der Philosophie, Gesammelte
Schriften, Bd. 8, Vierte unverinderte Auflage, Stuttgart und Gottingen 1968, 18.

¢ Vgl. Herbert Marcuse, Hegels Ontologie und die Theorie der Geschichtlichkeit,
Frankfurt a. M. 19682, 365.

7 Vgl. Wilhelm Dilthey, Das geschichtliche BewufStsein und die Weltanschauungen,
19.

12

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung — Die Philosophiegeschichtsschreibung im Ersten Weltkrieg

menhang einer geschichtlich-geistigen Welt von Sprache, Moral, Re-
ligion usw. integriert wird.

Was aber nicht begriindbar und verstehbar ist, das ist auch nicht
handlungsleitend und orientierungsstiftend. Alles, was ist, kann von
einem anderen Standpunkt — den ich selbst an einem anderen Punkt
in Raum und Zeit einnehmen konnte — anders verstanden und beur-
teilt werden. Die alte Leibnizianische Grundfrage der Metaphysik,
warum etwas und nicht vielmehr nichts ist (cur potius aliquid quam
nihil), wird transformiert in die Frage, warum diese Weltauffassung
fiir mich Geltung haben soll oder eine andere — oder eben keine.

Das spite 19. und friihe 20. Jahrhundert ist gekennzeichnet von
zwei gegensitzlichen Optionen: Einerseits besteht die Mdoglichkeit
einer Aufgabe standpunktlichen Denkens und der Ubernahme einer
relativistischen Weltansicht.® Wohl kaum ein anderer Denker wie
Georg Simmel hat diese Position stark gemacht, denn seiner Auffas-
sung nach gehort die Anerkennung eines Relativismus der Werte und
Institutionen zu den Vorbedingungen seiner Uberwindung.® Ande-
rerseits kehrt schon im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts das stand-
punkthafte Denken mit Macht in das Zentrum des sozial- und kultur-
politischen Diskurses zuriick. Konfession, Volk, Klasse, Nation und
Kultur werden zu In- und Exklusionsmustern. Das perspektivische
Denken verliert seine Liberalitit und setzt sich jeweils absolut.

Eine kulturphilosophische Pointe benennt der Philosoph und Li-
teraturnobelpreistriger Rudolf Eucken: das Denken selbst wird Partei
und die Philosophiegeschichte erscheint als eine Abfolge von Par-
teienstreitigkeiten.'® Ein iiberparteiischer Standpunkt fehlt innerhalb
der Philosophie, aber nicht nur hier, sondern in vielen kulturellen

8 Vgl. The Emergence of Relativism. German Thought from the Enlightenment to
National Socialism, hg. v. Martin Kusch, Katherina Kinzel, Johannes Steizinger, Niels
Wildschut, London and New York 2019; spezifisch zur deutschsprachigen Philoso-
phiegeschichte Gerald Hartung, »Ein Philosoph korrigiert sich selbst — Wilhelm Win-
delbands Abkehr vom Relativismus«, in: Wilhelm Windelband (1848-1915), hg. v.
Peter Konig et al., Wiirzburg 2018, 45-60.

% Vgl. Michael Schmid, »Relativismus, in: Simmel-Handbuch. Begriffe, Hauptwer-
ke, Aktualitit, hg. v. Hans-Peter Miiller, Tilman Reitz, Frankfurt a. M. 2018, 449-453.
Martin Kusch, »Kapitel 4. Die Verteidigung des Relativismus [Kap. 1.III]«, in: Georg
Simmels Philosophie des Geldes, hg. v. Gerald Hartung, Tim-Florian Steinbach, Ber-
lin 2020, 57-80.

10 Rudolf Eucken, Parteien und Parteinamen in der Philosophie, in: Beitrige zur Ein-
fiihrung in die Geschichte der Philosophie, Leipzig 1906, 126-156.

13

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung und Caterina Zanfi

Bereichen.! Insbesondere in der Philosophiegeschichte und Historio-
graphie um 1900 zeigt sich ein Schwanken zwischen einem Festhalten
an universalen Narrativen und einer Riickkehr zum nationalkulturel-
len Standpunkt. Was auf der Oberfliche als kontrire Tendenzen er-
scheint, markiert in seiner Tiefe eine Gemeinsamkeit, deren Ausdeu-
tung in kulturphilosophischer Hinsicht noch aussteht: die Sehnsucht
nach einer tiberzeitlichen, die Orientierungslosigkeit einer relativis-
tischen Weltansicht iberwindenden Perspektive. In anderen Worten:
die Durchdringung des Perspektivismus und Relativismus bis zu
einem archimedischen Punkt, der allen weiteren Versuchen der In-
fragestellung widersteht. Diesen Punkt kann das Universale im Sinne
des Neukantianismus bei Hermann Cohen und Ernst Cassirer be-
zeichnen, oder das Partikulare einer Nationalkultur. Beiseite gestellt
sei hier die Option einer Synthese beider Momente.'? Mit dem Aus-
bruch des Ersten Weltkriegs fillt auch in diesem Bereich eine Ent-
scheidung. In sogenannten Kriegsreden oder Kriegsvorlesungen wen-
den sich Windelband, Eucken, Scheler, Simmel — um nur einige
Namen zu nennen — dem deutschen Geist und der deutschen Kultur
zu. Im Spiegel der Gelehrten anderer Nationen wird diese Entschei-
dung teils mit Verwunderung, teils mit Entsetzen aufgenommen. Es
ist jedoch entscheidend zu erkennen, dass die Umbriiche von 1914 in
der deutschen Geisteskultur, insbesondere in der Philosophie und in
der Philosophiegeschichtsschreibung vorbereitet wurden. Im Licht
dieser Vorgeschichten sind die geistigen Entscheidungen, die von
den genannten Philosophen gezogen werden, kaum {iiberraschend.
Sie haben sich fiir eine Option entschieden und damit den univer-
salistischen Tendenzen in der Kulturphilosophie des 20. Jahrhunderts
fiir Jahrzehnte die Kraft entzogen. Auch das gehort zu den Katastro-
phen des 20. Jahrhunderts.

Die vorliegende Sammlung von Beitridgen unternimmt den Ver-
such, die Partikularismen und Nationalismen in der Philosophie und
Philosophiegeschichtsschreibung zu analysieren. Unser Anliegen

' Besonders eindrucksvoll ist immer noch die Darstellung bei Thomas Nipperdey,
Deutsche Geschichte 1866—1918, Bd. 2: Machtstaat vor der Demokratie, Miinchen
2013, Kapitel III. und IV., 359-620.

2 Vgl. Gerald Hartung, Der politische Auftrag des deutschen Geistes? Hermann
Cohens Philosophiegeschichtsschreibung im Kontext seiner Zeit, in: Nationalismus
und Religion. Hermann Cohen zum 100. Todestag, hg. v. Eveline Goodman-Thau,
George Y. Kohler, Heidelberg 2019, 11-20.

14

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung — Die Philosophiegeschichtsschreibung im Ersten Weltkrieg

geht aber noch dariiber hinaus. In kulturphilosophischer Absicht ist
es notwendig, die immer noch wirksamen Stereotype zu durchbre-
chen, um auf einer transnationalen Ebene die Auswirkungen des
Krieges von 1914/18 auf die Werke der Historiker der Philosophie in
Deutschland, Frankreich, Italien und in der angelsidchsischen Welt zu
thematisieren. Dabei handelt es sich um einen Vorstof8 in die Rich-
tung einer Uberwindung der historiographischen Fragmentierung
einer europidischen Philosophiegeschichte des frithen 20. Jahrhun-
derts, um fiir die Historiographie der Philosophie im 21. Jahrhundert
neue Narrative vorzubereiten.

Die Beitrige stellen die historiographischen Entwicklungen von
der Vorkriegszeit bis zu den Jahren zwischen den zwei Weltkriegen
dar. Im Zentrum steht die Erforschung der deutschen Philosophie, die
vor dem Ersten Weltkrieg fiir sich in ihrer institutionalisierten Form
als Universititsphilosophie eine »Weltstellung«'® reklamierte, aber
auch in ihren Wirkungslinien, prominent beispielsweise im Kantia-
nismus in Frankreich, und im Neohegelianismus in Italien vertreten
wurde. Es zeigt sich, dass die Idee von Europa und die Krifte eines
kulturpolitischen Internationalismus infolge des Kriegsausbruchs
sehr bald und mit iiberraschender Konsequenz Opfer der nationalen
Rivalititen wurden. Besonders deutlich lasst sich dieser Sachverhalt
an der Unterbrechung der Ubersetzungsarbeit an philosophischen
Texten sowie an der Aufhebung europiischer Zeitschriftenprojekte
und der Beendigung des Zusammenwirkens bei der Ausrichtung der
grofSen Internationalen philosophischen Kongresse erkennen. Die
Folgen dieses kulturellen Bruchs sind bis heute nicht ginzlich be-
hoben.

Arne Karstens Uberblicksbeitrag Meinungskrieg und Melancho-
lie. Die deutschen Intellektuellen und der Erste Weltkrieg behandelt
die wiederkehrenden Motive in der Geschichts- und Philosophie-
geschichtsauffassung, die oftmals aus dem vorangehenden Jahrhun-
dert iibernommen wurden. Thomas Mann, Ernst Troeltsch, Max
Weber, Georg Simmel, Max Scheler und andere unter den exponier-
testen deutschen Intellektuellen der Zeit tief reformulieren das Ver-
hiltnis zum Nationalismus des Philosophen Fichte und deuten die
Beziehungen zu den europdischen Nachbarn im Licht ihrer Bewer-

3 Friedrich Paulsen, Gesammelte pidagogische Abhandlungen, hg. v. Ernst Spran-
ger, Stuttgart 1912, 354.

15

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung und Caterina Zanfi

tung der deutschen Reformation bzw. des lateinischen Klassizismus
und der italienischen Renaissance.

Elena Alessiato stellt in ihrem Essai »Der neue Fichte«: Rudolf
Eucken und die Vergeistigung des Krieges den Jenaer Universitits-
professor und Literaturnobelpreistrager Rudolph Eucken als Philoso-
phen vor, der das Kulturleben stets von der Kategorie des Kampfes
her verstand und ein Vorzugsmerkmal der deutschen Kultur in ihrer
Kampfesgesinnung, in der Bereitschaft zum Selbstopfer hervorhebt.

Wilhelm Windelband wird von Jérn Bohr in seinem Beitrag
»Welchen Sinn hat jetzt Studium und Wissenschaft? Windelband
als Lehrer der akademischen Jugend vom Augusterlebnis bis zur
Feldpostausgabe« als Befiirworter der philosophischen Pflicht zum
Kriegsgeschehen eingefiihrt. Er stellt Fragen nach der Sinnhaftigkeit
des Studiums im Angesicht des Krieges als extreme Infragestellung
der Existenz sowie nach der Moglichkeit eines verniinftigen Gesamt-
sinns von Geschichte. Dabei verfolgt er zwar stets die Pramisse, nicht
eine deutsche Geschichte, sondern eine geistige Geschichte am Leben
erhalten zu wollen, beansprucht jedoch die deutsche Hegemonie in
der Philosophie.

Der heikle Fall Hermann Cohens wird von Ursula Renz im Auf-
satz Historische Zuversicht im Angesicht des Krieges: Hermann
Cohens einsamer Versuch, den weltanschaulichen Idealismus zu ret-
ten behandelt. Sie betrachtet Cohens Kriegsreden im Kontext einer
umfassenden Auseinandersetzung Cohens mit der deutschen Phi-
losophie, von Nicolaus Cusanus bis zum deutschen Idealismus. Diese
Erweiterung des Blicks erlaubt es, Cohens Vision der Beziehung zwi-
schen der Philosophie respektive den Philosophen und historischen
Ereignissen, zwischen einer Idealisierung der Realitdt und der Real-
politik, zu problematisieren.

In seinem Essay Dewey und Santayana gegen deutsche Philo-
sophie und deutschen »Fanatismus« stellt Antonello La Vergata ame-
rikanische Auflenperspektiven auf das Feld der Deutschen Philo-
sophiegeschichtsschreibung vor, wobei sich die Frage stellt, ob es
einen deutschen Sonderweg der Geschichtsschreibung gab und in
welchem Mafle Geschichtsphilosophie von einer (national geprigten)
Kultur isoliert werden kann. Mit John Dewey, Josiah Royce und
George Santayana wird eine Literatur betrachtet, die durch den Ers-
ten Weltkrieg veranlasst worden ist, und die die Deutsche Philosophie
im Modus eines Kampfes ums Dasein offenlegt. Die These der ame-
rikanischen Philosophie lautet, dass es dem kindlichen deutschen

16

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung — Die Philosophiegeschichtsschreibung im Ersten Weltkrieg

Geist nicht gelungen ist, die fiir die eigene Adoleszenz notwendige
Uberwindung des eigenen Egoismus zu vollziehen.

Der Beitrag Emile Boutroux als Historiker der deutschen Phi-
losophie von Olivier Agard wirft den Blick auf eine starke institutio-
nelle Position in Frankreich. So gilt Boutroux sowohl inter- als auch
intradisziplinar als Vermittler, indem er die Antipoden Kant und Pas-
cal zusammendenkt, sowie die Naturwissenschaften in den Gesamt-
zusammenhang einer philosophischen Erkenntnis integriert wissen
mochte. Die Philosophie ist fiir ihn eine Angelegenheit der ganzen
Menschheit, jedoch auch durch ihre jeweilige nationale Kultur ge-
prigt. Im Extremfall kann es dazu kommen, dass das universalistische
Moment in den Hintergrund tritt, wie es sich am nationalistischen
deutschen Sonderweg zeigen ldsst. Gleichwohl sieht Boutroux in der
europiischen Geisteskultur weiterhin das Potenzial einer gegenseiti-
gen Bereicherung der nationalen Wege.

Mit ihrem Beitrag Von Bologna nach Neapel: Zwei internatio-
nale philosophische Kongresse vor und nach dem Krieg verfolgt
Caterina Zanfi die These, dass die Internationalen philosophischen
Kongresse nicht nur die Philosophie der Zeit abbilden, sondern auch
die politischen Beziehungen zwischen den Lindern der teilnehmen-
den Philosophen. So lésst sich insbesondere an den Themen, die einen
Einfluss auf die Dynamik und die Zusammensetzung ihrer Teilneh-
mer ausiiben, zeigen, wie die Kongresse sowohl zwischen den natio-
nalen Kulturen vermitteln, als auch internationale Wettkimpfe um
eine Vormachtstellung evozieren.

Mit Gerald Hartungs Essay tiber Georg Simmel und die Philo-
sophiegeschichtsschreibung vor und im Ersten Weltkrieg, schlief3t
sich der Kreis unserer Betrachtungen, welche eine Zusammenfiih-
rung der durch den Ersten Weltkrieg beschleunigten Fragmentierung
der Perspektiven beabsichtigen. Simmel bezieht sich vom Begriff her
zwar nicht allein auf Deutschland, sondern auf Symptome der moder-
nen Kultur insgesamt, von der Sache her ist er jedoch der Uberzeu-
gung, dass die deutsche Geisteskultur die Erbin Europas ist und in
sich das Modell fiir ein zukiinftiges Europa bewahrt.

Der Grof3teil der hier prasentierten Beitrige geht auf gemein-
same Diskussionen zuriick, die wir anlisslich einer Konferenz im
Mai 2018 in Wuppertal begonnen haben. Wir danken der Alexander
von Humboldt-Stiftung, der EUR Translitteree und der Bergischen
Universitit Wuppertal mit groflem Nachdruck fiir die grofiziigige
Unterstiitzung unserer Forschungsarbeit. Den Herausgebern der Kul-

17

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung und Caterina Zanfi

turphilosophische Studien beim Karl Alber Verlag danken wir fiir
ihre Bereitschaft, die Beitrige zu publizieren.

Wauppertal und Modena im Friihjahr 2021
Gerald Hartung und Caterina Zanfi

18

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Arne Karsten

Meinungskrieg und Melancholie

Die deutschen Intellektuellen und
der Erste Weltkrieg

Abstract

Der Beitrag der deutschen Intellektuellen zur »geistigen Kriegsfithrung« im
Ersten Weltkrieg ist im Hinblick auf seine kréftig nationalistischen, oft mi-
litaristischen Téne immer wieder in den Blick genommen worden und hat
ihnen dabei immer wieder harsche Kritik eingetragen. Der vorliegende Bei-
trag versucht, jenseits der Oberflichenpolemik die tieferen gedanklichen
Argumentationslinien herauszuarbeiten, mit denen Autoren wie Simmel,
Troeltsch oder Thomas Mann versuchten, die dem Weltkrieg zugrunde-
liegenden Entwicklungstendenzen zu deuten.

The contributions of German thinkers to »intellectual warfare« in the First
World War have often been discussed, their strongly nationalist, often mili-
taristic tone earning them harsh criticism. The present essay seeks to go
beyond the superficial polemic, to bring out the deeper lines of argument
authors like Simmel, Troeltsch, or Thomas Mann devised to interpret the
developments that led to the war.

Zu den {iiberraschendsten und interessantesten Wendungen in den
Betrachtungen eines Unpolitischen, Thomas Manns monumentalem
Riickzugsgefecht im politischen Meinungskrieg wihrend des Ersten
Weltkriegs, gehort seine Argumentation mithilfe einer 1917 in Miin-
chen uraufgefithrten Oper und der ihr zugrundeliegenden musika-
lisch-philosophischen Weltsicht, nimlich Hans Pfitzners Palestrina
und seiner theoretischen Schrift Futuristengefahr. In ihr wandte sich
Pfitzner gegen den kurz zuvor erschienenen Traktat des italienischen
Komponisten Feruccio Busoni mit dem Titel Entwurf einer neuen
Asthetik der Tonkunst. Thomas Mann skizziert mit wenigen, siche-
ren Strichen die kontroversen Positionen: »Busoni erhofft sich von
der Zukunft alles fiir die abendlindische Musik und fafit die Gegen-
wart und Vergangenheit als einen stammelnden Anfang, als die Vor-

! Hans Pfitzner, Futuristengefahr, Miinchen/Leipzig, 1917.

19

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Arne Karsten

bereitung. Wie aber, wenn es anders wire? Wenn wir uns auf einem
Hohepunkt befinden oder gar der Hohepunkt schon tiberschritten
wire? Wenn unser letztes Jahrhundert oder unsere letzten anderthalb
Jahrhunderte die Bliitezeit der abendlindischen Musik bezeichneten,
die Hohe, die eigentliche Glanzperiode, die nie wiederkehren wird
und der sich ein Verfall, eine Dekadenz anschldsse, wie nach der
Bliitezeit der antiken Tragodie?«>

Im Folgenden soll es darum gehen, die von Thomas Mann durch
den Verweis auf Pfitzner in musikalischem Kontext angesprochene
Sicht auf die allgemeine geistige Entwicklung ein wenig genauer zu
verfolgen. Oder priziser: Die in den Betrachtungen durchschim-
mernde Einschitzung dieser Entwicklung lasst sich, so meine These,
auch in den Kriegsschriften anderer fithrender deutscher Intellek-
tueller nachweisen, bei Gelehrten von internationalem Renommee
wie etwa den Philosophen Georg Simmel und Max Scheler, dem
Theologen Ernst Troeltsch, dem Historiker Friedrich Meinecke, den
Soziologen Alfred Weber und Werner Sombart. Sie alle haben in den
Jahren des Ersten Weltkriegs eine intensive publizistische Tatigkeit
entwickelt, sie alle haben in den dabei entstandenen Schriften fiir die
»Deutsche Sache« argumentiert und sie alle haben — wie die Intellek-
tuellen auf der Gegenseite auch — dabei mitunter Téne von heute ver-
storender Hirte angeschlagen. Aber um diese oberflichliche, gewis-
sermafSen populistische Argumentationsebene soll es an dieser Stelle
einmal nicht gehen, sie ist laingst bekannt und wird immer wieder zu
Gehor gebracht.’ Stattdessen sei versucht, in einem ersten Schritt die
historische Herleitung der tieferen Ursachen des Weltkriegs in ge-
botener Kiirze zu rekapitulieren, um sodann die aus dieser Sicht der
Dinge entwickelten Zukunftsperspektiven nachzuzeichnen: fiir den
Fall eines deutschen Sieges einerseits, andererseits aber auch fiir den
Fall der Niederlage.*

> Thomas Mann, Betrachtungen eines Unpolitischen, GKFA Bd. 13, Frankfurt a. M.
2009 (EA 1918), 451.

3 Vgl. etwa Kurt Flasch, Die geistige Mobilmachung. Die deutschen Intellektuellen
und der Erste Weltkrieg, Ein Versuch, Berlin 2000; mit Blick auf die philosophische
Debatte im engeren Sinn Peter Hoeres, Krieg der Philosophen. Die deutsche und die
britische Philosophie im Ersten Weltkrieg, Miinster 2004.

4 Es versteht sich von selbst, sei aber fiir alle Fille trotzdem betont, dass ein solcher
Versuch angesichts der Vielfalt des Themas und des begrenzten Umfangs dieses Es-
says nur einige argumentative Hauptlinien weniger fithrender Vertreter der deut-
schen Kultur skizzenhaft nachzeichnen kann. Vollstindigkeit ist ebenso wenig ange-

20

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Meinungskrieg und Melancholie

Auffillig ist zundchst, dass bei den genannten Autoren, dass
ganz allgemein bei der Begriindung der deutschen Position in den
Weltkriegskontroversen die Argumentation mit der historischen Ent-
wicklung eine zentrale Rolle spielt. Und zwar auf verschiedenen Ebe-
nen. Da ist zundchst und am leichtesten ereignisgeschichtlich fassbar
der Verweis auf den staunenerregenden Aufstieg Preuflens seit der
Zeit, da im Jahre 1640 der Grofie Kurfiirst Friedrich Wilhelm die
Herrschaft tiber das ohnehin arme, zudem durch den DreifSigjahrigen
Krieg verwiistete Kurfiirstentum Brandenburg antrat. Was dann
folgte, die Eroberung Schlesiens und die Selbstbehauptung im Sie-
benjihrigen Krieg (1756—62) unter Friedrich II.;*> der Wiederaufstieg
nach der Katastrophe von 1806 in den Befreiungskriegen 1813;
schliefllich die siegreichen Feldziige von 1866 und 1870/71 und in
ihrem Gefolge die deutsche Einigung,é durch die aus der bisher
schwichsten der europiischen GrofSmichte, PreufSen, die nunmehr
wenn nicht stirkste, so doch dynamischste, das Deutsche Reich, wur-
de: Legte diese Entwicklung nicht nahe, dass nun ein letzter Schritt,
derjenige ndmlich von der Grof3- zur Weltmacht geradezu folgen
musste? Gerade weil die historische Entwicklung auch Riickschlige
und katastrophale Niederlagen gezeitigt hatte — zweimal, 1761 und
1806, hatte PreufSen bekanntlich in geradezu aussichtsloser Situation
am Abgrund gestanden — und Preuflen diese existenziellen Bedro-
hungen nicht nur tberlebt hatte, sondern aus ihnen gestiarkt hervor-
gegangen war, erschien so vielen Deutschen und nicht zuletzt den
fithrenden Intellektuellen der Kampf gegen eine Welt von Feinden
im Weltkrieg ganz konsequent als neuerliche Priifung, an der sich

strebt wie eine detaillierte philologische Spurensuche. Fiir Kritik und Anregungen
danke ich, einmal mehr, Georg Eckert und Martin Ohst.

> Die wohl geistreichste Deutung der Geschichte Friedrichs d. Gr. als historisches
Argument im Weltkrieg, der nur eine Weiterfithrung und Neuauflage des Siebenjah-
rigen Kriegs sei, bietet Thomas Mann, »Friedrich und die grof8e Koalition. Ein Abriss
fiir den Tag und die Stunde, in: ders., Essays II, 1914-1926, GKFA 15.1, Frankfurt
a.M. 2009, 55-121 (EA 1915). Vgl. auch schon den unmittelbar nach Kriegsbeginn
entstandenen Essay »Gedanken im Kriege«, in: ders., Essays II., 27-46, hier: 33:
»Friedrich, nach allen Heldentaten, war im Begriffe, unterzugehen, als ein gutes
Gliick, der russische Thronwechsel, ihn rettete. Und Deutschland ist heute Friedrich
der Grof3e. Es ist sein Kampf, den wir zu Ende fiihren, den wir noch einmal zu fithren
haben.«

¢ Explizit als Entwicklungslinie zeichnet die Ereignisse der Historiker Meinecke nach:
Friedrich Meinecke, Die deutschen Erhebungen von 1813, 1848 und 1870, in: ders.,
Probleme des Weltkriegs, Miinchen 1917.

21

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Arne Karsten

der Wert dieses Staates und damit im Hegelschen Sinne seine Exis-
tenzberechtigung wiirde zeigen miissen.”

Dies eine erste, vergleichsweise oberflichliche, aber vermutlich
gerade dadurch massenwirksame historische Argumentationsfigur.
Sie wurde flankiert durch historische Uberlegungen, welche die nahe-
liegende Frage beantworten sollten: Wieso sind die Deutschen fihig
zu dieser Entwicklung gewesen und gerade sie zur Losung der grund-
legenden Zukunftsaufgaben berufen?

Diese zweite Argumentationsebene ist gleich doppelt historisch
geprigt, insofern sie uniiberhérbar auf Johann Gottlieb Fichtes Reden
an die deutsche Nation zuriickgreift, die ihrerseits entschieden his-
torisch argumentieren. Neben Hegels Staatsphilosophie spielt kein
anderes philosophisches Werk in den Beitrigen der deutschen Intel-
lektuellen zur geistigen Kriegsfithrung im Ersten Weltkrieg eine im-
plizit oder explizit so gewichtige Rolle wie die 1808, zur Zeit der Ab-
hingigkeit Deutschlands von der napoleonischen Hegemonialpolitik,
erschienenen Reden. In ihnen verhei8t Fichte seinen zur Zeit noch
bedrangten und beschridnkten Landsleuten eine glinzende Zukunft:
»Auch die Morgenrote der neuen Welt ist schon angebrochen, und
vergoldet schon die Spitzen der Berge, und bildet vor den Tag, der da
kommen soll.«?

Zentrale Bedeutung kommt in Fichtes Argumentation der Spra-
che zu. Anders als die iibrigen germanischen Vélker, die das Erbe des
untergegangenen Imperium Romanum angetreten hatten, hitten die
Deutschen zwar durchaus viele Elemente der antiken Kultur iiber-
nommen, jedoch ihre Freiheit und Eigenart in Gestalt ihrer ureigenen
Sprache zu wahren gewusst, wihrend im iibrigen Europa das Lateini-
sche die Grundlage der sich entwickelnden Sprachen, Kulturen und
damit letztlich auch geistigen Ideale geworden sei. Nach einer Phase
des kulturellen Niedergangs habe dann die Wiederentdeckung der
Antike in der Renaissance, das Aufgreifen antiker Ideale durch die

7 Vgl. etwa Ernst Troeltsch, »Privatmoral und Staatsmoralc, in: ders.: Deutsche Zu-
kunft, Berlin 1916, 61-112, hier 74: Hegel, »der im Staate, wie einst Platon, die Ver-
korperung des gottlichen Geistes durch organischen Aufbau der Gesellschaft sah, die
Privatmoral als subjektive Sittlichkeit dem Staate als ihrer Voraussetzung véllig ein-
ordnete und die Humanitit als das Auf- und Niedersteigen der groflen Staatsbildun-
gen ansah, in denen der Weltgeist bald nacheinander bald nebeneinander sich offen-
bart und die in ihren schweren Zusammenstofen das dem Maf ihres inneren Wertes
entsprechende Absterben oder Aufstreben realisieren.«

8 Fichte, Reden an die deutsche Nation, Hamburg 1955, 26 (EA 1808).

22

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Meinungskrieg und Melancholie

Aufklirung zu formal glinzenden, in ihrer Wesenssubstanz aber be-
schriankten, eben: auf die Wiederbelebung der Antike beschrinkten
geistigen Leistungen der romanischen Vilker gefiihrt. Demgegen-
iiber seien die Deutschen zwar halbbarbarisch, aber dafiir frei, unge-
bunden und dadurch in einem véllig anderen Mafle zukunftsfihig
geblieben. Die Geschichte liefere den Beweis schon im »Freiheits-
kampf« der Germanen gegen die antik-romische Kultur mit all ihren
zivilisatorischen Errungenschaften. »Sklaverei hieflen ihnen alle jene
Segnungen, die ihnen die R6mer antrugen, weil sie dabei etwas ande-
res, denn Deutsche, weil sie halbe Romer werden miif3ten. Es verstehe
sich von selbst, setzten sie voraus, daf3 jeder, ehe er dies werde, lieber
sterbe, und daf3 ein wahrer Deutscher nur konne leben wollen, um
eben Deutscher zu sein, und zu bleiben, und die Seinigen zu eben-
solchen zu bilden.«?

Nicht anders sei es zur Zeit der Reformation gewesen, einer Zeit
also, in der sich in weiten Teilen Europas das Christentum selbst nicht
mehr recht ernst genommen habe und sogar in den Kreisen fiithren-
der Kleriker, der papstlichen Kurie zu Rom, eine witzig-gebildete, iro-
nische Distanz zu den Lehren der Bibel geherrscht habe. In dieser
welthistorischen Schicksalsstunde habe die Frage nach dem Heil der
Seele den groflen Deutschen schlechthin, Martin Luther, auf den Plan
gerufen, und zwar weil er diese Frage in einer fiir die Deutschen cha-
rakteristischen Weise gestellt habe: mit duSerstem Ernst und schier
unbegrenzter Begeisterungsfihigkeit: »Auf diese Weise nun fiel die
Einsicht, die lange vor ihm viele Ausldnder wohl in groflerer Verstan-
desklarheit gehabt hatten, in das Gemiit des deutschen Mannes, Lu-
ther. An altertiimlicher und feiner Bildung, an Gelehrsamkeit, an an-
deren Vorziigen iibertrafen ihn nicht nur Auslidnder, sondern sogar
viele in seiner Nation. Aber ihn ergriff ein allmichtiger Antrieb, die
Angst um das ewige Heil, und dieser ward das Leben in seinem Leben,
und setzte immerfort das letzte in die Waage, und gab ihm die Kraft
und die Gaben, die die Nachwelt bewundert.«°

° Ebd., 136.

10 Ebd., 94. Im Werk Thomas Manns sollte diese Denkfigur einer Rettung des Chris-
tentums durch Luther zu einer Zeit, da es sich im iibrigen Europa bereits tiberlebt
hatte, und die aus Luthers Reformation resultierenden ambivalenten Folgen immer
wieder eine wichtige Rolle spielen, etwa in seinem Essay »Deutschland und die Deut-
schen« 1945; das letzte Werk, mit dessen Vorstudien er sich zum Zeitpunkt seines
Todes am 12. August 1955 beschiftigte, war urspriinglich geplant als »Triptychon«
zur Reformation mit den Protagonisten Erasmus von Rotterdam, Leo X. und Martin

23

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Arne Karsten

Die Vision Fichtes, die Deutschen seien aufgrund ihrer histori-
schen Entwicklung dem zivilisierten Westen gegeniiber zwar in man-
cherlei Hinsicht riickstindig, dafiir aber fihig zu einer zukiinftigen
Entwicklung, was unvergleichlich wichtiger sei — diese Vision ging
dann in den Jahren kurz vor dem Ersten Weltkrieg eine politisch
hochbrisante Verbindung mit einer zwar missverstehenden, aber ge-
rade deswegen ungemein populdren Rezeption von Nietzsches Ideal
des Ubermenschen ein.’ Deutsche Tiichtigkeit, Ordnungsliebe und
Biederkeit wurden kurzerhand zu den Charakteristika dieses Uber-
menschen ausgerufen und das Ideal fiir sich selbst reklamiert. Ein
entsprechend riicksichtslos-egoistisches Auftreten sorgte im iibrigen
Europa fiir eine weit verbreitete Abneigung gegentiber den Deut-
schen, einer Abneigung, die sich im Krieg dann schnell zu verbitter-
tem Hass steigerte. Romain Rolland bringt im November 1914 die
Vorbehalte der europiischen Nachbarn gegen die deutsche Selbst-
gerechtigkeit mit grofiter Anschaulichkeit auf den Punkt, wenn er
von seinen Eindriicken beim Lesen von Nietzsches Zarathustra be-
richtet: »Je weiter ich las, desto mehr wurde ich vom prophetischen
Geist dieser Worte ergriffen, die den Deutschen von heute mit furcht-
barer Schirfe definieren. Daran sieht man, was die Masse aus dem
Worte eines Weisen macht. Ein Ubermensch ist ein erhebender An-

Luther um schlieBlich als Drama mit Luthers Hochzeit eben den romanisch-deut-
schen Gegensatz zu thematisieren; dem geistigen Klima der Renaissance ist sein ein-
ziges, 1907 uraufgefiihrtes, Drama Fiorenza gewidmet, das am Sterbebett Lorenzo il
Magnifico Medici am 8. April 1492 spielt.

11 Zu Nietzsches bald nach seinem Tod einsetzender ungeheuren Wirksambkeit auf das
deutsche, aber auch europiische Geistesleben vgl. Richard Krummel, Nietzsche und
der deutsche Geist, 3 Bde., Miinchen /New York 1986-1998. Emblematisch, auch in
seinem quasi-religiosen Tonfall, Sombart, Héndler und Helden. Patriotische Besin-
nungen, Miinchen/Leipzig 1915, 53: »Und Friedrich Nietzsche ist nur der letzte der
Seher und Singer gewesen, der, vom Himmel hoch dahergekommen, uns die Mir
verkiindet, dafd aus uns der Gottessohn geboren werden soll, den er in seiner Sprache
den Ubermenschen nannte.« Unverkennbar ist die Anspielung auf das Weihnachts-
lied »Vom Himmel hoch, da komm ich her, in dem es weiter heifst: »Ich bring’ euch
gute neue Mir«, namlich von der Geburt des Gottessohnes zu Bethlehem. Gegen die
Vereinnahmung Nietzsches durch schénheitstrunkene Astheten und machtberausch-
te »Realpolitiker« polemisierte Thomas Mann, Betrachtungen, 587: »Sie nahmen
Nietzsche beim Wort, nahmen ihn wortlich. [...] Sie glaubten ihm einfiltig den Na-
men des sImmoralistens, den er sich beigelegt; sie sahen nicht, daf} dieser Abkémmling
protestantischer Geistlicher der reizbarste Moralist, der je lebte, ein Moralbesessener,
ein Bruder Pascals gewesen war. Aber was sahen sie denn iiberhaupt! Sie versaumten
kein Mifverstindnis, zu dem sein Wesen nur immer Gelegenheit bot.«

24

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Meinungskrieg und Melancholie

blick. Zehn oder zwanzig Ubermenschen werden schon unangenehm.
Aber Hunderttausende, die jene hochmiitige Uberspanntheit mit
Mittelméfigkeit oder einer natiirlichen Niedrigkeit verbinden, wer-
den zu einer Geifel Gottes.«'?

In Deutschland selbst wurde das Befremden, das man bei den
Nachbarvélkern ausloste, der Hass, zu dem dieses Befremden im
Krieg aufloderte, mit Entsetzen, aber auch mit einer Form von griib-
lerischem Stolz wahrgenommen. So konstatiert Ernst Troeltsch
gleich zu Beginn seiner Ausfiihrungen iiber Die deutsche Idee von
der Freiheit »die Verstindnislosigkeit, den Hass der Anderen« und
die daraus resultierende, »politisch hochst gefahrliche und mensch-
lich schmerzliche Isolierung« Deutschlands.’®> Auch Thomas Mann
verweist in den Betrachtungen schon friith auf die »deutsche Einsam-
keit zwischen Ost und West, der Weltanstofigkeit Deutschlands, der
Antipathie, des Hasses, den es zu tragen und dessen es sich zu erweh-
ren hat — in Erstaunen und Schmerz iiber den Haf3 einer Welt, den es
nicht begreift, da es seiner selbst nur wenig kundig und tiberhaupt in
Dingen seelischen Wissens nicht gar weit vorgeschritten ist [...].«!*

Besonders plastisch bringt der Soziologe Alfred Weber, Bruder
Max Webers, die Mischung aus Schrecken und Stolz iiber die Isolie-
rung Deutschlands in seinen Gedanken zur deutschen Sendung
(1915) zum Ausdruck: »Wir sind an gewissen Zivilisationsmaf$stiben
gemessen tatsichlich barbarisch [...]. Das gerade macht uns berufen,
eine neue Zeit heraufzufiihren. [...] Das ist auch das, was sie [i.e. die
europiischen Nachbarn] uns mit einem gewissen Grausen ansehen
laBt und was sie in einem milderen Grad auch schon vor dem Krieg
empfanden. Wir passen in keins ihrer Schemata, und wenn wir uns
im Salon ihrer verlogenen und phrasenhaften Konventionen bewe-
gen sollten, dann zerbrachen wir mit unserer robusten Urnatur alle
ihre Glasschrinke — aber deswegen kann in unseren dicken Pratzen
doch mehr Zartheit und Feinheit liegen als in all ihren Glacéhand-
schuhen.«!'®> Wobei Weber durchaus selbst- oder nationalkritisch ge-
nug blieb, den Eigenanteil an der Entstehung des Deutschlandhasses

12 Zit. nach Krummel, Nietzsche und der Deutsche Geist, Bd. 2: Ausbreitung und
Wirkung des nietzscheanischen Werkes bis zum Ende des Ersten Weltkrieges, Ber-
lin/New York 21998, 717.

13 Ernst Troeltsch, »Die deutsche Idee von der Freiheit, in: ders., Deutsche Zukunft,
Berlin 1916, 7—60, hier: 10.

4 Mann, Betrachtungen, 54.

15 Alfred Weber, Gedanken zur deutschen Sendung, Berlin 1915, 13f.

25

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Arne Karsten

klar zu sehen und einzugestehen: »Unser Eingeschlossensein in die
bloBe iiberlegene Tiichtigkeit wird gehalt. Wenn man diese Uber-
legenheit wenigstens noch durch ein bissel Liebenswiirdigkeit ver-
siifite, — oder sie nur tatsichlich unfiihlbar wirken lie3e. — Aber nein!
Sie wird dem andern unter die Nase gehalten bis zur Unausstehlich-
keit — zum Beispiel auf Reisen: der beleidigte Ordnungssinn!«1¢ Noch
anschaulicher beschrieb das Problem der Historiker Meinecke: »Diese
braven Leute, die als >Familie Piefke« die Gestade der Riviera und
Siziliens {iberschwemmten, ahnen nicht, daf} wahre Bildung mit Be-
scheidenheit und Zuriickhaltung des Urteils beginnt, mit ruhiger
Achtung und Aufgeschlossenheit allem Fremdartigen gegeniiber
[...]. Thr naiver Diinkel [...] droht das Bild der Deutschen in den Au-
gen der anderen Vélker zu entstellen. Es ist eine Qual fiir feiner fiih-
lende Deutsche, ihre Nation im Auslande von diesen lirmenden und
geschmacklosen Emporkémmlingen diskreditiert zu sehen. Und ge-
rade in diesen Schichten der Halbbildung nisten auch die unreifen
politischen Meinungen, ein absprechender unpolitischer Radikalis-
mus ebenso wie ein {iberheblicher Nationalismus.«”

Emblematisch fiir den Versuch, derartig selbstkritische Téne mit
einer Wendung ins Positive zu verbinden, wirkt eine Passage aus
Georg Simmels Essay Der Krieg und die geistigen Entscheidungen:
»Wenn man uns als den Parvenii unter den Vélkern zu deklassieren
meint, so versteckt sich unter diesem Spott iiber das Tempo unseres
Werdens sicher ein unheimliches Angstgefiihl iber das, was wir noch
werden konnen — weshalb denn auch die eigentliche Absicht unserer
Feinde von Beginn an nicht, wie in anderen modernen Kriegen, auf
einzelne Kriegsziele, sondern auf die Vernichtung unserer Zukunft
ging.«'® Das Gesellschaftsmodell ebenso wie die Ideale, fiir welche

16 Ebd., 51. Weber fithrt den Gedanken dann noch weiter aus, Ebd., 56 f.: Es ist ja nicht
wahr, daf der Deutsche, abgesehen vom Parvenii (einer internationalen Erscheinung)
nicht feinfiihlig ist [...]; es ist vielmehr irgend etwas, was bis vor kurzem unsren
aufsteigenden Durchschnittstypus, dessen gute Seite die Realistik und Phrasen-
unberiihrtheit ist, im geistigen Oberbau in jener Eingeschranktheit und bewufSten
Ablehnung des Verstehens festgehalten hat, und das ist neben der Reaktion des
>Erst-sich-durchsetzen-miissen«< eben jene politische und geistige Tradition, die ganz
in Wahrheit keine ist.«

17 Friedrich Meinecke, »Nationalismus und nationale Idee«, in: ders.: Die deutsche
Erhebung 1914. Aufsitze und Vortrige, Stuttgart/Berlin 1915, 8499, hier: 87.

18 Georg Simmel, »Der Krieg und die geistigen Entscheidungenc, in: ders., Gesamt-
ausgabe, Bd. 16, hgg. v. Klaus Latzel und Otthein Rammstedt, Frankfurt a. M. 2000,
7-58, hier: 32f. Ganz dhnlich Sombart, Héindler und Helden, 55, iiber das kaum de-

26

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Meinungskrieg und Melancholie

die Westmichte kimpften, seien durch den technischen und wissen-
schaftlichen Fortschritt, den das 19.Jahrhundert gebracht hatte,
durch Industrialisierung und das Entstehen der modernen Massenge-
sellschaft iiberlebt; nun sei es Deutschlands Sendung, einer neuen,
zeitgemaflen Gesellschaftsordnung zum Durchbruch zu verhelfen.
Wie diese, als Postulat immer wieder auftretende, zukunftstrichtige
Gesellschaftsform konkret aussehen werde — das blieb allerdings
weitgehend nebulos. Vergleichsweise konkret wurde Ernst Troeltsch,
wenn er in seinen Ausfiihrungen iiber Die deutsche Idee von der
Freiheit offen eingestand, dass die Deutschen anders seien als die an-
deren, aber eben nicht einfach riickstindig, sondern in einer his-
torisch stimmigen, fiir die Zukunft vielversprechenden Art, und dann
fortfuhr, dass diese Zukunft gewiss nicht dem traditionsbegriindeten
Obrigkeitsstaat gehore, in dem das Deutsche Reich 1871 Gestalt ge-
wonnen hatte. Der werde auf jeden Fall modernen Formen der Mas-
senemanzipation Zugestdndnisse machen und auf die Dauer weichen
miissen. Was nun aber nicht heiflen konne, die politischen Modelle
der Westnationen einfach nachzuahmen. Wie der deutsche Gegen-
entwurf konkret aussehe? »Will man eine Formel fiir [ihn] prigen, so
wird man sagen kdnnen: organisierte Volkseinheit auf Grund einer
pflichtmifligen und zugleich kritischen Hingabe des Einzelnen an
das Ganze, erginzt und berichtigt durch Selbstindigkeit und Indivi-
dualitit der freien geistigen Bildung. Und will man diese schwerfil-
lige Formel verkiirzen, so wird man auf die Gefahr der Einseitigkeit
und unzuldssigen Allgemeinheit hin, die bei allen solchen Formeln
besteht, sagen konnen: Staatssozialismus und Bildungsindividualis-
mus.«? Man wird dieser Formel ehrliches geistiges Bemiihen nicht
absprechen wollen — als politischer Schlachtruf blieb sie allerdings
denn doch im Hinblick auf ihre massenbegeisternden Durchschlags-
kraft hinter »Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit« ein wenig zuriick.

finierbare »deutsche Wesen, das ewig Wechselnde, das immer Anderssein, weshalb
der Deutsche nicht eigentlich ist, sondern ewig wird [...].«

19 Troeltsch, Die deutsche Idee, 20-22.

2 Ebd., 53. Ahnlich Sombart, Héindler und Helden, 125: »Die Grundziige aller deut-
schen Politik liegen gewif3 auch fiir die Zukunft fest: ein stahlgepanzerter, michtiger
Staat und in seinem Schutze ein freies, tiichtiges Volk sind das Ideal. Frei in dem
deutschen Sinne, in dem Freiheit bedeutet, nach eigenem Gesetz seine Pflicht zu tun
und freilich auch, nach eigener Fasson selig werden zu kénnen. Also Freiheit vor allem
von der unertriglichen Sklaverei der éffentlichen Meinung, unter deren Joche die
englische Nation seufzt.«

27

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Arne Karsten

Immerhin, Troeltsch bemiihte sich zumindest um Konkretheit.
Charakteristischer fiir die eigenartig unbestimmten Hoffnungen, die
man in den Krieg als Geburtshelfer einer neuen Weltordnung im
Zeichen deutscher Geistigkeit setzte, sind Formulierungen Georg
Simmels: »Wir alle suchen und erhoffen gemeinsam den neuen Men-
schen. Ungezihlte AuBlerungen der geistigen Menschen Deutsch-
lands haben mir, héchst mannigfaltig geformt, immer das gleiche Ge-
fithl offenbart: daf3 dieser Krieg irgendwie einen anderen Sinn hat als
Kriege sonst haben, dafl er eine, ich mochte sagen mysteridse Innen-
seite besitzt, daf3 seine dufseren Ereignisse in einer schwer aussag-
baren, aber darum nicht weniger sicheren Tiefe von Seele, Hoffnung,
Schicksal wurzeln oder auf diese hingehen.«?' Wie die »neuen Men-
schen« und die ihnen zukommliche Gesellschaftsform aussehen
konnten, fithrt Simmel wie viele andere Autoren nicht weiter aus —
man ist versucht, so etwas wie den »nicht ganz zu Ende definierten
militaristischen Sozialismus« zu vermuten, den der ironische Erzih-
ler in Thomas Manns Doktor Faustus drei Jahrzehnte spéter beim
Riickblick auf den Kriegsausbruch 1914 anfiihrt; Simmel jedenfalls
blieb, wie gesagt, im Vagen, war sich dessen auch bewusst, und suchte
diese Unbestimmtheit als Vorzug zu deuten: »Dafl wir nur mit so
ungefihren oder negativen Bestimmungen von dem kommenden
Deutschland reden kénnen [...], das bedeutet heute die Unbegrenzt-
heit eines nicht ausgemiinzten Reichtums.«?? Dessen ungeachtet ist
die Schwiche des Versuchs, die deutsche Position im Krieg der Mei-
nungen zu verteidigen, nicht zu tibersehen: es fehlt ihr ein klares,
positives, schlagwort- und damit massentaugliches Zukunftsmodell.

Dass diese Schwiche der eigenen Position nicht nur Georg Sim-
mel bewusst war, wird deutlich, wenn etwa Thomas Mann in den
Betrachtungen klipp und klar zugesteht: »Nicht die kommende De-
mokratie, [...] ist es, wogegen ich mich auflehne. Was mich emport,
ist die Erscheinung des geistigen Satisfait, der sich die Welt im Zei-
chen des demokratischen Gedankens systematisiert hat und nun als
Rechthaber, Rechthabender lebt.«? Die Zukunft werde schon die
Realisierung der Fortschrittsutopien bringen, eine »pazifistische Es-
peranto-Erde Wirklichkeit werden [lassen], Luftomnibusse brausen
iber einer weildgekleideten, vernunftfrommen, staatenlos-geeinig-

2 Simmel, »Der Krieg und die geistigen Entscheidungen«, 29.
2 Ebd., 20f.
2 Mann, Betrachtungen, 360.

28

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Meinungskrieg und Melancholie

ten, einsprachigen, technisch zur letzten Souverdnitdt gelangten,
elektrisch fernsehenden >Menschheit« [geschrieben 1917!1]2* — aber
sei dieses Ideal eigentlich ein Ideal, und dariiber hinaus: seien die
Propagandisten dieses Ideals eigentlich so idealistisch gesonnen, wie
ihre phrasengesittigten Sonntagsreden es suggerierten?

An diesem Punkt, im Negativen, in der Auseinandersetzung mit
der gegnerischen Position, in dem, was es zu bekampfen, und wenn
irgend moglich zu verhindern gelte, gewinnen die Kriegsschriften der
hier betrachteten deutschen Intellektuellen wieder analytische Prizi-
sion und so etwas wie argumentative Durchschlagskraft. Etwa, wenn
Max Scheler bei seiner Kritik des englischen Utilitarismus und dessen
eingingige Forderung nach the greatest happiness of the greatest
number die These entwickelt: »Sieht man auf die Umwertung des
Verhiltnisses zwischen Organ und Werkzeug als Ganzes hin, so stellt
der Geist der modernen Zivilisation nicht, wie [der englische Philo-
soph Herbert] Spencer meinte, einen >Fortschritt¢, sondern einen Nie-
dergang der Entwicklung der Menschheit dar. Er stellt die Herrschaft
der Schwachen {iiber die Starken, der Klugen iiber die Edlen, der blo-
Ben Quantititen iiber die Qualititen dar. Er dokumentiert sich als
Dekadenzerscheinung darin, daf er iiberall ein Nachlassen der zen-
tralen, leitenden Krifte in Menschen gegen die Anarchie seiner auto-
matischen Strebungen bedeutet, ein Vergessen der Zwecke tiber die
Entfaltung blofser Mittel. Und eben das ist Dekadenz!«?

In Schelers umfangreicher Schrift tiber den Genius des Krieges
bildet die Auseinandersetzung mit der englischen Zivilisation und
Mentalitit ein zentrales Motiv. Sie sei, jenseits aller praktisch-politi-
schen Gegensitze, der eigentliche Urgrund der sich im Weltkrieg ent-
ladenden Spannungen; siege die Entente, so siege mit ihr der moderne
Kapitalismus. Die Trias der Kaufmannsideale »praktischer Nutzen,

% Ebd., 433.

% Max Scheler, Der Genius des Krieges und der deutsche Krieg, Leipzig 1915, 147.
Quantitatives Wachstum bei gleichzeitiger Auflosung qualitativer Bindungen hat
dann auch Panajotis Kondylis, Der Niedergang der biirgerlichen Denk- und Lebens-
form. Die liberale Moderne und die massendemokratische Postmoderne, Weinheim
1991, als Kerncharakteristikum der gesellschaftlichen Entwicklung im 19. und
20. Jahrhundert herausgearbeitet. Eine Entwicklung, die im iibrigen schon Nietzsche
vorhergesehen hat: »Die Revolution ist gar nicht zu vermeiden und zwar die atomis-
tische: welches sind aber die kleinsten untheilbaren Grundstoffe der menschlichen
Gesellschaft?« Friedrich Nietzsche, »Dritte unzeitgemife Betrachtung. Schopenhau-
er als Erzieher, in: ders., Kritische Studienausgabe, Bd. 1, hg. v. Giorgio Colli und
Mazzino Montinari, 72007, 335-429, hier: 368.

29

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Arne Karsten

»Bequemlichkeit« und vor allem »Sicherheit« werde ihren schon lan-
ge vor dem Weltkrieg begonnenen Siegeszug {iber den gesamten Erd-
kreis unaufhaltsam vollenden. Auch Werner Sombart prophezeit,
dass die Durchsetzung des Ideals individuellen Wohlbefindens einer
moglichst grofSen Masse zur Folge haben werde, dass sich die Mensch-
heit tiber kurz oder lang entwickele »wie einer jener Riesenpolypen,
die nur noch aus Fangarmen und einem enormen Verdauungsapparat
bestehen, wihrend alle anderen Organe: Kopf, Herz und was sonst
noch in differenzierten Organismen von Bedeutung ist, abgestorben
sind.«?¢ Das Denken in Geld und Quantititen, das Rechnen im Sinne
des doppeldeutig »Berechnenden«, der »Zahlenunfugx, iiber den sich
schon Friedrich Nietzsche besorgt mokiert hatte, werde nach und
nach alle Lebensbereiche durchdringen — und damit eine Entwicklung
vollenden, die bereits seit einiger Zeit zu beobachten gewesen sei.
»Kein Zweifel: die hindlerische Kultur war vor dem Kriege drauf
und dran, sich die Welt zu erobern. [...] Es gab Kreise, in denen die
feste Uberzeugung herrschte, daf3 in dem Maf3e, in dem sich das ka-
pitalistische Wirtschaftssystem {iiber die Erde verbreitete, auch der
héndlerische Geist und mit ihm die handlerische Kultur zur herr-
schenden alliiberall werden wiirde.«?”

Er selbst habe diesen Kreisen alles andere als fern gestanden.
»Immer mehr spezialisierten und verfeinerten sich die wissenschaft-
lichen und technischen Methoden und Fertigkeiten, aber die Zusam-
menfassung zu einem sinnvollen Ganzen blieb aus. Der Differenzie-
rung folgte keine Integration. Und so blieb alle Berufstitigkeit zweck-
und sinnlos. Zweck- und sinnlos erschien das ganze Leben. Und das
Schreckbild der Verameisung tauchte vor dem geistigen Blicke Wei-
terschauender auf. Man sah die Menschheit im Wohlleben verkom-
men, sich paaren, den Bauch vollschlagen und den Darm entleeren
und sinnlos Hin- und Wiederrennen. Man glaubte, dafs man dem Zu-
stand nahe war, den Mephisto dem alten Faust so verfiihrerisch schil-
dert als den héchsten:

>Ich freute mich an Rollekutschen,

Am ewigen Hin- und Wiederrutschen,
Am ewigen Hin- und Wiederlaufen,
Zerstreuter Ameis-Wimmelhaufen [...].<

2% Sombart, Hindler und Helden, 37.
¥ Ebd., 99.

30

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Meinungskrieg und Melancholie

Zweck- und sinnlos schien alles geworden zu sein, was wir taten.
Wir hiuften Reichtiimer auf Reichtiimer und wuf3ten doch, daB3 aus
ihnen kein Segen flosse;

Wir schufen Wunder der Technik und wuften nicht: warum?

Wir trieben Politik, haderten miteinander, bewarfen uns mit Schmutz:
warum/?

Wir schrieben und lasen Zeitungen; Berge von Papier tiirmten sich
tiglich vor uns auf und erdriickten uns mit wertlosen Nachrichten
und noch wertloseren Meinungsiuflerungen: niemand wufSte: wozu?
Wir schrieben Biicher und Theaterstiicke, und Kritiker in Scharen
taten ihr ganzes Leben nichts, als kritisieren, und Cliquen bildeten
sich und befehdeten sich, und niemand wufte: wozu?

Wir schwirmten fiir den >Fortschritt, damit das sinnlose Leben noch
mehr gesteigert wiirde: mehr Reichtum, mehr Rekord, mehr Rekla-
me, mehr Zeitungen, mehr Biicher, mehr Theaterstiicke, mehr Bil-
dung, mehr Technik, mehr Komfort. Und der Bedichtige mufdte im-
mer wieder fragen: wozu? wozu?«?

Es ist die grundsitzliche Frage nach dem tieferen Sinn und héheren
Zweck des menschlichen Daseins, die Frage nach der Zukunft der bis-
her von Europa geprigten kulturellen Entwicklung, die so etwas wie
den gemeinsamen Nenner bei den geistigen Bemiithungen der deut-
schen Intellektuellen bildet, auch dann, wenn sie von rustikaler

2 Ebd., 106. Weniger plakativ, aber in nahezu identischem Sinn konstatierte Ernst
Troeltsch, »Aufsitze zur Geistesgeschichte und Religionssoziologie«, in: ders., Ge-
sammelte Schriften, hgg. v. Hans Baron, Bd. 4, Berlin 1924, 625: »Die Regsamkeit
und der Erfolg des wissenschaftlichen Spezialistentums ist vielleicht einer der stérks-
ten Charakterziige des [19.] Jahrhunderts, und es ist nur die Frage, wie lange der
menschliche Geist und die menschlichen Nerven diese Ueberfiille des Wissens und
der intellektuellen Arbeit aushalten, wie lange bei einer solchen Zersplitterung noch
von einer geordneten Fortleitung und Beherrschung die Rede sein kann.« Ebenso
Meinecke, Die deutschen Erhebungen, 31: »Die Arbeitsteilung und die gewaltige Ver-
zweigung des modernen Lebens hat uns die Wege zur Ausbildung der Personlichkeit
zwar vervielfacht, aber verengert. Die Masse der Kulturgiiter, die das 19. Jahrhundert
aufgehduft hat, macht es dem Einzelnen, der sich durch sie hindurch arbeiten muf3,
schwerer, zur Kultur seiner selbst zu gelangen.« Georg Simmel hatte sich dem hier
zutage tretenden Kernproblem der geistigen Entwicklung schon 1907 in seiner tief-
griindigen Studie »Begriff und Tragddie der Kultur« gewidmet und entwickelte die
darin ausgefiihrten Uberlegungen in verschiedenen seiner Kriegsschriften weiter.

31

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Arne Karsten

Kriegsbegeisterung so weit entfernt waren wie Georg Simmel, der in
seinem sorgenerfiillten Essay »Die Zukunft Europas« 1915 die An-
sicht vertrat: »All dem geschichtsphilosophischen Tiefsinn zum Trotz,
der die >Notwendigkeit« dieses Krieges erspekuliert, bleibe ich bei der
Uberzeugung, daf er ohne die Verblendung und die verbrecherische
Frivolitidt ganz weniger Menschen in Europa nicht entziindet worden
wire.«* Da er nun aber einmal ausgebrochen sei, werde er die Welt
unbedingt und im tiefsten verindern und Wandlungsprozesse be-
schleunigen, die schon lange zu beobachten seien: »Vielleicht wiirde
der Krieg mit all seinen Zerstérungen, Wirrnissen und Gefahren den-
noch nicht das erlebte Mafl von Erschiitterungen bewirkt haben,
wenn er nicht auf schon so angenagte, ihres Bestandes ungewif ge-
wordene Kulturformen getroffen hitte.«*

Wohin die Reise gehe, sprach Thomas Mann in den scheinbar so
patriotischen Betrachtungen eines Unpolitischen nicht nur im Ge-
wande melancholischer Reflexionen iiber die musikalische Entwick-
lung und den Streit zwischen den Komponisten Busoni und Pfitzner
aus: »Schopenhauer, Nietzsche und Wagner: ein Dreigestirn ewig
verbundener Geister. Deutschland, die Welt stand in seinem Zeichen,
bis gestern, bis heute — wenn auch morgen nicht mehr.«*!

Die Zukunft gehore einer anderen Weltsicht als der des deut-
schen Idealismus. Was oberfldchlich betrachtet als literarischer »Griff
nach der Weltmacht« erscheinen konnte, ist in seinem tiefsten In-
nern ein geistiges Riickzugsgefecht, tiber dessen Erfolgsaussichten
keine Zweifel bestehen: »Es wird gelingen, es ist schon gelungen,
uns Deutsche von der Lebensnotwendigkeit jener psychologischen
Versshnung von Tugend und Nutzen, Moral und Geschift, kurz
von der Notwendigkeit der Demokratie zu iiberzeugen. Wir haben
eingesehen, dafy ohne Demokratie in der Welt keine Geschifte mehr
zu machen sind, daf8 man sich anglisieren muf3, um Geschifte zu
machen — aus dieser Einsicht stammt der opportunistische Wille zur
deutschen Demokratie. Was aber schwerlich gelingen wird, und wo-
gegen, wenn ich nach mir urteilen darf, noch einiger freiheitlicher
Trotz und Widerstand lebendig ist, das ist der weitergehende Versuch
des demokratischen Rechthabers und Systematikers, Geist und

2 Simmel, »Die Idee Europag, in: ders., Gesamtausgabe, Bd. 16, hgg. v. Klaus Latzel
und Otthein Rammstedt, Frankfurt a. M. 2000, 54—58, hier: 54 f.

% Simmel, »Der Krieg und die geistigen Entscheidungen«, 46.

3 Mann, Betrachtungen, 86.

32

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Meinungskrieg und Melancholie

Kunst [...] auf eine alleinseligmachende demokratische Heilslehre zu
verpflichten.«%

Georg Simmel war skeptischer. Vollkommen unabhingig davon,
wie die europdische Selbstzerfleischung ausgehe, werde der Weltkrieg
als wichtigste Folge die politische und kulturelle Fiihrungsrolle von
Europa auf Amerika iibergehen lassen.®* Mehr noch: »Ich bin iiber-
zeugt, dal Europa untergeht, gerade wie die grofien Reiche friiherer
Zeiten untergegangen sind und daf3 es fiir seine spezifische Kultur
(als Lebenswirklichkeit, nicht als historische Reliquie) und fiir seine
Rolle in der Weltgeschichte keine Auferstehung giebt.«

32 Ebd., 394.

3 Vgl. Simmel, »Europa und Amerika. Eine weltgeschichtliche Betrachtungx, in: Ber-
liner Tageblatt (4. Juli 1915).

% Simmel, »Brief an Paul Natorp, 16. Juli 1918, zit. nach: Simmel, Briefe 1912—
1918, Jugendbriefe (= Simmel, GA 23), hg. v. Otthein Rammstedt/Angela Ramm-
stedt, Frankfurt a. M. 2008, 986.

33

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Elena Alessiato

»Der neue Fichte«: Rudolf Eucken und die
Vergeistigung des Krieges

Abstract

Der vorliegende Aufsatz thematisiert die Philosophie Rudolf Euckens. Aus
der Folie der Grundrichtungen seines Denkens wird Euckens Beitrag zur
Vergegenwirtigung des Idealismus um die Jahrhundertwende erldutert.
Im Rahmen der sog. geistigen Mobilmachung um den Ersten Weltkrieg,
zu deren am meisten engagierten Anfithrern Eucken gehorte, werden die
Motive erldutert, die seine damalige Benennung als »neuen Fichte« ver-
stindlich machen: Nation, Glaube ans Ubersinnliche, vorbildhafte Person-
lichkeit. Ein synthetisches Bild der Grundthemen der Kriegsvergeistigung
wird so herausgearbeitet.

The object of the present essay is Rudolf Eucken’s philosophy and his con-
tribution to a reactualisation of the idealistic tradition at the beginning of
the 20. century. The role of such a contribution in the context of WW1 is to
be highlighted, since Eucken was one of the most committed philosophers
concerning the intellectual support to the war. Some motifs appealed by his
engagement resulted in him being jokingly called »the new Fichte«. By
detecting these motifs (the nation, the faith, the exemplary moral person-
hood) the paper delivers an overview of the spiritual meanings given to the
war in that time.

1. Ein populdrer Philosoph um die Jahrhundertwende

»Rudolf Eucken ist ein in der deutschen Philosophiegeschichte selte-
nes Publizititsphinomen.«! Sein Name, der heute nur mit Schwierig-
keit in Philosophielehrbiichern zu finden ist, war damals — d.h. um
die Jahrhundertwende — echte Zelebritat? 1846 in Ostfriesland gebo-

! Hermann Liibbe, Politische Philosophie in Deutschland. Studien zu ihrer Geschich-
te, Basel — Stuttgart 1963, 179.
2 Thomas O. Beebee, »From Nobel to Nothingness: The Negative Monumentality of

34

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Der neue Fichte«: Rudolf Eucken und die Vergeistigung des Krieges

ren, studierte er Philosophie (insbesondere die Antike) und klassische
Philologie, promovierte bei Friedrich Adolf Trendelenburg, initiierte
einige bahnbrechende Studien tiber die philosophische Terminologie
und die Begriffsgeschichte. 1871 bekam er den Ruf nach Basel, wo er
in Konkurrenz mit Friedrich Nietzsche die Professur fiir Philosophie
und Pidagogik erhielt. Nach kurzer Zeit 1874 iibernahm er den von
Kuno Fischer, der nach Heidelberg umgezogen war, verlassenen Phi-
losophie-Lehrstuhl in Jena, den er bis zu seiner Emeritierung 1920
behielt.

Neben einer glanzvollen akademischen Laufbahn hatte Eucken
einen weltweiten Erfolg: Seine Biicher wurden in mehreren Auflagen
abgedruckt, seine Publikationsliste zahlte mehr als tausend Titel, da-
runter Biicher, Essays und Artikel. Sein Wort wurde bei Vortrags-
reisen und festlichen Angelegenheiten verlangt: wie z.B. in Jena am
12. Januar 1900 anlisslich der Festrede zur Jahrhundertfeier. Von un-
ermiidlichem Titigkeitspathos getragen baute er ein transnationales
Kommunikationsnetz? auf, war Mitglied der namhaftsten Akademien
und im brieflichen Kontakt mit Universititen, Kollegien, Kirchen-
funktioniren, Kulturinstituten in ganz Europa (besonders stark war
die Rezeption Euckens in Grofbritannien) — und auch auflerhalb Eu-
ropas. 1912 ging Eucken im Auftrag der preuflischen Regierung als
Austausch-Professor nach Harvard, wo er zahlreiche Vortrige hielt,
Ehrenpromotionen erhielt, Veranstaltungen der Deutsch-Amerika-
ner besuchte und wichtige Gespriche fiihrte, unter anderem mit
Theodore Roosevelt und Henri Bergson. Der Plan einer Vortragsreise
nach Ostasien (China) musste wegen des Kriegsausbruches abgesagt
werden. Der Hohepunkt der 6ffentlichen Anerkennung Euckens war
die Verleihung des Nobelpreises fiir Literatur 1908, der ihm als ers-
tem Philosophen iiberhaupt und als zweitem Deutschen nach Theo-
dor Mommsen verliehen wurde.

Seit den 1890er Jahren war Eucken von dem Bediirfnis iiber-
zeugt, Philosophie auch auflerhalb der akademischen Sile und Ziinfte
zu betreiben und sie vor einer breiten interessierten Offentlichkeit zu
befordern. Schon ab 1899 organisierte er Philosophiekurse fiir Hoch-

Rudolf C. Eucken and Paul Heyse«, in: German Literature as World Literature, hg. v.
Thomas Oliver Beebee, London 2014, 137-56.

3 Vgl. Friedrich Wilhelm Graf Die Positivitit des Geistigen. Rudolf Euckens Pro-
gramm neoidealistischer Universalintegration, in: Kultur und Kulturwissenschaften
um 1900, hg. v. Gangolf Hiibinger, Riidiger vom Bruch und Friedrich Wilhelm Graf,
Bd. II: Idealismus und Positivismus, Stuttgart 1997, 53-85.

35

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Elena Alessiato

schullehrer in Thiiringen, schrieb fiir nicht akademische Zeitschriften
und gewann nach der Jahrhundertwende echte Popularitat: er wurde
ein »erfolgreicher philosophischer Schriftsteller fiir gebildete Laien.«*
1920 wurde sogar ein >Eucken-Bund« gegriindet, der auch dank der
finanziellen Unterstiitzung aus den USA sog. »Eucken-Tage« und
Vortragsveranstaltungen (auch auflerhalb Deutschlands: in den balti-
schen Staaten und in Finnland) organisierte und Propagandaschriften
verbreitete.

Neben dem groflen Publikum zollten auch zeitgengssische Wis-
senschaftler Eucken Anerkennung. Ein enthusiastischer Verehrer
Euckens war beispielsweise Wilhelm Wundt, der im Januar 1927 die
Rede bei der Eucken-Gedichtnisfeier der Universitit Jena hielt®.
Edmund Husserl stellte Euckens Philosophie des Geisteslebens neben
die Phanomenologie®. Zu Euckens Schiilern zihlte unter anderem
Max Scheler, der auf den Popularisierungs-Effekt von Euckens »Er-
bauungsliteratur«” hinwies. Dank seiner Kommunikationsbegabung
und Extraversion gelang es Eucken, die Philosophie auf den Buch-
markt zu bringen, um sie zu einem Mittel des 6ffentlichen Lebens
zu machen. Der Theatralisierung der Philosophie entsprach der An-
spruch des Philosophen, sich selbst auf »moderne« Weise® als Stimme
der Wahrheit und zugleich als Stimme des Volkes zu inszenieren. Der
»Fall Eucken« stellt uns vor die Frage nach dem Ritsel seines Erfolges:
Unter welchen Bedingungen kann ein Intellektueller bzw. ein Philo-
soph Erfolg haben?

In Euckens Fall ging es nicht (nur) um strategische Verwaltung
der Teilnahme oder um narzisstisches Kalkiil: Es war auch Einfiihlung
mit gutem Gewissen. Eucken gelang es, dem Gemiitszustand der
Menschen seiner Zeit — deren Angsten, Bediirfnissen und Erwartun-

* Hans Friedrich Fulda, »Neufichteanismus in Rudolf Euckens Philosophie des Geis-
teslebens?«, in: Fichte-Studien 35 (2010), 107-50, 108.

5 Max Wundt, Rudolf Eucken. Rede gehalten bei der Eucken-Gedichtnisfeier der
Universitit Jena am 9. Januar 1927, Langensalza 1927.

¢ Fulda, »Neufichteanismus«, 108. Gegenseitig sah Eucken in Edmund Husserl »ei-
nen Gefihrten im Kampf um eine Erneuerung der Philosophie« gegen den Psycho-
logismus und versuchte mehrmals, doch vergebens, Husserl fiir die Universitit Jena
zu gewinnen: vgl. Graf, Die Positivitit, 72.

7 Max Scheler, Die deutsche Philosophie der Gegenwart, in: Gesammelte Werke,
Bd. VII, Wesen und Formen der Sympathie: mit einem Anhang, Bern-Miinchen
1973, 259-330, 273.

8 Vgl. Eduard Spranger, Ein moderner Philosoph, in: »Frankfurter Zeitung« (10. Sep-
tember 1909).

36

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Der neue Fichte«: Rudolf Eucken und die Vergeistigung des Krieges

gen — Stimme und Darstellung zu geben. »Der weltanschauliche Idea-
lismus Rudolf Euckens ist der Versuch der Kompensation eines
lebhaft verspiirten und vielfach reflektierten Mangels an geistiger
Identitat mit der eigenen Zeit. Sein Massenerfolg in Deutschland ent-
sprach dem Ausmaf3 der Verbreitung solchen Mangelgefiihls.«°

Insofern er — wie seine Werke — »Sensibilitit gegeniiber der Rat-
losigkeit der Menschen in der noch neuen Industriegesellschaft«
zeigte und »Gespiir fiir die Defizite und Krisen der Moderne« be-
wies, kombiniert mit dem Drang, einen »Kampf um einen geistigen
Lebensinhalt« zu fiihren, konnte er als Zeitdeuter empfunden wer-
den, und noch mehr als Meister, Prophet, Anreger, »Seelenerwe-
cker«. 1

Wendepunkt in Euckens Leben war eine existentielle Erfahrung:
der Tod seiner Mutter, die ein starkes religioses Gemiit auf den Sohn
iibertragen hatte. Das Leiden um solche Erfahrung hatte ihn zuerst
der Versuchung angenihert, von der akademischen Philosophie Ab-
stand zu nehmen. Spiterhin kam es zu einer Neuorientierung seiner
philosophischen Arbeit und er entwickelte dabei den Denkansatz, die
Philosophie zugunsten eines weitreichenden Lebensprojektes in
Dienst zu nehmen — und zwar, eine ethisch orientierte Philosophie,
in der die geschichtliche Klarung der Begriffe nicht Selbstzweck sei,
sondern im Dienst der eigenen Weltschanschauung stehe und ins-
besondere auf die Scharfung des Bewusstseins der Einheit des Geis-
teslebens'® ausgerichtet sei. In Euckens Wunsch sollte eine solche

° Hermann Liibbe, Politische Philosophie, 180-81. Auf diese Linie stellt sich auch
Ulrich Sieg, Geist und Gewalt. Deutsche Philosophen zwischen Kaiserreich und Na-
tionalsozialismus, Miinchen 2013: »Eucken — dhnlich wie heute Peter Sloterdijk oder
Richard David Precht — griff Fragen auf, welche die Menschen bewegten, aber an den
Universitdten keinen rechten Ort hatten« (78). Frappant synthetisiert der Autor der
Einleitung zur englischen Ubersetzung von Euckens Schrift Naturalism or Idealism?
The Nobel Lecture delivered at Stockholm on March 27th, 1909, by Rudolf Eucken.
Transl. with an Introduction by Alban G. Widgery, Cambridge M.A. 1912, VI-XIII,
VI: »Even in his most soaring speculations Eucken has an eye to the problems of the
man in the street.«

10 Barbara Befllich, Wege in den >Kulturkrieg«. Zivilisationskritik in Deutschland
1890-1914, Darmstadt 2000, 47.

1 Scheler, Die deutsche Philosophie, 274. Eucken als einen der »wenigen Auserwihl-
ten, die [...] die Wahrheit ergriffen oder sich von ihr ergreifen lieen« bezeichnete
Max Wundt, Die Philosophie an der Universitdt Jena. In ihrem geschichtlichen Ver-
laufe dargestellt, Jena 1932, 6.

12 So lautet der Titel von Euckens Werk: Die Einheit des Geisteslebens in Bewusstsein
und Tat der Menschheit (1888).

37

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Elena Alessiato

Philosophie eine praxisorientierte Lebensanschauung sein, die die po-
sitivistische Zerplitterung des Wissens und die intellektualistische
und utilitaritische Fragmentierung des Lebens dadurch iiberwinden
kann, dass sie den geistigen Urgrund aller Wirklichkeit erschliesst
und dabei eine einheitsbedingte, geist- und sinnerfiillte Lebensfiih-
rung ermoglicht.

Eine Lebensfithrungsfunktion schreibt Eucken der Philosophie
insofern zu, als er in ihr die geistige Kraft sieht, die seiner Ansicht
nach in der Lage ist, eine umfassende und gestaltende Einheit des
Lebens wieder zu erringen und dabei dem Menschen eine (Wieder-)
Aneignung der Urspriinglickeit und Selbstwertigkeit des eigenen see-
lischen Innenlebens zu erméglichen. Eine solche Philosophie hat nach
Eucken einen bestimmten Namen und Status: »Der Idealismus ver-
ficht ein Selbstindigwerden der Innerlichkeit [...]; er verlangt zu-
gleich fiir das, was sich hier an eigentiimlichen Werten und Zielen in
Wahrem, Gutem und Schonem eroffnet, die Herrschaft iiber das
menschliche Leben.«'?

Auffallend ist hier das Glaubensbekenntnis der Philosophie ge-
geniiber, die mit einer revolutiondren Funktion betraut wird. Nach
den Worten von Euckens Schiiler und Anhénger Julius Goldstein hat
der Kampf seinen Fiihrer gefunden: »Auch die grofle Tradition der
Vergangenheit, dass der Philosophie als weltumspannender Macht
die Fiihrerrolle im geistigen Leben der Nationen zukomme, findet
heute in Jena ihre Vertretung in dem hervorragenden Philosophen
Rudolf Eucken, dem einzigen consequenten Idealisten in Deutsch-
land. «*

13 Rudolf Eucken, Nobelpreisrede (1909): Naturalismus oder Idealismus?, https://
www.nobelprize.org/prizes/literature/1908/eucken/25766-rudolf-eucken-nobel-
lecture-1908, 2.

14 Tulius Goldstein, »Jenenser Studentenleben sonst und jetzt«, in: Hamburger Fren-
den-Blatt (10. Januar 1899), Nr. 35, dritte Beilage, zit. in Uwe Dathe, Jena, 12. Januar
1900. Rudolf Euckens Festrede zur Jahrhundertfeier, in: Angst vor der Moderne. Phi-
losophische Antworten auf Krisenerfahrungen. Der Mikrokosmos Jena 1900-1940,
hg. v. Klaus-M. Kodalle, Wiirzburg 2000, 51. Ublich in der Zeit war die Benennung
Euckens als Fiihrer: »Fiihrer des deutschen Idealismus«: Ferdinand Jacob Schmidt, in
»Gedenkblatt zu Rudolf Euckens siebzigstem Geburtstag«, in: Monatshefte der Co-
menius-Gesellschaft fiir Kultur und Geistesleben 8 (Januar 1916), 1, 1; »Fiihrer des
neuen Fichteanismus«: Hermann Schwarz, Fichte und wir. Sechs Vorlesungen, Oster-
wieck a. H. 1917, 2 und 12.

38

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Der neue Fichte«: Rudolf Eucken und die Vergeistigung des Krieges

2. Eucken und die Vergegenwirtigung der
idealistischen Tradition

Die grof3e Tradition der Vergangenheit sollte nach Euckens Ansicht in
die geistige Quelle fiir ein neues Leben verwandelt werden: Quelle
zum Durchhalten und zur Erneuerung des Lebens'®. Von da an rich-
tete Eucken sein Engagement darauf, eine integrative Weltanschau-
ung aufzubauen, die das Geistesleben in neuen Schwung bringen
sollte und die Dualismen von Leben und Denken, Natur und Geist,
Gedanken und Geist, Positivismus und Idealismus iiberwinden helfen
sollte.

Programmatisch &ufSerte sich Eucken in der Schrift Uber den
Werth der Geschichte der Philosophie (1874): dort wird die Gefahr
der Mannigfaltigkeit des Wissens, die schnell in Zerstiickelung und
Fragmentierung umschlagen kann, durch den Anspruch auf Einheit
kontrastiert, wobei »die Frage nach der Einheit durch die lebendige
Vergegenwirtigung der leuchtenden Vorbilder« der klassischen Tra-
dition beantwortet werden sollte und »lebendige Vergegenwirtigung
zur Frage notige, ob das Vergangene etwas fiir uns bedeute bzw. eine
bleibende Giiltigkeit habe.«'¢

Bereits im Jahr vorher, als er die Annahme des Rufes nach Jena
mitteilte, schrieb Eucken: »Eben in der Zerplitterung der Interessen,
wie sie heute vorherrscht und auch fast unvermeidlich ist, ist es die
Aufgabe der Philosophie, auf das einheitliche Wesen des Menschen
hinzuweisen und die Einheit alle hoheren Bildung zu vertreten.«'

Die Philosophie, die sich traditionsgemifl der Einheitsstiftung
gewidmet hat, tritt unter dem Namen der deutschen Philosophie auf.
Ein Zitat aus einer Festrede des Jahres 1881 erklart den Punkt: »Was
uns dort [bei den deutschen Idealisten] Ankniipfung suchen heif3t, ist
vornehmlich das Bediirfnis unseres eigenen Lebens, das Verlangen
nach einer kraftvollen, die letzte Tiefe des Innern ergreifenden und
die Gesammtheit menschlicher Verhiltnisse umspannenden philoso-

15 Vgl. Kurt Kesseler, Rudolf Euckens Werk, eine neue idealistische Losung des Le-
bensproblems, Leipzig 1911. Vgl. ders.: Der Kampf Rudolf Euckens um einen geisti-
gen Grund und [hnhalt des Lebens. Mit besonderer Beriicksichtigung seiner Bedeu-
tung fiir die Piddagogik, Langensalza 1914.

16 Eucken, Uber den Werth der Geschichte der Philosophie, Jena 1874, 6.

17 Brief Euckens an den Kurator der Universitit Jena (31. Dezember 1873), auszug-
weise zitiert in Max Vollert, Beitrdge zur thiiringischen und sdchsischen Geschichte.
Festschrift fiir Otto Dobenecker, Jena 1929, 505-22.

39

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Elena Alessiato

phischen Uberzeugung |...]. Was immer sich den ersten Blick des Be-
trachtenden als zerstreutes darbietet, das ward hier Glied eines all-
umfassenden Ganzen, nichts starres konnte dem gewaltigen Lebens-
strom widerstehen, nichts dusseres und todtes sich der Beseelung und
Vergeistigung entziehen. «'8

Schon das Zitat weist auf zwei entgegengesetzten Fronten hin:
einerseits das vom Geist durchgezogene Lebendige, andererseits das
Tote, einerseits der schopferische Strom des Lebens, andererseits das
starre AuSere. Auf die Grenzlinie steht der kimpfende, sogar kriegs-
bereite Philosoph.

Vieles von Euckens philosophischer Publizistik war von Ténen
und Motiven der Kulturkritik durchgedrungen. Zeuge einer Um-
schwungs- und Ubergangsepoche, denn als solche wurde in Deutsch-
land die Jahrhundertwende erlebt, vertrat Eucken den Gesichtpunkt
und die Empfindung eines geistigen Adels gegen die aufkommenden
oder schon etablierten Phanomene der Vermassung der Gesellschaft,
der Technisierung des Lebens, der horizontalen Demokratisierung
der Lebensanspriiche, der schrankenlosen Vermehrung der Kenntnis-
se. Industrie, Technik, die moderne Arbeitswelt, das Leben (in) der
Moderne im Allgemeinen werden den Anklagen von Verflachung,
Oberflichlichkeit, Mangel an Tiefe und Verlust substantieller Ein-
heit, Auflgsung tragender Verbindlichkeiten, Relativismus, Partei-
lichkeit, Sinnleere und materialistischer Verdufserlichung des Lebens
ausgesetzt. Das iibliche Repertoire der konservativ-kulturbiirger-
lichen Kritik der Moderne nihrt Euckens Kulturkritik, ohne jedoch
zu einer Mythologisierung der Vergangenheit zu fithren. Was er als
Gegenwirkung vorschligt ist ein »geistiger Positivismus«'? — wie er
selbst ihn nennt — oder — wie wir sagen konnen — ein »positiver Idea-
lismusc, der sich auf die Integration von Leben und Geist, Welt und
Menschen, Arbeit und Innenkultur, Krifte und Stufen der Natur und
Michte des Geistes mit dem Zweck stiitzt, den Vorrang des Geistes als
Grundtatsache des Lebens wiederzugewinnen und zugleich das Leben
der Menschen durch in der Moderne aktualisierte Inhalte zu erfiillen.
»Ohne ein Wurzeln in solcher Tatsdchlichkeit des Alls kénnte unser

18 Eucken, Zur Erinnerung an K. C. E. Krause. Festrede gehalten zu Eisenberg am
100. Geburstage des Philosophen, Leipzig 1881, 7.
1 Eucken, Lebenserinnerungen. Ein Stiick deutschen Lebens, Leipzig 19222, 74.

40

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Der neue Fichte«: Rudolf Eucken und die Vergeistigung des Krieges

geistiges Streben nie einen festen Halt und eine sichere Richtung
gewinnen«® — so Euckens Sentenz.

3. Der engagierte Kriegsintellektuelle

Das synthetische, nur im Umriss gezeichnete Bild von Euckens phi-
losophischer Stellungnahme stellt den Rahmen und die Grundrich-
tungen seiner anlisslich des Weltkrieges vollzogenen Entwicklung
dar. Denn der Ausbruch des Krieges fiihrte bei Eucken zu einer In-
tensivierung und dabei zu einer Verschirfung und Politisierung sei-
nes intellektuellen Engagements. »Dem >Kulturkrieg« gegen Frank-
reich und England ging bei Eucken der >geistige Kriegszustand«
gegen die Defizite der Moderne voraus.«?!

Eucken verstand sein Leben als Aufgabe zugunsten des »Selbst-
wert[es] des Lebens« und stellte sein Werk unter die Kategorie des
Kampfes: »Kampf gegen die Verduflerlichung des Lebens«,? der
gleich mit dem »Kampf um einen neuen Idealismus« (so Emile Bou-
troux?’) war. Ab 1914 wurde der Kampf real. Seinen Herausforderun-
gen entzieht Eucken sich nicht. Daher iibernimmt er »die Pflicht der
Intellektuellen«, »die weiteren Kreise des Volkes ermutigend zu stir-
ken und zu beleben.« »So — Eucken schreibt weiter — habe ich es vor-
nehmlich in den ersten Monaten, dann aber durch das ganze Jahr
hindurch getan. Im ersten Kriegsjahre habe ich etwa 36 Vortrage an
verschiedenen Orten gehalten; es galt dabei, die Bedeutung des deut-
schen Wesens zu zeigen, bestehende Gefahren aufzudecken, unge-
ziigelte Stimmungen wie wilden Haf3 einzudimmen. «2*

Die Aufgabe war jedoch nicht nur defensiv®. Es ging primir
darum, die sittlichen Krifte des Krieges (so ist eine bekannte Reden
Euckens aus dem Jahr 1914 betitelt) zu befiirworten und seine Bedeu-

2 Eucken, Nobelpreisrede, 7.

! Befilich, Wege, 93.

22 Eucken, Vorwort zu Lebenserinnerungen, IV.

2 Emile Boutroux, Rudolf Euckens Kampf um einen neuen Idealismus, Leipzig 1911.
* Eucken, Lebenserinnerungen, 99.

2 Befllich spricht beziiglich der erfolgreichen Schrift- und Redetitigkeit Euckens von
einem »neuen offensiven Gestus«. Sie bestdrkt den kritischen Ton durch eine Bemer-
kung von Ferdinand Tonnies, als er schrieb: »Das Hauptinteresse liegt in den Kritiken
und Negationen anderer Denkrichtungen«: Ferdinand Ténnies, »Rudolf Euckens
>Grundbegriffe der Gegenwart« in neuer Fassung, in: Deutsche Literaturzeitung, 32
(14. Januar 1911), 71, zit. in Besslich, Wege, 83.

IS

41

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Elena Alessiato

tung fiir das Volk massiv einzufordern. Denn wenn »der Krieg, wie
wir ihn fiihren, gewaltige sittliche Krifte entbindet, er sonst ver-
schlossene Tiefen der Seele [eroffnet], er sonst schlummernde Krifte
[erweckt], er das Leben in gewaltigen Fluf$ [bringt], er ihm eben in
den Néten und Opfern eine unsagbare Grofle und Weihe [gibt]«26 —
dann war das moglich, weil dies der Krieg des deutschen Geistes ge-
gen »eine Welt von Feinden«? — Feinden auch des Geistes — war.

Die Vergeistigung des Krieges stellt eine der stirksten und in der
Publizistik der Zeit am meisten verbreiteten Tendenzen zur Unter-
stiitzung des wilhelminischen Krieges dar. Fiir die sogenannte Geisti-
ge Mobilmachung®, d.h. die Redekampagne, mit der intellektuelle
Munition dem deutschen Krieg bereitgestellt wurde, ist Euckens
Kriegspublizistik reprasentativ. Sie stiitzt sich aber auf einen ver-
borgenen Widerspruch.

4. Politische Kriegshermeneutik

1913 publizierte Eucken ein zum grofien Erfolg bestimmtes Buch un-
ter dem Titel Zur Sammlung der Geister, das aus dem Gefiihl stamm-
te, »eine Kriftigung und Verinnerlichung des deutschen Lebens«? sei
notwendig. In dieser Abhandlung fiihrt er eine radikale Diagnose der
Schwiiche seiner Gegenwart aus.

»Wir finden vielmehr bei Betrachtung der Lebenslage und der
Lebensschitzung viel Zweifel und Unsicherheit, wir finden die Nei-
gung weit verbreitet, an den Dingen mehr die Schranken und Fehler
als das Grofle und Gute zu sehen, iiber dem Haften am einzelnen
Eindruck das Ganze ungewiirdigt zu lassen, bei Kritik und Vernei-
nung zu bleiben und sich dadurch die rechte Freude auch an unbe-
streitbaren Erfolgen su storen; dazu finden wir uns bei allen prinzi-

2% Eucken, Die sittlichen Krifte des Krieges, Leipzig 1914, 8. Fiir eine Erlduterung
siehe Nicolas de Warren, Rudolf Eucken: Philosophicus Teutonicus (1913-1914), in:
The Intellectual Response to the First World War. How the Conflict Impacted on
Ideas, Methods and Fields of Enquiry, hg. v. Sarah Posman, Cedric van Dijck und
Marysa Demoor, Brighton-Portland-Toronto 2017, 44—64.

27 Vgl. Wolfang Kruse, Eine Welt von Feinden. Der Grofle Krieg 1914-1918, Frank-
furt a. M. 1997.

28 Kurt Flasch, Die geistige Mobilmachung. Die deutschen Intellektuellen und der
Erste Weltkrieg. Ein Versuch, Berlin 2000, insb. »Rudolf Eucken spricht vor aus-
riickenden Kriegern« (15-35).

2 Eucken, Lebenserinnerungen, 93.

42

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Der neue Fichte«: Rudolf Eucken und die Vergeistigung des Krieges

piellen Fragen in arger Gespaltung, und verlieren wir iiber solcher
Gespaltung die Sicherheit und Freudigkeit des eigenen Beginnens.
[...] So gilt es zu verstehen, wie es kommt, dass inmitten so glinzen-
der Erfolge und eines so sicheren Fortschritts in diesen Erfolgen das
Ganze unseres Lebens so viel Unbehagen und so viel Ungewissheit
zeigt.<<30

Und weiter, in einem gleichsam tragischen Unterton gehalten:

»So ist ein Entweder-Oder nicht zu verkennen. Wir treiben einer
Katastrophe zu, wenn dem unvermeidlichen geistigen Sinken nicht
energisch widerstanden wird. Schon jetzt empfinden wir schmerzlich
den Mangel an schaffenden Personlichkeiten und an starken Charak-
teren, schon jetzt stockt bei uns das geistige Schaffen und sinkt die
sittliche Energie; soll das so weitergehen, sollen wir immer mehr
einen inneren Halt verlieren und unser Leben mehr und mehr der
Leere verfallen lassen?«*!

Die Katastrophe — oder anders gesehen, die unverhoffte Chance
— kam im August 1914. Mit dem Ausbruch des Krieges gewann
Euckens Kulturkritik ein bis dahin fast abwesendes oder zumindest
sehr gemifigtes geographisches Ziel, das mit der Kultur der Feinde
gleichgesetzt wurde. Nach der Benennung des Darstellungsschemas,
das den politischen und geistigen Zustand der damaligen Zeit dicho-
tomisch beschrieb und das als Deutungsmuster wirkte, wandelte sich
Euckens Kulturkritik in eine Zivilisationskritik um. Was in der
Schriften der 1880er und 1890er Jahre als Gefahr, Defizit und Grenze
des modernen deutschen Lebens und der enstprechenden Denkweise
betrachtet wurde, wird ab 1914 auf dem Feind projiziert und mit der
Anklage verbunden, dieser wirke als gefiahrlicher Angreifer auf den
deutschen Geist und die deutsche Geisteswelt. So baute sich Eucken
eine Strategie der Selbstrechtfertigung der deutschen Kultur auf:
»Der Kern unseres Volkes bleib allen Gefahren gesund.«3?

Die Verinnerlichung der kriegerischen Logik bringt eine Zwei-
Fronten-Psychologie mit sich, die die Bezeichnungen von Kranken
und Gesunden nach geopolitischen und militidrischen Zuordnungen
verteilt®®. Innerhalb der deutschen Grenzen wird die Rehabilitierung

% Eucken, Zur Sammlung der Geister, Leipzig 1913, 3—4.

31 Eucken, Zur Sammlung der Geister, 82.

3 Eucken, Die sittlichen Krifte, 4.

3 Vgl. Eucken, »Was konnen wir heute aus Schiller gewinnen? Einleitende Erwigun-
gen, in: Kant-Studien 10 (1905), 253-60, 260.

43

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Elena Alessiato

und Revitalisierung des Geistes, die als Grundvoraussetzung der ethi-
schen Vergeistigung des Lebens gelten sollte, als schon aktiv bezie-
hungsweise vom Krieg selbst aktiviert empfunden und rhetorisch ge-
feiert. »Aus einem epochalen Gegensatz (-hohe Kultur des Deutschen
Idealismus« —>niedrigere Zivilisation der Gegenwart<) wurde eine na-
tionale Dichotomie. Das schon zuvor ausgebildete anonyme Denken
enthistorisierte sich und wurde politisch und ideologisch aufgeladen
und empfanglich fiir metaphysische Auslegungen.«

Die Kriegssituation lieferte Eucken den Beweis, dass sittliche
Krifte in deutschem Gemiit verborgen waren, die nur ein Aus-
losungsmoment und Katalysatorereignis bendtigten. Dass es so sein
konnte, zeigte sich auch daran, dass die Genesung der ganzen Mensch-
heit das aktive und wirkungsvolle Bestehen des deutschen Geistes
brauchte, um die geistigen und ideellen Ressourcen fiir den Kampf
zur Rettung der Kultur der Seele und gegen die Mechanisierung des
zivilisierten Lebens zu evozieren. Was wenige Monate vorher noch
Indiz einer tiefen Krise zu sein schien, konnte plotzlich »welt-
geschichtliche Bedeutung«* erlangen.

In diesem, durch die Perspektive einer praxisbedingten Philoso-
phie? markierten, Rahmen konnte bzw. sollte die deutsche Tradition
ihre volle Genesungsmacht entfalten. In einer Abhandlung aus dem
Jahr 1920 mit dem Titel Darstellung und Kritik der philosophischen
Modestromungen unserer Zeit bemerkte Heinrich Rickert zu Eucken,
dass »man in diesem eigenartigen und tiefen Denker nicht nur einen
Erneuerer von Fichtes Idealismus sehen darf. Aber es bleibt doch bei
ihm die engste Fithlung mit der klassischen deutschen Philosophie
grundwesentlich.«¥

Unter dem Druck der geschichtlichen Kontingenz wurden Fichte
und die klassische deutsche Philosophie zum Manifest der, fiir die
Menschheit insgesamt unentbehrlichen, deutschen Werte. »Schlief3-
lich ist das Stirkste der Geist«*® — und damit meinte Eucken explizit

3 Beflich, Wege, 104.

% Aus dem Titel der Abhandlung, die Eucken gleich nach dem Ausbruch des Krieges
publizierte: Die weltgeschichtliche Bedeutung des deutschen Geistes, Stuttgart 1914.
3% Beziiglich Euckens philosophischen Engagements spricht Liibbe von einer »Exis-
tenzialisierung des philosophischen Denkens«: in: Liibbe, Politische Philosophie, 186.
% Heinrich Rickert Die Philosophie des Lebens. Darstellung und Kritik der philoso-
phischen Modestromungen unserer Zeit, Tiibingen 1920, 31.

3 Eucken, Fichte und die Aufgabe unser Zeit (1897), in: Gesammelte Aufsitze zur
Philosophie und Lebensanschauung, Leipzig 1903, 85-96, 95.

44

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Der neue Fichte«: Rudolf Eucken und die Vergeistigung des Krieges

den deutschen Geist. In diesen Jahren bekam sein Bezug auf die Ver-
gangenheit zusétzlich einen stirkeren tatbezogenen, d.h. politischen
Akzent. Die Erforschung der deutschen Tradition wurde von ihm als
ein Mittel der politischen Hermeneutik benutzt, um die kulturelle
Entwicklung Deutschlands zu erkliren und das staatliche und poli-
tische Programm geistig zu rechtfertigen und pragmatisch zu orien-
tieren. Die Auseinandersetzung mit den Meistern der deutschen
Vergangenheit konnte ihm zur Hervorhebung von begrifflichen Ka-
tegorien dienen, von typisierten geistigen Eigenschaften, von kultur-
orientierten Weltanschauungen und praktischen Einstellungen und
zur Stilisierung eines Verhaltenskanons, die fiir paradigmatische Ele-
mente des deutschen Wesens gehalten wurden. Diese Elemente und
Eigenschaften sollten nun die Bildung des deutschen Volkes gestal-
ten, die damalige Handlungsweise des deutschen Staates bestimmen
und die zukiinftige Entwicklung der deutschen Kultur lenken. Die
deutsche Tradition wurde insofern eingesetzt und in Frage gestellt,
als man annahm, sie konnte die dringenden Forderungen der Gegen-
wart erfiillen. Insbesondere konnte sie, so formuliert Eucken seine
Auffassung, mitten in einer Weltkrise zum einen einen Rettungs-
anker fiir den deutschen Geist darstellen und zum anderen normative
Glaubens- und Tugendsparadigmen fiir die Orientierung der (deut-
schen) Menschen in der Gegenwart formulieren.

Der »Herold des Deutschtums«* Rudolf Eucken unterzog sich
solcher Deutungsaufgabe, insofern er aus der Sammlung der Geister
zur Schilderung der Triger des deutschen Idealismus tiberging. So
lautet der Titel eines 1915 publizierten Buches, das »einen groflen
Erfolg hatte und durch einen geschickten Vertrieb rasch in die Hinde
vieler Krieger kam (es wurden im Krieg nicht weniger als 30.000
Exemplaren abgesetzt).«* Die dem Buch zugrundeliegende Motivati-
on erklart die lebensgerichteten Erwartungen, durch die die Tradition
aufgeladen wurde: In schwerer Zeit zeigen sie — gemeint sind die Tra-
ger des deutschen Idealismus — »uns deutlich die Tiefe und den Reich-
tum des deutschen Wesens, sie zeigen nicht minder deutlich, dass es
darauf gerichtet ist, das Ganze des menschlichen Lebens zu heben,

3 Gerhard Budde, »Rudolf Eucken als Herold des Deutschtums«, in: Deutsches
Volkstum XX, 1 (1918), 1-5.
4 Eucken, Lebenserinnerungen, 100-01.

45

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Elena Alessiato

mehr aus dem Menschen zu machen, ihn durch die Entfaltung einer
Innenwelt auch dem All enger zu verbinden.«*!

Was Eucken wihrend des Zeitpunktes seiner Rufannahme nach
Jena im Jahr 1873 bereits in programmatischer Absicht unter Philo-
sophie verstand, fand hier seine Praxis: Vermehrung der Kenntnisse
und Vertiefung des geistigen Lebens. Das gegenwirtige Kriegsklima
dringte aber zu einer entschiedeneren Positionierung: »Mdochte die
Vergegenwirtigung ihrer Lebensart euch in eurem Ringen wohl-
tuend sein, mochte sie auch in dem Vertrauen bestirken, dass unsere
deutsche Sache mit all dem Hohen und Heiligen, was sie enthilt, zum
Siege gelangen muss. Auch werdet ihr sehen, dass jene Manner den
Kampf fiir das Vaterland vollauf zu wiirdigen wufSten, ihr seid ihre
Erben, ihr diirft euch ihnen innerlich nahe fiihlen. «*2

5.  Fichte-Motive in Euckens Kriegsdeutung

In diesem Zusammenhang wurden Fichtes Gestalt und Philosophie
zum Bezugspunkt fiir die Ausarbeitung des Mythos der Besonderheit
der deutschen Kultur und der deutschen Geistigkeit. Seine Werke —
vor allem die Populédrschriften — boten »einen reichen Fundus fiir
Zitate«, wihrend das Centenarium der Reden an die deutschen Na-
tion 1908 und der 100. Todestag Fichtes im Jahr 1914 einen zeitlichen
Rahmen boten, »um eine national-philosophische Fichte-Renais-
sance anschwellen zu lassen.«*

Um eine weitreichende und hochkomplizierte Philosophie in
einen wirkungsbeladenen Katechismus* zu verwandeln, musste die
Lektiire selektiv wirken. Verschiedene Selektionsprinzipien prigten
die Kriegspublizistik der Zeit. Was nicht zur Realitit des Kaiser-
reiches passte oder dafiir unbehaglich war, wurde beiseitegelassen.
So blieben beispielsweise der Republikanismus Kants oder die Faszi-
nation des jungen Fichte fiir die Franzgsische Revolution unerwihnt.
Dagegen traten Fichtes Schriften zu Machiavelli oder zur deutschen
Nation in den Vordergrund. Die Bemerkung, derzufolge »Fichte zum

# Eucken, Die Trdger des deutschen idealismus, Berlin 1915, 9-10.

2 Ebd., 10.

# Beflich, Wege, 87. Fiir den Ausdruck >Fichte-Renaissance« sieht Helmuth Johnsen,
Das Staatsideal Fichtes. Ein Beitrag zur Geschichte des deutschen Staatsgedankens,
Neustadt b. Coburg 1928, 5.

# Vgl. Max Riess, Fichte. Evangelium der Freiheit, Leipzig 1905.

46

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Der neue Fichte«: Rudolf Eucken und die Vergeistigung des Krieges

Philosophen eines einzigen Buches wurde«,* trifft den Nerv der da-
maligen Zeit.

Diesen Uberlegungen folgend kann man die Rehabilitierung
Fichtes durch Eucken im Verhiltnis zur Kriegslage unter drei Katego-
rien zusammenfassen: Volk bzw. Nation, Glaube und Personlichkeit.
Fiir alle drei Aspekte sind Euckens Beitrige wegweisend.

5.1. Die Bestimmung der deutschen Nation

Am Ende des Fichte gewidmeten Kapitels in Die Triger des deutschen
idealismus (1915) schrieb Eucken: »Eine grofle Krise wies ihm die
Aufgabe zu, sein Volk zu wecken und zu sammeln, er hat diese Auf-
gabe durch sein ganzes Wirken und Sein in hervorragender Weise
gelost [...]. Er war bei allen Hirten seiner Art ein ganzer Mensch,
eine markige Personlichkeit, ein Lehrer seines Volkes in grofSem Sti-
le.«*

Was Fichte sein Volk gelehrt hatte, war nach Euckens Auffas-
sung, dass die Deutschen ein einzigartiges Volk sind, da sie bestimmte
Tugenden und Denkanlagen besitzen, die sie von den anderen Vol-
kern stark unterscheiden. Typisch fiir die Kriegsliteratur der Zeit
war die Identifizierug und Klassifizierung von nationalen Haltungen,
die die geschichtlichen Entwicklungen und vor allem die politischen
Handlungen der verschiedenen Nationen im Krieg erkldren sollten.
Die geschichtsbezogene Analyse sollte der Uberlegenheit der deut-
schen Seinsweise Tribut zollen. Mit dem Begriff der deutschen Frei-
heit — prisizer noch, mit der deutschen Idee der Freiheit — beschiftigte
sich nicht nur Eucken, sondern neben ihm auch Paul Natorp, Ernst
Troeltsch und Max Scheler?. In allen Féllen wurde die deutsche Be-

# Helmuth Carol Engelbrecht, Johann Gottlieb Fichte. A study of his political writ-
ings with special reference to his Nationalism, New York 1933, 12. Uber Bedeutungen
und Inhalte der Fichte-Renaissance vgl. Alexander Aichele, »Singend sterben — mit
Fichte nach Langemarck. Authentischer Fichteanismus im Ersten Weltkrieg«, in:
Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte LXXXI
(2007), 618-37. Neulich Elena Alessiato, Lo spirito e la maschera. La ricezione politi-
ca di Fichte in Germania nel tempo della Prima guerra mondiale, Bologna 2018.

6 Eucken, Die Triger, 110.

4 Eucken, Deutsche Freiheit. Ein Weckruf, Leipzig 1919. Zum Thema vgl. Ernst
Troeltsch, Die deutsche Idee der Freiheit, in: Deutscher Geist und Westeuropa, Ge-
sammelte kulturphilosophische Aufsitze und Reden, Tiibingen 1925, 80-107. Zu
dem Zusammenhang gehoren auch Max Scheler, Uber die Nationalidee der grofien

47

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Elena Alessiato

sonderheit darin gefunden, die Freiheit in scharfer Abgrenzung vom
individualistischen Freiheitsbegriff, der auf die grenzen- und restlose
Durchsetzung des Individuums zielte, zu denken. Im Gegensatz einer-
seits zum angelsichsischen, liberalen Freiheitsbegriff, andererseits
zum franzosischen Modell, das die Freiheit der rechtsregulierten Teil-
nahme an die politische Staatsfithrung anzugleichen sucht, verstand
die deutsche Tradition Freiheit im Sinne einer Verbindung der mora-
lischen Selbstbestimmung des Einzelnen mit dem freiwilligen Ein-
bezug in das Ganze: »Frei sein heifst nach Eucken aus innerem An-
trieb ohne Druck von aufen seine Pflicht tun, heif$t der Stimme der
Pflicht und nicht der klugen Berechnung des Erfolges folgen.«*

Der Ursprung eines auf Dualismen aufgebauten Denkens, das
seelisch-intellektuelle Haltungen kulturpolitisch identifizierte, war
aber auf Fichte zuriickzufiihren, den Philosophen, der in seine Reden
an die deutsche Nation die Verschiedenheit der Deutschen durch die
polemische Entgegensetzung zu anderen Vélkern (vor allem zu dem
niemals benannten, doch implizit angesprochenen Feind Frankreich)
herauszuheben versuchte. »In dem Gegensatz der Deutschen und der
Nichtdeutschen, des Inlandes und des Auslandes, scheint Fichte einen
grofSen Gegensatz allgemeinmenschlicher Art verkdrpert und zu ge-
schichtlicher Wirksamkeit gebracht« zu haben. Denn auf einer Seite —
so kommentiert Eucken weitergehend — steht derjenige, der »die Welt
und Wirklichkeit als etwa von draussen Gegebenes, festes und Starres
hinnimmt, sich einer Notwendigkeit der Dinge unterwirft und ihren
Forderungen dienstwillig anpaf3t«; auf der anderen Seite steht derje-
nige, der »als den Grundquell aller Wirklichkeit die geistige Tatigkeit
selbst behandelt, aus ihr allen Bestand seines Daseins ableitet, nichts
als wertvoll und als bindend anerkennt, das nicht jener schaffenden
Tatigkeit entsprang.« Dort bleibt »das Leben in aller Mannigfaltigkeit

Nationen und Uber Gesinnungs- und Zweckmilitarismus. Eine Studie zur Psycho-
logie des Militarismus, in: Krieg und Aufbau (1916), jetzt mit dem Titel Nation und
Weltanschauung, in: Gesammelte Werke, Bd. VI: Schriften zur Soziologie und Welt-
anschauungslehre, hg. von Maria Scheler, Bern-Miinchen 1963, 121-30; Paul
Natorp, Uber Freiheit und Personlichkeit, in: Volkskultur und Personlichkeitskultur.
Sechs Vortrige, Leipzig 1911, 143-72 und Die deutsche Kultur, in: Deutsche Staats-
biirgerkunde. Eine grundlegende Darstellung d. deutschen Lebensgemeinschaft f. d.
Zwecke d. staatsbiirgerlichen Unterrichts u. d. staatsbiirgerl. Selbstbildung, hg. v.
Adolf Bauser, Stuttgart 1922, 42-64. Spiter noch Natorp, Individuum und Gemein-
schaft, Jena 1921.

4 Kurt Kesseler, »Eucken als Erzieher«, in: Monatshefte der Comenius-Gesellschaft
fiir Kultur und Geistesleben 8 (Januar 1916), 1, 1-14, 11.

48

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Der neue Fichte«: Rudolf Eucken und die Vergeistigung des Krieges

seiner Erscheinungen innerlich gebunden [...]; hier dagegen ist das
Leben in die Freiheit gestellt und trdgt in sich eine unbegrenzte Ent-
wicklungsfihigkeit.« Das ist, so restimiert Eucken, »nach Fichte die
iiberwiegende Art des Auslandes, dieses dagegen die Grofle und
Starke deutschen Wesens.«*

Durch die philosophische Rekonstruktion der Geschichte und
seinen personlichen Tatendrang hatte Fichte zur Ausarbeitung einer
»Deutschtumsmetaphysik« beigetragen, nach der, »was als Resultat
historischer Prozesse erkennbar ist, zu deren Agens erklart«® wurde.
Wie die Geschichte nach a priori postulierten Kategorien rekonstru-
iert wird, so kann die Gegenwart als die notwendige (in dem Sinne der
deutschen Not: und zwar nach keinem Zwang, sondern durch schick-
salhafte Bestimmung ausgefiihrte) Erscheinung von einem Entwick-
lungsprozess beurteilt werden, die mit der geistbedingten Entfaltung
der Idee gleich war bzw. sein sollte. Aus diesen Uberlegungen konnte
Fichte wagemutig ableiten: »Auch die Morgenrothe der neuen Welt
ist schon abgebrochen, und vergoldet schon die Spitze der Berge, und
bildet vor den Tag, der da kommen soll. Ich will, so ich es kann, die
Strahlen dieser Morgenréthe fassen, und sie verdichten zu einem
Spiegel, in welchem die trostlose Zeit sich erblicke, damit sie glaube,
dass es noch da ist, und in ihm ihr wahrer Kern sich ihr darstelle, und
die Entfaltungen und Gestaltungen desselben in einem weissagenden
Gesichte vor ihr voriibergehen.«*" Durch die Vision in dem Spiegel
soll die Nation — das ist Fichtes Hoffnung— »ihren wahren Hang, und
ihre wahre Bestimmung« kennen, »bis unter diesen Betrachtungen
sich ihr die Kraft entfalte, diese ihre Bestimmung michtig zu er-
greifen.«%?

Aus solchen Theoremen konnte die Vélkerpsychologie am An-
fang des 20. Jahrunderts Argumente gewinnen, um die kontrastive
Auffassung der nationalen Weltanschuungen spekulativ zu rechtfer-
tigen und die Uberzeugung zu verstirken, dass aus den Vorbildern
der Vergangenheit frische Krifte fiir den gegenwirtigen Kampf zu

# Dieses und die anderen Zitate des Absatzes sind aus Eucken, Fichte und die Auf-
gaben unserer Zeit, in: Gesammelte Werke, Bd. 2, Gesammelte Aufsditze zur Philo-
sophie und Lebensanschauung (Leipzig 1903), Hildesheim 2005, 85-96, 89.

% Liibbe, Politische Philosophie, 187.

51 Johann Gottlieb Fichte, Reden an die deutsche Nation (I und VI Reden), in: Ge-
samtausgabe, 1/10: Werke 1808-1812, hg. v. Reinhard Lauth et al., Stuttgart-Bad
Cannstatt 2005, 99-298, 116.

52 Ebd., 182.

49

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Elena Alessiato

gewinnen waren. Denn in Situationen, »wo das Ganze des bisherigen
Tuns und Strebens zweifelhaft wird, [...] gilt es, auf die letzten Ele-
mente unseres Daseins zuriickzugreifen und die Grundlage unserer
geistigen Existenz von neuem zu erkimpfen.«%

Durch das Bewusstsein der eigenen Verschiedenheit konnte das
deutsche Volk zur Nation werden. Denn eine Nation im rechten Sin-
ne ist »keine Volkmasse bei dufSerem Zusammensein«: sie entsteht
dagegen aus dem Bewusstsein, dass das deutsche Volk »eine eigen-
tiimliche geistige Art besitze, die der Erhaltung wiirdig sei.« Wenn
man fragt welche die Inhalte dieser eigentiimlich deutschen Art sind,
beantwortet Eucken in einer fiir seine eigene Philosophie typischen
Begrifflichkeit: »ihr Wesen besteht aber in dem Durchgreifen der Le-
bensbewegung bis zur tiefsten Wurzel des Seins, in der Erweisung
voller Urspriinglickeit, in der Ausbildung eines selbstindigen Innen-
lebens, in dem Wirken und Schaffen von innen nach auflen [...]. In
der Entwicklung dieser >deutschen< Art [gewinnt] das Leben eine
sonst unerreichte Urspriinglichkeit, Ernsthaftigkeit und Kraft.«%

Die dualistische Polarisierung und zusitzliche Politisierung der
philosophischen Traditionen wurde von der kriegerischen Propagan-
da funktionalisiert. Die Kontinuitit des deutschen Wesens, die Fichte
postulierte hatte, wurde als Zeuge aufgerufen, um aus ihr Orientie-
rungsprinzipien fiir die Bewiltigung der gegenwiirtigen Krise zu er-
werben. Was in dem mutigen Redner des Jahres 1808 gepriesen wur-
de, war seine Intuition, eine »Philosophie der Nationalitdt«* gegeben
zu haben, die klare Trennungen festlegen und damit die Geister und
die Willen mobilisieren konnte. Der ideelle Strom der Geschichte
kann lange Wege oder sogar Umwege gehen. Daher kann durchaus
auch erst nach hundert Jahren ein nationalistischer Elan wieder-
aufleben: »Es steckt ein ausgesprochenen Fichtesches Moment in
Euckens Philosophie, sie ist deutsch-nationale Philosophie.«% Auf
die Frage, um welche Philosophie es sich handelt, konnten nun seine
Anhinger antworten: »Es ist dem deutschen Wesen besonders eigen,
sich tiber die naturhafte Wirklichkeit zu erheben, den >Kampf um
einen geistigen Lebenshinhalt« zu fiihren, nicht in bloflem Rationa-

% Eucken, »Einleitung« zu Fichte, Reden, III-XVI, IV.

5% Die Zitaten des Abschnitts kommen aus Eucken, »Einleitung« zu Fichte, Reden,
X-XI.

5 Eucken, Fichte und die Aufgaben unserer Zeit, 87.

5 Kesseler, Eucken als Erzieher, 4.

50

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Der neue Fichte«: Rudolf Eucken und die Vergeistigung des Krieges

lismus stecken zu bleiben, sich zur Welt des Metalogischen zu erhe-
ben, nach dem Gewinn einer Innenwelt voll Wahrheit und Freiheit zu
streben und in der Kraft solches Innenlebens an die Losung der
grofSen Gemeinschaftaufgaben heranzutreten.«*

Nach den damaligen Kriegsinterpreten stand das Wilhelmi-
nische Reich vor grofien Gemeinschaftsaufgaben, fiir deren Bewilti-
gung der Geist der Vergangenheit mobilisiert werden musste. So
musste der fiir die Gegenwart erfordete Mut evoziert werden, und in
diesem Sinne sprach man davon, dass sich mit Fichte der »deutscheste
aller Philosophen« vor die Nation stellte. Denn »er [ergriff] ein den
augenblicklichen Verwickelungen iiberlegenes Ideal deutschen We-
sens und den Zeitgenossen vorhielt als einen sicheren Halt gegen alle
Mingel und Irrungen der Gegenwart. Vielleicht lohnt es sich noch
heute, dies Ideal deutschen Wesens zu betrachten, vielleicht kann die
feurige Glut, die alles Wirken jenes Mannes durchstrémt, auch heute
noch den Schimmer eines Festglanzes ausstrahlen, vielleicht ist es
auch nicht ganz unfruchtbar, jenes Ideal zusammenzuhalten mit den
Erfahrungen des Jahrhunderts und den Aufgaben der lebendigen Ge-
genwart. «

Solche Worte hatte Eucken 1897 in einer Rede ausgesprochen,
die er anlésslich der Jahresversammlung des Allgemeinen Deutschen
Schulvereins zu Jena hielt. Der Titel lautet: Fichte und die Aufgaben
der Zeit. Vor der Jugend, die 17 Jahre danach ins Feld einberufen
wurde, sprach der Philosoph von den deutschen Aufgaben der Ur-
spriinglichkeit und Unerschopflichkeit, der Arbeit und Innerlichkeit,
Pflicht und Hingabe sowie Erziehung und des titigen Willens. In An-
betracht dessen, dass dieselben Gedanken — und teilweise auch diesel-
ben Worte — in Euckens spéteren Beitrigen zu Fichte wiederauftreten,
kann man festhalten, dass das Ereignis des Krieges in Bezug auf sein
Verstindnis der Lehre Fichtes keinen Bruch, sondern eher den Anlass
einer Radikalisierung darstellte. Vor welchen gegenwirtigen Auf-
gaben die deutschen Biirger und Krieger standen, wurde fiir Eucken
im Jahr 1914 klar. Die Umstinde konnten sich zwar geindert haben,
unabanderlich blieb aber der Hinweis, dass die Kraft grofler Ménner,

57 Ebd.

58 Fichte erscheint unter »den deutschtesten Deutschen« nach Paul Natorp, Uber
Freiheit und Personlichkeit (1910), in: Volkskultur und Personlichkeitskultur, Lepizig
1911, 143-72, 172; Fichte gilt als »Philosoph des Deutschtums« nach Adolf Grimme,
Gedanken vom Beruf des Deutschen in der Welt und vom Sinn des Krieges. Ein
Fichte-Vortrag zu Gunsten der Kriegswohlfahrtspflege, Leer o.]. 1916, 5.

51

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Elena Alessiato

»die in der schwerer Erschiitterung mit voller Sicherheit aufrecht
standen und dadurch zu einem Halt fiir die anderen wurden, rich-
tungsweisend wirkt.

5.2.  Ubersinnliches und deutsche Geschichte

In Bezug auf den Nachweis der Eigenartigkeit des deutschen Wesens
hatte sich Fichte nicht darauf beschriankt, eine wissenschaftliche Be-
trachtung vorzulegen. Es ging ihm immer darum, tiber die Theorie
deren lebensbezogene und religiés markierte Verwurzelung zu be-
weisen. Fichtes Vorbild weist auch hier den Weg, denn was in Fichtes
Personlichkeit und Lehre besonders auffallig war — und von vielen,
auch von Eucken, stark betont wurde —, war sein »felsenfestes Ver-
trauen«® in die Bedeutung des deutschen Volkes, an der er auch in
dem Moment der grofiten Erniedrigung festhielt. »Als die Katastro-
phe kam, hat Fichte [...] aufs treueste zu seinem Volke gestanden, er
hat die allgemeine Not als seine personliche erlebt und empfunden, er
hat sich aber nicht mit Klagen und Jammern begniigt, sondern er ist
ungebeugten Muts sofort an das heilige Werk gegangen, sein Volk
wieder aufzurichten, er ist ihm in Wahrheit ein fester Halt und ein
weitschauender Fiihrer geworden. Seine Reden an die deutsche Na-
tion verkorpern wohl aufs beste die Gesinnungen und die Uberzeu-
gungen, welche damals die aufstrebenden Seelen durchwogten.«5!
Das Vorbild Fichtes sollte nach Euckens Ansicht auf seine Gegenwart
wirken, zu guter Letzt durch die Schriften Euckens selbst. Sowohl
Euckens Massenerfolg als auch das verbreitete Interesse an Fichte,
das um 1900 erwachte und in besonderem Maf3e die Kriegszeit prigte,
konnen aus einer dhnlichen Motivation verstanden werden.

Fichte nahm aus der Erschiitterung der Niederlage Preuflens ge-
gen Frankreich die Motivation, auf die Quelle des deutschen Lebens
zuriickzugehen, die darin besteht, das Reale durch das Ideale zu er-
kliren, das Geschichtliche aus dem Geistigen abzuleiten, also »die
Wirklichkeit von innen her zu verstehen und den Menschen iiber
das sinnliche Dasein hinauszuheben«, was im Sinne Euckens bedeu-
tet, »das Ubersinnliche in der Vernunft selbst aufzusuchen und so

% Eucken, »Einleitung« zu Fichte, Reden, V.
% Eucken, Fichte und die Aufgaben, 87.
¢! Eucken, Die Trdiger, 100.

52

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Der neue Fichte«: Rudolf Eucken und die Vergeistigung des Krieges

erst eigentliche Philosophie zu erschaffen, indem man das freie Den-
ken zur Quelle unabhiangiger Wahrheit machte.«® Fichte lehrte die
Deutschen den Sinn und das Sein der eigenen Nation aus der Grund-
lage heraus, dass »die Nation, wie sie die Individuen zusammenhalt
und die Jahrtausende hindurch in besonderer Art und Richtung wir-
ken 1483t, ihm [gilt] als eine charakteristische Gestaltung des geistigen
und gottlichen Lebens, an die sich alles Wirken und Leben des Indivi-
duums anschliefSen muss, wenn es nicht ins Leere verrinnen soll.«%
Wenn Fichtes patriotisches Gefiihl sich daraus ergab, das Volk als
schopferische und dynamische Geistgemeinschaft zu denken, die sich
aus der synergischen Wechselwirkung von Einzelnen und Ganzen
entfaltet, wurzelte sein Glaube an das deutsche Volk in einem Ewig-
keitsglauben seiner idealen Bestimmung. Das Leben der Nation gilt
ihm als Lebensgemeinschaft nicht nur in dem Sinne, dass diese den
Zusammenhang einer kollektiven Lebensfiihrung darstellt, sondern
auch in einem existentiell-eschatologischen Sinne. So gesehen macht
diese Lebensgemeinschaft die Grundlage fiir das Ewigkeitswerden des
Lebens der Einzelnen aus. Dazu hatte sich Fichte so gedufSert: »Der
Glaube des edlen Menschen an die ewige Fortdauer seiner Wirksam-
keit auch auf dieser Erde griindet sich demnach auf die Hoffnung der
ewigen Fortdauer des Volks, aus dem er selber sich entwickelt hat,
und der Eigenthiimlichkeit desselben, nach jenem verborgenen Ge-
setze [...]. Diese Eigentiimlichkeit ist das Ewige, dem er die Ewigkeit
seiner selbst und seines Fortwirkens anvertraut, die ewige Ordnung
der Dinge, in die er sein Ewiges legt; ihre Fortdauer muf3 er wollen,
denn sie allein ist ihm das entbindende Mittel, wodurch die kurze
Spanne seines Lebens hienidien zu fortdauerndem Leben hieniden
ausgedehnt wurde. «%

In einem direkten Rekurs auf die Worte Fichtes zieht Eucken
daraus eine radikale und befreiende Konsequenz: »Es kdmpft dem-
nach fiir den Gehalt und Wert des eigenen Daseins, wer mit aller
Kraft seine Nation und ihre unsichtbare Eigentiimlichkeit verteidigt.
So muss der Mensch rechter Gesinnung bereit sein, diesem Zwecke
alle auflere Giiter, auch das Leben, freudig aufzuopfern.«% Die dua-
listische Auffassung kehrt an dieser Stelle wieder zuriick, um die

62 Ebd., 106.

6 Eucken, »Einleitung« zu Fichte, Reden, IX-X.
¢ So Fichte, Reden (VIII Rede), 201-02.

6 Eucken, Fichte und die Aufgaben, 88.

53

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Elena Alessiato

ethische religiés orientierte Bedeutung des Lebens zu behaupten:
»Das Leben, blof3 als Leben, als Fortsetzen des wechselnden Daseins
hat fiir ihn ja ohnedies nie Wert gehabt, er hat es nur gewollt als
Quelle des Dauernden; aber diese Dauer verspricht ihm allein die
selbstidndige Fortdauer seiner Nation.«%

Dieses Bild erhielt in den Jahren 1914/1918 sehr konkrete Er-
fillungsmaglichkeiten fiir Eucken. In dem Kampf der deutschen Na-
tion gegen einen »Welt von Feinden«® konnten sowohl der Glaube
der Deutschen als auch die Gedanken des Philosophen auf die Probe
gestellt werden. Was Fichte in den Augen Euckens tatsichlich zu
einem vorbildhaften Deutschen machte, war sein drangender Wille,
»das, was das Ganze seines Wesens sicher und fest als notwendig er-
griff, auch in klare Begriffe umzusetzten und mit bestimmten Griin-
den zu verfechten, « um damit fiir den eigenen Glauben auch vor der
Vernunft eine Rechtfertigung zu erlangen. Nur auf diese Weise
konnte Fichte die geistige Welt erobern und den Nationalismus des
Wilhelminischen Reiches flankieren. Denn es war nicht genug, dass
»sein ganzes Wirken von einem zuversichtlichen und freudigen
Glauben getragen wurde.«® Er unternimmt zusitzlich eine intellek-
tuelle Aufhellung, die auf die letzten Wesensfragen zuriickgreift und
bis auf die Quelle des deutschen Lebens zuriickging. Dass diese Kom-
bination erfolgreich war, macht ein Kapitel der deutschen Geistes-
und Kulturgeschichte aus. Denn in dem Mafe, in dem Fichtes Reden
an die deutsche Nation die Deutschen »in dem Glauben an unser
Volk, an seine unerschopfliche Kraft und an seine Zukunft be-
stirken, blieb die Uberzeugung in Kraft, »immer noch eine wichtige
Mission»” zu haben.

5.3.  Der grofse Mensch

Was im ideologisch bedingten Zusammenhang der Kriegsjahre Fichte
iiber seine Schriften hinaus am meisten faszinierend machte, war
seine Person. Oder, anders und in den Worten Euckens gesagt: seine

o

¢ Eucken, Die Triger, 104.

67 Wie Fussnote 27.

 Eucken, »Einleitung« zu Fichte, Reden, VIIL
6 Ebd.

70 Ebd., XVIL

54

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Der neue Fichte«: Rudolf Eucken und die Vergeistigung des Krieges

schopferische Personlichkeit. Gemeint ist die Untrennbarkeit von
Mann und Werk, von der Biographie und der philosophischen Lehre.
»In der Gleichzeitigkeit von zivilisationspessimistischer Zeitkritik
und akademischem Engagement in den Vorlesungen (als die Reden
an die deutschen Nation gehalten worden waren), kam Fichte dem
>Weltanschauungsbediirfnis< Euckens und — allgemeiner betrachtet —
der Kriegsgeneration sehr entgegen.«”" In der Einheit von Leben und
Gesinnung, von Denken und Handeln wollte man das Erkennungs-
zeichen des echten, groflen deutschen Mannes erblicken, der »das
deutsche Leben und Wesen auf den entscheidenden Punkt seiner
Stirke fithrte und ihm die Aufgabe der Zeit zu einer Sache geistiger
Selbstherhaltung machte. Wer so weit zuriickgreift und so sehr den
ganzen Menschen bewegt, der veraltet nicht mit dem Tage, der kann
auch bei véllig verinderter Lage mit fruchtbarem Wirken zugegen
bleiben.«”?

In Fichte und in seiner »inneren Selbstindigkeit«, seinem »ge-
waltigen Ernst« und seiner »vélligen Unerschrockenheit, in seinem
physischen und dazu noch moralischen Mut — in all dem wollten
Eucken und viele deutschen Intellektuellen zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts und der Kriegszeit das Vorbild eines echten deutschen Men-
schen anerkennen, der insofern echter Deutscher ist, als er eine idea-
listische Gesinnung hat. Fichte steht in dieser Hinsicht fiir den
Vorrang des Ubersinnlichen vor dem Sinnlichen, des edlen Idealen
vor dem banalen Realen; er tritt an gegen eine geistlose, ethisch ver-
dorbene Welt, gegen ein intellektualisiertes Leben und gegen eine
materialistisch gesinnte Menschheit. Sein idealbezogener Mut be-
kundete sich fiir Eucken vor allem in der »Aufrechthaltung eines fes-
ten Glaubens an die Zukunft seines Volkes inmitten aller Verwirrun-
gen und gegeniiber aller Erfahrung der Kleinheit und des Zweifels.«”

In dem Mafle, in dem fiir Eucken ein dhnliches Pathos des na-
tionalen Einsatzes, eine mit Fichtes Glauben verwandte Kriegsideali-
sierung und eine gleichartige Uberhéhung des deutschen Wesens —
im Kontrast zur Bewertung anderer Vélker — dem Philosophen und
nationalen Schriftsteller Eucken zuerkannt wurde, konnte er den

71 BeBlich, Wege, 90.

72 Eucken, »Einleitung« zu Fichte, Reden, VI.

73 Alle die hier zitierten Worte sind von Eucken, »Einleitung« zu Johann Gottlieb
Fichte, Reden, VII.

55

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Elena Alessiato

Titel, ein zweiter, »neuer Fichte«” zu sein, beanspruchen. Sowohl im
Fall Fichtes als auch im Fall Euckens ist aus heutiger Perspektive be-
merkenswert zu verstehen, welche Rolle der Philosophie und dem
Philosophen zugeschrieben wurde. Der Philosoph galt um 1800 - je-
denfalls in der Retrospektive Euckens auf Fichte — und um 1900 -
insofern wir der Selbststilisierung Euckens folgen — als hchste Auto-
ritdt zur Sammlung und Mobilisierung der Geister und zur Steue-
rung der Gemiitslage des Volkes. Das setzt ein hohes Maf$ an Selbst-
vertrauen in die eigenen Fihigkeiten und deren Wirkungen voraus,
aber auch ein erhebliches Maf8 an sozialer Anerkennung, das in der
Gesellschaft dem Philosophen gezollt wird. Dieses Selbstvertrauen
und die korrelierende soziale Anerkennung gehoren jedoch einer
Welt an, die im Ersten Weltkrieg unwiderruflich untergegangen ist
— und daran sind auch die Philosophen der Generation Rudolf
Euckens nicht unbeteiligt gewesen?”.

74 Otto Braun, »Der Idealismus bei Hartmann und Eucken, in: Zeitschrift fur Phi-
losophie und philosophische Kritik 160 (1916), 6-15.

75 Vgl. Peter Hoeres, Krieg der Philosophen. Die deutsche und die britische Philoso-
phie im Ersten Weltkrieg, Paderborn-Miinchen-Wien-Ziirich 2004.

56

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jorn Bohr

Welchen Sinn hat jetzt Studium und
Wissenschaft?

Wilhelm Windelband als Lehrer der akademischen Jugend
vom Augusterlebnis bis zur Feldpostausgabe

Abstract

Dieser Beitrag spiirt einer moglichen Wirkung Windelbands als Lehrer der
akademischen Jugend nach. Dazu bieten sich fiir das Thema I. Weltkrieg
drei Stationen an: Das personliche Erleben Windelbands der Julikrise 1914,
die Aufnahme seiner Texte in Feldpostausgaben sowie ein aus dem Nachlass
gedrucktes Fragment seiner Vorlesung iiber Geschichtsphilosophie. Win-
delband versucht darin, eine methodologische und metaphysische Antwort
auf die Frage zu geben: Wie kann man Geschichte tiberhaupt noch denken?

The article discusses the role of Windelband as a teacher of the war-genera-
tion of 1914-18. The threefold question is: how was Windelband’s personal
reaction to the crisis of July 1914? What was the intention of giving some of
his published texts in print again, now for the support of the German
troops? Finally, Windelband'’s last lecture on philosophy of history has to
be regarded as an essay on the possibilities of thinking history under the
condition of radical contingency.

Statt eines Mottos. »Sie ruhen miteinander im Frieden des Grabes:
Protestanten und Katholiken, Glaubige und Ungldubige, Konservati-
ve und Sozialdemokraten, im Tode noch vereint. Sie sind uns ein
ergreifendes Symbol der Einigkeit und des inneren Friedens.«! —

Reaktionen von Philosophen auf Tagesereignisse sind noch nie son-
derlich philosophisch gewesen. Windelband hat sich nicht zu den po-
litischen Vorgingen von 1914 geduflert. Macht ihn das aber zu einem
besseren Philosophen? Einer moglichen Rolle Wilhelm Windelbands
(11.5.1848-20.10.1915) in der »geistigen Mobilmachung« bzw. im
»Krieg der Geister«? kann man sich von zwei, nicht allzu weit von-

U Friedrich Thimme, Vom inneren Frieden des deutschen Volkes. Ein Buch gegensei-
tigen Verstehens und Vertrauens, Leipzig 1916, Vorwort.

2 Vgl. Hermann Kellermann, Der Krieg der Geister. Eine Auslese deutscher und aus-
landischer Stimmen zum Weltkriege 1914, Weimar [Friihjahr] 1915.

57

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jorn Bohr

einander entfernten, Polen aus nihern. Erstens: Die philosophiehis-
torische und -systematische Forschung zum Werk Windelbands ver-
spricht nur in seinen zeitgenossischen Beziigen Erfolg. Diese sind in
dem 2013 erschienenen Buch von Ulrich Sieg tiber Geist und Gewalt.
Deutsche Philosophen zwischen Kaiserreich und Nationalsozialis-
mus fiir die allgemeine bzw. politische Geschichte herausgearbeitet
worden. Sieg spricht von Windelbands herausragender Stellung in
der Offentlichkeit der Zeit vor 1918, die zwischen »Terrorismusfurcht
und Wertphilosophie« als Aspekten einer politischen Krise der Jahre
1878-80 eingespannt und gekennzeichnet war von den beiden Atten-
taten auf Wilhelm I., den Sozialistengesetzen sowie dem sog. Berliner
Antisemitismusstreit. Sieg vertritt die These, dass die offizielle Phi-
losophie zwischen Kaiserreich und Nationalsozialismus dem autorita-
ren Staat zugearbeitet habe (vorgebildet ist diese These bei Georg
Iggers, Deutsche Geschichtswissenschaft (1971), spiirbar orientiert
auch an Fritz K. Ringers bekannter Gelehrtenstudie, Stichwort
»Mandarine«). Aus dieser Zuordnung erklirt Sieg den Erfolg der
Wertphilosophie Windelbands, die entwickelt worden sein soll, »als
mit dem Kaiser das symbolische Zentrum des Gemeinwesens atta-
ckiert war und bekdmpfte ihrerseits den Relativismus als Wurzel
allen Ubels«.? Diesen Teil der These teilt Sieg mit Klaus Christian
Kohnkes Neukantianismusstudie.* Nicht nur Sozialdemokratie und
Darwinismus, sondern jetzt auch »Relativismus« aller Schattierun-
gen sowie »Sophistik« im akademischen Philosophieren sind die biir-
gerlichen Feindbilder, die Windelband ohne Abstriche vertrat. Es ging
Windelband darum, den als solche verstandenen Nihilismen und Re-
lativismen seiner Zeit eine entschiedene Werthaltung gegeniiber-
zustellen. In der Arbeit an der Zukunft wird Hegel wieder zu einem
Gesprichspartner. Der Trend des Neukantianismus zu einem Neuhe-
gelianismus erreicht seinen Hohepunkt zur Zeit des I. Weltkriegs.
Deutscher Geist und Weltberuf sind die zwei Termini der Zeit phi-
losophischer Besinnung auf eine neue weltanschauliche Synthese.
Siegs Darstellung wirft im besten Sinne mehr Fragen auf als sie
Antworten gibt. Systematisch stellt sich die Frage, ob die hypotheti-

3 Ulrich Sieg, Geist und Gewalt. Deutsche Philosophen zwischen Kaiserreich und
Nationalsozialismus, Darmstadt 2013, 55.

* Vgl. Klaus Christian Kéhnke, Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus. Die
deutsche Universititsphilosophie zwischen Idealismus und Positivismus, Frankfurt
a.M. 1993.

58

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Welchen Sinn hat jetzt Studium und Wissenschaft?

schen Zusammenhinge zwischen Philosophie und »Weltsicht« sich
auch in einer hermeneutischen Rekonstruktion der Entstehungs-
zusammenhinge und Anlésse sowie der Adressatenkreise der Werke
Windelbands als iiberzeugend erweisen.> Damit kommen wir zu dem
zweiten moglichen Pol, von dem aus eine Anniherung moglich ist:
Dass die herausragenden Protagonisten der institutionellen Fach-
philosophie, darunter Windelband, marginalisiert worden sind, bes-
tenfalls als tiberholte »Neukantianer« gelten oder als »wertkonser-
vative« verpont sind, wenn sie nicht gar immer noch zur langen
Vorgeschichte des Dritten Reichs gezihlt werden, bedeutet eine Ver-
zerrung, die der Korrektur bedarf. Es scheint z.B. wenig plausibel,
Windelband und Co. fiir die politische Geschichte verantwortlich zu
machen, und zwar aus dem ganz einfachen Grunde, dass die Gelehr-
ten, selbst wenn sie die politische Macht reprasentiert haben sollten,
sie damit noch lingst nicht iiber diese Macht verfiigten. Darauf hat
Kohnke meines Erachtens zu Recht hingewiesen, dass es die histori-
schen Bedingungen der neukantianischen Bewegung verfehlt, wenn
man den Philosophieprofessoren des Zweiten Deutschen Reiches eine
derartige politische Wirkmichtigkeit und gesellschaftliche Bedeu-
tung zuschreiben will, »daf8 sie schliefllich die Schulden des Dritten
Reiches mitzuiibernehmen hitten«.6 Die alte philosophische Fakultit
differenzierte sich in die neu entstandenen Einzelficher aus, wenn
nicht gleich neue Fakultiten gebildet wurden, so dass Philosophie
schliefSlich zu einem Fach unter Fachern wurde. Fiir die Philosophie
bedeutete das im Selbstverstindnis aber gerade keinen Quietismus,
sondern einen Aufschwung zum - nicht nur — weltanschaulichen
Lehrfach, das zur unerlisslichen Bildung gezihlt wurde. Die Ge-
schichte des »Deutschen Geistes« schien zu dem Abschluss gekom-
men zu sein, an dem einerseits blofS noch seine Geschichte zu schrei-
ben war, allerdings, um andererseits erst recht mit ihm fortan
Geschichte zu schreiben. Es ging also weniger um Weltanschauung,
als um Tradition — um die Suche nach einer Tradition, an die man
ankniipfen konnte.

5> Diesen Fragen widmet sich ein an der Bergischen Universitit Wuppertal angesiedel-
tes DFG-Projekt (Geschiftszeichen HA 2643/14-1, Bearbeiter: Gerald Hartung, Jérn
Bohr): Grundlagenforschung zur Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte des 19.
und 20. Jahrhunderts am Beispiel Wilhelm Windelband. Die Quellenzitate im vor-
liegenden Beitrag wurden nur méglich dank dieser Forderung.

¢ Kohnke, Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus, 346.

59

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jorn Bohr

Es scheint vielversprechend, die Grofithesen Siegs und Kohnkes
einmal zu unterlaufen, und zwar indem wir uns nicht der Werke
Windelbands unter dem Aspekt ihrer moglichen Zeitgebundenheit
und politischen Inspiration widmen, sondern die Wirkung Windel-
bands als eines mafsgebenden Lehrers der akademischen Jugend in
den Blick nehmen. Dazu bieten sich drei Stationen an: 1. Das person-
liche Erleben Windelbands der Julikrise 1914 und seine Antwort auf
die Umfrage »Welchen Sinn hat jetzt Studium und Wissenschaft?«,
2. die Aufnahme Windelbandscher Texte in Liebesgaben und Feld-
postausgaben sowie 3. ein aus dem Nachlass gedrucktes Fragment
seiner Vorlesung tiber Geschichtsphilosophie, die deren Herausgeber
1916 nur deswegen »Kriegsvorlesung« nennen konnten, weil sie zur
Kriegszeit gehalten worden ist. Wir finden darin eher eine nichtnor-
mative, jedenfalls eine nichtdeterministische Geschichtsphilosophie.
Geschichte wird nach Jahrzehnten des unbedingten Fortschrittsglau-
bens nunmehr begriffen als ein radikal kontingentes Phinomen, in
dem keine Teleologie mehr zu erwarten ist. Geschichtsphilosophie
ist dann die methodologische und metaphysische Antwort auf die
Frage: Wie kann man Geschichte iiberhaupt noch denken?

1. Das »Augusterlebnis«, das keines war

Es gibt fiir das »Augusterlebnis« ja eine oft kolportierte, gleichsam
offizielle Lesart, die, abseits des Jubeltaumels Unter den Linden, in
einer ihrer vielen Varianten ungefihr so lautet: »Als Bismarck starb,
dachten viele, mit ihm wire Deutschlands Grofie begraben. [...] Da
kam der August 1914. Der Haf$ Frankreichs, die Wut Rufslands, der
Neid Englands konnte sich nicht mehr halten: sie fielen uns an wie
ein Rudel Wolfe. Da stand Wilhelm II. auf und sprach: >Es ist genug.<
Sein Schwert, sein blitzendes Schwert flog aus der Scheide. Ganz
Deutschland [...] stand auf wie ein Mann und griff zu den Waffen
unter dem neuen Kaiser.« D.i. patriotischer Kitsch der formlosen
und deswegen formunsicheren, grundsatzlich unglaublich verkitsch-
ten Kaiserzeit, die »Deutschlands Grofie« selbst kaum glauben moch-
te, aus Richard Kabisch: Das neue Reich. Deutsche Geschichte dem
deutschen Volke und seiner Jugend erzihlt. Gottingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 1914, S. 231.

Nicht weniger propagandistisch, aber doch menschlich-biirger-
lichen Gefiihlen niher ist da die Schilderung Ignaz Jastrows vom Sep-

60

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Welchen Sinn hat jetzt Studium und Wissenschaft?

tember 1914: Im Kriegszustand. Die Umformung des offentlichen
Lebens in der ersten Kriegswoche. 2., unv. Aufl. Berlin: Georg Reimer
1915, S. 1-5, der aus Berlin eher die Stimmung des nervisen, nur
dufllerlich ruhigen, »geordneten« bzw. »gefassten« Ernstes und der
Ratlosigkeit, was die unmittelbare Tragweite der Ereignisse betraf,
vermittelt. Wihrend Offiziere in Jastrows Eisenbahnabteil noch den
rein militdr- und hoheitsrechtlichen Sachverhalt des vor der eigent-
lichen Mobilmachung verhdngten »Kriegszustands« besprachen, ka-
men bereits iiberfiillte Fliichtlingsziige aus Kénigsberg an. Das Bild
erhilt Risse, noch bevor es fertig gemalt ist.

Damit — mit Kabisch und Jastrow — sind auflerdem die wesent-
lichen innenpolitischen Motive und Ziele des Krieges skizziert: Einig-
keit nach innen — Geschlossenheit nach auflen — stabile Heimatfront.
Wachsende innenpolitische Unsicherheit fand ein willkommenes
Ventil. Einheitsjubel traf auf das nicht verwundene Trauma der
Reichseinigung mit ihren iiberstarken innenpolitischen Belastungen,
und dafiir muss man noch gar nicht an Elsass-Lothringen denken.
Diese Spannungen erzeugten eine Sehnsucht nach einer »einfachen«
Losung. Ein Zuriick gab es nicht — also vorwirts! Aber wie? Kriegs-
erklarungen sind sicher keine ultima ratio, aber eine Form von ratio
sind sie allemal.

Bemerkenswert ist beim Ausbruch des I. Weltkriegs der Riickfall
— nicht in die Barbarei, das ist ein Propagandaschlagwort — aber in
vormoderne Kriegsbegriffe.” Der Feind ist nun wieder Verbrecher,
und zwar auf beiden Seiten, den man selbst als Streiter der gerechten
Sache fiir dessen ungerechte Sache bestrafen muss. Eine diplomati-
sche Losung wurde von vornherein ausgeschlossen, die Frontlinien
von Kulturkrieg hie und Verteidigung der Freiheit der Zivilisation
dort wurden bereitwilligst gezogen. Die Reaktionen wirkten lediglich
spontan, in Wahrheit war die Kriegsrhetorik lange vorbereitet. Auch
ein Krieg bricht ja nicht eigentlich aus wie ein Vulkan, sondern er
wird nach griindlicher Vorbereitung dem Gegner erklirt, nachdem
er lange hinter den Tagesgeschiften latent blieb. Alle Internationali-
sierung der Vorkriegszeit, darunter nicht zum wenigsten die wissen-
schaftliche, wurde mit einem Mal bedeutungslos, oder entpuppte sich
als blof3e Rationalisierungsbestrebung, als hitte es nie eine verstand-
nisvolle Zusammenarbeit und einen Austausch gegeben. Windelband

7 Vgl. fiir das Folgende: Krieg der Geister [Ausstellungskatalog]. Weimar als Sym-
bolort deutscher Kultur vor und nach 1914, Dresden 2014, 166—168, 184, 196.

61

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jorn Bohr

war ja immerhin der Président des Internationalen Philosophenkon-
gresses 1908 in Heidelberg gewesen. Alles Deutsche wurde von
Frankreich, England, Russland und schliefSlich den Vereinigten Staa-
ten propagandistisch dimonisiert — freilich: vice versa. Sozialpsycho-
logisch ist das die Situation, wo die Monstrositit des Anderen auch
dadurch hervorgerufen wird, dass man ihn zum Monster macht, d.h.
ihm im Miteinander gar keine andere Stelle zu besetzen mehr iibrig-
lasst.

War also der Krieg deutsche Staatsraison? Es war bereits von
innenpolitischen Motiven und Zielen die Rede — bei niherem Hinse-
hen bzw. mit anderen Augen scheint der ganze Krieg sogar vor allem
innenpolitisch motiviert und nicht nur maskiert. Vor diesem Hinter-
grund liest sich Friedrich Paulsens Vorkriegsthese zur politischen
Aufgabe der Universititen geradezu doppelt hellsichtig: »Ein iiber-
reizter Nationalismus ist zu einer sehr ernsten Gefahr fiir alle Vilker
Europas geworden; sie laufen Gefahr, das Gefiihl fiir die menschlichen
Werte dariiber einzubiiffen. Auf die Spitze getrieben, vernichtet der
Nationalismus so gut als der Konfessionalismus das sittliche und
selbst das logische Gewissen: gerecht und ungerecht, gut und bose,
wahr und unwahr verliert seine Bedeutung; was man, wenn andere
es thun, schimpflich und unmenschlich nennt, empfiehlt man in dem-
selben Atemzug dem eigenen Volk einer fremden Nation anzuthun.
Damit wire das Letzte und Hochste gesagt, was die Universititen dem
offentlichen Leben leisten konnen: sie konnen in ihrer Gesamtheit
etwas wie das offentliche Gewissen des Volkes in Absicht auf gut und
bose in der Politik, der inneren und der dusseren, sein.«® Diese These
ist doppelt hellsichtig einmal, weil Paulsen sie offenbar genauso inter-
nationalistisch und pazifistisch meinte, wie wir sie heute gerne lesen
wiirden, und zum anderen, weil sie zu formal ausgesprochen ist, wie
man an den gelehrten propagandistischen Folgen sicht, die sich ja
ohne weiteres saimtlich auch auf Paulsen berufen kénnten.

Die Musen schwiegen vielleicht unter den Waffen, aber die Pro-
fessoren redeten auf jeden Fall — die Times vom 5. Januar 1915 sprach
bereits von einem »professor made war«.’ Vor allem der unselige

8 Friedrich Paulsen, Die deutschen Universititen und das Universitdtsstudium, Ber-
lin 1902, 331.

° Vgl. Brigitte Schroder-Gudehus, Deutsche Wissenschaft und internationale Zu-
sammenarbeit 1914-1928. Ein Beitrag zum Studium kultureller Beziehungen in po-
litischen Krisenzeiten, Genf 1966, 52.

62

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Welchen Sinn hat jetzt Studium und Wissenschaft?

»Aufruf an die Kulturwelt« vom Oktober 1914, dessen Unterzeich-
nernamen (darunter Windelbands) tiberwiegend telegraphisch ge-
kapert waren, schien die Henri Bergson zugeschriebene Behauptung,
die Deutschen seien in die Barbarei zuriickgefallen, mustergiiltig zu
bestitigen — sowie umgekehrt die deutsche Meinung zu bestitigen, es
habe sich seit 1870/71 um einen besonders »faulen Frieden« ge-
handelt.1

Der Text des »Aufrufes der 93« jedenfalls stritt nicht nur die
Kriegsschuld ab, das war vergleichsweise lasslich, sondern rechtfer-
tigte in apodiktischem Tonfall die vélkerrechtswidrige Besetzung Bel-
giens und bekriftigte ostentativ, dass der Militarismus zu Deutsch-
land gehére. Das war in patriotischem Uberschwang — obwohl das seit
der Reichsgriindung offentlich sichtbar den Tatsachen entsprach —
genau an die falsche Adresse gerichtet. Die gegnerische Propaganda
hat das nur noch als schlechten Witz abgetan.™

An der Heimatfront indes war dieser Aufruf nur ein weiterer
Baustein des nationalen Mythos. Fiir diesen Mythos gab es viele An-
kniipfungspunkte, die im Schulunterricht, in Straffennamen und in
einer allgemeinen Militdrverehrung verbreitet und vorbereitet wa-
ren'?: 1813-15 die »Befreiungskriege« gegen Napoleon; 1866 der sog.
»Bruderkrieg« Preuflens gegen Osterreich und den Deutschen Bund;
1870/71 der Deutsch-Franzosische Krieg. Letzterer erwies sich unter
Akademikern als der zugkriftigste Ankniipfungspunkt.’® Der Grund
war neben der hohen politischen Bedeutung dieses Krieges ein ganz
einfacher: Die Lehrergeneration der 1914 in die Schiitzengriben

10 Vgl. Trude Maurer, »... und wir gehdren auch dazu«. Universitit und Volks-
gemeinschaft im Ersten Weltkrieg, Bd. 1, Gottingen 2015, 261-272; Hermann Liibbe,
Politische Philosophie in Deutschland. Studien zu ihrer Geschichte, Miinchen 1974,
173-174; Caterina Zanfi, Bergson und die deutsche Philosophie 1907-1932, Freiburg/
Miinchen 2018, 232-234, 242247, 254-258.

" Vgl. Culture. Les Crimes Allemands/Kultur. Die deutschen Verbrechen, Paris,
Nancy, Strasbourg: Beger-Levault, Editeurs. Zweisprachig dt./frz., jeweils 59 gezihl-
te S. =118 S. 18,7 x 10,4 cm (Jackentaschenformat), S. 55: »93 Intellectuels boches ...
[!] et quelques autres énoncent de mauvaises plaisanteries.« Mit Abdruck des Textes
des Aufrufes An die Kulturwelt, S. 55/56. Im Besitz des Verfassers.

2 Vgl. »Einfithrung, in: Karl Heinrich Hoefele, Geist und Gesellschaft zur Bis-
marckzeit (1870-1890), Gottingen 1967, 13-67.

13 Vgl. auch Adolph Wagners Worte an die Studenten vom 4.8.1914 zum Abdruck in
den Akademischen Blittern in: Adolph Wagner Briefe Dokumente Augenzeugen-
berichte 1851-1917, hg. v. Heinrich Rubner, Berlin 1978, 403—404. Fiir die »Univer-
sititen im Kriegseinsatz« vgl. v.a. Trude Maurer, »... und wir gehdren auch dazu«.
Universitit und Volksgemeinschaft im Ersten Weltkrieg, 2 Bde., Gottingen 2015.

63

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jorn Bohr

Ziehenden wies eine hohe Anzahl von Veteranen des 1870/71er Krie-
ges auf, darunter eben auch Windelband, der im 1. Reserve-Jiger-
Bataillon am Krieg teilgenommen hatte und mit der Combattanten-
Medaille dekoriert aus dem Kampf um die Festung Belfort vom 15.—
17.1.1871 hervorging.™* Die Erniichterung folgte auf dem Fufe, als
die Sohne ab Herbst 1914 reihenweise an der Front starben. Im Falle
Windelbands kam neben dem leiblichen noch ein akademischer Zieh-
sohn und philosophischer Hoffnungstriger hinzu: Emil Lask, der am
9.7.1915 weit im Osten in Galizien umkam. Offiziell und bei Einzel-
nen folgte eine Trotzreaktion zur Sinnstiftung — fiir die Windelband
allerdings nicht mehr genug Lebenszeit zur Verfiigung stand, als dass
sie sich bei ihm hitte literarisch niedergeschlagen konnen.

Aber etwas anderes ist dran an der Geschichte vom »gelehrten
Kriegseinsatz«. So sehr sich die Berufung auf iiberzeitliche Werte fiir
die Kriegsbegeisterung eignet, so wenig eignet sie sich fiir die Zeit der
Erniichterung. Der »gerechte Krieg« einer »Kulturnation« gegen die
»westliche Zivilisation« — verstanden als ein blof duflerer Zusam-
menschluss zum Zwecke des Zusammenlebens ohne innere Verbind-
lichkeit — erforderte einen spezifischen Staatsbegriff. Der Staat muss
stark sein und er muss Freiheit bieten — jetzt aber nicht gleich die
Freiheit der freien Welt: die Vereinigten Staaten z.B. galten nicht zu-
letzt philosophisch mit ihrem »Pragmatismus«, der in Deutschland
noch nicht einmal verstanden wurde, wenn man vergleichbare Posi-
tionen vertrat, als ein warnendes Beispiel dafiir, wie es zugeht, wenn
man allem, auch dem Denken, die Ziigel frei nach Niitzlichkeitserwa-
gungen schiefSen lisst. Es ging vielmehr um eine gebundene, kultu-
rell aufgehobene, eine Freiheit der Entscheidung zur gerechten Sache.
Dieser Freiheitsbegriff geht von der Einordnung des Einzelnen unter
die staatliche Obrigkeit aus. Fiir diesen Freiheitsbegriff von Willens-
freiheit zu sprechen, lasst sich nur plausibel machen, wenn man Win-
delband folgt. Willensfreiheit ist dann namlich die Freiheit des Wol-
lens (bzw. vom Wollen) im Reich des unbedingten Sollens.’ Mit
dieser Betonung des Sollens steht Windelband nicht allein. Ein ande-

4 Vgl. Rang- und Quartier-Liste der Koniglich Preufiischen Armee fiir das Jahr 1874,
Berlin [1874], 416 (http://www.mdz-nbn-resolving.de/urn/resolver.pl 7urn=urn:nbn:
de:bvb:12-bsb11187768-3); Ludwig Lohlein, Die Operationen des Korps des Generals
von Werder. Nach den Akten des General-Kommandos dargestellt, Berlin 1874, 154
u. 271.

15 Vgl. Windelband, »Uber Willensfreiheit. Zwolf Vorlesungen«, Tiibingen 1904; so-
wie ders.: »Normen und Naturgesetze, in: Priludien, Bd. 2, Tiibingen 1915, 59-98.

64

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Welchen Sinn hat jetzt Studium und Wissenschaft?

rer grofSer Philosoph und Pddagoge des Sollens war Paul Natorp, des-
sen Buch Deutscher Weltberuf nicht von ungefihr darin kulminiert,
dass es die, iiber nur geringfiigige Umwege aus Griechenland nach
Germania gelangte, Kultur als Wert, Gegenstand und Titigkeit sein
soll, von der die Welt das Heil aus Deutschland erwarten diirfe. Dafiir
soll die deutsche Jugend kidmpfen, und so sei ihr Kampf einer um das
Ideale.’ Hier arbeiten Windelband und Natorp als Erzieher zu-
sammen.

Wie spiegelt sich aber das Tagesgeschehen in Windelbands Er-
leben? Wir haben das Gliick, das der Briefwechsel mit seinem Ver-
leger Paul Siebeck iiberliefert ist.”” Windelband schreibt an Siebeck
vom 13.8.1914: »Hochgeehrter Herr Doctor, In der bangen Stille,
die zwischen der glinzenden Abwicklung unsres Aufmarsches und
dem Beginn grosserer Aktionen eingetreten ist, darf man wohl auf-
atmend auch um geringere Dinge fragen [...]. Vielleicht liessen Sie
auch ein Wort dariiber einfliessen, wie sich in dieser grossen, ernsten
Zeit die Verhiltnisse Threr Familie gestalten: auch Thre S6hne werden
ins Feld ziehen! [...] Mogen Sie vor allem besondern Leid bewahrt
bleiben und moge iiber unserm Vaterlande ein gnidiges Geschick
walten!« Siebeck antwortet am 15.8.1914: »Der Krieg, von dem
man schon seit langer Zeit sprach, kam schliefSlich doch so unerwar-
tet, dass eine ganze grosse Anzahl von Werken meines Verlages, die
sich im Druck befinden, aufs schwerste davon betroffen wurde. [...]
Von meinen vier Sohnen stehen drei im Feld [...]. Von Herzen er-
widere ich Thren Wunsch, dass wir vor besonderem Leid bewahrt blei-
ben und unserem tapferen Heer der Sieg verliehen sein moge.« Aus
diesen Briefen spricht dieselbe Sorge wirtschaftlicher und persén-
licher Art, wie man sie erwarten sollte bei Vitern, deren Sthne »im
Felde stehen«.

Windelband schreibt dann wieder an Siebeck vom 23.8.1914:
»Fiir Thren liebenswiirdigen Brief [...] bin ich Thnen herzlich dankbar,
und Thre Frage beantworte ich, [...] dahin, dass ich Sie darum bitten
mdchte, mir das ganze Honorar [...] iiberweisen zu lassen. Es wiirde
mir insbesondre wertvoll sein, bei etwas freierer finanzieller Lage
Leuten, auf denen die Kriegsnot schwer lastet, durch Zuwendung

16 Vgl. Paul Natorp, Deutscher Weltberuf. Geschichtsphilosophische Leitlinien, Bd. 2,
Jena 1918, 202-203.

17 Die folgenden Zitate aus dem Verlagsarchiv Mohr/Siebeck (Staatsbibliothek zu
Berlin, Haus Potsdamer Strafle, NL 488 A 0362,3).

65

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jorn Bohr

von Diktat oder Abschreibearbeit den ersehnten Verdienst verschaf-
fen zu konnen. [...] Indem ich Thnen von Thren Herrn Sohnen stets
gute Nachrichten wiinsche, bleibe ich in treuer, hochachtungsvoller
Gesinnung Thr stets aufrichtig ergebner Windelband«. Siebeck teilt
Windelband darauf am 7.9.1914 mit: »Was wir inzwischen erlebt ha-
ben, wird Thnen die Anzeige sagen, die Sie erhielten. Mein &ltester
Sohn wurde verwundet und soeben hierher iiberfithrt, um seine Ge-
nesung abzuwarten.«

Dann dringt wieder ein etwas offiziellerer Stil durch, Siebeck
schreibt an Windelband vom 14.10.1914: »Hochverehrter Herr Ge-
heimrat, die Vorrite Threr >sRede Fichte’s Idee des deutschen Staates<
gehen zur Neige. Es wire wohl ganz zeitgemiss, die Rede noch einmal
zu drucken. Ob lediglich ein unverdnderter Abdruck in Aussicht ge-
nommen oder ob einem solchen ein auf die Gegenwart gestimmtes
Nachwort beigegeben werden soll, bliebe zu erwigen.« Aber Windel-
band steht tiberhaupt nicht mehr der Sinn nach »vaterldndischer Er-
hebung«. Er verschickt im November 1914 nur noch eine gedruckte
Familienanzeige: »Im Kampfe fiirs Vaterland erlitt den Heldentod am
10. November bei einem Sturmangriff in Flandern mein unvergef3-
licher, geliebter Mann, das Gliick meines Lebens, unser liebevoller
Sohn, Schwiegersohn, Bruder, Schwager und Onkel Sigfrid Windel-
band [...]. Er ist in Comines beigesetzt worden« — als frischgebacke-
ner Ehemann im Alter von 31 Jahren.

Das sind die tatsdchlichen — zunéchst erniichterten, dann tragi-
schen Kriegserlebnisse Windelbands. Die Frage ist, ob, und wenn ja:
wie er das in die Belehrung der akademischen Jungend ummiinzte.
Nicht also, welchen Sinn hat es, jetzt zu leben, war die Frage, sondern:

2. Welchen Sinn hat es jetzt zu studieren?

In den Jahren 1914/15 versandte der Redakteur der Akademischen
Rundschau, Wilhelm Baum, ein Schreiben an eine Reihe von pro-
minenten Philosophie-Professoren, man kénnte auch sagen: Volks-
erziehern. Uberliefert sind die gedruckten Antworten von Natorp,
Windelband, Jonas Cohn, Eduard Spranger, !¢ sowie eine ungedruckte

18 Vgl. fiir alle folgenden Zitate Akademische Rundschau 3 (1914/15), Heft 1/4 von
Okt. 1914/Jan. 1915, 3-6, sowie in einem spiteren Heft desselben 1. Halbbandes
1914/15, 142-146.

66

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Welchen Sinn hat jetzt Studium und Wissenschaft?

von Wilhelm Wundt. Die Umfrage lautete: »Welchen Sinn hat es jetzt
zu studieren? Oder allgemein: welchen Sinn hat jetzt Studium und
Wissenschaft? Euer Exzellenz!«, heif3t es im Schreiben vom 5. Okto-
ber 1915 an Wilhelm Wundt, »Diese hier vorgenannten Fragen sind
es, die fiir jeden neuhinzutretenden, jeden fortstudierenden Kom-
militonen [das Wort erhilt hier seine volle Doppeldeutigkeit zurtick!]
(fiir die Inhaber der Katheder iibrigens gleicherweise) brennende Fra-
gen sind. Denn derselbe Staat, der die Jugend zu den Waffen ruft, hilt
ihr auch nach wie vor die Hallen der Forschung und Lehre offen.
Wiirden Sie uns vielleicht hieriiber einige klirende Worte fiir unsere
Rundschau geben?« Auf demselben Blatt unten hat sich Wundt den
Entwurf einer vermutlich nie abgeschickten Antwort notiert (mit
mehrfachen Streichungen und stellenweise unleserlich geschriebe-
nen Wortern): »Daf3 die Pflicht das Vaterland zu verteidigen jeder
andern vorangeht, ist selbstverstindlich. Da aber die Pflicht und das
Recht, [... zu diesem Zwecke?] die Waffen zu fiihren, [... das ...] im
Interesse der Humanitit auf den durch den Fahneneid dazu verpflich-
teten Soldaten beschrinkt hat [!], so ist es ebenso selbstverstindlich,
daf3 jedem, der aus irgend welchen Griinden auf dieses Recht verzich-
ten muf3, daraus die andere Pflicht erwichst, auch wihrend des Krie-
ges die friedliche Arbeit, soweit immer moglich ungestort weiter-
zufiithren. Diese Pflicht gilt [...] fiir die studierende Jugend und fiir
die akademischen Lehrer nicht anders als fiir alle andern Staats-
biirger.« Das war reichlich fliigellahm und ist wohl deswegen nicht
abgeschickt worden. Aber im Tenor sagen auch die Kollegen im ge-
schmeidigeren rhetorischen Gewand nichts anderes. Fiir Natorp geht
es um den Fortbestand und die Berechtigung der Kultur iiberhaupt,
um Bewihrung gegen jeden Vorwurf der Barbarei: »die Kulturarbeit
darf nicht abreiflen«; das ist der »deutsche Weltberuf«; wir haben
davon bereits gehort. Spranger begeistert sich am selben Gedanken
und versucht ihn zu fruktifizieren: »Die halbe Medizin steht mit im
Felde; hinter unsern Waffenerfolgen liegt die Technik, und hinter ihr
die Naturwissenschaften [...]. Fiir den Vertreter der Geisteswissen-
schaften aber sollte es das brennendste Anliegen sein, diese grof3e
Epoche mit vollem BewufStsein zu durchleben. Nie wieder bietet ihm
die Welt der Kultur ein so unerhértes Material unmittelbarster An-

19 Universititsarchiv Leipzig, NA Wundt/I11/1-100/14a/59—60; online: https://hist
best.ub.uni-leipzig.de/rsc/viewer/UBLNachlassWundt_derivate_00000022/na_
wundt_3_1-100_1-14_059.tif (11.4.2018).

67

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jorn Bohr

schauung, nie wieder wird sie vor ihm ein so sichtbares Experiment
grof3ten Stils ausbreiten. Jetzt erst erfahren wir, was es heifdt, wirk-
liche Geschichte zu erleben«.

Windelband nimmt dagegen eine bemerkenswert offene Positi-
on ein, die den Zusammenbruch des »idealen Europas« als historische
Zidsur im »Zeitalter der Enttduschungen« ernst nimmt und auf eine
Zukunft hinwirkt, die unter dem Stichwort des Aufbaus und Wieder-
aufbaus steht: »Das Gewaltigste in dieser gewaltigen Zeit, das, was
uns Alten, die wir 1870 erlebt und mitgemacht haben, von Woche zu
Woche immer grofiere Bewunderung abzwingt, ist die Organisation,
ist dies Ineinanderspielen aller Krifte unseres Volkes, das mit wuch-
tiger Sicherheit sich abrollt [...]; und an dieser [...] hat doch wahrlich
auch unsere Wissenschaft ihren Anteil [...]. Wie auch die Wiirfel fal-
len, unser Volk wird sich, wenn erst die Waffen ruhen, vor Aufgaben
von nie dagewesener Verantwortung gestellt sehen: dieser Krieg —
wir haben keine Schuld daran — zerstort zahllose Kulturwerte; ein
neues Europa wird auf den Triimmern des alten zu errichten sein.
Dazu gilt es reif sein, dazu die groSen Uberlieferungen unserer geis-
tigen Geschichte lebendig zu erhalten.« So oder so: das alte Europa
geht unter. Von einer Fiihrung des neuen Europa ist hier nicht die
Rede. Windelband sagt nicht »deutsche«, sondern geistige Geschich-
te, zu der auch die franzgsische Aufklirung gehoren kann, um nur
ein Beispiel zu nennen, er meint auch bzw. vielleicht sogar vor allem
die immateriellen Kulturwerte des europiischen Zusammenlebens
und er wagt die privat scheinende Hoffnung: »Ja, vielleicht erfahren
wir wieder einmal den Segen eines engeren Zusammenarbeitens von
Dozent und Student, das der Massenbetrieb der Hochschulen mehr
und mehr beeintrichtigt hat.« Aber das ist nur scheinbar privat, man
kann darin auch eine Verantwortung sehen, die Windelband fiir sich
in Anspruch nimmt, nicht nur zu unterrichten, sondern zu lehren
und zu lernen, auf die akademische Jugend zuzugehen, kurz: ihr um-
fassende Bildung zu gewihren.

Cohn steht dann mit seinen Worten der Trauer und der Trost-
mittel gar nicht mehr so abseits: »Wen [...] nur die erregten Gefiihle
an geistiger Arbeit hindern, der soll sich besiegen. Er schuldet sich
selbst die Weiterbildung seines Geistes, dem Vaterland und der
Menschheit die Erhaltung und Mehrung geistiger Giiter auch in
schweren Tagen.« Hier taucht die geschichtsphilosophische Kategorie
der Menschheit auf, die uns noch beschiftigen wird.

68

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Welchen Sinn hat jetzt Studium und Wissenschaft?

3. Die sogenannte »Kriegsvorlesung«

Die Veteranen von 1870/71 hatten schliefllich gut reden. Was war
also der sog. »Kulturkrieg« mehr als blof eine literarische Debatte
der daheimgebliebenen Bildungsbiirger, die sich keine Vorstellung
vom realen Kriegsgeschehen machen konnten?? Die Frage, ob die
Liebesgaben und Feldpostausgaben wirklich das waren, was die Sol-
daten in der Etappe und in den Schiitzengraben gelesen haben oder ob
die gegen Kolportageromane u. 4. gerichteten Kulturspenden das Ver-
sagen der Politik an der festgefahrenen Front wirklich noch zu be-
manteln vermochten, muss man ja nur einmal stellen, um zu merken:
hier stimmt etwas nicht. Ist es nicht vielleicht eher umgekehrt so,
dass all diese Bemiihungen um die Jugend an der Front ausschliefSlich
Kompensationen des grundsitzlichen politischen Versagens waren?
Die Feldpostausgabe aus Windelbands Priludien iiber das Heilige
scheint 1916 weder in Ernst Jiingers »Stahlgewittern« noch in Erich
Maria Remarques Westen, aus dem nichts Neues zu vermelden war,
ernsthaft gelesen worden zu sein, sondern ist nur ein weiteres Stiick
Propaganda nach innen; gedruckt, gespendet und verschickt um frei-
lich: erstens iiberhaupt etwas zu tun, und um zweitens vor sich und
anderen besser dazustehen. Dabei ist der Text iiber Religionsphiloso-
phie und was sie uns und unsern Glauben angeht, der sich als Urbild
und Quelle alles Transzendentalen herausstellt, durchaus nicht un-
interessant. Es geht darin um den Wert des Heiligen, der sich den
anderen Normen des Wahren, Guten, Schénen nicht einfach beiord-
nen lisst, sondern ihren Inbegriff darstellt. Windelband unterbreitet
ein Angebot zur Identitétsstiftung in der Pluralitit der Weltanschau-
ungen im geschichtlichen Wandel.

Unter Umstinden kann man das auf dem Feldbett lesen. Aber an
wen sonst als an die Schwesteruniversititen sollte sich so etwas wie
die Liebesgabe der Heidelberger Universitit zu Weihnachten 1917
gerichtet haben, die Windelbands, ansonsten durchaus erbauliche
Akademierede iiber die Hypothese des Unbewufiten vom 24. April
1914 enthalt?

In einer anderen Hinsicht sind Natorp und Windelband wieder
Partner geworden, denn nach wie vor gab es ja Studenten an den Uni-
versititen, nicht allzu viele, aber genug, um den Betrieb aufrechtzu-
erhalten, was ohnehin innenpolitisch gewollt war. Wir stehen jetzt im

2 Vgl. Krieg der Geister [Ausstellungskatalog], 25.

69

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jorn Bohr

Wintersemester 1914/15 und es galt noch ein Thema zu finden, das
der ernsten Kriegszeit angemessen war. Soviel Zeitgebundenheit
kann man unterstellen. Fiir das Wintersemester 1914/15 hatte Win-
delband im gedruckten Vorlesungsverzeichnis zunichst blofd zwei
Veranstaltungen angekiindigt: eine Vorlesung tiber Kant und seine
Zeit sowie Seminariibungen iiber Kants Prolegomena. Zusitzlich
aber, und das ergibt sich nur aus den Quisturakten, die in Rede ste-
hende Vorlesung tiber Geschichtsphilosophie.?!
Geschichtsphilosophie ist folglich nicht nur fiir Natorp die Ant-
wort auf Enttduschung und Erniichterung. Gemeint ist eine Ge-
schichtsphilosophie, die nicht ein Gesetz der Geschichte mit Not-
wendigkeit konstruieren will, sondern die zeigen soll, »dafd nicht
Voraussagen, sondern nur >Alternativen< aus der Geschichte zu ent-
nehmen sind. Nicht: diesen Weg wird die Menschheit nehmen, son-
dern: ihn muf sie nehmen, oder scheitern. [...] Aus der Gefahr wird
sie nie entlassen; ob sie sie bestehen wird, ist Frage der Tat, nicht
blofSer Erkenntnis. Aber Richtlinien zu geben, ist Philosophie be-
fugt.«?? Soweit Natorp. Bei Windelband liest sich das etwas anders.
Windelbands Text? steht unter dem Motto und formuliert die
Ziele: »Der Wiederbeginn unserer gemeinsamen wissenschaftlichen
Arbeit steht unter dem iiberwiltigenden Eindruck, daf3 es uns gege-
ben ist, eine der grofiten Epochen der menschlichen Geschichte un-
mittelbar zu erleben. [...] Wir erleben eine Selbstzerfleischung der
europiischen Gesittung, die wir nicht mehr fiir moglich gehalten hat-
ten. [...] Wenn wir so [...] all das verteidigen, worin wir die Errun-
genschaften der menschlichen Geschichte gesehen haben, [...] dann
hilft uns [...] die Zuversicht, dafy die Kultur, an der wir gearbeitet
haben, an der auch die Vélker, die jetzt unsere Feinde sind, [...] der-
einst ihren ruhmreichen Anteil gehabt haben, nicht zum Untergang
verurteilt sein kann. Solcher Glaube aber setzt voraus, dafy das ge-
schichtliche Leben kein sinnloses Ungefihr, kein vernunftloses Ge-

21 Wir kennen die Horerzahlen, zugleich als Nachweis, daf alle Lehrveranstaltungen
wirklich stattgefunden haben: Kant und seine Zeit 45 Horer a 20 Mark; Geschichts-
philosophie 48 Hérer a 5 Mark; Seminariibungen iiber Kants Prolegomena 8 Hérer,
gratis (Universititsarchiv Heidelberg, Akademische Quastur Rep. 27-1470).

22 Natorp, Deutscher Weltberuf, Bd. 1, VIL.

» Windelband, Geschichtsphilosophie. Eine Kriegsvorlesung. Fragment aus dem
Nachlass von Wilhelm Windelband, hg. v. Wolfgang Windelband und Bruno Bauch,
Berlin 1916 (Kantstudien Erginzungshefte, hg. v. Hans Vaihinger, Bruno Bauch und
Arthur Liebert, Nr. 38). Danach die folgenden Zitate, Belegstellen in Klammern.

70

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Welchen Sinn hat jetzt Studium und Wissenschaft?

triebe einer biologischen Art ist, sondern daf3 darin ein verniinftiger
Sinn waltet, ein logos, der auch die geschichtliche Welt zum Kosmos
macht. [...] Als Grundproblem aber schwebt uns dabei die Frage
vor [...]: Gibt es einen verniinftigen Gesamtsinn der Geschichte und
was vermdgen wir von ihm zu erkennen?« (10-12)

Die Aufgabe der Geschichtsphilosophie liegt — nicht unbedingt
folgerichtig, weil diese einleitenden Worte bereits die Konsequenz der
Untersuchung ziehen — zu einem Teil in einer Methodologie und Er-
kenntnistheorie der Geschichtswissenschaft, zu einem andern Teil
aber in einer Metaphysik der Geschichtswissenschaft (13, 23), die
Gesetzmifligkeiten in der Geschichte aufsucht.?* Nach einem Gang
durch die Geschichte der Geschichtsphilosophien von Vico bis Wundt
kommt Windelband auf die eigenen und verwandten Bestimmungen
zuriick: »Wir setzen das alte Wort >historisch« gewissermafSen in seine
urspriingliche Bedeutung wieder ein, wenn wir [...] alles historisch
nennen, was man nur erzihlen, nicht mit begrifflichen Ableitungen
beweisen kann. [...] Das wesentliche ist, daf$ man das methodische
Ziel als bestimmend fiir die selektive Synthesis erkennt, durch die
die Gegenstinde dieser Wissenschaften erst entstehen, wihrend in
der rationalen Wissenschaft der Mathematik die Gegenstinde, die
Groflen, durch konstruktive Synthesis erfolgen.« (43—44) Diese me-
thodologischen Priliminarien sind Windelband angesichts der Ge-
schichte der Geschichtsphilosophien wichtig, um eine kiinftige Ge-
schichtsphilosophie einerseits vor einer »naturwissenschaftlichen
Denaturierung der Theorie« zu bewahren, wie andererseits vom Ver-
dacht des bloflen Moralisierens zu entlasten (48—49). Das erlaubt es
Windelband zu denken, dass im selben MafSe, wie »die Geltung his-
torischer Wahrheiten schliefSlich von unserm Wissen darum un-

% Es fehlt damit bei Windelband von den von Hermann Liibbe namhaft gemachten
drei der Geschichtsphilosophie verbliebenen Funktionen charakteristischerweise le-
diglich die dritte. Vgl. Hermann Liibbe, Geschichtsphilosophie. Verbliebene Funktio-
nen, Erlangen/Jena 1993, 3: »Erstens stellt sich heute die Geschichtsphilosophie, auf
die man freilich den alten, aus dem 18. Jahrhundert stammenden Disziplinnamen
>Geschichtsphilosophiec« insoweit nur noch begrenzt anwenden kann, als Wissen-
schaftstheorie der historischen Wissenschaften, insbesondere der historischen Kultur-
wissenschaften dar. Zweitens ist heute Geschichtsphilosophie Pragmatik der histori-
schen Wissenschaften, das heifit, sie analysiert die Bedingungen der Nétigkeit [!] der
fiir die moderne Zivilisation charakteristischen kulturellen Anstrengungen zur Ver-
gegenwirtigung der Vergangenheit. Drittens erfiillt heute die Geschichtsphilosophie
Funktionen der Kritik der fiir die totalitiren GrofSideologien unseres Jahrhunderts
grundlegenden Geschichtsphilosophien des >historizistischen« Typus.«

71

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jorn Bohr

abhingig« ist (50), der Bestand dieser historischen Wahrheiten nur —
avant la lettre — konstruktivistisch bzw. wissenssoziologisch zu beant-
worten ist, indem »zu dem vergangenen Sein auch noch seine Wert-
bezogenheit hinzu[kommt], und mit Riicksicht darauf ist es als Ge-
genstand bestimmt durch die Erinnerung: aber freilich nicht durch
die zufillige oder gar willkiirliche Erinnerung des einzelnen, sondern
durch die Gattungserinnerung in der lebendigen Tradition. [...] Darin
besteht eine unverkennbare Abhéngigkeit der Tradition vom Erfolg.
Sie besteht, wo einzelne oder Vilker miteinander ringen, vor allem
darin, daf3 der Sieger die Geschichte zu schreiben pflegt. [...] Denn
das ist eben nicht zu leugnen, daf3 der Erfolg die Tradition als Prinzip
der Auswahl und der Anordnung der historischen Gegenstinde be-
stimmt.« (51-52)

Das ist eine abenteuerliche Volte, wie Windelband selbst durch-
blicken lasst. Aber, so sagt er, »jedenfalls ist es Sache der Erkenntnis-
theorie festzustellen, dafl die Gesamterinnerung des Geschlechts, die
wir in der historischen Wissenschaft besitzen, selbst ein Produkt der
Geschichte, ein Werk der Tradition, eine Gesamtleistung des mensch-
lichen Geschlechts [...] ist. Zu dieser Berufung auf die Gesamtheit des
menschlichen Geschlechts werden wir also durch alle formalen Moti-
ve der erkenntnistheoretischen Instruktion der Geschichtsphiloso-
phie hin gedringt.« (52) Das fiihrt Windelband schliefilich dazu, die
Rolle des Uberindividuellen, des objektiven Geistes, wie es in anderen
Theorien heifdt, zu betonen: »Die stetige Abhingigkeit des Fiihlens,
Meinens und Wollens von der Umwelt und ihren Erlebnissen tritt ja
besonders deutlich in allen Erscheinungen der Panik zu Tage oder in
dhnlichen Erscheinungen, wo immer die Gesamtheit mehr ist als blof3
ein Ergebnis der individuellen Funktionen, aus denen sie sich zu-
sammen zu setzen scheint, vielmehr eine Macht, die ihrerseits diese
bestimmt. Besonders instruktiv sind in dieser Hinsicht auch die geis-
tigen Epidemien, wie sie sich als Erscheinungen in jedem Krieg dar-
stellen in der Irrefiihrung des Urteils und der Beurteilung, die wie ein
grofSer Brand nicht an einer Stelle, sondern an vielen auseinander
liegenden Stellen zugleich ausbrechen.« (66-67) Damit sind wir wie-
der mitten im Thema.

72

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Welchen Sinn hat jetzt Studium und Wissenschaft?
4. Der Urschrei der »Kultuuuur«

Bereits die Zeitgenossen staunten iiber die Qualitit, mehr noch aber
die Quantitit der Kriegsliteratur aller beteiligten Parteien, die sich im
Spektrum bewegte von ernsthafter Selbstbesinnung, »seelenvoller
Deutschtiimelei« bis hin zu »muskelprotzendem Germanenwahn« —
und zwar bis in die Drucktype hinein. Ungetibt im politischen Fiih-
rungsanspruch, weil schon seit langem nicht mehr dafiir gefragt,
musste sich die »Professorenkriegsliteratur« den Vorwurf gefallen
lassen: »Was die Professoren sonst schreiben, gefallt mir immer we-
niger, wenn ich auch kaum so weit gehe, wie Knapp, der mir vorges-
tern schrieb: >Finden Sie nicht, dass die Kundgebungen unserer Kol-
legen eine starke Aehnlichkeit haben mit dem Stammesgeheul der
Sioux-Indianer?< Auch die Presse mit ihrem ewigen Schimpfen auf
die Gegner, dem unermiidlichen Beweisen unserer Tugendhaftigkeit
usw. ist peinlich zu lesen.«? Dieses Zitat ist besonders bemerkens-
wert, weil beide, Knapp und Dove, enge Freunde Windelbands aus
der gemeinsamen Leipziger Zeit der 1870er Jahre waren. Windelband
gehorte nicht zu den Heulern.

Eine Mentorenrolle nahm aber auch Windelband gern ein. Drei
Bestrebungen meinten sich die Wissenschaftler des Deutschen Rei-
ches immerhin anmaflen zu diirfen?: 1. die Beeinflussung der Ent-
scheidungszentren, 2. die Sorge um den inneren Zusammenbhalt der
deutschen Gesellschaft, 3. die Unterstiitzung und Forcierung der aus-
wirtigen Propagandapolitik. Der Erfolg ad 1. war gering zu ver-
anschlagen, jedenfalls fiir die Historiker, Philologen, Theologen und
Philosophen. Naturwissenschaft und Technik waren unbestritten
»kriegswichtig«. In Bezug auf Punkt 2, der innenpolitischen Eini-
gungsrhetorik, so gilt fiir alle Philosophieprofessoren stellvertretend,
was Kohnke bereits in Absicht auf Otto Liebmann fiir die 1870/80er

% Alfred Dove ausgewdhlte Aufsitze und Briefe, Bd. 2, hg. v. Friedrich Meinecke und
Oswald Dammann, Miinchen 1925, 299. Man mdge die leichtfertige Beschimpfung
der amerikanischen Ureinwohner, hier durch Stralburger und Freiburger Historiker,
einmal mehr verzeihen. Das Zitat nach Georg Friedrich Knapp findet sich in einem
Brief Alfred Doves an Friedrich Meinecke vom 31.12.1914. Es ist ein echtes Wander-
zitat und wird ziemlich sicher deswegen in der Forschungsliteratur so oft benutzt, weil
sich bisher kein weiteres vergleichbar prignantes gefunden hat. Auch das sagt etwas
aus.

2% Vgl. Schroder-Gudehus, Deutsche Wissenschaft und internationale Zusammen-
arbeit, 57-70.

73

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jorn Bohr

Jahre festgestellt hat: »Insofern partizipierte eben auch er am Zeit-
geist und loste manche Zeitfrage mehr oder minder philosophischer
Art so >unkritisch« [und das als »Neukantianer«] und unmethodisch,
wie dies nur irgend moglich war.«” Wir miissen uns ja vor Augen
halten: eine Mobilmachung ist alles andere als eine philosophische
Frage. Das ist Tagespolitik, der selbst mit Geschichtsphilosophie nicht
beizukommen ist, weil es keine Moglichkeit der Uberschau iiber das
Geschehen und seine Dynamik gibt. Zu Punkt 3, der Auslandspro-
paganda, braucht am Schluss dieses Beitrags vielleicht nichts mehr
gesagt zu werden. Die Gelehrten waren dort nicht viel mehr als pro-
pagandistische Spielbille der Oberen Heeresleitung. Windelband ist
immerhin kein so krasses Beispiel wie Simmel, der bereits im No-
vember 1914 tatsichlich gesagt hat: »Denn alles Einzelne und Be-
dingte, das uns sonst bestimmte, liegt unter uns: wir stehen — was
das Leben sonst nur wenigen von uns gestattete oder abforderte —
auf dem Grund und Boden des Absoluten. [...] In jeder Bedeutung
ist es abzulehnen, daf3 >Deutschland siegen muf3, wenn die Geschichte
einen Sinn haben soll<. Aus dem >Sinn der Geschichte« — den erken-
nen zu wollen sowieso ein Gréflenwahn des Intellekts ist — diese For-
derung herauszuholen, ist ein sinnloser Umweg. Wir wiirden fiir
Deutschland kdmpfen, auch wenn damit dem angeblichen >Sinn der
Geschichte« schnurstracks entgegengehandelt wiirde«.2

Der junge Ernst Bloch will an Simmel daraufhin geschrieben
haben: »Ein ganzes Leben lang wichen Sie der Wahrheit aus als ob
Sie sie sihen, und jetzt finden Sie das Absolute im Schiitzengraben:
Nein, das nicht!«? Blochs Diktum trifft auf jeden Fall eine ganze
Generation, namlich die der 1870/71er, die, wie Windelband, ihre
Kombattantenmedaillen nie abgelegt hatten und ein romantisiertes
Bild vom Krieg zeichneten, das den in den Graben Hockenden wie
Hohn erscheinen musste. Der Wahrheit des Krieges wichen die
»Kriegsprofessoren« in jedem Fall aus. Darin hatte Bloch nidmlich
recht: die Gelehrten hitten die iiberindividuelle und iibernationale
Wahrheit: den Wahnsinn des Krieges sehen kinnen, denn sie waren
Anwilte der Wahrheit, die sie sich sonst durch keinen Pragmatismus

7 Kohnke, Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus, 347.

% Vgl. Georg Simmel, »Deutschlands innere Wandlung. Rede, gehalten in Stralburg,
November 1914« in: Georg Simmel Gesamtausgabe, Bd. 16, Frankfurt/M. 1999, 23.
» Michael Landmann, »Ernst Bloch im Gesprich, in: Ernst Bloch zu ehren. Beitrdge
zu seinem Werk, hg. v. Siegfried Unseld, Frankfurt a. M. 1965, 350.

74

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Welchen Sinn hat jetzt Studium und Wissenschaft?

hatten abkaufen lassen. Mit dem August 1914 endete Windelbands
Vorkriegsinternationalitit — und die Vorkriegsgeltung der deutschen
Philosophie.

Wenn also zuletzt iiberhaupt nach einer Schuld der gelehrten
Kriegsliteratur gesucht werden soll, dann liegt sie noch vor ihren re-
lativ bald konventionalisierten Inhalten in der Form, in der ihre Au-
Berungen auftraten. Wo Propaganda im Gewand der Wissenschaft-
lichkeit und unter dem Namen einer wissenschaftlichen Kapazitit
auftritt, die ja ansonsten zum Tagesgeschehen nichts zu sagen hitte,
hat sie ihre autoritativste Gestalt gewonnen: zum Schaden von Wis-
senschaft und Leben. Der Rest ist Geschichte. Aber fiir Windelband
lasst sich festhalten und hervorheben, dass er selbst da noch als Ge-
lehrter sprach und sprechen musste, nimlich fiir die Geschichtsphi-
losophie, wo anderen lingst die Emotionen durchgegangen waren.

75

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ursula Renz

Historische Zuversicht
im Angesicht des Krieges

Hermann Cohens einsamer Versuch,
den weltanschaulichen Idealismus zu retten

Abstract

Cohens Haltung zum Ersten Weltkrieg ist kontrovers: Wird Cohen von
Zeit- und Ideenhistoriker eines Kulturimperialismus bezichtigt, verteidigen
ihn Cohen-Forschende nahezu apologetisch. Demgegeniiber zeigt vorlie-
gender Artikel, dass zwischen Cohens Kriegsschriften und seinen systema-
tischen Werken zwar grofle Kontinuitit herrscht, der Krieg in Cohens Den-
ken gleichwohl mehr Spuren hinterlisst, als seitens der Cohen-Forschung
angenommen wird. Im Resultat bleibt Cohens Haltung zweideutig, weswe-
gen Ambivalenz eine angemessene Einstellung dazu sein diirfte.

Cohen’s attitude toward the First World War is a matter of controversy:
whereas historians and historians of ideas accuse him of cultural imperial-
ism, students of his work defend him almost apologetically. This essay by
contrast shows that while there is indeed great continuity between Cohen's
writings during the war and his systematic works, the war left more traces
in his thinking than research on Cohen supposes. Ultimately, Cohen’s atti-
tude remains ambiguous, which suggests that ambivalence toward it in turn
may be the best stance to take.

Die Frage nach Hermann Cohens Haltung zum Ersten Weltkrieg ist
vermintes Terrain. Fiir Ideen- und Philosophiehistoriker, die sich mit
dem »Krieg der Geister« oder der »geistigen Mobilmachung« befas-
sen, sind die Meinungen zur Causa Cohen nach der Lektiire von des-
sen »Kriegstexten« — konkret werden dazu meist der Vortrag Uber
das Eigentiimliche des deutschen Geistes, den Cohen am 14. Oktober
1914 vor der Berliner Kantgesellschaft hielt und die Abhandlung
Deutschtum und Judentum, mit grundlegenden Betrachtungen iiber
Staat und Internationalismus gezahlt — oft rasch gemacht.!

! Siehe etwa Barbara Beflich, Wege in den >Kulturkrieg«. Zivilisationskritik in
Deutschland 1890-1914, Darmstadt 2000, 333, die eine Verdnderung von einem »Hu-
manismus« mit aufklirerischer Prigung hin zu einem »Kulturimperialismus« aus-
machen will und sich mit starken Worten nicht zuriickhalt.

76

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Historische Zuversicht im Angesicht des Krieges

Gleichzeitig machen Cohen-Forscher und -Forscherinnen gerne
einen Umweg um diese Thematik. Anders als bei Paul Natorp, zu
dessen Engagement im Umfeld des Krieges es mittlerweile einige
Analysen unterschiedlicher Ausrichtung gibt?, fehlt bislang eine auf
einer griindlichen Kenntnis und einem entsprechenden Verstindnis
von Cohens Philosophie fuflende Auseinandersetzung dazu.’

Die Griinde fiir diesen Missstand sind unterschiedlicher Natur.
Zum einen geben die Zeugnisse ein komplexeres Bild von Cohens
Haltung dem Krieg gegeniiber ab, als es zunichst den Anschein
macht. Stand Cohen bei Kriegsausbruch dem Krieg noch skeptisch
gegeniiber, so stimmte er nach wenigen Wochen in den Chor jener
ein, die den Krieg als Notwendigkeit befiirworteten, und er gab sich
von der »engelreinen« Unschuld der Deutschen iiberzeugt.* Ab die-
sem Zeitpunkt befasste er sich auch verstirkt mit dem Wesen des
Deutschtums; seine Sorge galt weniger dem deutschen Volk und der
Anerkennung der deutschen Juden als der deutschen Eigenart, in de-
ren Anerkennung oder sogar »Annahme« durch das Ausland er eine
Voraussetzung fiir einen Frieden sah.’ Zum andern ist festzuhalten,
dass Cohens seit jeher intensive Auseinandersetzung mit der deut-
schen Kultur erst ab dem Spatsommer 1914 die Gestalt einer Erorte-
rung einer Wesensfrage annahm; auch drang Cohen darauf, dass ein
genaues, sprich: idealistisches, Verstindnis der deutschen Eigenart

2 Siehe z.B. Hermann Liibbe, Politische Philosophie in Deutschland. Studien zu ihrer
Geschichte, Basel 1963, 188-196; Norbert Jegelka, Paul Natorp. Philosophie, Piidago-
gik, Politik, Wiirzburg 1992, 111-142; Karl-Heinz Lembeck »>Deutscher Weltberuf«?
Natorps und Schelers Kriegsphilosophie«, in: Vom Umsturz der Werte. II. Interna-
tionales Kolloquium der Max-Scheler-Gesellschaft e. V., hg. v. Gerhard Pfafferott,
Bonn 1997, 220-237; Ulrich Sieg »Realititsferner Utopismus oder hellsichtige Ge-
genwartskritik? Zur politischen Philosophie des spaten Natorpe, in: Zeitschrift fiir
Neuere Theologiegeschichte 12 (2005), 262-286; und Nils Bruhn, Vom Kulturkritiker
zum »Kulturkrieger«. Paul Natorps Weg in den »Krieg der Geister«, Wiirzburg 2007.
3 Hartwig Wiedebach, The National Element in Hermann Cohen’s Philosophy and
Religion, iibers. von William Templer, Leiden/Boston 2007, 12. Wiedebach, der sich
der systematischen Rekonstruktion von Cohens Nationalitdtskonzept vor dem Hin-
tergrund von dessen System verschreibt, verneint explizit, dass es einen Bezug zu
»Ideen von 1914« gibt.

* Siehe dazu den Brief an Natorp vom 23. August 1914 in Helmut Holzhey, Cohen
und Natorp. Bd. 2: Der Marburger Neukantianismus in Quellen, Basel 1986, 429; zu
Cohens Kriegsbefirwortung im Allgemeinen vgl. Frederick C. Beiser, Hermann Co-
hen. An Intellectual Biography, Oxford 2018, 300-304.

5> Holzhey, Cohen und Natorp, 429.

77

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ursula Renz

notwendig sei. Allerdings versagte er sich die platte Behauptung einer
deutschen Uberlegenheit.

Schliellich wird die Einordnung Cohens dadurch erschwert, dass
die verschiedenen Schriften aus der Zeit des Ersten Weltkriegs in
einer Weise von Cohens systematischen Positionen abhingen, die
ein isoliertes Studium eigentlich verbietet. Liest man beispielsweise
den urspriinglich als Vortrag konzipierten Text Uber das Eigentiim-
liche des deutschen Geistes, so ergibt sich ein anderes Bild, je nach-
dem, ob man diesen Text als mentalititsgeschichtliches Zeugnis oder
vor dem Hintergrund und mit einer genauen Kenntnis von Cohens
philosophischen Hauptwerken liest.¢ Und dhnlich verhilt es sich auch
mit der nicht weniger kontrovers diskutierten Studie iiber Deutsch-
tum und Judentum.”

Zu einer abschlielenden Einschitzung zu gelangen, die Cohen
gerecht wird und dennoch kritisch bleibt, ist daher schwierig, ja, das
ist im Rahmen eines einzelnen Aufsatzes kaum zu leisten. Ich mochte
mich daher in der Folge nicht so sehr mit Cohens Verhiltnis zur
Kriegspropaganda befassen als vielmehr umgekehrt untersuchen,
welche Spuren der Krieg in seinem Denken hinterlassen hat. Dabei
werde ich eine Interpretation vorschlagen, auf deren Hintergrund
Cohens Haltung etwas sympathischer anmutet, als sie kritischen Le-
serinnen und Leser prima facie erscheinen diirfte. Das schlief3t indes
nicht aus, dass seine Haltung mit Schwierigkeiten behaftet ist. Im
Gegenteil, wer Cohen ernst nehmen will, der kommt nicht darum
herum, gewisse Ambivalenzen zuzugestehen.

Konkret mdochte ich Cohens publizistisches Engagement als
einen ebenso heroischen, wie fragwiirdigen Versuch begreifen, den
weltanschaulichen Idealismus, welcher die deutsche Kulturphiloso-
phie bis zum Ersten Weltkrieg tiber weite Strecken prigte, vor jenen
Anfechtungen zu retten, die der Erste Weltkrieg fiir ehrlich nachden-

¢ Man konnte sich mit Blick auf Cohens Publikationsstrategie fragen, wie weit die
genannten Schriften und insbesondere Uber das Eigentiimliche des deutschen Geistes
den Versuch Cohens darstellen, die Grundlagen seines Systems populdrwissenschaft-
lich aufzubereiten. Dies legte nahe, dass der Zusammenhang ein engerer ist als oft
angenommen, doch eine inhaltlich-systematisch neue Perspektive wird damit nicht
sichtbar.

7 Vgl. dazu auch Andrea Poma, »Nationality, State and Internationalism in Hermann
Cohen’s Deutschtum und Judentumc, in: Nationalismus und Religion. Hermann
Cohen zum 100. Todestag, hg. v. Eveline Goodman-Thau und George Y. Kohler, Hei-
delberg 2019.

78

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Historische Zuversicht im Angesicht des Krieges

kende Menschen darstellen musste. Festzuhalten ist, dass Cohens
weltanschaulicher Idealismus von seinem wissenschaftlichen Idealis-
mus herriihrt. Damit nehme ich an, dass Cohen den Krieg durchaus
kritisch reflektierte, auch wenn er ihn — hierin der 6ffentlichen Rhe-
torik Glauben schenkend — als Notwendigkeit auffasste und sich den
ihn vorbereitenden und begleitenden Nationalismen gegeniiber gele-
gentlich naiv verhielt.

1.  Kontinuitit: Das Bekenntnis zur Wissenschaft und zum
transzendentalen ldealismus

Als am 28. Juli 1914 Osterreich-Ungarn Serbien den Krieg erklarte,
war Hermann Cohen bereits zweiundsiebzig Jahre alt und seit zwei
Jahren emeritiert.® Nicht nur die Entwicklung und Fortentwicklung
seiner Kant-Interpretation lag bereits Jahrzehnte zuriick; auch sein
System der Philosophie lag in drei Teilen bereits vor.® Damit war
seine philosophische Entwicklung zwar nicht abgeschlossen, doch sei-
ne philosophischen Kernthesen wie auch seine Interpretationen der-
jenigen Philosophen, auf die er sich in seinen Schriften wihrend des
Ersten Weltkriegs bezog, waren lingst etabliert. Eine Ausnahme bil-
dete die Frage nach der Beziehung von kritischer Philosophie und
Religion, zu welcher er sich 1915 in Der Begriff der Religion im Sys-
tem der Philosophie dufSerte. Ferner sticht ins Auge, dass Cohens
Schriften seit 1913 v.a. jiidischen Themen galten,'® was auch, wenn

8 Zur Einordnung siehe Ursula Renz, »Hermann Cohen, in: Grundriss der Ge-
schichte der Philosophie. Die Philosophie des 19. Jahrhunderts, Basel (im Erscheinen),
sowie fiir eine Gesamtdarstellung Beiser, Hermann Cohen.

% 1902 erschien mit der Logik der reinen Erkenntnis der erste, 1904 mit der Ethik des
reinen Willens der zweite und 1912 mit der Asthetik des reinen Gefiihls der dritte Teil
des Systems. Die 1915 erstmals publizierte Schrift Der Begriff der Religion im System
der Philosophie ist nicht als eigener Systemteil zu verstehen, sondern als die bisheri-
gen Schriften dazu erginzende Studie. Nicht fertiggestellt worden ist der in der Logik
in Aussicht gestellte vierte Systemteil, welcher unter dem Titel einer Psychologie die
Aufgabe hatte, die Einheit des Kulturbewusstseins in Form einer Grundlegung nach-
zuweisen. Cohen hat dazu Vorlesungen gehalten, aber dazu sind weder Notizen noch
Mitschriften erhalten. Zum Projekt einer transzendentalen Grundlegung der Kultur
vgl. auch Ursula Renz, Die Rationalitit der Kultur. Kulturphilosophie und ihre trans-
zendentale Begriindung bei Cohen, Natorp und Cassirer, Hamburg 2002.

10 Siehe auch Hartwig Wiedebach, »Einleitung«, in: Hermann Cohen, Werke Bd. 16,
Kleinere Schriften V, 1913-15, IX-XXXV, hier XI.

79

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ursula Renz

nicht entscheidend, mit Cohens Unterrichtstitigkeit an der Hoch-
schule fiir die Wissenschaft des Judentums zu tun hat.

Was die philosophischen Kernthesen sowie die Sicht auf die Phi-
losophiegeschichte tangiert, ist Cohens Denken allerdings weit-
gehend von Konstanz geprigt. Ein Blick in den Vortrag Uber das
Eigentiimliche des deutschen Geistes bestitigt diesen Eindruck.m
Cohen prisentiert hier seine Sichtweise zwar in neuen Konstellatio-
nen, doch vertritt er keine grundlegend anderen Auffassungen als
jene, die er schon in fritheren Texten etabliert hat. Das gilt nament-
lich mit Blick auf die doppelte Tatsache, dass er als Entdecker des
kritischen Idealismus, der nach Cohen im Zentrum der Philosophie
stehen soll, nicht allein Kant anfiihrt, sondern auch Platon, was wie-
derum in der deutschen Geistesgeschichte vor Kant seinen Nieder-
schlag gefunden haben soll.

Das gilt auch fiir die Rolle, die Cohen Cusanus mit Blick auf die
Entwicklung der theoretischen Philosophie zudenkt. Zwar mokiert
sich Kurt Flasch nicht ganz zu Unrecht dariiber, dass der »ethische
Sozialist Cohen« Cusanus einen »Fischersohn« genannt habe und
»ihm damit eine niedrige Herkunft« angedichtet habe.'> Dennoch, er
liegt falsch, wenn er Cohens Interesse an Cusanus auf seine Lektiire
von Ernst Cassirers Das Erkenntnisproblem (erschienen 1906 und
1907) zuriickfiihrt. Es ist im Gegenteil anzunehmen, dass Cassirer in
seiner Wertschitzung Cusanus von Cohen beeinflusst war, denn letz-
terer stellte schon in seiner Logik der reinen Erkenntnis von 1902
Cusanus in die Nachfolge Platons und an den Anfang jenes auf das
reine Denken abstellenden Idealismus, dem Cohen nicht nur sich
selbst verpflichtet fiihlte, sondern dem, so Cohen, auch die deutsche
Philosophie ihrem Wesen nach verpflichtet sei.

So lesen wir in der Logik, dass mit Cusanus »ein deutscher
Mann, in dessen rémischem Bischofssitz alle Fiden der wissenschaft-
lichen und der kiinstlerischen Renaissance sich kniipfen, ... den Ari-
adnefaden der wissenschaftlichen Philosophie wieder« aufgefunden

11 Die wichtigsten Texte sind der Vortrag »Uber das Eigentiimliche des deutschen
Geistes«, den Cohen am 14. Oktober 1914 vor der Berliner Kantgesellschaft gehalten
hatte, die Abhandlung Deutschtum und Judentum, mit grundlegenden Betrachtun-
gen iiber Staat und Internationalismus sowie — weniger wichtig — der Artikel »Kan-
tische Gedanken im deutschen Militarismus«.

12 Kurt Flasch, Die geistige Mobilmachung. Die deutschen Intellektuellen und der
erste Weltkrieg. Ein Versuch, Berlin 2000, 310. Leider erfahrt man in Flaschs Mono-
graphie, Nicolaus Cusanus, Miinchen 2001, nichts iiber dessen Herkunft.

80

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Historische Zuversicht im Angesicht des Krieges

habe, womit Cusanus »nicht nur zum ersten deutschen groflen Phi-
losophen, sondern zum Begriinder der deutschen Philosophie«
geworden sei.’? Diese Rede von der deutschen Philosophie mag be-
fremden, doch lasst sich die Verbindung von Mathematik und phi-
losophischer Methode, auf die es Cohen hier ankommt, kaum natio-
nalistisch ausschlachten; und dass diese Philosophie ihren Geburtsort
immerhin an einem rémischen Bischofssitz hat und neben Leibniz
auch Galilei und Newton wichtige Zwischenstationen bilden, macht
klar, dass fiir Cohen deutsche Philosophie nicht mit Philosophie aus
der Feder von Deutschen gleichzusetzen ist.

Mindestens mit Blick auf die theoretische Philosophie ist daher
festzuhalten: Es ist genau dieselbe methodologische Verbindung von
Mathematik und Philosophie und die damit einhergehende parmeni-
deische Reduktion alles Seins auf das Denken, welche seit Jahrzehn-
ten das Programm von Cohens Denken ausmachte, die auch in seinen
Kriegstexten den entscheidenden Ausgangspunkt und den Anlass da-
fiir bildet, deutsche Philosophie mit einem radikalen Idealismus zu
amalgamieren.

Wie sieht es im Vergleich dazu in der Ethik und der politischen
Philosophie aus? Zunichst einmal ist festzuhalten, dass sich — natiir-
lich, und, ja!, leider — auch hier befremdliche Téne einschleichen, etwa
wenn Cohen 1915 in der erweiterten schriftlichen Fassung des oben
genannten Vortrags schreibt: »Kant hat den ethischen Geist der
Deutschheit zu seiner Vollendung gebracht durch seine Unter-
scheidung zwischen Logik und Ethik.«* Was um Himmels Willen,
so fragt man sich hier unwillkiirlich, soll diese Assoziation der Unter-
scheidung von Logik und Ethik mit der Idee von Deutschtum? Das ist
fragwiirdig und zwar umso mehr, als Cohen der Unterscheidung von
Logik und Ethik seit jeher eine zentrale Bedeutung zumaf, ohne dass
sie je mit dem deutschen Wesen in Verbindung gebracht worden wire.

Der Sache nach erinnert Cohen hier an eine philosophische Wei-
chenstellung, die schon seinem System — genauer: der Idee eines
philosophischen Systems im Geiste eines erneuerten Kritizismus —
zugrunde liegt, ndmlich dass »die Ethik ... die Logik zur Vorausset-
zung« haben soll, die Logik aber »an sich nicht Ethik« sei.’® Diese —

15 Cohen, Werke (17 Binde), hg. im Auftrag des Hermann-Cohen-Archivs unter der
Leitung von Helmut Holzhey, Hildesheim 1987-2002, hier Bd. 6, 32.

4 Cohen, Werke 16, 271.

15 Cohen, Werke 7, 38.

81

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ursula Renz

einen systematischen Zusammenhang wie auch eine unhintergeh-
bare Unterscheidung geltend machende — Verhiltnisbestimmung
von Logik und Ethik ist fiir Cohen deshalb so zentral, weil er aus-
gehend von ihr auch seinen ethischen und sich nie geschichtsphilo-
sophisch gerierenden Sozialismus vom Marxismus und dessen dia-
lektischem Materialismus abgrenzen kann. Diese Absetzung brannte
ihm zwar mit fortschreitender Zeit in zunehmendem Maf$ unter den
Nigeln, aber die dahinterstehende Forderung nach einer Abstinenz
von jeglicher deterministischen Geschichtsphilosophie war bereits
Gegenstand der ersten Auflage von Kants Begriindung der Ethik
von 1877.1

Werfen wir schlieBlich noch einen Blick auf die Asthetik. Auch
hier sticht in erster Linie die grofle Kontinuitit ins Auge, die zwi-
schen Cohens Kriegstexten und seinen fritheren Abhandlungen be-
steht, wobei festzuhalten ist, dass die Asthetik des reinen Gefiihls
1912 und mithin nur kurz vor dem Ersten Weltkrieg versffentlicht
wurde. Augenfillig wird dies am Beispiel von Diirer: Wenn Cohen
1915 schreibt, dass Diirer »das deutsche Antlitz erschaffen« bzw. »das
deutsche Gesicht erfinden« wollte?’, dann ist das in erster Linie eine
Veranschaulichung der 1912 formulierten These, dass mit Diirer »der
deutsche Nationalcharakter«, wie er sich in der Reformation aus-
gebildet habe, zu einem neuen »Problem« geworden sei, das »mit
dem tberkommenen Problem des schénen Menschen« zusammen-
gewachsen sei.’®

Cohens Hochschidtzung fiir Diirer ldsst sich allerdings weiter zu-
riickverfolgen. Schon in Kants Begriindung der Asthetik von 1889
wird Diirers Beitrag zur Entwicklung der Malerei im Allgemeinen
und der deutschen Malerei im Besonderen betont. Aufschlussreich
ist dabei, wie Cohen diese Einschitzung begriindet: Er rekurriert auf
Diirers wissenschaftliche Ambitionen, die dieser mit vielen Renais-
sance-Kiinstlern geteilt habe.' Das ist entscheidend: Offenbar sieht
Cohen in Diirer nicht so sehr ein Genie von besonderer, eben »deut-

16 Siehe zu diesem Punkt auch Renz, Die Rationalitit der Kultur, 95f., sowie zur
Abgrenzung gegeniiber dem Materialismus Gerald Hartung, »Der politische Auftrag
des deutschen Geistes? Hermann Cohens Philosophiegeschichtsschreibung im Kon-
text seiner Zeit«, in: Goodman-Thau/Kohler, Nationalismus und Religion, 11-20,
hier 16 f.

17 Cohen, Werke 16, 38f.

18 Cohen, Werke 9, 366.

19 Cohen, Werke 3, 229.

82

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Historische Zuversicht im Angesicht des Krieges

scher« Pragung, sondern einen bildenden Kiinstler und Denker, der in
einer Linie steht mit Alberti, Michelangelo, Leonardo da Vinci und
Rubens; er ist quasi der deutsche Reprisentant einer allgemeineren
Bewegung.?® Im Text von 1915 wird von diesen nur mehr da Vinci
explizit erwihnt, doch der Zusammenhang von Diirers Leistung und
seinen wissenschaftlichen Einsichten bleibt, wenn auch weniger im
Vordergrund, prisent.

Alles in allem kann man daher sagen, dass Cohen im Vorfeld und
withrend des Ersten Weltkriegs zwar vermehrt dazu tendiert, Dinge
als »deutsch« hervorzuheben, die mit der Zugehéorigkeit zum deut-
schen Kulturraum und zur deutschen Geschichte herzlich wenig zu
tun haben. Das ist irritierend und gelegentlich auch befremdend, zu-
mal die Kernbotschaft von Cohens Texten auch in dieser Zeit genuin
philosophischer Natur ist. Was Cohen in den ersten Kriegsjahren un-
ter dem Stichwort des Deutschtums propagiert, ist nichts anderes als
jener methodisch oder wissenschaftlich begriindete, reine Idealismus,
der sein Denken spitestens seit den spiten 70er Jahren des 19. Jahr-
hunderts geprigt hatte und der sowohl fiir die Entwicklung seiner
Kantlektiiren seit 1877 als auch erst recht fiir den Aufbau seines phi-
losophischen Systems von Bedeutung war.

2. Geschichte: Yon der Ethik des Handelns zur
historischen Zuversicht im Denken

Obwohl, wie im vorigen Absatz festgestellt wurde, Cohens Philoso-
phie im Kern dieselbe blieb, hat der Krieg in Cohens Denken seine
Spuren hinterlassen, und das nicht nur auf der deutsch-propagandis-
tischen Oberfliche. Im Gegenteil, durch letztere hindurch zeigt sich
eine Verschiebung, die zunichst v.a. als Verdnderung der Stim-
mungs- und Tonlage in Erscheinung tritt, welche aber, wie ich in
diesem Absatz anhand einer Analyse einer Episode aus dem Brief-
wechsel mit Natorp zeigen méchte, fiir Cohens philosophisches
Selbstverstindnis durchaus von Belang ist. Konkret geht es um die

2 Cohen, Werke 3, 229. Vgl. zum Geniebegriff bei Cohen auch Ursula Renz, »Neu-
kantianismus und Aufklarung. Zur Revision des Vernunftbegriffs in der Kulturphi-
losophie von Hermann Cohen und Ernst Cassirer«, in: Aufklirungsprozesse seit dem
18. Jahrhundert, hg. v. Helmut Reinalter, Wiirzburg 2006, 1501.

83

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ursula Renz

Briefe, welche sich Cohen und Natorp im Anschluss an die Affare
rund um Bruno Bauch geschrieben haben.?!

Bruno Bauch, der damalige Vorsitzende der Kant-Gesellschaft
und Herausgeber der Kant-Studien, publizierte 1916 einen Artikel
Vom Begriff der Nation, der 1917 auch in den Kant-Studien erschien.
Darin machte Bauch Rasse bzw. »die Gemeinschaft des Blutes« als
»das einigende Band im natiirlichen Bestande der Nation« geltend?;
ferner nimmt er an, dass dieses Band in einer gemeinsamen Sprache
ihren Ausdruck® und in einer Nationalgeschichte ihren Selbst-
zweck?* hat, aber nicht umgekehrt in Sprache und Geschichte begriin-
det ist. Dabei spricht er auch die seit Generationen in Deutschland
lebenden Juden nicht als Deutsche an, sondern als Giste in deutschem
Territorium. Zeitgleich duflerte er sich in einem in Der Panther abge-
druckten Brief an Lenore Ripke-Kiihn kritisch gegeniiber Hermann
Cohens Kant-Interpretation. Zwar begriifite er die von Cohen maf3-
geblich vertretene und beférderte Uberwindung des Dualismus von
Sinnlichkeit und Verstand, zugleich kritisierte er aber Cohens Kant-
Interpretation als Versuch, Kants Transzendentalphilosophie mit
juidischen Einsichten in Verbindung zu bringen. Insbesondere denun-
zierte er Cohens Interpretation von Kants Ethik als jiidisch, da sie sich
einer legalistischen Rekonstruktion bediene.?

Die ganze Affire sorgte fiir einen ziemlichen Unmut unter den
deutschen Kant-Interpreten, und sie tiberschattete auch die Freund-
schaft zwischen Cohen und Natorp. Nachdem Cohen in einem Brief
vom 12. Oktober 1916 sein Erstaunen iiber Natorps Untdtigkeit in
dieser Angelegenheit zum Ausdruck gebracht hatte, lief} er im da-
rauffolgenden Brief vom 26. Oktober seinen Gefiihlen freieren Lauf
und dufSerte sich in einer Weise, die Natorp nicht einfach unkommen-
tiert hinnehmen konnte. »[I|ch darf Ihnen nicht verschweigen, wie
Thr Brief auf mich wirkte«, schrieb er in seiner Antwort, und er fuhr
fort: »Unser Volk leidet das kaum noch Ertrigliche, alle Vilker leiden,
die Menschheit ringt mit dem Tode — Thnen aber ist, nun schon Wo-

21 Es geht im Wesentlichen um die Briefe zwischen dem 12. Oktober und dem 11. No-
vember 1916; vgl. Holzhey, Cohen und Natorp, 449-457.

2 Bruno Bauch, »Vom Begriff der Nation, in: Kant-Studien 21 (1917), 139-162, hier
140f.

» Bruno Bauch, »Vom Begriff der Nation«, 144.

24 FEbd., 149.

%5 Giehe niheres in Beiser, Herman Cohen, 3171.

84

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Historische Zuversicht im Angesicht des Krieges

chen lang, >das Wichtigste<, dass wieder einmal ein Professor etwas
von den Juden gesagt hat.«?

In seiner Antwort vom 6. November driickte Cohen zwar sein
Bedauern dariiber aus, dass er Natorp durch seinen Brief »betriibt«
habe und taxierte seine Aussagen als »hingeworfene AufSerungenc,
die der »Impulsivitdt« seines »Briefstils, sobald es sich um jiidische
Dinge handelt«, geschuldet gewesen seien. Gleichzeitig rechtfertigte
er seine starke Reaktion damit, dass er »in einer privaten geistigen
Ges[innung?] nicht bleiben« konne, »wenn der [...] Schriftleiter [der
Kant-Studien] den Juden Wesensfremdheit zum deutschen Geiste
ausspricht«, denn »die Sachex, so erklirt er, »tangiert mich nicht als
Juden, sondern als Deutschen. Ich schime mich als Deutscher dieser
Tatsache, dass man bei den unsiglichen Leiden nichts Anderes im
Inneren jetzt vor hat, als an den Juden sich zu reiben.«?” Da haben
sich offenkundig erhebliche Irritationen im Verhiltnis dieser langjéih-
rigen Weggefihrten eingeschlichen; doch wer sich je mit der Logik
und Psychologie von Identitdtszuschreibungen befasst, wird darob
indes nicht so erstaunt sein. Egal wie gut oder schlecht Identitats-
zuschreibungen gemeint sind — sie haben ein enorm hohes Krin-
kungspotential, auch zwischen Freunden.?

Mit Blick auf den Einfluss des Ersten Weltkriegs auf Cohens
Denken interessanter ist indes ein anderer Reibungspunkt, der auch
in den nachfolgenden Briefen noch fiir Diskussionen sorgt: die Frage,
wie eine angemessene Reaktion auf das »unertrigliche« (Natorp)
resp. »unségliche Leiden« (Cohen), welches den Menschen durch
den Krieg bereitet wurde, aussieht. In seinem Brief vom 26. Oktober
hatte Cohen seine eigene Haltung wie folgt charakterisiert: »Ich
schreibe nach Pflicht & Gewissen, aber meine Zuversicht ist nur his-
torisch, keineswegs aktuell.«* Diese Aussage ist in mehrfacher Hin-
sicht riatselhaft. Offen ist nicht nur, woran Cohen »nach Pflicht &
Gewissen« schreibt, sondern v.a. auch, mit Blick worauf genau er sich
—wenn auch nur »historisch« — zuversichtlich gibt. Nicht zuletzt aber
fragt sich, was Cohen meint, wenn er seine Zuversicht als »nur his-

% Holzhey, Cohen und Natorp, 454.

27 Ebd., 4551.

% Vgl. dazu meine Analyse in Ursula Renz, Was denn bitte ist kulturelle Identitit?
Eine Orientierung in Zeiten des Populismus, Basel 2019, 13-26. Ob es sich hier um
ein reines »Missverstindnis« handelte, wie Cassirer an Natorp schreibt (vgl. Holzhey,
Cohen und Natorp, 462), sei dahingestellt.

¥ Abgedruckt in Holzhey, Cohen und Natorp, 452.

85

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ursula Renz

torisch, [aber] keineswegs aktuell« bezeichnet. Klar ist nur, dass er
diese Zuversicht nicht als eine natiirliche Reaktion auf die gegebene
Situation begreift.

Auf diese Auflerung nimmt Natorp in seinem iibernichsten
Brief wie folgt Bezug:

Ich sehe, mit einem Wort, das Vaterland heute, ganz »aktuell« auf dem
dufSersten. Nicht blof8 draufen, obwohl da die Gefahr ernst [ist]: wie sollen
wir siegen, wenn uns die Nahrung ausgeht? Aber viel ernster ist die innere
Gefahr. Die Stimmung im Volk ist furchtbar. Man empfindet: wir leiden das
nicht mehr Ertrigliche, woher? Wozu? Vaterland? Daran haben wir ehrlich
geglaubt und uns dafiir opfern wollen — aber heute — wo ist das Vaterland?
Alles wird uns ja zerstort, unsere Arbeit, unser Daheim, alles was uns wert,
worum wir stritten. [...] In dieser Stimmung lese ich nun von Thnen, gerade
von Thnen: »Mein Patriotismus wird immer mehr rein »historisch« — d.h.
nach dem Zusammenhang: immer weniger aktuell.?

Diese Antwort ist frappant. Zwar findet sich der Satz, so wie ihn
Natorp zitiert, auch in Cohens Brief, jedoch ohne dass dieser »rein
historische Patriotismus« in einen Gegensatz zu einem aktuell ge-
fithlten gebracht wiirde; zudem bringt Cohen seine Sorge um das
deutsche Volk und sein Geistesleben deutlich zum Ausdruck. Dass er
aktuell nicht mit dem Volk fiihlt, ist offenkundig falsch. Es macht
daher den Anschein, dass Natorp die beiden Aussagen vermengt, wo-
bei er iibersieht, wie unbestimmt Cohens Bekenntnis einer nur noch
historischen Zuversicht mit Blick auf den Bezugspunkt dieser Hal-
tung oder Reaktion ist. Die Frage bleibt daher, ob Cohens Verweis
auf seine nur mehr »historische Zuversicht« lediglich seine Stim-
mung angesichts des wachsenden Antisemitismus ausdriickt, oder
ob es nicht um mehr geht.

So viel ist dabei klar: Nimmt man die Gegeniiberstellung von
vaktuell« vs. »historisch« ernst, so kann sich Cohen nicht auf sein
aktuelles Erleben beziehen. Stattdessen, so meine These, beschreibt
er eine Haltung, welche sich ihm — natiirlich! — durch seine aktuellen
subjektiven Erfahrungen prisentiert, und das sind solche, die mit dem
wachsenden Antisemitismus zu tun haben; dennoch kann die be-
schriebene Haltung im Prinzip auch als Antwort auf die geschicht-
liche Gesamtsituation —d. h. den Krieg und alles, was mit ihm zusam-
menhingt — verstanden werden. Diese Haltung, so vermute ich
ferner, ist eine, zu der er sich mehr oder weniger bewusst entschieden

% Holzhey, Cohen und Natorp, 457 £.

86

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Historische Zuversicht im Angesicht des Krieges

hat, und zwar — trotz der Tatsache, dass ihm keineswegs hoffnungs-
froh ums Herz ist, und zu dieser Haltung hat er gefunden »aus Pflicht
und Gewissen«. Das bedeutet, dass er fiir seine Haltung Griinde hat,
die genuin philosophischer oder genauer: moralischer Natur sind,
weswegen diese Haltung mindestens auch als Replik auf die gesamte
Kriegssituation verstanden werden konnte.

Ich denke daher, dass man den Begriff der »historischen Zuver-
sicht« durchaus philosophisch ernst nehmen kann. Will man indes
genauer verstehen, welches Gewicht diesem Begriff in Cohens Den-
ken zukommt, so kommt man nicht umhin, ihn im Kontext seiner
Geschichtsphilosophie — oder genauer: der Zuriickweisung einer be-
stimmten Art von Geschichtsphilosophie — zu betrachten. Die Frage
stellt sich namlich, welche Aufgabe dem Denken von Geschichte im
Allgemeinen und geschichtlichen Ereignissen im Besonderen zu-
gebilligt werden kann. Diese Frage ist fiir Cohen, aber auch fiir andere
Philosophen seiner Generation, v.a. vor dem Hintergrund der hegel-
schen Geschichtsphilosophie und ihrer Weiterentwicklung nach He-
gels Tod virulent. Dabei ist insbesondere ein Punkt von Belang: dass
Hegel Geschichtsphilosophie als ein Teil der theoretischen Philo-
sophie begriff, welche Auffassung in der umstrittenen Identifikation
von Vernunft und (historischer) Wirklichkeit einen wirkmichtigen
Ausdruck gefunden hat.*!

Diese Identifikation von Vernunft und Wirklichkeit kann
Cohen, mindestens wo es um die Geschichte von Menschen geht®?,
nicht mitmachen. Im Gegenteil, er hilt eine solche Identifikation fiir
inakzeptabel, und zwar sowohl aus systematischen wie aus mora-
lischen Griinden. So schreibt er etwa in Kants Begriindung der Ethik
unmissverstindlich:

Man iibersehe den Unterschied nicht, der zwischen den >Kategorien der
Freiheit in Ansehung der Begriffe des Guten und Bésen< und den >Natur-
begriffenc besteht. ... Giiter der Cultur diirfen nicht als apriorische Darstel-
lungen der sittlichen Ideen ausgegeben werden, damit nicht ein Hegel kom-

31 Hegel, Werke 7, 24.

3 Im Unterschied dazu ist Cohen in seiner Logik durchaus einem Sein und Denken
identifizierenden Parmenideismus verpflichtet; vgl. dazu etwa Helmut Holzhey, »He-
gel im Neukantianismus. Maskerade und Diskursc, in: il cannocchiale 1-2 (1991), 9—
28, sowie Ursula Renz »Zwischen erkenntnistheoretischem Rationalismus und wis-
senschaftsphilosophischem Empirismus. Zu Cohens Philosophiebegriff«, in: Philoso-
phy and Science in Hermann Cohen, hg. v. Christian Dambéck, Dordrecht 2018, 1-
12.

87

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ursula Renz

me, und aufgrund jenes >Ineinander von Vernunft und Natur« das Wirkliche
zum Verniinftigen mache. Wir hitten dann kein kritisches, kein metho-
disches Kriterium, unseren moralischen Unwillen systematisch auszu-
driicken.?

Nuancierter, aber nicht weniger deutlich, spricht er denselben Punkt
knapp drei Jahrzehnte spiter in der Ethik des reinen Wollens an. Zwar
gesteht er hier Hegel zu, »die geschichtliche Forschung nach allen
Seiten so innerlich angeregt und befruchtet« zu haben, mit dem Re-
sultat, »dass man diese seine dialektische Bewegung als das Vorbild
und die Vorzeichnung der geschichtlichen Forschung betrachten zu
diirfen glauben konnte.« Hinzu komme, »dass die dialektische Be-
wegung den Gesichtspunkt der Entwickelung [sic!] fiir das gesamte
System der Philosophie« lebendig gemacht habe.>

Gleichzeitig sieht Cohen darin aber auch eine die Philosophie im
Kern bedrohende Gefahr. »Es fragt sich nurg, so fahrt er namlich fort,
»ob das System der Philosophie dabei in allen seinen Gliedern leben-
dig geworden, oder etwa in einzelnen getotet worden ist. Wie steht es
um die Ethik?«* Cohens Sorge ist offenbar, dass ein Denken von
Geschichte und geschichtlichen Ereignissen, wie es Hegel in seiner
Geschichtsphilosophie vorgemacht hat, die Eigenstindigkeit der ein-
zelnen Systemteile, insbesondere der Ethik, leugnet, wodurch das
System, welches gemifd Cohen stets auch die Verschiedenheit von
kulturellen Anspriichen reprisentieren muss, unterminiert wird.
Diese Tendenz zur Unterminierung des Systems sieht er nicht nur
bei Hegel am Werk, sondern auch bei Spinoza und in jeglichem Pan-
theismus, demzufolge das Sein das Sollen einschlief3t, sowie im an
Hegel anschlielenden dialektischen Materialismus.’® In Absetzung
dazu lehnt Cohen jegliche Engfithrung von Sein und Sollen wie auch
die damit einhergehende Einverleibung der Ethik durch die Logik
aufs Entschiedenste ab.

Doch was, so konnte man hier fragen, hat das mit seiner Haltung
im Ersten Weltkrieg zu tun?

Zuniichst ist wichtig festzuhalten, dass fiir Cohen das philoso-
phische Nachdenken tiber Geschichte grundsitzlich mit der Frage
nach einer angemessenen Haltung zu tun hat. In den Worten aus-

3 Cohen, Werke 2, 346.
34 Cohen, Werke 7, 44.
35 Ebd.

36 Cohen, Werke 7, 45.

88

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Historische Zuversicht im Angesicht des Krieges

gedriickt, die er in der Ethik des reinen Willens dafiir bemiiht: Es geht
um die Frage nach der Rolle, die man als Philosophin oder Philosoph
angesichts von geschichtlichen Ereignissen einnimmt.?” Dabei gilt zu-
nichst, dass Menschen in die Geschichte stets als Handelnde in-
volviert sind. Sobald wir aber Geschichtsphilosophie in der Art von
Hegel betreiben, stellen wir uns auf den Standpunkt des Wissens. Das
wiederum fiithrt nach Cohen dazu, dass wir uns auch mit Blick auf
Dinge, die wir nicht wissen konnen, wie etwa zukiinftige Entwicklun-
gen, wie Wissende verhalten. Wer daher, so Cohens Unterstellung,
die Geschichte und insbesondere die geschichtliche Gegenwart und
Zukunft unter einem primiér theoretischen Blickwinkel betrachtet,
der begreift sie als etwas Schicksalhaftes. Spitestens hier beginnt
nun das Problem, genauer: das moralische Problem. Denn wer Ge-
schichte als Schicksal begreift, bringt nicht nur die Architektonik des
Systems durcheinander, vielmehr ist nach Cohen der Gedanken des
Schicksals generell »unsittlich« und mithin das theoretische Interesse
am Schicksal in einem Widerstreit mit der Ethik.?®

Diese Schlussfolgerung Cohens ist nicht zwingend. Vor allem
ein Punkt ist fraglich: Miissen wir annehmen, dass eine theoretische
Einstellung des Wissens oder Verstehens gegeniiber geschichtlichen
Entwicklungen die praktische Anteilnahme an der Gegenwart und
Zukunft ausschlielt? Stehen, mit anderen Worten, die Haltungen
des theoretischen Beobachtens und des aktiven Handelns wirklich in
der Weise in Konflikt miteinander, wie das die Metaphorik der Rollen
suggeriert?

Ich denke nicht, und zwar besteht so ein Konflikt meines Erach-
tens selbst dann nicht, wenn man Cohen zugesteht, dass historische
Erkenntnis, sei dies nun eine Form des Wissens oder des Verstehens,
eine Tendenz zur Resignation beférdern kann. Doch erstens ist das
nicht zwingend, und zweitens kann Resignation einem Zeitgeist oder
allgemein historischem Ungemach gegeniiber auch eine produktive
Haltung sein, etwa wenn sie die Menschen davor bewahrt, in de-
pressive Untitigkeit zu verfallen.? Festzuhalten ist jedenfalls, dass
Cohens Argumentation hier auf einer falschen Alternative beruht:
Wer sich in theoretischer Absicht mit Geschichte befasst, kann sehr

37 Vgl. dazu und fiir das Folgende Cohen, Werke 7, 45f.

38 Cohen, Werke 7, 46f.

¥ Die Rede von »produktiver Resignation gegeniiber einem Zeitgeist« verdanke ich
einem Gesprach mit der Historikerin Gabriele Haug-Moritz iiber Montaigne.

89

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ursula Renz

wohl gleichzeitig engagiert an einer besseren Zukunft mitwirken,
auch wenn es ihm bisweilen schwerfillt, an die Friichte des eigenen
Engagements zu glauben.

In diesem Punkt ist Cohens Haltung, wie er sie im Brief vom
27. Oktober an Natorp beschreibt, komplexer und, wie ich meine,
auch reifer. Anders als in seinen ethischen Hauptwerken versagt sich
Cohen das philosophische Nachdenken tiber die Zeitgeschichte nicht
langer, sonst konnte er gar nicht beobachten, wie ihm jegliche aktu-
elle Zuversicht entschwindet. Gleichzeitig setzt er aber diesem ge-
fithlten Versiegen aller natiirlichen Hoffnung die Entscheidung ent-
gegen, trotzdem zuversichtlich zu bleiben.

Die Frage bleibt, warum Cohen diese der akuten Befindlichkeit
entgegengesetzte Zuversicht »historisch« nennt. Was es damit auf
sich hat, kann nur vermutet werden. Dazu muss man sich vor Augen
fithren, dass Cohen unter Geschichte primir Kultur-, Wissenschafts-
oder Philosophiegeschichte versteht; mindestens spielt Geschichte
genau in dieser Form eine wesentliche Rolle fiir sein Philosophiever-
standnis: Sie ist das Faktum, an dem der transzendentale Idealismus
sich halten kann, wenn es darum geht, die apriorischen Begriffe hin-
ter kulturellen Phinomenen zu identifizieren und als Grundlegungen
der Vernunft einsichtig zu machen. Geschichte ist der Grund, auf dem
das Apriori des reinen Denkens zur Entdeckung gebracht werden
kann.

In Analogie dazu, so mein Vorschlag, ist auch der Ausdruck der
historischen Zuversicht zu verstehen. Was Cohen meint, wenn er
seine Zuversicht »historisch« nennt, ist nichts anderes als eben das,
dass ihm Geschichte in Form von Kultur- oder Philosophiegeschichte
eine Quelle fiir die Entdeckung jener weltanschaulichen Ideale ist, aus
welchen sich eine Haltung der Zuversicht speisen kann, die von der
Gegenwart nicht mehr gendhrt wird.

3. Kohirenz: Philosophischer und weltanschaulicher
Idealismus

Als Idealismus bezeichnet man in der Philosophie bekanntlich etwas
anderes als das, was philosophische Laien darunter verstehen. Wih-
rend im Alltag mit Idealismus eine Haltung beschrieben wird, die der
Orientierung an moralischen Idealen einen Vorrang vor dem Ver-
folgen eigener Interessen im Kampf um Ressourcen einrdumt, ver-

90

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Historische Zuversicht im Angesicht des Krieges

wenden Philosophinnen und Philosophen diesen Begriff zur Charak-
terisierung von Systemen oder Ansitzen, welche eine ontologische
Abhingigkeit aller oder gewisser Gegenstinde vom (menschlichen)
Geist oder Denken behaupten. Ein Konnex zwischen diesen beiden
Verwendungsweisen wird dabei selten angenommen. Und in der Tat
erweist es sich auch als ausgesprochen schwierig, eine Verbindung
auch schon nur hypothetisch herzustellen: Warum sollte und wie
konnte die Auffassung, dass gewisse Dinge vom (menschlichen) Den-
ken abhingen, mit der Ausrichtung des eigenen Handelns an Idealen,
statt an realpolitischen Interessen zusammenhingen?

Im vorigen Absatz habe ich auf eine Entwicklung in Cohens
Denken unter dem Einfluss des Ersten Weltkriegs hingewiesen, die
Hinweise auf einen moglichen Zusammenhang gibt. Wenn wir die
Annahme der Marburger Neukantianer teilen, dass sich in der Kul-
tur, Wissenschaft und Geistesgeschichte Werte manifestieren, die
nicht einfach »gegeben« sind, sondern ihrerseits als Grundlegungen
der Vernunft begriffen und gerechtfertigt werden konnen und miis-
sen, dann ist der Schritt zu einem weltanschaulichen Idealismus nicht
mehr so weit. Genauer: Er ist mindestens dann nicht mehr so weit,
wenn man annimmt, dass die menschliche Vernunft, welche ja der
Ursprung dieser Grundlegungen ist, eine Instanz von historischer
Wirksamkeit ist und bleibt. Denn dann kann man auch annehmen,
dass jene Ideale, die man aus verniinftigen Erwigungen den eigenen
Interessen voranstellt, sich auf die eine oder andere Art und Weise
durchsetzen werden, und das auch unabhingig davon, ob sie aktuell
gerade Anerkennung erfahren. Cohens Festhalten an einer Haltung
der Zuversicht kann, so meine Hypothese, als Ausdruck dieses Zu-
sammenhangs gedeutet werden.

Gleichzeitig erlaubt es das Verstindnis eines solchen Zusam-
menhangs auch, einige kritische Anfragen an Cohens Umgang mit
dem Ersten Weltkrieg zu stellen, die nicht einfach an einzelnen For-
mulierungen Anstofs nehmen, sondern sich von der Frage leiten las-
sen, wie mit historischen Ereignissen vom Ausmaf$ und Charakter
des Ersten Weltkriegs philosophisch umgegangen werden kann. Ers-
tens: Sind die Ideale, auf die Cohen im Ersten Weltkrieg pocht, die
richtigen? Sind sie gerechtfertigt und sind sie mit Blick auf die
menschlichen und sozialen Herausforderungen des Ersten Weltkriegs
auch wirklich relevant? Zweitens: Kann angesichts der Verwerfungen
des Ersten Weltkriegs die oben formulierte Voraussetzung fiir einen
weltanschaulichen Idealismus, wonach die menschliche Vernunft eine

91

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ursula Renz

Instanz von historischer Wirksamkeit ist und bleibt, wirklich noch
gerechtfertigt werden? Mit anderen Worten: Ist »historische Zuver-
sicht« auch angesichts eines derartigen Ausmafles historischer Un-
vernunft noch eine philosophisch glaubwiirdige Haltung?

Ich mochte diese Fragen hier unbeantwortet lassen und gleich-
zeitig festhalten: Auch wer Cohen in vielem folgt und seinen Idealis-
mus bewundert, kommt nicht darum herum, sich diese Fragen min-
destens zu stellen.

92

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A


https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

Dewey und Santayana gegen deutsche
Philosophie und deutschen »Fanatismus«’

Abstract

Der Beitrag erortert die Ansichten zweier Denker zu den Beziehungen zwi-
schen deutscher Philosophie und deutscher Politik im Ersten Weltkrieg.
John Dewey und George Santayana machten den deutschen Idealismus fiir
die Mentalitét verantwortlich, die zum Krieg gefiihrt hatte. Threr Auffas-
sung nach waren deutsche Philosophie und deutsche Kultur als ein Ganzes
zu betrachten. Insbesondere Dewey empfand Kants Trennung zwischen
»zwei Welteng, einer »dufSerlichen« und einer »innerenc, als folgenschwer.

The views of two thinkers on the relations between German philosophy and
politics in World War I are discussed. John Dewey and George Santayana
held German idealism responsible for the mentality which led to the war.
They considered German philosophy and culture to be a whole. In particu-
lar, Dewey thought that Kant’s separation of »two worlds,« one »internal, «
the other »external, « strongly shaped subsequent intellectual and political
developments.

1. Einleitung

Im Mérz 1915 schreibt Wilhelm Wundt: »Nichts ist geeignet, die in
Zeiten des Friedens leicht der oberfliachlichen Beobachtung entgehen-
den und zum Teil auch tatsichlich durch den internationalen Verkehr
sich verbergenden Unterschiede der Volkscharaktere lebendiger her-
vortreten zu lassen als der Krieg, der die Leidenschaften weit michti-
ger erregt, als es andere in den Verlauf des friedlichen Lebens eingrei-
fende Ereignisse jemals tun kénnen.«

1 Silke Kurth, Barbara Di Noi, Gerhard H. Miiller und Cesare Giacobazzi, ein Team
von Freunden, haben mir in verschiedenen Phasen der Vorbereitung des Textes ge-
holfen und mein >Germanesisch« geduldig verbessert. Mein besonderer Dank gilt
Prof. Dr. Gerald Hartung und Dr. Caterina Zanfi fiir die Gelegenheit, an einer so
interessanten Konferenz teilzunehmen und diesen Beitrag zu versffentlichen.

93

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

Neben der Dichtung sicht Wundt in der Philosophie »in erster
Linie« den »Ausdruck des geistigen Charakters der Nationen«, »In-
dem sie [die] Antriebe, die sich in der Volksseele regen, zum Selbst-
bewuf3tsein zu erheben sucht, gibt sie daher ein Gesamtbild der geis-
tigen Werte der nationalen Kultur, wie ein solches die einzelnen
Gebiete immer nur in zerstreuten Ausstrahlungen gewéhren. Die
Geschichte der europdischen Philosophie [...] von der Zeit der Re-
naissance an [kann man als] ein[en] >Kampf der Geisters, der im stil-
len, aber deshalb doch zuweilen mit nicht geringerer Erbitterung ge-
fithrt wird, wie der >Kampf der Waffen« [, schildern].«?

Mit anderen Worten: Es ist nichts so fein gesponnen, es kommt
doch am besten im Krieg ans Licht der Sonnen. Aber die Eule der
Minerva wartete nicht auf die Ddmmerung, sie machte sich sofort
nicht nur in kimpfenden, sondern auch in zunichst neutralen Lén-
dern wie den Vereinigten Staaten, die erst im April 1917 in den Krieg
eintreten wiirden, an die Arbeit.}

2. Dewey: Geschichte und Logik der deutschen Mentalitit

Obschon Pazifist, befiirwortete der 1859 geborene John Dewey den
Krieg gegen Deutschland, nicht so sehr, um den deutschen Imperia-
lismus zu bekdmpfen und die Sache Grof$britanniens und Frankreichs
zu unterstiitzen, wie um die Schaffung einer neuen, auf Gerechtigkeit
und Gleichheit gegriindeten internationalen Ordnung zu fordern.
Seiner Meinung nach bot der Krieg Gelegenheit, die aggressiven, an-
tidemokratischen Tendenzen in allen Lindern zu besiegen und die
Nationen in einem organisierten, internationalen Leben zu vereinen.*

Im Februar 1915 hielt Dewey an der University of North Caro-
lina drei Vorlesungen zum Thema German Philosophy and Politics.

2 Wilhelm Wundt, Die Nationen und ihre Philosophie. Ein Kapitel zum Weltkrieg,
Leipzig 1915, I1I-IV.

’ Die Primir- und Sekundirliteratur zur Rolle der Intellektuellen im Ersten Welt-
krieg ist nahezu uniiberschaubar, so dass im Folgenden nur Werke mit direktem Be-
zug zu den hier erwihnten Autoren und Themen genannt werden.

+ Brian Holmes, »Les publications de John Dewey dans la période 1914-1918«, in: Les
Philosophes et la guerre de 14, hg. v. Philippe Soulez, Paris-Vincennes, 1988, 173—
191; Sidney Rather, »John Dewey’s Philosophy of War and Peace, in: Philosophy,
History and Social Action. Essays in Honor of Lewis Feuer, hg. v. Sidney Hook, Wil-
liam L. O’Neill and Roger O'Toole, Dordrecht-Boston-London, 1988, 373-390.

94

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

Eine Krise wie die gegenwirtige, sagt er, zwinge zu einer wertenden
Betrachtung der Beziehungen zwischen deutscher Philosophie und
deutscher Politik. Dies bedeute vor allem »eine Betrachtung dariiber,
welchen Wert eine Philosophie des Apriori, des Absoluten fiir die all-
gemeinen Ziele der Zivilisation haben kann, eine Philosophie, in der
»die Erfahrung nur ein oberflichiges und gleichgiiltiges Vehikel
transzendenter Gesetze und Zwecke ist«.> Es sei ein Irrtum, die
Schuld fiir die deutsche Aggressivitit einfach in einer falschen, ten-
denziésen Deutung des Darwin’schen struggle for existence oder in
Nietzsches Machtphilosophie suchen zu wollen. Die allgemeine deut-
sche Einstellung habe ihre Ursache in der klassischen idealistischen
Philosophie, deren Hohepunkt zwar in Hegel, der Ursprung aber in
Kant liege. Somit war Kant sozusagen die Urfigur in der von Dewey
entworfenen »Archiologie der deutschen Mentalitit«,¢ die den Ein-
fluss dieser philosophischen und kulturellen Entwicklung auf den ge-
genwirtigen Zustand Deutschlands angemessen darstellen sollte. De-
wey zufolge war Kant »nach wie vor der Philosoph Deutschlandsc,
umso mehr, als nach dem Ende der Hegemonie Hegelschen Denkens
die Tendenz »zuriick zu Kant« gehe. Das deutsche Denken habe »sei-
ne geistigen Uhren nach der Kantischen Norm gestellt«.”

Kant hatte eine Trennung zwischen zwei Bereichen, ja gar »zwei
Welten, eingefiihrt, »wobei der eine Bereich dufSerlich, physisch und
notwendig, der andere innerlich, ideal und frei ist«. »Obgleich sie
getrennt und unabhingig voneinander sind, der Primat [liegt] immer
im inneren Bereich. Im Vergleich dazu ist die Philosophie eines
Nietzsche, den heute viele um eine Erklirung dessen angehen, was
ihnen sonst unerklirlich scheint, nur eine oberflichliche und vorii-
bergehende Meinungsstromung«.®

Aus der Trennung des »Inneren« vom »Aufleren«, der unbe-
dingten, selbstbestimmten Freiheit von der mechanischen Kausalge-
setzlichkeit, resultiere die einzigartige deutsche Verflechtung, oder

5 John Dewey, German Philosophy and Politics (New York, 1915), in: John Dewey,
The Middle Works, 1899-1924, hg. v. Jo Anne Boydston, Carbondale, 1979, Bd. 8
(1915), 135-204; deutsche Ubersetzung von Hans Hermann Kogge, bearbeitet von
Dr. Berthold Fresow, Deutsche Philosophie und deutsche Politik, herausgegeben und
mit einer Einfithrung versehen von Axel Honneth, Berlin-Wien, 2000, 156.

¢ Axel Honneth, »Logik des Fanatismus. Deweys Archéologie der deutschen Menta-
litét, in: Deutsche Philosophie und deutsche Politik, 9-35.

7 Dewey, Deutsche Philosophie und deutsche Politik, 105.

8 Dewey, Deutsche Philosophie und deutsche Politik, 93-94.

95

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

Koexistenz, von Innerlichkeit und Leistungsfahigkeit, von schopfe-
risch dichterischem, philosophischem, musikalischem Geist und dem
Geist des Gehorsams Autorititen gegeniiber. In der dufSeren Welt ist
der Deutsche immer dem Gesetz, der Disziplin und all dem unterge-
ordnet, was zur erfolgreichen Organisation nétig ist. Er kann sich
aber immer in eine unendliche, nur durch Musik oder Dichtung ver-
mittelbare Innerlichkeit zuriickziehen. Nur die innere Freiheit ist die
eigentlich wahre Freiheit. Dadurch war es Kant und vielen anderen
deutschen Denkern ohne Widerspruch méglich, die Freiheit des uni-
versellen menschlichen Geistes zu behaupten und gleichzeitig Gehor-
sam zu predigen und zu iiben.

Laut Dewey gewihrleistete Kants Konzeption des Apriori die
Einheit, Ordnung, Vernunft, Beherrschung der widerspenstigen em-
pirischen Tatsachen. Seine Ethik sei »die Heilsbotschaft einer Pflicht,
jeden Inhalts bar«, aber genau deshalb »dazu beschaffen [...] solche
besonderen Pflichten, wie die bestehende nationale Ordnung sie vor-
schreiben mochte, zu sanktionieren und zu idealisieren. Der Pflicht-
sinn muss seinen Gehalt irgendwoher nehmen, »der ihm gemifie Ge-
halt [beruht] auf den Befehlen eines Hoheren. Konkret gesprochen:
Was der Staat befiehlt, ist die gemifle dullere Erfiillung eines rein
inneren Pflichtsinns«.® Dank Fichte und insbesondere Hegel sei das
Apriori zur Verkorperung des Absoluten auf der Erde geworden.
Threr Starrheit wegen befordere diese Auffassung eine Neigung zum
Klassifikatorischen, zu einem »Schubladendenken« (pigeon-holing
attitude), das mit dem Antiliberalismus, der hierarchischen Staats-
ordnung und dem Fanatismus verwandt sei.' Kein Wunder also, dass
der empirisch und experimentell orientierte Pragmatismus in
Deutschland nicht Fuf fassen konnte und dass in Europa >Amerika-
nismus< »gleichbedeutend mit grobem Empirismus und einem mate-
rialistischen Utilitarismus« geworden sei.’!

9 Ebd., 110.

10 Ebd., 42-43.

1 Dewey, Deutsche Philosophie und deutsche Politik, 157. Siehe Hans Joas, »Ame-
rikanischer Pragmatismus und deutsches Denken. Zur Geschichte eines Mif3verstind-
nisses, in: ders., Pragmatismus und Gesellschaftstheorie, Frankfurt/M., 1992; Mas-
simo Ferrari, »Da sponda a sponda. >Spirito tedesco< e >tecnica americanac, in:
DPolitiche della tecnica. Immagini, ideologie, narrazioni, a cura di Michela Nacci, Ge-
nova, 2006, 189-211; Logical Empiricism and Pragmatism, hg. v. Sami Philstrom,
Friedrich Stadler, Niels Weidtmann (Vienna Circle Institute Yearbook, Bd. 19), Wien,
2017. Abgesehen von Ferdinand Canning Scott Schiller, war Pragmatismus noch nicht

96

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

Dewey ging so weit, auf eine Kontinuitdt von Kant zur Kriegs-
apologie des beriichtigten Generals von Bernhardi anzuspielen und
auf rassistische Elemente bei Hegel hinzuweisen, ihn sogar auf eine
Stufe mit Houston Stewart Chamberlain zu stellen. Immer und
immer wieder seien die Charakterziige des kriegerischen barbari-
schen Stammes — »die Tacitus idealisierte wie, sagen wir einmal,
[James Fenimore] Cooper die Charakterziige der Indianer Nordame-
rikas« — zur Grundlage der Geschichtsphilosophie des deutschen Vol-
kes gemacht worden. In der heiligen Ehrfurcht der alten Germanen
vor dem erhabenen Geheimnis des Unerkennbaren liege der Genius
der religiésen Erfahrung Luthers und der Deutschen.!? Insbesondere
in Kants spiten Schriften werde »Nachdruck auf die Bedeutung der
Geschichte als Verwirklichung des absoluten Zwecks in steigendem
MafSe gelegt«.

»Die Geschichte ist das kontinuierliche Leben eines gottlichen Ego,
durch das in den Taten verwirklicht wird, was es seiner Idee oder
Bestimmung nach ist. Die Phasen der Geschichte sind aufeinander-
folgende Stufen bei der Griindung des Konigreichs Gottes auf Erden.
Sie, und sie allein, ist die Offenbarung des Absoluten. Zusammen mit
dieser wachsenden Vergéttlichung der Geschichte entsteht die gestei-
gerte Bedeutung, die dem Nationalismus im Allgemeinen und der
deutschen Nation im Besonderen beigelegt wird. Der Staat ist das
Individuum, das zwischen die Gattung der Menschheit und einzelne
Wesen gestellt ist. In Kants Worten: das nationale Volks ist der Weg
des gottlichen Lebens wie es sich in einzelne menschliche endliche
Wesen ergief3t.«1

Hegel habe diese Auffassung auf die Spitze getrieben. Laut De-
wey war er letztendlich kein Idealist, sondern »der grofte Realist, der
der Philosophie bekannt geworden ist. He might be called a Bruta-
list«, weil seine Lehre ein Kultus der Macht war. Thm waren das Ver-
ehrungswiirdige und das letztendlich Erfolgreiche eins.'*

in England erfolgreich gewesen. William James, Schiller und spéter Santayana gaben
George Edward Moore und Bertrand Russell die Schuld daran.

12 Dewey, Deutsche Philosophie und deutsche Politik, 143.

13 Dewey, Deutsche Philosophie und deutsche Politik, 140.

14 Ebd., 145. Die Worte in Kursiv erscheinen in der deutschen Ubersetzung nicht. In
jungen Jahren war Dewey ein Hegelianer gewesen, als der er in der Philosophie mehr
eine »Anleitung fiir das Leben als eine Form geistiger Ubung« gesucht hatte. 1930
erinnert er sich an seinen damaligen »Wunsch nach Einigkeit«, der »aus einem tiefen

97

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

Dewey kommt auf diese Themen in einem Aufsatz von 1916, On
Understanding the Mind of Germany, zuriick, in dem er die Ver-
schiedenheit, die Andersartigkeit des deutschen und des angelsichsi-
schen Geistes betont. »Der deutsche Geist«, sagt er, »ist uns [Ame-
rikanern] im buchstiblichen Sinn fremd«.'> Das gleiche gelte fiir die
Briten, obwohl der Idealismus in den 1890er Jahren in England weiter
gediehen war als in Deutschland. Tatsdchlich seien die Briten »nicht
an der Bedeutung des deutschen Idealismus in seiner Heimat interes-
siert, sondern daran, was er in Grof3-Britannien machen konne«.®
Die britischen Idealisten wollten den traditionellen Empirismus ihres
Landes mithilfe eines geschichtlichen Sinnes gewissermaflen ab-
schwichen und einem extremen, engen ckonomischen und politi-
schen laissez-faire-Individualismus mit »organischen Prinzipien«
entgegentreten. Daher trennten sie die Hegelsche Staatsauffassung
von ihrem eigentlichen philosophischen Nihrboden ab, verinderten
sie und verwandten sie zu sozialen Zwecken. Offen gesagt sei der
deutsche Idealismus in England mehr gebraucht worden als dass er
verstanden worden sei. Schuld daran war laut Dewey eine Tendenz,
die uns Philosophiehistoriker noch immer Sorgen bereiten sollte: »die
bedauerliche Weise, auf die die Geschichte des philosophischen Den-
kens allzu gewdhnlich geschrieben wird. Es ist nur allzu geliufig,

emotionalen Bediirfnis entstand«: »Der Sinn fiir Aufteilungen und Trennungen, wel-
che auf mir, wie ich annehme, als Folge der ererbten Kultur Neuenglands lasteten,
Teilungen, die das Selbst von der Welt, die Seele vom Leib, die Natur von Gott iso-
lierten, brachten schmerzvolle Unterdriickung—oder vielmehr, sie waren eine innere
Waunde [...] Hegels Synthese von Subjekt und Objekt, Materie und Geist, Gottlichem
und Menschlichem war keine blof3 intellektuelle Formel; sie fungierte als eine im-
mense Freigabe, eine Befreiung. Hegels Umgang mit menschlicher Kultur, mit Insti-
tutionen, mit den Kiinsten beinhaltete die gleiche Auflésung starrer Trennwinde und
zog mich besonders an« (John Dewey, »From Absolutism to Experimentalism«
(1930), in: The Later Works, 1925-1953, hg. v. Jo Anne Boydston, Carbondale 1980,
Bd. 5 (1929-1930), 153). Zu Deweys Beziehung zu Hegel, siche John R. Shook, De-
wey'’s Empirical Theory of Knowledge and Reality, Nashville, TN, 2000. Der junge
Dewey wurde vom Idealisten George Sylvester Morris und William Torrey Harris
beeinflusst. Harris, »einer der wenigen, die die Philosophie nicht nur aus theologi-
schen Griinden kultivierten«, war der Herausgeber der damals einzigen philosophi-
schen Zeitschrift in Amerika, dem Journal of Speculative Philosophy.

1> John Dewey, »On Understanding the Mind of Germany«, in: The Atlantic Monthly
(Februar 1916); nachgedruckt mit dem Titel »The Mind of Germany« in: John Dewey,
Characters and Events. Popular Essays in Social and Political Philosophy, hg. v. Jo-
seph Ratner, New York 1929, Bd. 1, 130-148: 133.

16 Dewey, »On Understanding the Mind of Germany«, 139.

98

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

Denksysteme isoliert von ihrem gesellschaftlichen Kontext zu dis-
kutieren [...], sich nur um ihre Wahrheit oder Falschheit zu kiim-
mern. Es ist gleichgiiltig, ob ein System in Griechenland, in der Tiir-
kei, auf dem Mond oder auf dem Mars entstand und florierte«.”

Schon John Stuart Mill hatte seinen Landsleuten »das Fehlen
eines Sinnes fiir den moralischen Wert geschichtlicher Kontinuitat«
vorgeworfen. Kein Wunder also, dass die Briten die Kontinuitdt des
deutschen Geistes von 1814 bis 1914 nicht sahen. So erklére sich auch
die »Uberraschung« einiger britischer Idealisten, die Nietzsche fiir
eine »grofSe Apostasie« verantwortlich machten und in ihm das Sym-
bol »einer Geistesrevolution« sahen, die »das Deutschland der idea-
listischen Philosophie eingeholt hatte«. Dewey zufolge hatte es keine
Revolution gegeben, vielmehr bestand eine »wesentliche Kontinuitat
zwischen dem kosmopolitischen Deutschland von Kant, Schiller und
Goethe und dem deutschen Geist des heutigen imperialen Deutsch-
land«, zwischen Jena und Liittich. Deshalb hatten Vertreter der deut-
schen Kriegsrechtfertigung wie der Professor fiir deutsche Philoso-
phie und Kultur an der Harvard University, Kuno Francke, Recht,
wenn sie sich auf Fichte und Hegel und nicht auf Nietzsche beriefen.™®
Die Kontinuitit liege in folgenden Ideen: »bedingungslose Unterwer-
fung vor Pflicht, Heil durch unablissiges Streben des Willens, sitt-
liche Berufung auf dsthetische Kultur«. Diesen fiigte Dewey Historis-
mus (»eine ausdrucksvolle obgleich barbarische Lokution«) hinzy,
womit er eigentlich den »Begriff eines Idealen« meinte, »eines Auf-
trages, eines Schicksals, die sich im Leben aller Volkern (wenigstens
des deutschen Volkes) endlos entfalten, in deren Licht geschehende
Ereignisse verstanden werden miissen, und durch Loyalitit, zu der
ein Volk verurteilt oder berechtigt wird.«*

Kant hatte das Miissen als Imperativ, das Wesen der Moralitit
als Gehorsam einer abstrakten Vernunft gegeniiber begriffen, die das
Ideal einer noch unrealisierten Menschheit vorstellt. Menschliche

17 Ebd., 138. Es findet sich schwerlich eine bessere Beschreibung der Art und Weise, in
der analytische Philosophen heutzutage die Geschichte der Philosophie auffassen —
wenn sie ihr iiberhaupt Beachtung schenken. Wie wir aber gesehen haben und weiter
sehen werden, beging Dewey einen Fehler in umgekehrter Richtung.

8 Dewey, »On Understanding the Mind of Germany«, 139, 140-141. Vgl. Kuno
Francke, The German Spirit, New York, 1916. Als Beispiel der »Uberraschung« er-
withnt Dewey den schottischen Idealisten John H. Muirhead und dessen Buch, Ger-
man Philosophy in Relation to War, London 1915.

19 Dewey, »On Understanding the Mind of Germany«, 141.

99

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

Wesen aber lassen sich von solchen Abstraktionen nicht leiten. So
wird Gehorsam, das Wesen der Moralitit, zur impliziten Ergebenheit
jedwedem Gesetz gegeniiber, das zufillig auf das Individuum zutrifft.
Wihrend England und Frankreich von der mittelalterlichen Idee des
Gehorsams befreit worden waren, festigte Kant sie durch »das Ver-
schmelzen der moralischen Verpflichtung mit dem politischen Gehor-
sam« und begiinstigte dadurch die germanische Glorifizierung des
Staates. »Das Ideal einer Nation, deren geschichtliche Entwicklung
Gottes Zweck verkorpert, nahm Kants Idee der Pflicht gefangen [...]
Ein in einem landwirtschaftlichen, halbfeudalischen, schwachen, ge-
teilten Deutschland geborenes kosmopolitisches Ideal verwandelte
sich in einem vereinigten, imperialistischen, industriellen, bliihenden
Deutschland zu einer duflerst nationalistischen Wirklichkeit«. Des-
halb bestehe in Deutschland noch heute eine Moralfassung, die sich
bei anderen modernen Nationen »in Luft aufgeldst« habe.?0 Und des-
halb falle es den Briten und Franzosen so schwer, den deutschen Geist
zu verstehen. Auch die amerikanische Idee der Freiheit sei mit der
deutschen Idee der Pflicht unvereinbar. Die den Amerikanern tbli-
cherweise zugeschriebene »Religion des anstrengenden Lebens« sei
von der deutschen Idee der unablissigen, ruhelosen Anstrengung
grundverschieden. Dem Amerikaner seien ein Zweck und Ergebnisse
notig, sonst mache ihn die Energieausgabe zum Neurastheniker. Dem
Deutschen sei dies des Utilitarismus und SpiefSertums verdichtig,
ihm sei der Wille ein »universeller Uber-Wille«, eine unpersénliche,
absolute Kraft, die durch Individuen nach Offenbarung strebe. Mit
einem Wort: Der Deutsche sei ein Romantiker geblieben. Dies er-
mogliche ihm, prosaische Angelegenheiten mit einem Hauch von Be-
geisterung zu beleben, oder einen Schleier von Mystizismus iiber sie
zu werfen. Die Romantik fritherer Zeiten sei aber wenigstens auf ho-
here Personlichkeiten beschrinkt geblieben, die in ihren privaten
Sphiren nach kulturellen Errungenschaften strebten, wohingegen
der zeitgendssische Romantizismus »von Nationalismus iiberfallen
worden« sei, und zwar so sehr, dass in »der aktuellen teutonischen
Apologie des Krieges ein Teil des unablassigen Strebens nach der Ver-
wirklichung des im deutschen Volk verkorperten Willens liegt«.?! Bei
den Deutschen bedeute derzeit Romantik auch »iiberschwingliche,
unkontrollierte Phantasie« und »introspektives Ergdtzen an den in-

20 Ebd., 142, 143.
2 Dewey, »On Understanding the Mind of Germany«, 145.

100

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

neren begleitenden Emotionen«. Thre Philosophie habe in der Innen-
welt Zuflucht genommen, um »dem Test von harten, niichternen Tat-
sachen auszuweichen«.??

So »dummuc« es auch klingen mége, mit ihrer Unterordnung un-
ter die Autoritdt gdben die Deutschen ihre »geistige und politische
Unreife im Vergleich mit den Tatsachen« selbst zu. Sicherlich bringe
der Krieg »eine Verschlimmerung des romantischen Geistes, einen
Riickfall in den undisziplinierten Gemiitszustand« bei allen Vélkern
hervor, aber deren Folgen wogen bei den Deutschen viel schwerer.
Trotz ihrer Hingabe an die Wissenschaft hitten sie »die unerprobten,
ziigellosen Fantasien und Gefiihle des Mittelalters in die moderne
politische Welt wieder eingefithrt«.? »Ihnen steht die Gabe des self-
government nicht«. Die sogenannte deutsche Freiheit sei die ver-
antwortungslose Freiheit des innerlichen Bewusstseins, des un-
disziplinierten Geistes des Mittelalters. »Wir Amerikaner« — das gelte
aber auch fiir die Briten und die Franzosen — »sprechen nicht dieselbe
Sprache wie die Deutschen, weil wir nicht dieselben Gedanken
denken«.?*

Dem Idealismus des Absoluten stellt Dewey eine »experimen-
telle« Philosophie, the method of trial, gegeniiber, eine Opposition,
der William Ernest Hocking, Professor der Philosophie an der Har-
vard University und spéterer Inspector der militirischen Ausbil-
dungslager in Frankreich, in seiner Besprechung von Deweys Buch
widerspricht. In dem Zeitraum, in dem die gegenwirtige Politik der
deutschen Regierung Gestalt gewann, war nach seiner Meinung der
Zeitgeist den idealistischen Lehren gegeniiber »offensichtlich feind-
lich« eingestellt. Die Fithrungspersonlichkeiten Deutschlands hétten
von den Wissenschaften und aus (insbesondere englischen) Beispie-
len erfolgreicher Staatskunst gelernt. Daher hitten sie den Weg einer
Realpolitik eingeschlagen, die das genaue Gegenteil der Kant’schen
Maxime darstellte, dass jeder Mensch als ein Zweck an sich zu behan-
deln sei. Thre »geistige Unehrlichkeit kann weder auf Kants Philoso-
phie noch auf den normalen Charakter des deutschen Volkes zuriick-
gefiihrt werden. Man kann den Charakter einer Philosophie nicht fair
beurteilen, wenn man sich an die hilt, die sich ohne den geringsten

2 Ebd., 146.
¥ Ebd., 146, 148.
# Dewey, »On Understanding the Mind of Germany«, 147.

101

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

Glauben an ihren Gehalt in ihre Phrasen hiillen«. Uberdies ist die
Praxis der deutschen Politiker so »experimentell und pragmatisch«
wie jene andere. Jede Politik sei experimentell, jede aber auch, fiir
die Dauer des Experiments, absolut. Ubrigens litte »Amerikas eigenes
Regierungsexperiment« an einer »Uberdosis« absoluter Prinzipien,
die zwar aus England und Frankreich, aber nicht aus Deutschland,
kdmen. Somit gehe es nicht um Experimentelles oder Absolutes, son-
dern um gutes oder schlechtes Absolutes. Hatte nicht Amerika selbst
im Namen eines absoluten Rechts, d.h. dessen, was Dewey als »Er-
weiterung menschlichen Miteinanders« definierte, gegen Deutsch-
lands U-Boot-Krieg protestiert??® In seiner Antwort an Hocking pri-
zisiert Dewey seinen Gesichtspunkt, indem er ihn neu fundiert:

»Ich habe nicht gesagt, dass das Verhalten der deutschen Regie-
rung von einer idealistischen Philosophie diktiert wurde. Ich meinte
(und sagte), dass es eine Realpolitik war — und eine pragmatische
Politik, wenn man will. Selbstverstiandlich ist es so, denn alle Maf3-
nahmen sind als solche pragmatisch. Aber das Vorherrschen einer
idealistischen Philosophie, die voll mit Reden iiber Pflicht, Wille, end-
giiltigen Ideen und Idealen, und mit dem im deutschen Leben fiir die
Wiedergutmachung des Menschengeschlechts innewohnenden Abso-
luten ist, hat die wirkliche Natur des Unternehmens, auf das die An-
fithrer sich eingelassen haben, vor der Masse des deutschen Volkes
verschleiert.«

Indem er die deutsche Fiihrung sozusagen als Machiavellisten
wider Willen darstellt, bringt Dewey subjektive Motivationen und
objektive intellektuelle Faktoren durcheinander. Wie dem auch sein
mag, Dewey zufolge driickt sich »der resultierende geistige Zustand
in einer Berufung auf Kant, auf den kategorischen Imperativ, auf den
traditionellen Idealismus Deutschlands, aus.«? Aber war damit alles
gesagt, fragte sich selbst der englische Pragmatist Ferdinand Canning
Scott Schiller in seiner wohlwollenden Rezension? Ein grofler und
einflussreicher Teil der Herrscher Englands war von Idealisten wie
Thomas Hill Green in Oxford ausgebildet worden, ohne dass dies
fiirchterliche Konsequenzen gehabt habe. »Kénnte deshalb das Urteil

2 William Ernest Hocking, »Political Philosophy in Germany«, in: New Republic 4
(1915), 234-236; jetzt in: Dewey, Middle Works, Bd. 8, 472—477.

2 Dewey, »Reply to William Ernest Hocking’s >Political Philosophy in Germany«,
in: New Republic 4 (1915), 236; jetzt in: Dewey, Middle Works, Bd. 8, 419.

102

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

der Geschichte nicht lauten, dass philosophische Ideen ebenso wenig
mit dem GrofSen Krieg zu tun hatten wie mit anderen Kriegen?«*

3. Santayana gegen deutschen Egotismus

Schon vor dem Krieg hatte George Santayana, geboren 1863 in Ma-
drid und bis zu seiner Riickkehr nach Europa 1912 Professor an der
Harvard University, den deutschen Idealismus stark kritisiert. So
schrieb er 1913:

»Der deutsche Idealismus [...] ist voll von Eingebung, umfassen-
der Gerdumigkeit, eingehender Herzpriifung; aber er ist im Wesent-
lichen romantisch und egotistisch, und alles, was in ihm nicht Selbst-
gesprich ist, ist blofSe Systembildung und Sophisterei. Deshalb, wenn
er von unromantischen Leuten ex cathedra im ernsthaftesten Ton
gelehrt und als die verniinftige Grundlage der Wissenschaft und der
Religion dargestellt wird — fiir keine davon hatte er eine ehrliche
Sympathie —, wird er entschieden abscheulich, eine der schlimmsten
Hochstapeleien, zu denen die Einbildungskraft eines jungen Mannes
unterworfen kann.«28

Santayanas Urteil iiber Hegel fillt noch hirter aus:

»Solch ein Meister der Zweideutigkeit konnte keine Schwierig-
keit daran finden, sich davon zu iiberzeugen, dass das Gute endlich die
Welt erobern muss, wenn alles, was endlich erobert gut ist [...] Wie
Bergson, identifizierte er sich mit dem, was er beschrieb. So waren
seine geschichtlichen Urteile verzerrt und brutal: Griechenland war
nur ein Schritt zu PreufSen, Plato und Spinoza fanden ihre Synthese
bei ihm, Christ und der heilige Franciscus verwirklichten sich selbst
am besten bei Luther. Das wirkliche Geistesleben, das wirklichen
Denken, die Gefiihle, Freuden der Individuen waren fiir Hegel nur
»Mondschein«. Tatsichlich war fiir Hegel nur die Bewegung der
Zustinde, aus der der Geist entstand, objektiv wirklich. Deshalb ver-
achtete er alles, was an sich gut war, und sein Idealismus bestand
daraus, die natiirliche Welt in eine Formel zu zwingen, dann dieselbe
als die Verkdrperung des lebenden Gott zu verehren. Aber unter dem
Deckmantel des Optimismus und des Glaubens an eine kosmische

Y In: Mind 25 (1916), 250-255.
% George Santayana, Winds of Doctrine. Studies in Contemporary Opinion, London/
New York, 1913, 110-111.

103

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

Vernunft lag eine blofle abgottische Auffassung des Erfolgs, ein bos-
artiger Aberglaube, durch den alle sittliche Unabhingigkeit aus-
geschlagen und das Bewusstsein zum Sklaven der Chronologie ge-
macht wurde. Kein Wunder also, dass, um diese Unterwerfung etwa
zu erleichtern, die Geschichte selbst wiederum gesiubert, tiberwacht,
verdreht wurde, damit sie den Anforderungen des Heiligen Geistes
geniigte«.?

Kurz gesagt: Das Hegelsche System kann seiner »Maichtigkeit«
(und seiner »knechtischen Moral«) wegen »viele verwirren und pla-
gen, die keine natiirliche Liebe fiir Farce haben«.?® »Eine philosophi-
sche Rechtfertigung des Krieges ergibt sich zwangsldufig aus einer
nationalistischen Geschichtsauffassung«, zumal da, wo der Krieg als
»eine Verwirklichung der Dialektik, der Negation, die eine hohere
verniinftige Synthese gewihrleistet, explizit betrachtet wird«.*!

Santayana erweitert diese Kritik des deutschen Geistes im 1916
verdffentlichten Egotism in German Philosophy, das er wihrend
eines Aufenthaltes in England schrieb. Noch mehr als Dewey mit
seiner langweiligen Prosa skizzierte Santayana in seinem iiblichen,
sehr personlichen, oft schwiilstigen, glinzenden, herausfordernden,
gefilligen, mehr anregenden als analytischen Stil einen psychologi-
schen Typ. Er versuchte nicht einmal zu verheimlichen, dass er »un-
ter den undurchsichtigen, schwankenden Lehren« der deutschen Me-
taphysik »etwas Unheimliches, Leeres und Aggressives« fiihlte. Auch
wenn sich die Kraft der Waffen als unfihig erweise, dem Angriff
Widerstand zu leisten, »wiirde der unbezwingbare moralische Wider-
stand der reiferen, an Weisheit reicheren Rassen« den groben Er-
oberer besiegen. Die deutschen Philosophen seien weder fiir den
Krieg, noch fiir den »Wiederausbruch des organisierten Fanatismusc,
den sie seit langem vorbereitet hatten, unmittelbar verantwortlich.
Sie hitten aber »den Geist der kompromisslosen Selbstbehauptung
und metaphysischen Arroganz geteilt und prophetisch gerechtfertigt,
den das deutsche Volk in Taten umsetzt«.?? Santayana definiert Ego-

» Santayana, Winds of Doctrine, 16-17, 60. Santayanas Besprechung von Deweys
Buch (in: Journal of Philosophy, Psychology and Scientific Methods 12 (1915), 645—
649) war eigentlich eine Tirade gegen Hegel, den er als »a sort of speculative Bis-
marck« apostrophierte.

% Santayana, Winds of Doctrine, 108.

3 Santayana, Winds of Doctrine, 118.

3 George Santayana, Egotism in German Philosophy, New York/London/Toronto,
1916, 5-8. Das Buch wurde ins Franzésische (L'erreur de la philosophie allemande,

104

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

tismus als »Subjektivismus im Denken und Eigenwille (willfulness)
in der Moral«, der aus einem »exorbitanten Interesse an sich
selbst [...], mehr am Mittel des Denkens und des Handelns als an
ihren Objekten entstand«. Dem philosophischen Egotisten erscheine
die Welt »wie ein Geduldsspiel, dessen Regeln, Ziige, alles, was ge-
schieht, blofle Bilder seiner Phantasie, wie in einem Traum, waren.
Unabhingig von den Umstinden findet der Egotist einen einzigen
letzten Grund fiir alles: den absoluten Willen«.3?* Kurzum, es handele
sich um eine Art paranoide Personalitit, wie wir heute sagen wiirden.
Egotismus sei eine urspriingliche, natiirliche, unentbehrliche Tat-
sache des tierischen Lebens, die Deutschen jedoch hitten dieses Sta-
dium nicht iiberwunden. Das erklére die »Kindlichkeit und Sophiste-
rei« ihrer Denkweise. Bei ihnen sei er zu einer Art Religion, zu einer
romantischen, d. h. mystischen, begeisterten Sichtweise, voller Glau-
ben und Vertrauen auf Instinkte und das Schicksal, geworden. Solch
eine falsche Religion »nimmt die Ziele leidenschaftlich auf, zu denen
der Trieb und das Gefiihl anregen [...] Sie ist das Abenteuer eines
wilden, empfindlichen, kindlichen Geistes, der bald die Rolle des
Elfenprinzen, bald diejenige des schibigen und bésartigen Egotisten,
eines Rebellen und Schwirmers, [...], eines erfahrungsgierigen aber
erfahrungsblinden, iiber die Natur verwirrten, iiber Pflicht stiimper-
haften Menschen spielt, der trotzdem zuversichtlich ist, daf$ er der
Zauberer sein kann und im Stande ist, die Welt zu verleiten, seinem
Willen und seinen geistigen Bediirfnissen zu dienen.«* Natiirlich
dulere sich die »transzendentale Attitiide« des »gelehrten Egotisten«
auch in seiner Verwendung der Geschichte. Nie glaube er aus der Ver-
gangenheit lernen zu konnen, Ereignisse seien nur »Inhaltec seines
eigenen Selbstbewusstseins, Angelegenheiten, die es zu transzen-
dieren gilt«:

»Sie enthalten ihm nichts als den Teil seines entwachsenen Ichs,
den er sich herabldsst, mit ihnen zu identifizieren. Sein Geist muf3
immer grofler als sie sein und sie umhiillen [...] In seinen Hinden
ist die Geschichte eine Demonstration seiner Philosophie, die Wis-
senschaft eine Fundgrube von Beweisen fiir seine Hobbys. Stimmt
man ihm nicht zu, so irrt man nicht nur, sondern beliigt auch sich

Paris, 1917, mit einem Vorwort von Emile Boutroux) und ins Italienische (L'Io nella
filosofia germanica, Lanciano, 1920) iibersetzt.

% Santayana, Egotism in German Philosophy, 6, 162-165.

* Santayana, Egotism in German Philosophy, 13-14.

105

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

selbst und ignoriert seine ideale Bedeutung. Das Ich des Egotisten ist
es, was uns unsere Stellung in der Welt bestimmt. Er unterrichtet uns
dariiber, was wir meinen, was immer wir auch sagen konnen. Er er-
hebt unsere Meinungen [...] auf eine hoherere Einigkeit in seiner
Person. Er ist in jedem Tempel Priester. Er geht an eine Gemildegale-
rie oder an eine ausldndische Religion mit einem diktatorischen Geist,
mit seinen auf den Lippen bereiten a priori Kategorien heran; Pidan-
terie und Eitelkeit reden in jeder seiner Gesten und nichts erteilt ihm
eine Lektion.«%

Daher kimen der »apologetische«, »scholastische« Eifer, mit
dem die Deutschen jedes Fach pflegten, ihre »unklare Denkweisex,
die Neigung, ihre Meinungen »wie ein Prophet seine iibernatiirliche
Inspirationen zu verteidigen«, ihr »blindes und grenzenloses Ver-
trauenc, ihre »Missachtung der Beweise, der Bestitigungen sowohl
als auch der Widerlegungen«.?¢ In der Philosophie nehme Egotismus
die Form des Idealismus an. Dieser sei »die Seele der deutschen Phi-
losophiec, die »absichtlich subjektiv und auf das Bewuf3tsein begrenzt
ist«. Sie vertiefe sich nur in die Richtung der Innerlichkeit, sie »er-
forscht das Ich«, und die Wirklichkeit werde nur lediglich zu dem,
was sich das Subjekt vorstellt. Fiir den Egotisten/Idealisten sei die
Welt eine Biihne: in den verschiedenen Tatsachen sehe er nur Frag-
mente seiner selbst; ihm seien alle Meinungen, Personen, Ereignisse
nur Dinge, die sein Denken gesetzt hat, um iiber diese hinauszuge-
hen.?” Die Wahrheit sei ihm nur eine kohirente Selbsttiuschung.
Deshalb fiihlten sich die Deutschen — so paradox es klingt — »in der
materiellen Welt wie zu Hause«, weil »die materiellen Dinge nur eine
Schépfung ihrer Fantasie sind«. So konnten sie Gelehrte, Philologen,
Wissenschaftler, Kaufleute usw. sein, zugleich aber auch »von Eisen
und Blut faseln«.? Denn ihr Idealismus sei kein Idealismus der Flucht
aus der Welt, sondern der Durchsetzung, des Strebens; er suche nicht
Frieden, Beruhigung oder Rettung, sondern Streit, Widerstand und
Krieg. Zu seiner Befriedigung, zu seiner Verwirklichung durch Uber-
windung, brauche er Widerstand.

Dem Katholiken Santayana zufolge nahm all dies mit Luther,
mit seinem primitiven Aufruhr gegen die Tradition und mit seinem

3% Ebd., 142-143.

% Santayana, Egotism in German Philosophy, 28-29.
37 Ebd.,6, 12, 142.

3 Ebd., 31, 70.

106

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

Aufruf zur individuellen Deutung des Wortes Gottes, seinen Anfang.
Seitdem fiihle sich jeder deutsche Philosoph berechtigt, von neuem
zu beginnen, sein eigenes Theaterstiick ad infinitum aufzufiihren, in
dem er Verfasser und Spieler und Zuschauer ist. Die Welt ist nur
seine Vorstellung, er kann nur das kennen, was er im Kopf hat, was
er also hervorbringt. So habe Leibniz selbst Gott seine logischen Ge-
setze aufgezwungen, und Hegel, der »Erzsophist«, habe die Welt-
geschichte von Eden bis Berlin in sein »Taschenweltall« (pocket Uni-
verse) gezwungen.” Wie Fichtes und Hegels Glaube an einen
Weltplan der Vorsehung insbesondere belege, seien ihre Philosophien
»rationalisierte protestantische Theologie«.* Die technischen Einzel-
heiten der beiden Systeme seien nur Variationen eines Themas, das
nicht aus der freien Beobachtung der Natur und des Lebens, sondern
aus urspriinglichen Instinkten heraus entstehe.

All dies gehe Hand in Hand mit einer iibertriebenen Betonung
des Willens — dem Schliisselwort in Santayanas Charakterisierung
des Egotismus. Schliellich sei es der Wille, der alles aus dem Nichts
auftauchen und sich entwickeln lasse. Selbst der Begriff der sachli-
chen Wahrheit werde zu einer Konstruktion des Willens. Damit wer-
de »der Lebensglaube (vital faith), das Selbstvertrauen des tierischen
Willens«*! zu einem absoluten Prinzip sowohl des Wissens als auch
der Moral erhoben.

Im Gegensatz zu Dewey glaubt Santayana, dass bei Kant die
transzendentale Philosophie noch nicht ganz von der empirischen
Welt abgetrennt wird. Kant sei aber der psychological fallacy erlegen
(wofiir auch Locke und Berkeley zustindig waren): nur das konne
erkannt werden, was im Verstand ist. Dies habe ihn zum Subjektivis-
mus gefiihrt; das »absolute Orakel« des kategorischen Imperativs ha-
be ein Ubriges getan. Darin »lagen die Keime des Egotismus, und der
virulentesten Art desselben dazu«.* Auflerdem bot Kants »transzen-
dentaler Agnostizismus« ein machtvolles Mittel, um jeden Protest der
Erfahrung, des common sense, des aufgeklarten Eigeninteresses (en-
lightened self-interest) zu verhindern. »So ist es auf Kant zuriick-
zufithren, vom wem die deutschen Egotisten ihren tragischsten Feh-
ler, direkt oder indirekt, iibernommen haben«. Schliefilich sei er ja der

3 Ebd., 84, 109.

4 Ebd., 22.

4 Santayana, Egotism in German Philosophy, 31.
4 Ebd., 55-56.

107

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

Prophet, der Begriinder gar, der neuen deutschen Religion gewesen.®
Fichte habe dann dasantische System mit seinen inkohirenten und
widerspriichlichen, aber noch humanen, Elementen einer Liauterung
unterzogen, indem er den Willen in Schicksal verwandelte, die Welt in
eine Biihne, auf der das Ich sein eigenes Schauspiel in totaler Freiheit
spiele. Von da war es nur noch ein kleiner Schritt zum Ubermenschen.
Dies mache den »naiven Egotisten« Nietzsche zum letzten Propheten
der romantischen Schule: kindlich verspielt und verantwortungslos,
glinzend, und, aus Unfihigkeit zu lieben, ein tiefsinniger Hasser.

Santayana sah Egotismus allenthalben. Es gebe einen Egotismus
der Vorstellungskraft, Egotismus der Leidenschaft, Egotismus der
Sittlichkeit. Obwohl nicht alle Transzendentalisten Egotisten ge-
wesen seien, konnten »Samen des Egotismus« selbst bei Kant gefun-
den werden. Goethe war kein wirklicher, aber ein »instinktiver«
Transzendentalist, ein »vom Geist der deutschen Philosophie er-
fiillter« Egotist. Hegels System gilt Santayana als Beispiel des »Ego-
tismus der Ideen«: Er verachtete den Subjektivismus, aber »seine
Verweigerung des Egotismus war nur sichtbar, ein Schauspiel im
Schauspiel« (a play within the play). Stirner war ein egoistischer
Egotist. Und so weiter. Santayana hatte, wie F. C. S. Schiller in seiner
Besprechung des Buchs schrieb, ein »composite monster« geschaffen,
indem er deutsche Philosophie »mit einer die des Wells’schen Dr.
Moreau iibersteigenden anatomischen Fihigkeit aufgeschnitten und
wieder zusammengesetzt« hatte. Doch habe er dieses »logische so-
wohl als auch historische« Monster nicht »um andere zu lehren, son-
dern um sich abzulenken« geschaffen.* Und Dewey seinerseits dach-
te, Santayana habe es dadurch, dass er »die verhingnisvolle Spaltung
im deutschen Denken zwischen innerer Freiheit und duflerem Gehor-
sam« nicht bemerkt hatte, versaumt, einen entscheidenden Schritt
weiter zu gehen. »Erst wenn Deutschland demokratische Kontrolle
erkampft, kann es sich treu sein [...] Wenn aber Egotismus in Denken
und Wille im deutschen Geist eingeboren ist und zu einem Konflikt
zwischen Lebensimpuls und institutionellem Rahmen fiihrt, so wird
Deutschland, je innerhalb wunderbarer, umso mehr ein Albtraum
und eine Drohung fiir die Anderen bleiben«.*

# Ebd., 63, 64.

# In: Mind 26 (1917), 222-226.

# Dewey, Buchbesprechung von Santayana, Egotismus, in: New Republic, 9 (1916),
155-156; jetzt in: Dewey, The Middle Works, Bd. 9, 305-309.

108

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«
4. Nur ein Deutschland

Die vorherrschende Neigung, deutsche Philosophie, Kultur und
Mentalitit als ein kohirentes Ganzes zu betrachten, zeigte sich auch
in The Present Conflict of Ideas, einer Reihe von Vortrigen, die Ralph
Barton Perry, ein Schiiler von William James, zwischen Januar und
Mai 1918 an der University of California hielt. Programmatisch wid-
mete Perry einen groflen Teil der Vorlesungen der Beschreibung na-
tionaler (amerikanischer, britischer, franzésischer, deutscher) Beson-
derheiten: »Die Philosophie eines Landes, insbesondere seine Moral-,
Politik- und Religionsphilosophie ist vielleicht der gegliedertste,
selbstbewufSteste Ausdruck seines charakteristischen Geistes. Thre
weitere Bedeutung liegt darin, dass sie die Ideale, Normen und Richt-
linien enthilt, anhand derer die Zukunft des Landes am besten beur-
teilt werden kann.«* Diese Ansicht mag erklidren, warum man weder
bei Dewey noch bei Santayana oder bei Perry Spuren der sogenann-
ten Zwei-Deutschland-Theorie findet, die schon vor dem Krieg auf-
kam und insbesondere von einigen (wenigen) Franzosen und Italie-
nern (namentlich Benedetto Croce) geteilt wurde. Dieser zufolge
hatte man zwischen einer »positiv konnotierten deutschen Kultur
und einem verderblichen preuflischen Militarismus« zu unterschei-
den.¥ Ein Amerika direkt betreffendes Beispiel dafiir bietet ein Arti-
kel in der New York Evening Post, dessen Titel Das wirkliche Ver-
brechen gegen Deutschland war, und die Reaktion darauf des
Psychologen Hugo Miinsterberg, der, durch Vermittlung von Wil-
liam James nach Harvard berufen, 1898 zum Prisidenten der Ame-
rican Psychological Association gewiahlt, wiederholt ins Weifle Haus
eingeladen worden, und der Begriinder und erster Prasident des
Amerika-Instituts in Berlin (1910-1911) gewesen war. Das Deutsch-
land des Kaisers — schrieb der Verfasser des Artikels — miisse vernich-
tet werden, um das bessere Deutschland eines Fichte, Kant und Hegel
(die in dieser Reihenfolge genannt werden) zu befreien. »Ist es denn
tiberraschend, fragt er, »dass die wahren Freunde des deutschen Vol-

# Ralph Barton Perry, The Present Conflict of Ideas. A Study of the Philosophical
Background of the World War, London, 1918, 396-397. Perry fiihrt Zitate von
deutschsprachigen Autoren an, die das Gleiche taten und dadurch Zutaten mit kon-
trollierter Ursprungsbezeichnung seiner kulinarischen Kunst auf einem Silbertablett
servierten.

47 Peter Hoeres, Krieg der Philosophen. Deutsche und britische Philosophie im Ersten
Weltkrieg, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich, 2004, 131.

109

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

kes gegen all dies gerade aus tiefster Verehrung fiir Deutschland ihre
Stimme erheben — dass sie gegen die Sophisterei eines Miinsterberg
und aller jener Einspruch erheben, die plotzlich in diesem schreck-
lichen Gemetzel einen neuen deutschen Kreuzzug gegen die Heiden
sehen?« Gegen diese Vorwiirfe protestierte Miinsterberg vehement.*

Die Zwei-Deutschland-Theorie wurde offenbar vom Idealisten
Josiah Royce geteilt, fiir den »alle die hochsten Produkte des deut-
schen Geistes erzeugt worden waren, bevor die politische Einheit er-
reicht wurde«, wihrend die »maichtigste Leistung Preuflens« beim
Umgang mit diesem grofSartigen ideellen Vermichtnis dem Verhalten
des Indianers gleiche, von dem Othello sagte, er habe »eine Perle
weggeworfen, die reicher als sein ganzer Stamm war« (thrown a pearl
away, richer than all his tribe).* Durch die europiischen Ereignisse
fiihlte sich Royce dazu verpflichtet, insbesondere die Grundidee sei-
nes Idealismus, »Gemeinschaft« (Community), womit er unter dem
Einfluss Peirces auch community of interpretation meinte, niher zu
bestimmen. Im Zentrum seiner Philosophie stand die Beziehung zwi-
schen dem Absoluten und der Welt des menschlichen Handelns sowie
die Institution der »grofien Gemeinschaft« (Great Community):
einer ethischen, nach dem Modell der »Beloved Community of the
Christian Church« gedachten Weltgemeinschaft, die ein konkretes,
durch Liebe zu Gott und den Anderen zusammengehaltenes Univer-
sal sein sollte. Hierfiir schlug Royce vor, das Band der Freiheit und
loyalty, das charakterisierte, was er »American Provincialism« (etwa
in der Art des heutigen communitarianism) nannte, auf die ganze
Welt auszudehnen. Um konfliktuelle »dyadische Beziehungen« zwi-
schen Individuen oder Nationen zu iiberwinden, schlug er in seinem
kleinen Buch War and Insurance (1914) vor, ein internationales »Ver-
sicherungssystem« mit Sitz in einem neutralen Land zu schaffen.?

# In: Hugo Miinsterberg, The War and America, New York 1914, 90-93. Selbstver-
standlich rief Miinsterbergs Buch heftige Reaktionen hervor: siehe z.B. John Cooper
Powis, The War and Culture. A Reply to Professor Miinsterberg, New York, 1914
(sowie unter dem Titel The Menace of German Culture. A Reply to Professor Miin-
sterberg, London, 1915); Charles W. Squires, Miinsterberg and Militarism Checked,
Toronto, 1915. In den Jahren zwischen 1905 und 1930 war der britische Schriftsteller,
Dichter und Essayist Powis auf mehreren Reisen in die Vereinigten Staaten erfolg-
reich.

# Josiah Royce, The Hope of the Great Community, New York 1916, 57. Das Buch
wurde nach Royce’ Tod (im September 1916) noch vor dem Kriegseintritt der Ver-
einigten Staaten, verdffentlicht.

0 Josiah Royce, War and Insurance. An Address Delivered before the Philosophical

110

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

Trotz des Kriegsausbruchs brachte Royce sein Vertrauen in den
Triumph von Geist und Ideal wiederholt zum Ausdruck. Allerdings
sagte er auch, dass die Amerikaner nach der Versenkung der Lusita-
nia nicht mehr neutral bleiben konnten: sie miissten sich als der of-
fene Feind Deutschlands in den moralischen Dienst nicht nur Ame-
rikas, sondern der Menschheit stellen, da Deutschland wegen seiner
sittenwidrigen Handlungen »der eigensinnige, vorsitzliche Feind der
menschlichen Rasse« geworden sei.’! Seine personlichen Beziehun-
gen zu Miinsterberg brach Royce ab.

5. Deutscher Sozialdarwinismus

Neben der Abwesenheit der Zwei-Deutschland-Theorie fillt bei un-
seren Autoren noch etwas auf: Santayana erwihnt den Sozialdarwi-
nismus, der den Deutschen oftmals vorgeworfen wurde, nur sehr
kurz. Wie wir oben sahen, sagt Dewey dazu ganz ausdriicklich: »Er-
scheinungen, die eine aufgestorte Welt seit dem Beginn des Krieges
durch den Einfluf3 eines Darwinschen >Kampfes ums Dasein< und ein
>Uberleben des Tiichtigsten< oder durch den Einfluf einer Nietz-
sche’schen Machtphilosophie zu erklidren gesucht hat, wurzeln in
der klassisch idealistischen Philosophie, die in Hegel ihren Hohe-
punkt gefunden hatte.«5? Dieser Vorwurf jedoch war eine Art inter-
nationaler Gemeinplatz, der in Frankreich besonders verbreitet war.
Da sich dort die echten Darwinisten an den Fingern einer Hand ab-
zihlen lielen, hatten franzosische Biologen und andere Wissen-
schaftler leichtes Spiel damit, ihren transformisme dem groben, sogar
barbarischen darwinisme a 'allemande gegentiber zu stellen, nicht
selten mit geradezu komischen Ergebnissen.?® Die Briten ihrerseits
wollten ihren Nationalhelden gegen Missbrauch verteidigen. Den-
noch mangelte es Grof3britannien selbst keineswegs an >sozialdarwi-
nistischen< Imperialisten. Zu Recht schrieb der Historiker an der
Columbia University, Carlton Hayes (1918-1919 als Offizier der Mi-

Union of the University of California at Its Twenty-fifth Anniversary at Berkeley,
California, August 27, 1914, New York 1914.

51 Royce, The Hope of the Great Community, 11.

52 Dewey, Deutsche Philosophie und deutsche Politik, 154.

% Antonello La Vergata, »Evoluzionismo alla francese contro darwinismo alla tedes-
ca«, in: Paradigmi. Rivista di critica filosofica, 29 (2011), 67-87.

111

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

litary Intelligence Division im Dienst des Generalstabs und spater
Autor wichtiger Studien iiber Nationalismus und Imperialismus):
»Das populdre Missverstindnis des Darwinismus und die Anwen-
dung von biologischen Hypothesen auf den gegenwirtigen Nationa-
lismus ist leider keine deutsche Besonderheit [...] Es wire ein interes-
santer Zeitvertreib, wenn ein deutscher Apologet eine ausschliefSlich
aus Britischen Historikern und aus so einem besessenen Dichter wie
Rudyard Kipling ausgezogene Anthologie des Imperialismus, Milita-
rismus und Nationalismus zusammensetzte. Der neutrale Amerika-
ner wiirde sich iiber die Gelegenheit freuen, Vergleiche zu ziehen.«>
Da aber nur, wer ohne Siinde ist, den ersten Stein werfen darf, verlief
der Vorstof3 im Sande. Einige britische und amerikanische Autoren
machten eine Kehrtwendung, als hitten sie vergessen, was sie frither
geschrieben hatten.” In Amerika war Vernon Lyman Kellogg, Bio-
loge an der Stanford University, eine der lautesten Stimmen, die den
Vorwurf des aggressivem Sozialdarwinismus erhoben. Sein Buch
Headguarter Nights (Boston, 1916), ein Bericht iiber Gespriche mit
deutschen Offizieren und Behorden wihrend seines Aufenthaltes als
Mitglied einer Internationalen Kommission im besetzten Belgien,
trug Theodore Roosevelt zufolge mehr als alles andere zum Kriegs-
eintritt Amerikas bei. Wie im Roman des Spaniers Vicente Blasco
Ibafiez, Los cuatro jinetes del Apocalipsis (1916), stellte Kellogg seine
deutschen Gesprichspartner als vergiftet von einer Mischung von
Nationalismus, Imperialismus, Pflichtidealismus und missverstande-
ner, verzerrter Kampf-ums-Daseins-Lehre dar.

5 Carlton J. H. Hayes, »The War of the Nations«, in: Political Science Quarterly 29
(1914), 706.

% Das augenfilligste Beispiel dafiir bietet vielleicht der britische Biologe Peter Chal-
mers Mitchell; man vergleiche seinen Aufsatz »A Biological View of Our Foreign
Policy« in: Saturday Review, 82 (1896), 118-120, mit seinem Buch Evolution and
the War, London, 1915. Viele Amerikaner hatten in Deutschland studiert. Siehe Carol
Gruber, Mars and Minerva: World War I and the Uses of the Higher Learning in
America, Baton Rouge, 1975; Confrontation and Cooperation: Germany and the
United States in the Era of World War I, 1900-1924, hg. v. Hans-Jiirgen Schroder,
Oxford, 1993; Lynne Tatlock und Matt Erlin, German Culture in America, Rochester,
2005.

112

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

6. Einige Schlussbemerkungen

Ein Krieg, noch dazu ein Weltkrieg, ist nicht der Zeitpunkt, auf feine
Unterschiede einzugehen und niichterne Analysen vorzunehmen:
der Krieg ist ein grofler Vereinfacher. Die Nationalisierung der Sicht
war natiirlich keine amerikanische Besonderheit. Sie war auch keine
Neuheit. Es war seit langem gingige Praxis, von nationalen Charak-
terziigen, Mentalitdten usw. zu sprechen, und da Philosophen viel
von sich selbst halten, wurde die Philosophie als ein Kondensat bzw.
ein Sublimat des Nationalbewusstseins betrachtet. Und doch hinter-
lasst die Neigung der hier erdrterten Autoren, die deutsche Philo-
sophie und Kultur als ein Ganzes zu betrachten und zu beurteilen,
sowie die gleichzeitige und entgegengesetzte Neigung der deutschen
Intellektuellen, die Einigkeit des deutschen Geistes vehement zu ver-
teidigen, als wiren sie agents provocateurs im Dienst der Entente,
einen starken Eindruck.

Der Titel unseres Buches wirft zwei Fragen auf: Wie wurde die
Geschichte der Philosophie in der Zeit des Weltkrieges geschrieben?
Wie soll und muss man die Geschichte der damaligen Philosophie
heute schreiben?

Zur ersten Frage: Interessanterweise stimmten die amerika-
nischen Kritiker der deutschen philosophischen Entwicklung den
deutschen Verteidigern des von ihnen selbst so genannten deutschen
Krieges zu. Die deutsche Philosophie war fiir sie Ausdruck einer
ganzen nationalen Kultur; die sogenannte Kriegsideologie und der
Geist von 1914 seien das natiirliche Ergebnis einer langen geistigen
Vorbereitung. Wie ihre deutschen Kollegen machten sich Dewey,
Santayana und Perry einer allzu starken Vereinfachung schuldig.®
Sie verschmolzen philosophische und im weiten Sinne kulturelle As-
pekte, subjektive und objektive Motivationen, offizielle Begriindun-
gen und unbewusste Einfliisse, oberflichliche und tiefe Beziehungen,
soziale und psychologische Faktoren. Wie Schiller in der oben er-
wihnten Buchbesprechung andeutete, hatte Dewey die Bedeutung
der Philosophie im Leben der Nation iibertrieben. Die heutige Phi-
losophiegeschichtsschreibung beruft sich nicht mehr auf nationale
Mentalititen, sondern studiert Kontexte. Dies aber birgt eine neue,
umgekehrte Gefahr: War es damals irrefithrend, geschichtliche Ana-

% Siehe z.B. Sidney Hooks bemerkenswerte Beobachtungen zu Dewey in seiner Ein-
leitung zu John Dewey, The Middle Works (1899-1924), Bd. 8, xxvii-xxxi.

113

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

lysen durch logische Implikationen zu ersetzen, ist es heute ein Irr-
tum, nur philosophische Aspekte in Betracht zu ziehen, ganz so als
wire die Geschichte der Philosophie eine Art Selbstentwicklung, eine
Folge von theoretischen Argumenten, ein Verzeichnis derselben fiir
diachronische, zeitlose Diskussionsrunden.

Die zweite Frage ist an die erste gekoppelt: Gab es auch in der
Philosophie einen deutschen Sonderweg, ahnlich dem, auf den Thor-
stein Veblen in seiner Studie Imperial Germany and the Industrial
Revolution (1915) hinwies?5 War ein solcher Sonderweg auch fiir all
das verantwortlich, was in der deutschen Kultur und Gesellschaft spi-
ter geschah? 1942 machte Dewey Zusammenhinge zwischen der
Ideologie Hitlers und der deutschen Philosophie der Vergangenheit
aus, sogar »einen unmittelbaren Einfluf der fest begriindeten phi-
losophischen Tradition auf Hitlers Glaubensbekenntnis«.%

Die Schriften der Weltkriegszeit wimmeln von Ausdriicken wie
Geist, mind, Seele, Stellung in der Welt, innerer Aufbau, Kultur, oder
civilisation, sowie von Vergleichen, Auseinandersetzungen, Gegen-
sdtzen zwischen ithnen®. Heute ist es schwierig, Santayana zuzustim-
men, wenn er schreibt: »Auch eine esoterische Lehre driickt den Geist

7 Boston, 1915. Siehe Christopher Capozzola, »Thorstein Veblen and the Politics of
War, 1914-1920«, in: International Journal of Politics, Culture, and History 13
(1999), 2, 255-271.

3 Obwohl Hitler »durch eine Art Massendemokratisierung« irrationale, primitive
Elemente frei gemacht habe und die Rasse, nicht, wie Hegel, den Staat verherrliche,
sei »all das, was er Blut und Rasse zuschreibt, tatsichlich ein Produkt von Kultur und
Sitte, [...] an deren Bildung die erzieherischen Krifte der klassischen Philosophie
gearbeitet [hatten]«. Es gebe einen »hintergriindlichen Zusammenhang«, »eine Art
priexistenter Ubereinstimmunge, eine »wechselseitige Anpassung« zwischen den
machtvollen Elementen seiner Botschaft und »der Einstellung, den gewohnheits-
méfigen Grundsitzen und den erworbenen Ideen des deutschen Volkes«, »den Leh-
ren der philosophischen Reprisentanten Deutschlands, [die] in die allgemeinen Ge-
wohnheiten des Volkes eingesickert waren«. So sei es Hitler nicht schwergefallen,
Hegels Staat (»den er oftmals >Nation< nannte«) in die nationalsozialistische Volks-
gemeinschaft zu tibersetzen. Hinter Hitlers Instinktmythologie bleibe Hegels »List
der Vernunft« versteckt. Durch »einen Appell an den latenten Idealismus der Nation«
habe Hitler die Spaltung zwischen den zwei Welten Kants, >Innerem< und >AufSerems,
iiberwunden (Dewey, »The One-World of Hitler’s National Socialism«, deutsche
Ubersetzung in: Deutsche Philosophie und deutsche Politik, 43-44, 46, 52-53). In
dieser Schrift Deweys kommt Kants Name nur auf vier Seiten vor, darunter zweimal
generisch.

% Ein extremes Beispiel bietet G. T. Ladd, »The Human Mind Versus the German
Mindc, in: Hibbert Journal 14 (Oct. 1915-July 1916), 300-319. George T. Ladd war
bis zu seiner Emeritierung 1906 Professor der Philosophie an der Yale University.

114

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

aus, in dem die Personen leben, die an dieselbe Lehre in letzter In-
stanz appellieren«®. Philosophie wird nicht mehr als umfassender
Ausdruck des geistigen Charakters einer Nation oder als Schliissel
zum Verstindnis einer Epoche gesehen. Aber die Frage bleibt: In wel-
chem Mafle kann die Philosophie und ihre Geschichte vom verblei-
benden Anteil der Kultur und der Gesellschaft abgekoppelt werden,
wenn es denn notwendig wire? Sollte der Philosophiehistoriker sich
mehr auf die kulturellen, geschichtlichen, sozialen Wurzeln oder auf
die Bliiten des philosophischen Baumes konzentrieren? Hier sind die
Ansichten der sogenannten analytischen Philosophen und die des
Historikers ganz verschieden. Der erste konzentriert sich nur auf die
Bliiten, und dazu auf die, die er braucht, um seine Argumente zu
entwickeln, d.h. sein eigenes Biiro zu schmiicken, wo er das philoso-
phische Spiel spielt. Dazu sei hier angefiihrt, was Richard Rorty iiber
Deweys Beziehung zu Hegel und Darwin schreibt: »Ich beschreibe,
was Dewey gesagt haben konnte, und meiner Ansicht gesagt haben
sollte, anstelle dessen, was er gesagt hat. Ich konstruiere einen hypo-
thetischen Dewey. [...] Die Pointe einer solchen Konstruktion liegt in
der Trennung zwischen dem, was meiner Ansicht nach in Deweys
Denken lebendig ist, und dem, was tot ist, und damit den Unterschied
zwischen dem philosophischen Spielstand um 1900 und der Gegen-
wart zu erldutern.«¢! Das ist nun genau das, was der Philosophiehis-
toriker nicht tun darf (wenn er kein Egotist sein will). Der Ideenhis-
toriker geht noch weiter. Er interessiert sich auch, wenn auch nicht
besonders, fiir die Wurzeln und die Umwelt des Baumes. Aus seiner
Sicht lauft der Philosophiehistoriker selbst Gefahr, vieles zu verpas-
sen, das wichtig ist oder sein kann, wenn er nur Lehren, Systeme,
Argumente, Schliisse in Betracht zieht. Vielleicht konnen gerade un-
sere Kriegsautoren uns dariiber etwas lehren. Der Krieg ist eine zu
ernste Sache, als dass man sie den Philosophen iiberlassen kann. Ganz
dhnlich ist die Geschichte der Philosophie und der Ideen eine zu kom-
plizierte Sache, um sie in die Hinde analytisch orientierter oder be-
einflusster Philosophen zu legen. Wie mein Lehrer und Mentor Paolo
Rossi sagte, ist die Vergangenheit immer »eine andere Gegenwart«.®

% Santayana, Egotism in German Philosophy, 163.

61 Richard Rorty, »Dewey Between Hegel and Darwinc, in: Modernist Impulses in the
Human Sciences, 1870-1930, hg. v. Dorothy Ross, Baltimore & London, 1994, 56;
Hervorhebung hinzugefiigt. Pflichtbewusste Leser werden ausdriicklich dazu an-
gehalten, Dewey darauf hinzuweisen, wenn sie ihn das nichste Mal sehen.

62 Paolo Rossi, Un altro presente. Saggi sulla storia della filosofia, Bologna, 1999.

115

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Olivier Agard

Emile Boutroux als Historiker der
deutschen Philosophie

Abstract

Der Aufsatz untersucht Emile Boutroux’ Beitrige zur Historiographie der
deutschen Philosophie. Dabei wird zuniichst auf Boutroux’ philosophische
Positionierung im Kontext der Dritten Republik eingegangen. Auf eine
Darstellung seiner (von Eduard Zeller geprigten) Auffassung der Philoso-
phiegeschichte folgt eine Analyse seiner Interventionen im Ersten Welt-
krieg: Die nationalen und politischen Kategorien, die zuvor im Hintergrund
seiner Deutung der deutschen Philosophie standen, riicken ab 1914 in den
Mittelpunkt.

This article analyses Emile Boutroux’s contribution to the historiography of
German philosophy. It begins with a discussion of Boutroux’s philosophical
position in the context of the Third Republic. It then presents Boutroux’s
vision, influenced by Eduard Zeller, of the history of philosophy before
focusing on his interventions during the First World War: in 1914, the na-
tional and political categories that had previously stood in the background
of his interpretation of German philosophy became central.

Emile Boutroux (1845-1921) ist heute eine mehr oder weniger ver-
gessene Figur: Franzosische Philosophen interessieren sich kaum
noch fiir ihn. Er war jedoch wegen seiner starken institutionellen
Stellung eine zentrale Figur des Faches Philosophie um 1900. Nach
seiner Doktorarbeit (1874) unterrichtete er in der Ecole Normale Su-
périeure (ab 1878), dann ab 1885 an der Sorbonne. Er war jahrelang
Prasident der Agrégation-Jury. 1902 wurde er Direktor der Adolphe-
Thiers-Stiftung, einer der wenigen franzosischen Forschungsstiftun-
gen der Zeit. 1898 wurde er Mitglied der Académie des Sciences Mo-
rales et Politiques und 1912 Mitglied der Académie Francaise (1912).
Boutroux war auch auflerhalb des Faches bekannt und stellte eine
Figur des intellektuellen Lebens in Frankreich dar. Man hat ihn als
einen katholischen und liberalen Republikaner bezeichnet,! und in
der Tat gehort er zu jener liberalen Fraktion der Katholiken, die sich

116

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emile Boutroux als Historiker der deutschen Philosophie

zur Republik bekannt und dadurch die Etablierung der Republik iiber-
haupt moglich gemacht haben. Im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhun-
derts, das wegen des Gesetzes zur Trennung von Kirche und Staat
(1905) durch eine grofSe Spannung zwischen den Katholiken und der
Republik gepriigt ist, erscheint er als ein Vermittler. So schrieb er
sowohl {iber Kant als auch tiber Pascal, obwohl sie im damaligen Kon-
text oft als Gegenspieler empfunden wurden.

Boutroux ist einer der Griinder der franzdsischen Tradition der
Histoire de la philosophie, die heute noch weiterwirkt. Sein Werk
besteht hauptsichlich aus historischen Studien (Etudes d’histoire de
la philosophie, 1897; Pascal, 1900; Etudes d’histoire de la philosophie
allemande, 1927; Nouvelles Etudes d’histoire de la philosophie,
1927). Zwar schrieb er auch tiber das Verhiltnis von Religion und
Wissenschaft (Science et religion dans la Philosophie contemporaine,
1908), aber sein einziger wirklicher Beitrag zu einer systematischen
Philosophie ist im Grunde seine Doktorarbeit De la contingence des
lois de la nature (1874). Diese Theorie der Kontingenz der Natur-
gesetze ist aus verschiedenen Griinden von grofler Bedeutung: Sie
hat einen Raum fiir das Projekt einer Histoire des Sciences eroffnet,
die sein Schiiler Léon Brunschwicg dann weitergefiihrt hat, denn
Boutroux betrachtet den wissenschaftlichen Verstand nicht mehr als
ein ewiges Prinzip, sondern als eine historische und wandelbare
Form. Mit diesem Buch vermittelt Boutroux zwischen der franzosi-
schen Tradition des Spiritualismus, die auf Maine de Biran und Ra-
vaisson zurtickgeht,? und der franzdsischen Variante des Kritizismus,
die sein Lehrer Jules Lachelier begriindet hatte und die in gewisser
Hinsicht den Mainstream der franzésischen Philosophie bildete, auch
aus politischen Griinden: Kant war als Griinder einer philosophischen
Richtung, die offen fiir die Leistungen der Wissenschaft war und eine
post-religidse laizistische Moral legitimierte, sozusagen der Lehr-
meister der Republik.?

! Claude Nicolet, L'Idée républicaine en France: 1789-1924: essai d'histoire critique,
Paris 1982, 492.

2 Dazu: Fabien Capeilleres, »To reach for the metaphysics: Emile Boutroux’s Philoso-
phy of science«, in: Neo-kantianism in contemporary philosophy, hg. v. Rudolf A.
Makreel/Sebastian Luft, Bloomington 2009, 192-252. Siehe auch: Fabien Capeilléres,
»Généalogie d'un néokantisme frangais: & propos d'Emile Boutroux, in: Revue de
métaphysique et de morale 103 (1998), 1, 405-446.

* Dazu: Laurent Fedi, Kant, une passion frangaise 1795-1940, Hildesheim 2018.

117

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Olivier Agard

Auf diese philosophische Positionierung von Boutroux im Kon-
text der Dritten Republik mochte ich in einem ersten Teil dieses Bei-
trages kurz eingehen. In einem zweiten Teil mochte ich dann seine
Rolle als Historiker der Philosophie thematisieren, bevor ich seine
Interventionen im Ersten Weltkrieg ins Visier nehme.

1. Boutroux’ philosophische Positionierung

Es ist hier nicht moglich, die vielschichtige Denktradition des franzo-
sischen Spiritualismus in allen ihren Schattierungen vorzustellen.
Relevant ist fiir uns, dass die Rezeption von Kant, die wie in Deutsch-
land fiir die Erneuerung der Philosophie nach 1960 zentral wurde,
durch diese Tradition geprigt war. Obwohl der franzgsische Neukan-
tianismus zum Teil dhnliche Ziele wie der deutsche Neukantianismus
verfolgte, namlich die Legitimierung der Philosophie als Erkenntnis-
theorie gegeniiber den Naturwissenschaften, schligt er einen ganz
anderen Weg ein. Zwar ging es Lachelier und Boutroux wie den ers-
ten deutschen Neukantianern (wie zum Beispiel Zeller) darum, die
Naturwissenschaft in einen Gesamtzusammenhang der Erkenntnis
zu integrieren und eine systematische Verkniipfung der Erkenntnis-
formen zu schaffen. Der franzosische Neukantianismus kennzeichnet
sich aber durch eine zumindest ambivalente Haltung zum Transzen-
dentalismus und durch die stete Bemiithung, die Moglichkeit einer
Erkenntnis des Dinges an sich irgendwie zu retten.* Boutroux ver-
sucht, die Grenzen, die Kant der menschlichen Erkenntnis setzt, da-
durch zu sprengen, dass er sich die Welt als eine Hierarchie von
Schichten vorstellt, wobei er deutlich auf Aristoteles zuriickgreift. Er
unterscheidet insbesondere: die Welt der Materie; die Welt der Kor-
per; die Welt des Lebens; die Welt des Menschen; die Welt der Kon-
tingenz oder der Freiheit als Welt der Ordnung, Harmonie und
Schénheit. Fiir Boutroux ist das Wesen der Wirklichkeit geistiger
Natur, und diese Stufen entsprechen den verschiedenen Stufen in
einem Selbstwerdungsprozess des Geistes, der die Freiheit in der Na-
tur realisiert. Gegen den mechanischen Determinismus rehabilitiert
er die Teleologie des Geistes und definiert ihn als schopferische Frei-
heit: Der Geist ist Kontingenz, d.h. um mit Hans Heimsoeth zu re-

* Wie von Michel Espagne bemerkt: Michel Espagne, En-deca du Rhin: I’Allemagne
des philosophes francais aux XIXe siécle, Paris 2004, 254.

118

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emile Boutroux als Historiker der deutschen Philosophie

den, »Ausbleiben von Determination«.’ Jeder Schicht entspricht eine
eigene Gesetzlichkeit. Die Notwendigkeit der wissenschaftlichen Ge-
setze ist somit nur eine relative Notwendigkeit. Am Ende seines Bu-
ches iiber die Kontingenz der Naturgesetze entwickelt Boutroux die
Vorstellung einer Ablgsung der Naturgesetze durch das Streben der
freien Willenskrifte nach Vollkommenheit.® In Boutroux” Augen war
die Definition der Freiheit als schopferische, unvorhersehbare Fihig-
keit der Erneuerung gegen die Hegelsche Definition der Freiheit als
Einsicht in die Notwendigkeit gerichtet. In denselben Jahren gab
Bergson dann der Idee einer schépferischen Freiheit eine biologische
Grundlage und hat dadurch den franzgsischen Spiritualismus grund-
sitzlich erneuert und umformuliert. Die Naturwissenschaft, die die
Naturgesetze formuliert, wird von Boutroux auf eine pragmatische
Haltung zuriickgefiihrt. Er geht auf seine Weise wie auch spiter
Bergson in die Richtung eines »partiellen Pragmatismus«.” Die Ma-
terie und ihre Gesetze sind das Ergebnis eines Zuriickfallens der Frei-
heit in die Gewohnheit, und die Naturwissenschaft ist also nur ein
praktisches Instrument, das der Beherrschung der Materie dient: Sie
liefert keine absolute Erkenntnis der Realitdt. Otto Boelitz, der 1907
eine deutschsprachige Doktorarbeit zu Boutroux verfasst hatte,?
kommentiert dazu: »Zwei a priori gegebene Prinzipien, zwei Gesetze
beherrschen gewissermaflen das ganze Universum, die unwidersteh-
lich wirkenden Ideale des Guten und des Schonen, beide der unmittel-
bare Ausdruck der gottlichen Vollkommenheit. Beide setzen frei wir-
kende Selbsttdtigkeit voraus. — Was wir sonst an Naturgesetzen in
der Welt des Geschehens konstatieren, das ist nur die Art und Weise
unserer Betrachtung der in Gewohnheit sich umwandelnden Selbst-
tatigkeit; sie konnen sich dndern, sobald die Gewohnheit iiberwunden
wird. So konnen die Naturgesetze niemals der Ausdruck des Wesens
des Seins und seiner verschiedenen Formen sein«.’

5 Heinz Heimsoeth, »Zur Ontologie der Realititsschichten in der franzosischen Phi-
losophie«, in: Studien zur Philosophie-geschichte, Kéln 1961, 65-89.

¢ Emile Boutroux, La contingence des lois de la nature, Paris 1875, 194.

7 Otto Boelitz, Die Lehre vom Zufall bei Emile Boutroux. Ein Beitrag zur Geschichte
der neuesten franzdsischen Philosophie, Leipzig 1907.

$ Boelitz, Kausalitit und Notwendigkeit in Emile Boutroux’ Lehre von der Kontin-
genz. Ein Beitrag zur Geschichte der neuesten franzésischen Philosophie (Inaugural-
Dissertation), Leipzig 1907.

% Boelitz, Die Lehre vom Zufall bei Emile Boutroux, 115.

119

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Olivier Agard

Im Kontext dieser Schichtenontologie hat sich auch Boutroux
fiir den Pragmatismus interessiert und ein Buch iiber William James
geschrieben.!® Boutroux hat sich auch mit dem Konventionalismus
auseinandergesetzt, der oft als eine Form von Pragmatismus betrach-
tet wurde. Als Konventionalisten bezeichnet man Denker wie Henri
Poincaré, der iibrigens Boutroux’ Schwager war, Edouard Le Roy oder
Pierre Duhem, die auf verschiedene Art und Weise zum Schluss kom-
men, dass wissenschaftliche Theorien nicht das reine Abbild objekti-
ver Gesetze sind, sondern konventionelle Modellierungen. Indem
Poincaré das Kriterium der commodité (Bequemlichkeit) in den Vor-
dergrund riickte, schien er dem pragmatischen Prinzip, wonach sich
die Wahrheit einer Idee an ihren Ergebnissen misst, nahe zu sein.

Boutroux’ Buch iiber die Naturgesetze hatte eine europiische
Resonanz und wurde ins Deutsche iibersetzt.!! Rudolf Eucken iiber-
nahm in sein Buch Die geistigen Stromungen der Gegenwart (1909)
Harald Hoeffdings Kommentar zu diesem franzosischen Ansatz, den
Hoffding als »Prinzip der Diskontinuitit« bezeichnet. Diese »Dis-
kontinuititsphilosophie« geht aus seiner Sicht auf Auguste Comte
zuriick.’? Boutroux, der viele Kontakte in Deutschland hatte, interes-
sierte sich fiir Eucken und verfasste ein Vorwort zu der franzdsischen
Ubersetzung von Die geistigen Stromungen der Gegenwart,” weil
Eucken mit seinem Begriff des Geisteslebens aus Boutroux’ Sicht das-
selbe Ziel verfolgte wie seine eigene Philosophie: Die Uberwindung
des Antagonismus von Idealismus und Empirismus, von Geist und
Leben. Wie fiir Eucken darf sich fiir Boutroux die Philosophie nicht
auf eine Erkenntnistheorie beschrinken. Wie Eucken kritisiert er den
Absolutheitsanspruch der Naturwissenschaften und ist darum be-
miiht, Moderne und Religion zu verschnen. Wie Eucken distanziert
sich Boutroux in gewisser Hinsicht von der Religion der Humanitdit
von Feuerbach oder Auguste Comte. Wie fiir Eucken markiert fiir
Boutroux der Mensch einen Ubergang zu einer neuen Stufe des
Seins, in der die Gesetze der Natur nicht mehr gelten. Boutroux’
Schrift iiber die Kontingenz der Naturgesetze endet mit einem Kapi-

10 Boutroux, William James, Paris 1911.

1 Boutroux, Die Kontingenz der Naturgesetze, Jena 1911.

12 Rudolf Eucken, Geistige Stromungen der Gegenwart, Leipzig 1909, 146-147. Eu-
cken bezieht sich auf das Buch: Harald Heffding, Moderne Philosophen: Vorlesungen,
gehalten an der Universitdit in Kopenhagen im Herbst 1902, Leipzig 1905.

13 Eucken, Les grands courants de la pensée contemporaine, avant-propos de E. Bou-
troux, Paris 1911.

120

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emile Boutroux als Historiker der deutschen Philosophie

tel tiber den Menschen als hochste Stufe der Realisierung des Geistes,
bzw. der Freiheit. Eucken bedauert, dass der moderne Mensch sich auf
das BlofSmenschliche beschriankt und nur noch sein materielles Wohl
sucht. Auch fiir Boutroux kann der Mensch leicht in die Tragheit, d. h.
in die Sphire der natiirlichen Notwendigkeit zuriickfallen, insbeson-
dere in der modernen Gesellschaft, wihrend sein Wesen doch in sei-
ner Fahigkeit besteht, sich selbst zu transzendieren.

2. Boutroux als Historiker der Philosophie

Boutroux’ Schichtenmodell ist auch die Grundlage seiner Auffassung
von der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie hat als Wissens-
form, die alle anderen Formen des Wissens perspektiviert, ihre eigene
Legitimitit, auch die vergangene Philosophie, denn auf der Ebene des
Geistes gibt es keinen quantitativen Fortschritt: Es besteht eine »re-
lative Transzendenz« (»transcendance relative«) der Philosophie ge-
gentiber der Geschichte: »Die relative Transzendenz der Philosophie
erkldrt [...] dieses einzigartige Phanomen, dass durch alle Fortschritte
der positiven Wissenschaften hindurch die meisten der grofSen Lo-
sungen, die schon die Alten versuchten, [...] in ihren wesentlichen
Prinzipien moglich geblieben sind«.™

Hinzu kommt, dass die Vernunft einen transhistorischen Kern
hat. Die Vernunft, wie Descartes sie versteht, nimmt das aristote-
lische Erbe wieder auf: »Das Wesen der menschlichen Vernunft hat
sich von Aristoteles bis Descartes nicht verdndert».'® Aristoteles’ Phi-
losophie bleibt also die Grundlage des wissenschaftlichen Denkens:
»Aristoteles ist immer noch ein Meister, gleichzeitig ist er ein Vor-
fahr«.' Das gilt dann natiirlich auch fiir Descartes, der auch ein Meis-
ter bleibt: »Der Kartesianismus bestimmt somit nicht nur den Gang

4 »La transcendance relative de la philosophie explique [...] ce singulier phénomene,
qu’a travers tous les progres des sciences positives, la plupart des grandes solutions
essayées méme par les anciens sont [...] dans leurs principes essentiels, demeurées
possibles«, Emile Boutroux, »E. Zeller et sa théorie de I'histoire de la philosophiec,
in: Etudes d'histoire de la philosophie allemande, Paris 1926, 74.

15 »La raison humaine n’a pas changé de nature, d’Aristote a Descartes«, Emile Bou-
troux, »Du rapport de la morale a la science dans la philosophie de Descartesc, in:
Etudes d’histoire de la philosophie, Paris, 1897, 313.

16 »Aristote est encore un maitre, en méme temps qu’il est un ancétre«,Boutroux,
»Aristotec, in: Etudes d’histoire de la philosophie, 206-207.

121

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Olivier Agard

der modernen Philosophie, sondern er hat auch eine betrichtliche
Bedeutung in der allgemeinen Geschichte des menschlichen Geis-
tes.«'7 Auch Kants Unternehmen einer Bestimmung der Gesetze der
Vernunft ist dementsprechend nicht vollstindig neu und antwortet
auf ein altes Problem, das von Descartes und Leibniz schon behandelt
worden war.’® Seit dem Anfang ihrer Geschichte arbeitet also die Phi-
losophie an denselben Problemen, und man kann immer von den Phi-
losophen der Vergangenheit etwas lernen. Philosophie ist fiir Bou-
troux nicht von Philosophiegeschichte zu trennen, und er selbst hat
vorwiegend Philosophiegeschichte betrieben. Das ist der Grund, wa-
rum er sich nicht eingehend mit der neukantianischen Erkenntnis-
theorie auseinandergesetzt hat, weder derjenigen der Marburger
noch derjenigen der Siidwestkantianer. Er liest die deutschen philo-
sophischen Zeitschriften, zitiert die Neukantianer aber hauptsichlich
aus der historischen Perspektive: Es geht ihm dann um die Probleme
der Kant-Deutung, nicht um die theoretische Erweiterung und Er-
neuerung des Kantianismus, die Cohen oder Rickert vornehmen.
Was er diskutiert, sind die Kant-Interpretationen, zum Beispiel die-
jenige von Kuno Fischer, von der er sich abgrenzt: »Kuno Fischer zum
Beispiel ist stindig damit beschiftigt zu beweisen, dass Kant das Ding
an sich nicht ernsthaft aufrechterhilt. Diese Interpretation ist nicht
ganz zutreffend. Der Gegenstand von Kants Analyse ist in erster
Linie das Wissen, nicht das Sein.«* Auch Alois Riehl und Benno
Erdmann werden hier und da von Boutroux erwihnt. Boutroux stellt
auch Hermann Cohens und Karl Vorldnders Interpretation von Kant
als vorsozialistischem Denker vor.

Boutroux’ Praxis der Geschichte der Philosophie ist sicher seiner
personlichen Begegnung mit Zeller zu verdanken, denn er hat sich
1869/70 in Heidelberg aufgehalten und Zellers Philosophie der Grie-
chen in ihrer geschichtlichen Entwicklung ins Franzosische tibersetzt
(unter dem Titel La Philosophie des Grecs considérée dans son déve-

17 »Non seulement le cartésianisme commande ainsi la marche de la philosophie mo-
derne, mais il a une importance considérable dans I’histoire générale de I'esprit hu-
maing, Boutroux, »Descartes, in: Etudes d’histoire de la philosophie, 291.

18 Boutroux, La philosophie de Kant: cours de M. Emile Boutroux, professé a la Sor-
bonne en 1896—1897, Paris 1926, 291.

19 »Kuno Fischer, par exemple, est constamment préoccupé de prouver que Kant ne
maintient pas sérieusement la chose en soi. Cette interprétation n’est pas tout a fait
exacte. La matiére de I’étude de Kant, c’est tout d’abord la connaissance et non 1’étre,
Boutroux, La philosophie de Kant, 14.

122

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emile Boutroux als Historiker der deutschen Philosophie

loppement historique®). Im Vorwort zum ersten Band erklirt er, dass
er die Ubersetzung dieses ersten Teils mit Zeller selbst besprochen
hat: »Den Teil, den ich heute veréffentliche, habe ich vor den Augen
des Autors selbst geschrieben, in Heidelberg, wohin ich 1869 unter
dem Duruy-Ministerium geschickt wurde.«*!

Zeller hatte bekanntlich neue Maf3stdbe in der Geschichte der
Philosophie gesetzt. Er setzte sich von Hegels spekulativer Methode
ab und versuchte, den systematischen und den historischen Stand-
punkt zu verbinden. Zeller verlangte, dass »jeder, welcher die Ge-
schichte der Philosophie begreifen und darstellen will, zu diesem Ge-
schift eine bestimmte, zum System entwickelte philosophische
Ansicht mitbringe.«?* Dieses systematische Element ist keine will-
kiirlich, subjektive Konstruktion: Es entspricht einer Deutung der
Entwicklung der historischen Ideen, die sich faktisch aus dieser Ge-
schichte ergibt, denn diese Geschichte weist einen objektiven Zusam-
menhang auf. Dazu kommentiert Wolfgang Bartuschat:

Worauf er abhebt ist, die Geschichte der Philosophie nicht nur als eine >Ge-
schichte der Philosophen< anzusehen, sondern in den unterschiedlichen
Systemen, die in Fragestellung und Durchfiihrung ihres Programms zum
Teil ganz verschieden sind, ein Gemeinsames zu sehen, das es erlaubt, bei
allen Unterschieden von einer Geschichte der Philosophie zu sprechen, die
nur eine ist, weil sie in der geschichtlichen Kontinuitit eine Einheit hat.?

Dieser objektive Zusammenhang, der sich aus der Geschichte ergibt,
wird nicht mehr wie bei Hegel auf die Teleologie der Idee zuriick-
gefiihrt.

Bei Boutroux kann man dieselbe Durchdringung von einem sys-
tematischen und einem historischen Standpunkt beobachten, aber das
Systematische nimmt eine etwas andere Form an als bei Zeller, der

2 Eduard Zeller, La philosophie des Grecs considérée dans son développement his-
torique (traduit de I’allemand par Emile Boutroux), Paris 1877-1884.

21 »J’ai écrit la partie que je publie aujourd’hui sous les yeux de 'auteur lui-méme, a
Heidelberg, ou j'avais été envoyé en 1869, sous le ministere Duruy«, Boutroux,
»Avant-propos du traducteur, in: Eduard Zeller, La philosophie des Grecs considérée
dans son développement historique, premiere partie: la philosophie des grecs avant
Socrate (traduite de 1’allemand, avec l'autorisation de l'auteur par Emile Boutroux),
Paris 1877, 1.

2 Eduard Zeller, »Wie soll man Geschichte der Philosophie schreiben?«, in: Kleine
Schriften, Bd. 1, Berlin 1910, 87.

» Wofgang Bartuschat,»Zeller und das Archiv fiir Geschichte der Philosophie, in:
Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte im 19. Jahrhundert, hg. v. Gerald Har-
tung, Berlin 2010, 256.

123

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Olivier Agard

noch von Hegel geprigt ist. Der erste Band der Ubersetzung der Phi-
losophie der Griechen fangt mit einem langen Aufsatz zu Zellers Me-
thode an: »Edouard Zeller et sa théorie de I’histoire de la philoso-
phie.« Boutroux lobt Zeller dafiir, dass er einen Mittelweg zwischen
Hegels spekulativer Geschichtskonstruktion und einer rein faktischen
und individualisierenden Geschichte gesucht habe:

Wenn die hegelianische Konstruktionslehre unbegriindet ist, so ist dies kein
Grund, schlicht und einfach zu jenem unwissenschaftlichen Pragmatismus
zuriickzukehren, der in den historischen Philosophien nur eine Reihe un-
verbundener individueller Bemiithungen sieht und sich darauf beschrinkt,
die Details durch andere Details zu erkldren, ohne es zu wagen, die Gesetze
und Griinde fiir das Ganze zu suchen. In der Tat kann man die Tatsachen im
Einzelnen nicht verstehen oder gar feststellen, ohne sie mit dem Ganzen,
dessen Teil sie sind, in Beziehung zu setzen, ebenso wenig wie man die
Echtheit und die Bedeutung eines bestimmten Textes feststellen kann, ohne
den Kontext zu untersuchen.?

Boutroux lobt die Wissenschaftlichkeit von Zellers Ansatz, den er
sorgfiltig beschreibt: Zeller verfahre empirisch-philologisch und sys-
tematisch-rational zugleich. Zeller stiitzt sich auf Quellen, aber er
rekonstruiert auch den inneren Zusammenhang der Denksysteme
und ihre systematische Beziehung zueinander. Dadurch kann er dann
die Relevanz dieses Denkens vom Standpunkt der Wahrheit bewer-
ten. Dieser Ansatz ist zwar streng wissenschaftlich, aber Boutroux
kritisiert, dass Zeller an der Hegelschen Vorstellung der Totalitat
und der historischen Notwendigkeit festhilt. Diese Aufwertung des
Ganzen ist fiir Boutroux typisch deutsch und problematisch, weil die
individuelle Freiheit, als schopferische Freiheit, d.h. die individuelle
Kreativitit der einzelnen Philosophen darin zu kurz kommt:

Herr Zeller lehnt daher eher die Form als die Substanz des Hegelschen
Systems ab: auch er wird, kurz gesagt, die Produkte der individuellen Ini-

% »Que si la doctrine hégélienne de la construction est mal fondée, ce n’est pas une
raison pour en revenir, purement et simplement, a ce pragmatisme peu scientifique,
qui ne voit dans les philosophies historiques qu’une série d’efforts individuels sans
lien entre eux, et qui se borne a expliquer le détail par le détail, sans oser rechercher les
lois et les raisons de 1’ensemble. On ne peut en effet, soit comprendre, soit méme
établir les faits de détail, sans les rattacher aux touts dont ils font partie, de méme
qu’on ne peut déterminer l'authenticité et le sens d’un texte donné, sans examiner le
contexte«., Boutroux, »E. Zeller et sa théorie de I’histoire de la philosophiec, in: Zeller,
La philosophie des Grecs considérée dans son développement historique, premiére
partie, 21.

124

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emile Boutroux als Historiker der deutschen Philosophie

tiative nur in Betracht ziehen, um sie in die notwendigen Momente einer
Gesamtentwicklung einzustufen; und er wird sie nur in dem Maf3e schit-
zen, wie sie sich fiir diese Reduzierung eignen.?

Ein damit verbundenes Problem ist, dass dieser Ansatz allzu intellek-
tualistisch ist. Fiir Boutroux geht es in der Philosophie schliefslich ja
auch um die moralische Bildung des Menschen, und die Darstellung
der Philosophie bedarf eines kiinstlerischen Talents, das Zeller fehle.
Darin liegt der Unterschied zwischen Philosophie und positiver Wis-
senschaft. Die Philosophie ist in der oberen Region der hochsten und
idealen Einheit zu Hause, wo Theorie und Praxis zusammenfallen:

Die Philosophie ist also uneinnehmbar, wenn sie sich weigert, in ein Terrain
hinabzusteigen, das nicht ihr eigenes ist, und sich erst in jener {ibergeord-
neten Region der hichsten und idealen Einheit niederlisst, in der die Maxi-
men der Praxis und die Gesetze der Spekulation in Einklang gebracht wer-
den miissen.«? Boutroux plddiert fiir eine Geschichte der Philosophie, die
sich auf die Singularitit jeder Doktrin fokussiert, und von dieser Singulari-
tit ausgeht. Es geht dann aber nicht darum, akribisch Fakten und Anekdo-
ten anzuhdufen, sondern die lebendige Einheit dieser Doktrin zu erfassen:
»Philosophische Systeme sind lebendige Gedanken. Man kann hoffen, sie
zu horen, indem man in dem Buch die Mittel sucht, diese Gedanken in sich
selbst wieder aufleben zu lassen.?”

Diese Idee der lebendigen Einheit ist auch als Kritik an den positivis-
tischen Tendenzen in den Geisteswissenschaften zu verstehen, die in
Frankreich umstritten waren und als deutscher Import galten. Wie
tiblich versucht Boutroux, einen Mittelweg zu finden. Interessant ist
der Riickgriff auf den Begriff des Lebens. Man findet ihn in der ersten
Hilfte des 20. Jahrhunderts bei vielen franzdsischen Historikern der
Philosophie, die sich dann implizit oder explizit auf Bergson beziehen.

% »M. Zeller repousse donc plutdt la forme que le fond du systeme de Hegel: lui aussi,
en somme, il ne considérera les produits de l'initiative individuelle, que pour les ré-
soudre en moments nécessaires d'une évolution d’ensemble; et il ne les appréciera que
dans la mesure ot ils se préteront a cette réduction«, Boutroux, »E. Zeller et sa théorie
de 'histoire de la philosophie«, 29.

% »La philosophie est donc inexpugnable si, refusant de descendre sur un terrain qui
n’est pas le sien, elle s’établit d’abord dans cette région supérieure de 'unité supréme
et idéale ou doivent se concilier les maximes de la pratique et les lois de la spécula-
tion«,Boutroux, »E. Zeller et sa théorie de I'histoire de la philosophie«, 77.

7 »Les systemes de philosophie sont des pensées vivantes. C’est en cherchant dans le
livre le moyen de ressusciter ces pensées en soi qu’on peut espérer de les entendre,
Boutroux, »L'histoire de la philosophie«, in: Etudes d’histoire de la philosophie, 10~
11.

125

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Olivier Agard

Ein Beispiel dafiir ist Emile Bréhier, der 1940 in seinem Buch La Phi-
losophie et son passé erklirt, dass es in der Geschichte der Philosophie
darum gehe, die lebendige Intuition der Philosophen wiederzufin-
den.?® Boutroux’ Studenten waren durch Boutroux’ Fahigkeit, sich
in jedes System einzufiihlen, beindruckt, auch wenn sich seine Me-
thode nicht auf diese Einfiihlung beschrankt. Etienne Gilson schreibt
zum Beispiel: »Es war das erklirte Ideal dieses grofien Ideenhistori-
kers, die Gedanken der Philosophen, die er deutete, vollstindig und
vorbehaltlos zu vertreten, ohne dabei seine vollstindige Freiheit
ihnen gegeniiber aufzugeben.«? Auch Brunschvicg geht in dieselbe
Richtung:

Beim Lesen und Hoéren hatte man den Eindruck, dass die Lehren der Ver-
gangenheit niemals tote Sachen waren. Er engagierte sich fiir sie, als ob es
sich um aktuelle Realititen handelte, deren Ressourcen keineswegs er-
schopft sind, denen die Wege und Reize der Zukunft offen stehen.®

Die Einfiihlung schlief3t die kritische Distanznahme nicht aus, denn
nicht alles in den Denksystemen der Vergangenheit bleibt aus heuti-
ger Sicht relevant, auch wenn sie Ressourcen fiir die Gegenwart und
die Zukunft enthalten. Denn auch wenn er sich weigert, von der To-
talitit auszugehen, gibt es fiir Boutroux auch eine objektive Kohdrenz
der Geschichte, und es ist also moglich, riickblickend auf die Errun-
genschaften und Mingel der verschiedenen Denksysteme hinzuwei-
sen. Boutroux bemiiht sich also, jedem System eine Wahrheit ab-
zugewinnen, aber es kommt immer ein Punkt, wo er die Frage der
Relevanz dieser Denksysteme fiir heute stellt. Kant habe zum Bei-
spiel eine Analyse des Erkennens geliefert, aber das Sein und seine
verschiedenen Dimensionen vernachlassigt:

Kants Anliegen war es zu analysieren, zu definieren und aufzukliren: In
bewundernswerter Weise entwickelte er daher eine Philosophie des Ver-
standes, eine Philosophie, die den Anspruch auf Erkenntnis hatte, wie die
Naturwissenschaft. Aber die Philosophie muss sich, um vollstindig zu sein,

28 Emile Bréhier, Histoire de la philosophie, Paris 1940.

2 »(’était I'idéal avoué de ce grand historien des idées d’épouser complétement et
sans réserves la pensée des philosophes qu’il interprétait, tout en demeurant a leur
égard completement libre«, Boutroux, La philosophie de Kant, 3.

3 »En le lisant, en I’écoutant, on avait I'impression que les doctrines du passé n’avai-
ent jamais été des choses mortes. Il s’y attachait comme a des réalités actuelles dont les
ressources ne sont nullement épuisées, auxquelles demeurent ouvertes les routes et
les charmes de l’avenir«, Léon Brunschvicg, »La philosophie d’Emile Boutroux«, in:
Ecrits philosophiques, Paris, 1951-1958, Bd. 2, 216.

126

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emile Boutroux als Historiker der deutschen Philosophie

auch dem stellen, was sich nicht auf die Begriffe des Verstandes reduzieren
lisst: lebendige Einheit, Handeln, Fithlen, Wollen.?!

Auch die Kantische Definition des naturwissenschaftlichen Gesetzes
muss aus Boutroux’ Sicht revidiert werden, weil wir inzwischen wis-
sen, dass diese Gesetze Konventionen sind: »Unsere Gesetze sind jetzt
nur noch Anniherungen. Und gerade dass sie Anniherungen sind,
macht ihren ganzen Wert aus.«** Boutroux kritisiert auch bei Kant
den grundsitzlichen Antagonismus zwischen verniinftiger Pflicht
und individueller Natur.

Von Anfang an hat Boutroux ein ambivalentes Verhiltnis zu
Kant, was auch damit zusammenhingt, dass er in nationalen Katego-
rien denkt. Das ist nicht verwunderlich, denn die Zeit, in der er lebt,
ist das Zeitalter des imperialen Nationalismus und der Konstruktion
der nationalen Identititen. Die Philosophie ist fiir Boutroux eine An-
gelegenheit der ganzen Menschheit, aber sie ist auch durch nationale
Traditionen geprégt. Auf den Unterschied zwischen der deutschen
und franzosischen Tradition weist er bereits in der Einleitung zu sei-
ner Zeller-Ubersetzung hin: Die Aufwertung der Totalitit der Ent-
wicklung, die Hinwendung zum Ganzen seien eine typisch deutsche
Verfahrensweise:

In diesem Land, das von einem religiosen Geist durchdrungen ist, kann der
freie Wille oder die Macht, sich dem gottlichen Handeln zu entziehen, die
universelle Tendenz zur Unendlichkeit, nicht um seiner selbst willen exis-
tieren. Wenn ihre Existenz anerkannt wird, wird die einzige Rolle, die ihr
zugeschrieben werden kann, die eines Mittels sein, das bei der Verwirk-
lichung einer notwendigen und unverinderlichen Ordnung, bei der Voll-
endung der Einheit, bei der Herrschaft Gottes, ihrem Ziel und ihrer Da-
seinsberechtigung eine Rolle spielt. Das franzgdsische Genie im Gegentell,
als es sich mit Descartes seiner selbst bewusst wurde, hat sich vor allem fiir
die Sache des freien Willens entschieden [...].%

3 »La préoccupation de Kant fut d’analyser, de définir et d’éclairer: en quoi il déve-
loppa admirablement une philosophie de I’entendement, une philosophie ambitieuse
de connaitre a la maniere de la science. Mais la philosophie, pour étre compleéte, doit
aussi regarder en face ce qui ne se laisse pas ramener aux concepts de I’entendement:
|"unité vivante, l’action, le sentiment, la volonté«, Boutroux, La philosophie de Kant,
269.

3 »Nos lois ne sont plus que des approximations. Et c’est sous cette forme d’appro-
ximations qu’elles ont toute leur valeur«, Boutroux, La philosophie de Kant, 130.

3 »Dans ce pays, pénétré d’esprit religieux, le libre arbitre, ou puissance de se sou-
straire a |’action divine, a la tendance universelle, 3, 'infini, ne saurait exister pour
lui-méme. Si son existence est reconnue, le seul rdle qu’on lui puisse attribuer sera

127

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Olivier Agard

Die nationalistische Perspektive fiihrt Boutroux dazu, eine Theorie
des deutschen Sonderwegs zu formulieren: Deutschland habe in Eu-
ropa keine einseitig rationalistische Philosophie hervorgebracht.
Selbst die deutschen Philosophen, die man als Rationalisten betrach-
ten kann, seien nicht frei von Mystik, weil sie jenseits des Denkens
und der Materie ein Absolutes postulieren:

Und selbst die deutschen Reflexions- und Begriffsphilosophen wie Kant
und Hegel, sind, wenn wir den Inhalt und Geist ihrer Lehre betrachten
und nicht die Form, in der sie sie auslegen, weniger frei von Mystik und
Theosophie, als sie scheinen und sagen. Denn auch sie stellen das wahre
Absolute nicht in den Geltungsbereich oder das Denken, sondern in den
Geist, der als den Kategorien des Verstehens iiberlegen angesehen wird,
und auch sie versuchen, die Natur auf dieses Absolute zu griinden.’*

Am Schluss des Aufsatzes kommt Boutroux nochmals auf diesen Ge-
danken zuriick. Das Problem der deutschen Philosophie in ihrer Su-
che nach dem Absoluten sei das Problem der Vermittlung von Geist
und Materie, Idealismus und Realismus. Diese Problematik ist Leib-
niz, Kant, Fichte, Schelling und Hegel gemeinsam, denn fiir diese Phi-
losophen ist der Geist als Absolutes das Sein, aber sie behaupten
gleichzeitig die Realitit der materiellen Welt.?

3. Der Krieg

Es ist natiirlich jetzt interessant zu beobachten, wie sich Boutroux’
Perspektive auf die deutsche Philosophie im Krieg wandelt und wie
man von einer nationalistischen Friedenskultur zu einer Kriegskultur
tibergeht. Es ist umso interessanter, als es aus seiner Sicht bestimmte

celui d’un moyen, ayant dans la réalisation d’un ordre nécessaire et immuable, dans la
consommation de l'unité, dans le régne de Dieu, sa fin et sa raison d'étre. Le génie
frangais, au contraire, lorsque avec Descartes il a pris conscience de lui-méme, a em-
brassé d’abord la cause du libre arbitre [...]«, Boutroux, »E. Zeller et sa théorie de
I'histoire de la philosophie«, 29-30.

% »Et méme les philosophes allemands de la réflexion et du concept, les Kant et les
Hegel, si 'on considere le fond et l'esprit de leur doctrine, et non la forme sous
laquelle ils I’exposent, sont moins exempts de mysticisme et de théosophie qu'il ne
semble et qu'ils ne le disent. Car eux aussi placent I’absolu véritable, non dans 1'éten-
due ou dans la pensée, mais dans ’esprit, congu comme supérieur aux catégories de
I'entendement, et eux aussi cherchent a fonder la nature sur cet absolu«, Boutroux,
»Le philosophe allemand Jacob Béhme, in: Etudes d’histoire de la philosophie, 212.
% Boutroux, »Le philosophe allemand Jacob Béhme, 287.

128

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emile Boutroux als Historiker der deutschen Philosophie

Konvergenzen zwischen ihm und einem deutschen Philosophen wie
Eucken gab. Boutroux und Eucken sind sich mehrmals begegnet, zum
Beispiel anlasslich des Philosophenkongresses in Heidelberg 1908. Im
Frithling 1914 hilt Boutroux einen Vortrag iiber Wissenschaft und
Religion in Jena. Im Juni ist er in Berlin und spricht iiber den Unter-
schied zwischen der deutschen und franzosischen Denktradition. Es
ist aufschlussreich, diesen Text, der kurz vor dem Krieg verfasst wur-
de, mit den Beitrdgen aus der Kriegszeit zu vergleichen. Dieser Text
zeugt bereits von einer zunehmenden Nationalisierung der Perspek-
tive, was damit zusammenhingt, dass der Vortrag eine Antwort auf
Eucken ist. Eucken hatte 1913 in Zur Sammlung der Geister seine
Kulturkritik in ein deutlich nationales Licht gertickt.® Die Patholo-
gien der Moderne wurden nun hauptsichlich England zugeschrieben,
denn es war eine Zeit der groflen politischen und wirtschaftlichen
Spannung zwischen dem Deutschen Reich und Grofibritannien. In
diesem Werk ging Eucken von dem Kontrast zwischen dem Deutsch-
land der idealistischen und dem modernen, von der Technik und der
Industrie beherrschten Deutschland aus. Deutschland habe sich der
dufleren Welt zugewandt und die innere Welt aufgegeben. Das mo-
derne Leben sei ein ruheloses Streben geworden und habe keine Ein-
heit, kein Zentrum mehr. Eucken kritisiert die Arbeitskultur, die die
Innenkultur zerstore. Der egoistische Individualismus zerstore das
»Ganze«. Die Deutschen, die das »Volk des Gemiites« sind, haben
ihr Innenleben vernachldssigt, obwohl die Sorge um das Innenleben
zum Wesen der deutschen Kultur gehore. Gleichzeitig meint Eucken,
dass es kein Zuriick gibt: »Eine einfache Wiederaufnahme des klassi-
schen Lebensideals ist schlechterdings unméglich.«* Er bekimpfe
nicht das Moderne schlechthin, sondern nur das »Flachmoderne«
und bekenne sich zum »Modernen echter Art.«* Die Arbeitskultur
ist mit dem deutschen Wesen vereinbar, wenn sie dem Utilitarismus
angelsédchsischer Provenienz den Riicken kehrt, wenn sie sich wie in
den Stddten des Mittelalters mit einer geistigen Kultur verbindet.
Wie man sieht, entwickelt Eucken in diesem Werk eine affirmative
Sonderwegstheorie, die den Boden fiir die »Ideen von 1914« vorberei-
tet. Boutroux hat offensichtlich dieses Buch gelesen, denn er geht
genau von derselben Diagnose aus, namlich der Spannung zwischen

% Rudolf Eucken, Zur Sammlung der Geister, Leipzig 1913.
% Eucken, Zur Sammlung der Geister, 15.
% Eucken, Geistige Stromungen der Gegenwart, Leipzig 1904, 280.

129

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Olivier Agard

dem technischen und wissenschaftlichen Deutschland und dem idea-
listischen Deutschland, und wie Eucken nuanciert er diesen Gegen-
satz. Er iibernimmt von Euckens Darstellung der deutschen Denktra-
dition die Idee, dass sie eine besondere Beziehung zum Ganzen habe.
Dieses Streben nach Ganzheit kennzeichne das deutsche Denken: Der
Mensch wird vor allem als Teil der Welt betrachtet. Diese Totalitat
umfasse alle widerspriichlichen Prinzipien: Gut und Bose, Materie
und Geist, und alle Schichten des Seins: »Das ist aus deutscher Sicht
das Ganze: Es umfasst sowohl Materie als Geist, sowohl Béses als
Gutes, sowohl Schmerz als Freude, alle Formen, alle Grade des Seins,
sowohl Negation als Affirmation, sowohl Nichtsein als Sein selbst.«

In dieser Konstruktion erscheint Hegel als der typische deutsche
Denker: Die Freiheit erscheint als Einheit mit dem Ganzen. Boutroux
nimmt mit diesem Text in einer franzdsischen Debatte Stellung und
vermittelt zwischen zwei Polen. Im republikanischen Lager tendierte
man dazu, zwei Traditionen in Deutschland zu unterscheiden und von
zwei Deutschlands (les deux Allemagnes) zu sprechen. Die franzgsi-
schen Republikaner orientierten sich an Kant und teilweise an Fichte,
wie bei Xavier Léon, der Fichte in seinem (in den zwanziger Jahren
erschienenen) groflen Fichte-Buch (von Boutroux eingeleitet) zu
einem jakobinischen Philosophen der Erziehung stilisiert.*> Im kon-
servativen Lager galt Kant hingegen als der typisch deutsche Philo-
soph, der durch seinen Rigorismus die Franzgsische Revolution und
die Zerstorung aller traditionellen Freiheiten und Identitdten legiti-
miert hatte. Es gibt viele Stellen, wo Boutroux zwei Tendenzen in der
deutschen Tradition unterscheidet und Kant und auch Leibniz als
Vertreter einer demokratischen Tendenz innerhalb der deutschen
Philosophie kennzeichnet: Die Totalitit sei bei ihnen mit der Indivi-
dualitit vereinbar und Boutroux weist zum Beispiel auf Kants Vor-
stellung vom Vélkerbund hin, denn das Ganze erscheint dort als Har-
monie freier Michte. Andererseits betont er auch wie {ibrigens
Eucken, dass Kant auch dem deutschen Ganzheitsdenken verhaftet
sei. Wie Eucken legt Boutroux die Betonung auf die Einheit der deut-
schen Kultur jenseits der scheinbaren Antagonismen. Die zwei Ten-

3 »Tel est le tout, au point de vue allemand: il embrasse la matiere comme l’esprit, le
mal comme le bien, la douleur comme la joie, toutes les formes, tous les degrés de
l'étre, la négation comme l'affirmation, le non-étre comme 1’étre lui-méme«, Bou-
troux, »La pensée allemande et la pensée francaise«, in: Etudes d'histoire de la phi-
losophie allemande, 169.

4 Xavier Léon, Fichte et son temps, Paris, 1922-1927.

130

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emile Boutroux als Historiker der deutschen Philosophie

denzen der deutschen Kultur, die widerspriichlich scheinen, Indus-
trialismus und Idealismus, haben denselben Hintergrund und gehen
auf dieselbe Dynamik zuriick. Boutroux weist auf verschiedene Ge-
fahren hin, die mit dieser Dynamik verbunden sind: Die iibertriebene
Organisation des Lebens und der Kultur, das tibertriebene Vertrauen
in das Gericht der Geschichte, die Verdringung des Individuums.
Wihrend die deutsche Kultur nach dem Absoluten strebe, verkorpere
die franzosische Zivilisation das Ideal der Humanitit und werte die
harmonische Erziehung des Individuums zu einem honnéte homme.
Die Humanitit ersetzr das Absolute, und in Frankreich habe man eine
positive und bejahende Beziehung zum Sikularisierungsprozess.
Boutroux betont jedoch zu diesem Zeitpunkt noch, dass sich beide
Ansitze erginzten und gleichwertig seien:

Wenn das deutsche Denken und das franzésische Denken tatsichlich so
sind, wie wir sie definiert haben, erscheinen uns diese beiden Gedanken als
zutiefst verschieden, aber nicht als widerspriichlich. Man kann sogar sagen,
dass sie sich als komplementir darstellen [...] Das deutsche Denken geht
auf das Ganze, auf die Verwirklichung des konkreten Unendlichen, also
des Geistes, zu; und es sieht in jeder der Existenzformen, die auf der Szene
der Welt erscheinen, einen Moment dieser Verwirklichung. Das franzosi-
sche Denken betrachtet einen Teil des Universums, das, was uns unmittel-
bar beriihrt: den Menschen; und es zielt darauf ab, dieses determinierte
Wesen in der vollkommensten Form, die seine Natur umfasst, zu begreifen
und zu verwirklichen; Es scheint, dass diese beiden Gedanken sich gegen-
seitig sehr gut erginzen, studieren und durchdringen konnen.*

Jede Kultur kann fiir Boutroux etwas vom Nachbarn lernen: Eine
Grenze des franzésischen Humanismus ist, dass er eben die Fahigkeit
des Menschen, sich selbst zu transzendieren nicht gentigend bertick-
sichtigt. An anderen Stellen hat Boutroux aus diesem Grund die Re-

4 5Si la pensée allemande et la pensée francaise sont bien telles que nous les avons
définies, ces deux pensées qui nous apparaissent comme profondément différentes,
mais non comme contradictoires. On peut méme dire qu’elles se présentent comme
complémentaires [...] La pensée allemande va au tout, a la réalisation de I'infini con-
cret, c’est-a-dire de l'esprit; et elle voit, dans chacune des formes d’existence qui ap-
paraissent sur la scéne du monde, un moment de cette réalisation. La pensée franqaise
considére une partie de l'univers, celle qui nous touche immédiatement: ’homme; et
elle vise a concevoir et réaliser cet étre déterminé, sous la forme la plus parfaite que
comporte sa nature; Il semble que ces deux pensées peuvent largement profiter a,
s’étudier et se pénétrer 1'une l'autre«, Boutroux, »La pensée allemande et la pensée
francaise«, 185.

131

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Olivier Agard

ligion der Humanitit von Comte kritisiert.*> Das deutsche Streben
nach dem Absoluten stimmt mit der Lehre von Pascal iiberein, nach
der der Mensch die Briicke zwischen Natur und Gott darstellt.** Bou-
troux sagt es nicht ausdriicklich, aber es ist klar, dass der franzosische
Humanismus aus seiner Sicht dazu geeignet ist, die Brutalitit des
Modernisierungsprozesses in Deutschland zu mildern und ihm eine
Form zu geben. Er pladiert zwar nicht fiir eine Synthese beider Kul-
turen: Jedes Land solle seine eigene Tradition pflegen, aber gleichzei-
tig offen fiir Anregungen vom Nachbarn sein. Denn jede Kultur ent-
wickelt sich auch durch Anregungen, die von auflerhalb kommen.
Diese gegenseitigen Einfliisse sind auf jeden Fall positiv und stellen
die Singularitit dieser Kulturen nicht in Frage.

Boutroux hilt diesen Vortrag im Juni 1914, und der Text er-
scheint ein paar Monate spiter in Frankreich und 1915 in englischer
Fassung.* Wie lisst sich diese Behauptung der Komplementaritit mit
den Stellungnahmen im Krieg vereinbaren? Im Dezember 1914 hilt
Boutroux in London einen Vortrag tiber Certitude et vérité, in dem er
Kritik an der deutschen Tradition {ibt und seine Analysen aus der
Vorkriegszeit radikalisiert und politisiert* Das problematische Stre-
ben nach Einheit wird nun als Verherrlichung der Macht und als Ab-
kehr von der Zivilisation dargestellt, was in den Vorkriegstexten nie
so gesagt worden war. Das Problem liegt nun fiir Boutroux in der
Beziehung zwischen dem Willen als moralischer Fihigkeit und der
Intelligenz als Fahigkeit der Erkenntnis. Kant habe beide Dimensio-
nen der menschlichen Seele getrennt, und das ist fiir Boutroux pro-
blematisch. Zweifelhaft sind jedoch auch die Bemiihungen, eine neue
Einheit dieser Dimensionen zu schaffen. Hegel habe den Willen auf
die Intelligenz zuriickgefiihrt: Der individuelle Wille wird nun von
der allgemeinen Vernunft aufgehoben, und es gibt keinen Spielraum
mehr fiir den individuellen Willen. Fichte, Schopenhauer und Nietz-
sche seien den umgekehrten Weg gegangen: Sie haben den Willen
verabsolutiert und die Intelligenz in den Dienst des Willens gestellt.
Dies fithre zur Verherrlichung der Kraft als solcher: Im Anfang war

# Dazu: Olivier Agard, »Deutsch-franzosische Kritik an der >religion de ’humanité«
am Anfang des 20. Jahrhundert«, Kulturkritik zwischen Deutschland und Frankreich:
1890-1933, hg. v. Olivier Agard/Barbara Befilich, Frankfurt a. M. 2016, 57-71.

# Boutroux, »La pensée allemande et la pensée frangaise«, 186.

# Boutroux, »German Thought and French Thought, in: Educational Review 50
(December 1915), 433-457.

4 Wieder veroffentlicht in: Boutroux, La nature et l'esprit, Paris 1926, 95-123.

132

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emile Boutroux als Historiker der deutschen Philosophie

die Tat. Eine Konsequenz ist dann die Verachtung der Errungenschaf-
ten der menschlichen Zivilisation:

Was bleibt von dem iibrig, was die Welt Zivilisation, Moral, Giite und
Menschlichkeit nennt, sobald sich der Mensch ganz den elementaren Krif-
ten hingegeben hat, die wahllos die toten Blatter und Menschenleben, die
formlosen Steine und die heiligsten Denkmiiler der Kunstgeschichte zerst-
ren?4

In den spiteren Texten ist der Diskurs noch expliziter: Das Streben
nach dem Absoluten, das in den Vorkriegstexten noch philosophisch
ernst genommen wurde, wird dann als blofler, nationalistischer und
rlicksichtloser Wille zur Macht entlarvt. In dieser Darstellung des
deutschen Nationalismus greift Boutroux tatsichlich auf Motive zu-
riick, die er bei Eucken gefunden hat, aber er deutet sie nun als blof3e
Verkleidungen eines zynischen Strebens nach Herrschaft: Deutsch-
land tber alles. Die deutschen Philosophen, Eucken inbegriffen, ha-
ben alle Werte germanisiert: Gott, die Wahrheit, die Gerechtigkeit,
die Schonheit, die Humanitit. Deutschland kehrt somit der Zivilisa-
tion den Riicken:

Um sein Ideal anzustreben, das darin besteht, nicht das Beste, sondern das
Ganze, das Unendliche, Unerreichbare zu verwirklichen, rehabilitiert und
reintegriert der Germanismus in die menschliche Kultur all das, was die
hellenische und christliche Zivilisation zur Unterdriickung oder Durchdrin-
gung der Menschheit beigetragen hatte: Kraft, Masse, Materie, Gewalt,
Boses.¥”

Die konkrete Konsequenz dieser Mentalitit ist die Verachtung des
Rechts und der humanistischen Moral. Der nationalistische Wille
heiligt alle Mittel »Hirte, Grausamkeit, brutaler Realismus, Beherr-
schung und Anmaflung« sind das Wesen des deutschen Charakters,
der der Ansicht ist, dass Recht auf Gewalt beruht und dass es keine

# »Que reste-t-il de ce que le monde appelle civilisation, meeurs, bonté, humanité,
quand une fois 'homme s’est livré tout entier aux forces élémentaires, qui détruisent
indifféremment les feuilles mortes et les vies humaines, les pierres informes et les
monuments les plus sacrés de I’histoire de I'art ?«, Boutroux, »Certitude et vérité,
114.

4 »Pour tendre a son idéal, qui consiste a réaliser non le meilleur, mais le tout, l'infinj,
l'irréalisable, le germanisme réhabilite et réintegre dans la culture humaine tout ce
que la civilisation héllene et chrétienne avait travaillé a refouler ou pénétrer d’huma-
nité: la force, la masse la matiere, la violence, le mal«, Boutroux, »Germanisme et
humanitéc, in: Etudes d'histoire de la philosophie allemande, 160.

133

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Olivier Agard

Normen jenseits der Geschichte gibt.«* Boutroux gibt jedoch zu, dass
es nicht dazu kommen musste; insofern gibt es fiir ihn nicht nur ein
Deutschland, aber die historischen Umstinde haben diese negative
Potentialitat verwirklicht. Besonders tragisch hat sich die deutsche
Einigung unter Preuflens Vorherrschaft ausgewirkt: »Bis 1871 hing
alles von Einzelpersonen ab. Seitdem ist der Einzelne auf das Ganze
angewiesen.«.* Boutroux verweist in diesem Zusammenhang in
mehreren Texten auf seinen Aufenthalt in Heidelberg im Jahre 1869:
Dort hat er eine nationalistische Rede von Treitschke erlebt, aber er
gibt zu, dass es auch andere Stimmen gab, fiir die die Freiheit wichti-
ger als die Einheit war. Gleichzeitig ist die Entwicklung zum Preufsen-
tum nicht von heute auf morgen erfolgt. Der »Germanismus« (ger-
manisme) ist kein plétzlicher Uberfall von Gewalt, sondern hat eine
lange Vorgeschichte: Es gibt selbst in der idealistischen Tradition Zii-
ge, die diesen organisatorischen Aktivismus des Willens vorbereit
haben, insbesondere bei Fichte, aber schon bei Kant®. Frankreich er-
scheint hingegen bei Boutroux als Synthese aller Traditionen des
Abendlandes: Christentum, Humanismus, Franzosische Revolution.
Seine Darstellung von Frankreich ist typisch fiir seine zentrale Posi-
tionierung im intellektuellen Feld in Frankreich: Er nimmt hier wie-
der eine Zwischenstellung ein, indem er sich einerseits zur Franzosi-
schen Revolution bekennt, andererseits das Erbe der klassischen
Kultur {ibernimmt. »Klassizismus«, (classicisme) war ein Stichwort
im kulturellen und kiinstlerischen Diskurs der Zeit. Die NRF (Nou-
velle Revue Francaise), die fithrende literarische Zeitschrift, bekannte
sich zu diesem Wert. Dieser Begriff des Klassizismus hat eine klare
ideologische Funktion: Er schafft einen Konsens zwischen rechts und
links und erméglicht es, dem »Germanismus« ein Paradigma ent-
gegenzusetzen, das keine weitere Begriindung braucht. Der Klassizis-
mus, das ist fiir Boutroux die christliche und die humanistische Tra-
dition, die Harmonie zwischen Willen und Intelligenz, der gute

# »Dureté, cruauté, réalisme brutal, esprit de domination et insolence sont Iessence
du caractere allemand, qui considere que le droit est basé sur la force et qu'il n'y a pas
de normes au-dela de l'histoire«, Emile Boutroux, »La psychologie des belligérantsc,
in: Revue politique et littéraire (Suppl. a la Revue bleue, 8) 97 (1918), 199.

# »Jusqu’en 1871, le tout dépendait des individus. Depuis cette époque, les individus
dépendent du Tout«, Boutroux, »La psychologie des belligérants«, 202.

50 Boutroux, »L'évolution de la pensée allemande (Conférence prononcée a Paris le 30
mars 1915 sous les auspices de la revue la Renaissance«, in: Pages choisies, Paris 1915,
116.

134

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Emile Boutroux als Historiker der deutschen Philosophie

Geschmack, das Gleichgewicht zwischen Universalitit und Individua-
litdt, zwischen Gesetz und Freiheit.>* Boutroux gibt sich wenig Miihe,
die zivilisatorische Uberlegenheit Frankreichs zu begriinden.

Problematisch ist freilich bei Boutroux (wie bei Eucken) der Ver-
such, den Krieg als Kulturkrieg zu deuten. Bei Boutroux fiihrt es da-
zu, dass sich die Philosophiegeschichte auf Verallgemeinerungen re-
duziert. Diese Verallgemeinerungen waren, wie bereits gesagt, als
Deutungsmuster schon vor dem Krieg da, aber sie nahmen in seinen
Vorlesungen nur einen begrenzten Raum ein. Diese Vorlesungen be-
standen hauptsichlich aus einer Auseinandersetzung mit den Texten.
In den Kriegstexten geraten diese nationalen Unterschiede, die schon
ab 1913 zunehmend thematisiert wurden, in den Mittelpunkt. Sie
werden zu todlichen Antagonismen stilisiert, und der Ausgang dieses
notwendigen Kampfes wird als entscheidend fiir die menschliche Kul-
tur dargestellt. Der Krieg fiir die Civilisation oder fiir die Kultur wird
auch als Mittel der kulturellen oder zivilisatorischen Regeneration
dargestellt. Neben der Nationalisierung findet eine Dramatisierung
statt. Deutschland stellt fir Boutroux nun eine Bedrohung fiir das
Leben dar. Die deutsche Organisation macht aus der Gesellschaft
einen Mechanismus, in dem die Individuen nur »Teilmenschen« sind.

In Deutschland kann man dhnliche Strategien beobachten. Der
willkiirliche Charakter dieser Konstruktionen kommt darin zu Aus-
druck, dass auch Eucken den Feind als Vertreter des Mechanismus
gegen das Leben darstellt. Fiir Eucken war es aber die parlamentari-
sche Demokratie, die einer mechanischen Auffassung der Gesell-
schaft und des Lebens entsprach.

Beide Autoren scheinen nicht einzusehen, dass dieser Krieg in
Wahrheit ein Sieg des Mechanismus und der Technologie ist. Sie ge-
héren nicht zu denjenigen, die wie Simmel oder Scheler eingesehen
haben, dass dieser Krieg als europaischer Zivilkrieg einen Riickgang
der europiischen Kultur bedeutete. Sie glauben im Gegenteil, dass
der Krieg zu einer Erneuerung der Kultur fithren kann. Fiir Boutroux
hat der Krieg letztlich das Verdienst, dass er das Gleichgewicht zwi-
schen Individuum und Gesellschaft, zwischen Moderne und Tradition
wiederherstellt. Im Krieg wird sich sicher Frankreich seiner kollekti-
ven Identitit wieder bewusst.

51 Dazu: Boutroux, »Apres la guerre, in: Foi et vie, cahier B (1°" et 16 aotit 1917), 15—
16, 143.

135

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Olivier Agard

Nach dem Krieg ist Boutroux, der 1921 starb, auf derselben Linie
geblieben. Er glaubt nicht an eine Demokratisierung Deutschlands,
denn Deutschland verstehe nur die Macht: »Das realistische Deutsch-
land wird die Demokratie an dem Tag schitzen, an dem die demokra-
tischsten Nationen die grofiten und gleichzeitig stirksten sind.«%
Boutroux blieb also bei seiner Vorstellung von Frankreich als Land
der Zivilisation stehen, als Synthese von Revolution und Tradition.
Das Frankreich der Franzosischen Revolution sei dasselbe Frankreich
wie das Frankreich des Rolandslieds. Boutroux, der in gewisser Hin-
sicht vor 1914 zu einer Internationalisierung der Philosophie bei-
getragen hatte, gelang es nicht mehr, zu einer Friedenskultur zurtick-
zukehren und sein Deutschlandbild zu revidieren.

2 »L'Allemagne réaliste appréciera la démocratie, le jour ou les nations les plus dé-
mocratiques seront, en méme temps, les plus grandes et les plus fortes«, Boutroux,
»La psychologie des belligérants«, 206.

136

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Caterina Zanfi

Von Bologna nach Neapel

Zwei internationale philosophische Kongresse
vor und nach dem Krieg

Abstract

Die Internationalen Philosophie-Kongresse zu Anfang des 20. Jahrhunderts
brachten sowohl wissenschaftliche Kooperation als auch Rivalitdten zum
Ausdruck. Wihrend des Ersten Weltkriegs unterbrochen, wurden sie erst
1924 in Neapel wieder aufgenommen. Eine Reihe von Thomas von Aquin,
Maine de Biran und Kant gewidmeter Gedenkfeiern legt eine politische und
diplomatische Vereinnahmung der Philosophiegeschichte nahe, bringt je-
doch auch den Wunsch nach einer Befriedung der internationalen Span-
nungen zum Ausdruck.

The international congresses of philosophy at the beginning of the twenti-
eth century were occasions of scientific cooperation but also of rivalry. In-
terrupted during the First World War, they were resumed in Naples only in
1924. A series of commemorations dedicated to Aquinas, Maine de Biran
and Kant suggests a more political and diplomatic use of the history of
philosophy and expresses a desire to pacify the international conflicts.

1. Internationalismus und Rivalitit auf den internationalen
philosophischen Kongressen

Wihrend des Ersten Weltkriegs sahen sich viele Intellektuelle ver-
pflichtet, ihre Kenntnisse und ihr Prestige in den Dienst des natio-
nalen Interesses zu stellen. Jeder nahm an der Kriegsstrategie teil:
wihrend viele Wissenschaftler, insbesondere Chemiker, sich der Ent-
wicklung neuer Waffen widmeten, beforderten die Philosophen die
Auseinandersetzung mit Propagandareden. Oft beriefen sich deren
philosophische Deutungen des Krieges auf die Philosophiegeschichte.
Die »geistige Mobilmachung«! seitens der Philosophen in den Kriegs-

1 Vgl. Kurt Flasch, Die geistige Mobilmachung. Die deutschen Intellektuellen und der
Erste Weltkrieg. Ein Versuch, Berlin 2000.

137

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Caterina Zanfi

jahren bezog sich auf die klassischen Autoren und instrumentalisierte
sie nicht selten zu nationalistischen Zwecken.

Dies fiihrte zu einer Verzerrung der nationalen geschichtsphi-
losophischen Erzihlungen, deren ideologische Intention heutzutage
augenfillig scheint. Dieselben politischen Faktoren, die die Philoso-
phiegeschichte wihrend des Krieges besonders deutlich beeinflussten,
lassen sich jedoch schon in der Vorkriegszeit beobachten und sollten
auch nach Kriegsende weiter wirksam sein. Dies wird umso klarer,
betrachtet man die Philosophiegeschichte unter einem transnationa-
len Gesichtspunkt. Das Phanomen der Fragmentierung der nationalen
Historiographien wihrend und nach dem Krieg sticht besonders her-
vor, wenn man sich das Streben nach einer Internationalisierung des
Wissens vor Augen hilt, das sich seit dem Ende des 19. Jahrhunderts
in der Griindung von internationalen Zeitschriften, wissenschaftli-
chen Gesellschaften und verschiedenen Veranstaltungen nieder-
schlug. Im Bereich der Philosophie waren die Internationalen Philoso-
phischen Kongresse? in dieser Hinsicht von besonderer Bedeutung.

Das Zeitalter der Weltausstellungen und Eisenbahnen beschleu-
nigte die Internationalisierung, nicht nur des Warenverkehrs, son-
dern des Austauschs in allen Bereichen. Dank einer Reihe von inter-
nationalen Kongressen erlebten auch die Wissenschaften, sowohl vor
als auch nach der Zisur des Krieges, Momente des Austauschs und
der gegenseitigen Befruchtung von européischen und auSereuropii-
schen Kulturen. Seit 1900 wurden solche Kongresse auch in der Phi-
losophie organisiert, an denen Philosophen aus ganz Europa, aber
auch aus Nord- und Stidamerika sowie Asien teilnahmen. Unter
ihnen befanden sich oft Vertreter von, fiir den Internationalisie-
rungsschub emblematischen, Zeitschriften, die eine kosmopolitische
Agenda propagierten. Zu den aktivsten Forderern von Ubersetzungen
und transnationalen Veroffentlichungen gehdrten Zeitschriften wie
Scientia, Logos und die Revue de métaphysique et de morale. Dank
eines, mithilfe der letztgenannten Publikation aufgebauten, Netzwer-
kes iibernahm ab 1900 die Société francaise de philosophie die Fiih-
rungsrolle bei der Organisation der Internationalen Philosophischen

2 Das allgemeine Format ist klar beschreiben in »La fabrique internationale de la
science. Les congres scientifiques de 1865 a 1945«, ein von Wolf Feuerhahn und Pas-
cale Rabault-Feuerhahn herausgegebenes Themenheft der Revue germanique inter-
nationale 12 (2010). Zu internationalen Kongressen im 19. Jahrhundert, siehe »Les
Congres scientifiques internationaux«, ein von Brigitte Schroeder-Gudehus heraus-
gegebenes Themenheft der Relations Internationales 62 (1990).

138

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von Bologna nach Neapel

Kongresse. Jeder Kongress — der erste in Paris 1900 im Rahmen der
Weltausstellung, der zweite in Genf 1904, der dritte 1908 in Heidel-
berg, bis zum letzten vor dem Krieg, der 1911 in Bologna stattfand —
stellte ein wichtiges Moment in der Bestimmung der Fragen und der
Themen dar, die internationale Resonanz erhalten sollten.?
Wenngleich die Kongresse die Kommunikation und Kooperation
zwischen den Wissenschaftlern stirkten, so fithrten sie doch auch zu
Auseinandersetzungen. Denn obwohl die Absicht der Kongresse in
der Verwirklichung der Idee einer internationalen philosophischen
Gemeinschaft lag, beseitigten sie den nationalen Charakter der wis-
senschaftlichen Unternehmungen nicht. Im Zeitalter von Nationalis-
men und Rivalititen zwischen den GrofSmachten wurden sowohl
Austausch und Kooperation zu gemeinsamen philosophischen The-
men angeregt als auch Wettbewerb und Animosititen angefacht. Die
geopolitische Lage spiegelte sich in der Wahl der gastgebenden Stidte
und der Einmischung staatlicher Behorden wider. Die meisten Kon-
troversen betrafen das Deutsche Reich. Insbesondere nach 1870 wur-
de Deutschland als das politisch und industriell sowie wissenschaft-
lich tonangebende Land erachtet. Deswegen ist der Versuch, durch die
Kongresse eine »wissenschaftliche Internationale« zu etablieren, mit
Hinblick auf die deutsch-franzosischen Rivalitit als eine kulturelle
Strategie zu interpretieren, die die deutsche wissenschaftliche Vor-
machtstellung, in der Philosophie wie in anderen Bereichen, ab-
schwichen sollte.* Die Anzahl der deutschen Teilnehmer war schon
auf dem Heidelberger Kongress 1908 gesunken, auf dem wichtige
Personlichkeiten wie Wundt, Dilthey, Rickert und Simmel nicht an-
wesend waren. In der gleichen Zeit trat eine lateinische Anniherung
ein, in der franzosische und italienische Intellektuelle die gemein-

3 Die Diskussionen auf den Kongressen finden ein Echo in den Fachzeitschriften der
einzelnen Linder und den Briefwechseln der Teilnehmer. Zudem werden Tagungs-
binde veréffentlicht: Congres international de philosophie, I Congres international
de philosophie, 4 Bde., Paris 1900-1903 und Nendeln-Lichtenstein 1968; Congres in-
ternational de philosophie: 2. Session tenue a Geneve du 4 au 8 septembre 1904,
hg. v. Edouard Claparede, Geneéve 1905 und Nendeln-Lichtenstein 1968; Bericht iiber
den III. Internationalen Kongress fiir Philosophie zu Heidelberg 1. bis 5. September
1908, hg. v. Theodor Elsenhans, Heidelberg 1909; Nendeln-Lichtenstein 1974; Con-
gresso internazionale di filosofia, Atti del 4. congresso internazionale di filosofia. Bo-
logna, 5-11 aprile 1911, Genova 1911 und Nendeln-Lichtenstein 1968.

4 Feuerhahn und Rabault-Feuerhahn, »Présentation: la science a I’échelle internatio-
nale«, Revue germanique internationale 12 (2010), 5-15, https://doi.org/10.4000/rgi.
246.

139

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Caterina Zanfi

same Absicht zum Ausdruck brachten, Philosophie und Wissenschaft
einander niherzubringen.’

Betrachtet man den Ablauf des IV. Internationalen philosophi-
schen Kongresses, der im April 1911 in Bologna stattfand, so wird
schnell ersichtlich, dass die nationalen philosophischen Kontraste
des Jahres 1914 keine Neuheit waren. Sogar im relativ engen italie-
nischen philosophischen Milieu begannen Idealisten und Positivisten
zur Abgrenzung, sich als deutschland- bzw. frankreichfreundlich zu
positionieren. Bei der Organisation des Kongresses von Bologna, der
wie die vorherigen von der Société francaise de philosophie gefordert
wurde, hatte der Mathematiker Federigo Enriques das franzosische
Netzwerk und die Kollegen aus der Wissenschaft so sehr bevorzugt,
dass Benedetto Croce sich tiber das ungleiche Verhiltnis der Wissen-
schaftler und die geringe Zahl an deutschen Philosophen unter den
Gisten beklagte. So schrieb er zwei Monate vor dem Kongress an
Giovanni Gentile:

Ich habe [Enriques] gesagt, dass die deutsche Abteilung ungeheuerlich ist;
er hat deswegen versprochen, sie um zwei Philosophen zu erweitern: es
handelt sich um Windelband (den nicht einzuladen eine schwere Beleidi-
gung wire, angesichts der Tatsache, dass er Prasident des letzten Kongresses
war, dass er dorthin mehrere Italiener eingeladen hat, und dass er an der
Auswahl Ttaliens als Austragungsort des vierten Kongresses beteiligt war)
und Eucken. Sollten sie die Einladung nicht annehmen, hat er versprochen,
stattdessen Simmel und Rickert einzuladen.¢

Im Gegensatz zum geringen Umfang der deutschen und englischen
Delegationen stach die Anwesenheit von Bergson, Poincaré, Langevin
und Boutroux in der franzosischen Delegation ins Auge. Die von
Boutroux gehaltene Erdffnungsrede mit ihrer Wiirdigung des 50. Ju-
biliums der Einheit ITtaliens war ein Symbol fiir die Anniaherung von
Frankreich und Italien und den »eher lateinischen als internationa-
len«” Charakter dieser Veranstaltung, wie einige Berichte iiber den
Kongresses bemerkten.

5 Stéphan Soulié, »La Revue de métaphysique et de morale et les congres internatio-
naux de philosophie (1900-1914): une contribution a la construction d’'une Interna-
tionale philosophique«, Revue de métaphysique et de morale 4 (2014), 467-81.

¢ Vgl. den Brief vom 3. Februar 1910 in Benedetto Croce u.a., Lettere a Giovanni
Gentile (1896-1924), Milano 1981, 370.

7 Henri Norero, »Compte rendu général. IVe Congres international de philosophie,
Bologne, 611 avril 1911«, Revue de métaphysique et de morale 4 (1911), 617-84,
hier 682.

140

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von Bologna nach Neapel

Noch drei Jahre spiter, kurz vor dem Krieg, erwdhnte Enriques
solche Spannungen und erkannte ihre politische Bedeutung explizit
an. In einem Brief von Januar 1914 beruhigte er Xavier Léon, der sich
um die Reaktion Italiens im Fall eines Krieges sorgte. Er schrieb dem
franzosischen Freund, dass die Mehrheit der italienischen Philoso-
phen Frankreich mit Sympathie betrachteten, selbst wenn eine Min-
derheit von Hegelianern sich noch an Deutschland orientierte.

2. Die Kongresse und das Zerwiirfnis des Krieges

Wie schon vor dem Krieg bemerkbar, war der Antagonismus zwi-
schen den geistigen und kulturellen Institutionen Frankreichs und
Deutschlands so stark und zentral, dass er sich auch andernorts aus-
wirkte. In Falle Italiens lassen sich die politischen Positionen der In-
tellektuellen und sogar ihre Propagandatitigkeit kaum verstehen,
wenn man sich auf die Betrachtung der nationalen Situation be-
schrankt. Vielmehr spiegelten diese Titigkeiten viele Streitigkeiten
wider, die von franzésischen und deutschen Intellektuellen jenseits
der Alpen ausgelést wurden. Hiufig reagierten die Interventionen
italienischer Intellektueller im ersten Kriegsjahr, dem Jahr der Neu-
tralitat Italiens, auf Reden, Manifeste oder Ereignisse in Frankreich
oder Deutschland, um die eine oder die andere Seite anzugreifen oder
zu verteidigen.® Mit dem Krieg verschirft sich in der italienischen
Philosophie die Rivalitidt zwischen Sympathisanten der sorella latina
und der deutschen Kultur?, wihrend sich auf internationaler Ebene
der Spalt zwischen deutscher und franzésischer Philosophie erwei-
terte.l Man erkennt das insbesondere daran, wie die italienischen

8 Briefe von Enriques an Léon vom 24. Januar und 4. Februar 1914, BVC, ms 361,
zitiert in Stéphan Soulié, »La Revue de métaphysique et de morale et les congres
internationaux de philosophie (1900-1914)«.

° Es wiirde jedoch zu weit gehen, in der italienischen Geistesgeschichte nur eine pe-
riphere Reproduktion der deutsch-franzosischen geopolitischen Situation zu sehen,
die sich in Begriffe tibersetzt, die im italienischen Kontext relevant sind und sich an
die besondere politische und kulturelle Situation der Halbinsel anpassen. Fiir eine
eingehendere Analyse dieses Phinomens siehe Caterina Zanfi, »Croce e i fiorentini
durante la Prima guerra mondiale. Un fronte franco-tedesco nella filosofia italianac,
Storicamente 14 (2019), https://doi.org/10.12977/stor732.

10 Ein effektives Bild von der Beteiligung deutscher Intellektueller an der Propaganda
zeichnet Hermann Liibbe, Politische Philosophie in Deutschland, Basel/Stuttgart
1963, 178-188; eine detailliertere Rekonstruktion liefert Kurt Flasch, Die geistige

141

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Caterina Zanfi

Intellektuellen auf das Engagement ihrer franzosischen und deut-
schen Kollegen in der Kriegspropaganda reagieren. Henri Bergsons
Rede in der Académie de sciences morales et politiques vom 8. Au-
gust 1914 fand besonders starken Widerhall. Bergson setzt den
Kampf gegen Deutschland mit einem »Kampf der Zivilisation gegen
die Barbarei«'! gleich, Auftakt fiir eine ganze Reihe von antideut-
schen Propagandareden, die Boutroux als »philosophischen Kreuz-
zug«'? bezeichnete. Die Identifizierung von deutscher Kultur und
Barbarei wird sowohl inner- als auch auflerhalb Frankreichs vielfach
aufgegriffen. In Deutschland hingegen erregt die Rede Unmut, bei-
spielsweise bei Wilhelm Wundt, Gerhard Hauptmann, Fritz Mauth-
ner und sogar bei Bergsons Bewunderer Georg Simmel.’® Kurz darauf
finden sich mehrere Philosophen, beispielsweise Windelband und Eu-
cken, unter den Unterzeichnern des Anrufs an die Kulturwelt, des
sogenannten Manifest der 93, das auf kein geringeres Echo stoflen
sollte als Bergsons Interventionen.'*

Mobilmachung. Eine gute Skizze der Geschichte der franzosischen intellektuellen
Front in jenen Jahren findet sich in Christophe Prochasson und Anne Rasmussen,
Au nom de la Patrie: les intellectuels et la Premiére Guerre mondiale, 1910-1919,
Paris 1996; Martha Hanna, The mobilization of intellect, Cambridge 1996. Domenico
Losurdo stellt beide Bereiche gegeniiber in »La seconde guerre de Trente ans et la
scroisade philosophique« contre I’Allemagnec, in La réception de la philosophie alle-
mande en France aux XIXe et XXe siecles, hg. v. Jean Quillien, Villeneuve-d’Ascq
1994, 171-205, sowie Marc De Launay, »Professorenkriegsliteratur«, Revue de méta-
physique et de morale 31/3 (2001), 365. https://doi.org/10.3917/rmm.013.0365 und
Gilbert Merlio, »La guerre des intellectuels francais et allemands«, in Centenaire
d’Au-dessus de la mélée de Romain Rolland. Regards sur un texte de combat, hg. v.
Landry Charrier und Roland Roudil, Dijon 2015, 29-42.

' Siehe Henri Bergson, Mélanges, Paris 1972, 1102.

2 Emile Boutroux, L'Allemagne et la guerre, Paris/Nancy 1915.

13 Caterina Zanfi, Bergson und die deutsche Philosophie: 1907-1932, iibers. von Peter
Nickl, Freiburg/Miinchen 2018.

4 Der Appell wurde unter anderem von Planck, Haeckel und Wundt unterzeichnet
und am 4. Oktober 1914 im Berliner Tageblatt verdffentlicht. Schon am 13. Oktober
brachte Le Temps eine franzdsische Ubersetzung. Zur Geschichte siehe Bernhard vom
Brocke, »Wissenschaft und Militarismus<«. Der Aufruf der 93 >An die Kulturwelt!«
und der Zusammenbruch der internationalen Gelehrtenrepublik im Ersten Welt-
krieg«, in Wilamowitz nach 50 Jahren, hg. v. Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff
et al., Darmstadt 1985, 649-719; Jiirgen von Ungern-Sternberg und Wolfgang von
Ungern-Sternberg, Der Aufruf »An die Kulturwelt«: das Manifest der 93 und die
Anfinge der Kriegspropaganda im Ersten Weltkrieg mit einer Dokumentation, Stutt-
gart 1996. Die Reaktionen der franzdsischen Intellektuellen werden behandelt von
Hanna, The Mobilization of Intellect, 78-105.

142

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von Bologna nach Neapel

Welche Rolle spielten die Internationalen Kongresse fiir Philoso-
phie nach einem solchen Zerwiirfnis? Nach Bologna war eine weitere
Tagung 1915 in London vorgesehen, die wegen des Krieges abgesagt
wurde. Erst nach dem Krieg gab es wieder zaghafte Versuche, interna-
tionale philosophische Treffen zu organisieren, die aber nur »unter
Freunden« stattfanden. Das bedeutendste internationale Treffen in
den ersten Jahren nach dem Krieg fand vom 24. bis zum 27. September
1920 in Oxford statt. Offiziell nicht als Kongress, sondern als Meeting
— das Oxford Meeting — bezeichnet, war es eine Antwort auf die Un-
geduld derjenigen, welchedie Fortsetzung der internationalen Kon-
gresse erwarteten. Die Aristotelian Society und andere britische wis-
senschaftliche Gesellschaften hatten zu dieser Veranstaltung nur
amerikanische und franzosische Philosophen eingeladen. Im Corpus
Christi College hielt Bergson den Offnungsvortrag des Meetings,'® an
dem unter anderem der Prasident des Kongresses Ferdinand Canning
Scott Schiller, Alfred North Whitehead und Bertrand Russell sowie die
Franzosen Etienne Gilson, Elie Halévy, Marcel Mauss, Dominique Pa-
rodi und der Pazifist Théodore Ruyssen teilnahmen.

Ein Jahr spéter, vom 27. bis zum 31. Dezember 1921, organisier-
te die Société francaise de philosophie eine aulerordentliche Sitzung
ihres Kongresses an der Sorbonne — an der die amerikanischen, eng-
lischen, belgischen, italienischen und franzésischen philosophischen
Gesellschaften teilnahmen'®. Der Boykott deutscher Intellektueller
war offiziell und wurde auch auf den internationalen Kongressen an-
derer Disziplinen praktiziert.

3. Die Vorbereitung des Kongresses in Neapel und die
erneute Offnung zu den Deutschen

Erst nach den Vertrigen von Locarno, durch die Deutschland allméh-
lich wieder in die internationale Gemeinschaft integriert wurde, ver-
zichteten Politiker und Diplomaten, auf den Druck der Wissenschaft-
ler hin, auf Boykotte und Gegenboykotte. Philosophie, Literatur und

15 Raymond Lenoir, »Henri Bergson au Meeting d’Oxford«, Revue philosophique de
la France et de I'étranger 149 (1959), 339-43.

16 Société frangaise de philosophie, Congres de la Société francaise de philosophie,
session extraordinaire tenue a la Sorbonne du 27 au 31 décembre 1921 — Congres
des Sociétés américaine, anglaise, belge, italienne et de la Société francaise de phi-
losophie. Communications et discussions, Paris 1924.

143

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Caterina Zanfi

Rechtswissenschaft beendeten die gegenseitigen Ausschliisse als erste
Disziplinen.”” Der 1924 in Neapel stattfindende Internationale Kon-
gress fiir Philosophie ist die erste Unterbrechung der Ausschluss-
praxis und somit der erste Versuch, wieder an das kosmopolitische
Ideal anzukniipfen, welches die Kongresse von Anfang an motiviert
hatte. Was dabei auf dem Spiel stand ist eher politischer als philoso-
phischer Natur. Wenn auch kaum tiiber den Krieg gesprochen wurde,
so lag in dessen Uberwindung die wichtigste Motivation des Kongres-
ses, wie schon im Einladungstext deutlich wurde. So schrieb Antonio
Aliotta, Professor an der Universitit von Neapel und Mitglied des
Organisationskomitees, an Hans Vaihinger und damit an die ganze
Kant-Gesellschaft:

Es ist nun Zeit, daf sich wieder freundschaftliche Beziehungen zwischen
den Philosophen aller Nationen herstellen. Italien hat die Bewegung des
deutschen Denkens immer mit Sympathie verfolgt und tut dies auch heute
noch. Wir werden uns freuen, den deutschen Kollegen hier in Neapel die
Hand zu driicken und mit daran zu arbeiten, daf3 die Feindschaft mit den
anderen Nationen aufhért«.'® Dieselbe Idee fand im Vorwort der Akten des
Kongresses Ausdruck, wo Guido Della Valle, Generalsekretir des Kongres-
ses, auf die »geistigen Griinde« fiir die Wiederaufnahme der persénlichen
Beziehung zwischen den Denkern der ganzen Welt »unter Ausschluss kei-
ner Nationalitit, keiner doktrinéren Stromung, keiner Religion und keiner
politischen Partei«' hinwies. Und er fiigte hinzu: »Es war die Wiedergeburt
des modernen Zivilbewusstseins, das der Wissenschaft einen hoheren Rang
zuspricht als einer Rasse oder Denkrichtung und auf die Stirke des mensch-
lichen Fortschritts vertraut.?

Nichtsdestoweniger scheuten sich die Deutschen zunichst, die Ein-
ladung anzunehmen. So schrieb zum Beispiel Karl Vossler seinem
Freund Benedetto Croce, dass zuerst die Miinchener Universitit Zu-
schiisse genehmigen miisse und man sicher sein miisse, dass der Ver-
treter der Hochschule nicht auf den belgischen Kardinal Mercier

17 Siehe Brigitte Schroder-Gudens, Deutsche Wissenschaft und internationale Zu-
sammenarbeit 1914-1928, Geneve 1966, sowie Les Scientifiques et la paix. La com-
munauté scientifique internationale au cours des années 20, Montréal 1978; Daniel J.
Kevles, »Into Hostile Political Camps: The Reorganization of International Science in
World War I, Isis 62 (1971), 47-60.

18 Aliottas Einladung wurde in den Kant-Studien 28 (1923), 493—496 veroffentlicht.
Y Atti del 5. congresso internazionale di filosofia: Napoli 5-9 maggio 1924, hg. v.
Guido Della Valle, Napoli 1925, reprint Nendeln 1968, XI.

20 Ebd., XII.

144

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von Bologna nach Neapel

treffen werde, in dem man einen »allbekannte[n] Verleumder [der
deutschen] nationalen Ehre«?! sah. Vossler erinnerte an eine un-
erfreuliche Episode zwei Jahre zuvor, als die Universitét eine »in mal-
kautischen Begriffen« gehaltene Einladung zur 700-Jahr-Feier der
Universitit Padua abgelehnt hatte, da sie in dieser einen Deckmantel
fiir eine Feier der »befreiten« Provinzen sah.?> Zudem wiinschte er
ausdriicklich, dass die Feiern »Grund zu Freude und Festlichkeit fiir
alle Giste seien, und dass sie Beschamung fiir keinen bedeuten«.? In
seiner Antwort suchte Croce Vossler zu beruhigen. Er informierte
seinen deutschen Freund, dass Mercier die Einladung abgelehnt hatte,
obwohl er von den Neuthomisten zur Gedenkfeier fiir Thomas von
Aquin eingeladen worden war. Aufserdem versicherte Croce, dass der
Kongress einen internationalen und inklusiven Charakter haben wiir-
de, worum er sich personlich gekiimmert habe:

Zum Internationalen Philosophischen Kongress wurden Wissenschaftler
aller Nationalitdten eingeladen, ohne gehissige Anspielungen zu machen.
Ich habe dies als Bedingung dafiir gestellt, dass mein Name im Ehrenko-
mitee gefiihrt wird. Dies wird also einer der ersten tatsichlich internationa-
len Kongresse nach dem Krieg werden.?*

Die Auswahl Neapels als Veranstaltungsort sollte auch den deutschen
Philosophen entgegenkommen. Anlass war das 700. Griindungsjubi-
ldum der dortigen Universitit. Die Prasenz Croces, Vertreter einer
bedeutenden hegelianischen Tradition, sowie mehrerer deutscher
wissenschaftlichen Institutionen in der Stadt machte Neapel zu
einem attraktiveren Ziel fiir die Deutschen als andere italienische
Stidte wie beispielsweise Bologna oder Florenz, wo kulturelle und
intellektuelle Beziehungen Frankreich favorisierten.?> Wihrend sich

21 Benedetto Croce und Karl Vossler, Carteggio Croce-Vossler, 1899-1949, Bari 1951,
287, Brief vom 24. Januar 1924.

2 Croce/Vossler, Carteggio, 287.

» Ebd., 288.

24 Ebd., 289, Brief vom 25. Januar 1924.

% Wihrend des Krieges forderte die Universitit Bologna mehrere Initiativen zur
Griindung »lateinischer wissenschaftliche Bunde« (z.B. in der Mathematik, durch
Vito Volterra); in Florenz hatte das Institut Francais im Rahmen seiner Kulturpro-
gramme eine massiv anti-deutsche Propaganda betrieben. Julien Luchaire, Leiter des
Instituts, hatte in dieses Programm Philosophen wie Dominique Parodi einbezogen
und sich mit den Autoren des literarischen Zeitschrifts Lacerba vernetzt. Siehe Zanfi,
»Croce e i fiorentini durante la Prima guerra mondiale. Un fronte franco-tedesco nella
filosofia italianac.

145

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Caterina Zanfi

die Florentiner Intellektuellen 1914 fiir einen Kriegseintritt an der
Seite Frankreichs aussprachen, vertraten Croce und andere Professo-
ren aus Rom und Neapel eine neutralistische Position. Thr wichtigstes
Organ war die Zeitschrift Pro Italia Nostra,? in dem sie nicht nur
politische Analysen lieferten, sondern auch auf ideologisch verzer-
rende und karikierende Lektiiren der deutschen Philosophie, Poesie
und Musik reagierten, die bereits in den ersten Kriegsmonaten sei-
tens franzsischer und italienischer Intellektueller verbreitet wurden.
Gleichzeitig jedoch wurde die Eréffnung eines Franzgsischen Insti-
tuts in Neapel, nach dem Vorbild der Florentiner Einrichtung, unter-
sagt. Erst nach 1919 konnte das Commissariat général de la Pro-
pagande das Institut francais in Neapel einweihen.” Im Jahr 1921
lagen die diesem Institut zur Verfiigung stehenden Mittel deutlich
iiber dem Haushalt des Instituts in Florenz. Ausdriickliches Ziel war
es, dem deutschen Einfluss in Neapel entgegenzuwirken, der unter
anderem auf der Position des Deutschen Anton Dohrn als Griinder,
Leiter und Inhaber der Zoologischen Station griindete. Sein Sohn
Reinhard, der die Station nach ihm leitete, wurde zu Beginn des Krie-
ges ausgewiesen, und die italienische Regierung tibernahm die Stati-
on. Nach dem Krieg suchte Benedetto Croce eine Losung im Streit
zwischen der Familie Dohrn und dem italienischen Staat. In seiner
Funktion als Bildungsminister machte er in einer Rede vor dem Senat
am 9. Dezember 1920 einen Kompromissvorschlag: die Leitung der
Zoologischen Station wieder den Dohrns anzuvertrauen. Dies war
seiner Ansicht nach die einzige Moglichkeit, die wissenschaftlichen
Verbindungen und ihre organisatorische Funktionalitit wiederherzu-
stellen. Doch dazu kam es erst im Oktober 1923. Reinhard Dohrn
wurde zum Direktor der Zoologischen Station ernannt, deren Eigen-
tum aber beim Staat blieb. Sie wurde dem Bildungsministerium un-
terstellt und von einem Verwaltungsrat unter dem Vorsitz des Biir-
germeisters von Neapel beaufsichtigt. Wihrend des Kongresses 1924
zeugt nicht nur die Anwesenheit Dohrns von der Verbundenheit der
Deutschen mit der Zoologischen Station, sondern auch die emotiona-

% Anno 1, n. 1 (6 dic. 1914)-a. 2, n. 24 (13 Giugno 1915), Roma 1914-1915. Vgl.
Klaus Heitmann, »Die Gruppe Pro [talia nostra«, in Das italienische Deutschlandbild
in seiner Geschichte. Bd. Ill, Das kurze zwanzigste Jahrhundert (1914-1989), I. Ita-
lien gegen Deutschland: der Erste Weltkrieg, Heidelberg 2012, 225-244.

¥ Sandrine Iraci, »La politica culturale francese in Sud Italia nel periodo fra le due
guerre: |'Istituto francese di Napoli, 1919-1940«, L'Acropoli 5 (2011), 453-80.

146

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von Bologna nach Neapel

len Erinnerungen Hans Drieschs an seine Forschungsaufenthalte
dort.

Die deutsche kulturelle Hegemonie in Neapel vor dem Ersten
Weltkrieg zeigt sich auch daran, dass an der Universitiit keine Vor-
lesungen zur franzosischen Philosophie gehalten wurden. Als Gegen-
gewicht zur deutschen Philosophie bietet das neugegriindete Institut
francais nach dem Krieg nicht nur die traditionellen Sprachkurse an,
sondern auch Vorlesungen zur Geschichte der franzosischen Philoso-
phie, die es beispielsweise in Florenz oder Mailand nicht gab.?® Neapel
blieb auch nach dem Krieg lange von deutscher Philosophie geprigt,
und an der Universitit gab es zwar zwei Lehrstiihle fiir deutsche Phi-
losophie, aber keinen fiir franzosische. Auch in dieser Hinsicht war
die Teilnahme der franzésischen Delegation am Kongress strategisch.
Camille Schuwer, der am Institut Francais in Neapel Philosophie-
geschichte lehrte, hielt in diesem Rahmen auch einen Vortrag iiber
Asthetik — der Disziplin par excellence des Hegelianers Croce.

Zumindest auf institutioneller Ebene war der Kongress recht er-
folgreich: es nahmen 29 philosophische Gesellschaften teil, darunter
acht deutsche, ndmlich die Deutsche Philosophische Gesellschaft, die
Kant-Gesellschaft, die Schopenhauer-Gesellschaft, die Nietzsche-
Gesellschaft, die Psychologische Gesellschaft, die Internationale Ver-
einigung fiir Rechts- und Wirtschaftsphilosophie sowie die Societas
Spinozana. Die Resonanz der Veranstaltung in den internationalen,
vor allem den deutschen, philosophischen Zeitschriften war stark. Die
Rezensionen lobten besonders die verséhnlichen Bemiihungen, die

2% Schon von 1915 bis 1918 hatte Luchaire Konferenzen in den siidlichen Regionen
organisiert, um nicht nur der Kultur Deutschlands, sondern auch der des englischen
Verbiindeten, dessen wirtschaftliche Rolle in Siiditalien traditionell sehr stark war,
entgegenzuwirken. Maurice Mignon, agrégé in Italienisch, Professor an der Univer-
sitdt Lyon und Mitarbeiter des im Friithjahr 1918 geschaffenen und vom Sekretir der
Botschaft Tondeur-Scheffler geleiteten Bureau de la Propagande intellectuelle et uni-
versitaire, argumentierte, es sei notwendig, Croces Sympathie und das Interesse an
der franzosische Kultur zu wecken und die Tatsache wettzumachen, dass Croces Werk
in Frankreich kaum bekannt sei. Das Institut francais Naples wurde im Juli 1918 als
Zweigstelle des Instituts in Florenz geboren und 1921 der Universitdt Grenoble einge-
gliedert. In seinem Bericht an Clemenceau Ende 1919 notiert Camille Barreére, dass
»lange Zeit, aber auch heute noch, mit Benedetto Croce, die deutsche Philosophie und
das deutsche Denken dieses Land am stirksten durchdrungen haben« und motiviert
damit die Einrichtung eines Kurses zur »Geschichte der franzdsischen Philosophie«
am Institut in Neapel. Dabei besteht er darauf, dass der Dozent fiir die »Geschichte der
lateinischen Philosophien« mit besonderer Sorgfalt ausgewihlt werden miisse. Siehe
Iraci, ebd.

147

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Caterina Zanfi

personlichen Beziehungen zwischen den Philosophen verschiedener
Nationen neu zu kniipfen. Kritik gab es an der Abwesenheit grofler
Philosophen, die vor dem Krieg fiir gewdhnlich an den Kongressen
teilgenommen hatten. Dabei ist jedoch zu beachten, dass einige der
berithmtesten Philosophen und Wissenschaftler, die bei fritheren
Veranstaltungen zugegen gewesen war, zwischenzeitlich gestorben
waren, so etwa Henri Poincaré (gest. 1912), Oswald Kiilpe und
Wilhelm Windelband (1915), Ernst Mach und Victor Delbos (1916),
Emile Durkheim (1917), der Jurist Joseph Kohler (1919), oder Emile
Boutroux (1921). Die Italiener, insbesondere die Neapolitaner, stell-
ten die Mehrheit, darunter viele vom Neapolitaner Philosophiepro-
fessor Antonio Aliotta eingeladene Positivisten. Aufierdem fanden
sich Neuthomisten wie Agostino Gemelli und Modernisten wie Er-
nesto Buonaiuti ein, zudem Psychologen und Soziologen. Neben
Croce und Gentile, der als Bildungsminister Prisident des Ehrenkom-
mittees des Kongresses war, nahmen weitere Neuidealisten teil. Je-
doch waren etwa Giovanni Papini und Giuseppe Prezzolini, Croce
nunmehr offen feindlich gesinnt, nicht anwesend. Bei den Franzosen
fehlten unter anderem Xavier Léon, Herausgeber der Revue de méta-
physique et de morale und von Anfang an Unterstiitzer der Kon-
gresse. Er sandte jedoch ein Gruflwort. Dariiber hinaus war Bergson
abwesend, damals sehr eingespannt als Président der Internationalen
Kommission fiir intellektuelle Kooperation im Vélkerbund — eine Art
Wiedergutmachung fiir seine intensive Propagandatitigkeit wihrend
des Krieges. Doch finden sich auch wichtige Personlichkeiten, wie bei-
spielsweise Léon Brunschvicg und Etienne Gilson, oder der Psycho-
loge Raoul Mourgue. Maurice Blondel hingegen schickt lediglich den
Aufsatz Vie intérieure und vie spirituelle (iiber Delbos und Maine de
Biran), der von Brunschvicg vorgetragen wird. Auch bei den Deut-
schen fehlen einige, die 1911 teilgenommen hatten, so etwa Hermann
Keyserling, wihrend des Krieges Pazifist und 1924 schon mit der
Schule der Weisheit in Darmstadt beschiftigt. Andere kommen wie-
der: Carl Miiller-Braunschweig, Richard Miiller-Freienfels, Karl Geb-
hardt, Vertreter der Societas Spinoziana, und Hans Vaihinger, der
1911 lediglich einen Text nach Bologna geschickt hatte. Die Ankunft
Albert Einsteins, dessen Relativititstheorie eine ganze Sektion des
Kongresses gewidmet war, war fiir den 1. Mai vorgesehen; er musste
jedoch aus gesundheitlichen Griinden absagen. Reinhard Dohrn
nahm teil und, wie bereits erwihnt, kam Hans Driesch nach Neapel,
ebenso wie mehrere Vertreter der Reichsregierung. In der Soziologi-

148

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von Bologna nach Neapel

schen Sektion des Kongresses sind die deutschen Géste in der Mehr-
heit, unter ihnen Ferdinand Tonnies und Gottfried Salomon. Die
Nietzsche-Gesellschaft, 1919 in Miinchen gegriindet, wird von ihrem
Griinder und Prisidenten Friedrich Wiirzbach selbst vertreten.?’ Hier
steht jedwede Hommage an Frankreich aufler Frage: in seinem Bei-
trag behauptet Wiirzbach, Philosophien wiirden durch rassische Ten-
denzen beeinflusst und spricht nicht nur von Kant und anderen als
»deutschen Philosophenc, sondern auch allgemein von den »philoso-
phischen Deutschen« — ein rassistisches Argument, dass er im Laufe
seiner Karriere bei zahlreichen Gelegenheiten verwenden sollte.

In Bologna 1911 war die Schopenhauer-Gesellschaft von Paul
Deussen vertreten worden, der auf Franzosisch vorgetragen hatte®® —
1924 unvorstellbar. Nun hielt ein Schiiler Deussens, der Volkshoch-
schullehrer Franz Mockrauer, einen Vortrag iiber den Einfluss Scho-
penhauers auf eine ganze Reihe europiischer Denkrichtungen der
Gegenwart (z.B. Intuitionismus, Voluntarismus), nannte allerdings
keine Namen. So gelang es ihm zumindest, die Plagiatsvorwiirfe
nicht thematisieren zu miissen, mit denen Wundt wihrend des Krie-
ges Bergson tiberhauft hatte.’® Mockrauer sah die Schopenhauer-Ge-
sellschaft stets den Prinzipien des Mitleids und dem Glauben an ein
Weltbiirgertum verpflichtet, ganz im Gegensatz zur vélkisch orien-
tierten Neuen Deutschen Schopenhauer-Gesellschaft, die sich 1920
abgespalten hatte. Letztere wurde in Neapel offiziell von der anti-
semitischen Schriftstellerin Maria Groner, Autorin des Buchs »Scho-
penhauer und die Juden«, das zum Bruch mit Deussens Schopen-
hauer-Gesellschaft gefiihrt hatte.?

Es waren keine Osterreicher anwesend, wenige englische Phi-
losophen und noch weniger amerikanische. Trotz der formalen Unter-
stiitzung der Aristotelian Society, der British Psychology Society, der

» Er sollte spiter einen Bericht seiner Reise nach Italien verdffentlichen: Friedrich
Wiirzbach, »Die Vertretung der Nietzsche-Gesellschaft auf dem V. Internationalen
philosophischen Kongress zu Neapel im Mai 1924«, Ariadne. Jahrbuch der Nietz-
sche-Gesellschaft (1925), 135-148.

30 Paul Deussen, »Sur une nouvelle édition des écrits de Schopenhauer, in Atti del
4. congresso internazionale di filosofia, 272.

3 Arnaud Frangois, »Bergson plagiaire de Schopenhauer ? Analyse d’une polémiquec,
Etudes Germaniques 60/3 (2005), 469-90.

% Maria Groener, Schopenhauer und die Juden, Miinchen 1920. Zur Ideologie-
geschichte der Schopenhauer-Gesellschaft, siche Fabio Ciradl, In lotta per Schopen-
hauer. La « Schopenhauer-Gesellschaft » fra ricerca filosofica e manipolazione ideo-
logica (1911-1948), Lecce 2010.

149

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Caterina Zanfi

American Association of Philosophy und der Sociological Society,
unternahmen nur Samuel Alexander, Mary Zarchi und die Padagogin
Jessie White — Nachfolgerin von Maria Montessori — die Reise aus
England. Dies lag moglicherweise daran, dass der Kongress urspriing-
lich 1915 in London stattfinden sollte, weswegen die Englinder ihr
Mandat an die Amerikaner abtraten. Italien hatte kein Mandat des
Internationalen Komittees erhalten — die Entscheidung wurde einfach
withrend des Kongresses der Societa Filosofica Italiana in Oktober
1923 in Florenz gefillt. Wie die Revue de métaphysique et de morale
anmerkte, »wire der Kongress schon seinem Ursprung und nicht nur
seinem Begriff nach international ausgerichtet gewesen, wiren die
Zusagen weniger zdgerlich, zahlreicher und enthusiastischer ge-
wesen«.? So fiigte sich dieser Kongress auch verspitet in die Reihe
der Internationalen Kongresse ein: Erst am letzten Tag erkldrten sich
die Englédnder und Amerikaner damit einverstanden, dass der nichste
Kongress der sechste und nicht der fiinfte sein wiirde. Die niedrige
Zahl englischer und amerikanischer Teilnehmer mag auch damit zu-
sammenhéngen, dass im Gegensatz zu Thomas von Aquin, Kant und
Maine de Biran keinem angelsichsischen Philosophen die Ehre einer
offiziellen Feier zuteilwurde.

4. Die Kant-Gedenkfeiern: Philosophiegeschichte und
Diplomatie

Zusitzlich zur 700-Jahr-Feier der Universitit Neapel fanden im Rah-
men des Kongresses drei weitere Gedenkfeiern statt: zum 650. Todes-
tag des hl. Thomas von Aquin, dem ersten Dozenten fiir Philosophie
an der Universitit Neapel; zum. 200. Geburtstag Immanuel Kants;
und zum 100. Todestag von Maine de Biran. Den offiziellen Gedenk-
feiern kam grofie Bedeutung zu; sie brachten zwar kaum philosophi-
sche Neuheiten, liefen aber ohne Streitereien ab. Aliotta selbst wies
auf die »geringe Kampfbereitschaft der Neuhegelianer«** hin. So
wurde es ein ziemlich langweiliger Kongress, der historisch fast ver-
gessen wurde. Gerade im Vergleich mit fritheren internationalen phi-

% Emmanuel Leroux, »Souvenirs du Congrés de Naples«, Revue de métaphysique et
de morale 1 (1925), 123-125, hier 127.

3 Antonio Aliotta, »Il congresso internazionale di filosofia di Napoli«, L'Italia che
scrive 6 (1924), 102.

150

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von Bologna nach Neapel

losophischen Kongressen wie denen in Genf und Heidelberg, auf de-
nen sich Gigantomachien zwischen Pragmatismus und Idealismus ab-
spielten, dringt sich der Eindruck auf, dass der Neapel-Kongress ein
eher unsystematisches und streitsiichtiges Treffen war. Am Inter-
nationalen Kongress 1924 mussten zunichst die nationalen Gegen-
sitze ausgeglichen werden, die wihrend des Krieges die theoretischen
Widerspriiche entstellt hatten.

Unter diesem Gesichtspunkt kommt den Gedenkfeiern zu Kants
200. Geburtstags im Rahmen eines solchen Kongresses eine ganz be-
sondere Bedeutung zu. Eine einem deutschen Philosophen gewidmete
Veranstaltung ermoglichte die Einbeziehung deutscher Intellektuel-
ler, insbesondere der in Neapel von Vaihinger und Arthur Liebert
vertretenen Kant-Gesellschaft, einer der wichtigsten philosophischen
Gesellschaften in Deutschland/weltweit/auf dem Kongress.* Dass die
Wahl eines Bezugspunkts fiir den Kongresses auf Kant fiel hatte auch
diplomatische Griinde, schlug sie doch versohnliche Téne in den
schwierigen deutsch-franzosischen Beziehungen an. Kant war nam-
lich nicht nur Reprisentant der deutschen Philosophie, sondern wur-
de auch in Frankreich auferordentlich positiv rezipiert: der Kantia-
nismus war die offizielle Philosophie der akademischen Kultur der
Dritten Republik.? Auch wihrend des Krieges wurde Kant, selbst in
den schirfsten Angriffen auf die deutsche Philosophie, immer geret-
tet.’” Auch hier ist das Beispiel Bergsons emblematisch. In seinen
Kriegsreden wurden deutsche Politik und Philosophie immer als Aus-
druck einer tief mechanischen und materialistischen Kultur interpre-
tiert, im Gegensatz zur moralischen Uberlegenheit Frankreichs und
seiner englischen und spiter amerikanischen Alliierten. Aber selbst
Bergson, der gar kein Kantianer war, wollte (oder konnte) nicht die
ganze deutsche philosophische Tradition verdammen. Und so iiber-
nahm er das Argument, es gebe »zwei Deutschland«: einerseits das
voreinheitliche, von Kants Lehre der »moralischen Schonheit«? und

% In einem Einladungsbrief an Vaihinger zur Kant-Gedenkfeier bittet Aliotta, die
Einladung »den Mitgliedern der Verwaltungsausschusses der Kant-Gesellschaft, den
Herrn Geheimrat Meyer und Geheimrat Lehman und den Herren Professoren Cassi-
rer, Frischeisen-Kohler, Lieber, Menzer, Stammler und Ziehen mitzuteilen.«, ver-
offentlicht in Kant-Studien 28 (1923), 493-496.

3% Siehe und Laurent Fedi, Kant, une passion francaise 1795-1940, Hildesheim 2018.
% Wie der Essay von Hanna, The mobilisation of intellect, im Detail gezeigt hat.

3% Vgl. Bergson, Mélanges, 1109. Die Aussparung Kants in den Angriffen gegen die
deutsche Kultur im allgemeinen ist eine in der nationalistischen franzgsischen Rhe-

151

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Caterina Zanfi

von der »Gefiihls« philosophie Jacobis und Schopenhauers geprigte
Deutschland, und andererseits das, letztendlich besiegte, Deutsche
Reich, von der Starrheit des Hegelschen Systems beherrscht, dem
mechanischen Gehorsam und Kult der Kraft verschrieben.? Bergsons
Rekonstruktion zufolge waren durch die Reichsgriindung Introspek-
tion und Bildung der Personlichkeit einer kargen und oberflachlichen
Kultur der Exteriotitit geopfert worden. Es stellte doch ein Leitmotiv
der franzosischen, italienischen, britannischen und amerikanischen
Kriegsrhetorik dar: Man findet mehrere Beispiele der Unterscheidung
zwischen zwei bestimmten Charakteren der deutschen Philosophie
bereits in den Kriegsauflagen des Preuflisch-Franzosischen Krieges.
Diese findet sich in zwei Artikeln von Elme-Marie Caro in der Revue
des Deux Mondes aus den Jahren 1870 und 1871. Caro unterschied
dort zwischen zwei deutschen Gesinnungen, die erste die »der Uni-
versititen [...], der Biicher und des Privatlebens«, die nichts mit der
zweiten, der politischen zu tun habe: »die erste ist idealistisch und
traumerisch, die zweite ist ungeheuer geschickt auf der Weltbiihne,
allzu utilitaristisch, unersittlich«.% Caro fiihrte diese zwei Gesichter
Deutschlands auf die zwei Portraits zuriick, die Madame de Staél und
Heinrich Heine gezeichnet hatten. Er war der Meinung, dass der Sieg
des zweiten Deutschland iiber das »Gefiihlsdeutschland« unvermeid-

torik oft gebrauchte Strategie, um die Kant von der republikanischen Philosophie
1870 bis 1914 eingerdumte Sonderstellung zu rechtfertigen. Eine Beschreibung der
franzosischen Kontroverse findet sich in M. Hanna, The Mobilisation of Intellect,
106-141.

% Bergson bedient sich dieses Topos in der Rede vom 12. Dezember in der Académie
de sciences morales et politiques; sieche M¢langes, 1108-1109. Zur Rolle der Hegel-
schen Philosophie in den Jahren des Ersten Weltkriegs siche die Studien von Dome-
nico Losurdo, Hegel und das deutsche Erbe. Philosophie und nationale Frage zwischen
Revolution und Reaktion, Kéln 1989, 16-22 und, La seconde guerre de Trente ans et
la « croisade philosophique » contre I’Allemagne, in Jean Quillien (hg. von), La récep-
tion de la philosophie allemande en France aux xix® et xx° siécles, Villeneuve-d’Ascq
1994, 171-205. Losurdo konzentriert sich auf die umstrittene Idealisierung der west-
europdischen Zivilisation im Gegensatz zu einem stereotypisierten raubtierdhnlichen
Deutschland, dessen Charakter mit der hegelianischen Philosophie in Verbindung
gebracht wurde. Gleichzeitig zeigt Losurdo die Umkehrung der antifranzésischen
Rhetorik in Bezug auf die Epoche der antinapoleonischen Kriege, die dem franzosi-
schen Staat vorwarf, mechanisch zu sein und die individuelle Personlichkeit und Ethik
an der Entwicklung zu hindern — was zu einer Spiegelung der stereotypen Bilder von
Frankreich und Deutschland fiihrte.

4 Elme-Marie Caro, »La Morale de la guerre de la Prusse. Kant et M. de Bismarckg,
Revue des Deux Mondes XCV (1870), 577-594, 580.

152

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von Bologna nach Neapel

bar war. In der Tat habe sich schon zwischen dem Ende des 18. Jahr-
hunderts und dem »Zeitalter der Kanonen Krupps« bewiesen, dass
das zweite Deutschland stirker als das erste sei.*! In seinen Reden,
die Caros Worte direkt aufgreifen, stellte Bergson dieser Fratze das
edle Antlitz eines Deutschlands gegeniiber, das sich »Poesie, Kunst
und Metaphysik« widme und »fiir Denken und Traumen gemacht«
sei.®2 Im Deutschland der Schlachtfelder herrsche die Sentimentalitit
eines schon verlorenen Deutschlands. Dieses »systematische«
Deutschland war es, gegen das Frankreich, Verkorperung der mora-
lischen Kraft, des Rechts und der Justiz, 1914 in den Krieg zog. Der
historischen Fragwiirdigkeit, wenn nicht gar Falschheit solcher Ur-
teile zum Trotz,*® bot die Gedenkfeier fiir einen »unberiithrbaren«
Philosophen wie Kant die Chance zur Entspannung: Brunschvicg bei-
spielsweise prisentierte eine ausschliefllich Kant gewidmete Ausgabe
der Revue de métaphysique et de morale, die Essays von Brunschvicg
selbst sowie von Jean Nabert, Lewis Robinson und dem franzdsischen
Pazifisten Théodor Ruyssen iiber L'origine kantienne de la Société
des Nations enthielt. Die Hommage an Kant wird beinahe als Ver-
pflichtung empfunden. In jeder Sektion des Kongresses, von der Pi-
dagogik bis zum Recht, findet sich ein Beitrag zu Kant. Arthur Lie-
bert, Prisident der Kantgesellschaft, erorterte die Uberwindung der
Alternative zwischen Kant und Thomas, und zeigte eine implizite und
unbewusste Affinitit und mutuelle Implikation von Kritizismus und
Dogmatismus auf. Uber die tiefgreifenden philosophischen und reli-
giosen Unterschiede zwischen den beiden Positionen hinausgehend
bestand Liebert auf der Mission der Einheit, Humanitit und Freiheit
der Philosophie, deren wichtigster Vertreter Kant sei und deren Ar-
beit der Kongress in Neapel in vollem Umfang aufgreife.*

# Ebd., »Les deux Allemagnes. Madame de Staél et Henri Heine«, Revue des Deux
Mondes XCVI (1871), 5-20, 20.

# Bergson, Mélanges, 1108.

# In seiner Studie Hegel und das deutsche Erbe zeigt Losurdo, dass die »sentimentale
Philosophie« in Deutschland wihrend des Krieges gar nicht vergessen wurde: von
1914 bis zum Nationalsozialismus gab es im Gegenteil ein Wiedererstarken romanti-
scher und sentimentaler Tendenzen. Wie sehr die franzosischen philosophischen Ur-
teile tiber Hegel und Kant vom Krieg konditioniert wurden, wird in der Lektiire von
Vorkriegstexten, z. B. von Boutroux, besonders deutlich.

# Arthur Liebert, »Dogmatismus und Kritizismus: Festrede zur 200. Wiederkehr des
Geburtstages Immanuel Kants«, in Atti del quinto congresso internazionale di filo-
sofia. Napoli 5-9 maggio 1924, hg. v. Guido Della Valle, Napoli 1925, 1066—86.

153

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Caterina Zanfi

Ein weiterer bedeutender Beitrag kam von einem Schiiler Rudolf
Euckens, Isaak Benrubi, der der gleichen Generation wie Scheler an-
gehorte. Benrubi hatte seine gesamte Arbeit dem Austausch zwischen
deutschen und franzésischen Philosophen gewidmet, darunter Uber-
setzungen und Essays iiber die Werke von Rousseau, Boutroux, Berg-
son und Eucken. Mit Einbruch des Krieges wurde seine Karriere, die
seiner jlidischen Herkunft wegen ohnehin schon behindert wurde,
weiter erschwert: 1914 war die deutsch-franzdsische Freundschaft
kein populdres Thema. Mit seinem Beitrag in Neapel konnte er end-
lich wieder einen Versuch unternehmen, Wechselwirkungen zu be-
tonen und sprach von einem doppelten Transfer zwischen den Phi-
losophien Kants und Maine de Birans sowie zwischen den philosophi-
schen Stromungen der Gegenwart in Frankreich und Deutschland. In
seinem Buch Philosophische Stromungen der Gegenwart in Frank-
reich® verglich er Maine de Biran, im Hinblick auf die Philosophie
des Bewusstseins und der inneren Erfahrung, nicht mit Kant, sondern
mit Fichte. Schon beim Oxford Meeting im September 1920 hatte
Xavier Léon versucht, Fichte als Republikaner zu definieren, ihn
vom imperialistischen Diskurs zu befreien und seine Philosophie in-
ternational zu rehabilitieren. In Neapel belief3 es Isaak Benrubi jedoch
lieber mit einer Hommage an Kant und unterlief3 den Vergleich mit
Fichte, der sich in der aktuellen Situation wenig fiir eine verséhnliche
Rolle eignete. Fichte war in der deutschen »geistigen Mobilmachung«
eine wichtige ideologische Funktion zugekommen, etwa in Euckens
nationalistischer Interpretation.* Eucken unterschied sich damit von
der franzésischen historiographischen Tradition, etwa der kano-
nischen Prisentation der franzosischen Philosophen des 19. Jahrhun-
derts durch einen Vergleich mit den deutschen in Hyppolite Taines
Buch von 1857, und insbesondere dem Vergleich zwischen Maine de
Biran und Fichte. In seinem wihrend des Krieges verfassten Essay
iiber La philosophie francaise® unternahm jedoch auch Bergson eine

# Isaak Benrubi, Philosophische Stromungen der Gegenwart in Frankreich, Ham-
burg 1928. Dies Buch wurde schon vor dem Krieg geschrieben aber erst 1928 bei Felix
Meiner verdffentlicht.

# Siehe Elena Alessiato, » Der neue Fichte«: Rudolf Eucken und die Vergeistigung des
Krieges, sowie Lo spirito e la maschera. La ricezione politica di Fichte in Germania nel
tempo della Prima Guerra Mondiale, Bologna 2019.

¥ In Henri Bergson, Mélanges, 1171-1173. Fiir eine historiographische Einordnung
des Essays im Kontext der Kriegsschriften Bergsons, siehe Caterina Zanfi, »National
Philosophy and Human Genius. An Introduction to Bergson’s Essay on French Phi-

154

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von Bologna nach Neapel

Anndherung von Maine de Biran zu Kant und wies darauf hin, dass
Maine de Biran seinen Idealismus durch die Entwicklung einer be-
sonderen Form des Realismus {iberwunden habe.

Die Auswahl der Philosophen, denen Gedenkfeiern gewidmet
waren, scheint sich daran orientiert zu haben, dass deren Denken als
eher klassisch und von den philosophischen oder religigsen Debatten
des Jahres 1924 weit entfernt angesehen wurden (so im Fall Maine de
Birans) oder dass sich die Kontroversen zu Beginn des Jahrhunderts,
wie die religiose Debatte iiber den Modernismus oder die philosophi-
schen und akademischen Streitigkeiten um den Neukantianismus,
zumindest fiir den Moment einigermafSen erschopft hatten. Nach
vielen Jahren der nationalistischen Verzerrung der klassischen Auto-
ren der Philosophiegeschichte kam der Suche nach friedlichen phi-
losophischen Lektiiren, die sich strikt jeder politischen und historio-
graphischen Kontroverse zu enthalten hatten, im Kontext des
Kongresses von Neapel eine bedeutende politische Funktion zu. In
den ersten Jahren eines schwierigen und zerbrechlichen Friedens zwi-
schen den europdischen Nationen bestand das Ziel dieses Kongresses
in erster Linie darin, die personlichen Zerwiirfnisse zwischen Phi-
losophen verschiedener Nationalititen zu heilen, die sich wihrend
des Krieges auch auf Kosten philosophischer und historiographischer
Stringenz verschirft hatten.

losophy«, Philosophical Inquiries 1 (2014), 193-98, https://doi.org/10.4454/philing.
v2il.84.

155

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung

Georg Simmel und die Philosophiegeschichts-
schreibung vor und im Ersten Weltkrieg

Abstract

Simmel steht als Philosophiehistoriker in der Nachfolge von Eduard Zeller,
Kuno Fischer und Zeitgenossenschaft von Wilhelm Windelband. Er berei-
nigt die Philosophiegeschichte der neueren Zeit von allen Partikularismen
und Nationalismen, um noch nachdriicklicher die Weltgeltung der deut-
schen Philosophie zu behaupten. Weil allein die deutsche Philosophie die
Urteilskraft hat, iiberzeitliche Hauptprobleme der Philosophie von kulturell
und sozial bedingten Zeitfragen der Philosophie zu trennen, bleibt ihre
Stellung unabhingig von den Irrungen der Realgeschichte unangetastet.
Simmel leitet aus seiner Betrachtung der Philosophiegeschichte des
19. Jahrhunderts und seiner Gegenwart ab, dass der deutschen Philosophie
auch in Zukunft die Aufgabe zukommen wird, das geistige Erbe Europas zu
bewahren.

As a historian of philosophy, Simmel is a successor of Eduard Zeller, Kuno
Fischer, and contemporary Wilhelm Windelband. He purges the history of
modern philosophy of all particularisms and nationalisms to defend the
global significance of German philosophy all the more emphatically. Be-
cause in his view, German philosophy alone has the necessary judgment to
distinguish philosophy’s atemporal main problems from its culturally and
socially conditions momentary concerns, the standing of German thought
remains intact, independently of the twists and turns of actual history. From
his reflections on the history of philosophy in the nineteenth and early
twentieth century Simmel concludes that in the future, too, German philo-
sophy will be tasked with preserving the intellectual heritage of Europe.

Mit dem Ausbruch des Ersten Weltkriegs geht eine ganze Welt unter,
fiir die Stefan Zweig in seinen Erinnerungen eines Europders einen
sentimentalen Nachruf geschrieben hat. Die Welt von gestern (EA
1942) hat viele Facetten gehabt, deren Verlust im Nachhinein bedau-
ert werden konnte. Schon im Angesicht des Untergangs artikuliert
sich ein Erstaunen dariiber, dass man eine europiische Kultur mit
enormen Leistungen in den Bereichen Bildung, Wissenschaft, Tech-

156

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Georg Simmel und die Philosophiegeschichtsschreibung

nik, Sozialpolitik und Kultur aufs Spiel setzt und dieses Spiel ver-
liert.! Die Folgen dieses Umbruchs sind auch in der Fachwissenschaft
Philosophie und an ihren Réndern zu sehen. Ein Ergebnis ist der fast
vollstindige Zusammenbruch der philosophiehistorischen Forschung,
wie sie insbesondere in Deutschland betrieben wird. Die groflen phi-
losophiehistorischen Projekte zerfallen in ihre Bestandteile: die inter-
nationale Ausrichtung der Forschung wird auf nationale Begrenzun-
gen zurlickgefahren, wie das Beispiel der Zeitschrift Logos zeigt; eine
grofle Anzahl von kooperativen Projekten, darunter auch Uberset-
zungsvorhaben, wird abgebrochen; die Serie internationaler Philo-
sophiekongresse wird unterbrochen und vieles mehr bleibt auf der
Strecke. Besonders schwer wiegt die Tatsache, dass die teleologische
Konzeption der Philosophiegeschichtsschreibung an den realge-
schichtlichen Bedingungen implodiert. Die Vorstellung eines unauf-
haltsamen Fortschritts, einer immanenten Teleologie der Kultur, ent-
puppt sich als Tllusion.2

In diesem Zusammenhang ist es lehrreich, auf einige Vertreter
der Periode klassischer deutscher Philosophiegeschichtsschreibung
einen Blick zu werfen. Wie sehen sie das Europa vor dem grofien
zerstorerischen Krieg? Was sagen ihre Werke tiber die vielbesagte
Internationalisierungsbewegung aus, deren Verlust spiterhin ver-
merkt wird? Wie sehen sie die Rollen der Nationen respektive der
nationalen Philosophien im Kontext internationaler Bewegungen
des Ideentransfers? Gibt es bei ihnen eine Idee einer Philosophie, die
in ihrer Geschichte nicht an nationale, sprachliche und kulturelle
Grenzen gebunden ist? Das Erbe Hegels scheint ja zu fordern, Phi-
losophie im weltgeschichtlichen Maf$stab zu treiben. Und Hegel fiih-
len sich die Vertreter dieser grofsen Epoche, von Erdmann und Zeller
bis zu Windelband und Dilthey allesamt verpflichtet.>

Ein besonderer Fall ist der Philosoph Georg Simmel, der zwar als
Philosophiehistoriker nicht bekannt ist, und — auf den ersten Blick

! Vgl. dazu neuerdings die Studie von Arne Karsten, Der Untergang der Welt von
gestern. Wien und die k.u.k. Monarchie 1911-1919, Miinchen 2019.

2 Vgl. hierfiir Gerald Hartung, »§1. Das lange 19. Jahrhundert: Die institutionellen
Bedingungen der Philosophie und die Formen ihrer Vermittlung, in: Die Philosophie
des 19. Jahrhunderts. Bd. 1/1. Deutschsprachiger Raum 1800-1830 (Grundriss der
Geschichte der Philosophie), hg. v. Gerald Hartung, Basel 2020, 1-108.

3 Vgl. Hartung, »Philosophical Historiography in the 19th century: A Provisional
Typology«, in: From Hegel to Windelband. Historiography of Philosophy in 19th
Century, hg. v. Gerald Hartung und Valentin Pluder, Berlin 2015, 9-24.

157

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung

gesehen — auch keinen nennenswerten Beitrag zur Theorie der Phi-
losophiegeschichtsschreibung geleistet zu haben scheint. Ich méchte
dieses Bild in Teilen korrigieren. Simmel ist als Fall von besonderem
Interesse, weil er aus der Mitte des Modernisierungsstroms heraus
argumentiert, d.h. bspw. Philosophie und Gesellschaftslehre zusam-
mendenkt und eine neue Disziplin wie die Soziologie prigt, deren
Entstehungsgeschichte nur in einem europaischen Zusammenhang
gedacht werden kann.* und dezidiert an einer Theorie der modernen
Kultur arbeitet, die im Gegensatz zu vielen Zeitgenossen einen ver-
meintlich nationalen Charakter von Kultur, Bildung und Wissen-
schaft nicht thematisiert.” Unter dem Stichwort Ideentransfer werde
ich Simmels Auseinandersetzung mit der Philosophie Henri Berg-
sons behandeln, dabei aber nicht die wechselseitigen Polemiken zwi-
schen Simmel und Bergson in den Jahren 1914 bis 1916 besprechen.
Die Irrungen und Wirrungen der Kriegs- und Propaganda-Reden die-
ser Jahre sind bekannt und in anderen Zusammenhingen durchaus
interessant.®

Mich interessiert in erster Linie Simmels Verstdndnis von phi-
losophiegeschichtlicher und philosophischer Forschung. Dabei mach-
te ich der Frage nachgehen, warum tiberhaupt und in welchem Sinne
Simmel sich der Philosophiegeschichte zuwendet. Wer Simmel als
Soziologen und Kulturtheoretiker sowie als Autor der Philosophie
des Geldes (1900) kennt — und das sind von den Leserinnen und Le-
sern Simmels die meisten Personen’ —, der interessiert sich kaum fiir
Simmels Analyse philosophischer Hauptfragen im Zusammenhang
seiner systematischen und historischen Exkurse zur Philosophie. Da-
bei kénnte sich diese Auseinandersetzung durchaus lohnen, wie in
rezente Forschungstendenzen anzeigen.®

* Vgl. die Beitrdge in Simmel und die friihen Soziologen. Nihe und Distanz zu Durk-
heim, Tonnies und Weber, hg. v. Otthein Rammstedt, Frankfurt a. M. 1988, die wei-
tere Namen anfiihren, als im Titel prdsent sind.

5 Vgl. Karl-Siegbert Rehberg, »Kultur, subjektive und objektive, in: Simmel-Hand-
buch, hg. v. Hans-Peter Miiller und Tilman Reitz, Frankfurt a. M. 2018, 328-334.

¢ Vgl. Caterina Zanfi, Bergson und die deutsche Philosophie 19071932, Freiburg/
Miinchen 2018, 254-269: Nationalphilosophien im Krieg. Den neuesten Stand der
Forschung zum Thema liefert Wolfgang Knobl, »Der Krieg und die geistigen Ent-
scheidungen (1917)«, in: Simmel-Handbuch, 734-744.

7 Vgl. hierzu paradigmatisch die Beitrige im Simmel-Handbuch.

8 Erwidhnenswert ist der Beitrag von Gunter Gebauer: Hauptprobleme der Philoso-
phie (1910), in: Simmel-Handbuch, 704-716. Vom 24. bis 26.09.2018 hat an der
Bergischen Universitit Wuppertal eine Konferenz mit dem Titel Der Philosoph Georg

158

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Georg Simmel und die Philosophiegeschichtsschreibung

In der vorliegenden Abhandlung wird uns der Philosophiehis-
toriker Simmel in einem zweifachen Sinne begegnen. Einmal bemiiht
Simmel sich aus Griinden der Professionalitit als Hochschullehrer
um die Geschichte der Philosophie; das geschieht vor allem in Lehr-
veranstaltungen der Berliner Jahre.” Ein andermal treffen wir auf
einen Denker, der nach dem heuristischen Wert geschichtlicher Uber-
lieferung fiir die Einsicht in tiberzeitliche Strukturen unseres Den-
kens fragt und hier das theoretische Problem der Darstellbarkeit der
Philosophiegeschichte behandelt.

Meine Uberlegungen habe ich folgendermafien gegliedert: In
einem ersten Schritt werde ich die klassische Epoche der Philosophie-
geschichtsschreibung im 19. Jahrhundert skizzieren, in der Philoso-
phie in Philosophiegeschichte aufgelost wurde, so ein verbreitetes Ur-
teil.’ Dann werde ich Simmels Position vor diesem Hintergrund
beleuchten. Ich werde dafiir argumentieren, dass Simmel gegen die
behauptete Auflgsung der Philosophie in ihre Geschichte, aber zu-
gleich auch gegen eine a-historische Tendenz in der philosophischen
Forschung antritt. Abschlieflend werde ich zeigen, in welcher Weise
Simmel eine Wechselwirkung von systematischer und historischer
Perspektive auf die Philosophie annimmt und damit ein systemati-
sches Grundproblem der Philosophie — die Paradoxie von Sein und
Werden — auf die Darstellbarkeit der Philosophie selbst anwendet,
indem er zeigt, dass sich Verdnderung nur am Maf3stab von Behar-
rung — und umgekehrt: das Beharrende, sich absolut Setzende nur vor
dem Hintergrund des Beweglichen und Variablen - zeigt.

Meine These lautet: Erst das Zusammenspiel dieser Tendenzen
legt die von Simmel behauptete Relativitit geistiger und kultureller
Prozesse frei. In diesem Zusammenhang komme ich auf Simmels
Analyse der Philosophie Bergsons als hochster Tendenz zeitgeméflen
Philosophierens zu sprechen. Es ist dann zu bewerten, ob und inwie-
fern Simmels Gedanke der Relativitit geistiger und kultureller Pro-
zesse, dessen angemessenes systematisches und historisches Korrelat

Simmel stattgefunden, deren Beitrige bereits publiziert wurden: Der Philosoph Georg
Simmel, hg.v. Gerald Hartung, Heike Koenig, Tim-Florian Steinbach, Freiburg
i.Brsg. 2020; Georg Simmels Philosophie des Geldes, hg. v. Gerald Hartung, Tim-
Florian Steinbach (Reihe: Klassiker Auslegen. Bd. 71), Berlin 2020.

% Der einundzwanzigste Band der Georg Simmel Gesamtausgabe versammelt Kolleg-
hefte, Mit- und Nachschriften zu seinen Vorlesungen.

10 Vgl. Herbert Schnidelbach, Philosophie in Deutschland 1831-1933, Frankfurt
a.M. 1983.

159

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung

ein europdischer Ideentransfer ist, der Belastungsprobe des grofien
europdischen Krieges zwischen 1914 und 1918 standhiilt.

1. Eine Skizze der klassischen Epoche der Philosophie-
geschichtsschreibung

Das 19. Jahrhundert, seit den 1820er Jahren bis zur nichsten Jahr-
hundertwende, ist die klassische Epoche der Philosophiegeschichts-
schreibung in Deutschland. Nie zuvor und nie seither sind so viele
und so gute Werke zur Philosophiegeschichte im Horizont von Wis-
senschaftsgeschichte, Sozial- und Kulturgeschichte verfasst worden."
Wihrend es in den Anféngen, bspw. bei Hegel und bei August Hein-
rich Ritter, um die Entfaltung einer universalgeschichtlichen Perspek-
tive geht, wird die deutsche Philosophiegeschichtsschreibung um
1870 im Zuge der Reichsgriindung ein nationales Projekt. Auch fiir
Philosophie gilt, wie fiir die Politik, dass der nationale Gedanke in
Deutschland ein Entwurf gegen die Dominanz franzgsischer Kultur
in Europa ist."? Einen prominenten Anfang markiert Eduard Zellers
Werk Geschichte der deutschen Philosophie seit Leibniz (1873), das
Teil eines groflen nationalen Projekts Geschichte der Wissenschaften
in Deutschland ist.”® Tatsichlich handelt es sich um eine Darstellung
der deutschen Philosophie, die ohne methodologischen Vorspann und
ohne Seitenblick auf das europiische Gesamtgeschehen auskommt.
Den verspiteten Anfang der philosophischen Bewegung in Deutsch-
land — im Vergleich zu Italien und England, zu den Niederlanden und
Frankreich — sucht Zeller einigermaflen zu kompensieren: Auch vor
Leibniz bestand seiner Ansicht nach ein veritables philosophisches
Interesse in Deutschland. Von Meister Eckhart iiber Jacob Bshme bis
zu Valentin Weigel zieht er eine Linie, die mit Nikolaus von Kues und
infolge der Reformation — trotz Luthers Ablehnung der Philosophie —
mit Agricola, Reuchlin und Melanchthon »wissenschaftliche Bestre-

1 Vgl. Hartung, »Philosophical Historiography in the 19th century: A Provisional
Typology«, in: From Hegel to Windelband. Historiography of Philosophy in 19th
Century, hg. v. Gerald Hartung und Valentin Pluder, Berlin 2015, 9-24.

12 Vgl. Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 1800—-1866. Biirgerwelt und starker
Staat, Miinchen 2013.

3 Vgl. Hartung, »Eine Schatzkammer des Wissens. Leben und Werk des Gelehrten
Eduard Zeller«, in: Eduard Zeller. Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte im
19. Jahrhundert, hg. v. Gerald Hartung, Berlin, 1-24.

160

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Georg Simmel und die Philosophiegeschichtsschreibung

bungen«'* in der deutschen Philosophie erkennen lasst. Aber: »Eine
selbstindige deutsche Philosophie hat erst Leibniz begriindet.«'> Mit
Kant tritt der Hohepunkt deutschen Philosophierens auf, der aufler-
halb jeglichen Vergleichs mit européischen Parallelentwicklungen
steht. Auf ihn ldsst sich der deutsche Idealismus zuriickfiithren, der
die deutschsprachige Philosophie zu einer Weltmacht erklart. Ein
Vergleich liegt fiir Eduard Zeller als Kenner der Geschichte der anti-
ken Philosophie nah: So wie die Philosophie der Antike wesentlich
»griechisch« war, so ist die Philosophie der Neuzeit wesentlich
»deutsch«.

Darauf kommt es Zeller in seiner Darstellung an: Die National-
geschichte der deutschen Philosophie vor der tatsdchlichen nationalen
Einheit im Jahr 1871 soll als eine Bedingung derselben aufgefasst
werden. Sein Ziel ist es, die Bedeutung der Philosophie, besonders
des philosophischen Idealismus, den Zeller im »Charakter [...] unse-
res Volkes«!6 verankert sieht, nach dem Hoéhepunkt der Hegelschen
Systemkonstruktion und dem Tiefpunkt durch den Erfolg der empi-
rischen Wissenschaften und der materialistischen Weltanschauung
fiir das deutsche Volksleben herauszustellen. Die »Zukunft der deut-
schen Philosophie«!” wird davon abhingen, inwiefern sie ihre idealis-
tischen Bestimmungen mit den realistischen Bestrebungen der Zeit
verbinden kann und mit den Erfahrungswissenschaften ein Biindnis
eingehen kann. Thre Weltgeltung wird davon abhdngen. Von den
philosophischen Traditionen anderer europiischer Lander erwartet
Zeller hierfiir keinen nennenswerten Beitrag. Es geht ihm um die
exklusive Stellung der deutschen Philosophie, die allein den Aus-
differenzierungsprozess der Wissenschaften aufhalten und als Phi-
losophie im Sinne Fichtes und Hegels iiberleben kann.

Dieses Narrativ wird in den folgenden Jahrzehnten tradiert, po-
pularisiert und trivialisiert — bis hin zur Deutschtiimelei und Geraune
vom volkischen Charakter deutscher Philosophie in der Zeit des Na-
tionalsozialismus.'® Das soll hier nicht das Thema sein. Stattdessen

14 Eduard Zeller, Geschichte der deutschen Philosophie seit Leibniz (= Geschichte der
Wissenschaften in Deutschland. Neuere Zeit, Bd. 13.), Miinchen 1873, 24.

15 Ebd.,83.

16 Ebd.,915.

7 Ebd.,917.

8 Deutsche Philosophen 1933, hg. v. Wolfgang Fritz Haug, Hamburg 1989. Christian
Tilitzki, Die deutsche Universititsphilosophie in der Weimarer Republik und im Drit-
ten Reich, Zwei Binde, Berlin 2001.

161

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung

mochte ich zwei Denker vorstellen, die das Narrativ nationaler Phi-
losophiegeschichtsschreibung auf unterschiedliche Weise — und zwar
durchaus intelligent und ambivalent — im spdten 19. Jahrhundert
fortsetzen: Wilhelm Windelband und Rudolf Eucken.

Windelbands Lehrbuch der Geschichte der Philosophie (1903) ist
die reife Darstellungsform der Philosophiegeschichte. Sie ist auch die
Grundlage fiir den Beitrag »Die neuere Philosophie« zur Allgemeine
Geschichte der Philosophie, die als siebenter Band der fiinften Ab-
teilung des ersten Teils innerhalb des groflen, von Paul Hinneberg
initiierten und organisierten Projekts Die Kultur der Gegenwart, ihr
Entwicklung und ihre Ziele (1909) realisiert wird. Das Motto der Be-
schiftigung mit der Philosophiegeschichte ist hier das »Einleben in
die Motive des modernen Denkens« In einer deutlich teleologischen
Darstellung der europiischen Philosophie seit der Renaissance nimmt
die deutsche Philosophie gleichsam die Position des Hshepunkts sys-
tematischer Vollendung und der Fragmentierung in zahlreiche Ten-
denzen und Schulbildungen ein. Windelband macht deutlich, dass der
Abstand zu den geistigen Entwicklungen noch zu kurz ist, um einen
systematischen Zugriff auf das 19. Jahrhundert nach dem Zusam-
menbruch der idealistischen Systembildungen zu bekommen. Eher
aus einer Verlegenheit heraus skizziert er im Lehrbuch ein Szenario
des Untergangs oder Neubeginns am Leitfaden von drei ungeklirten
Grenzfragen — der Kampf um die Seele (1), das Verhaltnis von Natur
und Geschichte (2) und das Problem der Werte (3).

In diesem Zusammenhang radikalisiert Windelband, vermutlich
inspiriert durch die Lektiire von Euckens Werk, seine methodische
Problemstellung. In der Abhandlung Die Philosophie im deutschen
Geistesleben des xix. Jahrhunderts (1909) nimmt er die drei genann-
ten Fragen als Ausgangspunkt, weil »es eine der Kernfragen dieser
Entwicklung selbst ist, welches die Beziehung der Theorie zum Le-
ben, welches der Lebenswert der Theorie ist.«2° Die Abkehr vom Idea-
lismus hat auch fiir die Philosophiegeschichtsschreibung enorme
Konsequenzen, insofern auch sie zu einer empirischen Wissenschaft
wie jede andere historische Disziplin wird. Was einerseits als Schub

19 Wilhelm Windelband, »Die neuere Philosophie«, in: Die Kultur der Gegenwart.
Teil 1. Abteilung V.: Allgemeine Geschichte der Philosophie, hg. v. Paul Hinneberg,
Berlin, Leipzig 1909, 382-541; hier: 382.

2 Windelband, Die Philosophie im deutschen Geistesleben des xix. Jahrhunderts,
Tiibingen 1909, 4-5.

162

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Georg Simmel und die Philosophiegeschichtsschreibung

zur Professionalisierung disziplindrer Geschichtsschreibung auch in
der Philosophie fiihrt, muss zugleich in systematischer Hinsicht als
Schwiiche derselben angesehen werden. Das Abgleiten der »Philoso-
phie in den Relativismus der Geschichte der Philosophie«?! ist ein
Symptom der Zeit. Demgegeniiber ergibt sich aus dem prekéren Ver-
hiltnis des Lebens zur Theorie ein neuer, weniger umfassender An-
spruch an die philosophiehistorische Darstellungsform: Sie soll nicht
mehr ein in sich geschlossenes theoretisches Weltbild liefern, sondern
eine »Besinnung auf die bleibenden Werte, die iiber den wechselnden
Interessen der Zeiten in einer hoheren geistigen Wirklichkeit be-
griindet sind.«?

Das Ergebnis ist von einer spektakuldren Ambivalenz: Einerseits
nimmt Windelband an einem ersten Projekt der Globalgeschichts-
schreibung (Hinnebergs Enzyklopidie) teil und erklirt sich bereit,
die deutschsprachige Philosophie der neueren Zeit in einen gesamt-
europiischen Zusammenhang zu stellen und aus diesem in problem-
geschichtlicher Hinsicht hervorgehen zu lassen. Andererseits steht
fiir Windelband aufler Zweifel, dass allein die deutsche Philosophie
das Problem des Relativismus als Grundproblem der Gegenwart ada-
quat erkennen und fiir seine Losung die etwaigen Mittel bereitstellen
wird.

Der populirste Philosophiehistoriker der Zeit um 1900 ist Ru-
dolf Eucken (1846-1926), der eine Karriere als Schriftsteller und Tra-
ger des Literaturnobelpreises (1908) vorweisen kann. Eucken macht
sich in seiner Abhandlung Die Lebensanschauungen der grofSen Den-
ker (1890) auf die Suche nach dem Lebensproblem unserer Zeit und
weist der Philosophie die Aufgabe zu, dieses angemessen zu behan-
deln. Philosophiegeschichtsschreibung zielt bei Eucken nicht nur auf
die »Deutung einer gemeinsam gegebenen Wirklichkeit« als viel-
mehr auf »Gestaltung der Wirklichkeit selbst« ab.? Euckens These
lautet: Philosophiegeschichtsschreibung ist nur dann mehr als simple
Fortschrittsgeschichte (Vulgirhegelianismus), mehr als blofle Ent-
wicklungsgeschichte (Darwinismus), mehr als Ausbreitung philologi-
scher Gelehrsamkeit (wie bspw. bei Zeller) und auch mehr als ein
Ausdruck parteiischen Engagements, wenn sie ein Lebensproblem be-

21 Ebd., 92.

2 Ebd., 119.

3 Eucken, »Uber philosophische Parteienc, in: Beitrige zur Einfiihrung in die Ge-
schichte der Philosophie, Leipzig 1906, 126—142; hier: 139-140.

163

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung

stimmt und dessen Zusammenhang iiber die historischen, kulturellen
und sozialen Gegensitze hinweg zur Darstellung bringt und seine
Geltung fiir die Gegenwart bestimmt. Die Unterscheidung von ech-
ten und unechten philosophischen Problemen hingt dann an einer
ritselhaften Logik des Lebens und seiner Evidenzen. Was immer sich
im Prozess der Lebensdeutung als unvermeidliche Frage aufwirft, das
ist ein Lebensproblem.

Auch bei Eucken gilt: der Kampf um die angemessene Behand-
lung — und eventuell Losung — der Lebensprobleme findet allein in
der deutschen Philosophie zwischen Kant und seiner Gegenwart statt.
Auch wenn die Philosophiegeschichte bei ihm in einem flieSenden
Zusammenhang mit anderen Stromungen steht — im Liangsschnitt
von der Antike in die Moderne, im Querschnitt durch alle Kulturen
hindurch — spricht er nur seiner Kultur die Fahigkeit zu, den Selbst-
erhaltungskampf der Philosophie um die Deutungshoheit gegen die
Wissenschaften und soziale Tendenzen bestehen zu konnen.

Ein Zwischenfazit muss an dieser Stelle so lauten: Der Chauvi-
nismus der deutschen Philosophiegeschichtsschreibung changiert
zwischen mehr oder weniger subtilen Formen — er ist jedoch immer
explizit in den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts. Der Welt-
stellung der eigenen Fachdisziplin und der Rolle der deutschen Uni-
versitit im Weltmaf3stab, die im spiten 19. Jahrhundert tatsachlich
offensiv propagiert wurde,? entspricht eine explizite Herabwiirdi-
gung der Leistungen anderer Nationen Europas, und dariiber hinaus
ein Blick des Kolonialherren auf auflereuropéische Volker.?

Aber welche Rolle spielt Georg Simmel in diesem Zusammen-
hang?

24 Vgl. Johann Julius Baumann, »Philosophie«, in: Die deutschen Universititen. Fiir
die Universititsausstellung in Chicago 1893, hg. v. Wilhelm Lexis, Berlin 1893, 427—
449.

% Vgl. dazu ein spannendes Projekt zur Korrektur dieser alteuropiischen Erbschaft,
dessen erste Ergebnisse sich in Philosophiegeschichtsschreibung in globaler Perspek-
tive, hg. v. Rolf Elberfeld, Hamburg 2017, finden.

164

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Georg Simmel und die Philosophiegeschichtsschreibung

2. Simmel Uber die Philosophie und ihre Geschichte —
Probleme der Darstellbarkeit

Georg Simmel hat mehrfach iiber die Geschichte der Philosophie Vor-
lesungen gehalten. Gleichwohl war es nicht sein Hauptinteresse, Le-
ben und Werk von Philosophen zu skizzieren. Thm geht es eher um
Hauptprobleme des Denkens in ihrer Entwicklung; oder um den
Nachweis, dass sich im Spannungsfeld von Personlichkeit und Werk
ein Drittes zeigt: »den objektiv geistigen Inhalt, der nichts Psycho-
logisches mehr ist, so wenig wie der logische Sinn eines Urteils etwas
Psychologisches ist, obgleich er nur innerhalb und vermdge der see-
lischen Dynamik eine Bewusstseinsrealitdt erlangen kann.«2

Was das Kollegheft zu einer Vorlesung Geschichte der Philoso-
phie (Wintersemester 1913/1914) und einzelne Nachschriften zu den
Vorlesungen Philosophie im 19. Jahrhundert (1902/03, 1903/04 und
1907/08), eine Vorlesung unter dem Titel Die Haupterscheinungen
der Philosophie des letzten Jahrhunderts (1911/12) und eine weitere
unter dem Namen Allgemeine Geschichte der Philosophie (1904) zu
Texten von einigem Interesse (alle Nachweise aus GA 21) macht,
kann mit folgenden Stichworten erfasst werden: Simmel hebt immer
wieder — wenn auch nebenbei — auf eine Konvergenz von Philosophie
und Entwicklung des Kulturlebens ab. Er hilt am Dreischritt Alter-
tum-Mittelalter-Neuzeit fest, wobei er der modernen Zeit/Gegen-
wart noch eine besondere Qualitit zuschreibt. Und er unterscheidet
zwischen bloflen Tendenzen/Symptomen und Hauptproblemen in
der Philosophie.

Eine durchlaufende Anmerkung bei Simmel ist, dass das Pro-
blem des Geistigen zwar seit der Antike behandelt wird, aber erst die
neuere Philosophie die Unldsbarkeit dualistischer Konzepte von
bspw. Natur und Geist, Kausalitit und Freiheit, kosmischem Zusam-
menhang und Individualitit erkennt und die Gegenwart die Wucht
dieser unldsbaren Probleme auch erlebt.?” In seiner Darstellung der
neueren Philosophie — von Descartes/Frankreich, tiber Leibniz/
Deutschland, Locke/England bis zu Kant/moderner Geist?® — bedient
auch Simmel sich nationaler Stereotypen, aber er behauptet zugleich,
dass echtes Denken und echte Erfahrung keinen partikularen Charak-

2% Georg Simmel, Soziologie (= Simmel, GA 11), Frankfurt a. M. 1992, 627.
77 Simmel, »Kollegheft 1913/1914«, in: Simmel, GA 21, 11-139; hier: 33.
% Ebd., 70.

165

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung

ter hat. Simmel geht sogar so weit, das universale Moment des Den-
kens auf eine Entscheidung zuriickzufiihren, die weder einen Ort in
der Geschichte noch in der Logik hat.

Hier liegtjener letzte Punkt, der irgendwo beijedem Denker liegt, irgendwo
hort die Begriindung einmal auf. Es ist durchaus eine der Aufgaben einer
kiinftigen Geschichte der Philosophie, den Punkt festzustellen bei jedem
Philosophen, wo an die Stelle des Denkens im Sinne des Beweises das dog-
matische >So ist es« tritt. Es gibt keinen Denker, bei dem das nicht der Fall
wire, wenigstens bei den historisch wirksam gewesenen grofien Denkern
nicht. Es gibt aber auch andere, die endlos weiter denken, sie lassen den
dogmatischen Punkt nicht zu. Das Merkwiirdige ist, daf3, obgleich diese
Art von Denkern vielleicht der Struktur des Lebens niher ist, trotzdem die
grofSe historische Wirkung von den andern ausgeht.?

Als Beispiele fiir diese exzeptionelle Tat dienen ihm Fichte, Schleier-
macher, Schelling und Hegel. Letzterer bekommt eine Vorrangstel-
lung eingerdumt, weil Hegel das Hauptproblem neuerer Philosophie,
den Dualismus von Geist und Natur, nicht nur herausarbeitet, son-
dern ihn zugleich weiterfiihrt. Die spezifische Bewegtheit, die wir
Leben nennen, ergreift bei Hegel alles.

Und nun versucht er, dem blofien geistigen Inhalt der Dinge das Leben ab-
zugewinnen, indem er die Logik selbst gewissermaflen als das Leben der
Dinge empfindet. Jene zeitlose Bewegtheit, mit der die Priamissen eines
Schlusses iibergehen in den Schluf$satz, erscheint ihm als der eigentliche
Triger des Weltgeschehens iiberhaupt. Er will der Logik das Leben abge-
winnen, eine der ungeheuersten Unternehmungen des Geistes. Mindestens
erscheint es mir so, als ob dies das letzte Bediirfnis von Hegel gewesen wiire
und daf3 er mit seiner ungeheuren Kraft jene Abgrenzung der Begriffe und
Dinge gegeneinander, die alle Logik voraussetzt, durchbrechen will. Allein,
wir wissen alle, daf3 hier die Weltgeschichte sich als das Weltgericht erwie-
sen hat und daff dieser Versuch gescheitert ist. Und es ist begreiflich und
sehr interessant, das zu konfrontieren, daf3 gerade die allerletzte Gegenwart
dasselbe will. Der Pragmatismus will dem Leben die Logik abgewinnen,
Hegel der Logik das Leben. Die neuen Versuche streben dahin, das Leben
selbst zur Grundlage zu machen und ihm diejenigen Normen und Notwen-
digkeiten abzugewinnen, die sich als Logik darstellen. Es ist interessant zu
sehen, daf3 diese beiden Denkrichtungen, die sich wahrscheinlich als Tod-
feinde empfinden wiirden und vielfach auch empfunden haben, im letzten

2 Simmel, »Kollegheft 1913/1914«, 71-72.

166

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Georg Simmel und die Philosophiegeschichtsschreibung

Grunde doch trotz entschiedener Gegenrichtung dasselbe Problem l5sen
wollen: Wie hiangt das Leben und die Logik zusammen?%

Unter dem Stichwort »neuere Stromungen« fasst Simmel sowohl den
Spencerismus und Pragmatismus als auch die neuere franzosische
Philosophie zusammen. Er betont, dass es zwar Tendenzen und Stro-
mungen von einiger Bedeutung in der europaischen Philosophie gibt,
die um das Hauptproblem — den Zusammenhang von Leben und Lo-
gik — kreisen, diese aber lediglich symptomatischen Charakter haben.
Wo sich auf der Oberfliche widerstreitende Denkstromungen finden,
die — so Simmel kurz vor Ausbruch des Krieges — sich sogar als »Tod-
feinde« begegnen konnen, erkennt er eine tiefe Ubereinstimmung im
Hinblick auf die philosophischen »Hauptprobleme«. Wie bereits in
seiner Monographie Hauptprobleme der Philosophie (1910) darge-
legt, verdampfen angesichts der fundamentalen Herausforderungen
durch die Paradoxien des Denkens — Sein und Werden, Endlichkeit
und Unendlichkeit, Individualitit und Allgemeinheit — die partikula-
ren Gestalten des Denkens und es tritt der Philosoph als geistiger und
tiberhistorischer Typus hervor.

Der Weg durch die Philosophiegeschichte des 19. Jahrhunderts
fithrt tiber die Analyse einer Variationsbreite dieses Typus. Es geht
um die Exposition einer angemessenen Problembehandlung bei He-
gel und von diesem ausgehend iiber Schopenhauer und Nietzsche in
seine Gegenwart. Mit Hegel ist die Philosophie modern geworden,
insofern hier der alte Dualismus des Geistigen und Materiellen auf
das hochste Niveau seiner Zeit gestellt und als unlésbares Problem
vorgestellt wird.?! Schopenhauer und Nietzsche folgen Hegel und er-
klidren den Lebensprozess zu einer totalitdren Grofe; es gibt kein »au-
Ben« dieses Prozesses mehr. In ihm ldsst sich lediglich die Negation
des Lebens durch sich selbst (Schopenhauer) oder seine Selbststeige-
rung (Nietzsche) denken.?? Auf diese Weise kehrt der Dualismus in

30 Ebd., 99-100.

3 Vgl. hierzu auch Rudolf Eucken, Die Lebensanschauungen der grossen Denker.
Eine Entwicklungsgeschichte des Lebensproblems der Menschheit von Plato bis zur
Gegenwart, Leipzig 191219 dazu auch Hartung, »Philosophiegeschichtsschreibung als
Geschichtswissenschaft oder spekulative Geschichtsbetrachtung — Uber den Nutzen
und die Uberwindung einer epistemologisch motivierten Unterscheidunge, in: Er-
zihlte Moderne. Fiktionale Welten in den 1920er Jahren, hg. v. Christoph Jiirgensen
et al., Gottingen 2018, 214-231.

3 Simmel, »Kollegheft 1913/1914«, 133.

167

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung

verwandelter Form zuriick, denn das sich steigernde und sich iiber-
steigende Leben bricht sich im Widerstand seiner Gestalten.

Unterhalb der Oberfliche bloSer Symptombeschreibung gibt es
nach Simmels Auffassung eine echte Philosophiegeschichte, die sich
an den unlgsbaren Problemen im Hintergrund unserer Alltagswirk-
lichkeit und wissenschaftlicher Diskurse abarbeitet. In einer Vor-
lesung aus dem Sommersemester 1904 unter dem Titel Allgemeine
Geschichte der Philosophie hat Simmel seine Uberlegungen zusam-
mengefasst:

Die Philosophie hat kein Gegenwartsstadium, demgegentiiber alles Vergan-
gene nur historisch wire. Thre Probleme sind iiberhaupt nicht objektiv 16s-
bar. [...] Philosophie ist eine Reaktion auf den Eindruck des gesamten Seins,
ein Nachzeichnen — nicht des Objektes, sondern des Subjektes. [...] Die
Leistungen der Philosophie stehen nebeneinander, die Vergangenheit ist
der Gegenwart koordiniert. In der Geschichte besteht sie, aber Geschichte
ist hier nicht als Uberwundenes zu verstehen. Daraus den Schluss zu zie-
hen, Philosophie sei nur Geschichte der Philosophie, war Uberspannung des
Historismus. [...] Die Philosophie ruht auf Individuen wie die Kunst. Die
Geschichte der Philosophie ist die Geschichte der grossen Philosophen. Wo
ganze Gruppen betrachtet werden, geht es um allgemeine Kulturstromun-
gen. Auf die ganz wenigen, die ganz grossen Gedanken kommt es allein an.
Hier geht es um die einheitliche Wurzel der Systeme. Biographische Anek-
doten zeigen gerade das Nicht-Personliche. Das Personliche eines Philoso-
phen liegt allein in seiner Philosophie. Hier mag ein Circulus vitiosus vor-
liegen, der aber fiir die Grundfragen unentbehrlich ist, bedingt ihn doch die
Aufgabe: aus dem Werk die Person herauszulesen und aus der Personalisie-
rung des Werkes wieder das Werk begreifen. Unserm Begreifen ist es ver-
sagt, solche fundamentalen Einheiten zu fassen.?

Simmels Position ist hier nicht eindeutig zu fassen. Einerseits geht es
in der Philosophie, auch in geschichtlicher Perspektive, um die
»Hauptprobleme«, wobei sich die Problemstellung als historisch va-
riabel herausstellt, aber das Problem selbst im Kern invariant ist.
Kandidaten fiir einen solchen Status sind die Kantischen Auto-
nomien, bspw. die von Einheit oder Vielheit der Welt oder die von
Freiheit oder Notwendigkeit. Einzelne Philosophen, die das Problem
in Angriff nehmen, sind doch blofSe Namen, Symbole fiir eine durch-
gehende Struktur des Denkens in Aporien.?* Andererseits neigt Sim-
mel dazu, die Philosophiegeschichte als Wanderung auf Hohenkam-

3 Simmel, »Allgemeine Geschichte der Philosophie, in: Simmel, GA 21, 407-408.
3 Ebd., 732.

168

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Georg Simmel und die Philosophiegeschichtsschreibung

men zu schreiben, von Platon zu Descartes, von diesem zu Kant und
so weiter. Dass es sich hierbei nicht um einen Widerspruch handelt,
hingt allein an der Darstellungsweise, insofern es hier gelingt, das
personliche Moment in der Behandlung des Sachproblems aufgehen
zu lassen. Wenn also am Anfang der Hegelschen Logik die Spannung
zwischen Sein und Werden aufgedeckt und weitergetrieben wird,
dann geht es nicht um Hegels personliche Leistung, die wir zu feiern
haben. »Hegel« wird zum Namen fiir ein aporetisches Denken, das
sich in seiner ganzen Dramatik in ihm vollzieht.?

In seiner grofSen Abhandlung Hauptprobleme der Philosophie
(1910) werden diese Voriiberlegungen aus zuriickliegenden Vor-
lesungen zum Programm. Simmel wendet sich der »Darstellung und
Erwdgung einiger hauptsichlicher, historisch vorliegender Probleme
und Loésungsversuche« zu, »und zwar unter Zugrundelegung einer
gewissen Fiktion«.% Die Fiktion bezieht sich auf die Kontinuitit des
Denkens, seiner begrifflichen Formen und seiner Typisierungen. In
einem solchen »Fluf} des Denkens« sind Plato und Hegel nur Wellen.
Gegen die historiographischen Konzepte, die philosophische Proble-
me auf dem Weg der Kontextuierung behandeln wollen, behauptet
Simmel eine Autonomie des Denkprozesses, die es moglich macht,
»daf3 sie [die Philosophie] ihr Problem mit ihren eigenen Mitteln be-
stimmt, daf3, wenn ihr Gegenstand, ihre Ziele und Weg untersucht
werden, es nur innerhalb ihrer selbst geschehen kann«?*”

Simmel unterscheidet zwei Weisen des Philosophierens und
ihnen entsprechende Typen der Philosophiegeschichtsschreibung:
die eine nimmt ihren Ausgang vom Personlichen (Eucken), die ande-
ren vom allgemeinen Formcharakter der Welt (Hegel bis Neukantia-
nismus). Beide Typen sind einseitig und machen eine dritte Option
erforderlich: in jeder Welt und Lebensauffassung von einseitiger Ent-
schiedenheit und unverwechselbarer Personalitit muss ein allgemein

% Vgl. fiir die Charakteristik der Methode Simmels, die noch immer uniibertroffenen
Analysen von Michael Landmann, »Bausteine zur Biographie, in: Buch des Dankes
an Georg Simmel. Briefe, Erinnerungen, Bibliographie. Zu seinem 100. Geburtstag
am 01. Mdrz 1958, hg. v. Kurt Gassen und Michael Landmann, Berlin 1958, 11-33;
ders., »Georg Simmel. Konturen seines Denkens«, in: Asthetik und Soziologie um die
Jahrhundertwende: Georg Simmel, hg. v. Hannes Bohringer und Karlfried Griinder,
Frankfurt a. M. 1976, 3-17; ders., »Einleitung des Herausgebers«, in: Georg Simmel.
Das Individuelle Gesetz. Philosophische Exkurse, Frankfurt a. M. 1987, 7-29.

% Simmel, Hauptprobleme der Philosophie (= Simmel, GA 14, 7-157), 12.

% Ebd., 14-15.

169

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung

Menschliches, ein iiberindividuell Notwendiges und im Leben tiber-
haupt Begriindetes freigelegt werden. Das Resultat der philosophie-
historischen Forschung ist daher das Sichtbarmachen des »Typische
[n] einer geistigen Individualitit [...], das innerlich Objektive einer
durchaus nur dem eignen Gesetz gehorchenden Personlichkeit«.
Eine Philosophiegeschichtsschreibung, die am Leitfaden der »Haupt-
probleme« der Philosophie verfihrt, wird nach Simmels Ansicht die
Paradoxie aller philosophischen Weltbegriffe herausarbeiten, denn an
jedem »Stiick Dasein«® lasst sich die Paradoxie entgegengesetzter
Grundbegriffe — Einheit und Vielheit, Aktivitit und Leiden, Sein
und Werden und andere — freilegen, »nicht fiir die Besonderheiten
zu gelten, als deren Allgemeines sie sich dennoch darbieten«.

An dieser Stelle lohnt sich wiederum ein kleines Zwischenfazit,
bevor ich zu Simmels Auseinandersetzung mit der Philosophie und
Person Henri Bergsons kommen werde. Einerseits steht Simmel in
der Nachfolge der Philosophiegeschichtsschreibung von Zeller und
Fischer bis Windelband und Eucken. Die deutsche Philosophie-
geschichte ist ihm der Ort, an dem gegenwirtig in angemessener
und exklusiver Weise die Hauptprobleme der Philosophie behandelt
werden. Das meint aber nicht, dass Simmel das partikulare und zufl-
lige Moment eines Philosophierens in Deutschland zum Kriterium
der Beurteilung erhebt, sondern eher noch subtiler, dass er die
deutschsprachige Philosophie von Kant, Hegel, Schopenhauer und
Nietzsche zu einem »Weltereignis« erklart. Andererseits jedoch be-
inhaltet seine Analyse der Hauptprobleme der Philosophie und seine
Forderung eines geistigen Typus eine Strategie, die partikularen, na-
tional-chauvinistischen Reminiszenzen hinter sich zu lassen. Im
Grunde genommen sind diese Oberflichenphanomene — der histori-
sche, soziale und kulturelle Ort des Denkens und sogar die Sprache
der Philosophie — in der Bestimmung der Philosophie zu vernachlas-
sigen. Der geistige Typus des Philosophen kann nicht in Zeit und
Raum verortet werden.

% Ebd., 29.
3 Ebd., 42.
4 Ebd., 42-43.

170

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Georg Simmel und die Philosophiegeschichtsschreibung

3. Simmels Diagnose allgemeiner Trends in der
gegenwartigen Philosophie

Tatséchlich konnen wir bei Simmel eine weitere Paradoxie zwischen
dem iiberzeitlichen Kern der Titigkeit namens Philosophieren und
dem historischen, sozialen und kulturellen Ort einer jeweiligen Phi-
losophie feststellen. Jede Philosophie hat einen Standort, jeder Philo-
soph hat eine Personlichkeit, die den Ausgangspunkt seiner Tatigkeit
bildet und erst versachlicht, d. h. der Analyse der Hauptprobleme ein-
geschrieben, werden muss. So ist die Lage in Zeiten des Friedens,
wenn die RegelmafSigkeit und Kontinuitit des Kulturlebens garan-
tiert ist. Wenn nun aber eine Nation, also eine soziale Partikularitit
von historischer Zufilligkeit, die zugleich der Ort eines Weltgesche-
hens, nidmlich der Philosophie ist, in einen Weltkrieg eintritt, dann
tritt sie in Simmels Perspektive einerseits in materieller Gestalt ande-
ren Gestalten entgegen. Und es stellt sich zugleich die Frage, in wel-
cher ideellen Gestalt die Philosophie als Sachwalter ihres iiberzeit-
lichen Problembestandes auf die Biihne tritt. Anders gesagt: eine der
Parteien, die sich im Krieg befinden, muss zugleich das tiberpartei-
liche Erbe der Philosophie und, wie Simmel betont, das geistige Erbe
Europas vertreten.

Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen wird uns die Doppel-
rolle deutlich, die Simmel wihrend der Jahre 1914 bis zu seinem Tod
im Jahre des Kriegsendes, 1918, im Gesprach mit anderen Philoso-
phen spielt. Einerseits ist er bereit, in der Entwicklung des européi-
schen Denkens, wenn es seiner Linienfithrung gehorcht, auch ande-
ren Tendenzen eine fithrende Rolle einzurdumen. So heift es bspw. in

der Vorlesung Geschichte der Philosophie (1913/1914):

Der Weg des Geistes geht auf die Verlebendigung. Dies scheint mir der
Zusammenhang und die innere Intention in der Entwicklung des objektiven
Geistes, worauf die Philosophie von Bergson heute eigentlich die Fiihrung
des europiischen Denkens {ibernommen hat.*!

Andererseits bedeutet dieser Gedanke fiir Simmel aber auch, dass
Bergson implizit die Weltgeltung deutscher Philosophie anerkannt
hat, weil er in ihrer Linienfithrung bleibt. Umso grofer ist Simmels
Verirgerung, wenn er erfahrt, dass Bergson, mit dem er sich im Juni
1914 noch freundlich-kollegiale Briefe geschrieben hat, in eine pole-

4 Simmel, »Geschichte der Philosophie«, 136.

171

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung

mische Frontstellung gegen Deutschland eingetreten ist. Bezeichnend
ist hier ein Brief Simmels an Friedrich Curtius vom 16.03.1915. Dort
heif3t es, dass die Franzosen nicht zur Vernunft kommen und sich
zeigt, dass ihr Hass auf Deutschland prinzipieller Natur ist. Boutroux,
Bergson und andere schmihen den deutschen Geist; vergleichbares
gibt es von deutscher Seite aus nicht. Deutschland ist ein versohnli-
ches Land. Das heif3t nichts anderes, als dass »die Franzosen« an-
gefangen haben, die Weltstellung der deutschen Philosophie zu be-
streiten. Diese kann durchaus versohnlich sein, weil es sie nichts
kostet. Der deutsche Geist ist als Bewahrer des europiischen Geistes
zugleich diejenige Instanz, die den Gesprachspartnern ihren Rang zu-
ordnet. Das ist tatsichlich Simmels feste Uberzeugung!

Simmel denkt im selben Brief bereits an die Zeit nach dem Krieg:

»U. wollte man selbst alle Einzelheiten vergessen — dafl Auerungen, wie
die erwihnten der franzosischen Intellektuellen, {iberhaupt méglich waren,
erschiittert das Vertrauen in die geistige Haltung dieses Volkes, ohne das
das Aufwachsen eines neuen geistigen Europas nicht geschehen kann.«*
Ohne die franzgsischen Intellektuellen wird ein neues geistiges Europa
nicht aufgebaut werden kénnen — aber diese miissen erst wieder Vertrauen
in ihre geistige Haltung generieren, das sie aufgrund ihrer Ablehnung des
Fiihrungsanspruchs der deutschen Philosophie eingebiift haben.
In bedeutenden Forschungen zur Rezeptionsgeschichte der Philoso-
phie Bergsons in Deutschland und zur Aufnahme der Philosophie
und Soziologie Simmels in Frankreich (von Gregor Fitzi, Caterina
Zanfi und Olivier Agard) ist vor allem auf die Ubereinstimmung in
einer lebensphilosophischen Terminologie bei Bergson und Simmel
hingewiesen worden. Bis weit ins Jahr 1914 besteht eine aufSerordent-
lich hohe wechselseitige Anerkennung der Leistungen und ein wie-
derholtes Bekunden, dass man auf dhnliche Weise versucht, vom
Leben her die Stabilitit und die Krisis moderner Kultur zu denken.
Umso erstaunlicher ist die mit dem Kriegsausbruch einsetzende
wiiste und oberflichliche Polemik, die scheinbar kein fundamentum
in re hat.

Meines Erachtens liefert die Betrachtung zur Historiographie
der Philosophie um 1900 eine Reihe von Argumenten, um den Bruch
im philosophischen Diskurs, der ja auch mitten durch das Editorial
Board der Zeitschrift Logos geht,* besser als bislang zu verstehen.

4 Simmel, »Brief an Friedrich Curtius vom 16.03.1915«, in: Simmel, GA 23, 502.

# Vgl. Riidiger Kramme: » Kulturphilosophiec und >Internationalitdtc des Logos, in:

172

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Georg Simmel und die Philosophiegeschichtsschreibung

Denn in den Kriegsjahren tritt ein Moment hervor, das bisher weit-
gehend unbeachtet geblieben ist, aber aus der philosophiehistorischen
Perspektive naheliegt: Simmel sieht das geistige Erbe Europas, also
das Erbe von Galilei, Descartes, Locke und Leibniz gegenwirtig allein
in der deutschen Philosophie gewahrt. Dieser allein spricht er Welt-
geltung zu; von ihr allein wird es seiner Ansicht nach abhingen, ob
nach den Zerstérungen des Krieges »das Aufwachsen eines neuen
geistigen Europas« moglich sein wird. Bergson und Boutroux sollten
diesen Zusammenhang, d.h. ihre Abhingigkeit von der deutschen
Philosophie erkennen und deren Vormachtstellung anerkennen. Das
wire ein Ausdruck wahrhaftiger geistiger Haltung.

Simmel meint das ernst. Er meint es sogar bitternst. Er ist als
deutschsprachiger Philosoph durchgehend Patriot. Er spricht allein
der deutschen Philosophie, von Kant iiber Hegel bis zu Nietzsche
(und zu ihm selbst) die Urteilskraft zu, Hauptprobleme der Philo-
sophie von nebensichlichen, lebensweltlichen oder wissenschaft-
lichen Problemstellungen unterscheiden zu konnen. Diese Haltung
aus einer vermeintlich {iberlegenen Position ist eine Zumutung fir
seine Gesprichspartner, die sich, wie der junge Ernst Bloch, von ihm
abwenden.* Dennoch darf Simmels geistiger Patriotismus nicht ver-
wechselt werden mit einem volkstiimlichen Patriotismus der Kriegs-
begeisterung, der Straflenumziige und Jubelfeiern. Eine &hnliche
Haltung bringt Hermann Cohen in diesen Jahren zum Ausdruck,
auch wenn Cohen in seiner Abhandlung Deutschtum und Judentum
(1915) einen anderen Weg in den geistigen Patriotismus wahle.*

Ich mochte abschlieflend meine Thesen zusammenfassen: Wir
haben gesehen, dass Simmel als Philosophiehistoriker in der Nach-
folge oder Zeitgenossenschaft von Eduard Zeller, Kuno Fischer und
Wilhelm Windelband steht. Er bereinigt die Philosophiegeschichte
der neueren Zeit von allen Partikularismen und Nationalismen, um

Kultur und Kulturwissenschaften um 1900, Bd. 2: Idealismus und Positivismus, hg. v.
Gangolf Hiibinger et al., Stuttgart 1997, 122-134.

# Vgl. hierzu die Uberlieferung des folgenden Satzes im letzten Brief von Bloch an
Simmel (zitiert nach Asthetik und Soziologie um die Jahrhundertwende: Georg Sim-
mel, Frankfurt a. M. 1976, 271): »Ein ganzes Leben lang wichen Sie der Wahrheit aus,
als ob Sie sie sihen, und jetzt finden Sie das Absolute im Schiitzengraben. Nein, das
nicht!«

4 Vgl. Hartung, »Der politische Auftrag des deutschen Geistes? Hermann Cohens
Philosophiegeschichtsschreibung im Kontext seiner Zeit«, in: Nationalismus und Re-
ligion. Hermann Cohen zum 100. Todestag, hg. v. Eveline Goodman-Thau, George Y.
Kohler, Heidelberg 2019, 11-20.

173

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung

noch nachdriicklicher die Weltgeltung der deutschen Philosophie zu
behaupten. Weil allein die deutsche Philosophie die Urteilskraft hat,
iiberzeitliche Hauptprobleme der Philosophie von kulturell und sozial
bedingten Zeitfragen der Philosophie zu trennen, bleibt ihre Stellung
unabhingig von den Irrungen der Realgeschichte unangetastet. Sim-
mel leitet aus seiner Betrachtung der Philosophiegeschichte des
19. Jahrhunderts und seiner Gegenwart ab, dass der deutschen Phi-
losophie auch in Zukunft die Aufgabe zukommen wird, das geistige
Erbe Europas zu bewahren.

174

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Autorinnen und Autoren

Olivier Agard ist Professor fiir deutsche Ideengeschichte an der Sor-
bonne (Sorbonne Université). Sein Forschungsinteresse gilt u.a. den
kulturkritischen Diskursen, der Philosophischen Anthropologie so-
wie deutsch-franzgsischen Ideentransfers.

Elena Alessiato ist Professorin fiir Geschichte der Philosophie an der
Universitat Suor Orsola Benincasa in Neapel. Sie ist Stipendiatin der
Alexander von Humboldt Stiftung an der WWU Miinster gewesen
(2020/2021). Thre Forschungsschwerpunkte liegen in der Geschichte
des politischen Denkens des 19. und 20. Jahrhunderts. Zu ihren
Publikationen zihlen u.a. »L'impolitico. Thomas Mann tra arte e
guerra« (Bologna 2011) und »Lo spirito e la maschera. La ricezione
politica di Fichte in Germania nel tempo della prima guerra mon-
diale« (Napoli-Bologna 2018 — Burzio Preis 2019).

Jorn Bohr ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Philosophischen
Seminar der Bergischen Universitit Wuppertal in einem DFG-Pro-
jekt zur Philosophiegeschichte des 19. Jahrhunderts. Seine Arbeits-
schwerpunkte sind die Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte so-
wie die Kulturphilosophie.

Gerald Hartung ist Professor fiir Philosophie, mit den Schwer-
punkten Kulturphilosophie/Asthetik an der Bergischen Universitit
Wauppertal (seit 2010). Seit 2019 leitet er das Institut fiir Grundlagen-
forschung zur Philosophiegeschichte (IGP). Seine Forschungsschwer-
punkte liegen in der Philosophiegeschichte des 19. und 20. Jahr-
hunderts.

Arne Karsten forscht und lehrt als Dr. phil. habil. im Bereich Neuere
Geschichte am Historischen Seminar der Universitat Wuppertal. Zu

seinen Forschungsschwerpunkten zihlen die Geschichte Italiens in

175

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Autorinnen und Autoren

der Neuzeit, europdische Erinnerungskultur, Seekriegsgeschichte und
die Spitphase der k.u.k. Monarchie. Zuletzt erschienen: Der Unter-
gang der Welt von gestern. Wien und die k.u.k. Monarchie 1911-
1919, Miinchen 2019.

Antonello La Vergata ist Professor fiir Geschichte der Philosophie an
der Universitait Modena und Reggio Emilia, Italien. Schwerpunkte
seiner Forschung sind Evolutionstheorien, Darwinismus, Sozialdar-
winismus, die Beziehungen zwischen Biologie, Geistes- und Sozial-
wissenschaften sowie zwischen Wissenschaft und Literatur.

Ursula Renz ist Professorin fiir Philosophie und Leiterin des Arbeits-
bereichs Geschichte der Philosophie an der Universitit Graz. Sie hat
zahlreiche Schriften zum klassischen Rationalismus und zum deut-
schen Neukantianismus publiziert und sich jiingst auch aus einer sys-
tematischen Perspektive mit der Rede von der kulturellen Identitit
befasst.

Caterina Zanfi ist Forscherin fiir das Centre national de la recherche
scientifique an der Ecole normale supérieure in Paris (UMR 8547
Pays germaniques). Sie ist Stipendiatin der Alexander Humboldt
Stiftung an der Bergischen Universitit Wuppertal gewesen (2016/
2018). Zu ihren Verdffentlichungen zihlen: Bergson, la tecnica, la
guerra (Bologna 2009) und Bergson und die deutsche Philosophie
(Freiburg/Miinchen 2018).

176

https://doi.org/10.5771/9783495098325 - am 24.01.2026, 08:34:34,



https://doi.org/10.5771/9783495999325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Einleitung – Die Philosophiegeschichtschreibung im Ersten Weltkrieg
	1. Meinungskrieg und Melancholie. Die deutschen Intellektuellen und der Erste Weltkrieg
	2. »Der neue Fichte«: Rudolf Eucken und die Vergeistigung des Krieges
	3. Welchen Sinn hat jetzt Studium und Wissenschaft? Wilhelm Windelband als Lehrer der akademischen Jugend vom Augusterlebnis bis zur Feldpostausgabe
	4. Historische Zuversicht im Angesicht des Krieges. Hermann Cohens einsamer Versuch, den weltanschaulichen Idealismus zu retten
	5. Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«
	6. Émile Boutroux als Historiker der deutschen Philosophie
	7. Von Bologna nach Neapel. Zwei internationale philosophische Kongresse vor und nach dem Krieg
	8. Georg Simmel und die Philosophiegeschichtsschreibung vor und im Ersten Weltkrieg
	Autorinnen und Autoren

