3

te

visi

) A."
\\%.nm.ﬂfu.ﬂ
.&hm¢

Ehre re



https://doi.org/10.5771/9783828867192

WISSENSCHAFTLICHE BEITRAGE
AUS DEM TECTUM VERLAG

Reihe Sozialwissenschaften

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhalt.

‘mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©

ter

‘mit, fr oder in KI-



https://doi.org/10.5771/9783828867192

WISSENSCHAFTLICHE BEITRAGE
AUS DEM TECTUM VERLAG

Reihe Sozialwissenschaften

Band 77

Gabriele Maria Sigg

Ehre revisited

Die Charakterhaltung als gesellschaftliche Grundlage

Tectum Verlag



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Gabriele Maria Sigg

Ehre revisited. Die Charakterhaltung als gesellschaftliche Grundlage
Wissenschaftliche Beitrdge aus dem Tectum Verlag:

Reihe: Sozialwissenschaften; Bd. 77

© Tectum - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden
2017 Zugl. Dissertation an der Humboldt-Universitit zu Berlin, Kultur-,
Sozial- und Bildungswissenschaftliche Fakultat 2017

ISBN: 978-3-8288-6719-2

ISSN: 1861-8049

(Dieses Werk ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 978-3-8288-3985-4
und als ePub unter der ISBN 978-3-8288-6720-8 im Tectum Verlag

erschienen.)

Umschlagabbildung: © Sascha Gottung

Weitere Fotografien: © Gabriele Maria Sigg
Druck und Bindung: CPI buchbiicher.de, Birkach
Printed in Germany

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind
im Internet iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Fiir meine Eltern,
die mir einen Sinn fiir Ebre vermittelten.

Fiir Birsen und Alaattin,
durch die mir die Transkulturalitiit des Ebrgefiihls bewusst wurde.

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhalt.

gt, mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©

ter

‘mit, fr oder in KI-



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Inhalt

Vorwort 11
Einleitung, Gegenstandserklirung und Methodik 13
I. Forschungsstand und erkenntnistheoretische Begriffsbestimmung.............c.cuu..... 23
1. Die Fehlverwendung des Ehrbegriffs in der Ethnologie 23
1.1 Kurzer historischer Abriss der Mittelmeerraumetnographie .......ccceevevereverererenennen 23
1.2 Ethnologische Ehrforschung und der »Ehrenmord« heute ......ccccceuriiiiiiininnne. 27
1.3  Ehre zwischen Metaphysik und empirischen (Kultur-) Wissenschaften .................. 30
2. Die Vernachlissigung der Ehre in der Soziologie 33
2.1 Die Klassiker soziologischer Ehrforschung........cccccccoeveuiiiiiiiiiinniiines 34
2.2 Habitus, Ehre und Tugend .
2.3 Die gegenseitige Bedingtheit von Soziologie und Philosophie..........ccccovvvniiininncnee 38
2.4 Zur Unterscheidung von duflerer und innerer Ehre......ccccccooiiiiiiininnnine. 40
3. Die zwei Grundannahmen der Ehre in der Philosophie 43
3.1  Aristoteles: Ehre als »Lohn der Tugend«......ccccouiiuiiiniiiiiiniicinicccnccees 43
3.2 Hobbes: Ehre als Machtinstrument .............cccevevveriiiiiereeeeieiecreere e 45

3.3 Extkurs: Individualisierung, Narzissmus und Ebre...
3.4  Aristoteles oder Hobbes? ........c.ccocoviviiiiiiiiiiicieeeeeceeen .
3.5 Zur Unterscheidung von Interesse, Emotion und (Ehr-)Gefthl ... 50

II. Empirisch-Theoretische Erkenntnisse: Die Divergenz vormoderner und moderner

Okonomie als Schauplatz der Verinderung der Charakterhaltung...........coeeesueeeee 55
1. Wesentliche Eckdaten in der historischen Entwicklung des Grofien Basars...........56
1.1 Der Grofe Basar und seine Rolle im Osmanischen Reich:

Ein Symbol der Macht 57
1.1.1  Der Bau des Groflen Basars in Istanbul: Der Basar als Symbol der Mache ........ 57
1.1.2  Die Organisationsstruktur des Osmanischen Reiches: Gilden und Ziinfte,

Ehl-i Hiref — die Elite des SUltans..........ccccvevieieviiiiieciciesieereeeeeeereee e 61

1.1.3  Drei Phasen der Geisteshaltung im Gewerbe des Osmanischen Reiches............ 62

1.2 Modernisierungs- und Globalisierungsprozesse auf dem Grofien Basar ............. 63

1.2.1  Shopping-Malls als Konkurrenz des Grofien Basars?........c.ccceveveuemerererererenennne 66
1.2.2  Anderung der Kundenlandschaft: Massentourismus st die einheimische

Kaufkraft ab ..o.oovieeiiiceececceeee e ....68

1.2.3  Billigwaren aus China, das Internet und »die Neuen« (»Yeni gelenlerq) ............ 69

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

2. Zur Genese und Beschaffenheit des traditionellen Handelshabitus:

Der ehrbare Kaufmann 71
2.1 Ehrlichkeit (diiriistliik) als leitendes Prinzip der ilteren Basarriege .....coceveuennens
2.1.1 Fallbeispiel — Teppichgeschift (Kilimcilik): Familie A..........ccccccvvviiiuiniiininnnnne.
2.1.2 Fallbeispiel — Geschift fiir Badeutensilien (Hamamcilik): Familie B .
2.1.3 Die primire Sozialisation als wegweisende Instanz der Charakeerbildung ......... 88
2.2 Das traditionelle Ausbildungssystem Ahillik als Ort der Charakterbildung........ 20
2.2.1 Die Einrichtung Ahilik und das Gildensystem .......c.ccceveverererererercreereecneenennn. 90
2.2.2  Fallbeispiel — Das Teppichgewerbe in der Tradition des Vaters: Iskender ......... 96
2.2.3 Fallbeispiel — Juwelier in der Tradition des Onkels: IThan......cccccccceeuruccurcence 97
2.2.4 Die Charakterbildung als vernachlissigte Ressource moderner
Ausbildungssysteme.........cvuiuiiiiiiii 99
2.3 THEORETISCHER HINTERGRUND: Vom Homo Honoris zum Homo
Oeconomicus 101
2.3.1 Die zwei Gesichter der Arbeit als Ausdruck der Reibung vormoderner und
moderner BewusstseinsstruKTUIEN ........coveevierieeeeeeeeeteete et ereereeeeeeeaeenens 101
2.3.2  Ehre und Ehrgefiihl als Grundlage der traditionellen kabylischen Gesellschaft 104
2.3.3 Die Gabe als grundlegende Struktur archaischer Bewusstseinsstrukturen........ 108
2.3.4 Reziprozitit, Ehre und Vertrauen .........cococevevvvivivinivinnniiiiceeeceeeenens 110
2.3.5 Transrationale Ehre heute: Die Schenkékonomie?.........c.cocveevvevieiniccnienneenen. 112

Der Wandel der Charakterhaltung im Wandel zur Moderne und Postmoderne:

Traditionsgeleitete, innengeleitete und auflengeleitete Ehrvorstellungen ............. 115

3.1 Die Orientierung an Prestige und Geld als Generationen- und

Globalisierungsproblem? 119
3.1.1 Fallbeispiel Auf8enleitung — Gerichtsprozess: Gefélschte Teppiche aus China. 119
3.1.2  Fallbeispiel Innenleitung 1 — Imitierte Ledertaschen: Mehmet.........ccccuevuneee. 122
3.1.3 Fallbeispiel Innenleitung 2 — Silberschmuck in den Hinden der Tochter ....... 126
3.1.4 Fallbeispiel Innenleitung 3 — Keramik und Silberschmuck:

Orkan und Erdem ..c....cciniiiioiniiiiiniieiiccrcceccrccee e 128

3.1.5 Die Charakterhaltung als Regulativ des globalen und kulturellen Wandels?
Traditionsgeleitete, innengeleitete und auflengeleitete Ehrvorstellungen......... 133
3.2 Die »Geiz ist geil«-Mentalitit der Touristen 136

3.3 Reisefiihrer (rehberler) und Schlepper (hanut¢ular): Missbrauchtes Vertrauen 139

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhalt.

tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

3.4 Frauen und Handel: Die Charakterhaltung als Kategorie jenseits von

biologischem oder sozialem Geschlecht 143
3.4.1 »Baciyan-1 Rumg, die erste Frauenorganisation der Welt in Anatolien ............ 144
3.4.2 Fallbeispiel — Arzu, Ehrlichkeit (siriistliik) als wichtigstes Charaktermerkmal

M Handel ..o

3.4.2 Fallbeispiel — Leyla, das eigene Gewissen (vicdan) als Leitprinzip
3.4.3 Fallbeispiel — Scarlett, die Universalitit von Giite (7yilik),
Ehrlichkeit (diiristliik), Arbeit (calismak), Wissen (bilgi) und Liebe (sevgi)...... 149

3.4.4 Eine Charakterquote anstelle einer Frauenquote!.........ccccccovviiiiiiniiciininnnns 151

3.5 THEORETISCHER HINTERGRUND: Von der Ehre zu Prestige in
postmodernen Gesellschaften: Performanz anstelle von Charakterhaltung und

geistig-emotionaler Entwicklung 155
3.5.1 Theoretische Ankerpunkte:

Wilhelm Korff, Thorstein Veblen und David Riesman.........cccceceeeveeiurevueennenne 155

3.5.2  Extkurs: Der Prozess der Selbstwerdung ..................cccvvvvvvicinininiiiiniccnnnenn, 157

3.5.3 Ehrenamtliches Engagement und Ehrungen als duflere Parameter der Ehre.... 160

3.5.4 Reputation in der Wirtschaftssoziologie..........coeceueuieiiiiiiniiiniininiineenes 162

3.5.5 Anerkennungssucht als Ausdruck eines missgliickten Selbstwerdungsprozesses 164

4. Das Recht als Ersatz der Ehre? Gleichheitsprinzip vs. Beitragsprinzip ........coeeue... 165

4.1 Gerechte Vertrige, gerechte Preise und die Charakterhaltung der
Person 167
4.1.1 Fallbeispiel; Vertrige und Belege braucht nur der, der betriigen will............... 168
4.1.2  Fallbeispiel; »Hassle free shopping« und Preisetiketten .........ccevvvuruennunnes 171
4.1.3 Preispolitik und das Narh-Hochstpreissystem im Osmanischen Reich... 175
4.1.4 Die Charakterhaltung als Vorbedingung eines gerechten Handels .................. 178

4.2 THEORETISCHER HINTERGRUND 1:

Die sozialen Vorbedingungen des Vertrages 181
4.2.1 Mechanische und organische SOldaritit . ......ocevvrieeriveeiririiiiiiiccceeeee 182

4.2.2  Die Berufsgruppen als Triger von Solidaritit in modernen Gesellschaften ..... 184

4.2.3  Von der Vertragsentwicklung und den nichtvertraglichen Elementen des
VEITEAZES «.vvvinvetiitenietcctct ettt et 189

4.2.4  Der ehrbare Kaufmann.......c.cccoeieuieiiiiiiieiiiccececceeete et 193

4.3 THEORETISCHER HINTERGRUND 2:

Beitragsprinzip und Gleichheitsprinzip (Aristoteles und Rawls) .
4.2.1 Beitragsprinzip: Aristoteles’ Nikomachische Ethik.................... .
4.2.2  Gleichheitsprinzip: John Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit........ccoceeueueuennenee.
4.2.3  Zur Vorrangstellung des Beitragsprinzips in transrationalen Kulturen ............ 206

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

4.4 Die Restauration des Groflen Basars und die daran beteiligten Gruppierungen:

Ein Kampf um Macht und Prestige 208

4.4.1  Die HANAIEr (67af) c.ovoveeeiiieiirieiierceieeeeee e 210

4.4.2 Die Handelsorganisation des GrofSen Basars (Kapal: Cars: Esnaflar: Dernegi) . 214
4.4.3  Der Staat unter der Leitung der Istanbuler Stadtteilverwaltung des

Bezirkes Fatih (Fatih Belediyesi........................... 217

4.4.4 Restauration des Sandal-Bedesten im Jahr 2015 ............ .. 220

4.4.5 Zur notwendigen Einheit von innerer Ehre und Macht........cccccevvvivinininnnnnn 223

4.5 THEORETISCHER HINTERGRUND: Die Charakterhaltung als notwendiges
Kriterium von staatlichen Akteuren sowie den Biirgern
4.5.1 Ehre als Bindeglied zwischen Recht und Individuum (Georg Simmel)
4.5.2 Aristoteles’ Idee der gerechten Herrschaft........cccocviiciciiinicciinnnnns

5. Kultur als Ausrede! Die Charakterhaltung und das Ehrgefiihl als transkulturelle

Prinzipien 235
5.1 Der »alte« Basar als Beispiel fiir das Zusammenleben und -arbeiten
unterschiedlicher Kulturen und Religionen 236
5.1.1 Tiirken, Kurden und Aramier — Christen, Juden, sunnitische und
alevitische MUSIME .....ovviueiiiiieiiiiiicetctrcete et 238
5.1.2  Deutsche, christlich geprigte Handels- und Geschiftspartner.........cccccocueuueee. 242
5.1.3 Die innere Ehre als Leitprinzip: Partikulare und universale Regeln
(Emile Durkheim) als Checks and Balances..........oweeeevreeeeeereseeeeeeereesesesreeens 248
5.2 THEORETISCHER HINTERGRUND:

Die islamische Wirtschaftsethik? 251
5.2.1 Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen..........ccccvuviiiiniiiniiinniiinininns 251
5.2.2  »Doch Allah hat den Handel erlaubt und den Wucher verbotenc

(SULE 25 274) oottt ettt ettt et e e e et e et eeteeateeteenteenteens

5.2.3 Der Weltethos und die Goldene Regel — Ein Ethos fiir die Welt? ...

III. Schlussfolgerungen und Ausblick 265

1. Empirisch-theoretische Implikationen: Die Handelsehre als iibersehene Kategorie
der ethnologischen und soziologischen Ehrforschung. 266

2. Metatheoretische Implikationen: Die »Unpersonlichkeitsphilosophie« und das
»Objektivititsdogma« moderner westlicher Gesellschaften als Kategorienfehler..273

2.1 Die Person als unreduzierbare Kategorie der Conditio Humana ........cccccccvueucuneeee 274
2.2 Eine Ethik jenseits traditionell religioser Dogmen, aber auch jenseits
postmoderner Beliebigkeitsphantasien..........evvvveeveerereeiniveenenieeeceeeeeennens 277
Erkenntnistheoretische Anmerkungen 283
Literatur 289
10
IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhalt.

tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Vorwort

Diese Publikation basiert auf der Dissertation mit dem Titel: »Doing Ehre«
revisited. Die Charakterhaltung als Vorbedingung eines gerechten Handels am
Beispiel des Groflen Basars in Istanbul«, die von mir im April 2017 an der
Humboldt-Universitit zu Berlin am Institut fiir Sozialwissenschaften am Lehr-
stuhl fir Allgemeine Soziologie verteidigt wurde. Langjihrige Diskussionen
haben mir gezeigt, dass es heute nicht mehr selbstverstindlich ist Denken und
Fihlen wie in der klassischen griechischen Antike als wechselseitigen und ein-
heitlichen Prozess zu begreifen. Dieses Buch ist mit dem intuitiven Verstand
geschrieben, das den rationalen sehr wohl integriert, aber diesen nicht als Basis
versteht. Ohne das Gefiihl und ein philosophisches Grundlagenverstindnis kann
das Phinomen Ehre, dem ich mich hier nihere, nicht verstanden werden.

Wie bereits Wilhelm von Humboldt, der Griindervater der nach ihm be-
nannten Universitit forderte, muss die Philosophie als Grundlagendisziplin
dienen, an die es die Einzeldisziplinen anzubinden gilt. Wer also nach einer
modernen rein empirischen Feldanalyse sucht, wird hier enttiuscht werden.
Vielmehr war mein Anliegen »Sein und Sollen« in Wechselwirkung zu betrach-
ten. Die Frage ist also nicht, ob es auf dem Groflen Basar in Istanbul Ehre gibt
oder nicht. Vielmehr bemiiht sich diese Forschung, die Reste einer gesellschaftli-
chen Institutionalisierung des inneren Ehrgefiihls zu suchen (Empirie), um
daraus Moglichkeiten der Charakterbildung in der Moderne zu skizzieren
(Schluss).

Ich bedanke mich bei meinen Betreuern, Prof. Dr. Hans-Peter Miiller von
der Humboldt-Universitit zu Berlin sowie Prof. Dr. Kenan Mortan von der
Mimar-Sinan-Universitit der Schonen Kiinste in Istanbul. Thnen gilt der Dank
fiir ihre Offenheit, konstruktive Kritik und Bereitschaft mein Forschungsprojekt
jenseits der eingefahrenen positivistischen Wege und im Sinne des freien For-
schergeistes durchfithren gekonnt zu haben. Frau Prof. Dr. Karin Lohr von der
Humboldt-Universitit danke ich fiir IThren kurzfristigen Einsatz, die zusitzliche
Miihe aufzunehmen, ein zweites schriftliches Gutachten aufgrund der speziellen
Lage zu verfassen.

11

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Besonderen Dank schulde ich der Soziologin Gabriele Grabl, die alle Hochs
und Tiefs dieser Arbeit mitgetragen hat. Ich danke ihr auflerdem, sowie auch
dem Bildungsphilosophen und Germanisten Andreas Zimmermann fiir die
kritische Lektiire und Korrektur meiner Kapitelentwiirfe. Dem Chefredakteur
und Verleger Ronald Engert danke ich fiir ausfiihrliche Hinweise zur Endkor-
rekeur.

Ein Dank gilt zudem der Friedrich-Naumann-Stiftung fiir die Freiheit, die
das Forschungsprojekt annihernd drei Jahre mit Mitteln des Bundesministeri-
ums fiir Bildung und Forschung forderte.

Ferner war diese Forschung nur Dank der Hilfsbereitschaft und Gastfreund-
schaft der Hindler auf dem Grofen Basar in Istanbul méglich, die mir ihre Zeit,
ihr Wissen und ihre Geduld geschenkt haben, die »geschlossene Box« (Orhan
Veli Kanik) ein Stiickchen weit zu 6ffnen. Insbesondere méchte ich diejenigen
erwihnen, die mir in der Anfangszeit die notwendigen Informationen und Kon-
takte vermittelt haben, die meine spiteren Forschungen erst ermdglichten: Mus-
tafa Cihan, Dr. Siileyman Ertas und Remzi Firat: Can ve gonidilden tesekkiir ede-
rim! (Von ganzem Herzen: Dankeschon!)

12

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Einleitung, Gegenstandserklarung und Methodik

»The Grand Bazaar is such an important source of data that gives hints
about the social and economical structure of the Ottoman Empire and the
republic of Turkey. If a study on the country was done in the Grand Bazaar,
the data which is obtained would be enough. It is hard to understand why
such few researches were done on the Grand Bazaar even though the biggest
university of the country erects right by it.« (Ozbey 2010, S. 90)

Einen Roman (vgl. Giilersoy 1979) bzw. ecin literarisches Werk (vgl. Salm-
Reifferscheidt 2008), eine wirtschaftshistorische Analyse des Handels in Anatoli-
en (vgl. Kiiglikerman/ Mortan 2009; 2010) und eine kleine sozialwissenschaftli-
che Studie (vgl. Sauroglu/ Okan 2010) sind tatsichlich die wenigen Werke tiber
den Groflen Basar in Istanbul, wobei festgehalten werden muss, dass sich darun-
ter lediglich eine sozialwissenschaftliche Untersuchung befindet.

Der GrofSe Basar in Istanbul ist mit seinen {iber 550 Jahren das ilteste Ein-
kaufszentrum der Welt und dient heute oftmals den modernen Einkaufszentren
als Vorbild. In der orientalischen Stadt war der Basar ein wichtiges Steuerungs-
organ und -zentrum. Man kann ihn analog zu dem Central Business District
und der City grofler westlicher Stidte sehen. Es darf nicht vergessen werden,
dass sich hinter der schillernden und touristisch attraktiven Fassade das Mekka
des Einzelhandels, Groflhandels und der Geldleihe befand und teilweise immer
noch befindet (vgl. Wirth 1974/75, S. 214). Die cinstige Stellung des Groflen
Basars in Istanbul ist durch Modernisierungs- und Globalisierungsprozesse in
Frage gestellt worden. Noch in den 1960er-Jahren war der Grofle Basar zentrales
Einkaufszentrum und wird seither mit diversen Neuerungen konfrontiert, die
ihn nachhaltig verindern: Bis sich grofe Einkaufszentren nach amerikanischem
Vorbild in den 1980er-Jahren breit machten, war es iblich, den gesamten
Haushaltsbedarf bis hin zum Brautkleid iiber den Basar zu decken. Massentou-
rismus und Qualititsminderung, sowie Importprodukte aus Lindern wie Pakis-
tan, Afghanistan und China sind die neue Wirklichkeit auf dem Basar. Dariiber
hinaus stellt das Internet eine enorme Herausforderung fiir den auf traditionel-

13

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

lem Handwerk und Handarbeit beruhenden Basar dar (vgl. Stewig 2009; vgl.
Kiiciikerman/ Mortan 2009, S. 184ff).

Der tiirkische Ehrbegriff wird bisher in der kulturwissenschaftlichen und so-
ziologischen Forschung hauptsichlich in Anbetracht der geschlechtsbezogenen
Ehre (namus) und der sogenannten »Ehrenmorde« diskutiert (vgl. etwa Haus-
schild 2009; vgl. Hiiwelmeier 2004; vgl. Pict-Rivers 1971 [1965]; vgl. Peristiany
1965; vgl. Petersen 1985; vgl. Schiffauer 1983, vgl. Tezcan 2003). In den deut-
schen Medien werden diese Berichte gerne sensationsliistern aufbereitet. Ehre
wird so gleichzeitig zu einem Phinomen »der anderen«, das in das klischeehaft
verzerrte Bild des entwickelten Deutschlands einerseits und der vormodernen
Tirkei andererseits eingebettet wird, wodurch ein »Orientalismus« konstruiert
wird (vgl. Said 2009 [Original: 1978]). Ethnologen' haben sich dabei nie be-
mitht den Ehrbegriff niher zu bestimmen und dessen etymologischen und philo-
sophischen Gehalt zu priifen, sondern haben kritiklos die »Ehrausfithrungen«
ihrer »Mandanten« akzeptiert und in die Wissenschaft und Gesellschaft getra-

en.

§ Ein weiterer Ehrbegriff der traditionellen Gesellschaft ist die Ehre im Wirt-
schaftsleben, die in den frithen Dorfstudien tiber die Tiirkei gestreift wurde (vgl.
etwa Petersen 1985, S. 25; vgl. Magnarella 1974; vgl. Stirling 1965), jedoch
durch die Fokussierung auf die geschlechtsbezogene Ehre in den Hintergrund
geraten ist. Meine erste Kritik bezieht sich deshalb auf die Fehlverwendung der
Ehre im Kontext des sogenannten Ehrenmordes und damit zusammenhingend
die zweite Kritik auf das Ubersehen der Ehre im politisch-wirtschaftlichen Feld.
Ehre ist ein Phinomen, welches sich nicht nur duflerlich, sondern insbesondere
innerlich konstituiert. Heute ist Denken und Handeln nicht selten kontrir. In
der Politik zeigt sich das unterschiedliche Gebaren sehr deutlich vor und nach
Wahlen. Ein ehrenvolles Verhalten driickt sich letztlich insbesondere durch
innengeleitetes rechtschaffenes Handeln aus (Aristoteles), wodurch sich der
Begriff der Charakterhaltung formiert hat, der die innere Haltung der blofSen
Performanz gegeniiber hervorheben will.

Ziel der Arbeit — Thesen

Ziel der Arbeit ist es, am Beispiel des GrofSen Basars in Istanbul einerseits
die vernachlissigte Kategorie der Handelsehre fiir die soziologische und kultur-
wissenschaftliche Forschung fruchtbar zu machen sowie gleichzeitig deren trans-
kulturelle Logik zu verdeutlichen. Meine Absicht ist insbesondere zu zeigen, dass

1 Die augenscheinlich »minnliche« Begriffsverwendung soll keinesfalls eine Diskriminierung
des weiblichen Geschlechts darstellen, sie wird jedoch fiir diese Arbeit zur Vereinfachung
und besseren Lesart verwendet.

14

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

die Charakterbildung eine notwendige, aber in der modernen® Gesellschaft ver-
nachlissigte Vorbedingung eines gerechten Handels darstellt. Da die Ehre ein
Personlichkeitsprinzip ist, handelt es sich andererseits auf einer metatheoreti-
schen Ebene um eine Kritik der »Unpersénlichkeitsphilosophie« und des »Ob-
jektivitditsdogmas« moderner westlicher Gesellschaften. Anzumerken ist, dass
dies keine rein wirtschaftssoziologische Arbeit ist. Wirtschaft ist immer Teil einer
Kultur und diese muss bei der Frage nach der Genese des ehrbaren Kaufmanns
unbedingt beriicksichtigt werden.

Die Handelschre ist ein Personenprinzip, wihrend das Recht ein Sachprin-
zip ist. In westlichen Gesellschaften herrscht die oft unausgesprochene Uberein-
kunft sachliche Regeln ohne Einbezug der Person insbesondere iiber Recht und
Gesetze zu modifizieren, um gesellschaftliche Verbesserungen zu erzielen. Sache
und Personen sollen strike getrennt werden und mittels Verfahren soll, wie
Luhmann (1993) verdeutlicht hat, Legitimation und Systemvertrauen hergestellt
werden. Persdnliche Entscheidungen werden mit Willkiir gleichgesetze, abstrakte
Verfahren sollen dieses Defizit beheben — so der Glaube. Die Person gilt — hinter
vorgehaltener Hand — als nicht vertrauenswiirdig. Auch wenn das nie explizit
geduflert wird, schwingt es implizit in groflen Teilen der Forschung mit. Diese
unhinterfragten Grundannahmen stelle ich in Frage und zeige ihren Ursprung
auf, in dem ich eine nicht-westliche Gesellschaft untersuche, die verstirkt auf
personlichen Beziehungen aufgebaut ist. Es ist eine falsche und unhinterfragte
Grundannahme westlicher Gesellschaften, dass alles was formal ist, per se gerecht
sei. Es gibt ein Spannungsverhiltnis von subjektiven Dispositionen und objek-
tiv-abstrakten Regelungen. Dies fithrt zu folgenden Thesen:

Hauptthese:

*  Objektive Regeln kénnen Gerechtigkeit nicht garantieren, wenn subjektive
Vorbedingungen nicht erfiillt sind.

2 Einige Anmerkungen zur Begriffsverwendung von Tradition, (Vor-)Moderne, Postmoderne.
Unter Tradition bzw. Vormoderne verstehe ich die mehr oder weniger homogene Welt, die
eingebettet in religiose Weltanschauungen ist. Im Zuge der Moderne wurde die traditionelle
Struktur, insbesondere auch durch den Prozess der Aufklirung, entzaubert, was im ersten
Moment als ein Akt der Befreiung erschien. Mittlerweile zeigen sich durch Pluralisierung
und Differenzierung von Lebenswelten und Weltbildern auch deren Kehrseiten in Form von
Anomie, wodurch sich die Begrifflichkeit der Postmoderne formiert hat (vgl. z.B. Hillmann
2007, S. 581; S. 694). Diese Unterscheidungen und Verwendungsweisen sind natiirlich ide-
altypischer Natur und kénnen nicht immer deckungsgleich verwendet werden. Autoren wie
Bourdieu (2000) und Sombart (1913) verwenden die Begriffe vorkapitalistisch und kapita-
listisch um eine dhnliche Problematik wie die Unterscheidung vormoderner und moderner
Kultur zu beschreiben. Da ich Wirtschaft immer eingebettet in einen kulturellen Kontext
sehe, habe ich mich fiir die Begrifflichkeiten vormodern und modern entschieden.

15

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Folgethesen:

* Eine ehrenhafte Charakterhaltung stellt eine notwendige Voraussetzung fiir
eine gerechte Vertragsabwicklung bzw. einen gerechten Handel dar. Ein
formaler schriftlicher Vertrag ist aus sich heraus noch nicht gerecht.

* Ein objektiver Preis ist kein Garant fiir einen fairen Preis. Ein ausgehandel-
ter Preis ist nicht sui generis ungerecht bzw. gerecht. Die Charakterhaltung
bestimmt primir, ob ein Preis dem Anspruch der Gerechtigkeit gerecht
wird.

Die Divergenz vormoderner und moderner Handelspraktiken dient als Schau-
platz fiir die Fragestellung, wie sich durch Globalisierungs- und Modernisie-
rungsprozesse der traditionelle Handelshabitus, verkérpert im Typus des ehrba-
ren Kaufmanns, verindert hat, sowie dazu aufzuzeigen, wie sich diese Anderun-
gen der Charakterstruktur auf allgemeine Prinzipien wie Vertrauen, Solidaritit
und Gerechtigkeit auswirken. Diese alltdglichen vorinstitutionellen Handlungen,
die nicht in Gesetzesformeln oder institutionellen Regelungen festgeschrieben
sind, haben jedoch weit groflere Auswirkungen als allgemein angenommen. Sie
befinden sich in den nicht sichtbaren 80 Prozent unterhalb des Eisbergs.

Der Grofle Basar in Istanbul eignet sich deshalb zur Untersuchung des An-
tagonismus der Handelspraktiken vormoderner und moderner Gesellschaften,
da er sich aktuell in genau diesem Spannungs- und Wandlungsprozess befindet,
welches sich idealtypisch in einem Spannungsverhiltnis von Beitragsprinzip
(Aristoteles) und Gleichheitsprinzip (John Rawls) widerspiegelt, was ermoglicht
die Vor- und Nachteile beider Prinzipien an aktuellen Fallbeispielen zu beobach-
ten und zu analysieren.

Da die Ehre im offentlichen Raum, die ich hier unter der Kategorie der
Handelsehre untersuche, bisher keinen Eingang in die Forschung gefunden hat,
ist mein Anliegen fiir diese Untersuchung die grundlegenden Strukturen und
Zusammenhinge herauszuarbeiten. Manche Detailfragen miissen an dieser Stelle
deshalb offen gelassen werden.

Methodologische Vorgehensweise

Zugang zum Groflen Basar in Istanbul habe ich wihrend eines viermonatigen
Auslandspraktikums am Ende meines Magisterstudiums im Frithjahr 2008 er-
halten. Insgesamt folgten danach im Zeitraum von 2008 bis 2015 sieben Auf-
enthalte: Zwei lingere Aufenthalte von acht und neun Monaten, sowie fiinf
kiirzere Aufenthalte von einer Woche bis zu sechs Wochen. Letztere dienten zur
Nachfrage und zur Sammlung abschliefender Informationen. Methodisch arbei-
tete ich mit einer Methodenkombination von offenen Gesprichen, Teilneh-
mender Beobachtung und Leitfaden gestiitzten qualitativen Interviews (vgl. Beer
2008, vgl. Girtler 2004, vgl. Schefeld 2008, vgl. Schmidt-Lauber 2001). Der
neunmonatige Aufenthalt von Oktober 2009 bis Juli 2010 galt der Exploration.

16

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Hier fiihrte ich offene Gespriche, die die Grundlage fiir die Entwicklung der
Leitfrageninterviews in der Feldforschungsphase bildeten. Ich verbrachte in
abwechselnden Zeitspannen zwei bis drei Tage die Woche bei einem Lampenge-
schift, einem Geschift fiir Frottierwaren und einem Geschift fiir traditionelle
Bekleidung asiatischer Provenienz. In dem achtmonatigen Aufenthalt von Mai
bis Dezember 2014 fiihrte ich die »offizielle« Feldphase durch. Bei dieser arbeite-
te ich je zwei bis drei Wochen fiir drei Tage in fiinf unterschiedlichen Geschif-
ten (zwei Teppichhindler, zwei Juweliere, ein Keramik- und Silbergeschift) mit.
Wihrend dessen fiihrte ich Leitfaden gestiitzte qualitative Interviews durch, von
denen 19 mit 17 Personen in die Analyse aufgenommen wurden. Die Mitarbeit
in den Geschiften diente vor allem dazu, Aussagen der Interviews zu tiberpriifen,
die Informationen zu erweitern und die vorsprachlichen Informationen, die
nicht immer einfach zu thematisieren sind, die sich aber in der konkreten Hand-
lung beobachten lassen, in die Analyse mitaufzunehmen sowie hermeneutisch-
verstehend zu interpretieren. Die Bedeutung der eigenen Prisenz vor Ort kann
nicht iiberschitzt werden, da in der Alltagssituation viele Informationen zu Tage
treten, die in einer Interview-Situation, die immer ein kiinstliches Element in
sich trigt, nicht zur Sprache kommen — oftmals einfach nur, weil es dem Inter-
viewten gerade nicht einfillt oder er gerade nicht iiber das Thema sprechen
mochte. Wenn man sich selbst empathisch in die Lage des Interviewten versetzt,
ist dies einleuchtend, denn auch selbst hat man nicht immer die Mufle oder die
Energie iiber ein Thema zu sprechen oder erst spiter fillt einem die Antwort auf
eine gestellte Frage ein. Aus diesen Griinden habe ich mich auch fiir einen quali-
tativen Zugang entschieden, der es ermoglicht, tiber einen lingeren Zeitraum
mit den verschiedenen Personen in Kontakt zu stehen. Von besonderer Wich-
tigkeit sind deshalb auch die unzihligen informellen Gespriche, die ich bei
tiirkischem Tee gefiihrt habe, die gerade in einer nicht-westlichen Kultur unbe-
dingten Wert haben, da allein eine persénliche Beziehung die Tiiren fiir vertrau-
ensvolle Gespriche 6ffnet. Dafiir werden nicht quantitativ viele Kontakte, son-
dern qualitativ wenige, dafiir sehr gute bendtigt, da diese im Weiteren die Brii-
cken zu den relevanten Stellen erschlieflen. Ich beschreibe in den jeweiligen
Kapiteln konkrete weitere detaillierte Aspekte der Feldforschung.

Dariiber hinaus habe ich vier deutsche Handelspartner interviewt, die auf
eine 12- bis tiber 40-jahrige Arbeits- und Handelserfahrung mit Partnern auf
dem Groflen Basar und seinem weiteren Umfeld zuriickblicken koénnen.
Dadurch konnte ich meine eigene kulturelle Brille einer kritischen Gegeniiber-
stellung unterziehen.

Hinzu kommt mein finfjihriger Aufenthalt, den ich wohnhaft in Berlin-
Kreuzberg am Kottbusser Tor verbrachte. Dieses Viertel ist grofitenteils von
tiirkischen Mitbiirgern besiedelt sowie insbesondere auch durch tiirkische Ge-

schifte — vom Obsthindler iiber den Fahrradhindler und Schuhmacher bis hin

17

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

zum Goldschmied — gekennzeichnet. Hier konnte ich im tiglichen Leben meine
Thesen immer wieder direkt oder indirekt von mehreren Seiten priifen.

Auflerdem habe ich meine eigenen aus der Feldforschung gewonnen Daten
mit einer Sekundiranalyse der Studie von Satroglu/Okan 2010 sowie des
»Grand Bazaar Magazine« erweitert. Das Magazin wurde 2001 bis 2004 von
Atilla Ozbey und Rifat Dedeoglu herausgegeben und erschien in englischer
sowie tiirkischer Sprache. Hier findet sich ein reicher Fundus an Material zur
Erginzung meiner eigens gewonnen Erkenntnisse und Daten, da hier auch viele
Basaris personlich zu Wort kommen.?

Forschungsstand und erkenntnistheoretische Begriffsbestimmung

Ehre ist ein Phinomen, das sich zwischen empirischen Begebenheiten und me-
taphysischen Einsichten bewegt und es kann nur zufriedenstellend beantwortet
werden, wenn beide Seiten in die Analyse integriert werden. Bis dato gibt es
entweder empirische Studien der Sozial-, Geschichts-, und Kulturwissenschaf-
ten, denen es an metaphysischem Wissen mangelt oder philosophische Theorien,
denen die Umsetzung in den konkreten Lebenskontext fehlt. Um eine mehrdi-
mensionale und akkurate Zugangsweise, zu der bis dato sehr eindimensionalen
Betrachtungsweise des Phinomens Ehre zu erhalten, ist deshalb eine interdiszip-
lindre Herangehensweise unerlisslich. Dies macht die Arbeit nicht einfacher,
sondern birgt Schwierigkeiten und Gefahren in sich. Die Interdisziplinaritit ist
jedoch der einzige Weg, das Phinomen Ehre »notwendig und hinreichend« zu
erfassen (vgl. Baumann 2002, S. 86).

Im Forschungsstand lege ich deshalb den bisherige Umgang mit dem Phi-
nomen Ehre in der Ethnologie, Soziologie und Philosophie dar. Meine Haupt-
kritik an der ethnologischen Ehrforschung (1.) ist die Fehlverwendung des Ehr-
begriffes, wobei das Meinen (ddxa) ihrer Gewihrsleute tiber Ehre zum Wissen
(episteme) (vgl. Platon, 504-524) erhoht wurde und im sogenannten »Ehren-
mord« ihren Héhepunkt erkenntnistheoretischer Grausamkeit erreicht. An der
soziologischen Ehrforschung (2.) kritisiere ich die moderne positivistische Sozio-
logie, die sich grofltenteils in Bindestrich-Soziologien aufhilt und den Blick auf
die zentralen Fragen menschlichen Daseins meidet. Zentral gilt es hier zwischen
duflerer und innerer Ehre unterscheiden zu lernen sowie die gegenseitige Be-
dingtheit von Soziologie und Philosophie (Georg Simmel) zu begreifen. Um der
Ehre ihren erkenntnistheoretischen Inhalt wiederzugeben bedarf es philosophi-
schen Wissens (3.). Ein zentraler Theoretiker ist hier Aristoteles, der in der Ni-
komachischen Ethik prizise den Zusammenhang von Ehre als »Lohn der Tu-

3 Die Magazine sind heute nicht mehr zu bezichen, da sie nicht mehr gedruckt werden. Ich
verdanke es Remzi Firat, dass er mir den Zugang zu seinem personlichen Archiv gewihrt
hat, so dass mir sechs Ausgaben des Magazins als Kopie zur Verfiigung stehen.

18

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

gend« mittels der Charakterbildung beschreibt. Aristoteles hat nach Sombart am
tiefsten das Wesen der vorkapitalistischen Wirtschaft erkannt (vgl. Sombart
1913, S. 17). Ehre ist hier ein Gefiihl, das von Emotionen zu unterscheiden
gewusst werden muss. Einhergehend damit kann im »Zeitalter des Narzissmus«
(Lasch 1986; s.a. auch Biihl 2000) auch am Beispiel des Narzissmus ex negativo
eruiert werden, was Ehre ist bzw. was sie nicht ist.

Empirisch-theoretische Erkenntnisse

Aufgrund der Fehlverwendungen und der Vernachlissigung des Ehrphinomens
ist es meine Intention, die Grundpfeiler der Ehrforschung insbesondere beziig-
lich der Handelsehre herauszuarbeiten, um dann mit diesen an dem Phinomen
erkenntnistheoretisch schliissig weiter arbeiten zu kénnen. Die vorhandenen
Theorien iiber die Ehre werden in die Analyse integriert und mittels der empiri-
schen Erkenntnisse erweitert. Theorie und Empirie standen beim gesamten
Forschungsprozess in Wechselwirkung (Georg Simmel). Um dieser Arbeitsweise
auch in der schriftlichen Ausarbeitung gerecht zu werden, habe ich mich bewusst
dafiir entschieden, die Arbeit nicht in einen separaten Theorie und Empirie zu
gliedern. Der empirisch-theoretische Teil gliedert sich in fiinf Kapitel (Kapitel 2
bis 6), die jeweils mit empirischen Fallbeispielen beginnen und mit theoretischen
Unterkapiteln schlieSen. Eine Ausnahme bildet Kapitel 1, in dem ein kurzer
historischer Abriss der 550-jahrigen Geschichte des Grofen Basars gegeben wird.

Am Beispiel des Grofien Basars in Istanbul lege ich anhand von Fallbeispie-
len die Verinderungen von einer vormodernen zu einer modernen Okonomie
und deren Auswirkungen auf die charakterlichen Dispositionen (Habitus) dar.
Fallbeispiele sind deshalb besonders aufschlussreich, da die gesellschaftliche
Struktur in jedem Einzelnen abhingig von Geschlecht, Alter, Ethnie, Religion
etc. eingeschrieben ist und sie somit in der Riickwirkung wiederum Aufschliisse
iiber gesellschaftliche Tatsachen geben.

Allen voran ist diese Arbeit von dem leider erst posthum wertgeschitzten,
dialektisch arbeitenden Philosophen und Soziologen Georg Simmel (vgl. 1989,
1992, 1995) mit seinen wichtigen theoretischen Werkzeugen wie der Unter-
scheidung von »individueller Seele, subjektiver Kultur und objektiver Kultur,
»Inhalt und Form« sowie »Wechselwirkung« inspiriert. Um ihn kreisen ergin-
zend Aristoteles »Ehre als Lohn der Tugend«, Bourdieu (1976, 2000), Durk-
heims »nicht-vertragliche Elemente des Vertrages« (1992) sowie die Uberlegun-
gen zu den Berufsgruppen (1991; 1992). Max Webers »Verkehrung von Mitteln

zu Zwecken« und seine Untersuchungen zur Wirschaftsethik der Weltreligionen

19

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

(1989) sowie Werner Sombarts Biirgergeist (1913) diirfen dabei natiirlich nicht
fehlen.*

In Kapitel 2 arbeite ich die komplexe Genese des traditionellen ehrenhaften
Handelshabitus heraus, die auf personlichen face-to-face-Bezichungen in der
primiren und sekundiren Sozialisation beruht. Inwiefern sich die Charakterhal-
tung durch den globalen und kulturellen Einfluss verindert, wird in Kapitel 3
diskutiert. Kultur- und Wirtschaftssoziologie werden hier wechselseitig unter-
sucht, da sie sich gegenseitig bedingen (s. a. Ulgener 2008, S. 3). Die moderne
Trennung von Kultur-, Wirtschafts- und auch Rechtssoziologie verkennt, dass
die Kultur in alle diese Bereiche cinfliefSt. Kapitel 4 kann als Hauptkapitel der
Arbeit bezeichnet werden. In ihm werden die aufgestellten Thesen explizit disku-
tier: Mit den Modernisierungsprozessen einhergehend entstehen auf dem Gro-
Ben Basar Konflikte von Ehre vs. Geld: Die Handelsehre divergiert mit dem
modernen Kalkiil des Homo Oeconomicus, konkret lisst sich dies an der Ge-
geniiberstellung von Feilschen, das auf einem chrenvollen Charakter beruht
(Aristoteles), und festen Preisen, die auf abstrakten Prinzipien der Gleichheit
(John Rawls) aufbauen, beobachten. Hier werden insbesondere Aspekte disku-
tiert, welche die Rechtssoziologie betreffen, allerdings auch diese notwendiger-
weise wieder im Kontext von Kultur. Dariiber hinaus soll in Kapitel 5 gezeigt
werden, dass das Ehrgefiihl ein transkulturelles Prinzip ist, das, wie Aristoteles
schon erkannte, eine rudimentire Moglichkeit ist, die jedoch nur durch Ubung
und Praxis auch in die gesellschaftliche Wirklichkeit integriert werden kann. Der
Grof8e Basar in Istanbul ist fiir die Transkulturalitit des Ehrgefiihls ein ideales
Beispiel, da durch den alten Handelsweg der Seidenstrafle Jahrtausende lang die
Menschen in der Tiirkei mit den unterschiedlichsten Kulturen und Religionen
in Kontakt standen und sich dies auf dem Groflen Basar, als Endpunkt der
Seidenstrafle, durch das Zusammenleben und -arbeiten unterschiedlicher Eth-
nien und Religionen heute noch zeigt.

Schluss und Ausblick

Die Arbeit bewegt sich auf zwei zentralen Analyseebenen: Empirisch-theoretisch
zeige ich anhand der Verinderungen der Handelspraxen auf dem Groflen Basar
in Istanbul, wie kulturelle und globale Wandlungsprozesse zu einer Anderung
der Charakterstruktur fithren, konkret von der »Logik der Ehre« (vgl. Aristoteles,
vgl. Bourdieu 2000) zu dem nutzenorientierten Homo Oeconomicus. In der tradi-
tionellen Charakterstruktur finden wir Ansitze dieser Idee, die die moderne
Gesellschaft vernachlissigt.

4 Aufbauend auf den Erkenntnissen von Max Weber und Werner Sombart arbeitet Sabri F.

Ulgener (2006) die Moral und Geisteshaltung fiir die Probleme der Wirtschaft anhand der
tiirkisch-islamischen Geschichte und Kultur heraus.

20

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Auf einer metatheoretischen Ebene ist die Arbeit eine Kritik der »Unpersén-
lichkeitsphilosophie« moderner westlicher Gesellschaften, die der unbewussten
Annahme anheimgefallen ist, dass die persénlichen Probleme verschwinden
wiirden, wenn sie die Person ausklammere. Die dualistische Trennung der Sache
von der Person 16st keinesfalls das Problem, sondern dringt vielmehr die persén-
lichen charakterlichen Schwichen und Leidenschaften nur weiter in den Schat-
tenbereich, anstatt sie zu integrieren. Im Zuge der Aufklirung wurde in kirchli-
cher Tradition die Vernunft iiber das Gefiihl iiberhoht. Aristoteles (Nikomachi-
sche Ethik) erkennt jedoch bereits, dass nicht nur kognitives und sachliches
Wissen (dianoetische Tugenden), sondern auch die personlich-ethischen Qualiti-
ten (ethische Tugenden) ausgebildet werden miissen, die sich vor allem emotional
duflern und deshalb auch nur auf dieser Ebene bearbeitet werden kénnen.

Ich méchte betonen, dass ich die traditionelle Gesellschaft nicht analysiere,
um an frithere bessere Zeiten zu appellieren. Vielmehr geht es mir darum, die
positiven Elemente der traditionellen Gesellschaft herauszuarbeiten, um diese fiir
die moderne Gesellschaft neu zu interpretieren und weiter zu entwickeln. In der
traditionellen Lehrlings-Meister-Beziehung wurde das Aneignen von Fachwissen
mit der Ausbildung des Charakters verbunden. Die moderne Gesellschaft muss
dafiir heute eine Antwort finden, die sich jenseits traditionell religiéser Dogmen,
aber auch jenseits postmoderner Beliebigkeitsphantasien bewegt.

21

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©

ter

‘mit, fr oder in KI-



https://doi.org/10.5771/9783828867192

. Forschungsstand und erkenntnistheoretische
Begriffsbestimmung

1. Die Fehlverwendung des Ehrbegriffs in der
Ethnologie

1.1 Kurzer historischer Abriss der Mittelmeerraum-
etnographie

Nach dem 2. Weltkrieg waren die Forscher mit einer neuen weltpolitischen Lage
konfrontiert: »Entkolonialisierung« und die damit einhergehenden Schwierigkei-
ten in den traditionell ethnologischen Forschungsgebieten veranlassten viele
Forscher sich sogenannten »komplexen Gesellschaften« zuzuwenden. Der Begriff
»komplexe Gesellschaften« wurde in dieser Zeit von Ethnologen wie Soziologen
eingefithrt und steht fiir Gesellschaften, in denen ein Zusammenleben von teils
widerspriichlichen Lebensauffassungen in kultureller, religioser, 6konomischer
und sprachlicher Hinsicht bestehen soll. Ein besonderes Interesse galt dabei in
den 1950er und 1960er-Jahren dem Mittelmeerraum und Europa selbst (vgl.
Weber-Pazmino 1991, S. 96). In diesem Kontext riickte das Konzept »Honour
and Shame« (vgl. Peristiany 1965; vgl. Pitt-Rivers 1971 [1954]) in das Zentrum
der Forscher (vgl. Giordano 2003a, S. 13f).

Pionierarbeit leistete bei der Erforschung des Mittelmeerraumes Pitt-Rivers
(1971[1954]) iiber ein Dorf in Andalusien. 1965 erschien der von Peristiany
herausgegebene Sammelband: »Honour and Shame: The Value of Mediter-
ranean Society«. In diesem Werk wurde das Konzept von »Ehre und Schamc als
kulturelles Muster zum fundamentalen moralischen Code mediterraner Gesell-
schaften in die ethnologische Diskussion eingefithrt. Gemifd Pict-Rivers besteht
die minnliche Ehre aus zwei Dimensionen: Zum einem aus ecinem spezifischen
Bewusstsein, bestehend aus Selbstwertgefiithl und Stolz. Zum anderen muss sich
dieses Bewusstsein in einem konkretem Verhalten widerspiegeln, das heif$t 6f-
fentlich gemacht werden, indem die zugeschriebenen oder erworbenen Eigen-
schaften zur Schau gestellt werden, um damit Anerkennung der eigenen Ehre zu

23

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

finden. Das Konzept von Ehre und Scham unterliegt nach diesen Theorieansit-
zen einer starken Trennung von minnlicher und weiblicher Sphire. Damit
einher geht die Trennung zwischen innen und auflen sowie zwischen privat und
offentlich (vgl. Hiiwelmeier 2004, S. 66f). »Minnliche Ehre ist gekennzeichnet
durch die Fihigkeit, die eigene Reputation zu wahren und die Ehre der ganzen
Familie bzw. des Haushalts zu schiitzen, wenn nétig mit physischer Gewalt zu
verteidigen. Stirke, Mut und Tapferkeit, Grofiziigigkeit und Gastfreundschaft
werden mit minnlicher Ehre assoziiert.« (Hiiwelmeier 2004, S. 67)°

Neben der minnlichen Ehre gibt es eine typisch weibliche Ehre, die sich vor
allem durch erstere definiert und auf sie bezogen bleibt. Eine ehrenhafte Frau ist
eine schamhafte Frau. Schamhaft zu sein, meint vor allem keusch zu sein, das
heific keinen vorehelichen Geschlechtsverkehr zu haben und als Jungfrau in die
Ehe zu gehen (vgl. Petersen 1985, S. 11f; vgl. Stirling 1965, S. 233). Das bedeu-
tet nicht, dass ihr keine Sexualitit zugestanden wird, sondern vielmehr wird fiir
beide Geschlechter die Ehe als der angemessene Ort angesehen, um diese zu
leben. Schambhaftigkeit sollte sich im Habitus der Frau ausdriicken, wie etwa in
ihrer Gestik und ihrer Art der Bewegung. Dazu gehort die Bedeckung ihres
Korpers und ihres Haares. Thr Verhalten sollte dabei Zuriickhaltung und Be-
scheidenheit vermitteln. Anders als in der dorflichen Struktur gilt es im urbanen
Raum als legitim westeuropiische Kleidung und kein Kopftuch zu tragen. Von
Bedeutung ist vielmehr, dass die Frau unnahbar und gepflegt wirke. Nachlissige
Kleidung gilt als unehrenhaft, elegante Kleidung als ehrenhaft. Mit diesen Mit-
teln soll gezeigt werden, dass der Kérper bzw. seine Bediirfnisse unter Kontrolle
gehalten sind (vgl. Petersen 1985, S.13f). »Die Uberwachung der Ehre obliegt
den Minnern und ist letztlich die Begriindung fiir die Legitimitdt mannlicher
Autoritit.« (Hiiwelmeier 2004, S. 67)

Auch der tiirkische Ehrbegriff wurde im Kontext der Mittelmeerethnogra-
phie insbesondere anhand der geschlechtsbezogenen Ehrvorstellungen (namus)
thematisiert. Lale Akgiin (1995) beruft sich in ihrer kurzen Abhandlung »Der
Ehrbegriff in der Tirkei« auf den Roman »Namuscular« von Kemal Tahir. Sie
zeigt an diesem Roman den inneren Widerspruch der Minner auf, die zur Wie-
derherstellung ihrer Ehre ihre (geliebte) Frau umbringen (miissen). So haben sie
zwar in freudschen-psychologischen Termini im Sinne der gesellschaftlichen
Moral, dem Uber-Ich, richtig gehandelt — wobei Wut, Hass, Arger und Zorn

5  Beispielsweise zeigt sich in der Konfrontation mit anderen Minnern, dass es darauf an-
kommt, immer nur so weit zu gehen, dass die Situation nicht eskaliert, aber gerade auch so
weit, dass sie kurz davor steht dies zu tun. Dies zeigt sich etwa im Sportunterricht bei der
Gegeniiberstellung des Verhaltens zwischen deutschen und tiirkischen Jugendlichen. Tiirki-
sche Jungen raufen sich bewusst bis zu einem bestimmten Punkt, ohne aber die Kontrolle
iiber die Situation zu verlieren (vgl. Broskamp 1988, S.193ff; s.a. Schiffauer 1987, S. 59f).

24

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

ihre Leitmotive waren — ihr Ich und ihre wahren (Liebes)Gefiihle haben sie aber
womoglich verraten. »Das Ergebnis: der Ehrenhafte hat als Teil der Gesellschaft
den Normen entsprechend gehandelt, aber als Individuum versagt, da er nicht in
der Lage war, eine individuelle Lésung des Problems zu finden.« (Akgiin 1995,
S. 92) Ein kluger Mann wiirde in diesem Sinne nicht einfach seine Frau um-
bringen, denn dadurch wiirde er gleichzeitig sich selbst umbringen. »Warum
glaubt Ihr, gibt der grofle Vorsitzende (Richter, Anm. der Verf.) den Gatten-
mordern die Héchststrafe? Weil sie (die Gattenmorder) sich selber geschadet
haben — nicht etwa, weil der grofle Vorsitzende auf Seiten von schlechten Ehe-
frauen steht.«c (ebd., S. 92) Hier wird schon eine wichtige Unterscheidung von
gesellschaftlicher Moral und individual-seelischer Ethik angedeutet, die im phi-
losophischen Teil des Forschungsstandes (Kapitel 3) noch genauer aufgezeigt
werden.

Yal¢in-Heckmann (1999) verdeutlich noch einen weiteren wichtigen As-
pekt, denn namus bedeutet neben der Geschlechtsidentitit auch »Erwachsen
sein« (vgl. Yalcin-Heckmann 1999, S. 146). Dieser Dimension des Ehrbegriffes
wurde in der wissenschaftlichen Forschung wie in der medialen Verbreitung
jedoch kaum Beachtung geschenkt.

Ein zusitzlicher Begriff im breiten Feld von Ehre beziechungsweise dessen
Pendant ist geref (Ansehen). Dieses wird vor allem iiber die berufliche Stellung
erworben. Das eigene Verhalten sollte sich an zamus orientieren und dann durch
seref seine gesellschaftliche Anerkennung finden, wobei erster Begriff absoluter zu
versehen ist, denn man hat entweder Ehre oder nicht, die Anerkennung dafiir,
kann sich vergroflern oder verringern (vgl. Yalgin-Heckmann 1999, S. 147).

Durch den Aufbruch traditioneller Ehrvorstellungen geraten allerdings die
einst unhinterfragten Handlungsmotive ins Wanken. Je mehr sich die Lebens-
bedingungen unter Modernisierungsprozessen indern, umso stirker geraten
auch die einstigen Wertvorstellungen ins Wanken. Wenn also Ehre weder durch
namus der Frau noch gseref tiber den Beruf erlangt werden kann, riicken andere
Orientierungspunkte ins Zentrum. Sayg: steht fiir die Respektbeziehungen oder
auch Ehrerbietung und gewinnt in diesem Kontext eine bedeutende Rolle. Er
wird unter Minnern gegenseitig bezeugt, von Kindern oder Schwiegertéchtern
gegeniiber ihren Eltern, von Jiingeren gegeniiber Alteren, von Mitarbeitern zu
Vorgesetzten und von gesellschaftlich Unterlegenen gegeniiber Uberlegenen
erwartet (vgl. Akgiin 1995, S. 93ff). Beispielsweise raucht der Sohn nicht in
Gegenwart seines Vaters um ihm Achtung (sayg: gostermek) zu zeigen. Ob er
ansonsten raucht spielt eine untergeordnete Rolle. Wichtig ist, dass er dies in
Anwesenheit des Vaters unterlisst. Entscheidend ist somit nach auflen durch das
angemessene Handeln kein Zweifel iiber die Integritit zur eigenen Gruppe auf-
kommen zu lassen (vgl. Schiffauer 1983, S. 67). Es scheint, als ob der Respekt
(saygr) als Restkategorie des traditionellen Ehrkomplexes von namus, seref und

25

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

sayg: Ubrigbleibt, an der man sich teilweise auch zwanghaft festhilt, da man
merkt, dass die einst Halt gebenden und unhinterfragten Werte instabil gewor-
den sind (vgl. Akgiin, S. 94f).

Auch der Begriff onur (Ehre, Wiirde) gehort in das reiche und vielfiltige Be-
griffsspekerum tiirkischer Ehrvorstellungen. Durch die Begriffsverwendung kann
man deutlich machen, ob man sich eher der alten traditionellen Ordnung (seref)
oder des modernen individualisierten Verstindnis von Ehre (onur) zugehorig
fithlt, onur wire in diesem Kontext am besten mit Wiirde zu iibersetzen (vgl.
Yalcin-Heckmann 1999, S. 149f). Auf den Unterschied von Ehre und Wiirde
wird spiter noch eingegangen.

Laut der Studie des United Nations Development Programme zum Thema
»Honor Killings« (vgl. Kardam 2008) indern sich die Einstellungen zu den
Ehrvorstellungen in der tiirkischen Bevélkerung im stidtischen Bereich mit
tendenziell individualistischen Lebensvorstellungen. Hier wird Ehre vielmehr als
etwas grundlegend Menschliches angesehen, bei der es vor allem um den Um-
gang mit seinen Mitmenschen und der Natur und Umwelt geht. Offenheit,
Fairness, Ehrlichkeit oder Selbstverantwortung sind hier stirkere Referenzgrofien
als das starre und patriarchale Verstindnis, »which places honor between the legs
of women« (Kardam 2008, S. 23).

Die tiirkische Gesellschaft »besteht aus Minnern, die duflerlich stark sind
und sich von der Tat tiberzeugt darstellen, aber innerlich unendlich verletzt
sind.« (Akgiin 1995, S. 91) Dies erklirt den Anstieg der Biicher, die iiber das
Problem der gesellschaftlichen Ehre nicht mehr wie anfinglich nur aus der Sicht
der tiirkischen Frauen schreiben, sondern es auch aus der Sicht des »schwachen
Geschlechts, der tiirkischen Minner, thematisiert (vgl. etwa Toprak 2007).

Die teils sehr starren und dichotomischen Konzeptionen von weiblicher und
minnlicher Ehre wurden im Laufe der Zeit von kritischen Anthropologen in
Frage gestellt und es wurde proklamiert, dass die Konzepte von Ehre nicht starr,
sondern vielmehr als Grundlage und Tendenz bei der Einschitzung von Situati-
onen und deren Richtigkeit dienen sollten (vgl. Giordano 2002, S. 43; vgl.
Scheibelhofer 2009, S. 81). Geschlechteridentititen und -rollen sind so vielfiltig
wie die Linder selbst. »Das Stereotyp einer mediterranen Moral gibt nimlich
nur eine Version der Geschlechterideologie wieder und unterstiitzt dadurch den
patriarchalen status quo« (Lindisfarne 1994, S. 83 zitiert nach Hiiwelmeier
2004, S 68). In diesem Zusammenhang ist es wichtig auf die schichtentypischen
Momente zu verweisen. Fiir die unteren Schichten ist die weibliche Ehre, vor
allem die Jungfriulichkeit, von grofler Bedeutung. Sie dient als »symbolisches
Kapital« (Bourdieu), welches in okonomisches Kapital transformiert werden
kann. Das Gegenteil zum »Puritanismus des Volkes« ist die »Freiziigigkeit der
Eliten, die den ein oder anderen auslindischen Reporter bei der Begegnung mit
den aristokratischen Zirkeln von Palermo in Sizilien etwa regelrecht schockierte

26

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

(vgl. Giordano 2003a, S. 24f; vgl. Giordano 2002, S. 53). Wie flexibel die gesell-
schaftliche Moral an dieser Stelle sein kann, zeigt sich auch beim Blick auf man-
che afrikanische Gesellschaften, in denen es fiir Midchen als besonders ehrenvoll
gelte, viele Affiren zu haben (vgl. Simmel 1992, S. 600).

1.2 Ethnologische Ehrforschung und der »Ehrenmord« heute

Die Forschungen iiber Ehre sind heute in den Hintergrund geraten. Nachdem
sich die Kritik an diesem Konzept verstirkte, widmeten sich die Ethnologen
intensiver den Netzwerkanalysen: Patronage und Klientelismus, instrumentelle
Freundschaften und die Manipulation politischer Bezichungen bildeten von nun
an den akteurzentrierten Forschungsschwerpunkt. So bezeichnete »Schwache
Staaten« tragen in der ethnologischen Logik zur vermehrten Entwicklung ab-
hingiger Beziehungsformen bei (vgl. Hiiwelmeier 2004, S. 69; vgl. Boissevain
1974). Ethnologische Forscher haben es jedoch unterlassen ihre eigenen politi-
schen Strukturen kritisch zu hinterfragen und derartige Probleme den »Schwa-
chen Staaten« zugeschoben. So galt Korruption und Klientelismus gerne als ein
Problem der anderen und etwa als ein unerwiinschtes Nebenproduke der Trans-
formationsprozesse in osteuropiischen Staaten. Kiufliche Schiedsrichter und
»kreative« Parteienfinanzierung (vgl. Kirner 2003, S. 175) zeigen, dass auch in
der »Lobby-Republik« (vgl. Tillack 2015) Deutschland informelle in korrupte
Praktiken iibergehen kénnen. Diese Forschungsperspektive zeigt sich auch bei
der Untersuchung des Basars in Marokko von Clifford Geertz (vgl. 1978/ 79),
der den manipulativen Gehalt persénlicher Beziehungen hervorhebt und wenig
Aufmerksamkeit darauf verwendet, die »Grauzone zwischen Freundschaft, Kli-
entelismus und Korruption« (Giordano 2003) herauszuarbeiten.®

Das anfinglich omniprisente Konzept von Ehre und Scham wurde durch
die oben genannten Problematiken letztlich marginalisiert. Anstelle einer wirkli-
chen Aufarbeitung der Problematiken im Rahmen von »Honour and Shame«
wurde das Thema jedoch mehr oder weniger ungeklirt ad acta gelegt und andere
Forschungsschwerpunkte wie die Netzwerkanalysen und der Transnationalismus
riickten in den Vordergrund. »Der Netzwerkansatz mit seiner akteurszentrierten
Perspektive bildet eine Klammer zwischen der Mittelmeerethnographie der
ersten Jahrzehnte und einem gegenwirtig neuen Forschungsparadigma, das der
Mobilitit von Mittelmeerbewohnern groflere  Aufmerksamkeit  schenkt.«
(Huwelmeier 2004, S. 71): dem Transnationalismus. Unter dem Forschungs-

6  Eine andere Studie iiber einen Basar findet sich bei Theodore C. Bestor (2004) iiber den
japanischen Fishmarke Tsukiji. Der andere Kulturkreis sowie die Tatsache, dass es sich hier
ausschliefflich um Lebensmittel handelt, machen diese Studie, trotz einer generellen Struktur
eines Basars, fiir die Untersuchung auf dem Groflen Basar in Istanbul wenig fruchtbar.

27

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

konzept des Transnationalismus wird in den Sozial- und Kulturwissenschaften
»die regelmiflige und dauerhafte Kommunikation zwischen Individuen, Grup-
pen und Institutionen iiber Grenzen und Nationalstaaten hinweg untersucht«
(ebd.).

Im Zuge der Debatte um sogenannte »Ehrenmorde« dringt sich die Thema-
tik der Ehre durch die Hintertiir wieder in die Diskussion und muss nun erneut
iiberdacht werden, da die diversen vermeindlichen »Ehrrelikte« heute den
Rechtsstaat in Frage stellen.

Es war der Ethnologe Werner Schiffauer, der im Jahre 1980 zunichst in ei-
nem Kursbuch und spiter in seinem Buch (1983): »Die Gewalt der Ehre. Erkla-
rungen zu einem deutsch-tiirkischen Sozialkonflikt« die Debatte tiber Zuwande-
rung, ethnische Kulturen und Gewalt anstief8. Schiffauer schilderte diesen mehr-
fachen Vergewaltigungsfall im damaligen Verstindnis der anthropology of the
Mediterranean ganz klassisch als ein tragisches kulturelles Missverstindnis (vgl.
Hausschild 2009, S. 23). Eine junge deutsche Frau war auf offener Straf§e von
einer Gruppe tiirkischer Jugendlicher mitgenommen und dann tagelang von
allen der Reihe nach vergewaltigt worden. Gemif3 Schiffauer war dies moglich,
da es fiir tiirkische junge Minner zu einem Art Mannbarkeitsritual gehére. Die
weibliche Ehre ist, wie dargelegt, streng iiber die minnliche definiert. Die junge
deutsche Frau litt unter pathologischer Furcht vor der Gewaltbereitschaft der
tiirkischen Minner. Diese Furcht hitte sie handlungsunfihig gemacht und die
Minner gewihren lassen (vgl. Caglar 2002, S. 324ff; vgl. Hausschild 2009, S.
23ff, vgl. Schiffauer 1983).

Unter dem Begriff des cultural defense wurden, teilweise durch die Arbeiten
von Schiffauer, manchmal als Eigenschopfung von Juristen, Téter milder verur-
teilt als dies der Fall bei »niederen Beweggriinden« wie etwa Habgier gewesen
wire. Diese juristische Praxis kniipfte an eine bis in die 1970er-Jahre verbreitete
europiische Rechtsprechung an, welche auch heute noch mittels der sogenann-
ten »Affekerat« verhandelt wird. Es lief§ sich passend in das multikulturelle Den-
ken der 1980er und 1990er-Jahre einfiigen, als man versuchte, Menschen nach
ihren eigenen Maflstiben und kulturellen Werten und Traditionen zu beurtei-
len. Problematisch ist hierbei, dass man im Prozess der »Ethnologisierung« des
Rechts mehr auf das Gutachten von Ethnologen, Kulturmittlern und dem
Rechtsbewusstsein der Angeklagten baute, anstatt sich das Recht und Gesetz des
Ursprungslandes genauer anzusehen (vgl. Hausschild 2009, S. 26).

Parallel zu dieser Entwicklung stieg auch die Kritik an dem Bild einer stati-
schen Kultur der Einwanderergesellschaft, zuerst in England, Frankreich und
den USA, Anfang der 1980er-Jahre auch in Deutschland. Das Verhalten von
Migranten konnte diesen Erkenntnissen gemif$ nicht mehr als rein kulturalisti-
sche Schablone gelesen werden, sondern der spezifische situationsbezogene Kon-
flikestoff zwischen neuer Heimat, Globalisierung und Modernisierung musste

28

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

transparent gemacht werden. Diese verfeinerte und differenzierte Lesart von
Kultur wurde von der deutschen ethnologisierenden Rechtspraxis kaum wahrge-
nommen und Gutachten wurden weiterhin auf der Basis struktural argumentie-
render Ethnologen aufgebaut (vgl. Hausschild 2009, S. 26f). Es bestand ab etwa
den 1970er-Jahren die Tendenz, dass deutschsprachige Ethnologen fiir eine
milde Rechtsprechung bei angeblich kulturspezifischen Taten sorgten. Die tiir-
kischstimmige Ethnologin Ayse Caglar warnte schon in den 1990er-Jahren
davor, mittels ethnologischer Expertise Misshandlungen und Tétungen gegen-
tiber Frauen zu verharmlosen (vgl. Caglar 2002).

Ayse Caglar (2002) vergleicht in ihrem Aufsatz unterschiedliche Gerichts-
gutachten zwischen den 1960er-Jahren und 1990er-Jahren. Neben dem von
Werner Schiffauer untersuchten Fall priift sie auch Gutachten aus den 1960er-
Jahren. In den 1960er-Jahren ist auffillig, dass Gerichte vor allem nach Gurach-
tern verlangten, die das Rechtssystem der Tiirkei besonders gut kannten, die also
anstelle der kulturellen Normen und ethnologisierenden Praxis weit mehr auf
das kodierte Recht als Grundlage bestanden. In dem Gutachten von Ernst
Hirsch, der von 1933 bis 1952 an den Universititen Ankara und Istanbul Han-
delsrecht, Rechtsphilosophie und -soziologie lehrte, ist beispielsweise kein Hin-
weis auf verallgemeinernde Aussagen bzgl. der kulturellen Normen und Werte
der tiirkischen Kultur zu erkennen. Hirsch betont, dass kulturelle Verallgemei-
nerungen unangebracht wiren und der jeweils biografische und individuelle
Kontext beriicksichtigt werden miisse. Zwar bezieht sich auch Hirsch auf das
Konzept von Ehre, jedoch dies in sehr differenzierter Weise und unter der Be-
riicksichtigung der Pluralitit tiirkischer Normen, der Klassenunterschiede oder
auch des starken Stadt-Land-Gefilles. Die sozialen und individuellen Bedingt-
heiten werden also in den 1960er-Jahren stirker gewichtet als in dem Paradigma
des cultural defense, das in den 1970er und 1980er-Jahren vorherrschte und zu
kulturalistischen Tendenzen fiihrte (vgl. Caglar 2002, S. 331ff).

Driessen (2002, S. 19ff) wie Hausschild (2009, S. 29) erkennen, dass wir —
insbesondere auch durch die Skandalisierung von sogenannten Ehrenmorden —
heute dazu aufgefordert sind, uns der Thematik der Ehre neu zu stellen. Fragen
angesichts einer transnationalen wie kulturvergleichenden Perspektive sind eben-
so von Bedeutung wie die unterschiedlichen Vorstellungen von Ehre, die inner-
halb sozialer Schichten, Nationen, Alterskohorten etc. sehr variieren.

Bei der Aufarbeitung des sogenannten »Ehrenmordes« wird immer deutli-
cher, dass diese Formulierung nicht nur von Menschen des Mittelmeerraumes
gebraucht wird, sondern dass oft nicht klar einzuordnende Handlungsmotive
unter der »Akte Ehre« abgelegt werden, obwohl es sich dabei eher um Hand-
lungsresultate dreht, welche tendenziell aus Briichen mit Traditionen sowie

29

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

materiellen und interpersonellen Konflikten resultieren (vgl. Hausschild” 2009,
36 ff; vgl. Oberwittler/ Kasselt 2011). Derartige Verwirrungen und Fehlverwen-
dungen kénnen jedoch nur entstehen, wenn Begriffe und ihre Inhalte nicht
(mehr) klar sind. Umso dringlicher erscheint es das Phinomen »Ehre« wieder
wissenschaftlich zu beleuchten und seine philosophischen, sozialhistorischen
sowie empirischen Gehalte zu priifen.

1.3 Ehre zwischen Metaphysik und empirischen (Kultur-)
Wissenschaften

Als Hauptkritik an den ethnologischen Forschungen zum Thema Ehre miissen
die unreflektierten Ubernahmen der »Ehrkonzepte« ihrer »Mandanten« proble-
matisiert werden. Ethnologen und Anthropologen haben sich nie bemiiht den
Ehrbegriff niher zu bestimmen, um daraus den philosophischen und metaphysi-
schen Gehalt der Aussagen ihrer Gewihrsleute zu priifen. Gleichzeitig haben
sich die westlich geprigten — allen voran anglo-sichsischen Forscher — vorrangig
auf die geschlechtsbezogene Ehre gestiirzt und dieses Phinomen als etwas hochst
Exotisches und Fremdes behandelt. Es erscheint doch sehr verwunderlich, denn
nur ein kurzer Blick von vielleicht 50 Jahren zuriick in die eigene westliche
Geschichte zeigt, dass dhnliche geschlechtsbezogene Ehrvorstellungen auch in
westlichen Breitengraden in der traditionellen Gesellschaftsstruktur durchaus
geldufig waren: »Der Mann trigt seine Schmach allein; / Doch kommt ein Weib
zu Falle, / So schilt man auf sie alle.« (Freidank zitiert nach Simmel 1992, S.
357)% — Diese Strukturen sind heute zwar aufgebrochen, doch lingst nicht iiber-
wunden. — In der von Antiautoritit geprigten Zeit der 1960er und 1970er-Jahre
waren Ehre (und Tugend) aus diesem Kontext heraus, als ein mit Unfreiheit und
moralischen Zwingen verbundener Begriff, verpont und abgelehnt (vgl. Burk-
hart 2006, S. 16).

Ein Blick in die philosophische Ideengeschichte und eine metaphysische
Fundierung hitte den eindimensionalen patriarchalen Zusammenhang von Ehre
und Mord als Fehlinterpretation entlarve (vgl. Aristoteles; vgl. Simmel 1995;
1989, S. 190ff). Der Philosoph und Soziologe Georg Simmel, der Anfang des
20. Jahrhunderts gelebt hat (!), hatte damals bereits verstanden, dass die Bewah-
rung der weiblichen Ehre und Tugend wohl grofStenteils an minnlichen Egois-

7  Hausschild bezieht sich hier auf eine Dissertation von Markus Ehrlich zum Thema »Ehren-
mord, in der Akten der Staatsanwaltschaft in Berlin untersucht werden. Leider konnte ich
trotz mehrmaliger Anfrage und Internetrecherche keinen direkten Zugang zu der Publikati-
on von Markus Ehrlich erlangen.

8  Um Missverstindnissen vorzubeugen méochte ich anmerken, dass dieses Zitat wohl nicht
Simmels Meinung wiedergibt, sondern er lediglich die gesellschaftlichen Strukturen mittels
dieses Zitates beschreibt.

30

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

mus gekoppelt ist (vgl. Simmel 1989, S. 190ff). Ethnologen haben jedoch kritik-
los die Ehrausfithrungen ihrer »Mandanten« akzeptiert und in die Wissenschaft
und Gesellschaft weitergetragen. »Die Mittelmeerethnographie ist seit ihrer
Entstehung in den 1950er-Jahren nicht unwesentlich an der Produktion archai-
scher Bilder beteiligt.« (Hiiwelmeier 2004, S. 65)

Wissenschaft kann nicht auf der Ubernahme der »Privatmetaphysik« einzel-
ner Akteure beruhen, sondern es bedarf deren Einbettung in einen metaphysi-
schen Bezugskontext. Ehre ist ein Phiinomen, das sich zwischen Metaphysik und
empirischer Wissenschaft befindet. Wenn sich Ethnologen mit metaphysischen
Fragen — zu der das Phinomen Ehre gehért — beschiftigen, miissen sie sich zu-
mindest ein Basiswissen metaphysischen Wissens aneignen und nicht mit einem
materialistisch-geprigten ethnologischen Weltbild metaphysisch-bedingte Phi-
nomene untersuchen und interpretieren. Dabei ist es gerade die Aufgabe von
Wissenschaft, sich um die Offenlegung von gesellschaftlichen bzw. patriarchalen
Machtmechanismen (vgl. Bourdieu 2005)° zu bemiihen und nicht noch deren
Konstruktion mittels scheinbarer »ehrenvoller« Ziele zu legitimieren.

Durch die Fokussierung auf die geschlechtsbezogene Ehre wurde der Zu-
sammenhang von Ehre und Handel, der ebenfalls Teil der traditionellen Ehr-
Strukturen war, vollkommen aufler Acht gelassen. Die Bedeutung der Ehre im
Handelsleben wurde in den frithen ethnologischen Dorfstudien der 1970er und
1980er-Jahre gestreift (vgl. etwa Petersen 1985, S. 25; vgl. Magnarella 1974),
jedoch sind sie nicht niher untersucht worden. Die empirische Studie auf dem
Grofen Basar wird diese Forschungsliicke schlieffen. Zusammenfassend findet
sich in der Tabelle ein Uberblick iiber die bisherigen tiirkischen Ehrvorstellun-
gen.

namus Geschlechtsidentitit

Erwachsen sein

seref gesellschaftliches Ansehen
saygl Respektserweisungen
onur Ehre, Wiirde

Tab. 1: Bisheriger Forschungsstand der tiirkischen Ehrvorstellungen im Uberblick

9  »Wie man sieht, ist die Minnlichkeit ein eminet relationaler Begriff, der vor und fiir die
anderen Minner und gegen die Weiblichkeit konstruiert ist, aus einer Art Angst vor dem
Weiblichen, und zwar in erster Linie in einem selbst.« (Bourdieu 2005, S. 96)

31

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©

ter

‘mit, fr oder in KI-



https://doi.org/10.5771/9783828867192

2. Die Vernachlassigung der Ehre in der Soziologie

»Es ist bemerkenswert, dass nicht nur in der Alltagssprache, sondern auch in
der soziologischen und philosophischen Literatur die Begriffe sMoral< und
»Ethik< uneindeutig verwendet werden. Diese Tatsache ist fiir die Soziologie
nur scheinbar unproblematisch. Moral und Ethik als Untersuchungsgegen-
stand allein der Philosophie zu iiberlassen lisst sich fiir die Soziologie nicht

rechtfertigen.« (Opielka 2006, S. 238)

Dies gilt folgerichtig auch fiir das Phinomen der Ehre, die ein wesentlicher Teil
von Moral und Ethik ist. Uns fehlen heute die richtigen Worte und Begriffe um
moralische und ethische Phinomene angemessen beschreiben und einordnen zu
konnen, mit anderen Worten ist »die Sprache der Moral [...] verwahrlost« (Ma-
clntyre 2006, S. 15). In der gegenwirtigen »Diffusion der Ehre« in der soziologi-
schen Forschung wird der Ehre cher eine marginale Rolle zugeschrieben (vgl.
Steuten 2005, S. 7). Der Soziologe Peter Berger verglich den Stellenwert von
Ehre mit dem der Keuschheit, beiden Konzepten konstatierte er, dass sie in der
offentlichen Einschitzung nur als »ideologische Uberbleibsel im Bewusstsein
iiberholter Schichten« prisent seien (Berger 1975, S. 75). Anders als viele andere
Intellektuelle erkennt Berger jedoch auch die hohe Ordnungsfunktion der Ehre
in Relation zu den »Befreiungen« der Moderne (vgl. Steuten 2005, S. 3). Auch
Arnold Zingerle (1992) ist einer der Wenigen, welcher sich fiir eine Soziologie
der Ehre ausspricht. Diesen »Nachruf auf die Ehre« (Angehrn 1982) hile Ludge-
ra Vogt (1997) fiir zu verfritht. Als Verfasserin des letzten aktuellen Werkes der
Soziologie beziiglich des Phinomens Ehre meint sie, dass sich lediglich »Meta-
morphosen und Verschiebungen« vollzogen hitten, »die dem oberflichlichen
Betrachter den Blick auf die heutige Logik der Ehre verstellen.« (Vogt 1997, S.
389)

Neben einer allgemeinen Definition von Ehre gibt der Autor Arnold Zinger-
le (1989) einen Einblick »[z]ur Begriffs- und Theoriegeschichte« und macht auf
»[u]niversale und kulturspezifische Aspekte« aufmerksam. Allgemein »gilt die E.
der Person als Rechtsgut, dessen Schutz z.B. in der Bundesrepublik aus der Un-

33

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

antastbarkeit der Menschenwiirde (GG Art. 1, Abs.1) abgeleitet, als Schranke
freier Meinungsiuflerung (GG. Art. 5, Abs. 2) bestimmt und strafrechtlich
(StGB § 185ff) geregelt wird.« (S. 132) Begrifflich unterscheidet Zingerle zwi-

schen vier Dimensionen:

»1.a. statische (z.B. iiber Abstammung) zugeschriebene, 1.b. erwerbbare und
verfiigbare Eigenschaften; 2.a. dufere Qualititen (Wiirden, Ansehen) und
Objekte (z.B. ehrende Gaben), 2.b. innere Zustindlichkeiten (Haltung,
»Habitusq; 3.a eine Selbstwertauffassung, die von der kollektiven Wertung
der sozialen Stellung abhingt, 3.b. eine Selbstwertauffassung, die der im
Gewissen verankerten Moralitit einer Person entspringt: 4.a eine von beson-
deren DPersonenkreisen (Gruppen, Schichten) beanspruchte, wertend-
hervorgehobene Lebensform, 4.b eine allen Menschen zugesprochene Wiir-

de.« (Zingerle 1989, S. 132)

Diese differenzierte Definition bildet eine gute gedankliche Folie fiir die indivi-
dual-psychologisch-seelischen, soziologisch-politischen sowie rechtlichen Di-
mensionen.

2.1 Die Klassiker soziologischer Ehrforschung

Sofern sich Soziologen heute tiberhaupt mit der Thematik der Ehre beschifti-
gen, beziehen sie sich weitestgehend auf Klassiker wie Max Weber'® oder Georg
Simmel (vgl. Steuten 2005, S. 7). Ludgera Vogt (1997, s. a. 1999, 1999a) hat
eines der letzten Hauptwerke der Soziologie mit den wesentlichen Theorien zur
Thematik der Ehre vorgelegt.!" Steuten (2005) gibt einen Uberblick iiber den
aktuellen Diskurs bzw. den nicht stattfindenden Diskurs.

»Es ist jedoch das typische Schicksal zentraler Fragen in der Soziologie, daf§
sie stets marginalisiert werden: Zwar bilden sie den obersten Bezugspunkt
und damit Anfangs- und Endpunke soziologischer Forschung; aber in der
soziologischen Analyse treten sie zugunsten von Einzelproblemen und kom-
plexen Sachzusammenhingen zuriick.« (Miiller 1992, S. 54, Fufinote 5)

Das Ziel dieses Forschungsiiberblicks ist es grundlegende Problematiken der
Forschung des Ehrbegriffs zu diskutieren. Gerade die Herangehensweise an das

10 Max Weber war selbst bekanntermaflen in Ehrenduelle verwickelt, besonders auch wenn es
darum ging die Ehre seiner Frau Marianne zu verteidigen (vgl. Vogt 1997, S. 65).

11 Dies gilt mit Ausnahme von Bourdieus (2000) Studie: »Die zwei Gesichter der Arbeit, die
bei der Verfassung der Arbeit von Vogt — so ist zu vermuten — noch nicht in die deutsche
Sprache iibersetzt worden war. Fiir die konkrete Analyse der Handelsehre, die im Zentrum
dieser Arbeit steht, ist Bourdieus Werk von zentraler Bedeutung und wird im theoretischen
Teil genauer ausgefiihrt.

34

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Phinomen Ehre und die ihr zugrunde liegenden Grundannahmen, die oftmals
nicht explizit formuliert sind, sollen hier zentral sein. Ehre befindet sich zwi-
schen empirischen Bedingtheiten und metaphysischen Erkenntnissen, und bei-
dem muss in der Forschung Rechnung getragen werden.

Die Klassiker der Soziologie wie Georg Simmel oder Max Weber haben sich
noch durchaus intensiv mit dem Phinomen der Ehre auseinandergesetzt. Max
Weber verwendet die Begrifflichkeit der »Ehre« vor allem im Zusammenhang
mit einer stindischen Lebensfithrung. Dabei geht es Weber vor allem um die
Frage, wie Macht erlangt werden kann. Neben &konomischem Erwerb von
Macht kann diese auch iiber Ehre erworben werden, diese ist allerdings abhingig
von der gesellschaftlichen Konstitution. Wihrend die Klassenlage durch »Besitz«
und »Besitzlosigkeit« gekennzeichnet ist, ist die stindische Ehre nur durch eine
spezifisch geartete Lebensfithrung zu erlangen. Der »Parvenue«, der Neureiche,
wird von den privilegierten Schichten niemals vorbehaltlos akzeptiert werden
(vgl. Weber 1972, S. 538). Macht kann in diversen Formen zu Tage treten
sowie verschiedene Motivationsgriinde beinhalten. In seiner Abhandlung iiber
die protestantischen Sekten verdeutlicht Max Weber die Verstrickungen von
Macht mit ethischen Anspriichen. Er zeigt etwa auf, dass der Eintritt in eine
Religionsgemeinschaft weniger aus religiésen Griinden denn auf strategischen
beruht, um durch eine bestimmte Performanz einen »guten Ruf« zu erlangen
und die eigenen Geschifte zu férdern. »Denn — um es zu wiederholen: — nicht
die ethische Lehre einer Religion, sondern dasjenige ethische Verhalten, auf
welches durch die Art und Bedingtheit ihrer Heilsgiiter Primien gesetzt sind, ist
im soziologischen Sinn des Wortes »ihre spezifisches »Ethos« (Weber 1988, S.
234f).

Ein Grof3teil der soziologischen Theoretiker und Forscher in weberscher
Tradition haben sich mit den Aspekten von Ehre, Macht und sozialer Differen-
zierung beschiftigt. Allen voran Coleman (1991) hat in dieser Tradition Ehre als
eine zentrale Komponente des Sozialkapitals dargestellt (Vogt 1997, S. 217ff):

»Wenn ich rational bin und ganz eigenniitzig handle, achte ich darauf, daf}
dieser Gefallen fiir dich so wichtig ist, daf§ du bereit sein wirst, mir einen
Gegengefallen zu erweisen, wenn ich Hilfe brauche, welcher mir einen gro-
fleren Gewinn verschafft, als dieser Gefallen mich kostet.« (Coleman 1991,
S. 401 zitiert nach Vogt 1997, 217)

Ehre wird hier weitestgehend strategisch eingesetzt und dient als kalkulierte
Nutzung ethischer Konzepte zur Generierung symbolischen Kapitals. Diese
Analyse ist sicher nicht ginzlich abzuweisen und durchzieht einen weiten Teil
soziologischer Ehrforschung, jedoch werden hier ethische oder ehrenhafte Ver-
haltensweisen vermischt, so dass deren Begriffsverwendung fragwiirdig erscheint.

35

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Diese Problematik ldsst sich am Beispiel Pierre Bourdieus Habitus-Theorie noch
genauer verdeutlichen.

2.2 Habitus, Ehre und Tugend

Im Anschluss an Webers Kategorien von Stand und Klasse hat Pierre Bourdieu
explizit die Kategorien des Lebensstils entwickelt. Bourdieu sieht Ehre als eine
besondere Form von Kapital. In dem Kapitel »Ehre und Ehrgefiihl« in seinen
Studien zur Kabylischen Gesellschaft arbeitet er die spezifische Dialektik des
Ringens um Ehre heraus (vgl. Bourdieu 1976). Diese »Spielregeln der Ehre« sind
verkniipft mit dem Prinzip von »Geben, Nehmen und Erwidern«, welche auch
Marcel Mauss in »Die Gabe« beschreibt und analysiert (vgl. Mauss 1990). In
seinem Werk »Die zwei Gesichter der Arbeit« (Bourdieu 2000) untersucht
Bourdieu an der algerischen Ubergangsgesellschaft die vorkapitalistische Logik
der Ehre und deren Implikationen.

Bourdieu konzentriert sich in seinen Analysen dhnlich wie Max Weber vor-
wiegend auf Aspekte von Machtdifferenzierung, Legitimation und Aufrechter-
haltung von sozialer Ungleichheit im Kontext von ékonomischem, kulturellem
und sozialem Kapital (vgl. Bourdieu 1983, 1993, 1998). In der Forschung und
damit zusammenhingend in zentralen Einfithrungswerken der Soziologie wird er
hauptsichlich dementsprechend verwendet (vgl. Fuchs-Heinritz/Kénig 2005;
Treibel 2006). In dieser Herangehensweise gerit eine andere Facette in den
Hintergrund. Bourdieu (1976, S. 28), sowie auch Mauss (1990, S. 57) erkennen
an verschiedenen Punkten die Umsetzung der aristotelischen Tugendethik (vgl.
Aristoteles) in diesen Gesellschaften. »Der Ehrenmann (2 ardbi) ist zugleich der
tugendhafte Mann und der Mann von gutem Ruf.« (Bourdieu 1976, S. 28) Und
Mauss schreibt tiber die Parallelen der Moralvorstellungen von »Freigebigkeit,
Ungebundenheit, Autonomie und zugleich Grofle« (Mauss 1990, S. 56f), die
sich mit der Nikomachischen Ethik vergleichen lassen (vgl. ebd., S. 56, Fuinote
28).

Bourdieu nimmt das Element der Tugend aber nicht weiter in seine Analy-
sen mit auf, er sicht grofitenteils Distinktionen auf der horizontalen Ebene, er
ignoriert bewusst oder unbewusst das philosophische Element, die geistige Ebene
und vor allem das gesamte Konzept des Habitus, das er der griechischen Philoso-
phie entlehnt hat. Dabei verwendet er Habitus und Hexis verschieden, obwohl
ersteres lediglich die lateinische Variante des griechischen Ursprungsbegriffes ist,
das aristotelisch-thomistischer Herkunft ist (vgl. Frohlich 1999)."2 Bei Aristoteles

12 Natiirlich muss an dieser Stelle Bourdieus Werdegang beriicksichtig werden. Als Studierter
der franzésischen Eliteschulen sah er sich einem Ubermafl philosophischer Spekulation ge-
geniiber und wollte wie er zu seiner Algerienstudie explizit formulierte: »Nicht den Philoso-

36

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

umfasst Habitus jedoch auch bzw. vor allem die seelische Disposition, die mittels
des rechten Handelns (Tugend) zur Gliickseligkeit (exdaemonia) fithren soll. Bei
Bourdieu scheint der am gliicklichsten zu werden, der es schafft sich in die hohe-
ren Klassen der Gesellschaft zu katapultieren.” Sloterdijk nennt es die »Verti-
kalspannung«'%; ein inneres Streben nach héheren Giitern als dem besseren
Wein, dem schickeren Auto, dem »hoheren Geschmacks, den sonst die unter-
schiedlichen Klassen oder neuerdings die so genannten sozialen Milieus, aus-
zeichnen (vgl. Sloterdijk 2009, S. 281ff). Uberspitzt formuliert wire nach Bour-
dieus Theorie »der Mensch immer dort am meisten er selbst, wo seine Prigung
durch den Habitus ihm zuvorgekommen ist — als 0b das Echteste an uns die ein-
verleibte Klasse wire (1) (ebd., S. 286, Hervorh. d. Verf.).

Zentral fiir diese Arbeit ist es folglich vor allem jene innere seelische Disposi-
tion in die Analyse miteinzubezichen, die jenseits des Bourdieuschen Habitus
und der Sozialstruktur die einzigartige Qualitit jedes individuellen Selbst aus-
zeichnet, »ein qualitativer Individualismus« (Simmel 1995, S. 53) oder »das Ideal
seiner Selbst« (Simmel 1995a, S. 111)P. Ich mochte an dieser Stelle betonen,

phen spielen!« (Schultheis 2000, S. 177). Heute jedoch schen wir uns einer gegenteiligen
akademischen Welt gegeniiber, die den »harten« Szientismus zu einer Art Gottheit erhoben
hat und dringend philosophisch-metaphysisch in ihre Schranken verwiesen werden muss.

13 Es ist Bourdieu hoch anzurechnen, die gesellschaftlichen Machtmechanismen der »feinen
Unterschiede« herauszuarbeiten. Gleichzeitig ist es ein zentrales Problem soziologischer For-
schung, das Problemfeld nicht auszuweiten. Die Frage nach Bildungsgerechtigkeit wird im-
mer nur von unten nach oben gestellt, implizit unterstellt die soziologische Fragestellung
dadurch, dass man irgendwie gliicklicher wird, wenn man es nach oben schafft und vergisst
zudem all jene Akademikerkinder, die dhnlichen sozialen Zwingen unterworfen sind, wenn
sie es nicht schaffen oder es nicht schaffen wollen die akademische Karriere ihrer Eltern wei-
terzufiihren, sondern vielleicht lieber einen Handwerksberuf ergreifen méchten. Kurzum
wird die klassische philosophische Frage nicht gestellt, aber mittels Leistungs- und Karriere-
denken als »Gliicklichmacher« beantwortet.

14 Auch wenn ich nicht mit Sloterdijks Schlussfolgerungen einverstanden bin, denn letztlich
wird bei Sloterdijk der hochtrainierte Superathlet und der Yogi auf eine Stufe gestellt und
diese »Gleichmacherei« ist meines Erachtens nicht tragbar (ohne das ich dies hier genauer
ausfiihren kann), ist der Begriff der »Vertikalspannung« sehr treffend gewihlt.

15 »[I]n jedem Menschen ruht potenziell, aber doch wirklich, das Ideal seiner selbst; die reine
Form seiner, das, was er sein soll. [...] Egoismus ist immer nur ein Verhiltnis der Seele zu ih-
rer Umgebung, sie erwartet von dieser irgend eine Gewihrung, irgend ein Gliick, zu dem sie
sie ausnutzt. [...] Die Seele aber, die ganz und gar sie selbst geworden ist, bedarf dessen nicht
[...], sondern weil sie {iberall sich selbst hat und nichts als ihr reinstes Inneres ist, so ist sie
tiberall Verlangen und Erfiillung zugleich.« (Simmel 1995a, S. 111) Dies wiederum verleiht
ihr ein Gefiihl von Freiheit bei allen Handlungen, da das Zentrum des Wesens die Periphe-
rie bestimmt, »d.h. wenn unsere einzelnen Gedanken und Entschliisse, unsere Handeln wie
unser Leiden, unser eigentliches Ich ausdriicken, unabgelenkt von Kriften, die auferhalb
unser liegen.« (ebd.)

37

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

dass ich keinen individualistischen Ansatz vertrete, der letztlich alles auf das
Individuum reduziert, noch einen normativ-kollektivistischen, der dufSere Struk-
turen fiir alles verantwortlich zu machen sucht. Vielmehr geht es um einen
handlungstheoretischen Ansatz, der die dialektische Abhingigkeit von subjekti-
ven Dispositionen und objektiv abstrakten Regelungen, m i t dem Einbezug des
qualitativen Selbst, herauszuarbeiten sucht. Fiir dieses Problem eignet sich ein
Theoretiker in besonderem Mafle: Georg Simmel verstand es schon als Mitbe-
griinder der deutschen Soziologie nicht nur zwischen Individuum und Gesell-
schaft zu unterscheiden, sondern eine Dreierstruktur von »objektiver und sub-
jektiver Kultur und individueller Seele« (Miiller 1993, S. 9) aufzumachen. Die
individuellen charakterlichen Dispositionen und die geistige Dimension des
Menschen wurden kaum bis gar nicht beachtet, so als ob der Mensch ein leeres
Blatt Papier wire, das nur noch soziologisch schliissig beschrieben werden miiss-
te. Mein Ausgangspunkt und meine Grundannahme bauen ergo auf der Drei-
erstruktur von Georg Simmel auf, die neben Habitus und Sozialstruktur auch
die »individuelle Seele« als eine Katergorie des Geistes in ihre soziologische Ana-
lyse integriert.

2.3 Die gegenseitige Bedingtheit von Soziologie und
Philosophie

Die gingigen und wenigen soziologischen Studien iiber die Ehre, klammern die
Philosophie weitestgehend aus. Gerade bei einer Thematik wie der Ehre stofit
ein Soziologe oder Ethnologe jedoch leicht an seine methodologischen und
theoretischen Grenzen. Ludgera Vogt hakt die philosophischen Uberlegungen
zur Ehre am Anfang ihrer Arbeit als ideengeschichtliche ab, da sie »kaum nach
der Relevanz von Ehre in der Gegenwart frag[en]«. (Vogt 1997, S. 41) Gleich-
zeitig restimiert sie am Ende ihrer Arbeit, wie wichtig ein »gemeinsamer Wertho-
rigont« ist, um ein Mindestmafl an Integration zu schaffen, was im Weiteren
»kohisionsgenerierende Gegenkrifte« und »Desintegrationskrifte« abmildere
(vgl. Vogt 1997, S. 389). Und einhergehend damit stellt sie davor die Frage:
»Wo bleibt in diesem Szenario der »ganze Mensch« als Bezugspunkt der Ehre?«
(Vogt 1997, S. 378). Sie verkennt, dass sie zur Beantwortung dieser Fragen all
jene philosophischen Ideen benétigt hitte, die sie zu Anfang ihrer Arbeit als
ideengeschichtliche abgetan hat und es die intellektuelle Aufgabe ist, diese Ideen
und Erkenntnisse in den gegenwirtigen sozialen und historischen Kontext zu
iibersetzen!

Bereits Georg Simmel (1995) prangert die Unvollstindigkeit der formalen
Soziologie in seinem Aufsatz »Die beiden Formen des Individualismus« an,
welche nur mit Hilfe der Philosophie behoben werden (vgl. Miirner 2003, S.

38

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

6)." Er verdeutlicht dies am Beispiel der »individuellen Freiheit«, indem er
zwischen einem quantitativ formalen und qualitativ inhaltichen Individualismus
unterscheidet. Ein gquantitativer Individualismus entsteht durch Differenzie-
rungs- und Modernisierungsprozesse. Diese ermdglichen dem Individuum mehr
Wahl- und Handlungsméglichkeiten, es geht also um die Bedingung der Mog-
lichkeiten von Freiheit. Die so erworbene Freiheit ist aber vielmehr eine duffere
und unbestindige, denn, was anfangs als Freiheit erfahren wird, kann sich
schnell zu einer neuen Verpflichtung entwickeln, wenn sie nicht um ihr Pendant
der inneren qualitativen Freiheit erginzt wird (vgl. Simmel 1989, S. 375ff). Das
Problem, das Simmel aufzuzeigen vermochte, lisst sich heute an der Moglichkeit
der Erwerbsarbeit fiir Frauen verdeutlichen. Die Forderung und Durchsetzung
der Tatsache, dass Frauen heute arbeiten gehen diirfen, war im ersten Schritt
eine Befreiung, heute hat sich diese Thematik allerdings insofern zugespitzt, als
eine Frau, die dies beispielsweise nicht méchte, gesellschaftlich nicht wertge-
schitzt wird und keine Anerkennung fiir ihre Hausfrauenarbeit findet. Simmels
Einwand, quantitative wie qualitative Aspekte der Freiheit zu beriicksichtigen, ist
somit berechtigt und warnt vor einer Einseitigkeit in jedwede Richtung. Die
Entwicklung gualitativer Freiheit geht aus der Idee hervor, dass in jedem Men-
schen das Ideal seiner Selbst liegt, welches es auch zu verwirklichen gilt. Eine
vollstindige Freiheit kann ergo nur erreicht werden, wenn es moglich ist, nicht
absolut, aber weitestgehend guantitativ formalen und gualitativ inhaltlichen
Individualismus zu leben (vgl. Simmel 1995).

Diese Unterscheidung ist auch bei der Thematik der Ehre von zentraler Be-
deutung. Ohne ein metaphysisches Wissen stofSt man bei einer Thematik wie
der Ehre schnell an seine methodologischen Grenzen, was sich letztlich durch
die ethnologischen wie soziologischen Studien durchzieht: Die innere Ehre, die
das qualitative Selbst beriihrt, ist nur rudimentir ausgearbeitet und der Fokus
richtet sich auf die duflere Ehre in Termini wie Ruhm, Prominenz und Prestige.
Diese innere Aushdhlung des Ehrbegriffes fithrt im schlimmsten Fall zu falschen
Schlussfolgerungen und verschleiert den Blick auf die Realitit. Georg Simmel

16 Ich méchte hier anmerken, dass die Philosophie ebenso auf die Soziologie oder andere
empirische Wissenschaften wie die Ethnologie angewiesen ist. Meine These ist, dass sich
beide gegenseitig bedingen, denn eine Philosophie ohne empirisches Gegengewicht oder
Ausgleich liuft die Gefahr sich in Spekulationen zu verlieren, wie es in vorherigen Jahrhun-
derten iiblich war und auch der Grund ist, warum sich im letzten Jahrhundert der Fokus
verstirkt auf die Empirie gelegt hat. Die Gefahr besteht nun aber in eine neue Einseitigkeit
zu fallen (bzw. sind wir dies bereits). Mit anderen Worten: Metaphysik und Empirie bedin-
gen sich gegenseitig und schaffen dialektisch eine dritte Form hoherer Erkenntnis. Dieses di-
alektische Zusammenspiel auszuloten wire eine wichtige Aufgabe der modernen Wissen-
schaften.

39

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

verdeutlicht die epistemologischen Verhiltnismifigkeiten am Beispiel der »indi-
viduellen Freiheit«, was er dadurch aber gleichzeitig liefert, geht weit iiber den
Freiheitsbegriff hinaus. Er schafft die erkenntnistheoretischen Rahmenbedin-
gungen, in welchem die zentralen Kategorien des menschlichen Daseins betrach-
tet werden miissen, indem er metaphysisches und empirisches Wissen in einer
mehrwertigen Logik dialektisch verbindet.

2.4 Zur Unterscheidung von &uflerer und innerer Ehre

Auflere Ebre ist erkenntnistheoretisch nicht ohne innere Ebre verstehbar, wihrend
innere Epre nicht zwangsliufig von dufSerer Ebre abhingig ist.

»Im Idealfall decken sich dussere und innere Ehre, dann nimlich, wenn
Menschen auf Grund ihrer ethischen Qualititen Anerkennung finden. Hiu-
fig aber macht sich zwischen den beiden Dimensionen von Ehre Wider-
spruch geltend: ehr-wiirdige Menschen werden missachtet, wihrend Un-
wiirdigen Lob zuteil wird.« (Angehrn 1982, S. 13)

In der soziologischen Forschung hat Thorstein Veblen (1986) dargelegt wie sich
Ehre im Zuge der Postmoderne immer mehr in Richtung Prestige (bzw. von
innerer zu duflerer Ehre) bewegt bis Ehre und Prestige schliefSlich in der Post-
moderne ihren Kulminationspunkt erreichen und gleichgesetzt werden."” Die
soziologische Forschung hat sich im Laufe der letzten Jahrzehnte von ihren
Klassikern losgesagt und ist den empirischen Wissenschaften gefolgt. Wihrend
unter Namen wie Ralf Dahrendorf, Theodor W. Adorno oder Jiirgen Habermas
noch iiber den Positivismus und seinen Einfluss auf die Soziologie gestritten
wurde (vgl. Maus/ Fiirstenberg 1972), scheint der Empirismus heute zum un-
hinterfragten Glaubensbekenntnis der Soziologie geworden zu sein, sodass weit-
laufig empirische Sozialforschung und Soziologie als Synonym verwendet wer-
den.

In dieser Entwicklung wurde auch das Phinomen Ehre, wenn es iiberhaupt
als Forschungsgegenstand verwendet und nicht gleich als vormodernes Relikt
ignoriert wurde, rein auf ihre duflerliche Ebene hin untersucht. In der Wirt-
schaftssoziologie beschrinke sich die Untersuchung von Ehre beispielsweise
hauptsichlich auf Prestige und Reputation (vgl. Abolafia 1996, vgl. Smith
1989), wobei keine Unterscheidung zwischen innerer Ehre und duflerer Ehre
getroffen wird, und so der Inhalt von Prestige und Reputation beliebig bzw.
egoistisch ausgedeutet wird. Wenn die Ehre zur reinen Performanz wird, hat sie

17 Die Entwicklung von Ehre zu Prestige werden in Kapitel: »3.5 THEORETISCHER HIN-
TERGRUND: Von der Ehre zu Prestige in der Postmoderne: sachliche Leistungen vor Cha-
rakter und geistiger Entwicklung« ausfiihrlich diskutiert.

40

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

sich jedoch in ihr Gegenteil verkehrt und andere treffendere Begriffe miissen
hierfiir gewihlt werden.

Wihrend duffere Ebre erkenntnistheoretisch ohne innere Ehre nicht aus-
kommen kann, ist es moglich ehrenvoll zu handeln, ohne dafiir Wertschitzung,
Anerkennung und letztlich Ehre zu erhalten. Genau diese Problematik zeigt sich
in historischen Beispielen (z. B. Jesus oder Gandhi), die eben keine Anerken-
nung fiir Ihre Handlungen erhielten, weil sie allein ihrem Gewissen und ihrer
inneren Ehre folgten. Ergo kann nicht am Grad der Reputation oder Anerken-
nung der Grad der Ehre gemessen werden, denn dies wiirde voraussetzen, dass
die Gesellschaft die wirklich Tugendhaften ehren wiirde. Unzihlige Werke
zeigen jedoch, das Geld die neue Form der »Ehre« darstellt (vgl. etwa Simmel
1989; vgl. Segbers 2002; vgl. Weber 2005). Gerade in Zeiten, in denen der
Ehrliche der Dumme ist (vgl. Wickert 1994), ist die Unterscheidung von innerer
und duflerer Ehre zentraler als in Zeiten, in denen sich die Diskrepanz der bei-
den Pole weniger kontrir zeigt. Denn die grofite Gefahr besteht darin, beide zu
vermischen und zu verwechseln. Dabei lisst es sich, wie Michael Opielka klar
ausdriicke, fiir die Soziologie eben nicht rechtfertigen Fragen der Moral und
Ethik allein der Philosophie zu tiberlassen, denn beides sind wichtige Regulative
bzw. auch Machtinstrumente einer Gesellschaft.!

In der Uberblicksarbeit zum soziologischen Forschungsstand der Ehre von
Steuten (2005, S. 6) findet sich auch ein Schaubild, das zusammenfassend den
Stand der soziologischen Ehrforschung und dessen Ehrbegriff wiedergibt. Ehre
wird hier hauptsichlich tiber »duflere Ehre« mittels der Begriffe Ruhm, Promi-
nenz, Reputation und Prestige definiert und untersucht. Die »innere Ehre« ist
im Verhiltnis zur »iufleren Ehre« aufler der »Wiirde« nicht ausdefiniert. Dies ist
ein Spiegelbild fiir den Stand der soziologischen Ehrforschung und verdeutlicht
noch einmal die Vernachlissigung der inneren Ehre.

Ehre
Anschen/ Wertschitzung  Bezeugung von Wertschitzung  Ehrgefiihl
(»duflere Ehre«) (»innere Ehre«)
in den Dimensionen
- Ruhm - Wiirde
- Prominenz

- Reputation/ guter Ruf
- Prestige

Tab. 2: Die soziologische Ehrforschung und ihr Ehrbegriff nach Steuten (2005, S. 6)

18 Der Soziologe ist selbst Teil seiner gesellschaftlichen Wirklichkeit und ich plidiere dafiir,
sich dieser Problematik noch viele kritischer und intensiver zu stellen.

41

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Im nichsten Kapitel werden die zwei unterschiedlichen philosophischen Ehr-
konzepte vorgestellt, um die fehlenden Teilaspekte und metaphysischen Voraus-
setzungen des Gesamtkomplexes von innerer und duflerer Ehre zu erginzen.
Dadurch kann auch gezeigt werden, auf welchen Grundlagen die einseitige
Fokussierung auf die duflere Ehre beruht. Die duflere Dimension soll nicht ver-
neint, sondern um ihre innere erweitert werden, denn nur so ist es moglich ein
erkenntnistheoretisch treffenderes Bild zum Phinomen der Ehre zu erlangen.
Meine Kritik an der soziologischen Ehrforschung beruht auf der einseitigen
duflerlichen Verwendung des Ehrbegriffes und der Ausblendung metaphysischen
Wissens um Ehre als Phinomen erkenntnistheoretisch notwendig und hinrei-
chend zu beleuchten.

42

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

3. Die zwei Grundannahmen der Ehre in der Philosophie

Die Philosophie verzeichnet eine lange Tradition beziiglich der Thematisierung
des Ehrbegriffes bzw. ethischer oder moralphilosophischer Fragen. Bis Ende des
19. Jahrhunderts gibt es fast keinen Philosophen, der sich nicht in der einen
oder anderen Form tiber die Ehre gedufSert hitte. Ohne hier die ganze Bandbrei-
te der Facetten darlegen zu konnen, ist es ndtig zwei zentrale Positionen des
Ehrbegriffs zu thematisieren. Auf der einen Seite steht die »klassische« Variante
in der Tradition des Aristoteles, demnach die Ehrerweisung als »Lohn der Tu-
gend« eines Menschen angesehen wird (vgl. Aristoteles). Auf der anderen Seite
fungiert Ehre in der »modernen« Form verstirkt im Sinne von Thomas Hobbes
als Evaluationsmechanismus. Hierbei entsteht eine radikale Ablosung von Tu-
genden und anderen moralischen Wertvorgaben (vgl. Vogt 1997, S. 38f). Ich
werde im Folgenden beide Positionen kurz vorstellen, um dann die Entschei-
dung fiir eine Variante zu begriinden.

3.1 Aristoteles: Ehre als »Lohn der Tugendc«

In der »Nikomachischen Ethik« setzt sich Aristoteles explizit mit der Ehre als
»Lohn der Tugend« auseinander. Das Ziel des menschlichen Daseins ist bei
Aristoteles die Gliickseligkeit (eudaemonia). Um diese zu erreichen ist eine gewis-
se Gesinnung der Seele von Néten, die sich dezidiert in der Tugendethik nieder-
schligt.

Der Begriff Ethik geht auf das griechische Ethos (Sitte, Brauch, Charakter)
zuriick (vgl. Ritter 1972, vgl. Halder 2000, S. 94). Sittiches Verhalten kann
oberflichlich schon durch das angepasste Verhalten an eine Gruppe erreicht
werden. Bei genauerer Betrachtung ist ein Verhalten aber erst dann ethisch,
wenn es mit der Eigenart, dem eigenen Charakter iibereinstimmt. Der Begriff
Moral stammt von dem Lateinischen moris (Sitte, Brauch, Gewohnheit) (vgl.
Jiissen 1984, vgl. Halder 2000, S. 124). Moralisches Handeln ist stirker auf
duflere und gesellschaftliche oder gruppenspezifische Normen hin ausgerichtet.
Man kann moralisch richtig handeln, aber gleichzeitig sein Verhalten gegen sein

43

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

ethisches Verstindnis richten. Ethisches Handeln gelingt nur, wenn ich in Uber-
einstimmung mit mir selbst handle. Gleichzeitig muss bei manchen ethischen
Entscheidungen abgewogen werden, ob der innere seelische Konflike einfacher
oder schwieriger zu tragen ist als der moralische Konflikt mit dem sozialen Um-
feld. Diese kurze Unterscheidung zwischen moralischem und ethischem Han-
deln gibt auch einen wichtigen Hinweis zur Problematik der Ehre. Ich kann
gemif$ der »Ehre« einer Gruppe gemif$ handeln, das heift aber noch nicht, dass
ich ethisch handle. Die Ehrvorstellungen einer Gruppe sind nicht zwingend
konform mit den eigenen ethischen Werten. Hier kommt die Unterscheidung
von duflerer und innerer Ehre zum Tragen.

Zentral fiir ein ehrenhaftes Handeln ist bei Aristoteles vor allem »das richtige
Mafl« im Kontext von Person, Ort und Situation zu finden. Es ist ein situati-
onsbezogenes Verstindnis von Gerechtigkeit, deshalb der Name »Beitragsprin-
zip«. Dabei hat »das Maf3« oder »die Mitte« zwischen den Polen keinen Namen.
Weder Egoismus (was oft als Ziel postmoderner kapitalistischer Gesellschaften
gilt), noch Altruismus (was Kirchen oder Religionen oft lehren) sind die Mitte
und kénnen somit nicht zur Mitte fithren. Eine Selbsterhohung wie der Egois-
mus ist nicht das wahre Selbst, so wie auch eine Selbsterniedrigung, der Altruis-
mus es wire, es nicht ist.

Der Philosoph und Theologe Thomas von Aquin (1964 [1265]) schlieft an
Aristoteles’ Uberlegungen an und beschiftigt sich vor allem mit der Frage im
Zusammenhang der »Grofigesinntheit« des Menschen (129. Frage). Der Mo-
raltheologe Wilhelm Korff (1966, 1969) wiederum bezieht sich auf die philoso-
phischen Entwiirfe von Aristoteles und Thomas von Aquin. Er zeigt hierbei die
Entwicklung von Ehre zu Prestige auf, die im empirisch-theoretischen Teil in
Kapitel 3.5 ausfiihrlich besprochen wird. Prestige entstammt aus dem Franzosi-
schen und bedeutet urspriinglich »Tduschung, Illusion, aber auch Zauber, Reiz,
Charme« (Korff 1969, S. 391). Seine ihm zugrunde liegende lateinische Plural-
form praestigia bezeichnet »Gauckeleien, die Tricks und das Blendwerk der
Spielleute« (ebd.). Wihrend Tugend die Ehre bestimmt, definiert die Leistung
das Prestige. »Leistung ist mefibar, berechenbar, planbar. Sie ist gleichsam die
quantitative Dimension der qualitativen Tugend.« (Korff 1969, S. 394; s. a.
Korff 1966, S. 134ff) Hier zeigt sich, wie wechselseitig Wissenschaft in die je-
weilige soziale gesellschaftliche Wirklichkeit verwoben ist, denn in demselben
Mafle wie Quantifizierbarkeit und sozialtechnische Objektivierbarkeit an Bedeu-
tung gewonnen haben, steigt auch das Interesse an Leistung und Prestige anstelle
von der qualitativen Wertigkeit von Tugend und Ehre.

44

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

3.2 Hobbes: Ehre als Machtinstrument

Nahe an Prestige und Leistung liegt Macht und so vertritt Hobbes als Vertreter
einer »modernen Ehre« in seinem »Leviathan« aus dem Jahre 1651 folgenden

Standpunke:

»Es spielt auch fiir die Ehre keine Rolle, ob eine Handlung gerecht oder un-
gerecht ist, wenn sie nur grof§ und schwierig und folglich ein Zeichen von
Macht ist. Denn Ehre besteht nur in der Meinung, daf§ Macht vorliegt.
Deshalb waren die Heiden des Altertums nicht der Ansicht, daf§ sie ihre
Gétter entehrten, als sie sie in ihren Dichtungen raubend, stehlend und an-
dere grofle, aber ungerechte und unreine Taten vollbringend auftreten lie-
en, sondern sie meinten, sie dadurch ganz besonders zu ehren.« (Hobbes

2011 [1651], S. 92)

Diese heroische und recht eigenwillige Definition der Ehre von Hobbes mag
verstdrend wirken, wenn man mit den klassischen philosophischen Stromungen
der Ehrforschung vertraut ist. Hobbes setzt innere Ehre und duflere Ehre gleich,
wobei die innere Ehre keine Bedeutung fiir ihn hat, sondern nur Macht und
Prestige. Bei Hobbes bezeichnet Ehre die Verfligbarkeit iiber Dinge und Men-
schen ohne ethischen Imperativ. Ob sie gar eine realistische Einschitzung der
modernen Welt darstellt, wie dies Vogt (vgl. 1997, 39f) behauptet, oder womég-
lich einem narzisstischen Groflenwahn entspringt, wird der folgende notwendige
Exkurs verdeutlichen.

Um die Thematik der Ehre zu verstehen, muss der Narzissmus, der ein gan-
zes Zeitalter prigt (vgl. Lasch 1986), verstanden werden, dass ein Phinomen
auch dadurch eingegrenzt und besser verstanden werden kann, indem man ex
negativo zeigt, was es nicht ist. Dariiber hinaus ist dieses Wissen notwendig,
damit das Phinomen Ehre nicht eingenebelt vom Zeitgeist mit dem selbigen
verwechselt wird. Deshalb hierzu ein kurzer Exkurs.

3.3 Exkurs: Individualisierung, Narzissmus und Ehre

Die Soziologen Christopher Lasch (1986) und Walter L. Biihl (2000) (stark inspi-
riert von C.G. Jung) sowie der Psychologe Hans-Joachim Maaz (2015) kommen alle
zu einem tibereinstimmenden Ergebnis, was die kollektivpsychologische Krankbeir der
Moderne ist: Der Narzissmus, eine Storung der Person in seinem vertikalen Bezug zu
sich selbst, der ursichlich aus einem Mangel an Liebe resultiert. Diese meist friih-
kindlich erfabrene Verletzung zeigt sich in einem »Grifenselbst«, also einer Person,
die sich selbst erhiht oder einem »GrifSenklein«, einer Person, die sich selbst ernied-
rigt. Die Wurzel ist jedoch dieselbe. Der »Kult des Individuums« stellt hierbei eine
symptombafte Erscheinung dar (vgl. Bithl 2000, S. 27f: vgl. Maaz 2015, S. 30f)).

45

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Die narzisstische Idealisierung von Popstars durch den Zusammenbruch der el-
terlichen Autoritit, der Korperkult gepaart mit einer Ubersexualisierung bei gleich-
geitigem Feblen realer sozialer und emotionaler Beziehungen oder die politische
Biihne im Wandel zum symbolischen Schauspielplatz sind alles Zeichen und Beispie-
le eines desintegrierten Selbst in einem gesamigesellschaftlichen sozialen Rahmen (vgl.
Biihl 2000, S. 27f; vgl. Lasch 1968, S. 104f, S. 172f)

Der Progess der »Individualisierung« ist nicht zu verwechseln mit der »Indivi-
duation« wie sie von Carl Gustav Jung, Alfred Adler oder Melanie Klein gemeint
und beschrieben wurden. Im Allgemeinen werden diese Begriffe jedoch synonym
benutzt, oder enden sogar in seiner Extrapolation im »Kult des Individuums«. Die
hoch gepriesene Individualisierung zeigt sich bei genauer Betrachtung jedoch viel-
mehr als Mythos oder als ein neues Glaubenssystem. Versammlungen, Massende-
monstrationen, Kultfeste und anderer Fetische, die Verehrung von »Heiligen« und
»Gurus« (z.B. im Fuffball) sind nur einige Beispiele fiir diesen »Kult des Individu-
ums«. »Der besondere Clou dieser >Religion der Individualisierung: ist, dass sie
scheinbar eine rein individuelle Konstruktion darstellt; in Wirklichkeit aber ist der
Individualismus bestenfalls eine moralische Idee, schlimmstenfalls eine kollektive
Wahnidee, oder auch eine miihsam in wechselseitiger Kollusion aufrechterbaltene
kollektive Illusion.« (Biihl 2000, S. 26)

Diese Form der »Individualisierung« ist aber weit entfernt von Emile Durk-
heims Verstindnis des »moralischen Individualismus«. Dessen Vorstellung baute
nicht auf dem Egoismus des Einzelnen, sondern vielmehr auf der »Sympathie fiir
alles, was Mensch ist« auf. Der »Kult des Individuums« jedoch stellt eine narzisstische
Form des Individualismus dar, der den Einzelnen eben nicht in dem, was Mensch
sein ist, integriert, sondern in einer archaischen Form duferer Attribute wie »Ge-
schlecht, Alter, kirperlicher Erscheinungsform, ethnischer Zugehérigkeit«, abhingig
von einem Fiihrer oder einem »industriegesellschaftlichen Fetischismus«, die in einem
Korper- und Gesundpeitskult, Auto- und Maschinenritus oder einer Popstarindustrie
ihren Ausdruck findet (vgl. Biihl 2000, S. 20f).

Eine narzisstische Person zeigt sich hauptsichlich durch ein »archaisches Grifen-
Selbst« oder als Ersatz dafiir ist sie an ein »libido-besetztes und diberbewertetes Ob-
Jeke« fixiert. Auf der Symptomebene manifestiert sich dies in einer Unfihigkeit auf
der Beziehungsebene realistische und bestindige Beziehungen zu schaffen. Eine nar-
gisstische Person leidet an einem Mangel an Empathiefibigkeit, Rollendistanz und
einem gewissen MafS an Humor gegeniiber der eigenen Person. Eine in sich integrier-
te Person sieht keinen Widerspruch die Einheit der eigenen Person zu wahren und
gleichzeitig in der Interaktion mit anderen teilzunehmen. Wichtig bleibt zu erken-
nen, dass die »dissoziative Identititsstorung« der gegenwirtigen Gesellschaft ein
Kollektivphinomen ist, das sich im Leben und Leiden des Einzelnen ausprigr (vgl.
Biihl 2000, S. 31; vgl. Lasch 1968). Das bedeutet, dass sich eine »kollektive Persin-
lichkeitsstorunge, die sich in Phinomenen wie der Volkskrankheit » Burn-Out« symp-

46

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

tombaft ausdriickt, nicht nur symptomatisch am Individuum geheilt und kuriert
werden kann, da die gesellschaftlichen Strukturen an sich pathologisch und anomisch
(Durkheim) sind. Es ist gerade die Zuspitzung des kapitalistischen Geistes, seine
eigens geschaffenen Pathologien narzisstisch auf die anderen, in diesem Falle, das
ausgebrannte Individuum abzuwilzen, anstatt seine eigene Pathologie anzuerkennen
und zu beheben. Nicht umsonst schafft sie somit durch die Psychologisierung einen
ganzgen Markt und eine Berufsgruppe, die ibre eigenen Schattenseiten dibersieht und
auf das Individuum ablidt (vgl. Lasch 1986, S. 23f).

Von Entwicklung im Sinne der Persinlichkeits- und Entwicklungspsychologie
kann aber erst gesprochen werden, wenn ein »geschifisfiibrendes Ich« oder »Kern-
selbst«, beides Begriffe die die »Einbeit des Selbst« beschreiben, vorbanden ist. Es gebt
um ein ausgewogenes Wechselspiel zwischen horizontaler und vertikaler Entwick-
lungsebene, die lediglich kulturelle und sozialstrukturelle Unterschiede aufweist. Der
Narzissmus zeichnet sich gerade durch eine falsche bzw. pathologische Form dieses
Prozesses aus. »Individualisierung: und »Kollektivierung sind dialektisch miteinan-
der verbunden.« (Biihl 2000, S. 33) Die Einbeit der Person ist jedoch keine ontolo-
gische Doktrin; sie verlangt Wandelbarkeit und Stabilitit zugleich. »Der Progess der
Gewinnung dieser Einbeit ist die Individuation.« (Biihl 2000, S. 35)" Die Erlan-
gung der Individuation vermag es, Individualitiit und (unbewusste) Kollektivitir in
einen Einklang zu bringen — obne in einem der Pole zu verbaften.

3.4 Aristoteles oder Hobbes?

In der Moderne wird Individualismus in Form eines von allen Bindungen und
Kontexten losgeldsten Ich als anzustrebendes Ziel der Freiheit verstanden. Diese
Vorstellung ist in einem kollektiv unbewussten Narzissmus verankert. Ehre ist
ein Beziehungsprinzip. Eine integrierte Vorstellung von vertikaler Selbstentwick-
lung gepaart mit horizontaler Einbettung in das Kollektiv findet sich bei Aristo-
teles.?® Innere und duflere Ehre sind bei ihm in einer reifen Person verbunden.
Hobbes” Ehrvorstellungen gleichen gemif§ seinem Menschenbild (Homo
homini lupus — Der Mensch ist des Menschen Wolf) eher einer narzisstisch gestor-
ten Persdnlichkeit, die Ehre und Prestige gleichsetzt und der es an mangelnder
Selbstintegration fehlt, so dass sie tiber duflere Ehre versucht dieses Defizit aus-
zugleichen. Wiirde er den zugrundeliegenden Liebesmangel verstehen, wiirde er
die Nutzenverfolgung nicht als normale Bedingung des Menschseins ansehen,
sondern deren Pathologie erkennen. Das grofite Problem ist hierbei jedoch, dass
es nicht einfach ist, dem Narzissten seinen Narzissmus zu verdeutlichen — unge-

19 Inwiefern eine misslungene Individuation zu einer verstirkten Neigung zu Prestige, Ruhm
und Ansehen fiihrt, wird in Kapitel 3.5 genauer ausgefiihrt.
20 Gemifd Mauss (1975, S. 202) muss Aristoteles vor allem auch als Psychologe gelesen werden.

47

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

fihr so schwer wie einem Siichtigen seine Sucht — da mittels der »narzisstischen
Abwehr« (vgl. Maaz 2015, S. 107f) alle moglichen realen oder irrealen Argumen-
tationen rationalisiert herangezogen werden, um blof§ nicht das eigene Defizit
fithlen zu miissen. Das schlimmste und unbedingt zu vermeidende fiir den Nar-
zissten ist, seinen Liebesmangel zu fithlen, denn dieser Schmerz gilt als kaum
ertragbar.

Heutzutage werden gerne Narzissmus, Individualismus und Freiheit gleich-
gesetzt. Ein Mensch, der sich nicht mehr fithlen kann, hat ernst zu nehmende
Probleme in der vertikalen Entwicklung seines Selbst. Hier ist nun auch das
grundlegende Problem der Arbeit von Ludgera Vogt (1997) anzusiedeln. Vogt
sieht die Sicht von Hobbes als »modern« und Hobbes als »Realist« an (vgl. Vogt
1997, S. 39ff). Hobbes und ihre Grundannahme fuffen jedoch auf einer rein
auflengeleiteten Ehre, die abgetrennt von ethischen Werten funktioniert. Vogts
Arbeit ist in sich schliissig und sie hat Recht, dass »Ehre« weiterhin eine Funkti-
on in modernen Gesellschaften hat, jedoch nur in Hobbes Sinne als »duflere
Ehre« und Sozialprestige. Konsequenterweise miisste ihre Arbeit nicht mit »Zur
Logik der Ehre«, sondern mit »Zur Logik der dufleren Ehre« betitelt werden.

Es wire ein falsches Verstindnis, wenn man daraus schlieflen wiirde, dass
Macht und Ehre ein Gegensatzpaar bilden wiirden. Mehr als dies sind Macht
und Ehre sich bedingende Prinzipien, die Aristoteles in die Formel: »Die Herr-
schaft zeigt den Mann.« (Aristoteles, 1130a) — oder eben auch die Frau — ge-
bracht hat. Damit ist gemeint, dass diejenige Person mit den hdchst entwickel-
ten ethischen Tugenden — allen voran die Gerechtigkeit — geeignet fiir die Fiih-
rung und Leitung einer Gesellschaft ist, denn diese muss das Bediirfnis nach
blofler egoistischer Bediirfnisbefriedigung {iberwunden haben um im rechten
Sinne fiir alle gesellschaftlichen Mitglieder zu handeln. Ich werde darauf vor
allem in Kapitel 4.5 des empirisch-theoretischen Teiles noch genauer eingehen.

Aristoteles und Islam mag fiir manchen einen Widerspruch darstellen, da in
den heutigen Islamdebatten vermehrt der Gegensatz von arabischer und westli-
cher Kultur unterstrichen wird. Dabei wird der Einfluss der arabisch-islamischen
Kultur im europidischen Mittelalter wenig thematisiert und vergessen, welchen
kulturellen Austausch es zwischen Orient und Okzident gab. Einer der einfluss-
reichsten und wohl bekanntesten Ubersetzer war Averroes (lat., Ibn Rushd
arab.), auch bekannt als »der Kommentator« (vgl. Hendrich 2011, S. 97; vgl.
Koknel/ Ortayli 2007, S. 31).*' Zudem muss das philosophische Wissen um die
Vervollkommnung des Menschen als transkulturelles Wissen begriffen werden.

21 Aufgrund der Schliefung der platonischen Akademie in Athen durch Justinian 529 emi-
grierte die Schule nach Djundaschipur, Harran, sowie Agypten. Der Schwerpunke der Philo-
sophen in Forschung wie in Lehre lag hier auf »Logik, Ethik, Mathematik (mit den Diszipli-

48

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Die philosophische Grundlage dieser Arbeit wird aufgrund der ausgefiihrten
Kritik an Hobbes von Aristoteles inspiriert sein. Fiir Aristoteles zeichnet sich ein
ehrenvolles Handeln vereinfacht gesagt durch das Finden der Mitte zwischen
zwei Polen aus. Die Pole kénnen benannt werden, die Mitte, in der sich das
chrenhafte Verhalten abspielt, kann nicht benannt werden. Narzissmus, der
einhergeht mit Egoismus wire ein {iberhdhter Selbstwert. Der Gegenpart zum
Narzissmus (Griffenselbst) wire der Helferkomplex oder die Co-Abhingigkeit
(GrifSenklein), was einem altruistischen, d.h. selbstaufopfernden Verhalten ent-
spricht. Uberspitzt formuliert denkt und fiihlt der Narzisst nur an sich und der
Co-Abhingige nur an den anderen. Die Mitte und somit das Ehrgefiihl aber
besteht darin, ein Gleichgewicht zwischen sich selbst und den anderen herstellen
zu kénnen.

Das ethische Gefiihl gilt jedoch nicht mit Emotionen oder Leidenschaften
verwechselt oder gleichgesetzt zu werden. Die Diskussion um »Leidenschaften
und Interessen« (Hirschman 1987) durchzieht die Geschichte seit Anbeginn.

nen des Quadrivium: Geometrie, Arithmetik, Musiktheorie, Astronomie) und schliefSlich
Astrologie« (Hendrich 2011, S. 30). Die »Theologie des Aristoteles« war hier eine der ersten
Ubersetzungen. Neben den reinen Ubersetzungen folgten alsbald auch die Kommentare
(vgl. ebd., S. 31ff).

Die zentralen Gedanken der auf Aristoteles begriindeten Philosophie von Ibn Rushd lassen
sich in vier Hauptthesen zusammenfassen: »die Lehren von der Ewigkeit der Welt, der Ein-
heit eines fiir alle Menschen gleichen Intellekts, der philosophischen Lebensweise als Mog-
lichkeit einer diesseitigen Gliickseligkeit und schliefllich die — freilich héchst umstrittene —
These von der »Doppelten Wahrheit« (ebd., S. 99).

Mit der »Doppelten Wahrheit« wird in der mittelalterlichen Theologie das Phinomen
bezeichnet, dass ein Urteil in der Philosophie (secundum rationem) wahr, aber in der Theo-
logie (secundum fidem) falsch sein kann. Seit 1260 sah sich das christliche Selbstverstindnis
durch die Ubernahme der aristotelisch-averroistischen Weltansicht gefihrdet. Einige Lehren
des Aristoteles wie etwa die der Ewigkeit der Welt oder der Einheit und Unsterblichkeit der
Geistseele standen im Widerspruch zur vorherrschenden kirchlichen Doktrin. Dadurch
wurden den aristotelisch-averronistisch argumentierenden Philosophen eine »doppelte
Wahrheit« seitens der Theologen unterstellt. Eine Lehre der »Doppelten Wahrheit« gab es in
Wirklichkeit nie, sie war vielmehr die theologische Zensur gegeniiber philosophischem Wis-
sen. (http://universal_lexikon.deacademic.com/229762/doppelte_Wahrheit)

Die »Wissenschaft der Alten« beinhaltete neben der griechisch-hellenistischen Tradition
Texte der antiken Wissenschaften inklusive deren Philosophie, aber auch sonstige »Weis-
heitslehren« mystisch-esoterischer Art oder indischer Mathematik. Zunichst gab es eine
strikte Trennung zwischen den »islamischen« oder »arabischen Wissenschaften« und den
»Wissenschaften der Fremdenc, insbesondere der Griechen mit ihren Ausfithrungen der Phi-
losophie, Logik, Mathematik, Naturwissenschaften und Medizin. Diese Unterscheidung
nahm aber im Laufe der Zeit ab und ist bei Al-Farabis »lhsa al-Ulum« (De scientis, Uber die
Wissenschaften) nicht mehr anzutreffen. Al-Farabi verdeutlicht, dass weniger der religidse
oder kulturelle Hintergrund der Wissenschaften, sondern die Vervollkommnung des Men-
schen im Zentrum stehen sollte (vgl. Hendrich 2011, S. 28ff).

49

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

3.5 Zur Unterscheidung von Interesse, Emotion und (Ehr-)Gefiihl

»Fiir alle Klassiker der Soziologie als »Wirklichkeitswissenschaftc (Max We-
ber) war evident, dass sich ihr Gegenstand tiber Nicht-Logisches oder Affek-
tivitit (mindestens) ebensosehr konstituiert wie tiber Zweckrationalitit. In
ihren Werken haben sie in sehr unterschiedlicher Weise >die Bedeutung
nicht-logischer Praxis fiir die gesellschaftliche Konstruktion von Wirklich-
keitc (Hitzler 1988: 5) zum Thema gemacht. Betrachtet man dagegen die
nach-klassische Soziologie, so scheint sie sich eher schwer zu tun mit der Be-
obachtung, dass wir >in unsere Gefiihle in gleicher Weise verstrickt [sind]
wie in unser Wissen« (ebd.: 36). Ob die gegenwirtig anhebende Soziologie
der Emotionen dies zu korrigieren vermag, oder ob sie den herkdmmlichen
Bahnen der Analyse von Funktionalisierungen und/oder kapitalistischen
Uberformungen sowie Destruktionen des Gefiihlslebens folgt, bleibt abzu-
warten.« (Keller 2010, S. 103)

Vor allem in der Aufklirung wurde die Vernunft {iber das Gefiihl gesetzt und
der Verstand iiberhdht, was sich heute in einer einseitigen und eindimensionalen
Bildung (vgl. Marcuse 2008) des Menschen zeigt.

Interessen und Leidenschaften waren in der Entwicklung des kapitalistischen
Geistes zwei entgegengesetzte Handlungspole. Albert O. Hirschman erldutert,
dass im Zuge des kapitalistischen Geistes Interessen Leidenschaften vorgezogen
wurden, jedoch nicht in einer absoluten Negation der Leidenschaften, sondern
vielmehr in der utilitaristischen Verwendung bestimmter gewinnbringender
Leidenschaften gegeniiber anderen (vgl. Hirschman 1987, S. 40; vgl. Neckel
2011, S. 43). Der Dualismus von Interessen und Leidenschaften bzw. die Privi-
legierung nutzbringender Leidenschaften war vor allem im 17. Jahrhundert
vorherrschend (vgl. Hirschman 1987, S. 49f). Neckel (2011) zeigt in seinem
Artikel »Der Gefiihlskapitalismus der Banken« anhand der Gier, dass diese doch
nicht so ruhig ist, wie man dies einst annahm. Leidenschaften und Interessen
miissen heute also wieder neu verhandelt werden.

Gefiihle sind auch bei Adam Smith (2010 [1759]) von zentraler und weg-
weisender Bedeutung, denn es ist das Gefiihl, in dem das sittlich Richtige ange-
legt ist. Das Buch von Adam Smith heif$t auch nicht »Die Theorie der ethischen
Gedanken«, sondern explizit die der Gefiihle. Leider wird Smith oftmals miss-
briuchlich als Griinder des Neoliberalismus angesehen, da sein Buch »The

Wealth of Nations« (Der Wohlstand der Nationen, 1974 [1776])* ohne »The

22 »Nicht vom Wohlwollen des Metzgers, Brauers oder Bickers erwarten wir das, was wir zum
Essen brauchen, sondern davon, dass sie ihre eigenen Interessen wahrnehmen. Wir wenden
uns nicht an ihre Menschen sondern an ihre Eigenliebe, und wir erwihnen nicht die eigenen
Bediirfnisse, sondern sprechen von ihrem Vorteil.« (Smith 1974 [1776], S. 17)

50

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Theory of Moral Sentiments« (Die Theorie der ethischen Gefiihle) gelesen und
in der Folge meist neoliberal und eigeninteressiert interpretiert wurde. Adam
Smith selbst muss deshalb als klassischer Liberalist verstanden werden, dessen
eigeninteressiertes Handeln mit moralischen Grundwerten einhergeht und bei
dem sich Freiheit und Verantwortung gegenseitig bedingten. Das ethische Ge-
fihl korrigiert in diesem Sinne immer das eigeninteressierte Handeln, sodass
dieses seinen Rahmen nicht tiberspannt (vgl. Horn 2009; vgl. Anker 2007, S.
22).

Die deutsche Sprache ist eine sehr reiche und prizise Sprache bis auf den Be-
reich der Gefiihle und Emotionen bzw. primiren und sekundiren Gefiihlen, wo
sie sehr ungenau ist bzw. wird sie hier sehr ungenau verwendet,”” da Emotionen
und Gefiihle als unsachlich gelten. Deshalb muss man sich zunichst den Unter-
schied von Gefiihl und Emotion bewusst machen, denn beide werden umgangs-
sprachlich, aber auch in der Wissenschaft, oft synonym gebraucht. Eine Ausei-
nandersetzung mit diesem Problem findet sich bereits bei Damasio (2005) oder
anderen Autoren, die die Bedeutung der Emotionen und der »Emotionalen
Intelligenz« fiir das menschliche Dasein hervorheben (vgl. DeSousa 1990, Go-
leman 1996).

Die Unterscheidung von Gefiihl und Emotion bzw. primiren und sekundi-
ren Gefiihlen ist auch deshalb zentral, um die Emotionssoziologie (vgl. Flam
2002; Gerhards 1988) verstehen und einordnen zu konnen. Ahnlich wie die
Habitustheorie Bourdieus die Gefiihls- und Seelenebene ausklammert, folgt
auch die Emotionssoziologie den gingigen Analysemethoden duflerer Wechsel-
wirkungen gesellschaftlicher Subsysteme wie Personlichkeit, Organismus, Sozial-
struktur und Kultur.

Ausgangspunkt der vorliegenden Untersuchung

Ich verstehe in Anlehnung an Aristoteles das Gefiihl als leitendes Prinzip der
Seele, das durch das Verhalten der Tugend zu immer genaueren und verfeiner-
ten Ausprigungen fithrt. Das Gefithl und damit einhergehend das Ehrgefiihl
liegt in Georg Simmels Termini auf der Achse der individuellen Seele, die bis
dato in der soziologischen Forschung ausgeklammert wurde.

Problematisch ist, dass wir alle durch unterschiedliche kulturelle, soziale oder
familidre Konditionierungen dieses Gefiihl nicht immer spiiren oder es mit
unseren Emotionen verwechseln. Idealtypisch liegt das Gefiihl auf der Seelen-
ebene, die Emotionen und sekundiren Gefiihle sind Ausdruck der gesellschaftli-
chen Verhiltnisse. Beide Bereiche sind dialektisch verschrinkt. Auch kann man

23 Anders als die tiirkische Sprache, wie wir spiter noch genauer sehen werden.

51

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

nicht sagen, dass jede gesellschaftliche Konstruktion uns von unserem Gefiihl
wegfiihren wiirde.

Manche gesellschaftliche Konstruktionen sprechen durchaus unsere »wahren
Bediirfnisse« (Marcuse 2008) an. Insofern kann die traditionelle Handelsehre als
idealtypisch gelungene Konstruktion der Bildung seelischer Tugenden in gesell-
schaftliche Strukturen angesehen werden. Am »Ehrenmord« indessen lisst sich
im Gegenzug aufzeigen, inwiefern gesellschaftliche Strukturen Menschen von
ihren »wahren Bediirfnissen« zu »falschen Bediirfnissen« (Marcuse 2008) und
ergo zu falschen Emotionen fithren. Der tiirkische Mann dessen Frau in seinen
Augen »ehrlos« gehandelt hat, »fithle«® sich in seiner »Ehre« gekrinkt. Genau an
diesem Punkt miisste aber genauer hingeschen werden, ob dies nun ein Gefiihl
oder eine Emotion ist. Emotionen beruhen meist auf eigenen psychologischen
Dysfunktionen. Auch der Broker an der Wall Street fiihlt meist nicht mehr, dass
sein Verhalten ethisch falsch ist, da es in dem gesellschaftlichen und kulturellen
Raum, in dem er leb, als »richtig« oder »normal« angesehen wird. Ich werde auf
die Dynamik von Emotion und Gefiihl bzw. Ethik und Moral im Laufe der
Arbeit immer wieder zuriickkommen.

Tab. 3: Zusammenfassung der theoretisch-philosophischen Leitgedanken

24 Hier tritt ein sprachliches Problem aus, denn wir fiithlen Emotionen ebenso wie wir Gefiihle

fithlen.

52

P 24.01.2026, 14:41:29. © Utheberrechtiich geschiltzter Inhat r
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Ausgehend und in Anlehnung an die griechische Philosophie insbesondere Aris-
toteles trigt jeder Mensch ein Ehrgefiihl in sich, welches durch Gewohnheit und
Ubung entweder trainiert wird und sich zu einem Habitus entwickelt oder brach
liegt, denn wie jedes Talent, das nicht regelmifig geiibt wird, verkiimmert es,
wenn es nicht benutzt wird.

Die Unterscheidung von dufleren #nd inneren, quantitativen und qualitati-
ven bzw. extensionalen und intensionalen Faktoren bei der Definition eines
Begriffes sind grundlegende erkenntnistheoretische Einsichten, um notwendige
und hinreichende Bedingungen von Wissen zu erfiillen (vgl. Baumann 2002, S.
86; vgl. Biihl 2000, S. 25ff; vgl. Simmel 1995). Diese Faktoren miissen auch
beim Thema Ehre beriicksichtigt werden, wurden aber bislang wie in den voran-
gehenden Kapiteln dargelegt, nur unzureichend in den Erkenntnisprozess mit-
einbezogen. Nachfolgend findet sich das Schema von Steuten (2005, S. 7; hier:
Tab. 2, S. 38), erweitert um die innere Dimension der Ehre. Auf die Begriffe
Wiirde und Gewissen werde ich im Laufe der Arbeit noch niher eingehen.

Tab. 4: Der Ehrbegriff in Erweiterung der Dimension der Seele resp. der Tugend

53

P 24.01.2026, 14:41:29. © Utheberrechtiich geschiltzter Inhat r
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©

ter

‘mit, fr oder in KI-



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Il Empirisch-Theoretische Erkenntnisse: Die Divergenz
vormoderner und moderner Okonomie als
Schauplatz der Veranderung der Charakterhaltung

Das Eingangstor
. Nr. 1 Nuruosmaniye;
Nuruosmaniye Kapist

55

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Kapal: Cars:

Giyilmemis camagirlar nasil kokar bilirsin,

Sandik odalarinda;

Senin de diikkanin dyle kokar iste.

Ablam: tanimazsin,

Hiirriyette gelin olacakts, yasasayds;

Bu teller onun telleri,

Bu duvak onun duvag iste.
Ya bu camurdaki kadinlar?

Bu mavi mavi,

Bu yesil yesil fistanls ...

Geceleri de ayakra mi1 dururlar boyle?
Ya bu pembezar gomlek?

Onun da bir hikayesi yok mu?
Kapaly Cars: diyip gecme;

Kapals Cars,
Kapaly kutu.

Orban Veli Kanik

Der GrofSe Basar”

Du kennst den Duft frischer Wiische

In der Truhekammer;

Dein Laden riecht auch so.

Du kennst meine iltere Schwester nicht,
Sie wiire bei der Verkiindung der Freibeit Braut geworden,
wenn sie gelebt hiitte;

Das ist ihr Lametta

Das ist ihr Brautschleier.

Und die Frauen in den Schaufenstern?
Die in den Uberwiirfen

In Blau und Griin ...

Stehen sie auch nachts so aufrechr?

Und dieses Seidenhemd?

Hat es keine Geschichte?

Sag nicht so achtlos GrofSer Basar,
GrofSer Basar, Groffe Geheimnisse.

25 Ubersetzung: Yiiksel Pazarkaya, www.orhanveli.net/yukselpazarkaya/dergrobeasar.html

56

(Stand: 20.08.2015)

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhalt.

gt, mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

1. Wesentliche Eckdaten in der historischen Entwicklung
des Grofen Basars

1.1 Der Grof3e Basar und seine Rolle im Osmanischen Reich:
Ein Symbol der Macht

Dieses Gedicht iiber den GrofSen Basar ist eines der bekanntesten und wird in
der Tiirkei oftmals im Kontext des Groflen Basars zitiert. Wie der bekannte
tiirkische Dichter Orhan Veli Kanik in seinem Gedicht verdeutlicht, ist der
Grofe Basar eine »zugedeckte Box« (kapals kutu), was sinngemif8 am besten mit
ein »grofles Geheimnis« iibersetzt werden kann. Ich werde es nun wagen, dieses
grofle Geheimnis ein Stiick weit zu liiften.

Die tiber 550 Jahre alte Geschichte des Groffen Basars kann nur richtig ein-
geordnet und verstanden werden, wenn sie in die Geschichte des Osmanischen
Reiches eingebettet wird. In diesem Kapitel werden besonders die Rolle des
Grof8en Basars, seine Entstehungsbedingungen im Osmanischen Reich sowie die
damit einhergehenden institutionellen Regelungen aufgezeigt. Diese Einleitung
dient zur Hinfithrung und kontextuellen Einbettung. Die Charakterbildung
muss immer in einem sozialen und gesellschaftlichen Gefiige betrachtet werden.
Es bedarf eines gewissen Hintergrundwissens dariiber, was der Grofle Basar
eigentlich ist und welche Rolle er im Osmanischen Reich gespielt hat. Hier ist
nicht der Ort um eine Geschichte des Osmanischen Reiches nachzuzeichnen,
sondern den Basar historisch einzubetten, um somit spiter auch die Charakeer-
haltung und ihren Wandel verstehen zu konnen.

1.1.1 Der Bau des Grofien Basars in Istanbul: Der Basar als Symbol der
Macht

Am 29. Mai 1453 eroberte Fatih Sultan Mehmed II., auch »der Eroberer«
(tiirk./osman. »fatih«) genannt, Konstantinopel und ernannte die Stadt zur neuen
Hauptstadt des Osmanischen Reiches. Offiziell gilt das Jahr 1461 als Griin-
dungs- und Geburtsjahr des Basars, so dass der Basar im Jahr 2011 seinen 550.
Geburtstag feiern konnte (vgl. Caykara 2001, S. 19, vgl. Offizielle Homepage
des Groflen Basars). Der Basar grofier orientalischer Stidte war immer ein wich-
tiges Steuerungsorgan und -zentrum. Man kann ihn analog zu dem Central
Business District und der City grofler westlicher Stidte sehen. Heute wird oft
vergessen, dass sich hinter der schillernden und touristisch attraktiven Fassade
das Mekka des Einzelhandels, Groflhandels und der Geldleihe befand (vgl.
Wirth 1974/ 75, S. 214; vgl. Sauroglu/ Okan 2010, S. 18ff) bzw. teilweise im-
mer noch befindet. Denn auch wenn sich die offizielle Wirtschaft der Tiirkei
woanders abspielt, bleibt der Basar das geheime Zentrum, in dem alle Fiden
zusammen laufen (vgl. Kiigiikerman/ Mortan 2009, S. 188).

57

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»Auch wenn wir hier und da Filialen aufmachen, Zentrum fiir Sammlung
und Verteilung von Devisen bleibt doch der Grof§e Basar. Der Basar ist ein
Sammel- und Verteilungszentrum fiir ganz Anatolieng, so ein Inhaber einer

Wechselstube auf dem GrofSen Basar (ebd.).

Im Jahre 1456 wurde der Bau des GrofSen Basars in Istanbul beschlossen. Neben
einer neuen Identititsstiftung vor byzantinischem Hintergrund sollte eine wirt-
schaftliche Vorrangstellung geschaffen werden, die fiir Konkurrenz sorgen wiir-
de: Eine besondere Verwaltung, Flexibilitit im Inneren, Internationale Bezie-
hungen und Produkesicherheit waren die Anhaltspunkee. Kernstiick des Indust-
rie- und Handlungszentrum war der »Old Bedesten«. Je niher ein Geschift an
diesem Bedesten lag, als umso edler galt es. Je weiter man sich davon entfernte,
umso mehr ihnelte es einer Art Flohmarkt. Im »Old Bedesten« wurden die
kostbarsten Sachen wie Geld, Schmuck, Gold, Pelze, Teppiche und vieles mehr
aus Nah und Fern verwahrt. Der florierende Handel brachte Fatih im Weiteren
zur Errichtung des »Sandal-Bedesten«. Neben diesen zwei Bedestens erweiterten
im Laufe der Zeit sogenannte »Hans« das Bild des Basars. Aufgrund der beweg-
ten Geschichte des Basars, die unter anderem durch viele Erdbeben immer wie-
der »aufgeriittelt« wurde, kann man keine wirkliche Symmetrie in der Architek-
tur des Basars erkennen und unterschiedliche Sektoren haben sich im Laufe der
Zeit weniger strukturiert angesiedelt (vgl. Caykara 2001, S. 19; Kiigitkerman/
Mortan 2009, S. 120f).

Der Bedesten war der Hauptverkehrspunkt aller Gewerbetreibenden im os-
manischen stidtischen Marktbereich. Er war der Dreh- und Angelpunkt fiir den
Austausch kostbarer Waren: Geld und Wertsachen wurden hier »gewaschenc.
Das Aquivalent des Bedesten war in Italien die »fondaco«, in England die
»guildhalls« und in Deutschland die »Kaufhallen«. Produktion wie Konsum
wurden von der auf dem Gildenwesen beruhenden Wirtschaftsordnung gesteu-
ert. Die Festlegung von Qualititsstandards, dem Héchstpreissystem (Narh)™,
»die Beschrinkung der Beschiftigtenzahlen und des Angebots verarbeiteter Ma-
terialen« fielen unter diese Aufgabenbereich. Rohstoffknappheit und geringe
Kiuferzahl begriindeten diese Handlungsweisen (vgl. Kiiciikkerman/ Mortan
2009, S. 63). Der grofite Unterschied der osmanischen Gilden zu europiischen
bestand in der Separation der einzelnen Handwerksorganisationen, es gab weni-
ger eine iibergeordnete zentrale Organisation, die alles ordnete, denn eine Viel-
zahl kleinerer und lokaler Vereinigungen (vgl. Geng 2007, S. 81)

26 Das Hochstpreissystem (Narh) im Speziellen und die Preisbildung im Allgemeinen wird in
Kapitel 4.1.2 »Fallbeispiel; »Hassle free shopping und Preisetiketten« ausfiihrlicher dargelegt
werden.

58

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Der Grofle Basar galt als osmanisches Zentrum fiir Planung, Produktion
und Kontrolle. Ein wichtiger Bestandteil war hierbei die im Serail existierende
Gemeinschaft der Ehl-i Hiref (Leute des Handwerks). Diese auf den ersten Blick
unauffillige Gruppe hatte eine strategisch wichtige Aufgabe inne und ist mit
heutigen Forschungs- und Entwicklungszentren — modernen Thinktanks —
vergleichbar. Zusammen setzte sich die Gemeinschaft der Ehl-i Hiref aus den
»wahren Meistern« aller Berufsgruppen. Um auch auf internationalem Parkett
mithalten zu kénnen, wurden zudem die Besten des Faches aus dem Ausland
angeworben. Die Mitglieder der Eh/-i Hiref galten als Trendsetter und Vorreiter.
Jedweder entstandene Prototyp wurde dem Sultan zur Bewertung im Topkap:
Palast vorgefithrt und nach dem Prinzip der Wertschitzung (zakdir) honoriert —
was zum einen recht {ippig ausfiel und ansonsten bei den Osmanen kaum {iblich
war. Die Offentlichkeit durfte dann die auserwihlten Prototypen als Schmuck-
stiick, Stoff oder Schuhwerk bewundern (vgl. Kiigiikerman/ Mortan 2009, S.
1099).

Gott gilt in der islamischen Wirtschaftsvorstellung als wahrer Eigentiimer
irdischer Giiter. Folglich kann menschlicher Besitz nur Leihgabe Gottes sein.
Privatbesitz ist dabei als Recht und als Verpflichtung zu verstehen und sollte
deshalb nicht mit gesellschaftlichen Interessen in Konflike geraten (vgl. ebd., S.
124; vgl. Kalisch 2003; vgl. Khoury 2005; vgl. Leipold 2003; vgl. Kéknel/
Ortayli 2007, S. 48).” Der Staat stellte ein wichtiges Instrument wirtschaftlicher
Steuerung dar. Wirtschaftliche Stabilitit baut dabei auf drei Grundlagen: Pro-
duktion und Angebot, einem stabilen Wihrungssystem sowie Preis- und Quali-
titskontrolle. Produktion orientierte sich am Bedarf und wurde nicht iiber Mas-
senfertigung gesteuert. Profit zu machen war legitim, Besitzanhiufung sollte
jedoch zur Wahrung einer ausgewogenen Einkommensverteilung vermieden
werden. »Privilegien und Klassenbildung im westlichen Sinne existieren nicht.
Aus diesem Grund bildet sich keine kaufminnische Bourgeoise aus.« (Kiigiiker-
man/ Mortan 2009, S. 124) Das osmanische Wirtschaftssystem, welches auf
islamischen Grundlagen beruhte, entstand in vielfdltiger und komplexer Wech-
selwirkung. Folglich hatte es weniger Modell- oder Systemcharakter, sondern
vielmehr war es eine Lebensart. »Fiitiivvet, Ahilik, Gewerbeverband, Kommu-
nalverwaltung oder Steuerpacht waren unmittelbar iibernommene Einrichtun-

gen« (ebd.).

27 Die islamische Wirtschaftsethik diskutiere ich im theoretischen Kapitel 5.2.

59

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Abb. 3:
Sogenannte »Hans« erginzten im
Laufe der Zeit die beiden zentralen
Bedestens: Old Bedesten und Sandal
Bedesten, hier: Zincirli Han

Abb. 4:
Uber den Dichern des Basars:

Diese dienten auch dem James-
Bond-Film »Skyfall« im Jahr
2012 als Kulisse

60

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

1.1.2 Die Organisationsstruktur des Osmanischen Reiches: Gilden und
Ziinfte, Ehl-i Hiref - die Elite des Sultans

Die Osmanen brachten eine neue Kategorie: »Ehl-i hiref« bzw. »Ehl-i hirfet«
(»Leute des Handwerks«) (Kiicitkerman/ Mortan 2009, S. 64). Die Funktion
dieser Leute war nicht auf Profit gerichtet, sondern vielmehr standen Kunstfer-
tigkeit und Geschick im Vordergrund. Dies unterschied sie von den iiblichen
Gewerbetreibenden (esnaf). Mit der Einsetzung sozialer Schichtung begannen
sich im 18. Jahrhundert Esnaf und Hirfet voneinander zu trennen. Hirfet wid-
mete sich vor allem der schénen Kiinste und der Kalligraphie. Die volle Wort-
bedeutung von »Esnaf« aus dem Arabischen »Klasse, Schichten« entfaltete sich
im 18. Jahrhundert. Mit Einzug der Industrialisierung im 19. Jahrhundert kam
es zu Zerfallserscheinungen und der Begriff » Esnaf« wurde fiir alle verwendet, die
ihren Beruf in vollem Umfang ausiibten (vgl. ebd., S. 64f) »Das wichtigste
Schutzmittel des Gewerbes war seine Organisation. Sie war, wenn auch halb
offiziell, autonom. Auf ihren Fahnen standen Qualititskontrolle, Festlegung von
Standards, Sicherung von Preisstabilitit, Verhinderung von ungerechtfertigter
Konkurrenz, Uberproduktion und Arbeitslosigkeit. Es handelte sich also um ein
Solidarbiindnis.« (ebd., S, 65)

Der »Kadi« war Vorstand in richterlicher, administrativer und kommunaler
Hinsicht. Ihm oblag die Macht zur Absetzung und Ernennung von Personen im
Gewerbeverband. Auflerdem wurden bei ihm alle Informationen iiber Produkte,
die auf den Markt gebracht wurden, gesammelt. Der Marke wurde kontrolliert
vom sogenannten »Mubhtesip« (Leiter des Amtes fiir stidtische Angelegenheiten).
Des Weiteren stand dem Gewerbeverband ein gewihlter Scheich vor, dessen
Gehilfe der »Kethiida« oder »Kahya« (Marktaufseher) war, dem wiederum ein
weiterer Gehilfe der »Yigitbasi<® (Obmann) zur Seite stand. Die Gruppe der
»Ehl-i hibre« (Experten) legte letztlich die Preise fest, pflegte die Bezichungen
zum Kadi und war fiir die Plombierung der Waagen und Gewichte zustindig
(vgl. ebd., S. 65; vgl. Geng 2007, S. 81{F; vgl. Mantran 1991, S. 98ff).

In der traditionellen Struktur des Osmanischen Reiches waren Handwerker
und Hindler nicht Teil der privilegierten Schichten. Thr Reichtum stieg nicht
gleichsam mit der wirtschaftlichen Entwicklung. Grundbesitzer galten als die
bevorzugte Gesellschaftsschicht. Das Misstrauen gegeniiber dem Handel und
Kaufleuten war im Orient bereits in alttestamentarischen Zeiten verbreitet.
Fernhandel war unbekannt und Luxusgiiter waren der Elite vorbehalten. Der
osmanische Staat sah seine Aufgaben in der Férderung und im Schutze des tradi-
tionellen Handels. Luxusgiiter sollten beschafft werden und Grundfunktionen

28 »Yigit« heifft mutig und tapfer und ist ein altes tiirkisches Wort, das bereits in der osmani-
schen Organisation Fiitiivvet verwendet wurde (vgl. Mantran 1991, S. 99).

61

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

wie das Post- und Nachrichtenwesen bereitgestellt werden. Den Gilden unterlag
die Beschrinkung und Kontrolle und von ihr wurde das stidtische Handwerk
detailliert organisiert (vgl. Kiiciikkerman/ Mortan 2009, S. 63). Es ist hierbei
fraglich, ob Gilden im Osmanischen Reich die gleiche Funktion wie ihre euro-
pdischen Verwandten beziiglich des Schutzes und der Interessen der Hand-
werkskiinste hatten, oder vielmehr eine Art Kontrollinstanz des Staates waren

(vgl. Faroqhi 2005, S. 8f).

1.1.3 Drei Phasen der Geisteshaltung im Gewerbe des Osmanischen
Reiches

Im Osmanischen Reich gab es in seiner 600 Jahre andauernden Herrschaft drei
Phasen der Geisteshaltung im Gewerbe. Mit der Griindung des Osmanischen
Reiches im 13. Jahrhundert begann die erste Phase. Sie endete mit dem 16.
Jahrhundert und war gekennzeichnet durch das Prinzip von Ahilik. »Nach dem
15. Jh. trat mit Beginn der Zeit Mehmets I1. des Eroberers (Fatih) eine Lenkung
durch das Gesetz fiir stidtische Angelegenheit ein. Die Erwihnung siiberlieferter
Gesetze« in diesem Gesetzestext bezieht sich auf nicht schriftliches, traditionelles
Recht, dessen Wurzeln bis in die Zeit der Mongolenwirtschaft zuriickgehen.
Den Rahmen bildet eine bedarfsgerechte Produktion.« (Kiiciikerman/ Mortan
2009, S. 72) Eine zeitliche Produktionsregelung und eine sinnvoll gestaltete
Preispolitik sollten eine Balance zwischen Produzent und Konsument herstellen.
1492 erfuhr der Osthandel jedoch durch die Entdeckung Amerikas einen deutli-
chen Einbruch.

Bereits im 16. Jahrhundert setzte die zweite Phase ein. Gekennzeichnet war
diese Phase durch die Bemiihungen der Gewerbetreibenden, eigene Organisatio-
nen zu schaffen. Dieses Recht wurde ihnen durch den Staat, durch ihr Verspre-
chen die Preis- und Produktionspolitik umzusetzen, gewihrleistet.

Die Entstehung der Gediks, das bedeutete »das Aufkommen von Sonderbe-
fugnissen, die auf Privilegien und Monopolrechten beruhten« (ebd.), leitete die
dritte Phase der Geisteshaltung im Osmanischen Reich ein. 1845 endete die
Maglichkeit einer staatlichen Preisfestsetzung durch die zuvor im Jahre 1839
eingeleitete Liberalisierung der Wirtschaft und somit Offnung der Mirkte. Die
Griindung der Istanbuler Handelskammer stand 1879 fur eine neue Organisati-
onsform. Die Abschaffung der Gediks (Privilegien) 1913 trug ihr Ubriges bei
um 1924, sieben Jahre nach Ende des Osmanischen Reiches, den Gewerbever-
band offiziell aufzulésen (vgl. ebd., S. 72f). »Gemeinsam war allen drei Phasen
die Existenz von »Unterstiitzungskassen«. Jeder Gewerbeverband hatte eine Un-
terstiiczungskasse. Deren Kapital entsprang Spenden, Abgaben von Mitgliedern
hoheren Ranges, Anteilen von wochentlich oder monatlich tagenden Mitglie-
dern und dem Uberschuss aus Spenden fiir Kriegsversehrte. Die Kasse gewihrte
zinslose Kredite in Bedarfsfillen wie Heirat, Krankheit oder Tod. Die Kassen

62

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

standen unter der Aufsicht und in Verantwortung des Marktaufsehers (spiter
Stiftungsverwalters), des Obmanns und des Altestenrats.« (ebd., S. 73)

Zusammenfassend kann man sagen, dass Ahilik vom 13. bis 16. Jahrhundert
vorherrschend war, dann im 17./ 18. Jahrhundert sich vor allem in den Stidten
Gilden verbreiteten und im Zuge der Industrialisierung im 19. Jahrhundert
kapitalistische Werte die einstigen traditionellen Handelsprinzipien in Frage
stellten.

Ein Hauptprinzip der Osmanen, welches allen anderen vorangestellt wurde
war Gerechtigkeit. Gerechtigkeit stand vor Entwicklung und Fortschrite. Nicht
Massenproduktion sondern Angebotsorientierung stand im Vordergrund. Aus-
gereift war dieses cher provisorische Wirtschaftsmodell im 16. Jahrhundert.
Darauf folgend verlor es an seiner Tragkraft. Bislang wurde »die Zukunft in der
Vergangenheit« gesucht. Im 19. Jahrhundert wandelte sich aber diese traditio-
nelle Struktur und damit einhergehend wurde der im Westen aufsteigende Kapi-
talismus als neue Wirtschaftsordnung angenommen. Eigeninteresse und rationa-
les Handeln traten in diesem Zuge in den Vordergrund.

»Der osmanische Geist, der bescheidene Konsument und der im Rahmen
der Ahilik im wahrsten Sinne des Wortes ehrliche Unternehmer iibernah-
men das westliche Wirtschaftssystem.« (Kii¢iikerman/ Mortan 2009, S. 125)

1.2 Modernisierungs- und Globalisierungsprozesse auf dem
GrofRen Basar

Die einstige Stellung des Groflen Basars in Istanbul wurde durch Modernisie-
rungs- und Globalisierungsprozesse in Frage gestellt. Noch in den 1960er-Jahren
war der GrofSe Basar das zentrale Einkaufszentrum von Istanbul. Danach wurde
er mit einigen Neuerungen konfrontiert. Bis sich grofle Einkaufszentren nach
amerikanischem Vorbild in den 1980er-Jahren breit machten, war es iiblich, den
gesamten Haushaltsbedarf bis hin zum Brautkleid iiber den Basar zu decken.
Massentourismus und Qualititsminderung sowie Importprodukte aus Lindern
wie Pakistan, Afghanistan und China sind die neue Wirklichkeit auf dem Basar.
Dariiber hinaus stellt das Internet eine enorme Herausforderung fiir den auf
traditionellem Handwerk und Handarbeit beruhenden Basar dar (vgl. Salm-
Reifferscheidt 2008, S. 7; Kiigiikerman/ Mortan 2009, S. 184ff; Satiroglu/ Okan
2010, S. 109; vgl. Stewig 2009).

»Als ein geschlossenes Einkaufszentrum auf einem derart groffen Areal und
als Vorreiter der Shopping Center im Westen hat der Grof3e Basar in der Zi-
vilisationsgeschichte eine Sonderstellung inne.« (Ayverdi zitiert nach Kiigii-
kerman/ Mortan 2009, S.121)

63

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Heute beherbergt der Basar 40.000 Menschen in 3.300 Geschiften” auf 40.000
Quadratmeter mit bis zu 300.000 Besuchern tiglich (vgl. Kiigitkkerman/ Mortan
2009, S. 171), manche sprechen gar von knapp einer halben Million oder
400.000 in der Hochsaison (vgl. Ozbey 2010, S. 269). Juweliere (450 Geschif-
te), Silberschmiede (234 Geschifte), Teppichhindler (160 Geschifte), Antiqui-
titenhindler (100 Geschifte), Wechselstuben (30 Geschifte) sowie Artikel fiir
Touristen (2256 Geschifte) formen das facettenreiche Bild des Groflen Basars in
Istanbul (vgl. Kiigiikerman/ Mortan 2009, S. 194).

Der Grof8e Basar hat seit seiner Griindung eine bewegte Geschichte durch-
laufen. Vor allem Erdbeben und Brinde haben den Basar gebrandmarke und
immer wieder in eine Krise gebracht, aus dieser er sich jedoch wie eine Art
»Phoenix aus der Asche« stets neu erfunden hat. Anbei findet sich ein kleiner
skizzierter Uberblick iiber die Geschichte des Basars mit seinen wesentlichen
Ungliicksfillen, um einen Eindruck der bewegenden Geschichte zu erhalten.

29 Inwiefern diese Zahlen als gesichert oder als Schitzungen angesehen werden kénnen, muss
problematisiert werden. Der Betreiber der Seite www.kapalicarsirehberi.org meint nimlich,
dass diese Schitzungen nicht stimmen wiirden und es nicht einmal 2.000 Geschifte geben
wiirde. Er ist selbst Handler und hat auf seiner Internetseite eine Bestandsaufnahme der ein-
zelnen Geschifte auf dem Basar ersucht, das »Google« des Groflen Basars wie er es nennt,
indem er von weitestgehend jedem Geschift eine Visitenkarte einsammeln lieff. Dies war
gewissermaflen ein Geschenk an den Basar im Jahr 2013 wihrend der Wintermonate, in de-
nen es weniger Kundschaft gibt und somit Zeit fiir derartige Aktionen besteht. Wer hier nun
Recht hat, kann an dieser Stelle nicht beantwortet werden. Auch bleibt unklar, wo genau
hier jeder die AufSengrenzen des Basars bestimmt. Zudem scheint hier eine Diskrepanz zwi-
schen traditioneller und moderner Okonomie zu bestehen, denn in einer traditionellen
Okonomie war Exaktheit, worauf Sombart (1913, S. 18) verweist, kein relevantes Kriterium.
Schitzungen waren vollkommen ausreichend.

64

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

A brief history of disasters

History of the Grand Bazaar consists mostly of disaster caused by fires and
earthquakes and following restorations:

The core of the Bazaar was constructed between 1451-1481, during reign of
Sultan Mehmet the Conquerer

At the beginning there was only the Ig Bedesten, near the present Beyazt
Gate and the Sandal Bedesten near the present Nuruosmaniye Door. In a
short time, they were sorrounded by vendors.

1546, fire: Surrounding wooden houses burnt; Bazaar slightly damaged.
1589, fire: Did not effect the Bazaar; surroundings completely destroyed.
1618 and 1652 fire: No great general damage but Bazaar, but Bazaar highly
effected.

1660, fire: necessitated reconstruction. Roofing changed.

1695 and 1701, fire: Destroyed the Sandal Bedesten.

1750, fire: at Mercan (south neighbourhood of the Bazaar) caused great
damage to the Bazaar. Janissary soldiers plundered the Bazaar. Thus, Ba-
zaar’s reputation of secureness received a blow

1766, earthquake: Great damage; the Bazaar restored.

1791, fire: at Uzun Carst Street, burnt the hans surrounding the Bazaar.
1826, fire: at Hocapasa; extensive damage.

1894, earthquake: Great damage; domes and vaults fell down; growth of
borders of the Bazaar restricted; some hans excluded from the Bazaar; two
doors built to both ends of the Kalpakgilar Street that connects Beyazit and
Nuruosmaniye; an Ottoman coat of arms was placed to the facade of the
Nuruosmaniye Gate, and the signature of Abdiilhamit I on Beyazit Gate.
1954, fire: Worst so far; near total destruction; restoration lasted five years;
1980’s, the interior of the Bazaar was redecorated.

(Quelle: Caykara 2001, S. 19)

65

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

1.2.1 Shopping-Malls als Konkurrenz des Grofen Basars?

Der Geograph Reinhard Stewig (2009) untersucht in seiner gleichnamigen
Studie die Entwicklungen und den Wandel »From Bazaar to Shopping Center
in Istanbul«. Ausgehend von einer traditionellen orientalischen Agrargesellschaft
dessen Zentrum der Basar darstellte, zeigt sich in Istanbul seit den 1980er-Jahren
ein immer stirkeres Vordringen von Shopping Centern amerikanischen Typs.
Stewig stellt in seiner Studie am Anfang zur Verdeutlichung einen Idealtypus
eines Basars in Bursa dem Idealtypus eines modernen Einkaufszentrums in Lon-
don und Ontario, Canada, gegeniiber. Danach stellt er dar, in welchen Auspri-
gungen diese Idealtypen in der nun wachsenden und von Massenkonsum ge-
prigten Industriemetropole Istanbul heute zu finden sind. »For retailing the
bazaar area is the commercial center of any Oriental city with a long history. But
the bazaar area is not exclusively dominated by retailing, in fact it accounts for
other activities as well: provision of mosques for practing religion, production by
artisans in combination with retailing, wholesaling and the management of long
distance trade and transport of goods for sale and production (caravansaries,
Turkish: pl. Hanlar).« (Stewig 2009, S. 12)

Turgut Ozal fithrte nach dem Militirputsch 1980 eine neue Wirtschaftspoli-
tik in die Tiirkei ein. Durch die Liberalisierung im Finanzsektor und der Privati-
sierung der staatlichen Industrie verzeichnete die Tiirkei einen Aufschwung, der
sich besonders in Istanbul bemerkbar machte. Die Entstehung von »mass hou-
sing construction ist hierbei ein bezeichnendes Beispiel, denn der Erfolg eines
Einkaufszentrums wird mafigeblich von einer starken Kaufkraft geprigt, die die
durch den okonomischen Aufschwung entstandene Mittelschicht reprisentierte
(vgl. Stewig 2009, S. 56f1).

Seit 1988 kann man die Entwicklung von amerikanischen Shopping Cen-
tern (aligveris merkezleri) in Istanbul beobachten. Das Angebot bei »Galleria«
zeichnet sich durch hochwertige Ware fiir Manner, Frauen und Kinder aus. 69
% des Angebots ist Kleidung. Die Hochwertigkeit und Internationalitdt wird
durch die Existenz von Geschiften wie Versace oder Pierre Cardin hervorgeho-
ben. Charakeeristisch fir Einkaufszentren amerikanischen Typs ist auch, dass
Einkaufen nicht der einzige Sinn der Zentren ist. Ein grofles Angebot an Erleb-
nismoglichkeiten wie Restaurants, Cafés, Kinos, Bowling oder sogar Eislaufen
umrahmen das Shopping-Event. Um den Aufenthalt so angenehm und unkom-
pliziert wie moglich zu machen, steht aufSerdem eine Kinderbetreuung und eine
ausreichende Menge an Parkplitzen zur Verfiigung, die auf dem Gebiet des
Grofen Basars Mangelware sind. Einkaufen wird im Zuge der »Erlebnisgesell-
schaft« (Gerhard Schulze) der Moderne zum Erlebnis und Hobby fiir sich.
Durch all diese Merkmale steht »Galleria« fiir den Prototyp des Shopping Cen-
ters in Istanbul iiberhaupt. Globale Unternehmen wie Ikea, Carrefour, Migros,
Metro, Real, Bauhaus, Praktiker oder Media Markt sind weitere und einschligi-

66

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

ge Gruppen, die das Konzept »Shopping Mall« in die Tiirkei importierten. In
Europa reicht die Geschichte von Shopping Centern bis ins 19. Jahrhundert
zuriick und verzeichnet somit eine lingere Geschichte (vgl. ebd., S. 48f). »Mo-
dern societal evolution had it that — first in industrialized countries outside Tur-
key — more variations of retail agglomerations came into existence, specializing
in supply, super- and hypermarkets in food stuffs, other centers in furniture,
household utilities and conveniences, construction materials or electrical electro-
nic equipment.« (ebd., S. 49)

Auch steigende Bevolkerungszahlen und die neue Wirtschaftspolitik tragen
zum Wachstum der Einkaufszentren amerikanischen Typs bei. Lag die Bevolke-
rung 1990 noch bei 7,1 Millionen, stieg sie im Jahre 2000 bereits auf 9,0 Milli-
onen an (ebd., S. 56). Im Jahr 2013 sprechen die offiziellen Zahlen von 13
Millionen, inoffiziell spricht man aber von 20 Millionen.

Seit ca. 20 Jahren existieren nun Einkaufszentren in Istanbul. Fiir eine ge-
schichtstrichtige Stadt wie Istanbul stellt dies keine lange Zeitperiode dar. Die
eigentliche Konkurrenz herrscht nimlich mittlerweile zwischen den unterschied-
lichen Shopping Center Typen selbst. Yavuz, ein alteingesessener Hindler in der
fiinften Familiengeneration,” der diese Entwicklung miterlebt hat, beschreib sie
folgendermafien:

»In Istanbul gibt es jetzt mehr als 60 Shoppingmalls und bis 1980 konnte man
auch Mibel auf dem Basar kaufen. Alles was man sich vorstellen konnte, aufSer
Autos konnte man im Basar finden und kaufen, besonders Mobel. In manchen
Gassen und StrafSen hat man nur Mibel verkaufi. In der Nihe vom Postams,
hinter dem Orientalcafé. Jetzt gibt es 60 bis 100 Malls in Istanbul, aber keine
Konkurrenz mit dem Basar.« (Yavuz)

Die Konkurrenz zwischen den Shopping Centern ist groff. Mittlerweile haben
schon einige der ersten Einkaufszentren wieder geschlossen wie das »Nova Baran
Center« im Stadtteil Sigli oder »Uptown« im Stadtteil Etiler — beides zentral
gelegene Stadtteile mit einer gut besiedelten Bevilkerung (vgl. Stewig 2009, S.

70f%).

»In Bakirkiy hat man vor 20 Jahren ein Einkaufszentrum eriffnet. Fiinf oder
sechs Jahre war es voll, ganz voll, man konnte nicht mebr spazieren geben. Jetzt
sind nur noch ein Viertel von diesen Leuten dort. Warum? Verschiedene Ein-

30 Die genaue Biografie von Yavuz wird in Kapitel 2 bei Familie B genauer ausgefithrt. Die
Interviews mit Yavuz wurden in deutscher Sprache gefiihrt. Alle Namen wurden geéindert.
Es wurden Vornamen gewihlt, um die Authentizitit der Situation weitestgehend zu erhal-
ten, da man sich im Handel fiir gewShnlich duzt und ich mich bis auf wenige Ausnahmen
auch bei meiner Forschung mit den Personen duzte.

67

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

kaufszentren stehlen Kunden voneinander. Bis zu einem bestimmten Punkt ha-
ben die Kunden von uns gestoblen, jetzt stehlen sie voneinander. Sie kinnen von
uns nicht mebr stehlen. [grinst wissend][...] Weil diese Atmosphiire, diese Kom-
binationen gibt es niemals, diese Glaslampen bei meinem Nachbarn, die kann
man nicht in einem Einkaufszentrum finden, die sind handgemacht. Diesen
skahvecic [Kaffeehausbesitzer] kann man da nicht finden. [...[Da diirfen die
Kiiufer nicht sitzen, keinen Tee trinken. Die kinnen den Boss niemals sehen und
sich nicht unterhalten. Du findest Geschichten bei mir und ich finde viele Ge-
schichten bei meinen Kunden — und da kann man obne Geld und obhne eine Vi-
sa-Card gar nichts kaufen. Wenn meine Kunden manchmal kommen und sagen:
slch habe kein Geld, ich komme spéterc Und ich sag denen: »Du zahlst dann,
wenn du zuriickkommst!c Tiirkische und auslindische Kunden. »Die sind Sprin-
ter, wir sind Marathonliufer«« (Yavuz)

1.2.2 Anderung der Kundenlandschaft: Massentourismus Iost die
einheimische Kaufkraft ab

War die lokale Istanbuler Stadtgesellschaft bis zum Aufkommen der beschriebe-
nen Entwicklungen die Hauptkundschaft des Groflen Basars, dnderte sich das
Kundenbild seit den 1980er-Jahren. Die Kundenlandschaft setzt sich aus unter-
schiedlichen Typen zusammen. Als erste wire die klassische Laufkundschaft zu
nennen, die kommt und, wenn ihnen etwas gefillt, kauft. Daneben gibt es die
Gruppe der auslindischen Touristen, die den Basar meist mehr als Museum
betrachten und aufler einem kleinen Souvenir wenig Geld ausgeben. 150 $ sind
hier schon viel. AufSerdem gibt es auch einheimische Touristen. Als drittes wiren
auslindische Einkiufer zu nennen, die ein Geschift im Ausland haben und
hierfiir Waren beziehen. Dariiber hinaus ldsst sich noch eine weitere wichtige
Kiufergruppe, die einheimischen Kunden, feststellen. Diese Gruppe ist in zwei
Lager zu unterteilen: Eine auslindische Gruppe, die im Inland lebt und eine
auslindische Gruppe, die im Ausland lebt. Bis in die 1980er-Jahre waren es vor
allem Angehérige der auslindischen diplomatischen Dienste. Mittlerweile sind
es auch auslindische Fachkrifte. Anders als die Gruppe der einheimischen
Sammler und Liebhaber, beliuft sich ihr Kaufverhalten vor allem auf Geschenke
zu Weihnachten und Ostern (vgl. Kii¢iikerman/ Mortan 2009, S. 184).

Im 20. Jahrhundert markieren drei Wendepunkte den Wandel der Kunden-
landschaft auf dem Groflen Basar. Zum Ersten war der Grofe Basar noch in den
1960er-Jahren das zentrale Einkaufszentrum Istanbuls. Der gesamte Haushalts-
bedarf bis hin zum Brautkleid wurde auf dem Basar gekauft. Mit der Entstehung
der Einkaufszentren entstand zweitens in den 1980er-Jahren eine neue Einkaufs-
landschaft. Der tigliche Konsum lagerte sich aus dem Basar in die Einkaufszen-
tren aus. Traditionelle Liden mussten schlieffen und eine Vielzahl von Liden
mit Billigwaren eréffnete. Die steigende Konkurrenz fiihrte zu Qualitits- und

68

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Preisverlust. Heute sind von 3.300 Geschiften knapp 500 Juweliere und fast
3.000 Souvenirs und Geschenkartikel. Mit der Freigabe des Tourismus in den
1980er-Jahren stieg drittens gleichzeitig der Massentourismus und damit ver-
minderte sich die Qualitit der Waren. »3 Tage fiir 250 €« (vgl. Kiigitkerman/
Mortan 2009, S. 185) ist das Budget dieser Touristen und mehr als ein kleines
Souvenir fiir ein paar Tiirkische Lira will diese Kundengruppe meist nicht er-
werben. Gleichzeitig ist diese Kundengruppe sehr durch die Empfehlungen der
Reisefiithrer, der Biicher wie der Personen, geprigt: In diesem Kontext entsteht
auch die Berufsgruppe der Hanutcu (auf Kommissionsbasis titige Touristenfiih-
rer), die in Kapitel »3.3 Reisefithrer (7ehberler) und Schlepper (hanuscular):
Missbrauchtes Vertrauen« ausfithrlich besprochen wird.

Der Golfkrieg der 1990er-Jahre markiert den dritten Wendepunke. Die Ja-
paner, eine wichtige Kundengruppe, wandte sich von der Tirkei ab. US-
Reisende wurden gewarnt »aus Sicherheitsgriinden« Linder wie die Tirkei zu
meiden. Das von den USA beeinflusste Japan entfernte die Tiirkei deshalb aus
seiner Reiseroute (vgl. ebd., S. 185f). Da die Wirtschaftskraft des Groflen Basars
mittlerweile verstirkt auf auslindische Kaufkraft und nicht mehr auf die einhei-
mische baut, beeinflusst die weltpolitische Lage den Handel stark. Es ist als
Hindler deshalb ratsam immer einen gemischten Stamm von potentiellen Kun-
den zu bedienen.

1.2.3 Billigwaren aus China, das Internet und »die Neuen« (»Yeni gelenler«)

Der steigende Massentourismus fithrte auch zur Qualititsminderung der Waren.
Im Zuge der globalen wirtschaftlichen Vernetzung stellen heute Pakistan, Af-
ghanistan und China einen Grofiteil der Produktpalette des Basars dar. Dies
fithrt zu einem Konflikt, denn der Hindler kann nicht mehr fiir seine Waren
biirgen, da die Produktionskette aus den Augen verloren wird (vgl. Kiiciiker-
man/ Mortan 2009, S. 186f). »Das 500 Jahre lang unverbriichliche Band zwi-
schen Basar und seinen Lieferanten zerbricht am >Schuss in die Achillesferse«.«
(ebd.) Der Hindler und Kaufmann kann somit kaum mehr fiir seine Ware
biirgen. Problematisch scheint hierbei vor allem auch die mit der kapitalistischen
Produktion einhergehende Qualititsminderung der Waren, denn durch die
Seidenstrafle bestand immer schon ein reger wirtschaftlicher und kultureller
Austausch mit vielen unterschiedlichen Lindern (Laut 1996, S. 26).

Vor allem die sogenannten »yeni gelenler« (Okan/ Satiroglu 2009, S. 80f),
die neu Gekommenen, werden von den alteingesessenen Hindlern fiir den kul-
turellen Wandel verantwortlich gemacht (vgl. Satroglu/ Okan 2010, S. 81). Zu
den yeni gelenler werden vor allem die Migranten aus Ostanatolien gezihlt, wo-
bei der Widerspruch darin besteht, dass viele Basaris oder deren Eltern selbst aus
Ostanatolien nach Istanbul gezogen sind. Der Grofle Basar war schon immer

69

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

vielmehr »das Spiegelbild der Tiirkei« (Caykara 2001) oder »das Panorama der
Tiirkei« (Okan/ Satroglu 2009, S. 81)

Auch neu ist die Tatsache, dass neben den Touristinnen auch weibliche
Hindlerinnen auf dem Basar zu schen sind. Was in der traditionellen gesell-
schaftlichen Struktur undenkbar gewesen war, da das Reich der Frauen im Haus
und das des Mannes im Auflen lag, wird im Zuge von Modernisierungsprozessen
aufgebrochen und in Frage gestellt. Ich gehe darauf explizit in Kapitel »3.4 Frau-
en und Handel: Die Charakterhaltung als Kriterium jenseits von biologischem
oder sozialem Geschlecht« ein.

70

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

2. Zur Genese und Beschaffenheit des traditionellen
Handelshabitus: Der ehrbare Kaufmann

Wie zu Anfang eingeleitet und im Forschungsstand ausgefiihrt, haben sich die
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler in ihren Forschungen bis dato ledig-
lich auf die geschlechtsbezogene Ehre (namus) konzentriert. Auflerdem wurde
hierbei vernachlissigt, dass namus auch Erwachsen sein bedeutet (vgl. Yalcin-
Heckmann 1999, S. 146). Dazu gibt es unterschiedliche Ausprigungen von
namus, abhingig von Land, Stadt, Familie, oder Region (vgl. Akgiin 1995, S.
97), der Schichtzugehérigkeit (vgl. Giordano 2003a, S. 24f; vgl. Giordano 2002,
S. 53) oder der Kultur (vgl. Simmel 1992, S. 600). Dariiber hinaus wird die
Bedeutung der Ehre in der Tiirkei vom Westen iibersteigert betrachtet (vgl.
Yal¢in-Heckmann 1999, S. 143; vgl. Kleinert 1995).

Der Komplex der Ehre umfasst jedoch neben den Begriffen namus, seref
(Anschen, duflere Ehre) und sayg: gostermek (Respekt bezeugen) noch weitere
Begriffe und inhaltliche Aspekte. Wihrend namus wenig Aufschluss fiir das
Ehrverstindnis der traditionellen Wirtschaft und somit fiir die Untersuchung
der Handelsehre auf dem Groflen Basar in Istanbul bieten kann, sind seref und
saygr auch zum Verstindnis des Handels auf dem Basar von Bedeutung. Aller-
dings ist im Kontext des Handels der Begriff diirist (ehrlich) von zentraler Be-
deutung.

Im Folgenden werde ich zwei Personen der ilteren Basarriege und ihre Fa-
milien vorstellen, die als klassische Vertreter der traditionellen Handelsehre
angesehen werden konnen, aber gleichzeitig unterschiedliche Typen dieser Aus-
prigung verkdrpern: Canberk (Familie A) ist Kurde, Yavuz (Familie B) ist Tiir-
ke. Die Branchen, fiir die diese Personen stehen sind zum einen das Teppichge-
schift (Kilimcilik), zum anderen sind es Textilien rund um das tiirkische Bad
(Hamamcilik). Die beiden Personen werden mit ihren Familienmitgliedern, die
auf dem Basar arbeiten, vorgestellt, und auflerdem werden andere Personen der
Gruppe der traditionellen Handelsehre erginzend einflielen, um einen Idealty-
pus der Werte der ilteren Basarriege zu bilden. Ich werde auf beide Personen
und ihr Umfeld im Laufe der Arbeit immer wieder stoffen, wenn sie zum jewei-

71

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

ligen Themenfeld etwas beitragen kénnen. Dariiber hinaus wird ihr Kreis erwei-
tert und neue Personen werden in den darauffolgenden Kapiteln eingefiihrt.

2.1 Ehrlichkeit (diiriistliik) als leitendes Prinzip der alteren
Basarriege (Idealtypus)

2.1.1 Fallbeispiel - Teppichgeschaft (Kilimcilik): Familie A

Canberk ist 68 Jahre alt und kam mit neun Jahren, vor 60 Jahren, unter der
Aufsicht eines der Familie bekannten Soldaten, von Malatya nach Istanbul. Er
hat bei Verwandten als Lehrling (¢z7ak) angefangen Tee oder Kaffee zu bringen
bzw. zu bestellen: »¢ay getir« (bring’ Tee), »kahve getir« (bring Kaffee), »gay
soyle« (bestell’ Tee) — was eine klassische Aufgabe des Lehrlings ist. Am Anfang
fiel ihm das sehr schwer, denn er ist Kurde und war zur damaligen Zeit der
tirkischen Sprache nicht michtig. Canberk hat anfangs in einem Geschift
Steppdecken (yorgan) verkauft. Er hat sich angestrengt und ist schnell Geselle
(kalfa) geworden, denn er brauchte das Geld um es seiner Familie in Malatya zu
schicken. Als Geselle durfte er dann auch die Maschine bedienen. Gewohnt hat
er in einer Art Heim oder Herberge mit vielen anderen jungen Minnern, die aus
Kayseri oder Malatya gekommen sind und keine Familie vor Ort hatten.

»lch habe ein Café gefiibrt und ich habe ein Teppichgeschift gefiihrt. Heute be-
treibe ich ein Restaurant, aber der schwerste Beruf ist ein Restaurant zu fiibren,
[...] denn es gibt keine ebrlichen (diiriist) Menschen in dieser Branche.«
(Canberk)

Canberk hat drei Séhne und eine Tochter. Die zwei ilteren Séhne fiihren zu-
sammen ein Teppichgeschift, der jiingere Sohn hat ein separates Teppichge-
schift, wobei beide Geschifte zusammen arbeiten.?

Kaan ist der ilteste Sohn von Canberk und ist 46 Jahre alt, er fiihrt zusam-
men mit seinem Bruder das Teppichgeschift. Als es in den 1980er-Jahren zu
politischen Unruhen kam, war es schwierig in die Schule zu gehen und Kaan
verlief die Mittelschule im Alter von 14 Jahren, um seinem Vater im Teppich-

31 Ich habe jeweils zwei Wochen in beiden Teppichgeschiften mitgearbeitet und mit den
jeweiligen S6hnen sowie dem Vater ein leitfadengestiitztes Interview durchgefiihrt. Wihrend
des Praktikums hatte ich die Méglichkeit durch informelle Gespriche mit den Mitarbeitern,
die zwischen 23 und 48 Jahre alt sind, und Beobachtungen erginzende Informationen zu
erhalten bzw. erhaltene Informationen zu iiberpriifen. Zusitzlich war ich somit iiber die
zentralen Personen hinaus mit zehn Personen in Kontakt. Auch nach dem offiziellen Prakti-
kum stattete ich den Geschiften wihrend meines gesamten 8-monatigen Feldforschungsauf-
enthaltes immer wieder Besuche zur Beziechungspflege ab, bei der weitere Informationen zu
Tage traten.

72

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

geschift behilflich zu sein. Es entspricht der traditionellen Sozialisation, von
klein auf auf dem Basar mitgearbeitet zu haben. Er sieht Bildung als etwas Wich-
tiges an, aber die Umstinde zwangen ihn zu dieser Zeit dazu die Schule friihzei-
tig abzubrechen, sein Sohn kann nun aber studieren. Kaan hat fiinf bis sechs
Sprachen auf dem Basar gelernt: Englisch, Spanisch und Italienisch kann er am
besten und sich in diesen Sprachen iiber den Verkauf hinaus gut ausdriicken.
Ein Teppichverkauf dauert im Wesentlichen etwas linger und verlangt mehr
Zeit, als wenn eine Handtasche, ein Handtuch, ein Schal oder sonstige Gegen-
stinde des alltiglichen Gebrauchs gekauft werden. Die Basaris stehen drauf8en
vor den Geschiften und schauen, wer Interesse hat bzw. sprechen sie die Kun-
den selbst an. Sie fragen, was sie mochten und zeigen die unterschiedlichen
Teppicharten (Kelims, Sumak etc.). Wenn die Kunden Interesse zeigen, werden
sie in das meist etwas abseits der zentralen Straflen gelegene Lager gefiihrt. Die
Geschifte im Basar sind meist nur 2-5m? grofi, ein Teppich aber oft weitaus
grofler, deshalb kénnen die einzelnen Stiicke im Lager besser ausgebreitet wer-
den. Es wird tiirkischer Tee serviert und der Handel beginnt. Die Aufgabe des
Lehtlings ist die gewiinschten Teppiche herzubringen, wihrend der ausgelernte
Meister das Verkaufsgesprich fiihrt. Es werden personliche Geschichten ausge-
tauscht, man fragt, wo man herkommt um so persénlichen Kontakt zum Kun-
den zu kniipfen. Ein Verkaufsgesprich kann auch einmal tiber mehrere Stunden
oder Tage dauern wie bei George aus Thailand, der mit seiner Frau auf Reisen
ist. Man kauft einen Teppich, geht, kommt spiter wieder, kauft noch einen,
dann geht man eine Woche spiter wieder und kauft noch einen. Wenn man zu
Hause ist, schickt man ein Foto, wie der Teppich in der Wohnung aussieht.
Traditionell wiinscht man sich am Morgen: » Hay:rlr** isler« (Gesegnete Ar-
beit/ Gute Geschifte). Das erste Geschift (sifiah) ist im Glauben vieler Basaris
heute noch sehr wichtig und soll Gliick fiir den weiteren Tagesverlauf bringen.
Angeblich ging die Solidaritit in fritheren Zeiten sogar soweit, dass, wer schon
sein erstes Geschift gemacht hatte (siffah), den nichsten potentiellen Kiufer zu
seinem Nachbarn schickte, denn Eifersucht auf das Geschift des Nachbarn sollte
unterlassen werden. Vielmehr sollte darauf erwidert werden: »Allah bana yarin

32 Hayir bezeichnet allgemein eine gute Tat oder Wohltat. Hart (2007) hat dessen Bedeutung
in einem tiirkischen Dorf untersucht. Um der Konkurrenz, die durch C)konomisierung ins
Dorfleben Eingang gefunden hat, entgegenzuwirken und die Moralokonomie zu erhalten
praktizieren die Dorfbewohner Aay:r (gute Taten). Dabei danken sie gleichzeitig dem durch
die Entwicklung erhaltenen Wohlstand. Der Islam ist demzufolge nicht gegen Wandel im
Allgemeinen, sondern gegen Herzlosigkeit, Egoismus und Ausbeutung. Hayzr oder sadaka
unterscheiden sich vom zakat (Almosen geben) dadurch, dass letztere eine Siule des Islam
und somit Pflicht ist. Erstere sind mit freiwilligen Spenden zu vergleichen. Allerdings wird
diese Trennung nicht stringent so gelebt (vgl. Hart 2007).

73

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

verecektir.« (Morgen werde Gott fiir mich sorgen) (vgl. Giilersoy 1979, S. 45).
Fiir den westlich-kalkulierenden Homo Oeconomicus mag dies erstmals un-
denkbar sein. Tatsichlich gibt es jedoch noch Personen, die dieses Verhalten in
ihrer Kindheit beobachten konnten. Ich werde darauf in Kapitel 3.4 {iber Frauen
und Handel noch zuriickkommen. Im Jahr 2015 startete die tiirkische Bank »Ak
Bank« einen Werbespot mit der Botschaft: »Siffah Berekettir«, was sinngemifS
bedeutet, dass siffah Segen und Wohlstand fiir alle bringe. In der einminiitigen
Reklame kommen zwei junge Minner zu ihrem bekannten Fischhindler und
wollen Fisch fiir das Abendessen kaufen, der Hindler tiberlegt kurz und schaut
zu seinem Nachbarn quer gegeniiber. Er bittet die jungen Stammkunden doch
bei diesem zu kaufen, da dieser bald doppelten Nachwuchs bekommen wiirde
und Geld sparen miisste, sie sollen doch ihn unterstiitzen, denn er hitte noch
kein erstes Geschift (siffah) gemacht und er solle doch auch sein erstes Geschift
machen, denn dadurch wiirden alle gewinnen, mit anderen Worten: »Siftah
Berekettir«.* Genau dies ist das Gefiihl fiir das »sittlich Richtige« (Adam Smith)
oder das »ethische Gefiihl« (Aristoteles) der Solidaritit, die die eigene Habgier
oder das blof§ eigeninteressierte Handeln begrenzt.

Neben siftah (erstes Tagesgeschift) wird hier auch ein zweites wichtiges
Wort genannt. Bereker heiflt soviel wie Wohlstand, Segen oder auch Gliick.
»(Allah) Bereket versin!« ist eine geliufige Erwiderung auf die getitigte Zahlung
nach Kauf eines Produktes, sei es ein Gegenstand oder auch ein Lebensmittel. Ex
wird sowohl auf dem Basar sowie auch in den noch kleineren traditionellen
Geschiiften verwendet, wobei Allah des Ofteren auch weggelassen wird.

»One has to wish blessing and satiety to earn a living. Never despise the customer
or the money.« Teppichhindler, 84 Jahre, 4. Generation (Caykara 2001, S.
13)

In der traditionellen osmanischen Struktur waren die Straflennamen mit dem
jeweiligen Gewerbe gekoppelt, das heiflt in der Halicilar Sokak waren die Tep-
pichhindler (hal: = Teppich) angesiedelt, in der Kalpak¢ilar Cadde die Hutmac-
her, oder in der Kiirkgiiler Caddesi die Pelzgeschifte (vgl. Ozbey 2010, S. 46ff).
Heute lassen meist nur noch die Strafennamen auf das einstig ansissige Gewer-
be riickschliefen. Aus dieser Gewerbeanordnung ist auch eine Form der Solida-
ritit entstanden, die heute noch auf dem Groflen Basar zu finden ist: Wenn
beispielsweise ein Schuhverkdufer den vom Kunden gewiinschten Schuh nicht
zum Verkauf anbietet, wird er seinen Nachbarn fragen und den Schuh vom

33 Akbank’tan Esnaf Kardesligi (2015): www.youtube.com/watch?v=6wApalUqJUI (Stand:
10.05.2015)

74

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Nachbarn bringen lassen oder er wird dem Kunden einen Laden nennen, der
diesen Schuh haben kénnte.

Der jiingste Sohn vom Familie A heif§t Iskender, er fithrt ein Teppichge-
schift im Inneren des GrofSen Basars. Er ist 37 Jahre alt und er kennt den Basar
von Kindesbeinen an, frith half er dort mit zu arbeiten. Seit 15 Jahren hat er sein
eigenes Geschift. Mit viel Miihe sucht er seine Teppiche aus, bereist unter-
schiedliche Orte in der Tiirkei oder auch im Ausland. Er kénnte es sich, wie
manch andere Hindler auf dem Basar, auch einfacher machen: In grofien Mas-
sen werden mittlerweile die berithmten handgewebten Seidenteppiche aus Here-
ke in China in Maschinenarbeit gefertigt, doch Iskender hat den Beruf von der
Pike auf gelernt und fiihlt sich der Tradition verpflichtet.

»lch sehe zum Beispiel Menschen, die chinesische Teppiche verkaufen und in
kiirzester Zeit reich werden, in sehr kurzer Zeit, also in ein oder zwei Jahren.
Aber sie verkaufen alle Maschinen gewebte Teppiche, die sie als handgewebte
tiirkische Teppiche ausgeben. Es gibt viele, die auf diese Weise ibre Arbeit ma-
chen. Auf dem Basar macht jeder das Gleiche — wieso? Weil es einfach ist, wenig
Arbeit macht und zu hohem Gewinn fiibrt. Es macht keinen Stress, sie haben
nicht den Stress, den wir haben. Warum gebe ich nach Deutschland auf eine
Auktion? Warum besuche ich Anatolien? Ich gebe iiberall hin, iiber Stock und
Stein. Warum? Weil ich nach echten und ordentlichen Sachen suche. Aber die
meisten machen es sich lieber einfacher. Warum? Du nimmst den Horer ab und
sagst: »Schick mir nochmal 20 Stiick.. Und es werden nochmal die gleichen gelie-
fert, weil es alles mit der Maschine gefertigt wurde — aus China oder Nepal. So

kann man einen hohen Gewinn erzielen. « (Iskender)

Iskender arbeitet etwa mit zehn Teppichmachern und zwei Teppichwischern
zusammen. Ein Teppich braucht sehr viel Pflege. Wenn die letzte Reparatur
eines Teppichs vor zehn Jahren war, muss diese wiederholt werden wie bei ei-
nem Haus oder einem anderen Gebiude, das nach einigen Jahren zum Erhalt
wieder gestrichen oder restauriert werden muss. Auflerdem ist das Handwerk am
Aussterben und es ist schwer einen Fachmeister zu finden. Einen Meister fiir die
Wische oder einen fiir die Reparatur des Teppichs zu finden ist schwer.

»Deshalb sind wir immer im Stress: Es wird nicht, wie du willst oder es kann
nicht in der Zeit gemacht werden, in der du es willst, weil es keine Meister mebr
gibt, also es gibt sie einfach nicht mebr. Aber wir machen uns den Stress, auf die
andere Weise wire es einfach, du legst den Teppich hin und verkaufst ibn, der
Gewinn ist klar. Die Minner machen so ganz einfach die Arbeit, es ist nicht mal
mit Geld verbunden [...] er zahlt erst, wenn er den Teppich verkauft hat oder
wenn er ihn nicht verkauft, tauscht er ihn aus. Wie auch immer, man hat kei-
nen Stress auf diese Art Geld zu verdienen.« (Iskender)

75

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

In seinem Buch »Die verlorenen Berufe und die letzten Meister« aus dem Jahre
2010 (ciirkisches Original: »Kaybolan Meslekler ve Son Ustalar«) zeichnet der
Schriftsteller und Maler Mehmet Ali Diyarbakirlioglu verschiedene traditionelle
Handwerksberufe vom Schmied iiber den Gerber oder den Weber zum Uhren-
macher nach, die er aus Gesprichen mit den »letzten Meistern« dieses Faches
gewinnt. Hier beschreibt er auch die letzten Meister des Weberberufes
(Kilimcilik) (vgl. Diyarbakirlioglu 2010, S. 74-82). Der dlteste Kelim ist auf das
16. Jahrhundert datiert (vgl. ebd., S. 77). Die Herstellung eines Kelims von 3
Meter auf 1,5 Meter dauert ca. 6 Monate (vgl. ebd., S. 78).%

»All craftsmanship is quality-driven work; Plato formulated the aim as the
arete, the standard of excellence, implicit in any act: the aspiration for quali-
ty will drive craftsmen to improve, to get better rather than get by.« (Sennett

2009, S. 24)

Gemifl Sennett (2009) geht es bei der handwerklichen T4tigkeit insbesondere
auch darum, eine Sache um ihrer selbst willen zu tun. Iskender freut sich, wenn
er einen Teppich an Kunden verkauft, die dessen Wert schitzen kénnen, und
mochte keinen Teppich unter seinem Wert verkaufen. Es bedarf eines groflen
Aufwandes die Ware zu bekommen, der Teppich »fliegt« nicht einfach in den
Laden, die Bezichungen miissen gepflegt werden. Manchmal kommen auch
Hindler, die Teppiche verkaufen, aber das ist selten. Der eigentliche Wert eines
handgewebten Teppichs ist kaum zu bezahlen. Mehr denn tiber Geld liuft der
Teppichhandel von Weber und Hindler iiber Warentausch. Beispielsweise
bringt Iskender den meist weiblichen Teppichkniipferinnen im Tausch gegen
Teppiche die neuesten technischen Gerite. Mit Geld kann man in den Dérfern,
in denen die Teppiche hergestellt werden, wenig anfangen, technische Gerite
haben hier einen hoheren Wert. Es kommt auch vor, dass ein chinesischer ma-
schinengewebter Teppich als Tauschobjekt dient, da er in den Augen der Dorf-
bewohner etwas Besonderes ist. Wenn er fiir die Teppiche Geld bezahlen miiss-
te, wiirde sich das Geschift nicht lohnen. Bei einem Seidenteppich dauert das
Kniipfen oftmals 6-9 Monate, da man nur 2-3 Stunden daran arbeiten kann, da
sonst die Augen geschidigt werden. Manchmal bezahlt er auch etwas, aber meis-
tens lduft der Handel tiber Tauschgeschifte.

Ein guter Teppich ist wie guter Wein. Er wird wertvoller im Laufe der Jahre.
Ein Teppich wird als »alt« (eski) bezeichnet, wenn er 20-30 Jahre alt ist. Als

34 Es gibt unterschiedliche Arten von Teppichen wie kelim, hali, sumak. Teppiche, die 2-3 m?
grof sind nennt man »kelle«. Teppiche, die grofier als 6 m? sind nennt man »zaban«. Ein ke-
lim ist ein einfach geknoteter Teppich.

76

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»antik« (antika) gilt er erst, wenn er mehr als 100 Jahre alt ist. Bei richtiger Pfle-
ge kann ein handgewebter Teppich gut 200 bis 300 Jahre {iberdauern.

Seit einigen Jahren sind Patchwork-Teppiche die neueste Mode. Das sind
Teppiche, die aus unterschiedlichen Resten zusammengeniht werden, meist aus
Plastikteilen und in knalligen Neonfarben wie Tiirkis, Gelb oder Pink, manch-
mal sind sie einfarbig, manchmal sind sie mehrfarbig. Man kann an der Farbe
erkennen, ob es sich um einen traditionell oder maschinell hergestellten Teppich
handelt: Naturfarbe zeichnet sich dadurch aus, dass sie nicht einheitlich ist,
chemische Farben sind viel einheitlicher. Entstanden ist dieser Teppich durch
den Wunsch eines US-Amerikaners, der vor fiinf bis sechs Jahren einen Teppich
wollte, den sonst kein anderer hatte. Natiirlich dhneln sich die Teppiche, aber
keiner ist wirklich gleich wie die anderen, aber dieser US-Amerikaner wollte
etwas ganz anderes, so entstand dieser »neueste Schreic, so erklirt mir Canberk.
Aus der Sicht der Experten sind diese Teppiche qualitativ duflerst schlecht, sie
werden aus Resten zusammengeflickt und dann gefirbt. Die chemische Farbe sei
auch nicht wirklich gesund — aber es ist nun Mode und die Kunden wollen es.
Heutzutage geht es weniger um Dauer, denn um Verkauf, die Ware braucht
nicht mehr als ein Jahr zu halten, dann soll wieder ein neues Produkt gekauft
werden wihrend zuvor ein Teppich fiir ein Leben lang gekauft wurde.”

Es gibt zudem einen zentralen Unterschied zwischen chinesischen maschi-
nengewebten Teppichen und handgewebten tiirkischen Teppichen, der gleich-
zeitig ein Spiegelbild traditioneller und moderner Wirtschaft darstellt. Niemals
gibt es den ein und denselben tiirkischen handgewebten Teppich noch einmal,
vielleicht einen #hnlichen, aber niemals denselben. Wieso? Weil jeder Teppich
ein Einzelstiick ist, sowie jeder Mensch ein Unikat ist. In den Teppichen weben
die Frauen ihre Lebensgeschichten mit ein, ihre Freuden und ihre Leiden, oder
es sind spirituelle Abbildungen wie der »Baum des Lebens; alles auf dem Tep-
pich, jedes kleinste Motiv hat eine Bedeutung (vgl. auch Diyarbakirlioglu 2010,
S. 77). Es ist ein Kunstwerk, in das der Kiinstler sein Leben und seine Seele
eingewebt hat. Auflerdem werden auch mit Absicht Fehler eingewebt, da das
menschliche Leben Fehler beinhaltet und niemals 100 % vollkommen ist.

»Die Arbeit des echten Bauern ebenso wie des echten Handwerkers ist ein-
same Werkschopfung: in stiller Versunkenheit gibt er sich seiner Beschifti-

35 Es gibt ein tiirkisches Sprichwort, das besagt: »Ucuz mal alacak kadar zengin degilim.« — »Ich
bin nicht so reich, dass ich billige Ware kaufen kann.« Gemeint ist damit, dass erfahrungs-
gemif billige Ware schnell kaputt geht und man kurze Zeit spiter wieder etwas Neues kau-
fen muss. Ein handgewebter Teppich etwa kann ein Leben lang benutzt werden, er kostet
vielleicht das Dreifache des Patchwork-Teppichs, aber auf lange Sicht gesehen ist er giinsti-

ger.

77

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

gung hin. Er lebt in seinem Werk, wie der Kiinstler darin lebt, er gibe es am
liebsten gar nicht dem Markte preis. [...] Aus dieser Tatsache erklirt sich z.
B. die tiefe Abneigung alles Handwerkertums gegen Falsifikate oder selbst
Surrogate, ja auch nur gegen Schleuderarbeit.« (Sombart 1913, S. 19)

Der Kunde bekommt beim Kauf eines tiirkischen Teppichs auch ein Zertifikat,
das Angaben tiber die Echtheit der Ware, deren genaue Herkunft sowie Grofle
und Kaufpreis enthilt. Chinesische Teppiche werden im Gegensatz zur tiirki-
schen Ware mit Maschinen hergestellt, sie sind fehlerfrei gewebt und es gibt den
gleichen Teppich immer und immer wieder, in jeder Gréfle und in jeder Form.
Es ist geradezu eine Ironie, dass der Westen auf Linder wie die Tiirkei herab-
blickt und diese als kollektivistisch bezeichnet, gleichwohl die Standardisierung
der Moderne Europas seinesgleichen sucht.

Bei einem Teppichkauf kann es vorkommen, dass dem Kunden ein Teppich
besser gefillt als ein anderer, der aber teurer ist. Ein ehrbarer Kaufmann rit ihm
davon ab und rit lieber nichts zu kaufen als etwas, was einem nur halb gefill,
denn immer, wenn man auf den Teppich schaue, wiirde man an den Teppich
denken, den man eigentlich wollte — und man wiirde ungliicklich werden. Ein
Teppich ist kein Produkt, das man zwangsldufig braucht, sondern eher ein Lu-
xusprodukt. Der Hindler steht im Dienst des Kunden und méchte ihn glicklich
machen, dies ist ein wichtiges Element des traditionellen Handels.

Eine andere Méglichkeit moderner Teppichherstellung ist folgende: Antike
Motive werden genommen und den Frauen als Vorlage gegeben, so dass ein
breites und ausgeglichenes Sortiment unterschiedlicher Formen und Gréflen des
gleichen Musters vorhanden ist. Die Frauen weben diese Teppiche zwar selbst,
aber das Motiv ist vorgegeben und die Arbeit wird mechanisch ausgefiihre, keine
eigene Geschichte, keine individuellen Gefiihle, ein Produkt, das sich gut ver-
markten lisst.*®

36 Die tiirkische Sprache und Kultur ist sehr prizise im Ausdruck von Gefiihlen und Emotio-
nen in Bezug auf das Selbst. Ein wichtiger Begriff ist das Wort »kendi« (selbst), das in vielen
alltiglichen Redewendungen zum Gebrauch kommt. »Kendine gell« (Komm’ zu dir!) wird
einer Person gesagt, die sich gerade emotional verliert, sei es ein Kind das schreit oder ein
Erwachsener, der sich unangemessen emotional in eine Situation hineinsteigert. Mit »Sen bi-
lirsin« (Das musst du selbst wissen) wird ausgedriickt, dass die Entscheidung, was zu tun ist,
bei einem selbst liegt. Meist bildet es den Abschluss eines Rates eines Freundes, der damit
letztlich auf die Eigenverantwortung referiert. Und zum Abschluss gibt es ein Sprichwort,
das besagt: »Kendini tanimayan insanlar baskalarin: taniyamaz.« (>Ein Mensch, der sich
selbst nicht (er)kennt, kann keinen anderen (er)kennen.«) Das Selbst hat also in der tiirki-
schen Kultur sehr wohl seinen Platz im Gesamtgefiige der Gemeinschaft, wobei es wohl
schichtenspezifische Unterschiede gibt mit einer Tendenz zu mehr Selbstbestimmung in der
Mittel- und Oberschicht.

78

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Walter Benjamin (2010) macht darauf aufmerksam, dass das Kunstwerk zu
jederzeit reduzierbar war, aber erst durch die moderne maschinelle Reprodukti-
onstechnik zur Massenware wurde, da es zuvor Menschen waren, die Werke
anderer kopierten, aber durch ihr Mensch-sein — gewollt oder nicht — ihre eigene
Personlichkeit bzw. ihre Seele mit ein brachten, Benjamin bezeichnet diesen
personlichen Ausdruck der Seele als »Aurac, die ein derartiges Werk umgibr.

»Die Einzigartigkeit des Kunstwerks ist identisch mit seinem Eingebettetsein
in den Zusammenhang der Tradition. Diese Tradition freilich ist etwas
durchaus Lebendiges, etwas auferordentlich Wandelbares.« (Benjamin
2010, S. 21)

Das Problem der technischen Reproduzierbarkeit des Kunstwerkes liege folglich
in seiner Entseelung bzw. dem Fehlen einer Aura, so dass es zur blofSen Massen-
ware verkomme. Diese Entseelung zeigt sich auch bei der tiirkischen Teppich-
herstellung. Keine Person webt ihre individuelle Seele und Geschichte mehr in
den Teppich. War vorher jeder Teppich ein Unikat, kann heute jeder Teppich
unzihlige Male kopiert werden, jedoch fehlt dann die mystische Komponente,
die Benjamin als »Aura« bezeichnet.

79

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Ausgewiiblte Motive und ihre Bedeutungen

Schafbock (kogboynuzw):
Die Stitke der Horner eines Schafbock

Amulett und boser Blick (ntuska, nazarlik):
Im lischen Aberglauben kann ein Blick

spiegelt Minnlichkeir, Machr, Produkeivicit
und Heldentum, Die Weberin hofft, dass thr
Mann in jedem Punke stark bleibr. Es wird
angenommen, dass das Motivvon einer Spirale
abgeleitet ist, dic fiir Unendlichkeit steht,

nHénde in den Hiiften* (elibelinde):
Dieses Moriv wird auch mit einem Kind im
Murerleib dargestellt und steht fir Leben,
Geburt und Fruchtbarkeir,

Fruchtbarkeit (berehet):

Die Kombination aus den beiden Symbolen
elibelinde und kogboynuzu stehr fir Frucht-
barkeit, Granaipfel und Ahren haben die-
selbe Bedeutung,

Lebensbaum (hayat agaci):
Mit der Abbildung des Lebensbaums hoffe
man auf das ewige Leben, Oft werden

toen oder grofles Ungliick bringen, Als
Gegenzauber hilfi ein Auge, das vor dem
bdsen Blick schiitzen soll. ‘Ein muska ist
ein schiizender Spruch, der meist in einem
dreieckigen Behiltnis herumgerragen wird
und ebenfalls vor dem Bosen bewahren soll,

Flieflendes Wasser (su yolu):

Wiasser hauchr allem Leben cin; somir wird
dieses wichtige Motiv oft in den Rand von
Teppichen cingearbeitet,

Stern (yeldiz):

Mirt diesem Motiv driicke die Weberin ihr

Gliick aus. Aus wechnischen Griinden zeigen
lische Kelims oft achrzackige Sterne,

Vogel (leug):
Verlassen die Viigel die Aste des Lebensb
steigt die Secle in den Himmel. Der Geier

Teppiche so an die Wand gehiingr; dass die
Wurzeln des Baums nach oben zeigen, Man
glaubr, dass Macht und Stirke vorm Himmel
kommen und diese Gber die Aste auf die Erde
weiterleitet werden,

Walfinaul, Wolfsspur (lure ages, kurt iai):

Dies sind Schuezsymbole gegen Wolfe und
andere wilde Tiere, Da die Nomaden van
iheen Schafen und Zicgen lebren, waren sic

llerdings symbolisiere den Tod, Das Vogel-
motiv ist besonders bedeutend, da es auch
fur Gliick, Liebe, Macht und Stirke und die
Uberbringung von guten Nachrichten steht.

Drache (ejder):

Der Drache ist ¢ine mythologische Figur.
Die Turkvélker Zentralasiens bilden den
Drachen, den Herrscher des Himmels und
der Erde, mit einem Schnabel, Fliigeln und

in stindiger Angst vor Raubti die ihre
Herden dezimierten, AuBerdem symbolisiert
das Wolfsmaul den Wunsch nach Solidaricit,

Hand, Finger, Kamm (el, parmak, tarak):
Diese Symbole stehen Rir Fruchtbarkeit und
stellen die Hand der Fatima, der Tochter
des Propheten Mohammed, dar. Mit dem
Kamm wird der Wunsch nach Ehe deklariert
und die Nachkommen sollen damit vor dem
bésen Blick geschiitze werden,

Abb. 5:

Léwenkl ab. In dieses Symbol stecke
man seine Hoffnung auf Fruchtbarkeit
fordernden Regen.

Haarband, Obrring (sagagy, kupe):

Mit dicsen Moriven will die Weberin sagen,
dass sie. heiraten méchte. In  Anatolien
schneiden sich Midchen bis zu ihrer Hoch-
zeit ihr Haar nicht; daher das Symbol des
Haarbandes. Die Ohrringe wiederum sind cin
beliebres Hochzcitsgeschenk fiir die Braue,

Ausgewihlte Teppichmotive und ihre Bedeutung

(Quelle: Salm-Reifferscheide 2008, S. 106)

Q<

1] ]

&
<° % % NN~

L

¥ Pl

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhalt.

‘mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Abb. 7:

Die neueste Mode: Patchwork-Teppiche
in verschiedenen Farben

Abb. 6:
Webstuhl mit Seidenteppich

aus der tiirkischen Kleinstadt Hereke

Abb. 8:
Webstuhl
fiir tiirkische
Badetiicher

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©
‘mit, f0r oder in KI-Syster

81


https://doi.org/10.5771/9783828867192

2.1.2 Fallbeispiel - Geschaft fur Badeutensilien (Hamamcilik): Familie B

Yavuz B ist 55 Jahre alt und fithrt das Familiengeschift seiner Vorfahren in der
fiinften Generation weiter.”” Die Besitzurkunde des Ladens stammt aus der Zeit
1861, der Zeit des Sultans Abdulaziz, und gilt als das élteste Geschift im Basar,
das sich im Besitz der gleichen Familie befindet. Urspriinglich stammt seine
Familie aus der Umgebung der Stadt Ercinzan am Eufrat. Doch bereits seit 1521
war die Familie in Istanbul. Die Bewohner seines Dorfes sind bekannt fiir die
Herstellung von Kerzen, die man beispielsweise in der Siileymaniye Moschee
begutachten kann. Die Familie ist somit seit ca. 250-300 Jahren in Istanbul
zugegen und seit ca. 150 Jahren besteht das Geschift auf dem Groflen Basar.
Der Umgang mit Textilien hat eine lange Familientradition, auch wenn sich im
Laufe der Zeit der Schwerpunke geiindert hat. Der Ururgrofivater von Yavuz war
yazmacr®®, ein Tuchhersteller. Auflerdem hatte er mit zwei anderen Partnern eine
Fabrik zur Herstellung von fes in Karamiirsel, einer Kleinstadt von Kocaeli,
Izmit, an der Siidkiiste des Marmarameeres. Fes sind die roten Hiite, die das
Miligdr im Ottomanischen Reich getragen hatte. Neben den Hiiten wurde auch
sayak hergestellt. Sayak war der dicke Wollstoff zur Bekleidung des Militirs.
Nach dem Zweiten Weltkrieg 1946 wurde die Fabrik endgiiltig geschlossen und
das Gebiude wurde verkauft.

Yavuz verkauft heute diverse Utensilien rund um das (tiirkische) Bad (ba-
mam), dazu gehéren verschiedenste Handtiicher wie etwa pestemal, Seifen oder
kese (Waschlappen zum Abreiben im Bad — kesfermek). Seine Produkte stammen
aus einheimischen Materialien, sei es das Kupfer fiir die Wasserschalen oder die
Baumwolle fiir die pestemal oder die Wolle der handgewebten Schals (zu Ha-
mamgilzk siehe auch: Diyarbakirlioglu 2010, S. 52-60). Yavuz versucht Tradition
und Moderne zu verbinden. Im anatolischen Dorf Kizilcabiiliik (Denizli/
Tavas), das seit 1000 Jahren Heimarbeit betreibt, fand er einen geeigneten Ort
fiir die Produktion seiner Waren. 25 Haushalte, das entspricht 10 % des Dorfes,
verdienen so ihren Lebensunterhalt.

37 Yavuz war einer meiner ersten Gewihrspersonen, ich verbrachte bei meinem ersten explora-
tiven Aufenthalt im Jahr 2009 bis 2010 wochentlich ca. 2 Tage und 3-4 Stunden in seinem
Geschift und beobachtete das Geschehen. Wir fiihrten viele informelle Gespriche, ich
machte mit ihm die ersten Interviewaufnahmen. Die Gespriche mit ihm wurden in deut-
scher Sprache gefiihrt.

38 Yazma ist eine bestimmte Kopftuchart. Die Endung »cz« wird im Tiirkischen an ein Wort
angehingt um daraus einen Beruf zu machen. So heifSt zum Beispiel ¢zy Tee und der gayez ist
der, der den Menschen auf dem Basar immer den Tee bringt. Oder es gibt die sogenannte
bakicr, die Kinderfrau. In der Tiirkei ist es verbreitet sich fiir die Betreuung der Kinder eine
Kinderfrau anzuschaffen. Bakmak ist das Verb und heift sich kiimmern/ schauen nach. Mit
dem Stamm bak und der Endung »cz« wird somit der Beruf der Kinderfrau beschrieben.

82

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Yavuz ist verheiratet und hat zwei Kinder (einen Sohn und eine Tochter):
Die Tochter Leyla (30 Jahre) hat auch ein Geschift auf dem Basar eréffnet und
ist die jiingste Hindlerin auf dem Basar (mehr in Kapitel 3.4 iiber die Rolle der
Frauen). Auch sein Sohn (27 Jahre) hat nach seinem abgeschlossenen Studium
begonnen sich auf dem Basar zu etablieren. Yavuz war einer der Wenigen, der
seine Tochter von klein auf — wie man es sonst nur mit Séhnen macht — auf den
Basar gebracht hat. Im Weiteren hat er sie dann auch bei der Eréffnung ihres
eigenen Geschiftes, das zum Familienunternehmen gehort, unterstiitze und
dadurch Pionierarbeit geleistet.

Auflerdem war Yavuz lange Zeit im Kapali Carsi Esnaf Dernegi® titig und
hat somit neben seiner Erfahrung als Kaufmann einen enormen Fundus an
Wissen und Erfahrung iiber den gesamten Basar zu bieten. Yavuz besuchte die
Istanbuler Schule: »Erkek Lisesi«, in der Deutsch unterrichtet wird. Er sagt selbst,
dass ihn diese Schule sehr geprigt hat, vor allem die deutsche Ordnung. Anders
als die meisten anderen Geschifte hat Yavuz feste Preise und Etiketten und man
kann die gekauften Waren immer und ohne Angabe von Griinden zuriickgeben.

»lch schime mich im Namen vom Basar. [...] Weswegen? Das man immer hihe-
re Preise verlangt und dann billiger verkauft — fiir den halben Preis. Das heifst,
wenn Sie nicht handeln, werden Sie den doppelten Preis bezahlen — das ist nicht
nett. Ich schime mich. [...] (Yavuz)

Vor drei oder vier Tagen hat eine Kundin eine Bluse bei meinem Nachbar zu-
riickgebracht. Sie wollte nur eine andere haben, nicht zuriickgeben: ein Léirm,
ein Streit, ich bin hiniibergegangen. »Was ist los?< »So und so.< Ich habe gesagt,
»gebr eine Riickgabegarantie fiir immer und obne Griinde fiir alle Kunden. Ihr
macht so. Das ist frech. Thr miisst das nehmen und wenn ein Kunde etwas zu-
riickgeben will oder ein anderes dafiir will, miisst ihr das machen.« Das ist nicht
nett. Seit zehn Jahren gebe ich Riickgabegarantie fiir immer und ohne Griinde.«
(Yavuz)

Yavuz selbst hat eigentlich Medizin studiert und hat einen Doktortitel, aber er
hat diesen Beruf nie ausgeiibt, sondern auf dem Basar gearbeitet. Sein Kunden-
profil besteht aus einem Viertel tiirkischer Kunden, einem Viertel Auslindern,
die in der Tiirkei leben wie Lehrer, Botschafter oder Geschiftsleute, sowie ein
Viertel Touristen und ein Viertel Auslinder aus dem Ausland. Es sei wichtig auf
dem Groflen Basar ein breites Spektrum an Kunden zu haben, da die politische
Lage den Handel sehr beeinflusse, meint Yavuz weiter. Im Jahre 1999 gab es

39 Die Handelsorganisation des Groflen Basars wird von den Hindlern kurz »dernek« (Verein)
genannt. Ich werde im Weiteren diese Begrifflichkeit verwenden. AufSerdem setzt sich Kapi-
tel 4.4.3 ausfiihrlich mit den Belangen dieser Organisation auseinander.

83

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

etwa Probleme mit Italien wegen Abdullah Ocalan, dem Fiihrer der PKK. Dieser
hielt sich in Italien auf und Italien wollte ihn nicht frei lassen. Es gab einen
Streik gegen italienische Waren. In diesem Jahr kamen keine Touristen aus
Italien. Von 1976 bis 1986 sind viele griechische Touristen nach Istanbul bzw.
in die Tirkei gekommen. Im Jahre 1986 gab es ein Busungliick, bei dem ein
griechischer Bus verbrannt wurde, es war ein Unfall und niemand hatte Schuld,
aber zehn Jahre lang kamen keine griechischen Touristen mehr. Es sind die
Bezichungen, die eine zentrale Rolle in der traditionellen Wirtschaft spielen, sie
schaffen Vertrauen und dies ist letztlich die Grundlage dafiir, ob gekauft wird
oder nicht. Auf dieses persdnliche Vertrauen ist Yavuz stolz:

»[In den Einkaufszentren] kann man ohne Geld und ohne ein Visa Card gar
nichts kaufen. Wenn meine Kunden manchmal kommen und sagen: >Ich habe
kein Geld, ich komme spéter., dann sage ich ibnen: »Du zahlst dann, wenn du
zuriickkommstlc — tiirkischen und auslindischen Kunden. Die wollen mir ibre
Telefonnummer und ibhre Adresse geben. Das Einzige, was ich mache, ich mache
eine Notiz fiir mich, wie ich es hier gemacht habe. [zeigt mir einen Notizblock,
wo er Zablen untereinander aufgelistet hat, aber ohne Namen oder sonstige An-
gaben]. Das war im Jahr 2011. Wenn mein Geld zuriickkommt, schreibe ich
das hier auf und am Ende von dem Jabr sehe ich das Resultar. Meine Bilanz ist
hichstens 500 Lira geringer — und das ist gar nichts. Ich habe GrofShandelskun-
den. Wir halten Rechnungen fiir die. Am Ende werde ich sehen, was zuriickge-
kommen ist und es kommt zuriick. Ich weif§ den Namen von den Leuten gar
nicht — gar nicht.« (Yavuz)

Ein wichtiges Element der traditionellen Wirtschaft bzw. die Grundlage allen
Wirtschaftens ist die Gabe (vgl. Mauss 1990). Der Tausch mit Geld wie er in
der Moderne vorherrschend ist, unterliegt dem gleichen Prinzip und der Logik
des Gebens. Dabeti ist es sehr zentral wie gegeben wird, ob der andere dadurch
erniedrigt oder wertgeschitzt wird (vgl. Simmel 1992, S. 663). Das Geben und
Schenken iiber den Warentausch hinaus stiftet Beziehungen und schafft Ver-
trauen.

»Kleine Seifen, Massagehandschube, manchmal solche Dinge, manchmal kleine
Handtiicher, um nicht vergessen zu werden [...]. Meine Kunden haben keine sol-
chen Erwartungen, aber wenn die so etwas sehen, kommen sie immer und immer
zu mir und es ist sehr wichtig, dass man Stammbkunden hat. Alle auslindischen
Leute, die in Istanbul wohnen, kennen mich und mein Geschift sehr gut.
Manchmal bringen sie Kuchen und Kekse und wir machen »5 o’clock tea« hier.
Das ist sehr wichtig. [...] Die backen zu Hause und bringen Kuchen zu mir und
die miissen eigentlich so etwas nicht machen, aber die Beziehungen sind immer
sehr wichtig.« (Yavuz)

84

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Die Beziehungen schaffen Vertrauen und dieses Vertrauen ist ein soziales Kapital
(Bourdieu). Auf dem Basar benétigt man eigentlich nur eine vertrauenswiirdige
Person, dann ist es ein leichtes weitere vertrauenswiirdige Hindler zu finden.
Diese Person fragt, was man noch fir Wiinsche hat und fiihrt einen zu den
jeweiligen Geschiften bzw. Personen in den Geschiften. Es gibt also kein Mar-
kenzeichen oder Giitesiegel, die das Vertrauen garantieren, sondern eine Person,
die eine andere soweit kennt, dass sie sie weiterempfichlt. Dies ist eine hochst
empfindliche Angelegenheit, denn wenn der empfohlene Hindler sich nicht als
vertrauenswiirdig herausstellt, fillt dies auch auf den Mittler zuriick. Die Inter-
sozialitit bzw. Interdependenz ist von héchster Bedeutung.

»[Meine Kunden] gehen nicht zu allen Geschiften im Basar und die haben im-
mer Empfeblungen von mir. Die fragen mich immer nach etwas, fiir ein Juwe-
liergeschift oder Ledergeschift oder Teppichgeschift und wenn sie dahin geben,
werden sie sehr gut empfangen, sehr gut behandelt und bis heute habe ich von
meinen Freunden keine Klage gehort von den Hindlern im Basar zu denen ich
Kunden schicke. [...] Zeit arbeitet fiir mich und fiir meine Kinder oder fiir die
Kinder meiner Kinder. Das ist sehr wichtig. Ich mochte, dass hier noch einige
Generationen oder sogar noch fiinf, sechs Generationen, und wenn maiglich bis in
die Unendlichkeit, die Mitglieder meiner Familie arbeiten kinnen.« (Yavuz)

Der Teppichhindler Gokhan ist ein Bekannter von Yavuz, auch er hat den Beruf
traditionell von seinem Vater gelernt und fithrt nun das Familiengeschift weiter.

»So wie Yavuz abi. So wie er haben wir einige Freunde auf dem Groffen Basar,
sie kennen uns. Wenn sie Kunden haben, die einen Teppich brauchen, bringen
sie sie sofort hierher. Warum? Weil sie wissen, dass wir hier ordentlich sind, ei-
nen guten Preis machen und gute Ware verkaufen. Danach geht der Kunde und
bedankt sich bei ihnen [...] Das ist das Wichtigste auf dem Groflen Basar. [...]
Das Wichtigste ist ein guter Preis, gute Qualitit, das heifst fiir den richtigen
Preis zu verkaufen und die Kunden gliicklich zu machen. Also, wenn der Preis
100 Lira ist und ich verkaufe fiir 300 Lira, dann ist das keine schine Sache.«
(Gokhan)

Schon im Alter von ungefihr sechs Jahren, in den 1970er Jahren, war Gokhan
auf dem Basar zugegen und seit dem Jahr 1985 hilft er regelmiflig mit. Sein
Vater war sein Meister von dem er den Beruf gelernt hat. Auch sein Bruder hat
ein Geschift auf dem Basar. Sie haben ein Familienunternehmen.

»Wenn wir Ware verkaufen, gibt es oft keinen Scheck oder Beleg, es gibt nichts,
wir geben die Ware, es gibt nur diese Vertrauenssache — das ist sehr wichtig diese
Vertrauenssache, Gabriele, dieses Vertrauen. Das gab es schon immer auf dem
Basar und wir fiihren es weiter, aber wir machen das nicht mit jedem. Ich sage:

85

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Wenn dich jemand einmal betriigt, kann er dich nicht noch einmal betriigen.
Wenn jemand jemanden betriigt, verliert er sich selbst. Mit mir kann er dann

kein Geschdft mehr machen.« (Gokhan)

Hier finden wir eine zentrale Aussage {iber den Stellenwert der Ehrlichkeit in
Bezug auf die Selbstachtung und die Achtung gegeniiber einer anderen Person:
»Wenn jemand jemanden betriigt, verliert er sich selbst.« (»Kandirdigi zaman
kendisi kaybeder.«)*® Das heifdt also, dass ich mich in gewisser Form selbst ernied-
rige und unter meiner Wiirde handle, mein Ehrgefithl missachte und meine
Ehre verliere, denn beim Geben gebe ich auch einen Teil meines Selbst. Was ich
also gebe und wie ich gebe, definiert gleichzeitig den Wert, den ich mir selbst
beimesse (vgl. Mauss 1990). In der kabylischen Gesellschaft wird vor »amahbul«
gewarnt, dem Menschen, der frech ist und kein Schamgefiihl besitzt. Diese
Schamlosigkeit macht es méglich, dass er sein eigenes Ehrgefiihl tibergeht, will-
kiirliche Gewalt anwendet und wider der Lebenskunst handelt. Es wird deshalb
vor diesem Typus Mensch gewarnt, da man gegeniiber ihm immer verlieren
wird, auch wenn man selbst eigentlich Recht hitte (vgl. Bourdieu 1976, 11f).
Dazu muss verstanden werden, dass es einfach ist, einen anderen zu iibervortei-
len, die Kunst aber darin besteht, seine Interessen in Einklang mit dem Ehr- und
Gerechtigkeitsgefiihl durchzusetzen.

»Wenn der Mensch Ihnen gegeniiber wie Sie denkt, ordentlich und ebrlich ist,
dann mache ich mit diesem Menschen ein Geschift, ohne mich zu fiirchten.
Wenn mich dieser Mensch betriigt, auf irgendeine Art, wenn er mich einmal be-
triigt, dann verliert er sich — so einfach ist das. [...] Er muss kein guter Freund
sein, er muss ein guter Mensch sein.« (Gokhan)

Der Handel, der auf dem gesprochenen Wort beruht (sdze dayals; sizle-yapilan
itibarly ticaret), wird in der Moderne angegriffen. Ein Textilhdndler, der seit
1981 auf dem Groflen Basar ist, beschreibt dies so:

»Es sind ein paar Geschifte geblieben, die den Handel auf das gegebene Wort
fiihren. Unter den Hindlern sind es Wenige, die den Handel auf dem gespro-
chenen Wort aufbauen. Die alten Hindler wurden getrennt, wir hatten einen
Meister, andere haben es iibernommen. Mit den dilteren Hindlern verstehen wir
uns gut. Dieses Geschdft gibt es seit 40 bis 50 Jahren.« (vgl. Satiroglu/Okan
2010, S. 79)4

40  Siehe hierzu auch: Faroghi 2008, S. 74: »But whatever a person does, he does to himself.«

41 In der Studie von Satroglu/Okan 2010 wurden 38 Personen mittels qualitativer Verfahren
interviewt, darunter 13 Juweliere, 6 Teppichhindler, 5 Textilhindler, 3 Ledermacher, 3
Trodler sowie jeweils 1 Person aus anderen Branchen (vgl. ebd. S. 62).

86

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Der Teppichhindler, der seit 1979 auf dem Basar zugegen ist, meint:

»Der angesehene Handel (itibarl: ticaret) geht weiter, auf dem Basar handelt
man nicht mit Schecks und Rechnungen. Mittelstindische Geschifte wie
wir benutzen untereinander keine Schecks oder Rechnungen.« (vgl.
Satroglu/Okan 2010, S. 80)

Geld, das ich durch derartige unehrliche Weise erwirtschafte, gilt im traditionell
religids-islamischen Sinne als ks para (schmutziges Geld) und haram® (religis-
ses Verbot).

Es folgt eine Ubersicht der tiirkischen Ehrbegriffe, erweitert um die Begriffe
der Ehre, die im Handel zentral sind. Siehe zum Vergleich die Tabelle im ersten
Kapitel des Forschungsstandes iiber den bisherigen Ehrbegriff in der Ethnologie
(S. 30).

Tab.5:  Der tiirkische Ehrbegriff, erweitert um die Begriffe Ehrlichkeit (diiristliik) und
Reputation (itibar)

42 Der HipHop Singer Haftbefehl besingt dieses »Haram Para« in seinem gleichnamigen Song
und kritisiert darin die weltweit agierende »Finanzmafia«.

87

P 24.01.2026, 14:41:29. © Utheberrechtiich geschiltzter Inhat r
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

2.1.3 Die primare Sozialisation als wegweisende Instanz der
Charakterbildung

»Es kommt also nicht wenig darauf an, ob man von Jugend auf dies oder je-
nes gewdhnt ist; es kommt vieles darauf an, ja sogar alles.« (Aristoteles,

1103b)

Fiir die traditionelle Wirtschaft kann festgestellt werden, dass die ethischen
Qualititen neben dem fachlichen Wissen um das jeweilige Gewerbe schon in
jungen Jahren gelernt werden. In vielen Fillen schauten die Hindler schon im
Alter von fiinf oder sechs Jahren ihren Vitern oder Meistern iiber die Schultern.
Werte wurden aber vor allem auch durch die vermittelte Praxis und Gewohnheit
beobachtet und in den eigenen Habitus integriert. Im aristotelischen Sinne war
es insofern eine Eintibung, die nicht tiber blofles Wissen erlernt werden kann.
Dies baute aber auch auf die vorhergehende Wertebildung in der Familie, die
den Grundstein fiir die traditionelle Ausbildung legte.”

Ehrlichkeit (diiriistliik) stellt infolgedessen eine zentrale Kategorie bei der
Beurteilung der Vertrauenswiirdigkeit einer Person im Wirtschaftsleben dar.
Diiriist ist das Adjektiv und heiflt ehrlich. Dazu gehéort Ehrlichkeit in Bezug auf
die Qualitit der Ware und in Bezug auf den Preis. Seref steht im Kontext des
Handelns fiir das dazugehérige Pendant, das die Umsetzung im dufleren Han-
deln, die gesellschaftliche Anerkennung dieser inneren Einstellung wiederspiegelt
bzw. wiederspiegeln sollte. [#ibarls steht fiir Reputation. Mit anderen Worten
konnte diiriist als innere Ebre und gseref als duflere Ebre verstanden werden, die
sich aber, wie im Forschungsstand eingehend dargelegt, bedingen, und in einem
dialektischen Spannungsverhiltnis stehen. Ahnlich verhilt es sich mit #amus und

seref-

»Wir konnen es uns etwa so vorstellen, dass der Wert namus eher introver-
tierte, ich-bezogene und seref eher die extrovertierte, der Gesellschaft zuge-
wandte Seite der Ehre ausmachen« (Yal¢in-Heckmann 1999, S. 147)

Dijriist kann folglich dhnlich wie namus als innerer Wert verstanden werden,
wihrend seref die gesellschaftliche Wertschitzung der inneren Haltung wider-
spiegelt. Diiriist ist die zentrale innere Kategorie im Handel, namus steht fiir das
geschlechtsspezifische Verhalten, aber auch das Erwachsensein.
Zusammenfassend kann ein Wertekanon oder auch Ehrenkodex eines tiirki-
schen ehrbaren Kaufmanns festgehalten werden. Demnach muss dieser fiir die

43 Emile Durkheim (1992 [1893]) hat sich diesem Zusammenhang der »hiuslichen Moral«
und der Berufsmoral in der Arbeitsteilung gewidmet. Seine Schriften zur »hiuslichen Moral«
gingen leider verloren. Mehr dazu in Kapitel 4.2.

88

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Qualitit seiner Ware garantieren, einen gerechten Preis (adil bir fiyat) anbieten,
verlisslich sein, sowie Tratsch und Rufmord unterlassen. Alle diese Eigenschaf-
ten schaffen Vertrauen und Integritit als zentrales soziales Kapital. Sie bilden die
Grundlagen und ethischen Tugenden, wie sie von Aristoteles (vgl. Kapitel 2.3
Die zwei Varianten der Ehre in der Philosophie) dargelegt wurden.

»Der Unternehmer soll gerechte Loéhne zahlen, angemessene, ortsiibliche
Preise verlangen und normale Gewinne anstreben. Ungerechtfertigte Ge-
winne auf Kosten anderer Geschiftspartner sind unzulissig. Dazu zihlen Be-
trug, Diebstahl, Spekulationen, Preistreiberei in Notsituationen und andere
gewinntrichtige Irrefiihrungen. Die einzelnen Verbote von Geschifts- und
Handelspraktiken reflektieren die Erfahrungen des Propheten in seiner Rolle
als Karawanenhindler und als Gemeindefithrer in Medina, wo er fiir die
Existenzsicherung vor allem seiner nach Medina ausgewanderten Gefolg-
schaft verantwortlich war.« (Leipold 2003, S. 135)

Im nichsten Kapitel wird nun aufgezeigt, inwiefern die traditionelle Ausbildung
zur Bildung dieser Werte beitrigt.

89

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

2.2 Das traditionelle Ausbildungssystem Ahillik als Ort der
Charakterbildung

In seinem Selbstverstindnis beruft sich der Grofle Basar auf seiner offiziellen
Homepage auf die Tradition von »Ahilike, die verstanden werden muss, um die
Gegenwart zu verstehen. »Ahilik« beinhaltete 740 Verhaltensregeln, wobei das
grundlegende Ziel ist, seinen Beruf mit Liebe auszufiihren. Die Ausbildung
beinhaltete zwei Teile, einmal ging es darum die Prinzipien von Ahilik im Beruf
und das andere Mal als Mitglied der Gesellschaft auszuiiben. Weder zwischen
den unterschiedlichen Religionen, noch zwischen Minnern und Frauen sollte
eine Trennung stattfinden. »Bactyan-1 Rum« war im 13. Jahrhundert die erste
Handwerksorganisation von Frauen.* Weitere wichtige Aspekte seien u.a. die
Lehrling-Meister-Beziechung; die Wertschitzung des Menschen; nicht Geld,
sondern dem gehaltenen Wort wird Wert beigemessen (»paraya degil size onem
verilir«); der Basar beherbergt drei Religionen und 72 Nationalititen; die
Handwerker achten nicht den Reichtum eines Menschen, sondern die Person
und den Charakter; Solidaritit an guten wie an schlechten Tagen; nicht der
Scheck oder die Aktie sei das, was zihle, sondern das gesprochene Wort (»sizli

akit«); »siftab«, das erste Geschift am Tag.®

2.2.1 Die Einrichtung Ahilik und das Gildensystem

Die Einrichtung »Ahilik« konnte erstmals im 13. Jahrhundert in Anatolien
beobachtet werden. Es war vor allem eine Organisation der Seldschuken. Ge-
griindet wurde sie von Ahi Evren, wobei Evren hier vielmehr ein von auffen
zugeschriebener Beiname ist, der soviel wie Weltall oder Kosmos bedeutet. Sein
richtiger Name war: Nasiriiddin Mahmud B. Ahmed und er lebte von 1171 bis
1262. 1220 wurde er von den Mongolen nach Anatolien gebracht und lief§ sich
im Gebiet von Kayseri nieder (vgl. Cagatay 1990, S. 10; vgl. Kiigiikkerman/ Mor-
tan 2009, S. 67; vgl. Solak 2010, S. 91).

»Abhilik ist ein Zusammenschluss, der Kunst, Handel und Beruf, Moral und
Wahrhaftigkeit in einer reifen Personlichkeit verbindet. Eine Person, die sich
auf Ahi beruft und somit an die Person Ahis erinnert, ist mit Sicherheit ein
Kunst(handwerker), ein Hindler oder der Inhaber eines anderen Hand-
werks. Damit verbunden ist eine reife, moralische, barmherzige, wohlwol-
lende und bei jeder Arbeit und jedem Verhalten ehrliche und vertrauens-
wiirdige Person.« (Cagatay 1990, S. 6)

44 Darauf gehe ich in Kapitel 3.4 Frauen und Handel noch genauer ein.
45 Cem Arica, der Generalsekretir der Handelsorganisation auf der offiziellen historischen
Homepage des GrofSen Basars: www.kapalicarsitarihi.com/index.php (Stand: 21.08.2014)

90

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Ahilik baut auf vier Grundlagen: Intelligenz/ Vernunft, Moral, Wissen und
Arbeit. Nach dem Sinologen W. Eberhard hitten die Chinesen von den Tiirken
Staatsgriindung und Tierzucht schon 3.000 Jahre vor Christus gelernt. In dem
Buch von W. Barthold: »Orta Asya Tiirk Tarihi Hakkinda Dersler« wird be-
schrieben, wie die Tirken schon vor dem Zeitalter des Islam eine ausgereifte
Entwicklung in Kunst, Handel und anderen Berufen verzeichnen konnten (vgl.
ebd., S. 5ff).%

Ahilik bedeutet mit anderen Worten, dass man den Beruf bzw. das Hand-
werk zusammen mit moralischen bzw. ethischen Werten erlernt. Dies geschieht
bei Ahilik in einem stufenférmigen Ausbildungssystem, in das man schon in
jungen Jahren eintritt. Die unterste Stufe ist der yamak (Gehilfe), danach folgen
¢rrak (Lehtling), kalfa (Geselle), usta (Meister). Es dauert ungefihr 1000 Tage
bzw. drei Jahre um von einer Stufe zur anderen zu gelangen. Als Gehilfe ein
Lehrling zu werden kann auch in zwei Jahren geschafft werden. Fiir die anderen
Stufen sind aber ca. drei Jahre notwendig (vgl. ebd., S.8; vgl. Satiroglu/Okan
2010, S. 24ff). Es gibt drei Dinge, die man als Ahi machen sollte und drei Din-

ge, die man unterlassen sollte.

»Drei Dinge, die man tun sollte bzw. denen man offen gegeniiber sein sollte:

1. Die Arme/ Hand eines Ahi sollten offen sein, d.h. man sollte Armen und

Bediirftigen helfen.

2. Die Tiir eines Ahi sollte offen sein, d.h. man sollte Gisten sein Haus 6ff-
nen und ihnen etwas anbieten.

3. Der Tisch eines Ahi sollte offen sein, d.h. man sollte Armen, Bediirftigen
und Gisten zu essen geben und Hungrige sittigen.

Drei Dinge, die man unterlassen sollte bzw. gegen die man sich verschliefen
sollte:

1. Das Auge eines Ahi sollte geschlossen sein, damit man nicht auf die Fehler
und Schandtaten anderer schauen wiirde, sprich auf niemanden schlecht
schauen.

2. Der Bauch eines Ahi sollte angebunden sein, damit niemandes Ehre und
Wiirde geschidigt werden wiirde.

46 Der heute weltweit verbreitete »Schecke, tiirkisch »gek« wurde als erstes in Asien von den
Tiirken gebraucht und hat so seinen Eingang in die tiirkische Sprache gefunden: So etwa das
Verb »gekmeke, das in vielen Kontexten verwendet und mit »tragen, »zichens, (Geld) »ab-
heben« iibersetzt wird. Der Begriff fand auch seinen Eingang in die osmanische Wihrung

»akga« (Vgl . de)

91

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

3. Die Sprache/ Zunge sollte geziigelt werden, damit man iiber niemanden
schlecht reden kénnte, niemanden verleumden und nicht heucheln wiirde.«

(Cagatay 1990 S. 12f; vgl. Kiigiikerman/ Mortan 2009, S. 68; vgl. Solak
2010, S. IV; vgl. Satiroglu/Okan 2010, S. 22)%

Ahilik stammt aus dem Arabischen und bedeutet kardeslik (Bruderschaft). »Mo-
ral und Ethos, die Heiligkeit des Wissens, die Heiligkeit des Kunden, Wahrhaf-
tigkeit und Ehrlichkeit bzw. Ehrbarkeit« (vgl. Solak 2010, S. III).

Ahilik selbst war aber vermutlich nicht die erste Institution seiner Art, denn
wie Durkheim in (1991, S. 34; 1992, S. 48ff) bereits erkannt hat, durchzieht die
Geschichte eine Art Kontinuitit dieser beruflichen Strukturen und Subsysteme,
dies zeigt sich auch fiir die tiirkische Entwicklung von Fiittiiver, Ahilik und
Gilden (loncas). Ich werde auf Durkheim’s Berufsgruppen genauer in Kapitel
4.2.2: » Die Berufsgruppen als Triger von Solidaritit in modernen Gesellschaf-
ten« eingehen.

Bereits der Prophet Mohammed (570-630) war Kaufmann und wurde in ei-
ne Kaufmannsfamilie hineingeboren. Schon als Kind nahm ihn sein Onkel mit
auf Geschiftsreisen und bald darauf fing er selbst als Hindler an zu arbeiten,
wobei er sich eine Reputation als sowohl cleverer wie auch ehrlicher Geschifts-
mann erwarb, der seine Kunden niemals betrog, noch von ihnen betrogen wurde
(vgl. Kéknel/ Ortayli 2007, S. 24) Zu Mohammeds Lebzeiten entstand die
Organisation »Hilful Fudul« (Der Eid der Tugend), dessen Rituale und Verhal-
tensvorschriften spiter in der Organisation »Fiitiivvet« wiedergefunden wurden.
Ahilik war inspiriert von »Fiitiivvet«, entkleidete diese aber seiner religiésen
Ziige und passte sie an die Herausforderungen der damaligen neuen tiirkischen
Gesellschaft an (vgl. Kéknel/ Ortayli 2007, S. 52f).

Ahilik war die moderne Antwort auf Fiitiivvet, wobei sie sich von dieser ins-
pirieren lie8. Es gibt zahlreiche Uberschneidungen, aber die Autoren sind nicht
immer gleicher Meinung. Zwischen dem 13. und 18. Jahrhundert stand Ahilik
nur Muslimen offen. Die Ausdifferenzierung von Handwerk und Kiinsten,
sowie die Zunahme der Nicht-Muslime im Laufe des 17. Jahrhunderts erforder-
te ein stirkeres Zusammenarbeiten der verschiedenen Religionen. In diesem

47  Unterschiedliche Autoren verwenden als Allegorie teilweise verschiedene Kérperteile, wobei
dies letztlich auf die gleiche semantische Bedeutung zielt. Solak (2010, S. IV) verwendet bei-
spielsweise »Alni, kalbi, kapist acik« (Hand, Herz und Tiir anstelle von Hand, Tiir und
Tisch sowie »eli, beli, dili kapalidir« - Hand, Bauch und Zunge anstelle von Auge, Bauch
und Sprache. Auch Sauroglu/Okan (2010, S. 22) sprechen von Hand, Bauch und Zunge.
Kéknel/ Ortayli (2007, S. 54) schreiben: »Four things must be open: heart, hand, home and
dinner table and three things must be shut: eyes, tongue and salvar [tiirkische Pumphose,
Anmerkung d. Verf.].«

92

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Kontext entstand das Gedik (Gewerbemonopol), welches keinen Unterschied
mehr zwischen den Religionen machte. Erste Belege fiir die Existenz von Gilden
sind ab dem 17. oder 18. Jahrhundert dokumentiert (vgl. Kiiciikerman/ Mortan
2009, S. 671f; vgl. Pamuk 2001, S. 47; vgl. Satroglu/Okan 2010, S. 26)

»Guilds given the static conditions of the societies before capitalism, should
be evaluated as organisations of different professions which provide stability
and security for its members while controlling and regulating market and
production conditions.« (Pamuk 2001, S. 45)

Wichtig in diesem Zusammenhang war auch das Ortsrecht, dass die Ansiedlung
der Handwerker regelte. Der Ort des Hindlers wurde gemifd seiner Wichtigkeit
festgelegt. So fanden Buchhindler, Buchbinder und Lederhindler ihren Platz
nicht unweit der Moschee. Weber, Tischler, Schlosser und Schmiede hatten sich
weiter auferhalb anzusiedeln. Sattler fanden ihren Platz Nahe den Stadtmauer-
toren, da sich deren Kundenstamm auch aus lindlichen Regionen rekrutierte.
Gerber, Firber und Tépfer bildeten den dufersten Ring, was auch zu deren
Isolierung beitrug und Innovationen verhinderte (vgl. Kiigitkerman/ Mortan

2009, S. 72; vgl. Pamuk, S. 47)

»Der Staat legte iiber die Gilden Qualitit, Normen und Preise fest. Dadurch
fiel der Konkurrenzdruck auf Beschiftigung, Qualitit, Produktionsmengen
und Preise weg, wodurch Arbeitslosigkeit und Pleiten verhindert werden
konnten. Die Gilden behielten ihren Einfluss, bis die nordatlantischen Wirt-

schaften ihre Vormachtstellung errichteten.« (Kiigiikerman/ Mortan 2009,
S. 63)

Alle Gewerbetreibenden mussten sich einer Gilde anschlieffen und mit dem
Eintritt einhergehend bildeten sich Beitrittsrechte- und pflichten, welche aber
von Stadt zu Stadt variierten (vgl. ebd., S. 66) »Retailers in cities and villages
were guild members and seen as tradesmen. State determined narhs (fixed price)
and strict supervision protected city dwellers from arbitray price changes.«
(Koknel/ Ortayli 2007, S. 61)

Die Handwerksgilden sowie die Handelsgilden bildeten die 6konomische
Grundlage der ottomanischen Stadt. Mit dem Wachstum der Stddte setzte auch
eine Differenzierung der Gilden ein. So gab es etwa in Edirne nicht mehr nur
eine Gilde fiir Gerber im Allgemeinen, sondern eine fiir Schuhmacher und eine
fur Stiefelmacher. Mit anderen Worten kann man in Anlehnung an den bekann-
ten osmanischen Reiseschriftsteller Evliya Celebi sagen, dass im 17. Jahrhundert
in Istanbul 260.000 Menschen in 1.100 Gilden organisiert waren (vgl. Pamuk
2001, S. 47).

93

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»However it would be more appropriate to consider these figures as an indi-
cation of the states interest in guilds to control the population of the city
and not as — at least partially — organisations of trade an crafts.« (Pamuk

2001, S. 47)

Ahilik wurde im 18. Jahrhundert von der Gildenstruktur abgeldst. Beide hatten
aber viele Parallelen, kénnen als das tiirkische Pendant des ehrbaren Kaufmanns
und der Kaufmannsgilde in Deutschland, der Hanse im Norden, oder in Italien,
dem europiischen Siiden, angesehen werden bzw. in Durkheim’s Termini als
eine Berufsgruppe, die als Ort der Moralbildung dient.

»The master-apprentice relationship constructed the basis of the guilds. Ap-
prentices who started to work at very young ages would work under supervi-
sion and strict discipline of their masters and would learn the fine skills of
the crafts, which were passed on to generations through this relationship.
Promotion of an apprentice to the status of kalfa was subject to the approval
of the guild’s executive board. Such promotions would be marked with a
»Wearing of the Apron« ceremony. Being the guilds most important func-
tion, regulation of the guilds were maintained through such face-to-face rela-

tionships.« (Pamuk 2001, S. 47)
»The Guilds had all the authority to handle the problems of the tradesmen.

They even had the authority to intervene in the excessive consumption of
the society. For instance, considering the needs of the whole country, they
used to determine the amount of raw material need for the leather dealers,
who were only allowed to trade and manufacture in a certain area, and
would not let them have more than the amount they appointed. Further-
more, they used to check the retailed prices to prevent unjust competition
and excessive profit.« (Ozbey 2010, S. 289)

Die in der Sozialisation erworbenen Werte wurden in der traditionellen Gesell-
schaft in der Ausbildung weitergefiihrt. So ist ein Handwerksmeister, der einen
Lehtling aufnimmt, gleichzeitig fiir dessen Charakterbildung verantwortlich.

94

»Der in die Lehrlingsschaft bei einem Meister Aufgenommene wurde
dadurch zugleich Mitglied seiner Familie usw.; kurz, die fachmifSige Be-
schiftigung zentralisierte das ganze Leben, das politische und das Herzensle-
ben oft mit eingeschlossen, in der energischsten Weise.« (Simmel 1992, S.

503)

»All medieval guilds were based on the hierarchy of the family, but these
were not necessarily blood ties. The master craftsman legally stood in loco
parentis to the journeymen and apprentices below him even if they were not
his kin. A father entrusted his sons to the master craftsman as a surrogate

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

parent most notably by transferring the right to punish misbehavior with
physical violence.« (Sennett 2009, S. 63)

Magnarella beschreibt die Wandlungen im Kontext einer neu angesiedelten
Zuckerraffinerie. Bevor diese sich in der Kleinstadt Susurluk ansiedelte, stiitzte
sich die Okonomie vor allem auf die Familie, sowie Nachbarschafts-, Verwandt-
schafts- und Freundschaftsbeziehungen, welche anders als die anonyme industri-
elle Wirtschaft auf einem bekannten Reziprozititsgefiige aufbaute. Bis zu diesem
Zeitpunkt war das Ausbildungsgefiige als eine Art Vater-Sohn-Beziehung konsti-
tuiert. Mit etwa zwolf oder dreizehn Jahren fragte der Vater einen Handwerks-
meister, ob er seinen Sohn ausbilden wiirde. Dies bedeutet, dass der Meister
auch fir die tugendhafte Charakterbildung seines Lehrlings verantwortlich war.
Achtung, Respekt und Fiirsorge kennzeichneten das Verhiltnis, welches vom
Lehtling in seiner Sozialisation erworben und nun in seinem Berufsleben weiter-
verfolgt wurde (vgl. Magnarella 1974, S. 64f).

Dabei musste der Meister einen religiosen Eid ablegen, in dem er bezeugte,
dass er sich nur um den ihm zugesagten Aufgabenbereich kiimmern wiirde.
Somit sollte Ausbeutung des jungen und unerfahrenen Lehrlings vermieden und
unterbunden werden. Umgekehrt musste der Lehrling einen religiosen Eid able-
gen, dass er die Geheimnisse seines Meisters fiir sich bewahren wiirde (vgl. ebd.).
Das gesprochene Wort unter Anrufung einer heiligen bzw. religidsen Instanz
schaffte ein emotionales Band, das teilweise auch das biologische tibersteigen
konnte. In der Entwicklung des Vertrages entsprach dies wohl am ehesten einem
»feierlicher Vertrag« (vgl. Durkheim 1991, S. 263ff) »The guilds’ religious oaths
established reciprocal honor between surrogate father and son rather than simple
filial obedience.« (Sennett 2009, S. 63) Zu beachten gilt auch, dass die aktuelle
Vorstellung von »Kindheit« oder »Jugend« ein sehr neues Phinomen ist und im
Mittelalter Kinder schon im Alter von sechs oder sieben Jahren als Erwachsene
behandelt wurden (vgl. ebd.) —wovon auch viele Basaris erzihlen.

48 »Die Rationalitit des dorflichen Wirtschaftens ist eine Rationalitit des Ganzen. Sie ist der
Stellung des Individuums und seines Haushalts in der Gesellschaft verpflichtet; sie hat die
Totalitit der Beziige im Auge. Auf dem Hintergrund dieser straditionalen Rationalitit« er-
scheint das an einer spezifisch modernen Rationalitit orientierte Wirtschaften [...] als falsch
und unverniinftig.« (Schiffauer 1987, S. 150f). Viel wichtiger als das Ergebnis ist die Erfil-
lung der sozialen Pflichten des Arbeiters durch seine getane Arbeit. Im Zuge der Anderung
der Produktion am Marke ergibt sich eine Verschiebung. Das Produkt wird wichtiger als der
Produktionsprozess an sich, das Ergebnis somit wichtiger als die Handlung. »Das traditiona-
le Sinnkriterium, das die Arbeit, die fiir den Eigenbedarf als gdrev, als Verpflichtung sieht,
wird unterhdhlt, und der wirtschaftliche Nutzen wird ebenso sehr wie der soziale Wert einer

Titigkeit betont« (Schiffauer 1987, S. 154f).

95

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»The medieval workshop was a home held together more by honor than by
love. The master in this house based his authority, concretely, on the trans-
ference of skills. This was the surrogate parent’s role in child development.
He did not »give« love; he was paid to do his particular kind of fathering.«
(Sennett 2009, S. 64).9

Ein Lehrling bekommt fiir gewShnlich zu Anfang kleine Hilfsarbeiten, macht
sauber, 6ffnet und schlieft die Tiir, bringt Tee oder Kaffee. Traditionell ist es
bei der gesamten Zeit wichtig, dass man den in der Hierarchie hoher stehenden
Personen gegeniiber Respekt zeigt (saygz gostermek). Wenn der Lehrling sitzt und
der kalfa kommt, steht der ¢zrak auf, damit sich der kalfa setzen kann — das
gleiche gilt natiirlich, wenn der Meister kommt, d.h. dass immer dem Alteren
und Héherstehenden Respeke gezollt wird. Ein Handler bringt es auf den Punke:
»Isinde saygr gosterirsen, is yapabilirsen, yoksa is yok — yani sayg: yoksa, is de yok.«
(»Wenn du Respekt zeigst, kannst du arbeiten, sonst nicht, das heifft: ohne
Respekt gibt es keine Arbeit.«) Wie sich diese Beziehungen gestalteten, wird im
Folgenden am Beispiel von zwei Fallbeispielen niher betrachtet.

2.2.2 Fallbeispiel - Das Teppichgewerbe in der Tradition des Vaters:
Iskender

Im Zuge der Globalisierung dringt auch verstirkt qualitativ minderwertige
chinesische Ware auf den tiirkischen Markt (vgl. Kapitel 1.2). Iskender, der
jiingste Sohn der Familie A, mochte keine chinesischen Teppiche verkaufen,
auch wenn er dadurch schneller und einfacher zu mehr Geld kommen wiirde,
denn dann miisste er liigen. Seine Familie méchte die Tradition seiner Vorfah-
ren weiterfithren, so wie sie es in der Lehrling-Meister-Bezichung gelernt haben.

»Um chinesische Ware zu verkaufen, muss man auf alle Fiille liigen, es gibt keine
andere Wahl als zu liigen, denn wenn jemand sagen wiirde: >Das ist ein maschi-
nengewebter Teppich, der aus China kommst, die Qualitit ist sebr schlecht.c —
dann wiirde niemand ihn kaufen. Deshalb muss der schon aussehende, aber qua-
litativ schlechte Teppich verkauft werden, indem man sagt, es wire ein tiirki-

scher Teppich, ein handgewebter Teppich.« (Iskender)

49  Dies ist entwicklungspsychologisch von wichtiger Bedeutung: Im Unterschied zur Mutter ist
es die Aufgabe des Vaters, das Kind auf die dufiere, politische und 6konomische Lebenswelt
vorzubereiten. Die Mutter steht vor allem in den ersten Lebensjahren fiir bedingungslose
Liebe und damit einhergechend Wirme und Nahrung. Unter dem achten Lebensjahr ist es
fiir die meisten Kinder das Wichtigste, einfach geliebt zu werden, so wie es ist. Diese Basis
hilft ihm dann, seine Aufgaben im Leben und in der Gesellschaft zu bewiltigen. Hier hat der
Vater die vorherrschende Rolle, der ihm den Gegenpol zum Gefiihl, die Welt des Denkens,
der Gesetze usw. vermittelt (vgl. Fromm 2010, S. 52ff).

96

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Eine andere Moglichkeit ist auch einfach nichts zu sagen oder mit der Sprache
und den Wortern zu spielen, um somit eine wahre Antwort zu vermeiden. Man
sagt beispielsweise: »Das ist ein tiirkisches Muster.c Oder: »Das ist ein iranisches
Motiv.c Somit kann man die direkte Liige vermeiden, indem man wahre Ele-
mente benennt, aber die eigentliche Tatsache, dass es sich um einen chinesischen
maschinengewebten Teppich handelt, vermeidet.

»Ich habe die Arbeit von meinem Vater gelernt. Ich habe angefangen, indem ich
neben meinem Vater die Kelims gedffnet habe. Wer so seine Arbeit lernt, ist ein
professioneller Teppichhindler. [...] Wir haben von unseren Meistern das Wissen
bekommen. Deshalb halte ich mich von solchen Dingen fern. Dies ist der Grund,
warum ich mich von den maschinengefertigten Teppichen fern halte. Ich halte
mich von den gefilschten Teppichen, den Imitaten fern. — Ich halte mich davon
fern. Wir haben es so gelernt. « (Iskender)

Durch den stindigen Kontake mit der Sache, hier dem Teppich, entstehen auch
Liebe und Verbindung zum eigenen Tun. Gemifd Iskender verkaufen chinesi-
sche Teppiche nur Hindler, die nach schnellem und kurzfristigem Gewinn
streben. Keiner von ihnen hitte die Arbeit in einer Meister-Lehrling-Beziehung
gelernt. »Sie hatten keinen Meister. Sie haben durch die tiglichen Bedingungen
gelernt, sind durchtrieben, haben gelernt, wie man schnell Geld verdient. Deshalb
machen sie diese Dinge.« (Iskender)

2.2.3 Fallbeispiel - Juwelier in der Tradition des Onkels: Ilhan

Ilhan ist ein langjihriger Freund und Zeitgenosse von der Familie A.° Er ist 67
Jahre alt und ein christlicher Aramier, der urspriinglich aus der Kleinstadt Mi-
dyat in der Provinz Mardin stammt. Midyat grenzt an Syrien und wurde frither
vor allem von Aramiern bewohnt, heute bewohnen hauptsichlich Kurden und
Araber die Stadt. Im Alter von 19 Jahren kam er nach Istanbul um zu studieren,
neben seinem Studium arbeitete er auf dem GrofSen Basar.

Nach seinem Abschluss zum Bauingenieur fand er aber den Basar interessan-
ter als sein eigenes Studienfach. Zum Juwelierberuf fand er durch einen seiner
sechs Onkel, der von Brasilien zuriick nach Istanbul ziehen und ein Geschift
erdffnen wollte. Ilhan hat klassisch als Lehrling fiir 75 Lira pro Woche angefan-
gen den Beruf von der Pike auf zu lernen. Damals, in den 1960er-Jahren, gab es
keine Schulen oder Universititen, die diesen Beruf gelehrt hitten. Wie andere
Hindler auch sieht er den Groflen Basar als Universitit bzw. Lebensschule an

50 In Ilhans Juweliergeschift arbeitete ich zwei Wochen mit, fithrte ein Leitfaden gestiitztes
Interview, beobachtete den Umgang mit Kunden und unterhielt mich mit den zwei Mitar-
beitern im Alter von 15 und 23 Jahren.

97

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

und er meint nicht ohne Stolz, er hitte zwei Universititsabschliisse, einen als
Bauingenieur von einer staatlichen Universitit und den anderen von der Lebens-
schule, der »Kapali Carst Universitesi« (GrofSe Basar Universitit) (s. auch Ozbey
2010, S. 312f: »A School of Humanity«, Oktay Ekinci). Und tatsichlich gab es
auch vor vier Jahrhunderten eine Schule und Bibliothek im Groflen Basar (vgl.
Ozbey 2010, S. 2571).

Heute hat Ilhan eine Partnerschaft mit seinem Bruder, der auch ein Juwe-
liergeschift im Groflen Basar besitzt. Ilhan ist Grof$hindler und er verkauft seine
Waren zu festen Preisen, das Gold wird gewogen.

»Als ich angefangen habe, gab es keine Schule fiir Verkiufer, also in eine Univer-
sitit oder Schule zu gehen um den Beruf zu lernen gab es nicht. Das hat jetzt
ganz neu angefangen, zum Beispiel haben Schulen fiir den Juwelier aufgemacht,

Fiicher fiir den Juwelierberuf, Seminare — zu meiner Zeit gab es das nicht. Man
Jingt als Lebrling (cirak) an einem Ort an und an diesem Ort lernt man den
Beruf, indem man dem Meister bei seiner Arbeit zusieht. Dann kommt man auf’
die néchste Stufe, dann verdient man etwa auch nicht mehr 75 Lira, sondern
125, dann 200, dann 250. Dann wirst du Teilhaber. Man kann nur Meister
(usta) werden durch die Arbeit und die Ubung, nicht in dem man es auswendig
lernt. Man fiingt wie gesagt an einem Ort an zu arbeiten, an einem guten Ort.

Es ist sehr wichtig, dass man bei einem guten Meister lernt. So war es frither, so
haben wir gelernt. Aber jetzt gibt es Schulen, Berufsschulen, Berufsschulen fiir
Juweliere gibt es jetzt auch. Sogar an den Universitiiten haben jetzt solche Fach-
bereiche gedffnet, fiir Juweliere oder fiir Design usw. Frither gab es so etwas
nicht, man hat es von der Pike auf gelernt, und dann ist man aufgestiegen von
einer Stufe zur nichsten. [...] Die Menschen, die bei mir anfangen kinnen sich
deshalb gliicklich schitzen, weil wir sie so ausbilden wie wir ausgebildet wurden.

Aber wen gibt es auf dem Basar noch, der das macht?« (Ilhan)

In dieser personlichen auf face-to-face-Beziehung beruhenden Ausbildung wer-
den neben dem fachlichen Wissen auch ethische Werte vermittelt, dies ist eben
nicht rein kognitiv moglich, sondern muss durch praktisches Tun (»dianoetische
Tugendenc) eingetibt werden (vgl. Aristoteles).

»Ehrlich zu sein (diiriist olmak) heifSt den richtigen Preis zu nennen, die Quali-
tit richtig zu erkliren. Wenn es 14 Karat Gold sind, dann muss man 14 sagen,
wenn es 16 Karat sind 16. Ist der Stein echt, sag’, dass er echt ist. Wenn er syn-
thetisch ist, sag’, dass er synthetisch ist. Das Gold, der Stein, die Arbeit und den
Gewinn zihlst du dann zusammen und hast den Preis. Aber Gewinn heifSt nicht
eine Sache im Wert von 100 Lira fiir 300 Lira zu verkaufen. Dementsprechend
wird ein angemessener Gewinn gemacht, denn du musst auch die Arbeiter be-

zahlen, die Elektrik, das Telefon, die Steuer — also, das bekommst du ja auch

98

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

nicht umsonst. [...] Aber das heifst nicht fiir das drei- oder vierfache zu verkau-
fen.« (Ilhan)

»And in the goldsmith’s case, the good skills that established the master
goldsmith’s authority were inseparable from his ethics. This ethical impera-
tive appeared in the very technological activity, the assay, that gave gold-
smithing its economic value. Corrupt, shaved, and false coins assailed the
medieval economy. The goldsmith’s role was to smelt gold from raw ore.
The honor of the guild was meant to reinforce honesty; goldsmiths discov-
ered to be dishonest were violently punished by other guild members.«
(Sennett 2009, S. 61)

Eine mégliche Bestrafungsmethode im Osmanischen Reich, beschrieben von
einem deutschen Reisenden Anfang des 17. Jahrhunderts, ist folgende:

»Auch miissen bisweilen solche betriigerischen Gesellen ein dickes Brett, das
so in der Mitte ausgeschnitten ist, dass man den Kopf durchstecken kann,
herumtragen. ... Sooft er nun ruhen will, muss er einige Asper erstatten.
Hinten und vorne am Brett hingen Kuhschellen, damit man ihn von wei-
tem horen kann. Oben drauf ist etwas von den Waren, mit denen er betrii-
gerisch gehandelt. Und wird ihm zum vermeintlich besonderen Spott ein
deutscher Hut aufgesetzt.« (Salm-Reifferscheidt 2008, S. 53)

2.2.4 Die Charakterbildung als vernachlassigte Ressource moderner
Ausbildungssysteme

Zusammenfassend kann Ahilik als eine Organisation betrachtet werden, die vor
allem im Raum von Ankara und Mittelanatolien verbreitet war. Sie wurde An-
fang des 18. Jahrhunderts von der Gildenstruktur abgelost (vgl. Kapitel 1.1).
Auch wenn es Unterschiede zwischen Ahilik, Fiittiivet und Gilden gab, waren
fur alle diese Organisationen, nicht nur die fachliche Ausbildung, sondern auch
die Ehrenhaftigkeit ihrer Mitglieder (dsiriist und seref) von zentraler Bedeutung,.
Und, wie Durkheim (1991, S. 34; 1992, S. 48ff) bereits weitsichtig erkennt,
bleibt ein zentraler Kern dieser Institutionen bestehen, dem zwar ein den gesell-
schaftlichen Wandlungsprozessen inhirenten Zerfall, aber auch eine kontinuier-
liche Wiederentstehung, angepasst an die aktuellen gesellschaftlichen Bedingt-
heiten, innewohnt. Sicher ist auch, dass es sich um Ideale handelt, die wohl in
der Realitit nicht immer ginzlich erfiille wurden. Jedoch kann man sich dem
Ideal tendenziell niher oder weniger nah sein, und hier liegt die interessante
soziologische Unterscheidungskraft.

»In the Ottoman era, there was not any problem in the administration of the
Bazaar. All of the problems were taken care of by the Akhism and Guild orga-
nizations.« (Ozbey 2010, S. 289). Anfang des 20. Jahrhunderts 16ste sich die
Gildenstrukeur auf und es fehlten klare Regeln. Modernisierungs- und Globali-

99

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

sierungsprozesse stellten die einstigen Traditionen in Frage und fithren zu neuen
Formen, Freiheiten, Spannungen und Konflikten.

»At the end of the oppressive Abdiilhamit period, the freedom which was
granted to the society led manipulative behaviors in the Bazaar as well in
many other areas. For instance, the theft of money from the provident fund,
from which the needy tradesmen and people benefited, is a good example of
the corruption at the time. The mistakes of the manipulative people had an-
gered the Union and Progress committee and caused the end of the Guild
Associations in 1913.« (Ozbey 2010, S. 289)

In der traditionellen Ausbildung lernt man von seinem Meister und beobachtet
ihn. Es ist eine personliche Bezichung, die nicht nur Fachwissen lehrt, sondern
gleichzeitig auch menschliche Tugenden durch praktisches Tun vermittelt (vgl.
Aristoteles). Es ist gerade die personliche Beziehung, die eine derartige Charak-
terbildung erméglicht, denn vielmehr als iiber Ethik zu wissen, muss diese prak-
tiziert und gelebt werden. Wichtig ist, die Charakterbildung nicht allein mit der
in der Moderne verwendeten Personlichkeitsbildung gleichzusetzen. Erstere
bezieht sich auf die »individuelle Seele« und die Entwicklung »innerer Ehrec,
letztere insbesondere auf die »objektive Kultur« und die »dufere Ehre« im Sinne
einer Performanz, wobei sie sich in letzter Konsequenz natiirlich gegenseitig
bedingen.

Die Moderne jedoch verkiirzt ihren Wissensbegriff auf theoretisches und
kognitives Wissen und deshalb iiberrascht es nicht, wenn Studien aufzeigen, dass
Studierende der Wirtschaftswissenschaften nach ihrem Studium eigeninteressier-
ter sind als zuvor. »Learning economics, it seems, may make people more sel-
fish.« (Hausman/ McPherson 1993, S. 674) Bereits Weber sah voraus, zu wel-
cher Personlichkeitsstruktur diese Entwicklungen fithren wiirden:

»Fachmenschen ohne Herz, Genussmenschen ohne Geist. Dies Nichts bildet
sich ein, eine nie vorher erreichte Stufe des Menschentums erstiegen zu ha-

ben.« (Weber 2005, S. 161)
In der Postmoderne wird der Charakterbildung in der Ausbildung keine Bedeu-

tung beigemessen, denn persénliche Komponenten werden weitestgehend aufSer
Acht gelassen. Das Ausbildungsverhiltnis wird immer stirker ein rein formales,
welches auf einen Vertrag gestiitzt und vom Gesetz reguliert wird (vgl. Mag-
narella 1974, S. 68f).

Im Folgenden werde ich nun diese Entwicklung von der Logik der Ehre des
Homo Honoris zum Homo Oeconomicus auf theoretischer Basis vertiefen.

100

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

2.3 THEORETISCHER HINTERGRUND: Vom Homo Honoris zum
Homo Oeconomicus

2.3.1 Die zwei Gesichter der Arbeit als Ausdruck der Reibung vormoderner
und moderner Bewusstseinsstrukturen

In seinem frithesten, aber zugleich auch aktuellsten Werk — wie Pierre Bourdieu
selbst sagt (vgl. Schultheis 2000, S. 165) — »Die zwei Gesichter der Arbeit« (2000
[frz. Original: 1977]) zeigt er die unterschiedlichen Zeit- und Wirtschaftsstruk-
turen am Beispiel der algerischen Ubergangsgesellschaft auf. Anfang der 1960er-
Jahre wurde der 25 Jahre junge und gerade absolvierte Philosoph Bourdieu in
den Militirdienst berufen. Angesichts der dramatischen Verhiltnisse, mit denen
der junge Absolvent der Pariser Eliteuniversititen im Algerienkrieg konfrontiert
wurde, wollte er sich »niitzlich machen« (vgl. Schultheis 2000, S. 178). Mit
anderen Worten verabreichte die Realitit Bourdieu einen »Crash Kurs«. In sei-
nem Werk unterzieht Bourdieu die vorherrschende Okonomie und auch die
neuere Wirtschaftssoziologie einer radikalen Kritik: Sie nihmen den homo oeco-
nomicus als fraglos gegebenen Sozialtypus hin, ohne nach dessen historischer
Genese zu fragen, geschweige denn seine Pathologien zu erkennen bzw. zu prob-
lematisieren (vgl. Bourdieu 2000, S. 7f). Bourdieu stellt in seinem Werk die
»Logik der Ehre« dem »Homo Oeconomicus« gegeniiber. Ich méchte anstelle
von »Logik der Ehre« den Homo Honoris, den ehrbaren Menschen oder den
Mensch von Ehre, als eine Kategorie einfithren, da es sich nicht nur um eine
Logik handelt, sondern diese in der Person inkorporiert ist. Genau deshalb
spricht man auch vom Homo Oeconomicus, weil es nicht nur ein kapitalisti-
sches Wirtschaftssystem gibt, sondern auch einen speziellen Menschentypus in
diesem.

Sozial- und Wirtschaftswissenschaften gehen beide seit Beginn des 20. Jahr-
hunderts eigene Entwicklungswege. Die Wirtschaftstheorie etwa verzichtet auf
eine inhaltliche Ausdeutung des Geldes und beschrinkt sich auf dessen Funktion
als Wertmaf$, Tausch- und Wertaufbewahrungsmittel, was allerdings problema-
tisch erscheint, da diese Funktion auch von anderen Dingen erfiillt werden
konnte. Hierbei beschrinke sich die Wirtschaftstheorie auf die formale Analyse
rationaler Handlungen, wihrend die Soziologie sich in diesem Zuge der nicht
rationalen Kontexte, wie Normen und Institutionen, zugewandt hat (vgl.

Deutschmann 2004, S. 149ff).

»[Ilm Uberschneidungsbereich zwischen einer vorkapitalistischen und einer
kapitalistischen Okonomie, wird die von Neo-Marginalisten und Struk-
turmarxisten geteilte objektivistische Abstraktion dermafien ad absurdum ge-
fihrt, daff man schon beide Augen schlieffen muff, um die wirtschaftlichen
Akteure zu einfachen Reflexen objektiver Strukturen zu degradieren und da-

101

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

rauf zu verzichten, die Frage nach der Genese 6konomischer Haltungen wie
auch jene nach den dkonomischen Haltungen und sozialen Voraussetzungen
eben dieser Genese zu stellen.« (Bourdieu 2000, S. 21)

Es ist diese Genese des traditionellen oder in Bourdieus Termini vorkapitalisti-
schen Handelshabitus, die ich fiir den GrofSen Basar untersucht habe, und die
sich in einer speziellen primiren Sozialisation und in einem darauf abgestimm-
ten Ausbildungssystem, mit einer persdnlichen Lehrlings-Meister-Beziehung,
finden ldsst. In dieser Ausbildung werden nicht nur sachliches Wissen, sondern
auch ethische Werte durch praktische Gewohnheiten eingeiibt. Das Ausbil-
dungssystem baut auf die primire Sozialisation in der Familie, in der diese Wer-
te bereits gelernt werden. Zudem kommt hinzu, dass die meisten Hindler bereits
als fiinf- oder sechsjihrige Kinder auf dem Basar zugegen waren und durch Be-
obachtung gelernt haben, wodurch ein bestimmter Habitus ausgebildet wurde.

Die Selbstverstindlichkeit, mit der heute in den westlichen Industrienatio-
nen alle Handlungen dem Prinzip des Kalkiils unterworfen werden, basiert auf
einem existentiellen Bruch mit der philia, von der Aristoteles sprach. Es heifit
mit dem Prinzip von »Treu und Glauben«, von Vertrauen und Gerechtigkeit zu
brechen (vgl. Bourdieu 2000, S. 17f). Es ist der Bruch mit dem Ehr- und Ge-
rechtigkeitsgefiihl, das Aristoteles hervorhebt, mit dem aber die Moderne bricht
und das Hobbes zum hehren Ziel und als »Ehre« der Moderne erhob.

In der kapitalistischen Wirtschaft bestimmt nicht mehr die Ehrenhaftigkeit
der Person iiber deren Kritikwiirdigkeit, sondern vor allem ihr Geldvermégen.
Geld ist es dann auch, das dariiber entscheidet, ob das Leben gelungen ist oder
nicht (vgl. Segbers 2002, S. 132).

»Der Markt und die 6konomischen Vorginge auf ihm kannte [...] kein »An-
sehen der Personc: »sachliche« Interessen beherrschen ihn. Er weifd nichts von
»Ehre«. Die stindische Ordnung bedeutet gerade umgekehrt: Gliederung
nach >Ehrec und stindischer Lebensfithrung und ist als solche in der Wurzel
bedroht, wenn der blofle 6konomische Erwerb und die blofle, nackte [...]
rein 8konomische Macht als solche jedem, der sie gewonnen hat, gleiche o-
der [...] sogar dem Erfolg nach hohere »Ehrec verleihen konnte.« (Weber
1972, S. 538)

Um Missverstindnissen vorzubeugen mochte ich an dieser Stelle nochmals be-
tonen und vorsorglich klar stellen, dass ich nicht in der Riickkehr zu traditionel-
len Werten die Losung der Moderne sehe, sondern vielmehr geht es darum die
konstruktiven Aspekte der traditionellen Gesellschaft herauszuarbeiten, um sie
fir die Gegenwartsgesellschaft fruchtbar zu machen. Ich werde mich den L&-
sungsvorschligen im Schlusskapitel widmen.

Die Abwehr kapitalistischer Werte wird in traditionellen Gesellschaften, in
diesem Fall der algerischen, an der »Kultur« oder dem »Islam« festgemacht, ohne

102

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

dabei zu erkennen, dass die aus westlich-rationaler Sicht betrachtete Riickschritt-
lichkeit einer anderen Wirklichkeitsauffassung entspricht, die dem eindimensio-
nalen westlich-rationalen Denken (vgl. Marcuse 2008) fremd sind. Zu begreifen
gilt, dass eine abstrakte Zukunft vormodernen Gesellschaften, deren Leben,
Denken und Handeln eingebettet waren in ein grofSes Ganzes, fremd war — was
jedoch nicht heifit, dass die Zukunft nicht in Betracht gezogen wurde. Sie war
vielmehr Teil einer organischen Einheit im Hier und Jetzt, sie war somit von
sich aus integriert (vgl. Bourdieu 2000, S. 34f).

»Wihrend der getauschte Gegenstand der Intuition unmittelbar den Nut-
zen, den man aus ihm ziehen kann, eréffnet, ein Nutzen, der ihm ebenso
wie sein Gewicht, seine Farbe und sein Geschmack direkt eingeschrieben
war, ist das Geld, ein indirektes Gut par excellence, als solches keine Quelle
irgendwelcher Befriedigung.« (Bourdieu 2000, S. 36)

Es ist jedoch eine falsche Annahme das Kalkiil der traditionellen Gesellschaft
vollig abzusprechen (vgl. Bourdieu 2000, S. 40ff). Vielmehr geht es um die
Bedeutung, der das Kalkiil im Gesamtkontext des menschlichen Lebens inne-
wohnt:

»Das Kalkiil wird nur geduldet, wenn es sich dem Gefiihl der Gerechtigkeir
unterordnet, welches eher in einem akribischen Gerechrigkeitssinn (der >Eh-
rensache) als in einem rationalen und abstrakten Verstindnis von Gleichheit
wurzelt.« (Bourdieu 2000, S. 46, Hervorheb. d. Verf)

Auch wenn Bourdieu darauf nicht explizit eingeht, muss hervorgehoben werden,
dass es sich um ein Gefiihl der Gerechtigkeit handelt, weder um eine Emotion
noch um einen Gedanken. Tauschhandlungen und die Logik von Gabe und
Gegengabe sind nie exakt dem Kalkiil zugeordnet. Sie sorgen fiir gerechten
qualitativ metaphysischen Ausgleich — von dem auch Aristoteles sprach —, ohne
eine quantitative Aufwiegelung,” die man als kleinlich und kleingeistig bezeich-
nen kénnte. Das Kalkiil steht der Logik der Ehre diametral gegeniiber. »Derjeni-
ge, der Reichtum, Grofiziigigkeit und Mifligkeit (aqna) vereint, ist der gliick-
lichste aller Menschen, denn die Welt und das Jenseits gehoren ihm.« (Bourdieu
2000, S. 47) Es ist die Umsetzung der metaphysischen Erkenntnisse, die sich
hier in der algerischen Gesellschaft widerspiegeln. So verweist Bourdieu selbst
auf Aristoteles (vgl. S. 17). Die »Mitte« (Aristoteles) zu finden ist das grundle-

51 Das Problem quantitativer Gleichheit, das in modernen westlichen Gesellschaften vollkom-
men iibersehen wird, wird sich durch die gesamte Arbeit zichen, und vor allem in Kapitel
4.1, 4.2 und 4.3 mittels der Gegeniiberstellung von Beitragsprinzip und Gleichheitsprinzip
explizit diskutiert werden.

103

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

gende Prinzip, das allen Gaben und Gegengaben unterliegt. Es ist sowohl auf
Personen bezogen als auch auf die Natur, die gleichsam in diesem zyklischen

Reziprozititsgefiige integriert ist.””
Vormoderne Gesellschaft (Post)Moderne Gesellschaft
Logik der Ehre Orientierung: Geld und Prestige
Ehrgefiihl und situative Gerechtigkeit Kalkiil und abstrakte Gleichheit
Ehrenwort Vertrag
Tauschwirtschaft der Gabe Geldwirtschaft des Preises
Organische Solidaritit Mechanische Solidaritit

Tab. 6:  Uberblick iiber die idealtypischen Charakreristika vormoderner und moderner
Handelspraktiken

2.3.2 Ehre und Ehrgefiihl als Grundlage der traditionellen kabylischen
Gesellschaft

Schon in seinem vorangegangenen Werk »Entwurf einer Theorie der Praxis auf
der ethnologischen Grundlage der kabylischen Gesellschaft« (1976 [frz. Origi-
nal: 1972]) zeigt Pierre Bourdieu die Bedeutung von Ehre und Ehrgefiihl in der
traditionellen Welt der Kabylen auf. Im Unterschied zu modernen Gesellschaf-
ten sind die Regeln des sozialen Zusammenlebens in der Kabylischen Gesell-
schaft weniger durch abstrakte Gesetzesverordnungen konzipiert, sondern drii-
cken sich im ritualisierten Handeln aus.

Diese lassen sich folgendermafien zusammenfassen: Nur wenn der Heraus-
forderer Ehre hat, darf die Herausforderung angenommen werden. Eine Enteh-
rung ist auch dadurch méglich, indem man die Herausforderung trotz der
Ebenbiirtigkeit ignoriert. Das Ehrspiel erfordert taktische Klugheit (dianoetische
Tugend bei Aristoteles), denn clever ist es auch, wenn man seinen Gegner dazu
bringt sich selbst zu entehren. Dies bedeutet wiederum, dass ein kluges Vorge-
hen nicht unbedingt ein offensives Vorgehen sein muss. Gegen einen, der der
Ehre unwiirdig ist, kann keine Rache veriibt werden. Niemals auch darf ein
Kampf von mehreren gegen einen vollzogen werden, denn auch dies wird mit
dem Verlust der Ehre sanktioniert. Wichtig ist auch, dass die soziale Stellung

52 »Die Erde ist Gegenstand eines tiefen Respekts, in dem auch Furcht (¢/ hiba) mitschwingt,
und man wiirde in ihr niemals nur einen vulgiren Grundstoff sehen, den es auszubeuten
gilt. »Die Erdes, so sagt man, >wird schon Rechenschaft verlangen< und Wiedergutmachung
fiir die von einem allzu geschiftstiichtigen (e/ ah’'maq) oder ungeschickten Bauern zugefiig-
ten Miflhandlungen einfordern.« (Bourdieu 2000, S. 52)

104

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

und das Mafl an Ehre divergieren kénnen (vgl. Bourdieu 1976, S. 11ff; vgl.
Vogt 1999, S. 105ff).

»Amahbul — das ist der schamlose und freche Mensch, der die Grenzen des
Anstandes — der allein gute Beziechungen verbiirgt — tiberschreitet, der eine
willkiirlich angeeignete Gewalt zu Taten mif$braucht, die im Gegensatz zu
dem stehen, was die Lebenskunst lehrt. Man geht diesen imahbal (Plural von
amahbul) aus dem Wege, weil man eine Auseinandersetzung mit ihnen lie-
ber vermeidet, weil die Schande ihnen nichts anhaben kann, weil derjenige,
der sich mit ihnen einliefle, auf alle Fille verlieren wiirde, auch wenn er das
Recht auf seiner Seite hitte.« (Bourdieu 1976, S. 11)

Einem derartigen Menschen muss aus dem Weg gegangen werden, da er scham-
los ist und man auf alle Fille verlieren wiirde, auch wenn das Recht auf der
eigenen Seite stiinde. Hier zeigt sich bereits, dass die Gewihrleistung des Rechts
nicht allein durch eine Gesetzgebung, die auf abstrakten und gleichen Regeln
beruht, gesichert ist, sondern durch ein spezielles Verhalten der einzelnen Mit-
glieder der Gesellschaften. Es ist etwas unklar, was Bourdieu genau mit »Lebens-
kunst« meint. Man kénnte vermuten, dass die Ehrregeln sich wesentlich auf die
aristotelischen Einsichten des Zusammenspiels von Ehre, Tugend und gutem
Ruf (vgl. Bourdieu 1976, S. 28) bezichen. Bourdieu selbst vermeidet aber eine
explizite philosophische Auseinandersetzung, was ich bereits im Forschungsstand
problematisiert habe. Auch wenn diese Regeln nicht identisch auf moderne
Gesellschaften iibertragen werden konnen und teilweise iiberholt sind, driicken
sie die wesentliche Logik von Ehre, Tugend und gutem Ruf aus.

Es wird folglich nur mit einem Mann gekdmpft, der die Spielregeln kennt
und sich an diese hilt. Dies impliziert, dass eine stindige Selbstkontrolle gefor-
dert wird und das innerste Ich mit all seinen Affekten und Schwichen zuriickge-
halten werden muss. Dies ist das fundamentale Gebot der gesellschaftlichen
Moral. Die soziale Gruppe, also die Dorfgemeinschaft, fungiert gleichzeitig als
soziale Kontrollinstanz, somit befindet sich der Akteur stindig unter Beobach-
tung der Gruppe und muss jeden Moment achtsam sein, da seine Ehre immer
auf dem Spiel stehen kann. Bourdieu (1976, S. 26f) sieht dies als Anlass, die
»duflere Ehre« als zentrales Moment zu betrachten, wo hingegen er der »inneren
Ehre« einen geringeren Stellenwert zuspricht.

In dieser archaischen und mythischen Bewusstseinsstrukeur hat sich das in-
dividuelle »Ich«, wie es im westlichen Verstindnis bekannt ist, noch nicht her-
ausgebildet (vgl. Mauss 1975). Die Gruppe entspricht insofern auch dem Gewis-
sen, das hier vor allem ein »kollektives Gewissen« ist. Dies ist nicht als Wertung
oder Uberhohung gegeniiber derartigen Gesellschaftsstrukturen gemeint, son-
dern es ist von grofler Bedeutung zu verstehen, ob ich das Gruppengewissen
oder mein individuelles Gewissen als Gradmesser meines Handelns sehe, da ich

105

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

je nach dem andere Unterscheidungskriterien heranziehe. Gleichzeitig mag die
Trennung in eine »duflere« und »innere« Ehre ein Resultat des Differenzierungs-
und Individualisierungsprozesses sein, denn in der archaisch-mythischen Gesell-
schaftsstrukcur waren sie graduell zumindest deckungsgleich. Eine Trennung
von Subjekt und Objekt fand ergo wie es heute gingig ist nicht statt.

Die idealtypische Vorstellung und die gesellschaftliche Wirklichkeit diver-
gieren allerdings auch in der kabylischen Gesellschaft. So konkurrieren egoisti-
sches und werteorientiertes Streben in jedem Menschen und somit auch in der
Kabylei, jedoch ist diejenige Person, die an der Spitze der gemeinschaftlichen
Hierarchie steht und die meiste Achtung genieft, diejenige, die sich am ehren-
haftesten verhilt.

wDer vollkommene Mann« [...] muf§ immer in hdchster Alarmbereitschaft
stehen, bereit, die geringste Herausforderung anzunehmen. Er ist der Hiiter
der Ehre [...], derjenige, der iiber seine eigene Ehre und tiber die Ehre seiner

Gruppe wacht.« (Bourdieu 1976, S. 16f).

Genau hier zeigt sich deutlich der Unterschied zwischen der Logik einer Gesell-
schaft, an dessen Spitze die Person mit groffitmoglicher Vollkommenheit steht,
und modernen Gesellschaften, wo Geld und Macht von Ehre getrennt wurde
und sich in Hobbes” Ehrvorstellungen widerspiegeln. Nach Aristoteles (1129b)
zeigt die Herrschaft den Mann, denn der- oder diejenige, die an der Spitze einer
Gesellschaft steht, muss die Fahigkeit besitzen, nicht blof§ rein eigenniitzig an
die eigene Macht zu denken, sondern fiir das Gesamtwohl zu sorgen. Und auch
wenn diese idealtypische Vorstellung sicher in der Wirklichkeit nicht immer
erfiillt wurde und als Idealtypus gesehen werden muss, zeigt es die Zielorientie-
rung einer Gesellschaft und formrt letztlich auch deren Werte. Ich werde auf
diesen Aspeke in Kapitel 4.5 »Aristoteles’ Idee der gerechten Herrschaft« genauer
eingehen.

Eine wichtige Unterscheidung, die Bourdieu trifft, bezieht sich auf die zwi-
schen Ehre und Ehrgefiihl. Ehre ist ein Konzept, ein symbolisches Kapital, wo-
hingegen das Ehrgefiihl seiner Meinung nach vielmehr einem Habitus gleicht.
Bourdieu 16st sich analytisch an diesem Punkt von der objekt-strukturellen und
ritualisierten Ebene der Ehre, die einer gewissen Starrheit unterliegt, und ver-
bindet sie mit dem Ehrgefiihl, einem Habitus, der ungleich dem Ritual der Ehre
einer flexibleren Struktur und Offenheit unterliegt (vgl. Vogt 1997, S. 116).

Der Habitus ist ein wichtiges Element der Bourdieuschen Theorie. Die ge-
sellschaftliche Realitidt konstituiert sich nicht nur aus objektiven Strukeuren,
sondern auch aus subjektiven Dispositionen. Bei Bourdieu sind das speziell die
im Prozess der Sozialisation erworbenen Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungs-
schemata, die in seiner gesellschaftlichen Kritik dann auch die feinen Unterschiede
zwischen den unterschiedlichen sozialen Klassen bestimmen. »Die Feinabstim-

106

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

mung ist aus der Sicht der Gesellschaft >gelungens, wenn das einzelne Individu-
um im Laufe seiner Sozialisationsprozesse einen Selbstentwurf entwickelt, der
dem von der Gesellschaft fiir ihn »vorgesehenen« Ort entspricht.« (Vogt 1997, S.
118)

An diesem Punke tritt ein Problem eines auflengeleiteten Ehrbegriffs der
Habitustheorie auf, wenn keine explizite Unterscheidung zwischen dufferer Ebre
und innerer Ehre vorgenommen wird, sowie keine analytische Unterscheidung
von objektiver Kultur, subjektiver Kultur und (!) individueller Seele (Simmel).
Nach der von Vogt sicherlich richtig interpretierten Aussage Bourdieus beziig-
lich der Feinabstimmung der Gesellschaft, die dadurch gelingt, »richtig« an die
Gesellschaft angepasst zu sein, bedeutet dies fiir die »Ehre«, dass ich fiir die
»richtige« Anpassung Lohn im Sinne von Reputation, Ehrerweisung und symébo-
lischem Kapital erhalte. Was aber, wenn »die« Gesellschaft einer kollektiven
Fehlwahrnehmung der Ehre unterliegt und falsche Ziele und Anomien (Durk-
heim) aufweist — wie viele kulturkritische Studien zeigen (z.B.: vgl. Biihl 2000,
vgl. Lasch 1986, vgl. Marcuse 2008, vgl. Riesman 1960)?

Die innere Ebre verlangt nimlich gerade, sich nicht blof§ an gesellschaftliche
Strukturen und »Performanzen der Ehre« anzupassen, wenn sie dem inneren
Ehrgefiihl — das eben nicht in die Habitustheorie integriert wurde, weil es auf
der vertikalen Achse der »individuellen Seele« (Simmel) liegt — zuwider laufen.
Der Fall Edward Snowden™ bietet hier ein treffendes aktuelles Beispiel. Dieser
Mann konnte den Missbrauch privater Daten und den Glauben der Biirger der
USA (und der Welt) nicht mehr mit seinem Gewissen vereinbaren. Er sah sich
in Anbetracht dieses Wissens dafiir verantwortlich, den Menschen deren Daten-
und Vertrauensmissbrauch durch die NSA mitzuteilen. Die USA sieht ihn je-
doch als »Vaterlandsverriters, weil er sich nicht gemif§ der duf8eren Ehre an die
»Feinabstimmung der Gesellschaft« angepasst hat. Genau an dieser Stelle zeigt
sich, was passiert, wenn das Phinomen »Ehre« nur eindimensional betrachtet
wird, und seine metaphysischen Substanzen ignoriert werden. Sophie Scholl,
Martin Luther, Mahatma Gandhi, Jesus oder Buddha sind nur wenige weitere
Personen einer verlingerbaren historischen Liste, die eben nicht fein sduberlich
der gesellschaftlichen dufleren Ehre angepasst waren, sondern ihrem inneren
Ehrgefiihl folgten — und gerade deshalb keine gesellschaftliche Anerkennung,
keine Reputation, keinen Prestigeposten oder sonstiges »soziales oder symboli-
sches Kapital« erhielten.

53 siche zum Fall Snowden etwa: Muscat, Sabine: Snowden wird zum Verriter. 26.06.2013.
www.zeit.de/politik/ausland/2013-06/edward-snowden-zweifel-usa-medien-moskau  (Stand:
15.03.2015)

107

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»Denn nicht alles, was einen Menschen auszeichnet, muff notwendig in ei-
nem entsprechenden sozialen Status seinen Ausdruck finden, dann nimlich
nicht, wenn die Werttafel der Gesellschaft mit der eigenen divergiert und ei-
ne Anerkennung ohne Verstof§ gegen die Normen des eigenen Ethos nicht
zu erreichen ist, oder aber wenn das sittliche Selbstverstindnis des einzelnen
eine immanente Ehrmoral iiberhaupt transzendiert.« (Korff 1966, S. 65)

Das individuelle Ehrgefiihl steht in einem dynamischen Verhiltnis mit den
gesellschaftlichen Ehrvorstellungen. Deshalb ist es notwendig das Ehrgeftihl und
den Habitus im aristotelischen Sinne, der die seelischen Metacbenen miteinbe-
zieht, mit dem Bourdieuschen Habitus zu kombinieren. Ehre ist aufzustehen,
wenn andere weglaufen und den Mund aufzumachen, wenn andere schweigen,
wenn in Gesellschaften die Dinge nicht mehr mit rechten Dingen zugehen,
Menschenrechte verletzt werden, das Recht verdreht oder Biirger von Politikern
belogen werden. Keinesfalls kann ein Mensch, der seinen dufleren Habitus per-
fekt internalisiert hat und seine Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata
fein sduberlich an ungerechte und menschenunwiirdige soziale Strukturen ange-
passt hat, als ehrwiirdig angesehen werden. Aber dies ist genau der Ehrbegriff der
der Arbeit von Ludgera Vogt (1999) zugrunde liegt, weil sie die Unterscheidung
von duflerer und innerer Ehre zwar andenkt, aber nicht realisiert, so dass sie bei
ihrer Analyse der empirischen Begebenheiten faktisch nicht beriicksichtigt wer-
den und lediglich duflere narzisstische Prestigeparameter 4 la Hobbes mittels
Leistungsdenken (vgl. Korff 1966) integriert und zur »Ehre« der Moderne erho-
ben werden.

Fiir mich ist das Ehrgefiihl im Anschluss an Aristoteles und an eine geistes-
wissenschaftliche Tradition nur jenes, das uns an unser spezifisches Menschsein
erinnert und emport oder wiitend reagiert, wenn Ungerechtigkeiten oder Un-
wahrheiten geschehen. Es ist nicht zu verwechseln mit einem »Standesdiinkels,
bei dem ich mich in meiner Standesehre angegriffen bzw. gekrinkt »fiihlec,
wenn jemand etwa mit einem »unpassenden« Habitus in meinen Stand einzu-
dringen versucht. Diese Unterscheidung ist zentral, wird aber im Kontext der
Habitustheorie nicht beriicksichtigt.

2.3.3 Die Gabe als grundlegende Struktur archaischer
Bewusstseinsstrukturen

Es ist ein Mythos der modernen Welt, dass der Kredit archaischen Gemeinschaf-
ten unbekannt gewesen wire. Der Ursprung des Kredits ist die Gabe und wider-
legt die landliufige Meinung iiber die 6konomische Entwicklung, in welcher der
Tausch zum Verkauf gefithrt hat und die Barzahlung zum Kredit. »Vielmehr
haben sich einerseits der Tauschhandel — vereinfacht durch die Zusammenzie-
hung ehemals auseinanderliegender Zeitabschnitte — und andererseits der Kauf

108

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

und Verkauf (letzterer als Bar- und Kreditverkauf) sowie auch das Darlehen aus
dem System der Gaben und Gegengaben entwickelt.« (Mauss 1990, S. 84)

Die Ehre und das Ehrgefiihl sind stark mit Reziprozitit verkniipft, die
Marcel Mauss in seinem Werk »Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in
archaischen Gesellschaften« untersucht. »Die Gabe« ist nach Mauss ein »totales«
gesellschaftliches Phinomen, da in ihr alle Bereiche - religise, rechtliche, mora-
lische, familidre und politische — gleichzeitig zum Ausdruck kommen. Nach
Marcel Mauss bedarf es der Soziologie »zu ihrer Existenzberechtigung etwas
Allgemeineres. Nach Mauss gibt es zwischen den primitiven Gesellschaften und
der unseren mehr Gemeinsames, und er fordert daher eine ihnen gemeinsame
Definition« (Dumont 1991, S. 201), mehr denn nach kulturspezifischen Beson-
derheiten, suchte er nach »Universalien, die in jeder Gesellschaft vorfindbar
sind« (Geary 2003, S. 32 zitiert nach Adloff/ Mau 2005, S. 14). Das Geben und
Nehmen ist ein grundlegendes Prinzip von allen Gesellschaften, aber weniger
sichtbar und kaum messbar, so dass es im Zeitalter des wissenschaftlichen Positi-
vismus weitestgehend als unbedeutend deklariert oder einseitig reduziert wird.

In einem der aktuellen Sammelbinde »Vom Geben und Nehmen. Zur Sozi-
ologie der Reziprozitit« (vgl. Adloff/ Mau 2005) sind unterschiedliche Stand-
punkte, darunter Klassiker wie Marcel Mauss oder Georg Simmel und neuere
Ansitze, versammelt. Dabei heben die Herausgeber entgegen der Annahme,
Reziprozitit sei ein Phinomen vormoderner Gesellschaften, die Bedeutung der
Gabe und des Schenkens auch in modernen Gesellschaften hervor. Die Autoren
des Sammelbandes vertreten teils unterschiedliche Positionen, insbesondere
beziiglich der Frage, ob eine Gabe eine blofle Kosten-Nutzen-Kalkulation wire,
wie vor allem die Austauschtheorie (vgl. Blau 2005 [1986]) oder der Rational-
Choice Ansatz von Coleman (1991) vertreten (vgl. Vogt 1997, S. 216ff).

Bei Blau (2005) wird die These vertreten, das intuitive Ehrgefiihl, das beim
Geben eine zentrale Rolle spielt, mittels reduktionistischer Kosten-Nutzen-
Modelle des Homo Oeconomicus vollkommen entfremden zu miissen. Sicher-
lich, so haben wir mit Bourdieu bereits gesehen, ist der Kabylei das Kalkiil nicht
fremd — und auch das aristotelische Ideal sicht das so vor —, jedoch ist das Kalkiil
nur im Kontext des Gerechtigkeits- und Ehrgefiihls erlaubt. Die Austauschtheo-
rie geht von der kritisierten rationalen abstrakten Gleichheit aus.

Georg Simmel grenzt das Geben gegeniiber dem Tausch folgendermafien ab:

»Das Geben {iberhaupt ist eine der stirksten soziologischen Funktionen.
Ohne daf§ in der Gesellschaft dauernd gegeben und genommen wird — auch
auflerhalb des Tausches — wiirde iiberhaupt keine Gesellschaft zustande
kommen. Denn das Geben ist keineswegs nur eine einfache Wirkung des
Einen auf den Andern, sondern ist eben das, was von der soziologischen
Funktion gefordert wird: es ist Wechselwirkung. Indem der Andere entwe-

109

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

der annimmt oder zuriickweist, iibt er eine ganz bestimmte Riickwirkung
auf den ersteren. Die Art, wie er annimmt, dankbar oder undankbar, so, daf§
er schon erwartet hat oder daf§ er iiberrascht wird, so, dafd er von der Gabe
befriedigt ist oder unbefriedigt bleibt, so, daf§ er sich durch die Gabe erho-
ben oder gedemiitigt fithlt — alles dies iibt eine sehr entschiedene, wenn auch
natiirlich nicht in bestimmten Begriffen und Maflen ausdriickbare Riickwir-
kung auf den Gebenden, und so ist jedes Geben eine Wechselwirkung zwi-

schen dem Gebenden und dem Empfangenden.« (Simmel 1992, S. 663)

Drei Aspekte miissen in dieser zusammenfassenden Darstellung des Gebens und
Nehmens hervorgehoben werden: Erniedrigung und Erhshung sowie Dankbar-
keit. Es gibt tatsichlich eine richtige und angemessene Form der Gabe, und
genau diese ist nur mittels unseres Ehrgefiihls eruierbar. Sie ist eine qualitative
Tugend, die ungleich des modernen Leistungsdenkens nicht messbar (Korff
1969, S. 394; s. a. Korff 1966, S. 134ff), sondern qualitativ zu eruieren ist. Un-
ser Ehrgefiihl — nicht zu verwechseln mit unseren Emotionen oder unserem
Denken — weif3, wann wir selbst erniedrigt werden oder wir jemanden erniedri-
gen. Das Gefithl der Dankbarkeit stellt sich ein, wenn wir mit einer Gabe ge-
wiirdigt werden und sie somit angemessen ist. Dieses Gefiihl des »sittlich Richti-
gen« (Smith) bestimmt in Folge, ob uns die Gabe befriedigt und erfiillt hat.
Wenn wir uns von einer Gabe, die auch eine Handlung sein kann, gekrinke
fihlen, muss es nicht zwangsldufig das Ehrgefiihl sein, es kann auch unser Ego
sein, deshalb ist die Unterscheidung von Emotionen bzw. sekundiren Gefiihlen
und dem Ehrgefiihl so bedeutend. Dies gilt insbesondere fiir eine Person, die
sehr auflengeleitet (Riesman) und narzisstisch gestort ist und in der Welt der
Ehrperformanzen lebt.

2.3.4 Reziprozitat, Ehre und Vertrauen

Vertrauen ist eine grundlegende Voraussetzung fiir gesellschaftliche Kooperati-
onsbezichungen und somit eine wesentliche Komponente sozialer Ordnung. Es
reduziert Komplexitit und ist ein universeller und unverzichtbarer Bestandteil
des sozialen Kapitals. Da personliche Bezichungen in der Vergangenheit, in
archaischen wie traditionellen Gesellschaften, auch missbraucht wurden, um
personliche Vorteile zu erlangen, folgerte man daraus, dass Unpersonlichkeit
und die Trennung von Sache und Person die Losung dieses Problems sein soll-
ten. Insbesondere der Rechtsstaat, gestiitzt von der Gewaltenteilung durch Legis-
lative, Exekutive und Judikative sollte die willkiirlich zu handeln scheinende
Person in ihre Grenzen verweisen.

Fiir Hobbes ist Vertrauen nur moglich, wenn bei Vertragsschluss eine dritte
Instanz, konkret die Staatsgewalt die Leidenschaften wie Ehrgeiz, Habgier oder
Zorn eindimmt und die Furcht vor Sanktionierung die Leidenschaften be-
schrinke und das Vertrauen in die Einhaltung des Vertrages schafft. »Méglich

110

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

wird das vertragliche Vertrauen also nur, wenn derjenige, der Vertrauen schenke,
damit rechnen kann, dass der Empfinger des Vertrauens die Strafen fiirchtet, die
er im Falle eines Vertrauensbruchs von Seiten einer — staatlichen — Zwangsge-
walt zu gewidrtigen hitte.« (Hartmann 2001, S. 10) Die Ausbildung eines Cha-
rakters, der Leidenschaften und Interessen in ein rechtmifliiges Verhiltnis bringt,
wie dies Aristoteles vorsieht, scheint hier keine Option zu sein, sondern vielmehr
soll iiber Bestrafung der »rechte Weg« gefunden werden.

Vertrauen wird heute in der Forschung insbesondere als systemisches Ver-
trauen diskutiert. Nicht Personen, sondern Systeme sollen Vertrauen garantieren
und gelten als Garant fiir soziale Ordnung. Das stindische Sozialvertrauen soll
so in modernes Systemvertrauen umgewandelt werden. — »[V]on Reziprozitit ist
in der Gesellschaft der Gesellschaft nirgendwo die Rede.« (Adloff/Mau 2005, S.
9) Ahnlich wie das Verhiltnis des Leistung bezogenen Prestiges und der qualita-
tiven Tugend bezogenen Ehre in der Moderne, das Korft (1966, 1969) treffend
herausgearbeitet hat, muss das Verhilenis von System und Person betrachtet
werden. Systemtheorie ist analytisch logisch berechenbar, wihrend die Person
nur hermeneutisch-verstehend erkannt werden kann. Die Person kollabiert am
positivistischen Postulat der Objektivitit, sie ist ein Subjekt, das schwer messbar
und kontrollierbar ist, was sie aus der Logik des Positivismus als unbrauchbar
erscheinen lisst.

Aus dieser westlichen Bias heraus betrachtet, gelten in der ethnologischen
Forschung vor allem mediterrane Gesellschaften als »Gesellschaften des éffentli-
chen Misstrauens«. Uberlokale Institutionen werden dort verbunden mit Unter-
driickung und Ausbeutung. Dies legitimiere die Umgehung 6ffentlicher Institu-
tionen und eroffne Moglichkeiten fiir heimliche Freundschaftsbezichungen,
Klientelbezichungen und Korruptionsseilschaften (vgl. Eisenstadt/ Roniger
1982; Giordano 2003, S. 99ff; Weber-Pazmino 1991, vgl. Geertz 1978/79).
Die kulturelle Bias, die Systemvertrauen iiber persdnliches Vertrauen stellt,
sorgte dafiir, dass persénliche Bezichungen fast mit Korruption gleichgesetzt
werden, aber zumindest als zweifelhalft und problematisch in der ethnologischen
Forschung diskutiert werden. Dass auch im Westen dysfunktionale Verhaltens-
weisen vorhanden sein kénnten, wurde nie in Betracht gezogen.

Heute sind die Forschungen tiber Klientelismus in den Hintergrund ge-
riickt, Transnationalismus und Netzwerkanalysen bestimmen den Forschungs-
schwerpunke (vgl. Hitwelmeier 2004, S. 69ff). Allerdings lost dies, dhnlich wie
bei der Ehrforschung, nicht das grundsitzliche Problem der kulturellen Uberhs-
hung des Okzidents gegeniiber dem Orient, die Said (2009) trefflich beschrieben
hat. Hier fehlt vor allem eines: kritische Selbst- und Kulturanalyse, die leider
nicht Teil der wissenschaftlichen Ausbildung ist.

In diesem Kontext galt Korruption und Klientelismus lange Zeit als ein
Problem der anderen und als ein unerwiinschtes Nebenprodukt der Transforma-

111

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

tionsprozesse in osteuropdischen Staaten. Kiufliche Schiedsrichter oder etwa
»kreative« Parteienfinanzierung zeigen, dass auch in Deutschland informelle in
korrupte Praktiken iibergehen kénnen. Klientelverhiltnisse scheinen sich von
direkten zu indirekten Beziehungen verschoben zu haben und somit auch schwe-
rer aufzuspiiren. »Das richtige Parteibuch zur rechten Zeit wirke wie ein Mars-
hallstab im Tornister. Nicht persdnliche Bekanntschaft und Treue, sondern
Mitgliedschaft in Verband oder Partei sichern Karriere und Privilegien. Ein
Parteifreund hilft dem anderen. Zwar fiigt er sich als Person, aber er fiigt sich
nicht einer Person« (Kirner 2003, S. 175). Und die im Jahr 2015 erschienene
Reportage von Hans-Martin Tillack iiber die »Lobby Republik« zeichnet hier
auch kein besseres Bild, auch wenn der Westen gemif8 US-Forschern seine Seil-
schaften als Korruption auf »Erste-Welt-Niveau« dargestellt verstehen mochrte,
da die plumpe Geldkofferiibergabe nicht angesehen, sondern die indirekte Dis-
kretion die Schliisselhandlung sei (vgl. Tillack 2015). An dieser Stelle zeigt sich
schlicht die Fehlbarkeit der unausgesprochenen und nicht reflektierten Unter-
stellung westlicher Gesellschaften, dass die Unpersonlichkeit und Versachli-
chung der Bezichungen durch abstrakte Regulierungen allein, personlichen
Machtmissbrauch unterbinden konnte. Sozialpsychologisch ist dies nur logisch,
denn die ins Unbewusste verdringten »niederen Beweggriinde« verschwinden
weder individualpsychologisch noch kollektiv aus dem Habitus, wenn sie nicht
bewusst erlebt und transformiert werden.

2.3.5 Transrationale Ehre heute: Die Schenkokonomie?

Um die Problematik mit der Thematik der Ehre zu begreifen, ist es bedeutend
zu verstehen, welche Ehrkonzepte welcher geistigen Epoche zugeordnet werden
konnen bzw. warum vor allem in der gegenwirtigen Zeit die Ehrforschung und
Ehre im Allgemeinen nicht unbedingt grofes Ansehen geniefSen. Die Wirklich-
keit liegt dem Menschen nicht einfach als sich selbst erklirendes Objeket vor,
sondern er nimmt sie in seiner jeweiligen Bewusstseinsstufe wahr. Es ist somit
ausschlaggebend zu verstehen, dass die Bewusstseinsstufe die Weltsicht des Men-
schen prigt. Die Bewusstseinsstufe bestimmt insofern den Zugang zur Welt und
dadurch auch, wie Ereignisse interpretiert werden (vgl. Gebser 1992).

So ist auch die Interpretation von Ehre immer abhingig von der Bewusst-
seinsstufe des Menschen und dessen sozio-kulturellen Bedingtheiten. Aufbauend
auf dem Stufenmodell von Jean Gebser (1992) wird vor allem in der amerikani-
schen Psychologie das Modell »Spiral Dynamics« (Don Beck/ Christopher Co-
wan/ Clare W. Graves) breit diskutiert. Fiir die hier zugrunde liegende soziologi-
sche Forschung sind vor allem die Unterscheidung von prirational, rational und
transrational bedeutsam, die im Kontext dieser Stufenmodelle von Ken Wilber
(2007) getroffen wurde. Anders als in archaischen Gesellschaften, in denen sich
das »Ich«, wie wir es heute kennen, noch nicht herausgebildet hat und wo man

112

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

mehr von einem Kollektivgewissen und einer Gruppenehre sprechen kann, wird
heute bewusst oder unbewusst Gefiihl mit nicht-rational verbunden. Ken Wilber
— auch wenn man an anderer Stelle durchaus seine Theorien kritisieren kann —
macht auf eine bedeutende Unterscheidung von archaischen zu postmodernen
Gesellschaften aufmerksam, die er in die Formel »Die Pri-/ Trans-
Verwechslung« gebracht hat. Pri-, wie Transrationalitit sind beide nichrational
und deshalb kommt es hier oft zu einer Verwechslung, vor allem auch deshalb,
da Prirationalitit allen Menschen bereits bekannt ist, da diese Phase durchlebt
wurde, Transrationalitit aber in die Zukunft weist und oft erst noch er-lebt und
ent-wickelt werden muss. Transrationale Bewusstseinsstufen konnen so leicht
mit prirationalen verwechselt werden — und umgekehrt. Wihrend die priratio-
nale Bewusstseinsstufe allein im Gefiihl verankert ist, die rationale allein im
Denken, integriert die transrationale Ebene Denken und Fiihlen, was zu einer
neuen Bewusstseinsstufe und Weltwahrnehmung fiihrt (vgl. Wilber 2007, S.
79f%).

Nietzsche erkannte in seinem »Wort von der »Krankheit des weifSen Mannes«
[...] die Verdringung des energetischen Prinzips (Dyonisos) durch das formelle
(Apollo).« (Dietrich 2009, S. 77)

»Mit der zunehmenden Bedeutung des Kulturbegriffes, dem Ubergang vom
Strukturalismus zum Poststrukeuralismus und seiner Orientierung an den
Randkulturen, erfolgt dann auch der Ubergang von der post-jungianischen
Transpersonalitit zur Transrationalicit, was heiflt, dass sich das Friedens-
denken nicht nur von der Hermeneutik des modernen Wahrheitsbegriffs ab-
und einer relationalen Deutung sozialer Vorginge zuwandte, sondern dass
dariiber hinaus nach einem Verstindnis zu suchen begonnen wurde, welches
die Beschrinktheit des rationalen Denkens »aufhebt«, also erstens bewahrt
(weil eine wichtige Kulturleistung des Menschen als soziales Wesen), zwei-
tens neutralisiert (also ihres aggressiven Wahrheitsaspekts entkleidet) und
drittens auf einer hoheren Bewusstseinsebene hebt, auf der energetisches
Friedensverstindnis und Rationalitit wieder korrespondieren kénnen.«

(Dietrich 2009, S. 77)

Was Dietrich hier fiir den Friedensbegriff verdeutlicht, ist auch wichtig um das
von mir gemeinte Ehrgefithl zu verstehen. Gegenwirtig ist das Bewusstsein je-
doch noch stark in rationalen und mentalen Ebenen verankert, was auch mit
einer starken Ablehnung der vorherigen Bewusstseinsstufe einhergeht. Insbeson-
dere das Phinomen Ehre wird somit gerne in intellektuellen und in sich als
aufgeklirt verstehenden Kreisen als archaisches und prirationales Phinomen
deklariert, wobei Denken dem Fiihlen iibergeordnet wird. Dabei wird meist fast
ausschliefllich auf die negativen Aspekte der Ehre verwiesen.

113

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Die von Mauss und Bourdieu untersuchten archaischen und traditionellen
Gesellschaften sind im prirationalen Bewusstsein zu verorten, sie bieten uns
jedoch Hilfestellung und Orientierungspunkte, um unser westlich eindimensio-
nal rationales Weltbild (Marcuse) mittels der Verbindung zu unserem intuitiven
Gefiihl auf eine héhere Kulturstufe zu tiberfithren, sprich Denken und Fiihlen
zu integrieren.

Heute verbindet die so genannte Schenkdkonomie (Sharing Economy) die
Idee der Gabe archaisch-kollektivistisch organisierter Gesellschaften wie von
Mauss beschrieben mit individualistischen Momenten. Die Lohne von den
Arbeitern selber bestimmen zu lassen wurde in den 1990er-Jahren durch das
sogenannte »Semco System« bekannt. Der brasilianische Geschiftsmann setzt
anstelle von Hierarchien, Kontrolle und autoritirer Fithrung auf Partizipation,
Vertrauen und Mitbestimmung (vgl. Stehr 2013).

Als wiire die Selbstbestimmung der Lohne nicht genug, verbreitet sich auch
die Idee die Preise selbst festzulegen. »Pay-What-You-Want« heifSt dieses seit
einigen Jahren in der Betriebswirtschaft diskutierte Modell. Hier soll der Kon-
sument den Preis, den er bezahlen will, selbst bestimmen. Es ist kein Handel im
klassischen Sinne, denn der Verkdufer muss den gebotenen Preis annehmen.
Anders als erwartet stellte sich heraus, dass der Konsument nicht nach der ange-
nommenen Nutzenmaximierung agiert, sondern es zeigten sich vielmehr soziale
Normen wie Fairness oder Produkt- und Servicezufriedenheit. Es kam sogar zu
Umsatzsteigerungen bei manchen Unternehmen (vgl. Kim/Natter/Spann 2010).

Aus der These heraus betrachtet, dass alle Menschen ein Ehrgefiihl in sich
tragen, sind diese Phinomene nicht {iberraschend, sondern bestitigen vielmehr
die These. Tief in uns wissen und vor allem fiihlen wir, was angemessen ist und
was nicht. Wir bemerken, wenn wir zu viel oder zu wenig bezahlt haben. Gleich-
zeitig steht dieses Ehrgefiihl mit der Konditionierung der kapitalistischen Gesell-
schaftsstrukeur in Konflike, welches lediglich seinem eigenen Nutzen und seinem
groffemdglichen Vorteil nachgehen will. Dieser narzisstisch konditionierte Teil
unseres Habitus fiithlt sich immer chronisch ausgebeutet.

Inwiefern die beschriebenen Modelle die utilitaristischen Modelle zu iiber-
winden vermdgen und eine Synthese von ethischem Gefiihl und Interesse schaf-
fen konnen, muss an dieser Stelle offengelassen werden und werden die gesell-
schaftlichen Entwicklungen zeigen.

114

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

3. Der Wandel der Charakterhaltung im Wandel zur
Moderne und Postmoderne: Traditionsgeleitete,
innengeleitete und aufengeleitete Ehrvorstellungen

Der traditionelle ehrbare Handelshabitus mit seiner Einbettung in ein personli-
ches Ausbildungssystem wurde durch Modernisierungs- und Globalisierungs-
prozesse in Frage gestellt. Nachdem ich im vorherigen Kapitel das Augenmerk
auf die Genese und Beschaffenheit des Idealtypus des ehrbaren Kaufmannes der
traditionellen Wirtschaft gelegt habe, setzt sich dieses Kapitel vertieft mit den
Wandlungsprozessen der Charakterstruktur in der Moderne bzw. Postmoderne
auseinander.

Konkrete Aspekte des Wandels auf dem Groflen Basar, die ich in Kapitel 1.2
ausfiihrlich beschrieben habe, sind die Verinderung der Kundenlandschaft und
ein vermehrtes Einstromen von Touristen, gleichzeitig dringen billig produzie-
rende Linder wie China oder Indien auf den Markt. Das Internet und die Er-
6ffnung neuer Einkaufszentren fordern die Hindler heraus, neue Handlungs-
strategien zu entwerfen, sich dem globalen auflengeleiteten Handlungsmodus
des Prestige zu unterwerfen oder in der Tradition ihrer Viter ihrer inneren Ehre
zu folgen. Es ist dieses Spannungsverhiltnis von Prestige und Ehre, dem die
Hindler bewusst oder unbewusst gegeniiber stehen.

Das durch den Wandel entstehende Spannungsverhiltnis wird vor allem bei
der Gegeniiberstellung verschiedener Generationen deutlich. Idealtypisch kann
man sagen, dass die iltere Generation® auf dem Groflen Basar ein gleiches Erle-

54 Das »Problem der Generationen« wurde von Karl Mannheim (1970) eingehend untersucht.
Generationen sind hierbei durch einen »bloflen Zusammenhang« miteinander verwandt,
welcher durch die Erfahrung gleicher Erlebnisse bestimmt ist. Mannheim spricht hierbei von
der »Entelechie von Generationenc, das heift, dass die gemachte Erfahrung ein »formendes
Prinzip« oder einen »einheitlich treibende[n] Impuls« bildet. Diese Erlebnisse »formen« und
»treiben« eine bestimmte Gruppe. Zentraler Angelpunkt sind bei Mannheims Theorie Gene-
rationslagerung, Generationszusammenhang und Generationseinbeit. Er holt sich Anleihen bei

115

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

ben teilt. Als dltere Generation kénnen die Hindler iiber 50 Jahre angesehen
werden, welche seit ca. 30 bis 40 Jahren auf dem Basar titig sind. Zum einen
kennen sie noch eine Zeit, in welcher der Basar nicht nur Haupteinkaufszent-
rum der Istanbuler Gesellschaft war, sondern zudem ein anderer Umgang mit
den Kunden vorherrschte. Zum anderen war es zu dieser Zeit eine Ehre und in
der Gesellschaft eine angesehene und geachtete Position auf dem GrofSen Basar,
der »Mutter des Handels«, ein Geschiift zu betreiben oder dort zu arbeiten. Das
Alter von 50 Jahren dient folglich als erster Anhaltspunkt der Analyse. Es wire
jedoch falsch, einen einfachen Dualismus zwischen der dlteren Generation (50+)
und der jiingeren Generation (50-) aufzumachen, weit treffender kann deshalb
von einer Dreigliederung im Sinne David Riesmans (1960) gesprochen werden,
die als analytisches Instrument fiir dieses Kapitel dienen soll. Der traditionsgelei-
tete Typ entspricht weitestgehend den Ehrvorstellungen der traditionellen Wirt-
schaft, bei der innere und dufere Ehre mehr oder weniger eine deckungsgleiche
Einheit bilden, wie ich ihn im vorherigen Kapitel 2 aufgezeigt habe. Tendenziell
kann dieser Typus auch in die Alterskohorte von 50+ eingeordnet werden.
Nachdem ich in den vorangegangenen Kapiteln aufgezeigt habe, wie sich die
Werte der alteingesessenen Basarriege durch die traditionelle Lehrling-Geselle-
Meister-Ausbildung idealtypisch konstituiert, betrachte ich nun die Denk-,
Wahrnehmungs- und Handlungsschemata der jiingeren Generation (50-). Hier

Marx insofern, dass er etwa Generation als »besonderen Typus sozialer Lagerung« auffasst.
Befinden sich Individuen in der gleichen Generationslage und partizipieren »am gemeinsa-
men Schicksal« spricht Mannheim von einem Generationszusammenhang. In diesem Genera-
tionszusammenhang bilden sich dann noch kleinere Generationseinheiten, welche sich zu sozi-
alen Netzwerken ausformen. Dabei muss das Handeln zwischen den Gruppen keinesfalls
harmonisch ablaufen. Vielmehr kann es auch durch Ablehnung und Konkurrenz geprigt
sein, da die gemeinsam geteilte Erfahrung zu unterschiedlichen Handlungskonsequenzen
fithren kann. Mannheim verweist hierbei auf die 1968er Studentenbewegung, bei der anti-
autoritire Gruppen, autoritiren gegeniiberstanden. Was ist eine Generation? Mannheim dif-
ferenziert zum einen nach Geburtsgeneration unter welchen die Mitglieder eines gleichen o-
der naheliegenden Jahres fallen. Zeitgeschichtliche Generationen umfassen zum anderen Per-
sonen, die an einem gleichen historischen Erlebnis, unabhiingig von ihrem Alter, partizipiert
haben. Im Weiteren fithrt Mannheim noch die Lebensalter-Generationen an. Diese beziehen
sich im Wesentlichen auf die Polaritit von alt und jung (vgl. Mannheim 1970; s.a. Mann-
heim 1982, S. 218f, vgl. Zinnecker 2003).

55 Viele Hindler nennen den GrofSen Basar noch heute liebevoll: » Zicaretin annesi«, die Mutter
des Handels. Interessant ist hierbei auch die Referenz auf die Mutter und nicht auf den Va-
ter. Auch das deutsche Wort Vaterland wird in der tiirkischen Sprache wortlich iibersetzt als
Mutterland (anayurt) bezeichnet. Es scheint so, als ob dies auch mit der starken Betonung
des weiblichen Prinzips in der tiirkischen Kultur und Sprache zusammenhingt, da auch die
Mutter als diejenige verstanden wird, die das Leben schenkt.

116

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

sind insbesondere der innengeleitete Typus von Riesman, der der inneren Ehre
folgt, sowie der auflengeleitete Typus, der der dufleren Ehre folgt, von Interesse.

Das erste Beispiel ist ein aktueller Gerichtsfall (3.1.1), an dem die Divergenz
des Handelns des traditionellen ehrbaren Kaufmanns und des Homo Oecono-
micus sowie dessen Auswirkungen auf Vertrauen, Gerechtigkeit und Solidaritit
aufgezeigt werden kann. Dieser Typ steht fiir Riesmans aufSengeleiteten Idealty-
pus, der nach der dufleren »Ehre«, genauer gesagt Prestige agiert. In den danach
folgenden Unterkapiteln (3.1.2 bis 3.1.4) werden anhand dreier Fallbeispiele,
die nicht in einer klassischen Vater-Sohn-Linie auf den Basar gekommen sind,
die unterschiedlichen Varianten des Wandels aufgezeigt werden. Diese Typen
entsprechen idealtypisch dem innengeleiteten Typ Riesmans, sie haben die Wer-
te ihrer Vorfahren (teils unbewusst) vermittelt bekommen, gleichzeitig ist deren
Einhaltung heute weniger stringent geregelt, das Ausbildungssystem Ahilik exis-
tiert nur noch in Fragmenten. Dariiber hinaus muss auflerdem beachtet werden,
dass der gesellschaftliche Wandel durchaus auch Maglichkeiten der Selbstver-
wirklichung und Wahlfreiheiten schafft.

In Kapitel 3.2 wird der Wandel der Charakterhaltung am Beispiel der (ins-
besondere westlichen) Touristen diskutiert, denn der Qualititsverlust der Waren
und der Trend zum billigen Preis wird auch zu einem groflen Anteil von den
Touristen mit begiinstigt. Die Touristen machen heute das Hauptklientel des
Groflen Basars aus. Die kapitalistische Logik der reinen Nutzenmaximierung,
ohne Einkalkulierung der Qualitit der Ware und angemessener Lohne, wird
auch durch die Mentalitdt der Touristen auf den Groflen Basar mitgetragen.

Kapitel 3.3 diskutiert dann die Rolle der Reisefiihrer (rehberler) und Schlep-
per (hanut¢ular). Auch hier stellt sich die Frage nach der Charakterhaltung der
Reisefithrer, die das Vertrauen der Touristen auszunutzen wissen und deren
Berufssparte sich erst im Zuge des gesellschaftlichen Wandels herausgebildet hat.

Modernisierungsprozesse haben den GrofSen Basar, der in der traditionellen
Wirtschaft eine reine Minnerdomine war, auch fiir die Frauen gedffnet. In
Kapitel 3.4 stelle ich die Frauen-Frage jenseits der allgemeinen gender-
spezifischen Fragen und zeige auf, dass die Charakterhaltung jenseits geschlechts-
spezifischer Komponenten liegt und nur durch den analytischen Einbezug des-
sen gerechtere Strukturen geschaffen werden kénnen, denn ansonsten fithrt die
Gender-Thematik zu einer ideologischen Uberhhung des weiblichen Ge-
schlechts.

Der THEORETISCHE HINTERGRUND in Kapitel 3.5 dient dazu, auf-
bauend auf David Riesmans Dreiteilung von traditioneller iiber innengeleitete zu
aullengeleiteter Ehre den kulturellen Wandel auf einer theoretischen Basis zu
vertiefen. Insbesondere stellt hier auch das Wissen um das »kollektive Unbe-
wusste in der postmodernen Gesellschaft« (Bithl 2000) und den Narzissmus, der

117

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

zu einer geistigen Krankheit eines ganzen Zeitalters (Lasch 1986) geworden ist,
eine unerlissliche Erkenntnisquelle dar.

Abb. 9:

Filschungen Made in Turkey;
Turnschuhe, Unterwische, T-Shirts

Abb. 10: Morgendliches Treiben um die
Gemiuer des Grofen Basars

118

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

3.1 Die Orientierung an Prestige und Geld als Generationen-
und Globalisierungsproblem?

3.1.1 Fallbeispiel Auflenleitung - Ein Gerichtsprozess: Gefélschte
Teppiche aus China

Es gibt heute auf dem GrofSen Basar einen Konkurrenzkampf zwischen traditio-
nellen handgewebten tiirkischen Teppichen und chinesischen maschinengeweb-
ten Teppichen. Zu chinesischer Ware muss angemerkt werden, dass China tiber
die Seidenstrafle ein Jahrhunderte alter Handelspartner ist, der qualitativ hoch-
wertige Stoffe lieferte (vgl. Laut 1996). Das Problem ist also weniger der Han-
delspartner China als solcher, sondern die mit der globalen kapitalistischen
Wirtschaft einhergehende Logik des Homo Oeconomicus, der aufler der 6ko-
nomisch eindimensionalen Nutzenmaximierung keine anderen Werte in seine
Kalkulation integriert und somit auch bei chinesischer Ware mittlerweile zu
einem Qualitdtsverlust gefithre hat.

Werte werden oft unhinterfragt und selbstverstindlich gelebt, was ihr Auf-
decken erschwert. Oft kommen sie erst in das Bewusstsein, wenn ihre Selbstver-
standlichkeit ins Wanken gerit oder sie angegriffen werden. Im Folgenden wer-
de ich deshalb einen Gerichtsfall heranziehen, der die gingigen Werte am Bei-
spiel der Teppichbranche durch ihren Angriff an die Oberfliche des Alltagsbe-

wusstseins bringt:

Im Friihjahr 2014 wurde ein Gerichtsprozess in Istanbul erdffnet. Kligerin
ist die deutsche Psychologin Hiltje ].M. Kleine, der im Dezember 2010 ein
chinesischer Teppich im Wert von 3.000 € fiir 28.000 € als Hereke® Tep-
pich verkauft wurde. Durch den Touristenfithrer Hakan T. wurde sie zu
dem Teppichhindler R.K. gefiihrt, der ihr als sein Bruder vorgestellt wurde.
Zu diesem gekauften Teppich wurden ihr noch zwei weitere gegeben, die
nach Deutschland geliefert werden sollten. Als Frau Kleine zuriick in
Deutschland war, nahm sie wegen der zwei anderen Teppiche Kontakt zu
dem Teppichhindler auf. Es wurden verschiedene Griinde angegeben, wa-

56 Hereke ist eine tiirkische Kleinstadt, ca. 80 km siidostlich von Istanbul, die berithmt fiir ihre
Teppiche, vor allem Seidenteppiche, ist. Fiir einen Laien ist es auf den ersten Blick schwie-
rig, wenn gar unmdglich, chinesische Maschinenware von tiirkischer, handgewebter Ware zu
unterscheiden. Man kann es sehen, wenn man den Teppich faltet und die Naht einfach zu
sehen ist. Bei handgewebter Ware ist die Naht nur schwer zu erkennen, da die Naht sehr
dicht gewebt ist. Auferdem ist chinesische Maschinenware nur einfach geniht, so dass der
Teppich leicht Fiden zieht. Dies ist allerdings optisch nicht erkennbar und mache sich erst
nach dem ersten Waschgang bemerkbar, wenn sich die Fiden lockern und die Farbe nach-
lasst. — Dann ist es allerdings fiir den Kunden zu spit. Die chinesischen Teppiche werden
nicht von Chinesen in Auftrag gegeben, sondern von den Tiirken selbst.

119

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

rum die Teppiche nicht geliefert werden konnten, der letzte war, dass der
Zoll angeblich Probleme mache, und deshalb Frau Kleine nochmals 30.000
€ zahlen solle. Da die Teppiche immer noch nicht ausgeliefert waren, fing
Frau Kleine an zu zweifeln und lies den bereits gekauften Teppich untersu-
chen. Es stellte sich heraus, dass der gekaufte Teppich chinesische Ware im
Wert von 3.000 bis 3.500 € war.”

Die hiesigen Teppichhindler um Kaan A (vgl. Kapitel 2.1.1) reagierten wiitend
auf die Handlung von R.K. (38 Jahre) und seine Geschiftspraxis ist ihnen nicht
unbekannt. »Serefsiz« (ohne Ehre und Ansehen) oder »yazik« (schindlich, Das ist
eine Schande!) war eine gingige Beurteilung der Lage, die nicht nur auf die
Verantwortungslosigkeit R.K.s zeigte, denn mit seiner Handlung verlor er nicht
nur seine Ehre und sein Ansehen, sondern gleichzeitig werden dadurch auch alle
anderen Teppichhindler und auch der Grofle Basar in ihrer Vertrauenswiirdig-
keit und ihrem Ansehen geschidigt. Mit »serefsiz« (ehrlos) wird eine Person be-
zeichnet, die sich nicht an die Regeln der Ehre hilt. Jedwedes Handeln, so zeigt
sich, beeinflusst somit nicht nur die Person selbst, sondern auch die Gruppe, der
sie zugehorig ist. Dieser Aspeket ist gerade fiir das westliche Denken, das heute in
der Gegenbewegung zur traditionellen Gesellschaft vor allem das Individuum
losgeldst von sozialen Beziigen in sein Denken miteinbezieht, von zentraler
Bedeutung. Anders als die Wiirde ist die Ehre ein relationales Prinzip, das einer
Ich-Wir-Balance unterliegt. Faktisch hat das eigene Handeln nicht immer nur
Auswirkungen auf die Person selbst, sondern es kann auch andere in unange-
nehme und peinliche Situationen bringen.

»lch fiihre heute den Beruf meines Vaters weiter. Warum sollte ich seinen Na-
men beschmutzen? Warum sollten sie meinen Vater in schlechter Erinnerung be-
halten? Ich machte, dass sie ibn in guter Erinnerung bebalten. Gut, wenn man
sagen wiirde, dass es ein chinesischer Teppich ist, dann ist es das Problem des
Kunden, wenn er es trotzdem kaufen michte — aber niemand sagt es! Das ist das
Problem.« (Kaan)

»Der gute Ruf« (von Bollnow 1952) schwebe wie eine Wolke, schwer fassbar um
das einzelne Mitglied einer Gemeinschaft und sei abhingig von der Handlung
des Einzelnen im Wandel begriffen, sowie er erahnen lasse, welche Handlung
erwartbar sei (vgl. ebd., S. 31). »Der gute Ruf« ist somit eine Art »soziales Kapi-
tal«, ein Ausweis fiir die Integritit einer Person, und da dieses Wissen vorhanden

57 Dinger Gokge: Sahte haliya dért yil sonra dava. 18.04.2014, Hiirriyet gazetesi. [Gefilschter
Teppich. Gerichtsprozess nach vier Jahren] www.hurriyet.com.tr/ekonomi/
26238890.asp (Stand: 20.05.2014)

120

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

ist, kann es auch missbraucht werden, indem man Unwahrheiten iiber Personen
verbreitet: der sogenannte Tratsch (dedikodu).

Neben den Wertvorstellungen und Handlungsorientierungen, die im Fall-
beispiel zum Tragen kommen, zeigt sich hier ein weiteres Problem, das in der
Forschung als Aspekt von »Gesellschaften des o6ffentlichen Misstrauens« (vgl.
Giordano 2003) diskutiert wird: das nichtfunktionierende Rechtssystem.”® Der
Gerichtsfall lduft, doch es herrscht wenig Hoffnung dariiber, dass der offensicht-
liche Betriiger wirklich bestraft wird.

»Es geht um eine Hafistrafe von 2 oder 7 Jahren, aber Sie wissen ja, wie das
Rechtssystem in der Tiirkei funktioniert ... Nur Allah weif§ es, was weifS ich —
Glauben Sie, dass dieser Mann in diesem Land weiterhin Geld verdienen kann?
Er kann ... Glauben Sie, dass dieser Mann weiterhin gefiilschte Teppiche ver-
kauft? Er verkauft ... Warum? Wie lange? Wie viele Menschenseelen miissen
noch verletzt werden? Wie ich gehirt habe, hat er letztens wieder fiir 300.000 $
einen Teppich verkauft. Er hat es wieder gemacht. — Ist das nicht eine Schande
und eine Siinde gegeniiber den Kunden?« (Kaan)

R.K. selbst scheint dies wenig zu stdren, wie sich mir nach meinen eigenen Be-
obachtungen der Eindruck erweckt. Beim bewussten »Herumschlendern« vor
dem Groflen Basar im Bereich des Carsi-Eingangstores Nr. 4 kommt ein Mann
auf mich zu. Ich gebe mich als englisch sprechende Touristin aus, er versucht
herauszubekommen, woher ich komme und was mein Budget ist. Wir unterhal-
ten uns. Stolz berichtet er mir von seinem Arbeitgeber und dessen prestigereiche
Tradition. Ich frage, wo sein Geschift genau liege um sicher zu sein, dass es
derselbe ist, den ich meine. Ich bin irritiert, mit welcher Uberzeugung und wie
positiv er von R.K. berichtet. — Als wire er sich keiner Schuld bewusst. Das
Geschift von RK., das ich mit etwas Abstand auf diese Unterhaltung hin be-
sucht habe und wo ich mich als neuseelidndische Touristin ausgegeben und mich

58 Das liickenhafte Rechtssystem macht sich auch in anderen Teilen des Basars bemerkbar. Vor
dem Nuruosmaniye Tor, dem Eingang Nr. 1 des Groflen Basars, treiben sich seit einigen
Jahren Minner in jugendlichem Alter umher, die den Touristen gefilschtes Parfum verkau-
fen wollen. Thre Art ist sehr aggressiv und aufdringlich, sie {iberhéren ein »Nein« und drin-
gen sich den Touristen regelrecht auf. Es gibt Vermutungen, dass hinter diesen jungen
Minnern ein organisierter Kreis steckt, aber die Sicherheitsleute des Basars fiihlen sich
machtlos und die zustindige Polizei reagiere nicht auf Beschwerden wie manche Hindler
mokieren. Dabei ist nach Angaben der tiirkischen Zeitung »Haberturk«, mit Bezug auf eine
Untersuchung einer Kommission der Europiischen Union die Tiirkei der grofite Marke fiir
gefilschtes Parfum und Kosmetik, mit einem Marktwert von 26,1 Millionen Euro, was 52
% entspricht. (0. A.: Tiirkiye’nin kokusu taklit
ciktr. heep://ekonomi.haberturk.com/ekonomi/haber/981020-turkiyenin-kokusu-taklit-ciki,
18. August 2014: [Es riecht nach Filschung in der Tiirkei])

121

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

von ihm selbst unverbindlich beraten lassen habe, ist riumlich grof§ und luxurics
ausgestattet, der Service vorbildlich. R.K. kann als Idealtypus des auflengeleite-
ten Hindlertypus der Postmoderne angesehen werden. Seine Handlungen sind
auf duflere »Ehre«, d.h. Performanz und Auflendarstellung ausgelegt. Es sind die
Hobbesschen Ehrvorstellungen, die Ehre von der Ethik trennen und den Grad
der Ehre an einer perfekten Auflendarstellung messen: »Ehrenvoll ist jeder Be-
sitz, jede Handlung oder Eigenschaft, die Beweis und Zeichen von Macht sind.«
(Hobbes 2011, S. 91)

Im auflengeleiteten Handlungstypus der Ehre driicke sich die von Bourdieu
(1976) beschriebene Warnung der kabylischen Gesellschaft vor amahbul, dem
schamlosen Menschen aus, gegeniiber dem man verlieren wiirde, auch wenn

man eigentlich Recht hitte (vgl. Kapitel 2.3.2).

3.1.2 Fallbeispiel Innenleitung 1 - Imitierte Ledertaschen: Mehmet

Ob Taschen von >Louis Vuitton< oder »Chanel(, Unterwische von »Hugo Boss¢,
Schmuck oder Parfum von >Bulgaric oder die Fuf8balltrikots von Nationalmann-
schaften, der Grof3e Basar ist ein Mekka fiir Kopien und Imitate jeglicher Art, so
dass es manchmal schwer ist, das Imitat {iberhaupt noch als solches auszu-
machen. Wihrend gefilschte bzw. imitierte Sonnenbrillen und Uhren eher aus
China kommen, baut der Basar hierzu auf seine Jahrhunderte alte Tradition der
Gold- und Silberschmiede, der Lederfertigung und der Herstellung von Textili-
en. Manchmal taucht ein Anwalt einer dieser namhaften Firmen auf dem Basar
auf, doch oft wird nichts unternommen, denn in gewisser Hinsicht sind die
Imitate auch Werbung fiir diese Firmen (vgl. Salm-Reifferscheidt 2008, S.
157ff).

Mehmet ist 30 Jahre alt, Alevite und er arbeitet seit seinem 11. Lebensjahr
auf dem Groflen Basar.” Nach vielen Beschiftigungsverhiltnissen arbeitet er
mittlerweile als Taschenverkdufer. Es gibt einige grofle Fabriken in Istanbul,
welche den Basar mit Waren beliefern. Normalerweise besorgen sich die Fabri-
ken das Original der Handtasche und verwenden sie, um daraus Imitate aus
echtem Leder herzustellen. Fiir Mehmet ist es nicht problematisch, die Ta-
schenimitate zu verkaufen, denn er findet den Handels iiblichen Preis absolut
tiberzogen (s.a. Salm-Reifferscheide 2008, S. 157) und meint, die Kiufer beki-
men hier sogar noch eine bessere Qualitit.

59 Mehmet war im Jahr 2008 meine erste Kontaktperson auf dem Groflen Basar als er noch im
Lampengeschift titig war. Ich verbrachte viele Stunden bei einem Tee bei ihm, half beim
Verkauf und wir fiihrten viele informelle Gespriche sowie ein Leitfragen-Interview. Ich lern-
te in dem Geschift auch seinen Kollegen Ali kennen, sprach auch mit ihm und besuchte
beide wihrend ihrer gemeinsamen Zeit im Lampengeschift regelmiflig, sowie spiter als sie
in getrennten Geschiften arbeiteten.

122

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Mehmet hat die Grundschule abgeschlossen und erst spiter, neben der Ar-
beit, die Mittelschule beendet. Er wollte frith selbstindig sein und arbeiten ge-
hen. Seine beiden Schwestern studieren bzw. haben an der Universitit studiert.
Seine Eltern kommen aus Siidostanatolien. Bereits im Alter von 8 Jahren ver-
kaufte er Wasser, Melonen und Zitronen auf der Strafle, mit 11 Jahren wechsel-
te er dann auf den Groflen Basar. Erst arbeitete er mit seiner Mutter und
Schwester bei seinem Onkel im Geschift. Da allerdings das Geschift seines
Onkels geschlossen werden musste, fing er in einem anderen Geschift an zu
arbeiten. Fiir die Arbeiterschicht ist es typisch in einem derart jungen Alter mit
der Arbeit zu beginnen.

Wie der Grof§teil der Handler auf dem Basar ist Mehmet mehrerer Spra-
chen, zumindest fiir den Verkauf ausreichend, michtig. Englisch, Spanisch und
Deutsch spriche er nach eigenen Angaben am besten. Mehmet habe die Spra-
chen aber nie in der Schule gelernt, sondern er lerne durch Zuhéren. Fiir diese
Gabe ist er Allah sehr dankbar. Generell sei Mehmet Allah sehr dankbar und
denke, dass im Groflen und Ganzen alles seinen héheren Sinn habe, den Men-
schen nicht immer ganz verstehen konnten. So ist er auch iiberzeugt, dass Allah
immer fiir Ausgleich sorge. Zum Beispiel verdiene er in einer Woche nur 200, in
der anderen dafiir 500 Lira.

»lch arbeite nicht wegen dem Prestige [...] Allah teilt alles gerecht auf. An einem
Tag gewinnt man, am anderen gibt man, alles gleicht sich immer aus. Allah
gleicht aus. Zum Beispiel verdiene ich diese Woche 200, néchste Woche 500, in
einer anderen Woche verdient ein anderer mebr — es gleicht sich aus, weil Allah
alles gerecht verteilt.« (Mehmet)

Es sind Etiketten auf den Taschen angebracht, die nur mit Betrigen, ohne Wih-
rungszeichen, gekennzeichnet sind. Dies ist eine Art Trick. Wenn der Kunde
fragt, ob der Preis in Euro ist, sage Mehmet »Nein« und dass sie in Lira wiren.
Mehmet meint, sie wiren auf solche »Tricks« angewiesen, da in vielen Reisefiih-
rern stehen wiirde, die Touristen sollten beim Handel immer drei oder viermal
weniger verlangen. Mehmet erklirt, dass die Hindler diese hohen Preise ange-
setzt haben, weil die Touristenfiihrer — egal ob in England, Spanien, Deutsch-
land, Frankreich, der Schweiz oder einem anderen europdischen Land — behaup-
ten und die Touristen davor warnen wiirden, dass die Hindler immer den drei-
fachen Preis nennen wiirden. Er hat einen Freund, der Buchhindler ist und sie
hitten es in allen Reisefithrern nachgelesen. Allerdings wiirde das nicht stimmen.
Normalerweise (er zeigt mir eine Tasche) wiirde er bei dieser Tasche 150 TL
verlangen, dann wiirde der Tourist 100 sagen und sie wiirden sich auf 120 TL
oder so einigen — so konnte man entspannt handeln. Da aber die Touristen nun
mit diesem Gedanken kimen, hitten die Hindler tatsichlich angefangen den
dreifachen Preis zu nennen, um auf den eigentlichen Preis zu kommen. So nen-

123

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

ne er jetzt fiir die besagte Tasche 400 TL, da er weif3, dass der Tourist dann 100
oder 150 TL sagen wiirde, so kdnnte man dann auf den gedachten Preis bzw. die
Preisspanne kommen. Wenn er aber 150 TL sagen wiirde, wiirden die Touristen
ihn auf 50 TL driicken. Zudem stellen die Touristenfithrer auch diese Behaup-
tung auf, da die Hindler ihnen nicht die von ihnen gewiinschte Kommission
geben wollten (vgl. auch Ilyas Bigakgt 2001, S. 88/ Problem der Touristenfiihrer
im folgenden Kapitel 3.3). Auflerdem meint Mehmet, miisse man erspiiren, was
es fiir eine Art Kunde ist, und welches Budget er hat. »Ich fiihle es«, sagt er.

Uber fiinf Jahre arbeitete Mehmet zusammen mit einem Freund in einem
Geschenkartikelgeschift, in dem viele Lampen und Teeservices verkauft werden.
Im Jahr 2009 kam ein neuer Mitarbeiter, Ali, hinzu. Die Arbeit und somit der
Gewinn waren zu dieser Zeit schon sehr zuriickgegangen und reichten gerade fiir
die beiden anderen. Einen weiteren Mitarbeiter konnte das Geschift nicht tra-
gen, es gab immer wieder Diskussionen um die SchlieSung des Geschiftes.
Mehmet war sehr enttiduscht, dass sein langjihriger Partner nach so langer Zeit
so etwas machte, einen Mitarbeiter dazu holte, obwohl es 6konomisch nicht
tragbar war — als ob die fiinf Jahre der Zusammenarbeit zwischen ihnen nichts
wert gewesen wiren. Es kam zu Spannungen zwischen Ali und Mehmet. Meh-
met entschied sich letztlich im Jahr 2011 in einem anderen Geschift zu arbeiten.
Sein langjahriger Freund sagte weiterhin, er solle doch bleiben, bis das Geschift
geschlossen werden wiirde, doch Mehmet konnte hier keinen zufrieden stellen-
den Verdienst mehr erwerben. Durch alte Freunde fand er neue Arbeit in dem
Taschengeschift.

Anfinglich war die Spannung zwischen Ali und Mehmet zu bemerken, sie
gingen auf die Distanz, behandelten sich aber trotzdem respektvoll, wenn sie
sich begegneten, was vorkommen konnte, denn das Geschift in dem Mehmet
nun arbeitete, war nicht allzu weit von dem fritheren Geschift entfernt.

»So wie du die anderen behandelst, so kommt es auch zu dir zuriick. Wenn du
im Leben schlecht iiber jemand anderen denkst, so wird es auch zu dir zuriick
kommen. Denkst du gut tiber den anderen, kommt das Gute zuriick zu dir. Al-
lah ist immer bei den Guten.« (Mehmet)

Im Jahre 2014 bei meinem Feldforschungsaufenthalt war die Spannung nicht
mehr zu spiiren. Das Lampengeschift wurde aber letztlich geschlossen und so
war es nun Ali, der sich eine neue Arbeit suchen musste.

Dass alles, was man im Leben tut, letztlich auf einen selbst zuriickfillt, be-
riicksichtigt Mehmet auch im Umgang mit den Touristen — jedoch geht er hier
noch einen Schritt weiter: Denn man sollte nicht nur gut sein, wenn der andere
gut wire, sondern immer, auch wenn der andere einen schlecht behandeln wiir-

de.

124

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»Alles kommt im Leben auf dich zuriick. Wer gut ist, dem tut man auch Gutes.
Aber wenn dir jemand etwas Schlechtes tut, bist du nicht gezwungen, demjeni-
gen etwas Schlechtes zu tun. Gerade wenn du auf jemanden positiv reagierst, der
dir Schlechtes getan hat, irritierst du diesen Menschen und du wirst interessant
fiir ibn. »Wie kann das sein?., denkt er. Und du musst auch iiber dein Verhalten
nachdenken, denn vielleicht hast du ihm ja zuvor etwas Schlechtes angetan —
und hast es vergessen. Deshalb muss man immer iiberlegen, was zuvor war und
sich fragen: yHab’ ich das gemacht?, »Bin ich das Problem?., »Ist er das Prob-
lem?¢, »Wer ist das Problem? Wenn du das nicht tust, wirst du immer dich selbst
im Recht sehen.« (Mehmet)

In diesem Sinne wurde auch der Kunde als segens- und gliicksbringend bezeich-
net (»Miisteri velimimetimizdir« — »Die Kundschaft ist ein Segen«). Ahnlich wie
die deutsche Redensart: »Der Kunde ist Kénig« galt es als Handlungsanweisung
in der traditionellen tiirkischen Wirtschaft, den Kunden zuvorkommend zu
behandeln, denn — wie Mehmet gemif8 der islamischen Uberlieferung verdeut-
licht — kommt alles, was ich einem anderen tue, auch wieder auf mich zuriick.

In traditioneller Weise hat Mehmet im Jahre 2009 auch eine Frau kennen-
gelernt, das heifit, es haben sich erst die Familien kennengelernt bevor die bei-
den Brautleute sich kennen lernen konnten. Beide waren einverstanden und
nach der Verlobung fand die Hochzeit statt.® Aufgrund psychologischer Prob-
leme der Frau, welche die Ehe stark beeintrichtigten, kam es im Jahr 2010 zur
Scheidung. Die gesamten Ersparnisse von Mehmet gingen dadurch verloren, die
Bezichung hatte ihm sehr geschadet, doch sein tiefer Glaube an Gott hilft ihm
und er denkt, dass alles letztlich einen héheren Sinn hat.

»Alles ist Gottes Werk. Deshalb kann ich mich nicht beschweren. Wir miissen
dankbar sein fiir das Leben, das wir haben. Deshalb liebe ich alles im Leben, ich
liebe auch den Stachel. Der Schmerz des Stachels ist auch schén. Wenn du Rosen
liebst, musst du auch die Stacheln lieben. Ich liebe alles. Der Stachel fillt ab,
aber die Narbe bleibt, die Rose verwelkt. Wenn du die Stachel liebst, kann dir
nichts passieren.« (Mehmet)

Nach Mehmet wiren wir alle Diener Gottes und Gott wire auch derjenige, der
uns die Kunden schicke. Mehmet bezieht sich in vielen seiner Aussagen auf
Allah und seinen religiosen Bezugsrahmen. Zwar verkauft er Imitate, aber anders

60 Der genaue Ablauf dieses traditionellen Kennenlernens, der einem gleichen Muster, aber
regionalen Unterschieden unterliegt, wurde bereits beispielsweise von Pierce 1964, S. 14ff;
Magnarella 1974, S. 111{f oder Schiffauer 1987, S. 30ff/ S. 179ff dargelegt. Dariiber hinaus
ist die Geschlechterbeziehung nicht Fokus der Arbeit, dient aber manchmal als Hinter-
grundwissen um die Lebenswelt einer Person zu verstehen.

125

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

als bei den Teppichen ist es erstens beim Taschenverkauf offensichtlich und wird
auch offen kommuniziert, dass es sich um Imitate handelt, zweitens steht die
Qualitit den Originalprodukten in nichts nach.

3.1.3 Fallbeispiel Innenleitung 2 - Silberschmuck in den Handen der
Tochter

Das Geschift fiir Silberschmuck existiert seit dem Jahre 1988. Der damalige
Inhaber wurde vor einigen Jahren krank, so dass die Geschiftsfithrung vor ca.
zwei Jahren von seiner Tochter Sema iibernommen wurde und von den langjih-
rigen Mitarbeitern John und Tarik gefithrt wird.®® Sein Sohn hat ein Juwelierge-
schift in der bekannten 5th Avenue in New York. Auch er hatte kurzzeitig die
Ladenfithrung im Groflen Basar iibernommen, dann lief aber etwas schief und
der Vater wollte gerne, dass die Tochter das Geschift weiterfiihrt. Es zeigt sich
hier und auch in einem weiteren Fallbeispiel in Kapitel 3.4, dass die Bereitschaft,
das eigene Geschift auch an die Tochter weiter zu geben, gestiegen ist und es
nicht mehr als uniiberwindbarer Zwang angesehen werden kann, dem Sohn
dieses Vermichtnis zu hinterlassen. Sema hat an der Istanbul Universitit, die
direkt neben dem Basar liegt, Okonomie studiert und zuvor bei einer groferen
Firma gearbeitet. Neben traditionellen tiirkischen Schmuckstiicken wie Armrei-
fen, Ketten oder Ringen, die gerne auch als komplettes Set gekauft werden,
besteht der Bestand auch aus imitierten Schmuckstiicken berithmter Designer
wie beispielsweise Michael Cors (s. a. Salm-Reifferscheidt 2008, S. 157).

Auch auf dem Basar ruft der Miiezzin zum tiglichen Gebet. Auf dem Basar
sind alle Dinge des tiglichen Lebens wie Friseur, Schneider, Deckung des Nah-
rungsbedarfes in der Nihe angesiedelt. Sema ist Muslima in einer modernen und
selbstbestimmten Art. Sie bedeckt ihr Haar nur, wenn sie in die Moschee zum
Beten geht, was sie regelmiflig tut, ansonsten kleidet sie sich wie berufstitige
Frauen im Westen, mal in einer Jeans mit Bluse, manchmal trigt sie Blazer, es
gibt keine starre Regel.

Der grofite Kundenstamm des Ladens kommt aus den USA. Vor allem viele
Mitarbeiter einer amerikanischen Fluggesellschaft sind Stammkunden, die bei
ihren Zwischenstopps gerne einen Ausflug zum Groflen Basar machen. Dies
liegt wohl grofitenteils an John, der viele Jahre in den USA gelebt und somit die
notwendigen Kontakte gekniipft hat. Er hat einen amerikanischen wie tiirkisch-
arabischen Namen, die er je danach gebraucht, ob er es mit westlichen oder
orientalischen Kunden zu tun hat. Hier zeigt sich eine interessante Komponente

61 Im Silbergeschift arbeitete ich drei Wochen mit, da ich hier erweiterte Arbeiten erledigen
durfte: Ich durfte Botenginge zu der Wechselstube erledigen sowie geschidigte Ware zur
Reparatur bringen.

126

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

beziiglich der Generierung von Vertrauen, das natiirlich zunimmt und eine Basis
schafft, wenn der Name gewohnt fiir die je eigenen Ohren klingt.

Neue Medien wie das Internet stellen einerseits durch die Méglichkeit des
Online-Shoppings teilweise eine Konkurrenz fiir den Einzelhandel dar, anderer-
seits beeinflussen die neuen Smartphones den Handel auch positiv. Viele ameri-
kanische Stammkunden etwa kaufen gerne etwas fiir ihre Liebsten ein. Um das
richtige Stiick zu finden werden dazu vorher Bilder gemacht, im Internet nach-
geschaut oder mittels einer kurzen Skype-Konferenz die Schmuckstiicke live der
Person auf der anderen Seite der Erde prisentiert. Parallel werden die oft lang-
jihrigen Beziehungen gepflegt, es wird mit der Frau des Kunden gesprochen,
Fotos der Kinder gezeigt und manchmal bringen die Kunden aus den USA auch
Waren fiir John, Sema oder Tarik mit, da diese dort giinstiger zu erhalten sind.

Tarik und John, beide 43 Jahre alt, arbeiten seit der Griindung des Geschif-
tes, noch unter der Leitung des Vaters von Sema, zusammen. Sema, 48 Jahre, ist
deshalb auch wie eine Schwester fiir sie, da sie durch die Beziechung zum Vater
auch Sema schon immer kannten. Sema verweist mich bei Fragen auch an die
beiden, da sie schon linger auf dem Groflen Basar sind. Sie kiimmert sich ver-
starkt um die organisatorischen Belange des Ladens. Aus diesem Grund fithren
auch Tarik und John grofStenteils den Verkauf durch und Sema steht ihnen zur
Seite, in dem sie Schmuckstiicke zum nahegelegenen Reparaturmeister bringt
oder Stiicke, die das Geschift selbst nicht fiihrt, bei Bekannten im Basar zu
besorgen versucht. » That'’s how we help each other with our business.«, so John auf
Englisch. Wenn eine vom Kunden gewiinschte Ware nicht vorhanden ist, dann
fragen sie bei ihren Bekannten nach — und umgekehrt. Wenn ein Kunde ein
Produkt will, dass sie selbst nicht fithren, werden die Kunden zu einem ihnen
bekannten Hindler geschicke. Umgekehrt natiirlich auch. Wenn die Kunden ein
bestimmtes Schmuckstiick suchen, aber ein anderes Modell oder eine andere
Farbe mochten, geht die- oder derjenige, der gerade nicht den Verkauf fiihre, zu
bekannten Schmuckhindlern und fragt nach dem gewiinschten Modell. Wenn
eine Sache z.B. 100 Lira Wert ist und fiir 150 Lira verkauft wird, bekommt der
Hindler, von dem sie es erhalten haben 120 Lira und sie 30 Lira, also 10-20 %
Anteil vom Gewinn. Wenn Verkiufer vom Silberschmuckgeschift einen Kun-
den zu einem Hindler fithren und dieser danach etwas verkauft, nehmen sie
kein Geld. Dies ist aber nicht bei jedem Hindler gleich, wie ich im letzten Fall-
beispiel dieses Kapitels noch zeigen werde.

Es ist dieser Kreislauf des stindigen Geben und Nehmens (vgl. Mauss 1990),
bei dem nicht nur Waren getauscht, sondern auch personliche Informationen
und Geschichten geteilt werden. Der Einkauf ist Teil eines sozialen Aktes, er ist
»Mittel zum Zweck« (Max Weber), nicht Endzweck. Die andere Person wird als
Subjekt behandelt und nicht verdinglicht, was nicht heif§t, dass nicht auch ein
angemessenes Kosten-Nutzen-Denken besteht. Genau diese personlichen Bezie-

127

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

hungen schaffen das Vertrauen, das Vertrige und Belege tiberfliissig macht. Eine
fiir das heutige westliche Geschiftsgebaren interessante Verhalten ist, dass es auf
dem Groflen Basar, aber auch oft auflerhalb dessen, die Kultur des Weiteremp-
fehlens gibt, das heifit, wenn ein Hindler eine Sache nicht selbst besitzt, wird er
sein Allerméglichstes tun, dem Kunden behilflich zu sein, dass er seinen
Wunschgegenstand woanders findet. Entweder, in dem er ihn persénlich oder
mittels seiner Mitarbeiter dort hinbringen lisst, oder er sagt, wo dieser zu finden
ist.

Einige Strallen von dem Silberschmuckgeschift entfernt befindet sich eine
kleine Silberschmiede. Wenn Schmuckstiicke vergroflert oder verkleinert werden
miissen oder Kunden ihren Schmuck von zu Hause zur Reparatur bringen, lduft
einer der drei zur Schmiede, gibt das Stiick ab, sagt was zu tun ist. Es ist ein ca.
8m? grofler Raum, indem durch die Gerite eine grofle Hitze herrscht, die
Schmiede arbeiten in einer eigebauten oberen Etage dicht gedringt. Ohne viele
Worte werden Blicke ausgetauscht, man kennt sich gegenseitig und man kennt
seine Materie, so dass meist klar ist, was zu tun ist und nicht viel gesprochen
werden muss. Auch ich darf nach einer gewissen Zeit meiner Mitarbeit diesen
Botendienst erledigen. John stellc mich dem leitenden Chef der Schmiede vor,
dieser betrachtet mich priifend, nickt uns zu und ich bin eingefiihrt. Er weif3
nicht, wie ich heifle, aber er kennt mein Gesicht. Ich fithre meine Botenginge
aus, gebe das gewiinschte Stiick ab, sage, was zu tun ist, 10 Minuten spiter ist
das gewiinschte Stiick meist fertig und kann abgeholt werden, umhiille von
einem abgerissenen Notizzettel zur Erinnerung des Betrages: nur eine Zahl, kein
Name, nichts. Hier zeigt sich, dass ein Vertrag nicht die Einhaltung der gemach-
ten Schuld leisten kann, sondern die Einhaltung vorrangig iiber die Person be-
griindet ist. Es sind die, inspiriert von Durkheim, beschriebenen »sozialen Vor-
bedingungen des Vertrages«. Der Vertrag kann hochstens ein bestehendes sozia-
les Verhiltnis bekriftigen, jedoch niemals aus sich heraus generieren (vgl. Durk-

heim 1992, S. 47; S. 267f). Ich gehe darauf ausfiihrlich in Kapitel 4.2 ein.

3.1.4 Fallbeispiel Innenleitung 3 — Keramik und Silberschmuck: Orkan
und Erdem

Orkan ist 46 Jahre alt und Tiirke, seine muslimische Religion praktiziert er
kaum, mit 17 Jahren hat er auf dem Basar angefangen zu arbeiten.®> Nachdem er
ungefihr sechs Jahre auf dem Basar gearbeitet hatte, ging er in andere Linder

wie Thailand und blieb letztlich fiir knapp 20 Jahre in Deutschland. Im Jahre

62 Im Silberschmuck- und Keramikgeschift arbeitete ich wihrend meiner Feldforschung 2014
zwei Wochen mit und fithrte danach ein Leitfragen gestiitztes Interview mit Orkan, 46 Jahre

und Erdem, 25 Jahre.

128

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

2008 ging er zuriick in die Tiirkei und arbeitete erneut auf dem Basar, als erstes
bei einer der ersten Frauen, die auf dem Basar ein eigenes Geschift betrieben (s.
Kapitel 3.4.2), danach in anderen Geschiften. Sein letzter Arbeitgeber gab ihm
Versprechen, die er nicht hielt, wie etwa die Zusage einer Krankenversicherung,
so dass er nach einiger Zeit auch dieses Geschift wieder verlief3, da er mit ehrli-
chen (diiriist) Leuten zusammen arbeiten wollte. Seit ungefihr einem Jahr arbei-
tet er in dem Geschift eines langjihrigen Freundes mit.

»Ich bin nur in Kontakt mit Personen, die ebrlich (diiriist) sind, meine Freunde
sind alle ebrlich, ansonsten habe ich mit niemandem Kontakt. Uber andere
Menschen kann ich nichts sagen, denn ich méchte nicht voreilig andere verurtei-
len und wenn ich sie nicht kenne, kann ich das nicht. Mit unebrlichen Leuten
habe ich nichts zu tun.« (Orkan)

Orkan mag die Arbeit auf dem Groflen Basar, weil er sich dabei frei fiihle, es gibt
nicht so viele Regeln, er kann sich seine Arbeit selbst einteilen, sich zwischen-
durch mit einem Freund treffen oder Tee trinken. Wenn er einen Arzttermin am
Vormittag hat, spricht er es einfach mit den anderen Mitarbeitern ab. Natiirlich
achtet er darauf, dass er dies nicht ausnutzt, er ist eigenverantwortlich. Liebe
(sevgi) und Respekt (saygz) seien bei der Arbeit die grundlegenden Voraussetzun-
gen, so meint er:

»Der Lebrling (cirak) muss dem Gesellen (kalfa) Respekt (saygi) erweisen und
der Geselle, dem Lebrling Liebe (sevgi). Das Wichtigste sind Liebe und Respekt.
Die Basis von allem ist Respekt in einer Beziehung, zwischen Lebrling und Ge-
selle, zwischen Geselle und Meister, aber auch in der Partnerschaft. [...] Respekt
ist die Grundlage fiir jede Beziehung. Wenn man den anderen nicht lieben
kann, muss man ibn wenigstens respektieren, aber eigentlich gehoren Liebe und
Respekr zusammen, sie bilden eine Einbeit.« (Orkan)

Was die Preisbildung auf dem Basar angeht, findet Orkan, dass die Touristen
sich selbst erkundigen miissten bevor sie in ein fremdes Land gehen wiirden. Sie
sollten ungefihr wissen, wieviel eine Sache koste. Er selbst mache das bevor er in
ein anderes Land gehe, sei es die Schweiz oder Frankreich. Man sei auch selber
blod, wenn man das nicht mache. Auflerdem findet Orkan, dass die Touristen
selbst das Feilschen férdern wiirden.

»lch sage manchmal den echten Preis, aber die Touristen wollen immer feilschen,
sie glauben mir nicht, deshalb sind eigentlich die Touristen der Grund, warum
wir feilschen. Verstehst du? Manchmal sage ich 10 Lira fiir eine Sache, die 10
Lira wert ist, aber der Tourist glaubt es nicht und gibt mir 5 Lira. Dann sage
ich dem Touristen 20 Lira, er sagt 10 Lira und es gibt kein Problem mebr. So
Sfunktioniert das.« (Orkan)

129

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Das Geschift liegt in einer Nebenstrafle der groflen Strafle »Kalpakcilar Sokak«,
auf der einen Seite der Strafle befindet sich das Keramik-Geschift mit vielen
Produkten aus Kiitahya®, auf der anderen Seite das Silberschmuckgeschift. Das
Inventar des Geschiftes ist erweitert mit touristischen Andenken wie Schliissel-
anhingern oder Magneten. Es gibt neben Orkans Freund noch einen weiteren
Chef, also ein Partnerunternehmen. Beide Chefs sind meist unterwegs, im Lager
oder sonstige organisatorische Dinge erledigen und nur gelegentlich beim Ver-
kauf titig. Die Strafle ist sehr belebt, es gibt wenig Zeit fiir Pausen und auch
selten werden Kunden auf einen Tee eingeladen, das geschieht meist nur bei
bekannten Freunden.

Neben dem Verkauf der Waren fragt Orkan die Touristen auch, ob diese
noch andere Produkte suchen wiirden, dann kénne er sie zu bekannten Geschif-
ten bringen. Orkan erhilt meist 20 % des Gewinnes, wenn es zu einer positiven
Weitervermittlung gekommen ist und der Kunde etwas gekauft hat. Alteingeses-
sene Hindler betrachten derartige Verhaltensweisen mit Argwohn, denn in der
traditionellen Wirtschaft gehorte es zum guten Ruf, den Kunden gliicklich zu
machen und auflerdem diesen gegebenenfalls zu einem Nachbarn zu schicken,
der noch kein erstes Geschift (siftah) gemacht hatte. Dafiir bekam man kein
Geld, aber alle waren gliicklich. Der Kunde, weil er das bekam, was er wollte,
der Nachbar, weil er sein erstes Geschift gemacht hatte und der vermittelnde
Hindler, weil das Ungliick des anderen, wie Adam Smith (vgl. 2010. S. 5ff)
trefflich in seiner Theorie der ethischen Gefiihle beschreibt, auch selbst Einfluss
auf das eigene Gliick hat. Diese soziale Logik des Gliicks steht kontrir zur kapi-
talistischen Logik des Gliicks, nach welcher das Gliick einzig von einem Selbst
abhingt und in dem Sprichwort »Jeder ist seines Gliickes Schmied« zusammen-
fassend im kollektiven Gedichenis eingespeichert wird.

»I have been working here since 1950. In the past relationship between the mer-
chants and the customers was completely different in many ways. Customers
trusted the merchants and merchants trusted the customers. You can buy the
same thing at greatly varying prices. This has lead the customers to become very
cautious. I do not have foreign tourist customers. Therefore I prefer not to com-
ment on the relationship between tourists and other merchants. But I must em-
phasize that the problem is basically one of mutual trust.« (M. B. (textiles): »A
matter of mistrust«, The Grand Bazaar Magazine, 2001/3, S. 88)

63 So wie die Seidenteppiche aus Hereke bekannt sind, steht Kiitahya fiir Keramik. Jede Stadt
bzw. Region in der Tiirkei steht fiir eine bestimmte Handwerkskunst (die mittlerweile je-
doch am Aussterben ist). Dies ist ein weiterer Grund, warum der Grofle Basar als ein Spiegel
oder Mosaik der Tirkei verstanden werden kann. Auf dem Groflen Basar treffen diese
Handwerkskiinste aus den verschiedenen Regionen der Tiirkei zusammen.

130

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Es gibt neben Orkan noch zwei weitere Verkiufer mittleren Alters, auflerdem
zwei jiingere im Alter von 23-25 Jahren. Die Aufgabe der Jiingeren ist es vor
allem die Waren immer wieder abzustauben und sauber zu machen, wobei sie,
anders als im Teppich- oder gehobenen Schmuckgeschift, auch schon Verkiufe
durchfiithren diirfen. Hier werden Relikte der klassischen Lehrling-Meister-
Bezichungen weiter tradiert. Einer dieser jiingeren Arbeiter ist der 25-jihrige
gliubige Muslim und Tirke Erdem. Er glaubt nicht, dass es weniger ehrliche
(diiriist) Menschen auf dem Basar gebe als anderswo.

»lch glaube nicht, dass die Menschlichkeit gestorben ist, es gibt viele gute Men-
schen, es gibt sehr viele hilfsbereite Menschen. |[...] Zum Beispiel geben mir
manchmal Menschen beim Feilschen versehentlich statt Lira Euro, anstatt 10
Lira geben sie mir 10 Euro, manche sagen 10 Lira und geben dann 50 Lira.
Wir bringen das alles in Ordnung, wir nebmen nicht einen Cent mebr als uns
zusteht, das ist der Wert, den wir uns selbst zuschreiben, was wir von uns selbst

verlangen, das Konzept der Tugend (erdem), das ist der Beweis unserer Tugend-
haftigkeit.

Natiirlich gibt es auf dem Groffen Basar gute und schlechte Menschen, iiberall
gibt es Menschen, die falsch sind. Ich denke, dass die Menschen auf dem Groflen
Basar rechtens handeln, sie stehlen nicht, viele machen das nicht, es gibt auch
welche, die das machen. Auf der ganzen Welr gibt es Menschen, die das machen
und die das nicht machen — so muss es sein —, denn seit Adam, also seit dem ers-
ten Menschen, gibt es das. Adam hatte zwei Séhne: Kain und Abel, einer war
gut, einer war schlecht. Bereits in der ersten Familie der Welt war einer gut und
einer schlecht, deshalb wird es von Anfang der Welt bis zu ihrem Ende gute und
schlechte Menschen geben. « (Erdem)

131

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Abb. 11:

Imitierte Taschen;
von Louis Vuitton bis Channel

Abb. 12:

Lampen, Wasserpfeifen, Teeservices
uvm. findet man in diesem Geschift

Abb. 13:

Silberschmuck: Traditionelle tiirkische
Schmuckset, Spiegel oder auch imitierte
Designerware. Das Schmuckstiick wird
gewogen und der Preis nach dem
tagesaktuellen Silberpreis berechnet

Tabelle: Der tigliche Silberpreis nach
925 oder 900 Silber in Tiirkischer Lira,
Dollar und in Euro ausgewiesen

Abb. 14:

Keramikwaren: Teller, Tassen,
Aschenbecher, Schalen uvm., bekannt sind

vor allem die handbemalten Exemplare aus
Kiitahya

132

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhalt.
‘mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

3.1.5 Die Charakterhaltung als Regulativ des globalen und kulturellen
Wandels? Traditionsgeleitete, innengeleitete und auflengeleitete
Ehrvorstellungen

Die Wandlungen auf dem Groflen Basar sind aus einem komplexen kulturellen
und sozialen Wandel entstanden. Billigwaren aus China und Pakistan, neue
Medien, insbesondere das Internet und sein immenses Angebot, die neuen
Hindler (»yeni gelenler«) oder auch das Abwandern der einheimischen Bevélke-
rung sowie die Expansion des Billig-Massentourismus fordern die traditionelle
Handelsehre auf dem Basar heraus. Gleichzeitig befindet sich die Tiirkei selbst in
einem Modernisierungsprozess, indem die ehemals fraglos gegebenen Werte sich
ihrer Existenzberechtigung beweisen miissen. Dieses Konglomerat an Neuerun-
gen fordert den einzelnen Hindler auf und er ist mehr denn in der traditionellen
Wirtschaft herausgefordert, sich bewusst oder auch unbewusst der Frage zu
stellen, ob er sich dem auflengeleiteten Handlungsmodus des Prestige oder der
innengeleiteten Ehre verpflichtet. In der traditionellen Wirtschaft war der Ein-
zelne stirker in das Ahilik oder Gildensystem eingebunden und das ethische
Handeln des Einzelnen war insbesondere durch die soziale Gruppe kontrolliert.
In der Logik der traditionellen Okonomie gehorte das Gliick des Kunden zu
einem Gesamtkonzept des Handels als einem sozialen Akt, das tiber die Formel
»Bereket versin« (»Es soll Segen bringen«) darauf hindeutet, dass dies auch wieder
als Segen zuriick kommt. Das auf persénlichen Beziehungen beruhende Vertrau-
en der traditionellen Wirtschaft wird durch die beschriebenen Globalisierungs-
prozesse und ein verstirke nutzenbringendes Verhalten angegriffen.®

Nimmt man die Dreigliederung im Sinne Riesmans (1960), das entspricht
dem traditionsgeleiteten Typ, dem innengeleiteten Typ und dem auflengeleite-
ten Typ als Ausgangs- und Anhaltspunkt, kann folgendes festgehalten werden:

Der »traditionsgeleitete Typ« agiert nach den Ehrvorstellungen der traditio-
nellen Wirtschaft, bei der innere und duflere Ehre mehr oder weniger eine de-

64 Diese verschiedenen Wertigkeiten méchte ich an einem vielleicht banal klingenden Beispiel
verdeutlichen, dass aber, wie ich zeigen werde, tiefgriindige Aufschliisse tiber diesen Wandel
aufzeigt: In Istanbul gibt es mittlerweile auch sehr grofle Restaurantketten, auslindische Ket-
ten wie »McDonald’s, aber auch einheimische wie »Simit Saray« sein. Wenn man in einem
dieser Ketten auf die Toilette gehen méchten, muss man mittlerweile etwas kaufen, da die
Toilettentiir mittels eines Zahlencodes verschliisselt ist und der Zugang nur mittels, des auf
dem Beleg aufgewiesenen Codes, bekommen. Fragt man hingegen in einem der traditionel-
len Restaurants nach, ob die Toilette benutzen konne, wird man im Sinne der Gastfreund-
schaft eher die Moglichkeit haben. Wenn man dafiir etwas Geld geben mochte, wird freund-
lich abgewunken. Freilich kénnte man argumentieren, dass die Toiletten auch sauber ge-
macht werden miissen, jedoch miissen sie dies einerseits in jedem Falle, andererseits liegt es
auch in der Verantwortung des Benutzers, abzuwigen, ob es immer rechtens ist, die Toilet-
ten nur zu benutzen oder ob er dafiir dann etwas ausgeben mag.

133

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

ckungsgleiche Einheit bildeten, wobei wohl das Kollektivgewissen stirker als das
Gewissen des Einzelnen ausgebildet war. Hier sind vor allem die in Kapitel 2
vorgestellten Beispiele einzuordnen, das heiflt insbesondere die Vitergeneration.
Die Nachkommen sind eher in die Kategorie des folgenden Typs einzuordnen.

Der »innengeleitete Typ« folgt weitaus mehr seinem inneren Ehrgefiihl, das
aber wiederum auf die in der traditionellen Gesellschaft gebildete Wertestruktur
baut und gréfitenteils durch diese generiert wurde. In Kapitel 3.2 bis 3.4 zeigen
sich Spielarten des Wandlungsprozesses bzw. machen sie deutlich, dass es feine
Unterschiede gibt. Mehmet beispielsweise verkauft auch imitierte Taschen,
jedoch ist hier klar, dass die Taschen keine Originale sind, sie sind qualitativ
hochwertig in der Tirkei hergestellt. Sema tibernahm als Quereinsteigerin das
Geschiift ihres Vaters, was noch bis vor 50 Jahren allein den Séhnen vorbehalten
war. Die langjihrigen Mitarbeiter sind wie Briider fiir sie. Mit Orkan haben wir
eine dritte unkonventionelle Version der Karriere auf dem Basar, wihrend sein
Kollege Erdem jung auf dem Basar angefangen hat. Die meisten der hier vorge-
stellten Fallbeispiele haben einen Bezug zu Religion, manche folgen der traditio-
nellen Variante, was sich insbesondere auch in ihrem Frauenbild niederschligt
(Mehmet, 30 Jahre und Erdem, 25 Jahre), andere folgen cher einer individualis-
tischen und selbstbestimmten Interpretation der Religion und sehen sie insbe-
sondere als eine Beziechung zwischen sich selbst und Gott (John, Tarik 43 Jahre
und Sema, 48 Jahre). Sikulare Einstellungen (Orkan, 46 Jahre) werden neben
religivsen gelten gelassen wie im Silberschmuck- und Keramikgeschift, wo au-
Berdem der langhaarige Heavy-Metal-Fan mit dem religiosen Moschee-Ginger
zusammenarbeitet und dariiber auch Witze machen kann.

Der »auflengeleitete Typ« folgt aulengeleiteten Ehrvorstellungen von Presti-
ge und Reputation. Der Gerichtsfall um einen chinesischen Teppich zeigt am
deutlichsten den Wandel des »Homo Honoris« zum Homo Oeconomicus. Die
traditionelle Handelsehre, die Ehrlichkeit (diiriist) bzgl. der Qualitit und Her-
kunft der Ware, einen fairen Preis sowie gerechte Lohne fordert, gilt hier nicht
mehr, es herrscht die »nackte Geldmacht« (Max Weber). Der besagte Hindler
R.K. ist 38 Jahre alt, er fillt also in die Kategorie 50-, was den generativen Cha-
rakterwandel bestitigen wiirde. Das Alter und die Generation sind ein hilfreicher
analytischer Anhaltspunke, sind aber fiir sich stehend keine ausreichenden
Merkmale. Man kann jedoch nicht vom Alter allein auf die Charakterhaltung
schliefen, wie es die vielen Beispiele gezeigt haben, die zur selben Alterskohorte
wie RK. zihlen, jedoch echer innengeleiteten Ehrvorstellungen folgen. Es ist
allerdings zu beachten, Pluralitit und individualisierte Lebenskonzepte nicht mit
einer anything goes-Mentalitit zu verwechseln.

Zu sagen bleibt, dass es keine einheitliche Antwort auf den Umgang mehr
gibt und es zu einer Pluralisierung der Lebens- und Handelsweisen gekommen
ist, wobei der Einzelne verstirkt auf sein Gewissen (vicdan) und sein Ehrgefiihl

134

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

zuriickgeworfen ist (innere Ehre, innengeleiteter Typ) oder sich einfach dem
gingigen Typus des Homo Oeconomicus anpasst (duflere Ehre, auflengeleiteter
Typ). An dieser Stelle wird wiederum die Unterscheidung von duflerer und
innerer Ehre zentral, denn an den Homo Oeconomicus angepasst zu sein, be-
deutet in einem kapitalistischen Weltbild »ehrenvoll« zu sein, jedoch ist dies und
deshalb betone ich es erneut, ein Ehrbegriff, der philosophisch nicht tragbar ist,
da er die innere Ehre aus seinem Ehrverstindnis exkommuniziert und zum Pres-
tige degradiert. Ich widme mich im theoretischen Teil dieses Kapitels noch
genauer dem Wandel von Ehre zu Prestige in der Postmoderne.

Im nichsten Kapitel lege ich den Fokus nun auf die Kiufer- oder Kunden-
seite, denn nicht nur der Anbieter, sondern auch der Nachfrager trigt Verant-
wortung und beeinflusst die Handelspraktiken und den Erhalt eines ehrbaren
Handels. In der Marktlogik ausgedriicke bestimmt die Nachfrage das Angebot.
Es ist die nutzenmaximierende Logik des Homo Oeconomicus, die heute auch
viele Touristen, die den Basar besuchen, mitbringen. Durch Mehmet und Or-
kan wurde bereits angedeutet, dass das Feilschen keineswegs nur von den Basaris
selbst initiiert, sondern auch von den Touristen forciert wird. Deshalb werfe ich
im nichsten Schritt noch einen genaueren Blick auf die Touristen, die heutigen
Hauptkunden des Grofien Basars.

135

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

3.2 Die »Geiz ist geil«-Mentalitat der Touristen

Noch bis in die 1960er-Jahre war die Istanbuler Bevélkerung die vorherrschende
Kaufergruppe des Groflen Basars. Das Aufkommen des Massentourismus fiihrte,
gepaart mit einer kapitalistischen »Geiz ist geil«-Mentalitit, auch zu einem er-
heblichen Druck auf die Verkidufer. Anstelle von Qualitit und einem ausgewo-
genen Preis-Leistungs-Verhiltnis ist gemif§ des »Homo Oeconomicus-Prinzips«
vor allem ein billiger Preis das Ziel des Kaufes. Touristen, die eine Reise fiir »3
Tage fiir 250 €« (Kiigiikerman/ Mortan 2009, S. 184ff) buchen, haben meist
kein grofleres Budget als 5 € fiir ein paar Souvenirs. Mit der kapitalistischen
Mentalitdt, immer den geringsten Preis zu bekommen einhergehend, sinkt das
Interesse der Touristen an qualitativer Ware. Es wire deshalb falsch eine Titer-
Opfer-Logik aufzumachen, in welcher der Basari der Bose ist, der zu hohe Preise
verlangt und die Kunden iiber den Tisch zieht und der Kunde das Opfer, das
dem Hindler vollkommen ausgeliefert wire. — Denn so stellt sich der (westliche)
Tourist gerne dar. — Vielmehr geht es darum, sich aus diesen unbewussten T4-
ter-Opfer-Spielen zu befreien und die mehrdimensionalen Dynamiken der Prob-
lematik zu betrachten.

Am Beispiel der Teppichbranche ldsst sich dies verdeutlichen. Viele Kunden
schitzen die Qualitit der Waren nicht mehr bzw. verstehen sie nichts mehr
davon, sie kaufen fiir kurze Zeitperioden, in denen etwas Mode ist, wie etwa die
Patchwork-Teppiche, dann soll etwas Neues gekauft werden.

»Es gibt keine Teppichproduktion mebr in der Tiirkei, das ist alles chinesische
Produktion. Aufgrund der chinesischen Teppichproduktion, wurde der gesamte
Teppichsektor zerstort. Diejenigen, die etwas von der Qualitit verstehen, benut-
zen immer noch die alten Teppiche und reparieren sie an den notwendigen Stel-
len, weil die neuen keine Lebensdauer haben. Es gibt Teppiche, die vor 200,
300 oder 500 Jahren hergestellt wurden und die immer noch gut sind, weil sie
qualitativ hochwertig sind. Diejenigen, die das wissen, kaufen diese Teppiche aus
zweiter Hand. [...] Vor 30 Jahren ging der Teppich von hier nach Europa und
von dort hat ein anderer Hindler Teppiche gekauft und hierber gebracht und
Jjemand anderem verkauft. Und so ging es weiter. Die Personen dndern sich, aber
dieser Teppich bleibt derselbe und dieser Teppich wird eines Tages eine Antiqui-
tit sein. Aber diese Kultur versteht niemand mebr, man schneidet an den Teppi-
chen herum, so dass sie unbrauchbar werden, sie werden nicht werigeschiitzt,
weil viele davon nichts verstehen. Deshalb bin ich immer sehr gliicklich, wenn
ich einen schinen qualitativen Teppich an einen Menschen verkaufe, der es
wertschitzen kann. Aber die kommende Generation muss das natiirlich auch
lernen. « (Iskender)

Ein Teppich, der iiber 130-150 Jahre alt ist, gilt als antik (antika), als alt (eski)

werden diejenigen bezeichnet, die von der Lebensdauer darunter liegen.

136

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»Fiir mich ist es so, dass ich michte, dass der Wert der Ware, die ich verkaufe,
also keine chinesische Maschinenware oder schlechte Qualitit, geschitzt wird.
Aber wenn du mich fragst, ob ich fiir jeden Preis verkaufe, so ist dem nicht so.
Wer macht das? Das machen diejenigen, die chinesische Ware verkaufen. [...]
Ohne Geld zu verdienen mochte ich aber auch nichts verkaufen, denn wir ma-
chen uns auch viele Miihen und Anstrengungen. [...] Das heifst den Teppich zu
finden und hier herzubringen, ibn verkaufsfihig zu machen usw. dauert eine
lange Zeit, dafiir braucht man Beziehungen. Durch einfaches rumsitzen kommt
der Teppich nicht ins Geschift. [...] Deshalb bin ich auch nicht bereit, den Tep-
pich zu sehr unter dem Preis zu verkaufen — es macht mich traurig. [...] Wenn
ich wirklich die ganze Handarbeit fiir die Teppiche bezahlen wiirde, miisste der
Preis zehnmal so hoch sein. Meiner Meinung nach sind die Teppiche als Hand-
arbeit sebr preiswert. « (Iskender)

Wihrend Menschen aus dem &stlichen Kulturkreis an das Handeln weit mehr
gewohnt sind, prallt mit den westlichen Touristen das »Gleichheitsprinzip«
(John Rawls, s. Kapitel 4.3.2) und die Idee eines festen Preises auf das »Beitrags-
prinzip« (Aristoteles, s. Kapitel 4.3.1) mit einer flexibleren Preisspanne. Sicher-
lich hat sich auch die kapitalistische Mentalitit in 6stlichen Lindern wie bei-
spielsweise Pakistan oder Indien ausgebreitet, jedoch erinnert man sich hier noch
cher an die »Logik der Ehrex.

Ein Pakistani, der in das Teppichgeschift von Iskender kommt, lisst sich ei-
nige Teppiche vorfiihren und erkundigt sich tiber Qualitit und Preise, weigert
sich jedoch einen Preis zu nennen, denn er wolle den Hindler nicht beschimen,
da er weif3, dass der Preis, den er auf Grund seiner finanziellen Situation bieten
konne, nicht angemessen wire. Hier zeigt sich deutlich, dass auch auf Seiten der
Kunden ein Bewusstsein fiir einen ehrenhaften Handel vorhanden sein muss, da
man sich auch selbst beschimen kann, wenn man einen zu niedrigen Preis fiir
ein Produkt bietet. In der kapitalistischen Kultur erscheint das rein rationale
Denken, bei dem allein das Kalkiil und die Nutzenmaximierung zihlen, als eine
besonders weit entwickelte Kulturstufe. Die »Eindimensionalitit« (vgl. Marcuse
2008), die diesem rationalen Denken unterliegt, wird weitestgehend verkannt.

Fiir die Hindler selbst sind die Touristen manchmal auch nicht zu verste-
hen. Ein Verkiufer, der bei Familie A arbeitet erzihlt, dass, wenn man manchen
Touristen zeige, welches ein Original Teppich wire und welches ein chinesischer
Teppich sei, meinten diese, sie wiissten es besser zu unterscheiden, was ein Ori-
ginal wire und was nicht. Sie wiirden einem nicht glauben bis man ihnen zu-
stimmt und eigentlich liigt. Dann sind sie zufrieden. Dieses Phinomen gibt es
auch in anderen Geschiften. So erzihlt ein ehemaliger Lederverkiufer, der bei
einem sehr bekannten und qualitativ hochwertigen tiirkischen Ledergeschift auf
dem Groflen Basar gearbeitet hat, dass etwa Touristen ins Geschift kamen und
meinten die Lederjacke fiir 800 € wire zu teuer. Sie gingen zum Nachbarn, der

137

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

eigentlich weniger qualitative Ware verkaufte, der erzihlte ihnen alle moglichen
Mirchen und sie gaben mehr als 3.000 € aus.

»Normalerweise kommen die Touristen einmal und nie wieder bzw. ist die
Wahrscheinlichkeit gering, dass sie wiederkommen. Wenn ich mich also unhof-
lich und ungehobelt benehme, ist es kein Problem. Wenn ich freundlich bin,
macht es genauso wenig. Wenn ich den Kunden beleidige, ist es auch kein Prob-
lem — so denkt er [bezieht sich auf die Mentalitit mancher Hindler]. Er kinnte
dasselbe Verhalten einem einheimischen Kunden gegeniiber nicht an den Tag le-
gen, da dieser Mensch ein paar Monate spiter wieder kommen kinnte, er kennt

das Geschift und kann dann abrechnen. |[...]

Aber: Ein hiflicher Mensch, ist hoflich. [...] Ein Mensch mit Wiirde, verhilt sich
wiirdevoll. Ein ehrbarer Mensch, verhilt sich ebrbar. Wiirdelos ist wiirdelos.
Ebrlos ist ebrlos.« (Bayrak)

Zwischen einer Innen- und Auflenmoral zu trennen, scheint folglich niche rich-
tig zu sein und kann hochstens als Instrument mancher Hindler verstanden
werden, ihre ehrlosen Geschifte moralisch zu rechtfertigen. Sie ist vielleicht
gelebte Praxis, aber sicherlich nicht die Forderung, welche eine Kultur, und
somit auch nicht die tiirkische, an die Menschen stellt (s. dazu ausfiihrlich Kapi-
tel 5.2). Ehrbar ist gemifd Aristoteles auch nur eine Handlung, die durch eine
bewusste Entscheidung getroffen wird. Ein »ehrbares« Verhalten, das nur an den
Tag gelegt wird, weil ansonsten gesellschaftliche Stigmatisierung erfolgt, ist
daraus folgend nicht ehrbar (s. Aristoteles, 1105b ff).

Zusammenfassend kann man sagen, dass die verbreitende Logik des Homo
Oeconomicus nicht nur durch die diversen kulturellen Wandel im Innern des
Landes entstehen, sondern auch durch die Touristen, die westlich-kapitalistische
»Geiz-ist-geil«-Mentalitit als Aspekt des Homo Oeconomicus, verstirkt auf dem
Groflen Basar zur Handelspraxis wird. Angelehnt an die drei Typen David
Riesmans hat sich im Zuge von Modernisierungs- und Globalisierungsprozessen
auch der Kiufer, von einem traditions- oder innengeleiteten ehrbaren, d.h. die
Qualitit und Produktionsweise schitzenden Kiufer, immer stirker zu einem
blof§ nutzenmaximierenden auflengeleiteten Verhalten verleiten lassen, was nicht
heiflt, dass ihm der Nutzen oder auch das Kalkiil zuvor fremd gewesen wire,
vielmehr war es dem Ehrgefithl untergeordnet. Auch fiir die Kaufer gilt im
»Zeitalter des Narzissmus« (Lasch), ihr Ansehen durch immer schénere und
gréﬁere Giiter steigern meinen zu miissen.

138

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

3.3 Reisefiihrer (rehberler) und Schlepper (hanutgular):
Missbrauchtes Vertrauen

Im Zuge der Verinderung der Kiufergruppe auf dem Groflen Basar, das heifSt,
eine geringere Anzahl einheimischer Kunden und eine gréflere Anzahl von Tou-
risten, wichst auch eine bestimmte Berufsgruppe: Die Reisefiihrer (rehber) und
die Schlepper (hanutcu).

Die Aufgabe von Reisefithrern ist im allgemeinen, die Touristen durch die
Stadt zu fithren und ihnen die Geschichte der jeweiligen historischen Gebidude
zu erkliren. Dabei sind die Reisefithrer gemif§ ihrer Berufsbezeichnung dafiir
zustindig, zwischen der einheimischen Kultur und den fremden Gisten zu ver-
mitteln sowie diesen die gingigen Gewohnheiten und Sitten vertraut zu machen.
Reisefithrer genieflen deshalb einen groflen Vertrauensvorschuss, sie sind die
Ansprechpartner fiir alle Sorgen und Belange der Giste. Sie sind Kulturmittler.

Die Gastfreundschaft hat einen sehr hohen Stellenwert in der traditionellen
tiirkischen Kultur und ist ein wichtiges Element der Gabe wie auch der eigenen
Ehre (vgl. Mauss 1990, vgl. auch Stirling 1965, S. 238f). Die wesentliche Defi-
nition der Ehre ist sich um seiner selbst und Bediirfnisse zu sorgen, aber dabei
niemanden auszunutzen oder zu iibervorteilen.

»Guests in a Turkish home must be treated like royality. They are offered
the best places, food, and drink; everyone in the household turns his full at-
tention to their comfort. Hosts are duty-bound to express the joy and honor
that the visit brings them. In return, guests must be exceedingly polite and
grateful. One of the most appreciated forms of thanks they can offer is the
phrase: »May Allah accept yous, denoting that generosity and hospitality are
pious virtues.« (Magnarella 1974, S. 166f)

Dieses traditionelle Verstindnis der Gastfreundschaft dndert sich im Zuge von
Modernisierungs- und Globalisierungsprozessen.

»The idea of taking money from a guest was met with bewilderment and
even horror of the earlier tourists stayed in some of the best homes in
Bodrum without paying. In 1960, the Tourism Assoziation devised a way to
save the hosts from embarassment: they would get the money from the tour-
ists and give it to the hosts afterwards. This usage slowly established itself,
some tourists leaving the money under the pillow before leaving and people
began to earn some money in this way. »Nows, says the Associations general
secretary, the people who were ashamed to take money five years ago hang
around the bus station to grab tourists before the neighbor has a chance to

do itl« (Mansur 1972, S. 65)

139

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Das Kommissionsgeschift der Reisefithrer (rehberler) boomt. Die Reisefiihrer auf
dem GrofSen Basar wissen um ihre vertrauenswiirdige Position bei den Touristen
und nutzen diese gekonnt im Handel mit den Hindlern aus, die auch wiederum
um den Einfluss der Reisefiihrer auf die Touristen wissen.” Natiirlich gelten die
hier beschriebenen Probleme nicht fiir alle Reisefiihrer, es ist eine tendenzielle
idealtypische Entwicklung, die von den Basaris angeprangert wird.

Fiir den Teppichhandel, erklart Iskender, lag die von den Reisefithrern ge-
forderte Kommission anfinglich bei ca. 20 %. Dann aber hitten, laut Iskender,
auch die Hindler Fehler gemacht und einer hitte 25 % geboten, damit der
Reisefithrer die Touristen zu ihm bringe. Insbesondere, wenn die Geschifte
gerade nicht so gut laufen ist dies verlockend, der daraus entstehende Kreislauf
jedoch verheerend. Insofern macht Iskender auch die Teppichhindler mitver-
antwortlich fiir diese Entwicklung. Mittlerweile sind 30 % fast das Minimum,
manche Geschifte bieten sogar 50 % und hierbei handelt es sich immer um den
Anteil am Verkaufspreis nicht am Gewinn. Letztlich wird durch die Kommissi-
on der Preis erhoht und die Kunden bezahlen die Kommission — natiirlich wis-
sen diese nichts davon und vertrauen weiterhin dem Reisefiihrer — was die Idee
eine vertrauensvolle Person, den Reisefiihrer, zu fragen, um einen guten Preis zu
bekommen, in ihr Gegenteil verkehrt.

»Ich finde, dass ist ein ungerechter Gewinn (haksiz kazang), denn die Kunden
wissen nicht, was hinter den Kulissen abliuft. Der Kunde sucht sich einen Reise-
fiibrer, damit er ibn umberfiihrt, gleichzeitig weifS er nicht, dass er beim Ein-
kauf betrogen (kaziklamak) wird. Deshalb denke ich, dass dies ungerecht ist, es

ist ein ungerechter Gewinn.« (Iskender)

Auch passiert es, dass Kunden alleine zu Iskender kommen und einen Teppich
kaufen wollen, aber der Reisefiihrer hitte ihnen, bevor sie aus dem Bus ausge-
stiegen sind, gesagt, sie sollten die Kreditkarten und Portemonnaies im Bus
lassen. Die Reisefithrer wollten, dass die Touristen nur bei bestimmten Firmen
einkaufen, bei denen sie dann auch Kommission bekommen wiirden. Spiter
haben die Touristen dann keine Zeit mehr, zuriick zum Bus zu gehen, um ihre

Geldbérse zu holen.

65 Leider konnte ich keinen Reisefiihrer finden, der zu einem Interview bereit war. Ich versuch-
te iber mehrere Wege Kontakt zu einem Reisefithrer zu bekommen, jedoch waren sie alle,
wie sie mir sagten, zu beschiftigt bzw. wollten sie auf mich zuriick kommen und taten es
letztlich nicht. Die Informationen in diesem Kapitel stammen folglich aus den von mir ge-
fithrten Interviews mit Hindlern und informellen Gesprichen sowie der Sekundiranalyse
der eingangs dargelegten Studien. Geschifte mit Geschenkartikeln oder Gewiirzen und tiir-
kischem Honig haben weniger teure Waren. Interessant sind deshalb fiir Reisefiihrer vor al-
lem die Geschiifte von Juwelieren und Teppichhindlern.

140

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

I.B. (textile-fabrics):® »Guides lie about the Bazaar.«

vl would say that the main reason for the illusion that the prices at the Ka-
palicarsi is high, are the tourist guides. They brainwash the tourists even before
they arrive here. Knowing this approach the Merchant quote higher than the ac-
tual price. This is a very hazardous vicious circle. It is very difficult to break ir.
Eventually, I can say that there is high pricing but this is not caused by the greed
of shop owners. They are simply forced to do this. Tourist just simply don’t buy
anything without bargaining. In order to hedge against situation the merchants
have to keep their price high.« (S. 88)

M.A.O. (souvenirs): »Guides slander us.«

»[ certainly will not accept the accusation that the Kapalicars: is more expensive
than elsewhere. I personally always tour the other touristic resorts to see how the
other markets compare with our quality and prices. The prices of goods which I
observe during these tours are three to five times more than our prices. I really do
not think that our prices here ar the Kapalicarsi are high at all. But despite this
statement I could nor tell you if there are shopkeepers who quote extortionate
prices. But even if this was the case it would not be as high as the outside prices.«
(S.90)

E.S. (precious goods): »Big firms and guides are lying«

»The Kapalicars: is one of the most important focal points of the Turkish econo-
my. In and around the Bazaar you will find most of the important exporters and
wholesalers of Bazaar related commodities. A vast variety of commodities are dis-
tributed to the rest of the country from here. Pricewise Kapalicars: shows a great
difference with outside. The belief that Kapalicarsi is expensive is a fabrication of
guides and the firms that they work with. They tell unbelievable stories to the
tourists about us. Unfortunately tourists believe these stories. This is a very bad
course to follow.« (S. 91)

Neben den Reisefiihrern existiert noch eine weitere bedeutsame Gruppe: die
Schlepper (hanutgu). Gemif§ dem Duden ist ein Schlepper u.a.:

66

67

»(umgangssprachlich, meist abwertend) jemand, der jemandem, einem oft
unseridsen, illegalen, betriigerischen o. 4. Unternehmen auf fragwiirdige
Weise Kunden o. A. zufithre.«%

Die folgenden Zitate stammen aus: o. A. (2001): Ister inan, ister inanmayin: En ucuz Ka-
palicarst/ Believe or not: Kapaliars is cheap if ... IN: Kapali Carst dergisi 2001/3 Kas.-Ara. /
The Grand Bazaar Magazine, 2001/3 Nov-Dec, S.87-91

Duden. www.duden.de/rechtschreibung/Schlepper (Stand: 16.09.2015)

141

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Die Schlepper haben sich zur Aufgabe gemacht als Mittler zwischen potenziellen
Kunden, insbesondere zwischen Touristen und Geschiften, zu fungieren und
dafiir Kommission zu verlangen. Dies ist dhnlich wie bei den Reisefiihrern prob-
lematisch, da letztlich die Kunden den hoheren Preis bezahlen miissen. Aufler-
dem erleichtern sich die Zwischenhindler ihr Leben, da sie nicht fiir Ladenmie-
te, Strom, Wasser, Léhne etc. bezahlen miissen. Der »Beruf« des Schleppers ist
folglich auch von der Stadtverwaltung verboten und es gibt einige Banner rund
um die Basargegend, die auf diese Sachlage verweisen:

»Gegen Geschiifte, die mit Schleppern zusammenarbeiten,
werden rechtliche Schritte eingeleitet«

»Hanutculuk Yapan Is Yerleri Hakkinda Yasal Islem Yapilacaktir«

Darunter steht die zustindige Stadtteilverwaltung des Bezirkes Fatih
mit Telefonnummer

—— |

FATIH BELEDIYESi

FATIH BELEDIYESi ZABITA MUDURLUGU €, 4531453

Abb. 15:  Banner der Stadtbezirksverwaltung Fatih mit Warnung vor
Geschiftspraktiken mit Schleppern

Alles in allem kann festgehalten werden, dass der Reisefiihrer versucht sich im-
mer stirker der innengeleiteten oder traditionellen Ehrvorstellungen zu entledi-
gen und mdglichst viel Profit herauszuschlagen, dabei scheut er sich nicht seine
Mittlerstellung zwischen Touristen und Hindler fiir seine Zwecke zu nutzen.
Wihrend die Reisefithrer noch die Aufgabe inne haben, nimlich den Touristen
und somit Gisten ihr Land und ihre Kultur niherzubringen, haben die Schlep-
per gar keine andere Aufgabe mehr als Geld zu verdienen, das von jeglicher
materiellen Produktion oder geistigen Arbeit entkoppelt ist. Aus diesem Grund
wohl wird ihre »Arbeit« rechtlich verfolgt. Der Schlepper kann somit als das
»Superadditivum« des auflengeleiteten Typus bezeichnet werden.

142

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

3.4 Frauen und Handel: Die Charakterhaltung als Kategorie
jenseits von biologischem oder sozialem Geschlecht

Wie zuvor schon angesprochen, impliziert der Wandel auch eine verstirkte
Maglichkeit der Partizipation auf dem Groflen Basar fiir Frauen. Die Anzahl der
Frauen auf dem Basar ist zwar gering, jedoch ist die Tendenz steigend und es ist
heute weit selbstverstindlicher und weniger ungewohnlich auch als Frau in der
einst rein Minner dominierten Branche zu arbeiten — oder wie undenkbar es
auch heute noch in den Basaren von Agypten oder Fes und Marrakesch in Ma-
rokko sei, wie mir ein deutscher Hindler berichtet. Auch werden die Geschifte
auf dem GrofSen Basar in Istanbul nun nicht mehr zwingend den Séhnen ver-
macht, sondern auch die Téchter in die Familientradition miteingespannt.®

Dieses Kapitel ist jedoch anders, als es vermutlich erwartet wird oder der
gingigen Forschungsrichtung entspriche. Es hat weder die Absicht die Lohnlii-
cke zwischen Minnern und Frauen, die Diskriminierung von Frauen am Ar-
beitsplatz, noch die Zugangsbedingungen fiir Frauen zum Arbeitsmarkt und
auch nicht die Vereinbarkeit von Familie und Beruf in Bezug auf die Lage der
Frauen auf dem Groflen Basar in Istanbul zu diskutieren. Das bedeutet nicht,
dass dies nicht alles wichtige und richtige Themen wiren, jedoch fehlt meines
Erachtens bei der gesamten (feministischen) Diskussion um Gleichberechtigung
zwischen den Geschlechtern ein wichtiger, wenn nicht gar zentraler Aspeke, der
auf die geistige Dimension des Menschen verweist. Es stehen also nicht die ge-
schlechtsspezifischen Unterschiede oder Diskriminierungen im Vordergrund der
Analyse dieses Kapitels, sondern die Geistes- und Charakterhaltung, bei der sich
die Frage stellt, ob diese bei Frauen unterschiedlich zu der traditionellen Vorstel-
lung des ehrbaren Kaufmanns, wie ich sie in Kapitel 2 diskutiert habe, zu bewer-
ten ist. Mit anderen Worten: Hat Ehre, und ich meine hier insbesondere die
innere Ehre, ein Geschlecht? Es geht in diesem Kapitel erst einmal unabhingig
von traditionsgeleiteter, innengeleiteter oder auflengeleiteter Ehre darum aufzu-
zeigen, dass das Ehrgefiihl als Anlage unabhingig des biologischen und sozialen
Geschlechts (sex und gender) in jedem Menschen angelegt ist. Letztlich werden
alle drei Typen bei Frauen wie Minnern aufzufinden sein, da das ursichliche
Problem kein geschlechtsspezifisches, sondern ein charakeerliches ist.

Nach einer kleinen historischen Einfithrung ziehe ich im Folgenden drei
Fallbeispiele zur Lage der Frauen auf dem GrofSen Basar heran und eruiere deren

68 Insbesondere ist dies der Fall in Mahmutpasa, der Einkaufsgegend zwischen dem Stadtteil
Eminénii und dem Groflem Basar, in dem sich hauptsichlich die ortsansissige Istanbuler
Bevolkerung einkleidet, sind es hauptsichlich Frauen die Mintel oder Unterwische verkau-
fen. Interessant ist hier, dass es Frauen mit und ohne Kopftuch gibt, so dass die Kundin je-
weils mit der ihr vertrauten Kultur bedient wird.

143

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Rolle hauptsichlich im Kontext der Charakterhaltung. Es ist gerade auch des-
halb interessant, Frauen mit in die Untersuchung aufzunehmen, weil in den
bisherigen Studien zum tiirkischen Ehrverstindnis die Frau vor allem in ihrer
Beziehung und Bezogenheit zum Mann dargestellt worden ist. Auf dem Groflen
Basar in Istanbul zeigen sich nun auch andere Facetten der Handlungsméglich-
keiten der Frauen (s. a. Salm-Reifferscheidt 2011).

3.4.1 »Baciyan-l Rume, die erste Frauenorganisation der Welt in Anatolien

In Anbetracht des medial verbreiteten Tiirkeibildes mag es vielleicht verwun-
dern, dass die erste Frauenorganisation der Welt »Baciyan-1 Rum« (ODER:
Anadolu Kadinlar Birligi) auf tiirkischem Boden von Fatma Baci, der Frau des
Griinders von Ahilik (vgl. Kapitel 2.1), Ahi Evran, im 13. Jahrhundert entstan-
den ist. Leider ist dieses Thema noch wenig wissenschaftlich erforsche, aber die
vorhandenen Informationen sollen hier zumindest aufgefithrt werden. Fatma
Baci war als »Kadin Ana« (Mutterfrau) bekannt.”

Man kann sagen, dass neben der Ahilik Organisation eine sehr starke Frau-
envereinigung stand. Fiir den deutschen Orientalisten und Islamwissenschaftler
Franz Tischner war die Tatsache einer Frauenorganisation zu dieser Epoche
tiirkischer Geschichte jedenfalls so undenkbar, dass er dachte, es miisse sich um
einen »Schreibfehler« handeln und mit »Baciyan-1 Rum« wire »HaciyAn-Rum«
oder »Bahsiyan-1 Rum« gemeint. »Bacz« wird im anatolischen Raum als Anrede
fiir weibliche iltere Personen verwendet und entspricht in etwa dem eher in der
westlichen Tiirkei gebrauchten Wort »abla« (grofle Schwester).” » Haci« hinge-
gen steht fiir einen Pilger, konkret die muslimische Pilgerfahrt nach Mekka,
genannt »hac«. Relevant war wohl fiir Tdschner eine minnliche Bezeichnung zu
finden. Die Organisation nahm sich in ihrer sozialen Verantwortung etwa ver-
waisten Kindern und ilteren alleinstehenden Frauen an, half bei der Eheschlie-

69 Tiirkische Botschaft, Informationsabteilung fiir Kultur und Fremdenverkehr, Wien/ Oster-
reich www.turkinfo.at/index.php?id=962 (Stand: 18.03.2015)

70 In der Tiirkei gibt es spezielle Namen fiir den groflen Bruder (abi), die grofie Schwester
(abla), den kleinen Bruder (erkek kardes) und die kleine Schwester (kiz kardes). Dariiber hin-
aus wird zwischen dem Onkel viterlicherseits (a7ca) und miitterlicherseits (dayz), sowie der
Tante viterlicherseits (hala) und miitterlicherseits (zeyze) unterschieden. Diese Unterschei-
dungen sind mit einer Hierarchie verbunden. Sie sind nicht auf die Blutsverwandten be-
schrinke, sondern es wird auch im &ffentlichen Raum eine andere Person in der Rolle ange-
sprochen, die ihre familiire Position wire, wenn sie Teil der Familie wire. » Teyze« (Tante
miitterlicherseits) werden all jene gerufen, welche so alt sind wie die eigene Mutter. Wer so
alt ist wie der eigene Vater wird mit »amca« (Onkel viterlicherseits) angesprochen. Diejeni-
gen, welche so alt sind wie die eigene Grofimutter bzw. iiber 70 Jahre werden »anne« (Mut-
ter) genannt. Wer zwei bis zehn Jahre alter ist wird als »abla« (grofe Schwester) bezeichnet.
Wer jiinger ist wird beim Namen genannt.

144

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Bung junger Madchen und bei materiellen Schwierigkeiten. AufSerdem stand die
Gastfreundschaft an oberster Stelle, fremden Gisten wurde Essen gekocht, in
Kriegszeiten die Uniformen geniht und Materialien gepflegt. Bei den Minnern
sollte »Hand, Herz und Tisch« offen sein sowie »Auge, Bauch und Zunge« ge-
schlossen (s. Ahilik Kapitel 2.2.1), war der Leitspruch der Frauenorganisation:
»lsine, asina, esine sahip ol.« (»Sei der Besitzer deiner Arbeit, deines Feuers und
deines Mannes.«) Mit »besitzen« war hier vor allem gemeint, fiir das Wohl dieser
drei Aspekte im Leben zu sorgen und sich darum verantwortungsvoll zu kiim-
mern, das heift sorgsam und nicht verschwenderisch mit materiellen Giitern
umzugehen; seinen Herd oder Ofen stindig warm zu halten und dem eigenen
Mann und Haus treu zu sein. Neben den sozialen Aktivititen waren die Frauen
auch in das wirtschaftliche Leben mittels Handarbeit wie Sticken, Stricken oder
Teppiche weben eingebunden (vgl. www.ahilik.net). Nach Dernschwamm wa-
ren es vor allem die Frauen, die Wolle gesponnen und verkauft hatten (vgl.

Hacigokmen 1995, S. 190).

3.4.2 Fallbeispiel - Arzu, Ehrlichkeit (diirtistliik) als wichtigstes
Charaktermerkmal im Handel

Arzu ist 57 Jahre alt und hat nach dem Tod ihres Mannes vor 20 Jahren ange-
fangen auf dem Grofen Basar zu arbeiten bzw. das Bekleidungsgeschift ihres
verstorbenen Mannes weiterzufithren. Sie ist sozusagen das »weibliche Urge-
stein« der dlteren Basarriege. Es gibt keine spezielle Frauenorganisation auf dem
Groflen Basar, sondern vielmehr sind die Werte und die Geisteshaltung aus-
schlaggebend fiir die Tatsache, wer mit wem Geschifte macht und wer wen
weiterempfiehlt. Arzu ist zum Verkauf und dem Entwerfen traditioneller Kos-
tiime insbesondere der Bekleidung fiir den Bauchtanz {ibergegangen. Arzu ent-
wirft die Kostiime und gibt sie dann zur Fertigung an Hausfrauen weiter.”" Sie
personlich fand es nie problematisch als Frau auf dem Basar zu arbeiten und sie
kann es nicht verstehen, dass viele Menschen ein weniger gutes Bild von den
Hindlern auf dem Basar haben. Fiir Arzu ist der Grofle Basar wie eine grofie
Familie, in der jeder dem anderen hilft. Da viele ihren Mann kannten, waren
alle gleich sehr hilfsbereit als sie ihr Geschift eréffnete und fragten sie, wie man
ihr behilflich sein kénne. Die Menschen auf dem Basar seien sehr warmherzige
Menschen. Sie hat auflerdem zwei Sohne grof§ gezogen, die neben einem ande-
ren Arbeiter auch in ihrem Geschift mitarbeiten. Familienunternehmen sind,
wie wir bereits gesehen haben, ein gingiges Modell auf dem Basar.

71 Eine Studie zur Lage der arbeitenden Frauen im urbanen tiirkischen Raum findet sich bei
White (2004).

145

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»Auch als Frau ist es schon arbeiten zu gehen, die Menschen hier sind warmbher-
zige (sicak insanlar) und seelennahe (cani yakin) Menschen. Die Menschen auf
dem Basar werden oft nicht gemocht. Das kann ich nicht verstehen, denn die
meisten sind Freunde. Die Menschen wollen mit einem sprechen, sie bieten etwas
zu trinken an, sie wollen zusammen etwas unternehmen, aber niemand bringt
jemand anderen in Not, sie sind Freunde. Fiir mich ist der Basar wie eine groffe
Familie: »Big Family«. Ich liebe das und so habe ich angefangen. Von allen habe
ich Hilfe bekommen, weil sie meinen Mann kannten. Die Bekannten haben
immer gefragt: »Wie kinnen wir behilflich sein, wie kinnen wir behilflich sein?«
Und ich habe hier zwei Kinder groff gezogen. « (Arzu)

Arzu geht gerne arbeiten und meint, sie wiirde sich langweilen, wenn sie nur zu
Hause sein wiirde. Arzu fastet nicht im Ramadan, raucht und trigt ihr dunkel-
blond gefirbtes Haar offen, manchmal erinnert sie sich melancholisch an das
Istanbul der 1960er-Jahre, in dem Frauen sich freier und offener in der Offent-
lichkeit bewegen konnten als heute. Ihrer Ansicht nach bedeutet Religion eigent-
lich: »Biitiin insanlar: sevmektir« (»Liebe alle Menschen«) und sie referiert dabei
auf Mevlana Rumi, den groflen spirituellen Mystiker der orientalischen Welt.
Dieser sagte immer: »Gel, ne olursan gel ...« »Komm, was auch immer sein mag,
komm ...« Und sie fiihrt weiter aus, dass dabei kein Unterschied zwischen Dun-
kelhiutigen, Hellhdutigen, Christen oder Muslimen zu machen sei. Nach Arzu
gibt es iiberhaupt keinen Unterschied im Handel bzw. in der Wirtschaft zwi-
schen Minnern und Frauen.

»Arbeit ist Arbeit. Es ist hier nicht mebr das Istanbul vor 50 Jabren, nicht die
Tiirkei vor 50 Jahren. Frauen fahren Auto, Frauen kinnen alle Arbeit machen.
Um zu arbeiten muss man entschlussfihig (azimli), schnell (hizl) und ehrlich/
ehrenhaft sein (diiriist) — das ist alles!/...[Das ist natiirlich mit dem Charakter
einer Person verbunden. Im Handel und Geschifisleben hat das den grifsten
Einfluss, die wichtigste Eigenschaft ist ebrlich (diiriist) zu sein. Also, man gibt
den Personen gegeniiber dadurch Vertrauen, das fiihrt zu Bestindigkeit im
Handel. Und die Ebrlichen werden auf den Beinen bleiben, die Unebrlichen
[schweigt bedeutend] werden ein Jabr spiter verlieren — und gehen. « (Arzu)

Ehrenhaft bzw. ehtlich (diirist) zu sein, ist also eine Eigenschaft, die jenseits
geschlechtdicher Konnotationen liegt.

»Also, man kann ja fiir eine kleine Sache handeln, aber 100 Lira zu sagen, dann
50 und dann 20, das kann ich nicht machen. Dann wire das, als hétte ich dich
betrogen (aldatmak). [...[Aber, wenn ich eine Sache im Wert von 10 Lira fiir
100 Lira verkaufe, dann ist das keine schine Sache. Natiirlich kann das mal
passieren, aber von groflen Zablen nach unten zu gehen ist nicht schon. Zum

146

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Beispiel haben wir Giirtel im Wert von 80 Lira, 100 Lira, 50 Lira, 30 Lira, 40
Lira. Die fiir 80 Lira verkaufen wir fiir 80 Lira, die fiir 20 Lira verkaufen wir
fiir 20 Lira. Aber wir verkaufen Giirtel im Wert von 20 Lira nicht fiir 80. So

muss die Arbeit gemacht werden, die Menschen miissen ebrlich (diiriist) sein. «
(Arzu)

Eine befreundete Hindlerin von Arzu in der gleichen Alterskohorte, die auch
Ende der 1980er-Jahre auf dem Basar angefangen hat ihr Geschift zu eréffnen,
als es auf dem Basar noch kaum Frauen gab, meint, dass die Mdnner am Anfang
geschaut hitten, wer das sei, was die mache usw. — dann hitten sie sich daran
gewdhnt und es wire normal gewesen.

3.4.2 Fallbeispiel - Leyla, das eigene Gewissen (vicdan) als Leitprinzip

Leyla war mit 21 Jahren im Jahr 2004 die jiingste Hindlerin auf dem Groflen
Basar. Thr Geschift ist Teil des Familienunternehmens und liegt auf der gleichen
Strafle, aber etwas zentraler als das Geschift von Yavuz B, ihrem Vater (s. Kapi-
tel 2.1.2). Schon als Kind hat sie die Basarluft geschnuppert und im Familienbe-
trieb von klein auf mitgeholfen. In vielen Dingen erleichterte ihr diese Erfahrung
ihr wirtschaftswissenschaftliches Studium. Wo andere Viter in traditioneller
Manier nur ihre S6hne mit auf den Basar brachten, brachte Yavuz auch seine
Tochter mit. Viele Viter hitten Angst um ihre Téchter und denken, sie miissten
sie vor den Minnern beschiitzen. Yavuz findet, dass »die Damen« eher dazu
beitragen wiirden, »damit die frechen Kerle sich ein bisschen besser benehmen
und nicht so viel schimpfen.« In jeder Strafle sollten somit seiner Meinung nach
vier bis fiinf Hindlerinnen zugegen sein, um damit eine bessere Atmosphire und
einen gepflegteren Umgangston zu erreichen. Diese Ansicht, dass Frauen bessere
Umgangsformen auf den Basar bringen wiirden, teilen auch andere.

»Als ich angefangen habe, waren sie es nicht gewohnt, es gab nicht viele Frauen
auf dem GrofSen Basar, es gab Ayse, die du kennengelernt hast, aber als ich ange-
Jangen habe, war es schwer fiir mich — eigentlich nicht fiir mich, fiir die anderen
Hindler (esnaf) war es schwer sich daran zu gewihnen«, sagt Leyla lachend
(Leyla)

Religion ist fir Leyla sehr wichtig, aber sie legt weniger Wert auf die duflere
Form als auf die innere Haltung. Es ist ihr auch zu anstrengend in den heiffen
Sommermonaten zu fasten. Sie raucht, trigt ihre langen dunklen Haare offen,
kleidet sich mit engen Jeans, trigt Schuhe mit Absitzen, ein drmelloses Top,
welches den Blick auf ein Tattoo auf ihrem Oberarm frei lisst und sie ist ge-
schminke. Die wichtigste Regel ist ihrer Meinung nach, keinem anderen Men-
schen Schaden zuzufiigen und das Gewissen (vicdan) ist dabei sehr wichtig.

147

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»Das [Der Koran] ist Auslegungssache. Fiir jemand anderes, heiftt Muslima zu
sein sich zu bedecken. Ich sebe das nicht so. Das eigene Gewissen (vicdan), ich
denke, dass ich alles, was mein Gewissen nicht beunruhigt, tun kann, aber et-
was, das mein Gewissen beunruhigt ist ohnehin Siinde (giinab). [...] Ich glaube
ohnebin, dass der Mensch damit geboren wird. Dass kann man obnebin nicht
trennen, man muss nicht so viel die anderen fragen oder lesen, warum gibt es den

Verstand (akil) und das Gewissen (vicdan)?« (Leyla)

Das Gewissen ist eine wichtige Kategorie neben der Wiirde und der dufleren und
inneren Ehre. Es weist Parallelen wie auch Unterschiede zur Ehre auf, ist aber
sicherlich stark mit ihr verbunden. Der Begriff Gewissen kann folgendermaflen
definiert werden:

148

»die Fihigkeit des Menschen, seine Urteile, Gedanken und Handlungen an
einem eigenen inneren moralischen Mafistab zu messen bzw. zu orientieren.
Da das Vermogen solcher Selbstbeurteilung seine Aktivitit jedoch unabhin-
gig von jeder willentlichen Steuerung durch den Menschen entfaltet (das
schlechte Gewissen stellt sich ganz von selbst ein) handelt es sich dabei nicht
um ecine bewusste Reflexion des eigenen Tuns. Vielmehr kénnte man das
Gewissen als die Form bezeichnen, in der das Wissen um Gut und Bése alles
Tun des Menschen begleitet. Differenzen zwischen diesem Wissen um das
Gute und dem eigenen Handeln, Denken und Fiihlen werden als schlechtes
Gewissen erst einmal emotional erfahren, bevor diese Diskrepanz inhaltlich
identifiziert und erkannt werden kann. [...] Indem das demokratische Recht
das Gewissen als letzte moralische Entscheidungsinstanz anerkennt und da-
rauf in gewissen Fillen sogar das Widerstandsrecht des Einzelnen griindet,
wird zumindest in diesem Fall davon ausgegangen, dass sich das individuelle
Gewissen nicht in einer Mischung internalisierter sozialer Normen und per-
sonlicher Eigenschaften erschopft.« (Tesak o. J.)

»In Urteilen wie: >Ich habe mir nichts vorzuwerfens, »>ich brauche mich des-
sen (vor mir) nicht zu schimens, oder »das bin ich mir schuldig, >das kann
ich mit meiner Wiirde (meinem Selbstwert) nicht vereinbarens, »darauf kann
ich (vor mir selbst) stolz sein¢, koinzidiert offenbar das Bewuf3tsein der inne-
ren Ehre mit dem Spruch des Gewissens. Und doch besteht zwischen beiden
ein grundlegender Unterschied. Im Gewissenserlebnis an sich hat der
Mensch keinen notwendigen Bezug auf sein Selbstwertgefiihl. Nicht was er
sich selbst schuldig ist, sagt ihm das Gewissen, sondern was er schuldig ist;
nicht was 7hn lobt oder tadelt, sondern was an ihm lobenswert oder tadelns-
wert ist, und zwar ohne Interessiertheit an etwas und ohne Riicksicht auf

sein Selbst.« (Korff 1966, S. 60)

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Nach Korff ist das Gewissen somit einer allgemeinen Wahrheit und Rechtschaf-
fenheit zuzuordnen, wihrend die Ehre diese Wahrheit mit dem eigenen Selbst in
Verbindung setzt.

»Das aber, was die Scham jeweils sittlich und damit zu einer Aufgerungsform
des Gewissens macht, ist nicht sie selbst in ihrer Eigengesetzlichkeit, sondern
ihre Ubereinstimmung mit der Stellungnahme des Gewissens. So kann z. B.
der »Mangel« eines Menschen an Scham, wie man zu sagen pﬂegt, »Mangel«
an Gewissen bedeuten, etwa wenn er liigt, »ohne rot zu werdeng, d. h. wenn
er die Liige als Liige ignoriert und aus seinem Bewufitsein verdringt, um so
der Pein des Sich-schimen-Miissens zu entgehen und nicht durch die Scham

in seinem Handeln behindert zu sein.« (Korff 1966, S. 88)

3.4.3 Fallbeispiel - Scarlett, die Universalitat von Giite (iyilik), Ehrlichkeit
(diiriistliik), Arbeit (calismak), Wissen (bilgi) und Liebe (sevgi)

Auch Scarlett (48 Jahre) kennt den Groflen Basar schon von Kindesbeinen an,
wobei sie erst studiert und eine Menge anderer Berufserfahrungen gesammelt
hat, bevor sie im Jahr 2012 das Geschift ihres Vaters ibernommen hat. Sie ist
Christin, ihre Mutter ist eine Armenierin aus Istanbul und ihr Vater ein Aramier
aus Mardin. Sema (Kapitel 3.1.3) und Scarlett kennen sich schon seit jungen
Jahren iiber ihre Eltern und jetzt sind sie beide durch eine dhnliche biografische
Begebenheit auf dem Basar gelandet. Beide haben eine parallele Geschichte: Sie
haben erst studiert und in groflen Firmen gearbeitet, bevor sie als Geschiftsfiih-
rerinnen auf den Basar gekommen sind, als die Viter das Geschift nicht mehr
fiihren konnten. Trotzdem, dass Scarlett zwei Briider hat, hat ihr Vater das
Geschift letztlich ihr vermacht. Dies hingt zum einen damit zusammen, dass die
Briider in den USA studieren oder arbeiten und zum anderen, dass die Vorstel-
lungen des einen Bruders und des Vaters iiber die Gestaltung des Geschiftes zu
stark divergierten. Die Idee, dass Scarlett das Geschift eines Tages {ibernechmen
wiirde, stand schon lingere Zeit im Raum, aber sie wollte dies zu Anfang nicht.
Sie hatte eine Fithrungsposition im Bereich Public Relations und ist eine sehr
umtriebige Person, die sich innerhalb und auflerhalb des Basars auch politisch
engagiert. Letztlich glaubt sie aber daran, dass nichts im Leben Zufall sei, und
nach anfinglichen Eingewdhnungsschwierigkeiten ist sie jetzt sehr gliicklich mit
ihrem Geschift auf dem Groflen Basar. Was sie am Anfang sehr schwierig fand,
war, dass sie stindig im Geschift zu stehen hatte, denn zuvor war ihr Arbeitsle-
ben geprigt von verschiedenen Veranstaltungen, Konferenzen und Empfingen,
zu denen sie das eigene Biiro verlassen musste. Generell findet sie es angenehmer
mit Minnern zusammen zu arbeiten, sei es bei Bankgeschiften oder wenn es um
die Frage nach dem richtigen Arzt geht, da sich Minner und Frauen ihrer Mei-
nung nach gegenseitig wie Yin und Yang ausgleichen wiirden. Scarletts Mitarbei-

149

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

ter ist ein junger Mann im Alter von 25 Jahren, er hat zuvor in finf oder sechs
Geschiiften gearbeitet und gelernt, bevor er zu Scarlett kam. Er arbeite gern fiir
Scarlett, weil sie ihm seine Freiheiten lasse und er sich hier frei fiihle und eigen-
stindig agieren konne, wie er mir erldutert. Er kdnne aufstehen und hinsitzen,
wann er wolle, sein Handy benutzen, etwas essen usw.

Herren mit einem guten Benehmen wiren die Regel gewesen, wenn sich
Scarlett an ihre Kindheit erinnert. Dazu gehérte beispielsweise auch in dem Bus
oder der Straflenbahn aufzustehen, wenn eine Frau oder iltere Menschen ein-
steigen.

»Als ich ein Kind war, vor ca. 30 Jahren, hirte ich nie ein schlechtes Wort aus
dem Munde der Herren hier, sie trugen Anzug und Krawatte. Ich erinnere mich
daran, dass wenn ein Kunde kam und etwas einkaufen wollte, der Herr gesagr
hat: »Ich habe heute genug verkauft, mein Nachbar nicht, geh’ zu ihm und kauf’
dort einl« (Scarlett)

Die Idee des ersten Tagesgeschiftes (sifiah), wie es von Giilersoy (1979) be-
schrieben wurde und das ich in Kapitel 2 ausfiihrlich beschrieben habe, scheint
also nicht blof§ eine Romantisierung der Vergangenheit, sondern gelebte Norma-
litat und Solidaritit gewesen zu sein.

»Es war ein Privileg auf dem Groflen Basar zu arbeiten, sie waren wirklich ebr-
lich, wirklich respektvoll. Das wichtigste war Liebe (sevgi), wenn jemand Liebe
in sich trigt, dann beberbergt das Wissen (bilgi), Respekt (saygi), Ebrlichkeir
(diiriistliik), Giite (iyilik). Liebe ohne Wissen ist nicht maglich, Liebe ist vor al-
lem durch Wissen maglich, ohne Wissen kannst du nicht lieben. Du kannst dich
iiber einen anderen Menschen drgern, aber du kannst nicht sagen, dass du ibn
nicht liebst. Auch Liebe ist eigentlich eine Form des Wissens. |[...]

Es gibr universelle Regeln wie Giite (iyilik), Ebrlichkeit (diiriistliik), Arbeit
(caligmak), Wissen (bilgi) und Liebe (sevgi). AufSer fiir Wissen und Liebe gibt es
Grenzen, bei der Giite, bei der Ebrlichkeit und bei der Arbeit — Weshalb? Du
arbeitest in der Woche sechs Tage, einen Tag rubst du aus, nicht wahr? Giite —
aber bis zu einem bestimmten Punkt, sagen wir mal, dass du Geld brauchst, ich
kann dir etwas geben, aber nicht dreimal, weil ich auch Geld brauche. Ehrlich-
keit — Manchmal kann es falsch sein etwas zu erziblen, zum Beispiel wenn ich
weit weg von hier bin und mir es nicht gur gebt, vielleicht will meine Familie
gar nicht, dass ich es dann erzible, da sie aus der Ferne nichts machen kinnen
und sie sich nur unnotig Sorgen machen wiirden, vielleicht wire es auch fiir
mich schwieriger. Deshalb haben Giite, Ebrlichkeit und Arbeit ibre Grenzen,
aber Wissen und Liebe nicht.« (Scarlett)

Es zeigt sich also, dass diese universellen Regeln unabhingig von Kultur, Alter,
Religion und Geschlecht sind. Sie entsprechen der Forderung der ethischen

150

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Tugenden des Aristoteles. Scarlett, die den Basar schon seit ihrer Kindheit
kennt, sagt aber:

»Heute gibt es die Hindler von friiher nicht mebr, sie haben ibre Geschifte ver-
kauft oder vermietet und sind gegangen, sie sind jetzt schon zu alt oder teilweise
gestorben. Die vornehmen Herren (Bey Efendsi) gibr es kaum noch, manchmal
pflegen die Heranwachsenden neben diesen Herren, die noch da sind, diese Ge-
pflogenheiten nachzuahmen, aber in keinem Land kannst du mehr Ebrlichkeit
oder Respekt erwarten, alles hat sich sebr verindert ... alles hat sich sebr verin-
dert.« (Scarlett)

3.4.4 Eine Charakterquote anstelle einer Frauenquote!

Die drei Fallbeispiele haben gezeigt, dass wesentliche Attribute des »ehrbaren
Kaufmanns« und somit ethische Charaktertugenden wie ehrlich (dsrist) und
gewissenhaft (vicdanly) zu sein, aber auch das Vorhandensein von Liebe (sevgi)
und Respeke (saygz), Kategorien jenseits des biologischen und sozialen Ge-
schlechts sind, sie sind Aspekte der Geistes- und Charakterhaltung. Ich mochte
mit diesem Unterkapitel anhand der untersuchten Fille deshalb nicht sagen, dass
die Frauen auf dem Groflen Basar gerechter handeln wiirden als die Minner,
sondern dass die Anlage zu ethischem Verhalten unabhingig von geschlechtli-
chen Stereotypen vorhanden ist und ausgebildet werden muss.

Die gingige Geschlechterdiskussion lduft heute lediglich auf der dufleren
Ebene des Habitus, sie vernachlissigt die Beschaffenheit und die Eigenschaften
der »individuellen Seele« (Georg Simmel) im Charakter des Menschen. Diese
Werte liegen auf einer anderen Kategorienebene, die, wie ich schon in den vo-
rangegangen Kapiteln problematisiert habe, in der soziologischen Forschung
vernachlissigt wurden (vgl. insbesondere dazu Kapitel 2.3 des Forschungsstandes
und Tab. 3). Das heifit nicht, dass die von der Geschlechterforschung dargeleg-
ten Punkte falsch wiren, es heiflt, dass sie ohne den Einbezug der seelischen
Disposition zu falschen Interpretationen und Handlungskonsequenzen fiihren,
weil sie nur die dufleren Ebenen in die Analyse miteinbeziehen. In Anklang an
die Worte Sloterdijks (2009, S. 286) zur Kritik an Bourdieu (s. Kapitel 2.2 des
Forschungsstandes) kénnte man weiterfithrend sagen: »[...] — als ob das Echteste
an uns, das uns einverleibte Geschlecht wire.« [Hervorheb. d. Verf.]

Wir sind jedoch mehr als unser Geschlecht, unser Alter, unsere Nationalitit
oder unsere Religion. Durkheims Vision eines »moralischen Individualismus«
beruhte dementsprechend auf der »Sympathie fiir alles, was Mensch« ist:

»Stattdessen aber scheint der Individualismus abgeglitten zu sein in den
»Kult des Individuums«, d.h.: in eine narzisstische Form des Individualismus
und in eine wie ehedem »mechanische« Form der Solidaritit — »mechanisch«
insofern, als archaische Kategorisierungen nach Geschlecht, Alter, korperli-

151

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

cher Erscheinungsform, ethnischer Zugehorigkeit, usw., wieder mehr gelten
als die Organisationszugehérigkeiten in einer arbeitsteilig spezialisierten Ge-

sellschaft (Marske 1987: 3ff.).« (vgl. Biihl 2000, S. 20)

Ich wiirde diese Erkenntnis fortfithren, in dem ich nicht auf die Organisations-
zugehdrigkeiten, sondern auf die »Sympathie fiir alles, was Mensch ist« (Durk-
heim) verweise, was semantisch sehr nahe an Simmels Kategorie der »individuel-
len Seele« zu liegen scheint. Dies macht insofern Sinn, da Durkheim wie Sim-
mel, auch wenn mit anderen Schwerpunkten, eine geisteswissenschaftliche Tra-
dition und Soziologie vertraten, welche die geistige Dimension des Menschen
nicht exkludierte, wie es die heutige Soziologie auf dem Hintergrund eines mate-
rialistisch-mechanischen Weltbildes weitestgehend tut, sondern ihr einen zentra-
len Stellenwert einriumten.

Die gegenwirtige Diskussion um Chancengleichheit und Frauenquote ver-
lduft so, als ob allein die Gegenwirtigkeit einer Frau die Gesellschaft zum Besse-
ren fithren wiirde, als ob die Frau von »Natur« aus moralisch tiberlegen wire und
somit durch die Erhohung des Frauenanteils in der Berufswelt, die Gesellschaft
als Ganzes zum Besseren gefiihrt werden wiirde. Wihrend die minnlichen
Schattenseiten wie »egomanisch«, »gewalttitige oder »machtbesessen« in der
Gesellschaft — zu Recht — breit ausdiskutiert werden, scheint dabei die Frau von
Natur aus eine »Heilige« zu sein und lediglich deren positive Eigenschaften wie
»empathisch« oder »kommunikative werden diskutiert, so dass die weiblichen
Schattenseiten im kollektiven Unbewussten weitestgehend unerforscht ihr Un-
wesen treiben konnen. Eine derartige Sichtweise vernachlissigt auflerdem, dass
Minner ebenso wie Frauen sozial und kulturell konditioniert sind, gleichwohl
»Die minnliche Sicht der Emanzipation« bis auf wenige Ausnahmen (vgl. Holl-
stein 2010 als einen fithrenden und oft belichelten Vertreter) erst langsam und
sehr wenig diskutiert wird. Weitere Studien (vgl. Habermehl 1989, vgl. Schwit-
hal 2005) belegen bereits unwiderruflich, dass Manner prozentual in gleichem
Maf3e der physischen Gewalt von Frauen ausgesetzt sind und dies in nicht min-
derem Maf, aber das gingige Klischee der Frau als Opfer und dem Mann als
Titer breit in den Medien weiterdiskutiert wird, wihrend dem Mann die Titer-
rolle qua Geburt aufoktroyiert wird. Oder wie es ein Basari formuliert: » There
are Human Rights, there are Women's Rights, but there are no Men'’s Rights. «

Die »Emanzipation der Frau« hat vor allem dazu gefiihre, dass Frauen, um
beruflich erfolgreich zu sein, minnliche Qualititen annehmen miissen, die wie-
derum weitestgehend egoistisch konnotiert sind. Vom niederlindischen Tele-
komkonzern KPN wurde dies so kommentiert: »Wir hatten auf mehr Fiihrungs-
frauen gehofft, die aus ihrem Frausein heraus teilweise andere wichtige Werte,

152

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Einsichten und Qualititen in den Betrieb bringen wiirden.« Was aber zeigte
sich? »Eine Reihe glich in Verhalten und Kapazitit stark den Minnern, die da
schon saflen — einschlieflich ihrer Schwichen.«”

Hinter der Idee, die Diskriminierungen des weiblichen Geschlechts aufzuls-
sen, stand eigentlich der Gedanke, dass dies auch die Gesellschaft als Ganzes
verbessern wiirde. Die Idee einer Frauenquote sollte hierbei ein Mittel sein, um
dieses Ziel zu erreichen, was aber unterstellt, dass allein die Anwesenheit einer
Frau zu einer gerechteren Gesellschaft fithren wiirde. Und genau diese Rechnung
greift zu kurz. Nur wenn die charakeerlichen ethischen Qualititen ins Zentrum
geriickt werden und die jeweiligen emotionalen Defizite ausgeglichen werden —
so meine These — kann das angestrebte Ziel einer gerechteren Gesellschaft er-
reicht werden. Mit diesem Ziel in Wechselwirkung miissten dann die duferen
Aspekte des Habitus in Einklang gebracht werden, was wiederum dem Simmel-
schen Dreiklang von »individueller Seele« (Charakeer), »subjektiver Kultur«
(Geschlecht, Alter, Ethnie) und »objektiver Kultur« (kultureller Rahmen) ent-
spricht.

Das heifSt, das Hauptziel miisste sein, die Menschen mit den besten Fihig-
keiten in dem jeweiligen Fachgebiet u n d dem besten Charakter einzustellen
und zu férdern. Dies darf nicht getrennt werden. Um dieses Ziel nun zu errei-
chen, bedarf es Instrumenten, die Diskriminierung jedweder Art eliminieren.
Quoten, die allein auf die diskriminierende Faktoren setzen, schieflen somit am
Ziel vorbei und unterstellen unbewusst, dass dieser Mensch durch das diskrimi-
nierende Element besser sei als der »weifSe Mann« bzw. der Status Quo. So wird
Frau-Sein als eine fachliche Qualitit per se gewertet. Ein dhnliches Problem zeigt
sich nicht nur bei der Gender-Debatte, sondern auch beziiglich Alter oder Eth-
nie (s. dazu Kapitel 5). Es herrscht mittlerweile eine Tendenz, Menschen, die
einer diskriminierten Gruppe zugehorig sind, zu bevorzugen. Was wir aber
briuchten, wire eine Charakterquote!

Hier haben wir nun ein Problem der Messbarkeit, denn mit Assessment
Centern und quantitativen Fragebdgen ist dieser Aspekt menschlichen Daseins
nicht greifbar. Wer aber hat in einer modernen pluralistischen Gesellschaft noch
die Autoritit und das Wissen dies zu beurteilen? Wie kann ich einen »guten
Charakter« messen oder beweisen? Oder anders gefragt: »[Wler erzieht die Er-
zieher und was beweist, dafd sie im Besitz »des Guten« sind?« (Marcuse 2008, S.
61) Gleichwohl diese Fragen schwierig zu beantworten sein mégen und ich an
dieser Stelle auch nur die Grundproblematiken aufzeigen kann, darf sie nicht

72 Smolka, Klaus Max (2014): Sind Frauen die besseren Menschen? Frankfurter Allgemeine
Zeitung. 14.11.2014 www.faz.net/aktuell/wirtschaft/menschen-wirtschaft/sind-frauen-die-
besseren-menschen-13266736.html (Stand: 21.11.2014)

153

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

aufgrund ihrer Komplexitit zuritickgewiesen werden, sondern vielmehr muss an
diesem Sachverhalt weitergeforscht werden.

Im Folgenden vertiefe ich nun die gesellschaftlichen Entwicklungen, die hin
zu einer verstirkt auflenorientierten Haltung gefithre haben sowie deren entwick-
lungssoziologischen Implikationen auf einer theoretischen Basis.

154

//dol.org/10. 1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

3.5 THEORETISCHER HINTERGRUND: Von der Ehre zu Prestige
in postmodernen Gesellschaften: Performanz anstelle
von Charakterhaltung und geistig-emotionaler
Entwicklung

»Ehre. Archaische Momente in der Moderne, so lautete der Titel des im Jahre
1994 von Ludgera Vogt und Arnold Zingerle herausgegebenen Sammelbandes.
Die Ehre, so spiegelt sich in diesem Titel wider, wire per se ein archaisches
Konstrukt und der Gegenbegriff einer modernen Gesellschaft. Mit den in Euro-
pa durch Modernisierungsprozesse einsetzenden wirtschaftlichen, sozialen und
politischen Umwilzungen wurden die, »mit der sozialen Schichtung verbunde-
nen Aspekte der Standes-Ehre [...] ihrer normativen Anspriiche entkleidet, zum
ySozialprestigec heruntergestuft.« (Zingerle 1989, S. 133) Axel Honneth verdeut-
licht, dass sich im »Kampf um Anerkennungg, von der stindischen Gesellschaft
zur modernen, eine begriffsgeschichtliche »Umstellung von Ehrbegriffen auf
Kategorien des sozialen >Anschens< und »Prestiges« vollzogen hat (Honneth
1994, S. 198ff zitiert nach Steuten 2005, S. 17). Alles in allem kann im Zuge
von Modernisierungsprozessen und der Rezession zwischenmenschlicher Tugen-
den von einer Verschiebung von Ehre zu Prestige gesprochen werden.

3.5.1 Theoretische Ankerpunkte: Wilhelm Korff, Thorstein Veblen und
David Riesman

Wilhelm Korff untersucht in seiner Dissertation vom Jahre 1966 die Kategorien
»Ehre, Prestige, Gewissen.

»Das was die Ehre von ihnlichen, ihr verwandten Phinomenen wie dem
Ruhm oder dem Sozialprestige unterscheidet, ist der ethische Anspruch, der
in ihr liegt.« (Korff 1966, S. 55)

In gleichem Zuge erkennt er, dass sich im Zuge der Postmoderne quantitative
Leistungsprinzipien vor qualitativ ethische Prinzipien der Ehre geschoben haben.
Prestige ist mittels Leistung quantitativ messbar, wihrend Ehre mittels der Tu-
gend qualitativ zu eruieren ist. Mit anderen Worten kann man sagen, dass die
positivistische Forderung der Quantifizierbarkeit auch die Erforschung des Ehr-
phinomens erschwert hat. Bei Korff lassen sich zentrale erkenntnistheoretisch
begriindete Unterscheidungsmerkmale zur Bestimmung von Ehre finden, die
jenseits seiner christlichen Ableitungen, die er als Moraltheologe teilweise ver-
tritt, auch fir eine sozialphilosophische Sicht fruchtbar sind. Beispielsweise
macht er deutlich, dass Ehre eine verletzbare Groéfle sei, wihrend Ruhm zwar
verschwinden wiirde, aber nicht verletzt werden kénne. Sozialprestige liefSe sich
indessen im Gegensatz zu Ruhm wiederum teilen (vgl. ebd., S.55ff).

155

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»Ruhm und Sozialprestige aber sind nichts anderes als defiziente Modi der
Ehre, die ohne diese, und das heifft ohne Riickbezogenheit auf das »intime
Ich« des Menschen, lediglich etwas iiber seinen »Verkehrskurs« aussagen wiir-
den: nur im Ehrbegriff ist die Einbeit von Selbstwert und Sozialwert, von in-
timer und offentlicher Existenz gefordert.« (Korff 1966, S. 58)

Ehre kann somit als Knotenpunkt des einzelnen Menschen zur sozialen Welt
verstanden werden. Dazu gehért auch, dass eine Handlung erst als vollkommen
sittlich geachtet werden kann, wenn sie aus innerer Uberzeugung und nicht aus
Angst vor Strafe oder Scham ausgeiibt wird (vgl. ebd., S. 74ff).

Ein wichtiger Vertreter bei der Analyse postmoderner Ehr- und Prestigever-
hiltnisse ist zudem Thorstein Veblen (1971). Seine Hauptkategorien sind »de-
monstrativer Miifliggang« und »demonstrativer Konsume«. Die erste Kategorie
verlangt hauptsichlich produktive Arbeit zu vermeiden und sich dem Schénen
zu widmen, sei es in Form toter Sprachen oder der Ausiibung von Musik oder
Kunst bzw. anderer Bildungsgiiter in dilettantischer Art und Weise. Es geht
somit mehr um eine Demonstration als um wahres Kénnen zur Erlangung von
Prestige: »frei und ungehemmt [...] das Beste, was an Effwaren, Getrinken,
Narkotika, Hiusern, Bedienung, Schmuck, Bekleidung, Waffen, Vergniigen,
Amuletten, Idolen und Gottheiten zu haben ist« (Veblen 1971, S. 66). Thor-
stein Veblen (1971) erkennt, dass die »miiffige Klasse« nicht nur Einfluss auf die
Sozialstruktur, sondern auch auf den Charakter und die geistige Entwicklung
der Menschen ausiibt (vgl. Veblen 1971, S. 159). Laster werden zu Tugenden
glorifiziert. Die Wahrung des Scheins und die Zur-Schaustellung sind das zent-
rale Kriterium. »Ehre« wird zur Performanz, Inhalte sind unwichtig, die Form
soll gewahrt bleiben.

David Riesman (1960 [amerikanisches Original: 1950]) untersucht in sei-
nem Buch »Die einsame Masse« den Wandel des amerikanischen Charakters. Er
arbeitet an Max Weber angelehnt, wie bereits veranschaulicht um hier vertiefend
darzulegen, drei verschiedene Idealtypen heraus: traditionsgeleiteter, innengelei-
teter und auflengeleiteter Typus. Der traditionsgeleitete Typus bekam im Buch
selbst und folglich wohl deshalb auch in dessen Rezension wenig tiefere Auf-
merksamkeit. Dieser Typus findet sich hiufig in Gesellschaften, die sich durch
eine geringe Bevolkerungsdichte, in relativ grofiflichigen Gebieten oder auch
durch eine hohe Sterblichkeitsrate auszeichnen. Dies betrifft weitestgehend
vergangene Gesellschaften, in denen getan wurde, was auch die Vorfahren zu tun
pflegten. Ein Regelsystem aus Alter, Geschlecht, Sippe, Stand usw. prigte den
traditionsgeleiteten Typ und leitete ihn auf Pfade, die schon vielfach gegangen
und erprobt worden sind.

Die Studie von Riesman und auch dessen Rezeption fokussierte sich auf den
innengeleiteten und auflengeleiteten Typus. Seit dem 18. Jahrhundert vollzog
sich vor allem im Zuge der Industrialisierung und des Wirtschaftswachstums in

156

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

den Vereinigten Staaten ein steigendes Wachstum der Bevélkerung. Dies brachte
den innengeleiteten Typus hervor, der durch seine inneren Wertmafistibe ge-
kennzeichnet und geleitet ist. Steigender Wohlstand und sinkende Bevolke-
rungszahlen sind der Nihrboden des auflengeleiteten Typs, der seinen Wert
unablissig von Moden, Medien oder der peer-group bestimmen lisst. Um die
tieferliegende kollektiv unbewusste Problematik des auflengeleiteten Charakters,
der vor allem an Prestige interessiert ist, und seine gesellschaftlichen Implikatio-
nen zu verstehen, bedarf es des Verstindnisses um einige zentrale entwicklungs-
psychologische Komponenten zum Prozess der Selbstwerdung, die mit Biihl
(2000) in eine soziologische Dimension eingebettet werden konnen.

3.5.2 Exkurs: Der Prozess der Selbstwerdung

Der Prozess der Selbstwerdung verliuft im Kontext verschiedener Sozialsysteme.
Erstens dem des Mutter-Kind-System, zweitens dem des Peer-System, und drittens
dem des Gesellschaftssystems.

Die »participation mystique«, die erste Beziehung des Kindes zu seiner Mut-
ter (oder einer anderen Person, psychologisch betrachter spielt das eine weniger gerin-
ge Rolle) ist eine symbiotische Beziehung, die einerseits fiir das Kind Gefabr, durch
die starke Abhingigkeit und andererseits Schutz und Bediirfnisbefriedigung, dar-
stellt. Die Loslosung aus dieser Einheit in ein ausgewogenes Verhiltnis von Loslisung
und Bindung ist nicht unbedingt einfach, wie viele weibliche Bilder von der Hexe,
der Madonna oder des Drachen zeigen. »Ein hiherer Reifegrad der Selbstwerdung
scheint erst miglich zu sein, wo die archetypische >Allmutterc der > Trennung der
Elternc bzw. der Unterscheidung von méinnlich« und weiblich« zu weichen beginnt,
die nun dem Kind erst eine Wahlmaoglichkeit und damit eine reale Befreiung von der
Faszination des Mutterarchetyps erlaubt.« (Biihl 2000, S. 94) Die anfinglich sym-
biotisch notwendige Mutterbindung, wird durch eine narzisstische Phase, so um das
vierte Lebensjahr abgelost, die in diesem Stadium notwendig und richtig ist, um ein
eigenes Ich auszubilden.

Im »peer-system« findet der junge Erwachsene dann die Moglichkeiten des
Ausdrucks von Anerkennung und Zugehorigkeit. Wihrend im vorbergehenden Sta-
dium Narzissmus und seine individuellen Belange — das Ich-Gefiihl — Vorrang ha-
ben, zihlt in dieser Entwicklungsphase die Zugehirigkeir zu der eigenen Gruppe —
das Wir-Gefiihl. Die eigene Personlichkeitsentwicklung wird hier um den Preis der
Anerkennung und des Gehorsams, Loyalitit und Verpflichtung, zuriickgestellt, es
erfolgt eine Art »Entindividualisierung« »und insofern [...] eine Stirkung, aber
auch Erweiterung des kollektiven Unbewussten gegeniiber dem bisher erreichten
individuellen Bewusstsein.« (Biihl 2000, S. 95) Wenn die Loslisung aus dieser Bin-
nenorientierung gegliickt ist, begibt sich der Jugendliche allein wieder auf eine Aben-
teuerfabrs, verbildlicht im Archetypus des » Heldenc.

157

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»Der Zweck der Individuation ist nun kein anderer, als das Selbst aus den fal-
schen Hiillen der Persona einerseits und der Suggestivgewalt unbewusster Bilder

andererseits zu befreien.« (Jung 1990, S. 70 zitiert nach Biihl 2000, S. 35)

In einen reifen Individuationsprozess cines Erwachsenen miindet diese Stufe aber
nur, wenn sich der Held, die Glamourfrau oder der Konig in den »Weisen Mann«
oder die »Weise Frau« zu wandeln verschafft. » Wird diese psychische Reifestufe in der
Mebhrheit der Bevilkerung nicht erreicht, dann kommt es zu den bekannten Verfalls-
erscheinungen der »Massengesellschaft, die trotz ihrer hohen organisatorischen Diffe-
renzierung kollektivpsychisch auf der Stufe des Peer-Systems oder (als patriarchalisti-
sche oder matriarchalistische Gesellschaft) sogar des Familiensystems stehengeblicben
ist.« (Bithl 2000, S. 96) Der gegenwiirtig zu beobachtende »Jugendwahn« einerseits,
was einer Ubervorsorge des Griflenselbst entspriche, und die Tendenz zur Vernach-
lissigung der dufSeren Erscheinung, was ein Ausdruck des Griflenklein wire, ande-
rerseits, verdeutlichen lediglich, dass die Mebrbeit der Gesellschaft in diesem Stadium
verharrt ist. Die unterschwellig entstehende Selbstverachtung der eigenen Schwiche
birgt dann eine hochgradige Gefahr, diese auf Siindenbicke zu schieben und einen
Fiihrer- und Promikult zu inszenieren. Nach einer bestimmten Zeit wirkt dieses
Verhalten nicht mebr als von aufSen aufgezwungen, sondern es gribt sich in das
Gefiihls- und Empfindungsleben des Einzelnen ein und wird als eigenes internalisiert
(vgl. Biihl 2000, S. 95f]). Fremdzwinge werden zu Selbstzwingen (vgl. Elias
1976). Diese Prozesse sind kulturiibergreifend, sie mogen ibre jeweilige kulturelle
Fiirbung besitzen, bleiben aber im Wesentlichen transkulturell.

Bezogen auf die Ehre wiirde ein gegliickter Individuationsprozess zu einem
reifen Verstindnis von Ehre fiihren, in welchem sich der Einzelne seiner gesell-
schaftlichen Um- und Mitwelt bewusst ist, gleichzeitig aber das »innere
Standing« hat, seine Wahrheit klar und angemessen zu vertreten, ohne stindig
die Anerkennung der anderen (peers) fiir seinen Selbstwert zu bendtigen. Das
vorherrschende Verlangen nach Prestige in der postmodernen Gesellschaft ist
folglich ein Ausdruck eines gescheiterten Individuationsprozesses und dem Ver-
harren in einem »peer-system« und der Orientierung an der Gruppenehre (auch
wenn diese vielleicht anders genannt wird), um den eigenen geringen Selbstwert
tiber duflere Giiter zu kompensieren. »Das >individuelle Ich« des »auflengeleiteten
Menschen« wird dabei gleichsam iiberstimmt von seinem >sozialem Ich«.« (Korff
1966, S. 56f) Mit anderen Worten ist die Ablésung von der peer-group nicht
gegliickt und es konnte kein »geschiftsfithrendes Ich« oder »Kernselbst« (Biihl
2000, S. 29f) gebildet werden, das jenseits einer Vielzahl von Rollen, die wir zu
spielen haben, den einzelnen Menschen leitet und ihn oder sie zu einer reifen
Person macht, so dass sich der Mensch nicht auflengeleitet durch verschiedene
Gruppen leiten lassen muss.

158

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»Der Innengeleitete folgt sozusagen einem Kreiselkompass, der unabhingig
von Umweltzustinden immer in die richtige Richtung zeigt. Der Auflenge-
leitete erkundet die geltenden moralischen Maximen durch eine stindig in

Bewegung befindliche Radaranlage.« (Biithl 2000 S. 97)

Der grundlegende emotionale Mangel des Narzissten gleicht der Not eines Jun-
kies, dessen einziges Ziel der immer nichste Schuss ist, um sein nie enden wol-
lendes Verlangen zumindest zeitweise stillzustellen.

Aus der Standesehre heraus entwickelte sich auch der auf den universellen
Menschenrechten beruhende Begriff der Wiirde. So wird heute nicht selten die
»Wiirde als Ersatz der Ehre« (Fellsches 1999) fiir moderne Gesellschaften ange-
sehen. Bei genauerer Betrachtung ist die Uberhshung der Wiirde jedoch viel-
mehr als Ausdruck der anomischen und narzisstischen Verhiltnisse zu deuten,
denn als dessen Losung. Die Wiirde liegt auf der vertikalen Ebene des Selbst der
»individuellen Seele«, sie integriert die horizontale Auflenwelt (subjektive und
objektive Kultur bzw. Habitus) nicht, sie gehért in den Gegenstandsbereich der
Philosophie, sie ist vor-sozial. Die Ehre befindet sich im Zwischenraum von

Philosophie und Soziologie.

»Contrary to dignity, which is strictly philosophical yet too abstract and a
sociologically amorphous concept, even in more recent modernity honour is
still one of the fundamental cornerstones of social identity construction and
»politics of reputation« planning.« (Giordano 2002, S. 56)

Ehre — ich spreche hier von der idealtypischen sozialphilosophischen Idee und
nicht von einer privatmetaphysischen Interpretation — im Verhiltnis zur Wiirde
ist sozial. Die Wiirde ist ein Teilaspekt des Gesamtgeftiges menschlicher Werte.
Idealtypisch ist eine gelungene Form von Ehre — mit Simmel gesprochen — eine
gelungene Synthese von individueller Seele, subjektiver Kultur und objektive
Kultur, mit anderen Worten ist sie der Knotenpunkt zwischen dem eigenen
Selbst und der dufleren gesellschaftlichen Situation, sie hat die Selbstwerdung,
bei gleichzeitiger Integration der jeweiligen gesellschaftlichen und sozialen Um-
stinde zum Ziel. Die Wiirde ist subjekttheoretisch eine Kategorie, die fiir sich
steht und als Gegenstandsbereich eher der Philosophie zuzuordnen ist. Ehre ist
ein relationales Prinzip. Ehre und Wiirde bedingen sich, die Wiirde kann die
Ehre nicht ersetzen, noch umgekehrt.

Die Wiirde widerspiegelt, in der heutigen einseitigen Uberhi:')hung gegen-
tiber der Ehre, lediglich die narzisstische Verhaftung postmoderner Gesellschaf-
ten. Sie bildet in der Postmoderne das pathologische Pendant zur Auflenleitung,
das narzisstische Ich, das sich wie das vierjihrige Kleinkind zum Zentrum der
Welt erhebt und dem es unméglich ist, Bediirfnisse, aufler den eigenen wahrzu-
nehmen oder seine Bediirfnisse mit seiner Umwelt abzustimmen. Das iiberh6hte
Selbst des Narzissmus geht somit Hand in Hand mit der Uberhshung der Wiir-

159

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

de des Einzelnen in der postmodernen Gesellschaft, die dann aber viel mehr zum
»Kult des Individuums« (Durkheim) wird als dem Menschen die ihm zugedach-
te Wiirde zuzugestehen.

Zusammenfassend stellt die folgende Tabelle die Idealtypen nach Riesman
im Verhiltnis zum gesellschaftlichen Ehrverstindnis dar. Es ist anzumerken, wie
auch Riesman schon erkannte, dass alle Typen in jeder Gesellschaftsform vor-
handen sind, jedoch jeweils der ein oder andere Typ vorherrschend ist.

Ehrverstindnis Typen nach Riesman

Traditionelle Gesellschaft | stindische/ gruppenbezogene Ehre | traditionsgeleitet
= meine Ehre

Moderne Gesellschaft kein spezifisches Ehrverstindnis, | innengeleitet

innere Ehre

Postmoderne Gesellschaft | Prestige, Performanz der Ehre, auflengeleitet
juflere Ehre

Tab.7:  Idealtypischer gesellschaftlicher Wandel des Ehrverstindnisses im Kontext des
kulturellen Wandels

Bezogen auf die empirischen Fille auf dem Groflen Basar in Istanbul wiren die
in Kapitel 2 dargelegten Fille dem traditionsgeleiteten Typus (Canberk, 68
Jahre; Yavuz, 55 Jahre; Ilhan, 67 Jahre) zuzuordnen, eingebettet in das traditio-
nelle Ausbildungssystem Ahilik und im Zuge der nachfolgenden Generationen
tritt der innengeleitete Typ (Iskender, 37 Jahre) hervor. Der in Kapitel drei
dargelegte Gerichtsfall um R.K. (37 Jahre) wire ein klassischer aulengeleiteter
Fall. Die Fille von Kapitel 3.1.2 bis 3.1.4 stellen Varianten einer innengeleiteten
Ehre dar. Dass der Wandel von innerer zu duf8erer Ehre nicht nur die Hindler,
sondern auch die Kunden betrifft, habe ich in Kapitel 3.2 dargelegt. Auch in den
neu aufkommenden Berufssparten der Reisefithrer und Schlepper lisst sich der
gesellschaftliche Wandel vom innengeleiteten zum aufSengeleiteten Typus be-
obachten.

3.5.3 Ehrenamtliches Engagement und Ehrungen als aufere Parameter
der Ehre

Als eine zentrale Ausdrucksform der Ehre in modernen Gesellschaften werden
das ehrenamtliches Engagement und Ehrungen betrachtet (vgl. Vogt 1999, vgl.
Steuten 2005). Fast tiglich kann in den Zeitungen iiber die Wohleitigkeitsdiens-
te unterschiedlicher Personen in diversen gesellschaftlichen Bereichen gelesen
werden. Sie erstrecken sich von der Nachbarschaftshilfe tiber die Mitgliedschaft
in Vereinen, wie etwa der freiwilligen Feuerwehr oder Sportvereinen, bis hin

160

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

zum Schoffen vor Gericht. Doch niche alles, was glinzt, ist golden und kritische
Stimmen problematisieren etwa, dass diese Arbeit bis zu 80 % von Frauen ver-
iibt wird oder durch unbezahlte ehrenamtliche Arbeit der Status Quo sozialer
Ungerechtigkeit mittels Anerkennungsverhiltnissen in Form von sozialem Kapi-
tal verschleiert wird (vgl. Steuten 2005, S. 19ff). Kritisch formuliert liele sich
gegen chrenamtliches Engagement deshalb entgegenhalten, »dass es soziale Eh-
renamtlichkeit im Sinne unbezahlter praktischer Sozialarbeit ist, ohne die den
sozialen Sicherungssystemen moderner Gesellschaften nachweislich der Zusam-
menbruch droht.« (Steuten 2005, S. 21)

Fiir ehrenamtliches Engagement werden nicht selten auch Ehrungen verlie-
hen. Ludgera Vogt (1999) zieht Ehrungen als Analyseschwerpunke fiir ihre Ar-
beit »Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft« heran, wobei sie die
Dimension von innerer und Aduflerer Ehre zwar andenkt, aber nicht realisiert, da
sie die ethische Dimension in ihrer Arbeit, die sich an Hobbes orientiert, nicht
beriicksichtigt. Korff (1966, S. 57f) hat scharfsinnig den Unterschied von Leis-
tung-Prestige und Ehre-Tugend analysiert sowie das Problem gleichzeitig in den
wissenschaftlichen Kontext des Positivismus eingebettet. Innere Ehre und Tu-
gend ist nicht quantitativ messbar und eruierbar, was dazu fiihrt, dass Ehre,
wenn sie {iberhaupt untersucht wird, vor allem an leistungsbezogenen Parame-
tern und Prestige gemessen wird.

»Im Idealfall decken sich dussere und innere Ehre, dann nimlich, wenn
Menschen auf Grund ihrer ethischen Qualititen Anerkennung finden. Hiu-
fig aber macht sich zwischen den beiden Dimensionen von Ehre Wider-
spruch geltend: chr-wiirdige Menschen werden missachtet, wihrend Un-

wiirdigen Lob zuteil wird.« (Angehrn 1982, S. 13)

Ich wiederhole dieses Zitat bewusst, weil es das Spannungsverhilenis von innerer
und duflerer Ehre sowie seine gesellschaftspolitische Dimension verdeutlicht.
Ehrungen verlieren an Glaubwiirdigkeit, wenn die Ehrbarkeit einer Person in
Frage gestellt ist und der Grund der Ehrung fragwiirdig bleibt. Die vorzeitige
Uberreichung des Friedens-Nobelpreises an den US-Prisidenten Barack Obama
etwa — ohne dass er iiberhaupt eine Handlung vollzogen hitte, die dem Welt-
frieden gedient hitte, quasi als Vertrauensvorschuss — stellt die Vertrauenswiir-
digkeit von Ehrungen in Frage. Dies gerade auch dann, wenn eine derartige
Ehrung nicht nur einmal vorkommt, sondern mit der Européischen Union zum
Regelfall zu werden droht. Der Friedensnobelpreis ist nicht als der lange Arm
der Politik gedacht, sondern als eine unabhingige Institution, die Visionen oder
visionire Projekte fordert, die dem Frieden auf der Welt dienen. Gerade deshalb
muss der Akt der Ehrung unabhingig von tagespolitischen Entscheidungen
bleiben. Derartige »Fehl-Ehrungen« schidigen den Akt der Ehrung und nehmen
ihm seine Vertrauenswiirdigkeit und Verldsslichkeit. Hier liuft die Ehrung Ge-

161

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

fahr zu einem Prestige- und Machtinstrument zu werden, indem einfach derje-
nige geehrt wird, der den eigenen Interessen gerade am nichsten steht. Genau
deshalb bedingen sich innere und duflere Ehre. Interessen allein ohne ethischen
Imperativ bergen die Gefahr in sich, nicht mehr dem Wohle aller zu dienen,
sondern fiir das Interesse mancher zu stehen. Nur weil also Personen weiterhin
geehrt werden, kann man nicht daraus schliefen, dass Ehre weiterhin eine Be-
deutung in der modernen Gesellschaft innehitte, wie dies Vogt (1999) prokla-
miert, wenn man den semantischen Gehalt des Begriffes nicht hinreichend eror-
tert.

Heutige Ehrvorstellungen scheinen fast vollkommen losgelost von der eins-
tigen philosophischen Einsicht des Aristoteles, diejenigen Personen, die sich in
einer Gesellschaft durch besondere, genauer gesagt tugendhafte Verhaltensweisen
auszeichnen, zu ehren und somit das Ziel einer Gesellschaft, die geistige Ent-
wicklung und Vervollkommnung zu férdern, voranzubringen. Es ist auch nicht
so, dass Hobbes narzisstische Ehrvorstellungen in der Moderne keine Bedeutung
hitten, vielmehr werden seine von der Ethik abgetrennten Ehrperformanzen
empirisch immer wahrer! Seine Ausfithrungen miissten somit vielmehr als eine
Beschreibung postmoderner Gesellschaften, denn als philosophische Abhand-
lung gelesen werden. Wer in einer Gesellschaft geehrt wird und wer niche, zeigt
somit gleichzeitig die unbewusste Werteskala einer Gesellschaft auf, die in der
Moderne Leistung und Prestige anstelle von Tugend und Ehre sind. Nicht die
geistige Entwicklung und Vervollkommnung stehen im Vordergrund, sondern
die materialistisch orientierte performierte Optimierung,.

3.5.4 Reputation in der Wirtschaftssoziologie

Meine These, dass innere Ehre in postmodernen Gesellschaften (und Wissen-
schaftszweigen) nur noch als Residualkategorie existiert, aber keine zentrale
Orientierungskategorie in der Postmoderne darstellt, bestitigt sich auch bei
einem kurzen Blick in die Wirtschaftssoziologie. Zentral ist hier der Begriff der
»Reputation«, welcher dhnlich dem Prestige ein soziales Kapital darstellt, das
idealtypischerweise ehrbare Hindler gebiithrend wiirdigen sollte. In der tiirki-
schen Sprache ist es der Begriff izibar (s. Tabelle 5), wie ich ihn in Kapitel 2
aufgezeigt habe.

Um Reputation zu erlangen, miissten, in Anlehnung an Habermas, erstens
die objektive evidenzbasierte Ebene der Institutionen adressiert werden, zweitens
die sozial-moralischen Anforderungen eingehalten und drittens eine attraktive,
vertrauenswiirdige und einzigartige Identitit geschaffen werden, die ein Unter-
nehmen im Besonderen auszeichnet (vgl. Eisenegger/ Schranz 2015, S. 139f).
Auch hier zeigt sich trotz der differenzierten Herangehensweise die Auflenorien-
tierung der Forschung an duflerer Ehre, wie ich sie im Forschungsstand proble-
matisiert habe. Es werden zwar moralische Forderungen gestellt, diese sind aber

162

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

lediglich appellativ-duflerlich. Die Autoren Eisenegger/ Schranz (2015) machen
nimlich deutlich, dass die dritte expressive Dimension der Reputation eigentlich
das wesentliche und ausschlaggebende Kriterium darstellt. Wer hier iiberzeugen
kann, gewinnt. Dies zeigt deutlich, dass wirtschaftssoziologische Ausdeutungen
immer in einen kulturellen Kontext eingebettet werden miissen, der heute stark
durch den Kreiselkompass des Auflengeleiteten bestimmt ist und von 6konomi-
schen Kosten-Nutzen-Relationen iiberschattet wird. Die neuere Wirtschaftssozi-
ologie beschiftigt sich etwa mit dem Phinomen, dass sich manche Unternehmen
trotz konomischer Ineffizienz am Marke halten, wobei sich zeigt, dass sie das
soziale Kapital der Reputation effizient einsetzen und dadurch wirtschaftliche
Gewinne erzielen kénnen. Besonders im Kunstmarkt muss der Wert eines Gutes
erst durch Reputationszirkulationen geschaffen werden (vgl. Eisenegger/ Schranz
2015, S. 136ff). Ahnlich konstruiertes Reputationskapital findet sich auch in
den Untersuchungen von Abolafia (1996) an der Wall Street oder Smith (1989),
der die Generierung von Wert bei Auktionen einer genaueren Untersuchung
unterzieht.

Problematisch bei diesen wirtschaftssoziologischen Untersuchungen ist die
fehlende begriffliche Schirfe von innerer und duflerer Ehre. Reputation ist ein
Teilaspekt des Prestige und misst sich {iber quantitative Leistungen, was dazu
fuhrt, dass der ethische Imperativ der Ehre exkludiert wird und Reputation
dhnlich des Prestige ein beliebig zu fiillendes Konstrukt wird, dass vom Kreisel-
kompass des Auflengeleiteten immer so gefiillc wird, wie der Markt es gerade
verlangt. Denn, wie es Korff (1966, S. 55) treffend erkannt hat, unterscheidet
sich die Ehre von ihr nahestechenden Begriffen wie Prestige, Reputation oder
Ruhm gerade durch ihren ethischen Anspruch.

An dieser Stelle zeigt sich die Problematik der sogenannten Bindestrich-
Soziologien, die in ihrer detaillierten Kleinarbeit den Gesamtkontext des Han-
delns vernachlissigen, in diesem konkreten Fall die wirtschaftlichen Praktiken
nicht in den kulturellen Wandel integriert werden. Erst wenn ich den kulturel-
len Wandel des Ehrverstindnisses von einer innengeleiteten inneren Ehre zu
einer auflengeleiteten Form des Prestige und der Reputation verstehe, kann ich
die damit einhergehenden Problematiken erkennen, so dass auch Reputation als
solche als problematisch erkannt werden kann. Einerseits gibt es kritische Kul-
turstudien 2 la David Riesman, Herbert Marcuse oder Walter L. Biihl, die auf
die pathologischen kulturellen Entwicklungen verweisen, andererseits werden
dann aber in den Teildisziplinen der Soziologie systemimmanente Prozesse und
Funktionen erldutert, ohne diese kritisch zu hinterfragen und kulturkritische
Studien darin zu integrieren. So wird groflziigig iibersehen, dass derartige For-
men von Prestige und Reputation nicht mehr blofles soziales Kapital, sondern
Symptome einer anomischen und anerkennungssiichtigen Gesellschaft sind, die
mittels Fachbegriffen verharmlost werden.

163

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

3.5.5 Anerkennungssucht als Ausdruck eines missgliickten
Selbstwerdungsprozesses

Zusammenfassend zeigt sich in der Entwicklung von einer traditionellen tiber
eine moderne hin zu einer postmodernen Gesellschaft idealtypisch eine Ver-
schiebung von stindischer Ehre iiber eine innengeleitete Ehre hin zu einer au-
Bengeleiteten »Ehre«.

In der traditionellen Standesehre waren Inhalt und Form von Ehre noch
weitestgehend deckungsgleich, allerdings gab es keinen Unterschied zwischen
meiner Ehre und der Ehre meines Standes, was die Selbstbestimmungsmaglich-
keiten sehr stark eingeschrinkt hat. Der gesellschaftliche Zwang der Gruppench-
re, die dem Einzelnen kaum eine freie Wahl beziiglich der Lebensgestaltung lsst
sowie den Rahmen fiir den missbriuchlichen Gebrauch im Falle des Ehrenmor-
des bildet, erklirt die Ablehnung gegeniiber {iberkommenen Gruppenzwingen
und Moralvorstellungen. Insofern hat das Aufbegehren gegen die Tradition
neben wohl wahrer Kritik, womdglich auch einige sinnvolle Instanzen wie die
Handelsehre und die Ehre als Ganzes verworfen. Aus dieser Perspektive mag der
erste Akt der Modernisierung ein Befreiungsakt gewesen sein, der nur in der
Postmoderne zu einer einseitigen Uberhohung des Individuums im Gegensatz zu
den vorherigen kollektivistischen Zwingen gefiihrt hat.

Da die hier zugrunde liegende Wertebasis aus der traditionellen Gesellschaft
stammte und in der Moderne kein Raum fiir eine neue Wertebasis geschaffen
wurde, konfrontiert uns heute die Postmoderne mit moralischen Entgleisungen
und Verschiebungen: Eine Gesellschaft, die auf der Ebene des peer-Systems
stehen geblieben ist, die Erwachsen-werden strukeurell unterbindet, sodass an-
stelle der Individuation die stindige Anerkennung von den anderen im Vorder-
grund steht. Die Anerkennungssucht griindet im Liebesmangel des Narzissten,
der zwischen Groflenselbst und Groéflenklein, auf der ewigen Suche nach sich
selbst im auflengeleiteten Modus sich verlierend schwankt, und diese Probleme
ursichlich und nicht symptomhaft zu behandeln bleibt die grofle Aufgabe der
Gegenwart.

Mit anderen Worten bedarf es der Schaffung von gesellschaftlichen Struktu-
ren, die dem Individuum, jenseits narzisstischer Verblendung, den Raum zur
Selbstentfaltung bereitstellen, bei der die Fehler der traditionellen Gesellschaft
aber nicht wiederholt werden diirfen. Gemeinschaftliche Einbindung darf das
Individuum weder einseitig mit kollektiven Moralforderungen iiberfrachten,
noch von seiner gesellschaftlichen Verantwortung als reifen Erwachsenen ent-
binden.

Die Seele indessen, die ganz sie selbst geworden ist, ist nicht egoistisch, da
sie nichts Auferliches begehrt, was ihre Sehnsucht wecken kénnte, »sondern weil
sie iiberall sich selbst hat und nichts als ihr reinstes Inneres ist, so ist sie iiberall
Verlangen und Erfiillung zugleich.« (Simmel 1995a, S. 111)

164

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

4. Das Recht als Ersatz der Ehre ?
Gleichheitsprinzip vs. Beitragsprinzip

Seit den Anfingen der Soziologie ist diese mit der Moral verstricke. Fiir die
Griinderviter der Soziologie wie Max Weber, Emile Durkheim oder Georg
Simmel war es selbstverstindlich sich mit Fragen der Moral auseinanderzusetzen.
So bezieht vor allem die Soziologie als Krisenwissenschaft ihr Entstehen und ihre
Existenzberechtigung aus dem moralischen Unbehagen der gesellschaftlichen
Begebenheiten Ende des 19. Jahrhunderts. Niklas Luhmann oder Jérg Berg-
mann und Thomas Luckmann jedoch sehen Moral als nicht mehr geeignet die
komplexen Prozesse in modernen ausdifferenzierten Gesellschaften zu steuern.
Moral wiirde in diesem Sinne vom Recht als ihr »funktionales Aquivalent« er-
setzt werden (vgl. Liebig 2007, S. 1ff).

Meines Erachtens greift diese Logik zu kurz und die vorsozialen Bedingtheiten,
derer formale Strukturen bediirfen, werden iibersehen. Durkheim (1992, S. 267)
hat dhnliches in die Formel: »nicht alles ist vertraglich im Vertrag« gebracht. Ich
mochte an diesem Punkt noch einmal meine eingangs aufgestellten Thesen in
Erinnerung rufen, da sie insbesondere in diesem Kapitel genauer diskutiert wer-
den. Es ist eine falsche Konjunktion westlicher Gesellschaften, dass alles, was
formal ist, per se gerecht sei. Es gibt ein Spannungsverhiltnis zwischen subjekti-
ven Dispositionen und objektiv-abstrakten Regelungen. Daraus ergeben sich

folgende Thesen.
Hauptthese:

*  Objektive Regeln kénnen Gerechtigkeit nicht garantieren, wenn subjektive
Vorbedingungen nicht erfiille sind.

Folgethesen:

* FEine chrenhafte Charakterhaltung stellt eine notwendige Voraussetzung fiir
eine gerechte Vertragsabwicklung bzw. einen gerechten Handel dar. Ein
formaler schriftlicher Vertrag ist an sich noch nicht gerecht.

165

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

* Ein objektiver Preis ist kein Garant fiir einen fairen Preis. Ein ausgehandel-
ter Preis ist nicht sui generis ungerecht bzw. gerecht. Die Charakterhaltung
bestimmt primir, ob ein Preis dem Anspruch der Gerechtigkeit gerecht
wird.

Die vorhergehenden Kapitel waren eine notwendige Hinfithrung, um die Prob-
lematik im historischen Verlauf einbetten zu kénnen. Nachdem ich in den vor-
herigen Kapiteln auf einer eher allgemeinen Ebene die Unterschiede des »Homo
Honoris« und des »Homo Oeconomicus« am Beispiel des Wandels von einer
vormodernen zu einer modernen Gesellschaft dargelegt habe, eruiere ich im
folgenden Kapitel an drei Problemkomplexen die dialektische Verschrinkung
von subjektiven Dispositionen und objektiven Regeln genauer: Dies ist zum
Ersten das Beispiel des Vertrages, zum Zweiten das Beispiel der Preisbildung und
zum Dritten die politische Ebene.

An Fallbeispielen zeige ich die Moglichkeiten und Grenzen von Vertrigen
auf, indem ich auf deren vorsozialen Elemente verweise und zeige, wie man trotz
Vertrigen betriigen kann, wenn die Charakterhaltung nicht mitberiicksichtigt
wird. Nicht formal-schriftliche Vertrige, sondern das gegebene Wort oder der
Handschlag garantierten die Einhaltung von Abmachungen. Der ehrbare Kauf-
mann war ein Mann des Wortes.

Am Beispiel der Preisbildung zeigen sich, mittels der auf dem Basar vorherr-
schenden Divergenz von Feilschen und Festpreisen, die kollektiv unbewussten
vormodernen und modernen Denk-, Wahrnehmungs-, und Handlungsstruktu-
ren. Das »Beitragsprinzip« (Aristoteles) steht idealtypisch fiir vormoderne, das
»Gleichheitsprinzip« (John Rawls) fiir moderne Gesellschaften. Unterschiedliche
kulturelle Mentalitdten zeigen sich hiermit als divergierende Gerechtigkeitstheo-
rien.

Vertragstheorie und Preisbildung sind in den empirischen Kapiteln 4.1.1
und 4.1.2 stark miteinander verwoben und gebiindelt. Im THEORETISCHEN
RAHMEN werden Vertrag (Kapitel 4.2) und Preisbildung (Kapitel 4.3) separat
betrachtet.

Dariiber hinaus zeige ich am empirischen Beispiel der Restauration des Gro-
Ben Basars (Kapitel 4.4) auf, inwiefern sich Ehre und Macht bedingen. Nicht
Macht als solche ist das Problem, so meine These angelehnt an Aristoteles, die
ich im theoretischen Kapitel 4.5 explizit eruiere, denn es wird immer Menschen
geben, die mehr Macht haben als andere, vielmehr muss der Charakter dement-
sprechend gebildet werden, so dass Ehre und Macht eine Einheit bilden.

166

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

4.1 Gerechte Vertrage, gerechte Preise und die
Charakterhaltung der Person

Es gibt ein weitverbreitetes Vor-Urteil gegeniiber den Hindlern auf dem Groflen
Basar in Istanbul. Diesen wird eine fragwiirdige Geschiftsmoral unterstellt und
vor allem westliche Touristen werden davor gewarnt, sich nicht betriigen
(kandirmak) und »iibers Ohr hauen« (kaziklamak) zu lassen. Dieses Misstrauen
resultiert daraus, dass von einem Tiirken tendenziell fiir das gleiche Produke ein
niedrigerer Preis als von einem Touristen aus einem anderen Land verlangt wird,
auch wenn es hier nochmals Abstufungen dahin gehend gibt, ob er etwa aus
einem westlichen oder einem indischen oder einem griechischen Land kommt.
Aus westlicher Sicht klingt die Empérung iiber die unterschiedliche Preispolitik
logisch, baut das westliche Gerechtigkeitsverstindnis doch hauptsichlich auf
einem abstrakten »Gleichheitsprinzip« (vgl. Rawls 1998, 2003; s. Kapitel 4.3.2)
auf. Der Gegenpol dazu ist das »Beitragsprinzip«, vertreten durch Aristoteles, das
auf einem situativen und kontextbezogenen Gerechtigkeitsverstindnis beruht.

Ein klassischer Handel lduft folgendermafen ab: Nachdem der Hindler den
Kunden mittels Alter, Kleidung und Nation auf ein Budget eingeschitzt sowie
die Preisspanne seiner eigenen Ware beriicksichtigt hat, nennt der Hindler einen
Preis und wartet, was der Tourist sagen wird oder wie er reagiert. Meistens will
der Tourist einen niedrigeren Preis. Der Hindler fragt, was sich der Tourist
vorstellt. Nennt der Tourist eine angemessene Grundlage, geht der Handel los.
Wenn der Tourist aber von vornherein unterbietet, geht der Handel nicht wei-
ter. Mit manchen Besuchern wird auch gar kein Handel begonnen, da die
Hindler von vorn herein bemerken, dass sie nichts kaufen werden. Es gibt un-
terschiedliche Spielarten des Handelns. Zum Beispiel kann man durch Weglau-
fen auch zeigen, dass man nicht mit dem Angebot einverstanden und empéort ist.
Dann rennt bzw. ruft einem der Hindler manchmal hinterher — so kann das
eine Weile hin- und hergehen.

Auf dem Groflen Basar selbst gibt es unterschiedliche Ansichten, ob nun das
Feilschen oder der sogenannte Festpreis fiir mehr Gerechtigkeit sorgen. Einige
Hindler sind der Ansicht, dass Preisetiketten notwendig und unumginglich sind
und das Feilschen aufhéren sollte, andere wiederum betrachten das Feilschen als
Teil und als Tradition der tiber 550-jihrigen Geschichte des Groflen Basars.
Festzuhalten gilt, dass der Festpreis nicht nur von westlichen Touristen, sondern
teilweise auch von Basaris selbst (allerdings ist es eine kleine Minderheit) als eine
Art Gegenthese zum traditionellen Wirtschaften angesehen wird. Im Folgenden
werden die unterschiedlichen Positionen dargestellc und am Schluss eine dricte
Maglichkeit aufgezeigt, die beide Seiten in eine dritte Position integriert.

167

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

4.1.1 Fallbeispiel; Vertrage und Belege braucht nur der, der betriigen will

Beim traditionellen Handel ist der Austausch iiber personliche Belange Teil des
Handels, die Wirtschaft ist eingebettet in einen sozialen Korper. Aus westlicher
Sicht mag zu viel Humor und Personlichkeit bei einem Geschift verdichtig
klingen, beruht doch die Vorstellung von Gerechtigkeit auf Sachlichkeit und
Unpersonlichkeit.

In den Geschiften der Briider von Familie A gibt es ein Buch, in das sich die
Kiufer mit ihren Gefithlen und guten Wiinsche eintragen sowie ihre Adresse
hinterlassen konnen (s. Abb. 17). Dies hat kein bestimmtes Ziel, sondern dient
dazu Erinnerungen zu sammeln. Die Beziehungen sind sehr wichtig fiir die
Hindler, oft schicken Kunden auch Fotos von dem gekauften Teppich in der
Wohnung per E-Mail oder per Smartphone.

Traditionell wird im Teppichgewerbe gehandelt. Neben dem immer stirke-
ren Aufkommen von maschinengewebten chinesischen Teppichen werden in
diesem Bereich auch Belege und Vertrige eingesetzt. Iskender (Familie A) sieht
dafiir keinen Bedarf, sie nechmen entweder die Adresse, falls die Kunden den
Teppich nicht selbst wieder mitnehmen oder eben nichts. Er sieht keinen Sinn
in den Vertrigen, sondern sieht sie eher als Versuch zu betriigen:

»lch sehe, dass die Menschen, die auf so eine (betriigerische) Art arbeiten, Vertri-
ge vorbereiten, wo steht, dass das Produkt ganz schon ist — weil die verkaufte
Ware bedenklich ist und falls der Kunde zuriick kommt, kann er den Vertrag als
Beleg zeigen. Ich brauche so etwas zum Beispiel iiberhaupt nicht. Und bis jetzt
hat noch nie ein Kunde etwas zuriick gebracht. [...]

Sie machen das eigentlich um sich selbst zu schiitzen, weil der Teppich, den sie
verkauft haben, ein schlechter Teppich ist. Wenn die Kunden gehen und lernen,
dass der Teppich schlecht und ein chinesischer Teppich ist, den sie zu teuer ge-
kauft haben, wollen sie den Kauf mittels ihrer Kreditkarte riickgingig machen,
aber da sie einen Vertrag haben, gebt es nicht — verstebst du? — Und der Vertrag
wurde von einem Anwalt gemacht!!l« (Iskender)

Anwilte, die eigentlich das Recht vertreten sollten, entwickeln Vertrige fiir die
Teppichhindler, die chinesische Maschinenware verkaufen, so dass die Kunden,
wenn sie spiter merken, dass sie betrogen wurden, es nicht mehr riickgingig
machen konnen. Der Vertrag wird hier fiir das komplette Gegenteil benutzt, fiir
das er einst erfunden wurde. Er wurde geschaffen, um die personlichen Charak-
terschwiichen wie Neid oder Gier einzudimmen. Jetzt wird er mittels des An-
walts, der eigentlich ein Vertreter der Gerechtigkeit ist, dazu benutzt, die eige-
nen Betriigereien mittels des »Rechts« und »rechtlicher Verfahren« zuzudecken
und zu schiitzen.

168

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»Der Richter ist der Mann der Mitte, der dadurch, daf$ er die Mitte trifft,
das Rechte trifft. Zum Richter gehen bedeute daher soviel wie zur Gerech-
tigkeit gehen, weil er wie die lebendige Gerechtigkeit sein soll.« (Bien 1995,
S. 159)

Dieses Beispiel bekriftigt meine These und zeigt, dass die Charakterhaltung das
ursichliche Problem bei der Umsetzung von Recht und Gerechtigkeit darstellt,
es zeigt deutlich die Liicken formaler Systeme am Beispiel des Vertrages auf.

»Es ist wohl leider wabr, dass manche Hindler zuviel von den Touristen verlan-
gen und sie haben dadurch den Namen und den guten Ruf des Grofsen Basars
beschmutzt und kaputt gemacht. Also, wenn fiir eine Sache im Wert von 10 Lira
110 Lira verlangt wird und, falls der Tourist es bemerkt und im Geschift ne-
benan verhandelt und hier bis auf 10 Lira runterhandeln kann — auch wenn
diese Unverschiamtheir (yiizsiizliik) auch nur von Wenigen betrieben wird —
wird sie die restlichen Hindler mittreffen und auch sie in Frage stellen.

Es gibr ein Sprichwort, das besagt, dass neben einem guten Menschen, das Bose
und wenn neben einem bosen Menschen das Gute ist, das Bose iiberwiegt. Wir
versuchen hier auf dem GrofSen Basar diese Art von Menschen zu erziehen, da-
mit die Betriigerei aufhort. [...] Wir haben und wiinschen uns auch ein Etiket-
ten- oder Barcodesystem wie in Europa, aber wir haben eine Briickenfunktion
zwischen Europa und dem Mittleren Osten, wir kinnen weder das eine noch das
andere sein. Wir fiibren den Aufirag als Briickenbauer fort. Das Preissystem ist
aufgrund der Mentalitiiten hier nicht einzufiibren.« (Bayrak)

Es ist wohl auch wahr, dass manche Produkte auf dem GrofSen Basar teurer sind
als anderswo, jedoch darf hierbei nicht vergessen werden, dass jeder touristische
Ort auf der ganzen Welt teurere Preise hat als ein lokales Geschift. Dies hingt
vor allem auch mit einer hohen Ladenmiete zusammen, die auf dem Basar zwi-
schen 10.000 und 15.000 US-$ pro Monat betragen kann. Dazu kommen bei
der Preisbildung die gewdhnlichen Kosten von Strom, Wasser, Lohne etc.

Es ist aullerdem wahr, dass einem Touristen ein hoherer Preis genannt wird
als einem Einheimischen. Dies ruft sicher im ersten Moment Empérung hervor,
hat jedoch zu einem gewissen Grade auch seine Berechtigung. So ist es ein Fak-
tum, dass die Wirtschaft in Deutschland, Grof$britannien oder den USA stirker
ist als die der Tiirkei und somit die Menschen aus diesen Lindern iiber ein hé-
heres Budget verftigen. Die Frage, die bei der Diskussion eigentlich gestellt wer-
den miisste, ist die Frage, ob man von einem absoluten oder einem relativen
Gerechtigkeitsverstindnis ausgeht, was wiederum in dem Axiom von Gleich-
heitsprinzip oder Beitragsprinzip ihre theoretische Basis findet.

Gemifl dem Beitragsprinzip wird die Person im Kontext von Person, Ort
und Situation mit der Ware in Verbindung gesetzt, wihrend beim Gleichheits-

169

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

prinzip Person, Ort und Situation abgetrennt werden. Ich denke nicht, dass die
Hindler beim Handeln dariiber nachdenken, sondern vermutlich gleich unbe-
wusst dariiber sind wie die westlichen Touristen, die sich dariiber empéren,
wenn jemand fiir eine gleiche Sache weniger bezahlt als sie selbst. Natiirlich gibt
es auch hier Grenzen, die eine derartige Differenz beinhalten kann und ab einem
bestimmten Punke ist sicher von Betrug zu reden, wie etwa im Fallbeispiel des
vermeintlichen Seidenteppiches in Kapitel 3.1.1, bei dem letztlich ein Gerichts-
prozess erdffnet wurde. Jedoch, und das ist die Hauptargumentation, kann we-
der ein Festpreis allein Gerechtigkeit garantieren oder Betrug eliminieren, noch
ist das Feilschen sui generis ungerecht. Es ist die jeweils dahinter stehende Per-
son und deren Charakterhaltung, die mit den jeweiligen Prinzipien in Wechsel-
wirkung steht.

Dariiber hinaus kann das Feilschen auch als eine Art Personlichkeitsbildung
betrachtet werden, man testet sich gegenseitig aus, wo die jeweiligen Grenzen
sind” — erniedrigt man sich, oder beleidigt man den anderen, indem man zu
wenig bietet oder iiberhéht man sich, indem man zu viel bietet? (vgl. Bourdieu
1976, 11f) Aus dieser Logik heraus betrachtet, ist der Tourist dann auch selber
»bléd«, wenn er es zu einem derartig {iberhdhten Preis kauft. SchliefSlich zwinge
ihn ja niemand, das Produkt zu kaufen und er kdnne sich ja auch iiber die Preise
informieren, indem er beispielsweise einfach erst einmal den Preis bei verschie-
denen Hindlern abfrage.

Viele Hindler sind auch der Ansicht, dass die Touristen selbst und insbe-
sondere die Touristenfithrer zu dieser Art des Handels beigetragen hitten. An-
finglich war ein Rabatt von 5 bis 20 % iiblich. Da aber in und von Reisefiihrern
den Touristen meist angeraten wurde, beim Handel drei Mal weniger zu sagen,
haben die Hindler sich letztlich diesem Gebaren angepasst, um auf ihren ange-
strebten Preis zu kommen. Neben einer Preisspanne, die es fiir ein Produkt gibt,
gibt es auch einen letzten Preis (son fiyat). Es ist also eine Farce zu glauben, ein
Preis wire beliebig. Die Preisbildung ist Teil eines sozialen Akts, der auch be-
stimmten Regeln unterliegt. Ein alteingesessener Hindler fasst diese Regeln etwa
wie folgt zusammen:

73 Broskamp (vgl. 1988, 193ff) berichtet bei einer Gegeniiberstellung von Verhalten im Sport
zwischen deutschen und tiirkischen Jugendlichen, dass die Jungen im Sportunterricht ein
derartiges Verhalten an den Tag legen. Sie raufen sich bewusst bis zu einem bestimmten
Punkt, ohne dabei die Kontrolle iiber die Situation zu verlieren wihrend der deutsche Lehrer
manchmal Angst hat, dass dies geschieht. In der Konfrontation mit anderen Minnern
kommt es darauf an, immer nur so weit zu gehen, dass die Situation nicht eskaliert, aber ge-
rade auch so weit, dass sie kurz davor steht dies zu tun (vgl. Schiffauer 1987, S. 59f).

170

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»The golden rules of shopping which emerged are outlined below.
1. Rules of competition work at their best in the Bazaar.

2. Almost all the goods sold at the Bazaar are produced either within or
around the Bazaar. As they are sold by a first hand they are always
cheaper than elsewhere.

3. Always bargain as the rules of a free market prevails in the Bazaar.

4. And in accordance with the rules of a free market the buyers should
check the prices in various shops before buying.

5. Bear in mind that some tourist guides tend to falsely accuse the mer-
chants of cheating as they are not given commissions from sales.

6. Same fallacy is also created by big firms located around the Bazaar.«’

Ab und an statten auch Vertreter der Stadtteilverwaltung Fatih dem Basar einen
Besuch ab, um Strafen fiir nicht ausgewiesene Preise zu verlangen.

4.1.2 Fallbeispiel; »Hassle free shopping« und Preisetiketten

Auf dem Groflen Basar in Istanbul gibt es auch einige Stimmen, die sich fiir
Preisetiketten aussprechen und diese auch fithren. Yavuz (vgl. Kapitel 2.1.2) wie
Ilhan (vgl. Kapitel 2.2.2) arbeiten aus Uberzeugung mit festen Preisen.

»Was mich am Basar stort sind die Waren, die aus China kommen und die
Preise von diesen Waren iiber die viel gehandelt wird. Man muss ein System
bringen mit Etiketten und festen Preisen. Gestern ist eine Kundin von mir ge-
kommen. Irgendwo hat sie einen Schal gesehen. Man hat 25 verlangt. Die haben
gehandelt fiir 20. Der Hindler hat ihn ihr nicht gegeben und auf der anderen
StrafSe hat man den gleichen fiir 10 Lira gefunden. Deswegen muss man ein Eti-
kettensystem einfiibren und spéter am besten auch auf das Barcodesystem umstei-
gen. Warum? Ich habe bier eine Etikette. Sie kinnen die Etikette sehen und Sie
wissen, was das kostet. Wenn Ihnen der Preis zu hoch ist, gehen Sie rubig raus
und kaufen gar nichts bei mir. Wenn dieser Preis gut ist, kaufen Sie das. Die
Hiindler mit zu hobhen Preisen werden keine Chance haben, aber Etiketten muss
man machen.« (Yavuz)

Das Pendant der Ehre, die Scham, spielt bei der Preisbildung eine zentrale Rolle.
Es ist das individuelle Ehrgefiihl, das anzeigt, was richtig und falsch ist. Vormo-

74 Ister inan, ister inanmayin: En ucuz Kapaliarst./ Believe or not: Kapaliarsi is cheap if ...
Kapali Cargt dergisi 2001/3 Kas.-Ara. / the Grand Bazaar Magazine, 2001/3 Nov-Dec, S.87-
91, S. 87

171

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

derne Kulturen setzen gerade auf das Schamgefiihl als Regulativ eines ehrriichi-
gen Verhaltens (vgl. Bourdieu 1976, S. 11). Dies spiegelt auch das tiirkische
Wort »yiizsiizliik« wieder, was mit Frechheit oder Unverschimtheit tibersetzt
werden konnte, die wortwdrtliche Ubersetzung trifft das Problem jedoch ganz
genau: »ohne Gesicht sein« oder »kein Gesicht haben« entspricht der Idee des
Gesichtsverlust, die in allen traditionellen Okonomien auf die ein oder andere
Weise integriert ist und auf die Beziehung der Person und seine Ehre abzielt.

»Fiir einige Liras oder fiir einige Prozente kann man ja auch handeln. Besonders
am Ende. Es macht 203 Lira oder es macht 210 Lira. Ich bin immer mit 203
Lira einverstanden wenn es 210 Lira sind — 5 % ist gar nichts. Wenn ich 400
verlange und fiir 200 verkaufe das ist peinlich.« (Yavuz)

Das Gefiihl der Scham gilt fiir das Feilschen wie fiir Festpreise, wobei dieses
Gefiihl in Landern, die vermehrt auf Festpreise setzen, deutlich abgetrennt ist, ja
gar als storend betrachtet wird. Dies resultiert aber grofitenteils aus der Uberho-
hung der Vernunft bzw. der blof§ zweckrationalen Verstandeslogik iiber das
Gefiihl sowie der Vermischung der Ebenen von Emotionen bzw. sekundiren
Gefiihlen und (primiren) Gefiihlen (s. Kapitel 3.3.5 des Forschungsstandes), da
diese weitestgehend als dasselbe betrachtet werden und aus der Warte der Ver-
nunft als licherlich gelten.

»Leider bringen die Touristenfiihrer es den Kunden falsch bei. Sie sagen: »Han-
deln Sie« — als ob das Feilschen eine Tradition sei, eine unumgingliche Sache.
Das sagen sie den Touristen, ich finde das ist falsch. Ich mag das nicht und ich
mdchte nichts verfilschen in meiner eigenen Arbeitsstelle. Der Kunde kommt
und ich sage ihm den Preis. Ich sage zum Kunden: >Das lege ich fiir dich ein bis
zwei Stunden auf die Seite. Schau dich um, frag’ nach, dann komm’.< Ich méch-
te nicht iibertreiben, aber von diesen Kunden kommen 30 % bis 40 % zuriick
[...] Ich finde auf diese Art zu arbeiten ist richtig (isabetli ¢alismak).« (1lhan)

Mit dem so genannten Feilschen einhergehend beschweren sich die Touristen
bedringt zu werden. Das heifit sie gehen durch den Basar, wollen sich einfach
umschauen und von allen Seiten wird versucht, sie mit »Hello Lady«, »Guten
Tag«, »Bonjour«, »Ablan wa Sablan« in ihren Laden zu bewegen — was auch
immer die Landessprache des Besuchers sein mag, denn die Basaris sind gut in
der Einschitzung dessen. In einigen Geschiften ziert deshalb ein Schild mit
»hassle free shopping« das Schaufenster (s. Abb. 18) und an den Waren sind Eti-
ketten angebracht, sowohl bei den Kissen wie auch bei den Teppichen. Der
Inhaber ist von seinen Prinzipien iiberzeugt und wiinschte, die Hindler auf dem
Basar wiirden sich zu benehmen lernen.

172

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»Als ich 18 Jabre alt war, habe ich cine Familie umbergefiihrt, ich erinnere
mich nicht mebr genau, aber ich war sehr jung. Zu dieser Zeit haben die Leute
schon »Yes, please, Yes, pleasec gerufen. An einem Tag wurde es der Frau zu viel
»No, pleececasels, sagte sie in einem so deutlichen Tonfall, dass ich verstand, was
sie meinte, aber dicjenigen, die ryes, pleasec sagten, haben es nicht verstanden.
»No, pleceease leave me alonec, war ibre Botschaft, so musste man es verstehen.
Da habe ich es verstanden, ich war 18 oder 19 Jahre alt. Wenn Sie selbst einen
Tee oder Kaffee trinken michten, muss da jemand »Bitte treten Sie einlc sagen?
Wenn Sie einen Tee trinken wollen, werden Sie auf die Preise schauen und ent-
weder es passt Thnen oder nicht. >Yes, please tea, coffeec — muss man das sagen?
Nein! Aus meiner Sicht nicht. Gibt es das bei Ihnen? Konnen Sie mir das be-
antworten? Die Europiier machen das nicht.« (Serdal)

Sein Leben lang hat Serdal versucht, die Hindler auf dem Basar umzuerzichen,
mittlerweile hat er es gelassen, denn er meint, es ginge einfach nicht.

»Zum Beispiel sagt eine Frau: »Ab, das wiirde in unserem Sommerhaus in Flori-
da sebr schin aussehen.« Das hort der Verkiufer, der eigentlich drei sagen wollte,
dann aber acht Lira sagt. Das ist eine sehr schindliche Sache. >After all we are
all consumers<, nicht wahr? Wir sind letztlich alle Konsumenten. Man muss sich
gut benehmen, fair, gerecht verbalten, aber es gebt nicht, das ist eine kulturelle
Sache.« (Serdal)

Es muss verstanden werden, dass das Feilschen wie das Ansprechen der Perso-
nen, das teilweise zu Beldstigung fiihren kann, dem Bemiihen einer Kontaktauf-
nahme und eines sozialen Austausches unterliegt, wihrend der Tausch im westli-
chen Sinne alle personlichen Beziehungen zu unterbinden sucht. Natiirlich gilt
es hier zwischen einem aufdringlichen Verhalten, das sogenannte »bassling«, und
einem héflichen Verhalten zu unterscheiden. Vor- und Nachteile gibt es auf
beiden Seiten: So kann es einerseits listig sein beim Kauf eines Produktes mit
dem Hindler kommunizieren zu miissen und viel einfacher dem westlichen
Prinzip »Geld auf den Tisch, Ware mitnehmen« zu folgen. Andererseits ist in
westlichen Gesellschaften eine starke Individualisierung und Vereinzelung zu
beobachten, deren anomische Ziige zum Nachdenken veranlassen. Aus einem
Kontext, der verstirkt auf personliche Bezichungen beruht, kann es natiirlich
befreiend und richtig wirken, objektive und auch unpersonliche Verfahren um-
zusetzen.

Fine interessante Beobachtung ist auf dem Agyptischen Basar zu machen,
der in staatlichen Hinden liegt. Hierbei gilt zu bedenken, dass der Agyptische
Basar hochstens 1/100 der Grofle des Groflen Basars umfasst. In fast allen Ge-
schiften von Schals bis hin zu orientalischen Lampen oder Schmuck lassen sich
mittlerweile Preisetiketten finden, nebst Schildern, die auf Englisch darum bit-
ten, nicht zu verhandeln (»Don 't bargain, please«).

173

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Abb. 16:

Kundenbuch. Kunden schreiben hier ihre

Erfahrungen hinein

122754

N BARGAIN |}
N pucnse

174

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

4.1.3 Preispolitik und das Narh-Héchstpreissystem im Osmanischen Reich

Hauptsichlich wird auf dem GrofSen Basar gefeilscht. In den Gewiirzlidden aller-
dings, wo von Schwarzem Tee iiber frischen Tiirkischen Honig bis hin zu Tro-
ckenfriichten alles zu finden ist, wird der Gramm- oder Kilogrammpreis auf
einem Etikett ausgewiesen. Es dringt sich die Vermutung auf, dass dies eine
unbewusst iibernommene Tradition ist, die im »Narh-System« des Osmanischen
Reiches ihren Ursprung hat.

Das sogenannte Hochstpreissystem Narh sorgte fiir Preisstabilitit vor allem
bei den Grundlebensmitteln (vgl. Saturoglu/ Okan 2010, S. 25). Es fuflite auf
drei Siulen: Zum Ersten der Preiskontrolle, zum Zweiten auf der Garantie von
Qualitit und zum Dritten auf der Standardisierung. Gemif§ des Ziilkadiriye-
Gesetz sollte die Festlegung dreimal im Jahr (Frithjahr, Herbst und Mitte Win-
ter) durch den Kadi und eine von ihm prisidierte Kommission durchgefiihrt
werden.

»Das System legte den Hochstpreis fiir Waren auf dem Marke fest. Das Ziil-
kadiriye-Gesetz sah vor, dass dreimal jahrlich die Festlegung durch eine vom
Kadi prisidierte Kommission erfolgte: im Friihjahr, im Herbst und Mitte
des Winters. Aus den Narh-Registern von 1525 geht hervor, dass Brot,
Fleisch und Reis kritische Preise waren. Bei der Neufestlegung der Preise
wurde die Verinderung in Angebot und Nachfrage beriicksichtigt.« (Kiigii-
kerman/ Mortan 2009, S. 75)

Die Festlegung der Preise erfolgte durch zwei Methoden: »Bei der ersten wurde
die Gewichts-/ MafSeinheit stabil gehalten und berechnet, wie viel Asper das
Produkt Wert war. Bei der zweiten wurde die Wahrungseinheit zugrunde gelegt
und festgestellt.« (ebd., S. 75) Neben dem Narh-Preissystem existierten vier
weitere Formen der Preisgestaltung. Das war erstens der Ankauf (miibayaa).
Zweitens gab es ein halb-offizielles Modell der Preisfindung: Die sogenannten
»Nachlass-Preise«. Nach Schitzung des Nachlasses des Warenwertes eines Ver-
storbenen durch das Gericht wurde der Bestand unter den Erben aufgeteilt. Der
»freie Preis« war die dritte Art des Preissystems. Hier handelten die Personen
selbst den Preis untereinander aus. Diese Preise wurden im Verhiltnis zum Fest-
preissystem als »Marktpreise« (rayi¢) gebraucht. Dariiber hinaus gab es viertens
noch den Auktionspreis (miizayede), der fiir Waren deren Besitz ungeklirt oder

der unter Vollzug gefallen war galt (vgl. ebd, S. 75f).7

75 »Die Festlegung durch eine Kommission unter Vorsitz des Kadis sollte fiir Gerechtigkeit
sorgen. Die Kommission trug den festgestellten Preis zunichst ins Kadi-Register ein, um ihn
anschliefend an den gewerblichen Verkaufsstitten in Bedesten, Marketenderei und auf 6f-

175

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»The hierarchy in the foundation of the guilds was reflected in every stage of
the organisation. Masters in all professions would elect one of their fellow
masters (kethiida) to ensure the observation of such regulations and to man-
age the relationship with the state. If a group of masters from a certain guild
would decide to form their own guilds, they would yet again have to choose
a representative to apply to the local judge (kadz). The masters of the guilds
had the right to re-elect the same representative. In addition, in every guild
there existed a religious representative (seys) who had no other responsibili-
ties. On top of all such representatives was the city representative (sehir
kethiidasz). Another position within the guild was a representative (yigitbast)
to implement the interior regulations who ranked below the master repre-
sentative. Such a representative would be elected from among the experi-
enced masters and would stand for the master representative whenever nec-
essary. [...] In such activities, expert representatives (ehl-i hibre) selected from
among new masters would assist the interior representatives.« (Pamuk 2001,

S. 47)

Waurden Sitten, Gebriuche oder Regeln von den Gewerbetreibenden missachtet,
folgte eine Beschwerde beim Kadi oder Staatsrat. Ein Grofiteil der Beschwerden
entstanden aus der Missachtung der Héchstpreisgrenze. Dies erforderte dann
eine Intervention des Kadis, als Vertreter des Gewerbeverbandes und des Muhte-

sip,

als Vertreter der Gewerbetreibenden. Narh, das Héchstpreissystem, war das

zentralste Instrument zur Gestaltung der Produktion im Osmanischen Reich. Es
fand auch seinen Eingang in die republikanische Gesetzgebung des Gesetzes Nir.
1580. Hier werden Rechte und Pflichten der Kommunalverwaltung geregelt.
Erst 1984 wurde das Gesetz abgeschafft (vgl. Kiigitkerman/ Mortan 2009, S. 76)

176

»The principle that humans can make mistakes was a notable factor in the
speed and simplicity and also the tolerance of the Ottoman judicial system.
There were observable differences between the public authorities' tolerant at-
titude to punishment and the relatively harsher attitude of the craftsmen.
The Kadi, when confronted by demands for severe punishments like shop
closure, removal of craftsman membership, usually took decisions aimed at
calming of tempers and the reconciliation of plaintiff with defendant; and
even when he imposed a punishment this was typically much lighter than
that demanded by the craftsmen.« (Geng 2007, S. 85)

fentlichen Marktplitzen zu verkiinden. Auflerdem konnte der neue Preis in der Ordnung
des Amts fiir stidtische Angelegenheiten oder im Narh-Register verzeichnet werden. Der
Gewinn sollte 10-20 % nicht iibersteigen.« (Kiigiikerman/ Mortan 2009. S. 76)

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»In Wirklichkeit wollte man gar nicht >exakt« sein. Das ist eine spezifisch
moderne Vorstellung, dafl Rechnungen notwendig »stimmen« miissen. Alle
frithere Zeit ging bei der Neuheit ziffernmifliger Wertung der Dinge und
ziffernmifliger Ausdrucksweise immer nur auf eine ganz ungefihre Um-
schreibung der Groflenverhiltnisse hinaus.« (Sombart 1913, S. 18)

Wenn etwa beim Wiegen der Ware ein Fehler im Rahmen von 5 % gemacht
wurde, wurde dies als menschlich angesehen und nicht bestraft. Relevant war
hierbei vor allem auch, ob der Fehler wiederholt wurde, womdéglich sogar zu
einer hoheren Rate. War dies so, war die Strafe fiir Muslime das Gefingnis, fiir
Nicht-Muslime das Exil. Die Bestrafung dauerte jedoch nicht sehr lange und
hielt sich meist im Rahmen von einigen Wochen und einem Monat. Eine Wie-
derholung galt es zu vermeiden und der Ausschluss aus dem Handwerkerver-
band war sehr selten (vgl. Geng 2007, S. 85) »Thus we can perhaps see this
apparent lack of compassion for mistakes and moral weakness as a result of the
importance they gave to solidarity and group ideals.« (ebd.)

Ahnlich dem Interventionsgesetz im mittelalterlichen Europa, aus dem sich
spiter der Begriff des »gerechten Preises« (iustum pretium) entwickelte, war das
Narh-System ein wichtiges Steuerungselement des Osmanischen Reiches. Inte-
ressant ist hier vor allem, dass es nicht zentral gesteuert wurde, sondern tiber die
dargelegten Meso-Ebenen. Auch die Gewerbetreibenden selbst konnten einen
wesentlichen Beitrag zur Preisfestlegung geben (vgl. Kiicitkerman/ Mortan 2009,
S. 75fh).

»Bei der Festsetzung des Hochstpreises beriicksichtigte das GrofSwesirat so-
wohl den Gewerbetreibenden als Produzenten und Verkiufer, als auch den
Kiufer, um Schaden von beiden fern zu halten, gegebenenfalls mit Erlassen.
Wer gegen den Hochstpreis vor allem bei Nahrungsmitteln verstiefs, galt als
Wucherer. Strafen fiir willkiirliche Preiserhchungen durch Gewerbetreiben-
de konnten bis zur Todesstrafe gehen. [...] Das Grofiwesirat konnte in Fillen
von Knappheit oder auch Uberfluss einen Hochstpreis festsetzen, was je

nach Jahreszeit geschah.« (ebd., S. 77)

Das Wachstum der Grofistidte fithrte im Laufe der Zeit zur Aufldsung des
Narh-Systems. Auch die sich im 19. Jahrhundert vermehrenden Gewerbever-
binde trugen zu dessen Verfall bei. Vor allem auch dadurch, dass sie ihr Mono-
polrecht nutzten, um die Preise nach ihren eigenen Wiinschen zu gestalten und
nicht mehr an die skonomischen Erfordernisse anpassten. So wurde 1865 aufSer
fir Fleisch und Brot das Narh-System offiziell abgeschafft (vgl. ebd. S. 78f).
»The narhs applied in cities worked well while prices where stable, but towards
the end of the 16th century when the prices lost stability, they had negative
effects.« (Koknel/ Ortayl: 2007, S. 70)

177

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Die fehlende Organisation, die heute vielfach bemingelt wird, ist nicht, wie
allgemein oft angenommen, etwas »typisch Tiirkisches« oder noch weiter gefasst
»typisch Orientalisches«. In seiner Griindungszeit und seiner weiteren Entwick-
lung im Osmanischen Reich waren der Basar und die Wirtschaft durch Institu-
tionen und Regulierungsmechanismen, insbesondere die Gilden, organisiert. Die
Desorganisation in Bezug auf die Kontrolle einer ausgewogenen Anzahl unter-
schiedlicher Branchen sowie die Preispolitik heute, ist weniger auf eine kulturelle
Besonderheit zuriickzufiihren, als vielmehr auf Modernisierungsprozesse, deren
Beginn vor allem Anfang des 20. Jahrhunderts mit der Auflésung der Gilden zu
verzeichnen ist und die sich im Laufe des 20. Jahrhunderts im Zuge der Globali-
sierung vermehren. Womoglich handelt es sich sogar um eine kulturelle Spielart
der Anomie, die Durkheim (1992) in seiner Arbeitsteilung beschrieben hatte?

4.1.4 Die Charakterhaltung als Vorbedingung eines gerechten Handels

In der klassischen traditionellen Okonomie war das Feilschen ein zentrales Ele-
ment des Handels, gleichwohl Grundnahrungsmittel bereits im Osmanischen
Reich einem Festpreis (Narh) unterlagen. Auf dem Grofen Basar ist das traditi-
onelle Feilschen einerseits von innen durch manche Hindler in der Kritik, die
ein Festpreissystem befiirworten. Andererseits sind es die westlichen Touristen,
die aus ihrer Kultur, in der das Gleichheitsprinzip vorherrscht, durch das Han-
deln irritiert werden. Diese unterschiedlichen Mentalititen zeigen sich bereits in
der Art und Weise, wie eine Frage gestellt wird. Die Verkdufer fragen beim
Handeln meist: »Was ist Ihr Budget?«, Die (westlichen) Touristen: »Was kostet
es?« An diesem Beispiel zeigt sich wie sehr unsere kulturellen Gewohnheiten in
unsere Art und Weise des Fragens eingewoben sind. Es macht einen Unter-
schied, ob ich nach dem »Budget der Person« (Beitragsprinzip) frage oder nach
dem »Preis der Sache« (im westlichen Verstindnis/ Gleichheitsprinzip, unabhin-
gig von der Person). Dieses wird in den beiden unterschiedlichen Fragestellun-
gen deutlich. Mit anderen Worten: Beim Beitragsprinzip wird die Sache mit der
Person in Zusammenhang betrachtet, beim Gleichheitsprinzip wird die Sache
von der Person getrennt.

Aus westlicher Sicht ist es eine unhinterfragte Selbstverstandlichkeit, feste
Preise sui generis als gerecht und richtig zu bezeichnen, ohne sich dabei der
Grundlagen und Voraussetzungen bewusst zu sein, die diese Ansicht rechtferti-
gen. Gleichzeitig wird die Problematik in ihren eigenen Lindern iibersehen, bei
der die Idee des gerechten Preises von innen heraus ausgehdhlt wird. Es ist rich-
tig, sich {iber einen unangemessenen Preis zu beschweren, nur es ist falsch anzu-
nehmen, dass allein ein fester Preis Gerechtigkeit garantiert. Auferdem ist anzu-
fragen, ob Firmen, die mit Festpreise arbeiten, automatisch auch fair sind?

Die Non-Profit-Organisation »foodwatch« etwa »entlarvt die verbraucher-
feindlichen Praktiken der Lebensmittelindustrie und kidmpft fiir das Recht der

178

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Verbraucher auf qualitativ gute, gesundheitlich unbedenkliche und ehrliche
Lebensmittel«’®, die so deklariert sind, dass man verstehen kann, welche Zutaten
wirklich enthalten sind. Dabei geht es etwa darum einzugreifen, wenn Waren
mit falschen Angaben deklariert werden, wie z.B. beim »Pferdefleisch-Skandal«
bei dem Verbrauchern Pferdefleisch anstelle von dem, auf der Verpackung ange-
gebenen Rindfleisch untergejubelt wurde.”” Oder auch darum Werbeliigen auf-
zudecken, bei denen einfacher Naturjoghurt zu einem Wundermittel erkldrt
wird, weil er angeblich besondere Darmkulturen beinhaltet, die faktisch aber in
jedem Naturjoghurt vorkommen.”® Trotz Sigespine im Himbeerjoghurt darf
der Joghurt legal (!) weiterhin als »natiirlich« und »mit Friichten« deklariert
werden.”” Dies sind nur wenige Beispiele einer verschleierten und irrefiihrenden
Werbekuleur, die gesetzlich gestiitzt und legitimiert wird — jedoch mit festen
Preisen. Zusitzlich handelt es sich bei diesen Beispielen um Grundnahrungsmit-
tel, die selbst im Osmanischen Reich mittels des »Narh-Systems« vor Spekulati-
onen geschiitzt wurden.

Doch auch bei Dingen des alltiglichen Gebrauchs macht sich diese Hand-
lungslogik erkennbar: Ist es zum Beispiel fair, dass ein Markenschuh das zwei-
oder dreifache desselben Schuhs kostet, nur um den Namen zu bezahlen, wenn
dabei trotzdem Menschen in Entwicklungslindern ausgebeutet werden? Wie
steht dies im Verhiltnis zu einem handgewebten Teppich, der teilweise knapp
ein Jahr Arbeit bendtigt?

Dass heute auf dem GrofSen Basar teilweise die Idee verbreitet ist, man kon-
ne von dem Kunden so viel als eben méoglich verlangen, ist folglich weniger eine
Eigenart der tiirkischen oder gar orientalischen Kultur, als vielmehr der kapitalis-
tischen Denkweise, die zu einer Art »Kultur« geworden ist, dessen zugrunde
liegende Motivation weniger die eigene Ehre oder das Gewissen, sondern in der
Logik des »Homo Oeconomicus« die eigene Gewinnmaximierung, ohne Beriick-
sichtigung der anderen Gesellschaftsmitglieder, ist. Es ist folglich genauso mog-
lich zu betriigen in einem System, in dem gefeilscht wird — das wire dann wohl
ein »orientalischer Kapitalismus« — oder einem System, das iiber feste Preise

76  www.foodwatch.org/de/ueber-foodwatch/2-minuten-info/

77 www.foodwatch.org/de/informieren/pferdefleisch/2-minuten-info/

78 www.foodwatch.org/de/informieren/werbeluegen/produkte/kennzeichnungrezeptur-
verbessert/bongrain-saint-albray/was-vom-joghurt-uebrig-
blieb/?sword_list%5B0%5D=joghurt

79 Braunmiller, Helwi/ Vonhoff, Anna (2013): Viele Tricks der Lebensmittelindustrie sind
dreist — aber legal. Sigespine statt Obst im Fruchgoghurt, S. 6 Focus-Online 15.02. 2013
www.focus.de/gesundheit/ernachrung/lebensmittelskandale/tid-
15554/lebensmittelschwindel-saegespaene-statt-obst-im-fruchtjoghurt_aid_436664.html
(Stand aller Fufinoten auf dieser Seite: 15.08.2015)

179

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

geregelt ist — das wire der westliche Kapitalismus. Der narzisstische, gierige Geist
sucht immer eine Gesetzesliicke, um auf irgend eine Weise noch mehr Profit zu
erzielen. Die Gesundheit oder der Wahrheitsanspruch seines Tuns ist nicht im
Fokus seines Interesses. Daher hat die Ausbildung des Charakters eine viel zent-
ralere Bedeutung als die dufleren formalen Begebenheiten.

Aus diesen Griinden ist es die Charakterhaltung und die Person, die letztlich
einen gerechten Handel erméglichen. Das fingt am Anfang der Produktionsket-
te an, wenn sich ein Unternehmer fragt, ob er einen Menschen in welchem Land
auch immer ausbeuten kann, um seine Waren so giinstig wie mi:')glich zu verkau-
fen, nur weil es vielleicht keine dementsprechende Gesetzesformel gibe? Viel-
mehr miisste er, wenn er ethisch handeln wollte, erst die Grundsicherung und
humane Arbeitszeiten aller am Produktionsprozess beteiligten Akteure gewihr-
leisten, bevor er eine Preiskalkulation anstellt. Das wire eine ehrenhafte 6kono-
mische Betriebswirtschaft.

Infolgedessen betone ich meine Hauptthese, dass die Charakterhaltung das
ursichliche Problem der modernen Gesellschaft ist. Charakterhaltung und for-
male Regeln sind dabei dialektisch verschrinke und bedingen sich gegenseitig.
Bei der Losung der gegenwirtigen Problematiken allein Regeln und Gesetze
indern oder verfassen zu wollen, wird das Problem nur symptomhaft behandeln
und folglich nur kurzfristig zu scheinbarer Besserung fithren. Die ursichliche
Problematik liegt in der Charakterhaltung der Menschen. In der heutigen Zeit
ist die Charakeerbildung allerdings vollkommen aus dem Blickfeld des Bildungs-

und Ausbildungssystems geraten.

180

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

4.2 THEORETISCHER HINTERGRUND 1: Die sozialen
Vorbedingungen des Vertrages

Die Dialektik von subjektiven Dispositionen, in Form der Charakterhaltung,
und den objektiv formalen Regeln wird in diesem Theoretischen Kapitel am
Beispiel des Vertrages genauer diskutiert.

Jeder kann heute die Erfahrung machen, dass bei einem Vertragsbeschluss
der erste Blick auf »das Kleingedruckte« fillt, das sich meistens ganz am Ende
des Vertrages befindet. Man wird skeptisch, denn man weif} aus eigener Erfah-
rung oder der von Bekannten, dass die Bedingungen, die im Vertrag genannt
wurden, meist noch eine Ausnahmeklausel in sich tragen und »einen Haken
haben«. Zudem ist die Rechtssprache von Vertrigen fiir einen Laien oft so un-
verstindlich, dass ein Anwalt engagiert werden muss, der einem die juristische
Sprache in eine verstindliche Sprache tibersetzt. Das Vertrauen ist diesbeziiglich
sehr angeschlagen, wenn man nicht gar sagen muss, dass man misstrauisch ge-
worden ist. Der Vertrag galt in seiner Entstehung als Garant dafiir der Willkiir,
die durch personliche Entscheidung entstehen kann, entgegenzuwirken. Heute
kann einen das Gefiihl beschleichen, dass diese Schlussfolgerung lediglich ein
Teilaspekt der Problematik ist. Anders ausgedriicke hat sich die personliche
Willkiir, begriindet auf niederen Beweggriinden und emotionalen Defiziten wie
Gier, Selbstsucht, Minderwertigkeitsgefiihlen etc., lediglich in das Kleingedruck-
te des Vertrages verlagert. Es zeigt sich, dass formale Vertrige Vorbedingungen
unterworfen sind, die in sozialen face-to-face Bezichungen generiert werden.

Mit den sozialen Vorbedingungen des Vertrages hat sich eingehend Emile
Durkheim in seinem beriihmten 7. Kapitel der Arbeitsteilung beschiftigt:
»[NJicht alles ist vertraglich im Vertrag.« (Durkheim 1992, S. 267) Diese be-
rithmt gewordene Aussage Durkheims zeigt bereits, dass der objektive Vertrag,
wie er uns heute in einer modernen Gesellschaft geldufig ist, auf Voraussetzun-
gen beruht, die uns augenscheinlich als selbstverstindlich gelten. Um sich dieser
Erkenntnisse genauer zu nihern und diese zu begreifen, werden in diesem Kapi-
tel drei zentrale Aspekte von Emile Durkheims Theorie verdeutlicht. Zum Ers-
ten zeigt sich der Ubergang von einer traditionellen zu einer modernen Gesell-
schaft in der Gegeniiberstellung von mechanischer Solidaritiit zu organischer Soli-
daritit (4.2.1). Im Weiteren wird die Frage nach dem geeigneten Ort der Mo-
ral®® in einer arbeitsteiligen Gesellschaft gestellt, die Durkheim mittels der Be-

80 Auf den idealtypischen Unterschied von Moral und Ethik habe ich bereits in den vorherge-
henden Kapiteln verwiesen. Durkheims Originaltexte sind in franzésischer Sprache verfasst
worden, so dass die Ubersetzung auch in den jeweiligen historischen und gesellschaftlichen
Kontext eingebettet werden muss. Fiir Durkheims Ansinnen und Forschungsfrage wire der
deutsche Begriff der Ethik weitaus treffender. Da seine Werke nun aber mit Moral tibersetzt

181

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

rufsgruppen (4.2.2) zu 18sen sucht. Um unser heutiges fiir selbstverstindlich
erachtetes Vertragsverstindnis zu begreifen bedarf es im Weiteren der Nachskiz-
zierung der Vertragsentwicklung vom blood convenant zum objektiv gerechten
Vertrag (4.2.3). In Wechselwirkung mit diesen komplexen sozialen Strukturen
generiert sich im Idealfall »Der ehrbare Kaufmann« (4.2.4).

4.2.1 Mechanische und organische Solidaritat

An der Wende des 19. zum 20. Jahrhundert prigten Krisenphinomene die
Gesellschaft, welche den Klassikern der Soziologie die Auseinandersetzung mit
den Bedingungen, Moglichkeiten und Grenzen der Modernitit stellte. Tonnies
(1972) war einer der ersten, der die Bedeutung der »Gemeinschaft« fiir die »Ge-
sellschaft« erkannte und diese 1887 in seinem Werk verdffentlichte. Das Prob-
lem der Moderne sieht er darin, dass die Sozialphilosophie mit dem Gesell-
schaftsvertrag das Gemeinschaftsproblem vergessen und die Industriegesellschaft
die traditionellen Gemeinschaftsformen zerstért hat.®' 1893 wurde die von Emi-
le Durkheim geschriebene Dissertation »Uber soziale Arbeitsteilung« veroffent-
licht (vgl. Durkheim 1992). Darin analysiert er den sozialen Wandel von einer
Gesellschaft, die hauptsichlich auf mechanischer Solidaritit beruht, hin zu einer
Sozialorganisation, in der eine organische Solidaritir die Oberhand gewinnt und
die auf Arbeitsteilung beruht. Er kommt zu hnlichen Erkenntnissen wie Tén-
nies, wobeli interessant ist, dass er seine Begriffe »mechanische« und »organische«
Solidaritit entgegengesetzt zu denen von Tonnies verwendet, obwohl dhnliches
gemeint ist. Wihrend die vormoderne Gesellschaft bei Durkheim durch mecha-
nische Solidaritir gekennzeichnet ist, ist dies die moderne durch organische Soli-
daritit. Organisch bedeutet eine Einheit, in der aber vielerlei Beziehungsformen
untereinander moglich sind. Mechanische Solidaritir entspringt grofStenteils der
Homogenitit eines Kollektivs, wie sie in einfach strukturierten archaischen
Gesellschaften zu finden ist. Der Einzelne wird hier direkt an das Kollektiv ge-
bunden. Magische und religiose Traditionen bestimmen die Wertebasis und das
sogenannte »Kollektivbewusstsein«. Religion und Kultur kénnen hier mehr oder
weniger synonym verwendet werden (vgl. Miiller 1992, S. 52). Kennzeichen

wurden, werde ich dies in diesem Bewusstsein der Einfachheit wegen dementsprechend
tibernehmen. Auch muss natiirlich verstanden werden, dass die Trennung von Ethik und
Moral niche strikt vollzogen werden kann und beide miteinander verwoben sind.

81 Dies hat Friedrich Schiller bereits 1795 vorgedacht. In seinen Schriften zur Asthetischen
Erziehung kritisiert er die Einseitigkeit der Aufklirung, die die Vernunft iiber das Gefiihl er-
hebt und dadurch zu einer bloflen »Aufklirung des Verstandes« fiihrt. Fiir diesen Hinweis
danke ich Andreas Zimmermann, der iiber Schillers Werk an der Universitit zu Kéln pro-
moviert und darin Schillers Bedeutung der Asthetischen Erziehung als Grundlage einer hu-
manen Gesellschaft herausarbeitet.

182

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

dieser Solidaritit sind dementsprechend ein gemeinsam geteiltes Gefiihlserleben
und Weltanschauungen. Denk-, Wahrnehmungs-, und Handlungsschemata sind
homogen. Ein repressives Rechtssystem, das Bestrafung aufgrund der Verletzung
des Kollektivbewusstseins und der damit einhergehenden Kollektivgefithle aus-
fithre, gehort hier auch dazu. Durkheim nennt diese Kollektive »segmentire
Gesellschaften« (Durkheim 1992, S. 229ff).

Eine moderne Gesellschaft ist durch Komplexitit und Arbeitsteilung ge-
kennzeichnet, die »eines diversifizierten Moralkodex bedarf, um diese Einheit in
angemessen differenzierter Weise zu reprisentieren« (Miiller 1991, S. 314).
Durch die organische Solidaritir wird der Einzelne nicht direke, sondern indireke,
mittels der Integration in diverse Gruppen, an die Gesellschaft gebunden. Die
Komplexitit und die quantitative Steigerung der Mitglieder verlangt eine diffe-
renziertere Form der Integration in modernen Gesellschaften. Derartige Struktu-
ren werden als »nicht-segmentire Gesellschaften« bezeichnet (Durkheim 1992,
S. 230). Arbeitsteilige Strukturen treten hier verstirkt in den Vordergrund,
wobei die gemeinsamen Strukturen mechanischer Solidaritiit keinesfalls ver-
schwinden, sondern in den Hintergrund treten. Durkheim erkannte durchaus
auch die Gefahren, die bei einer Verschiebung von mechanischer zu organischer
Solidaritir mittels Anomie zu Tage treten kdnnen.

»Durkheim versteht dabei unter »Solidarititc einen Relationierungsmodus,
eine Form der Soziabilitit, die den Zusammenhang zwischen der Struktur
und Funktionsweise einer Gesellschaft — ihrer sozialen Organisationen — und
ihrem Regel- und Wertsystem — d.h. ihrer Moral — bezeichnet. Ein hohes
Maf§ an adaptivem Zusammenhalt oder Solidaritit ergibt sich, wenn soziale
Organisationsformen und Moraltypen harmonisch aufeinander abgestimmt
sind; wo diese Korrespondenz fehlt, existieren keine sozialen Bande, und die

Gesellschaft fillt in Anomie.« (Miiller/ Schmid 1992, S. 490ff).

Anders als Hobbes oder Spencer erkennt Durkheim die Schattenseiten eines
einseitig iiberhhten Individualismus. Mit der organischen Solidaritit wie sie
Durkheim versteht, ist nicht der Utilitarismus gemeint, demgegeniiber er starke
Bedenken #duflert. Industriegesellschaften sind nach der Ansicht Durkheims
hochkomplexe, differenzierte arbeitsteilige Gesellschaften, die fiir den Einzelnen
nicht mehr zu iiberblicken sind. Die vermeintliche Freiheit und Unabhingig-
keit, in der sich das Individuum wigt, gleicht folglich vielmehr einer Ideologie,
denn in Wirklichkeit findet sich das pathologisch atomisierte Individuum in
vielfacher Systemabhingigkeit. Durkheim kritisiert infolge dieser Erkenntnis das
Ideal einer utilitaristischen Gesellschaftstheorie. Einen Markttausch basierend
auf rein vertraglichen Elementen entlarvt er als illusiondre Vorstellung. Mittels
der Kritik und der Abgrenzung »organischer Solidaritit« zu »Vertragssolidaritite,

183

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

die er im siebten Kapitel seiner Arbeitsteilung vornimmt, hebt er gleichzeitig
seine eigene Theorie hervor (vgl. Miiller/ Schmid 1992, S. 494).

Auf der Suche nach einem »moralischen Individualismus« bzw. einer »indi-
vidualistischen Moral« stellt Durkheim einfache archaische Gesellschaften kom-
plexeren Gesellschaften gegeniiber. Insofern bekommen Durkheims Uberlegun-
gen zu modernen Gesellschaften von Anfang an einen archaischen Grundzug

(vgl. Miiller 1992, S. 52).

»Zu Unrecht stellt man also die Gesellschaft, die aus der Gemeinschaftlich-
keit des Glaubens entsteht, der Gesellschaft gegeniiber, die auf der Zusam-
menarbeit beruht, indem man nur der ersten einen moralischen Charakter
zubilligt und in der zweiten nur eine wirtschaftliche Gruppierung sieht. In
Wirklichkeit hat gerade die Zusammenarbeit ebenfalls ihre eigenstindige
Moralitit.« (Durkheim 1992, S. 285)

Fiir Durkheim sind gerade in modernen komplexen Gesellschaften die Berufs-
gruppen der Ort, an dem eine »individualistische Moral« zu griinden méglich
wire. »Durkheim will die Moral jedoch nicht aus der Wissenschaft ableiten,
sondern eine Wissenschaft der Moral betreiben, was etwas ganz anderes ist.«

(Miiller/ Schmid 1992, S. 490)

4.2.2 Die Berufsgruppen als Trager von Solidaritat in modernen
Gesellschaften

In seinem Werk »Physik der Sitten und des Rechts« (1991 [1893]), das er ange-
lehnt an Kants »Metaphysik der Sitten« schrieb (vgl. Miiller 1992, S. 51), geht
Durkheim den ungeldsten Fragen der »Arbeitsteilung« nach. Neben der Rolle
der Berufsgruppen als Triger organischer Solidaritiit und der Funktion von Staat
und Demokratie diskutiert er die Bedeutung des »moralischen Individualismus«.
Die Ausbildung einer neuen »individualistischen Moral«, die sich zwischen
Berufsgruppe und demokratischem Staat formiert birgt fiir Durkheim die Mog-
lichkeit durch Arbeitsteilung organische Solidaritit und soziale Integration zu
gewihrleisten. Die »Physik der Sitten und des Rechts« ist durch eine Komplexi-
tit an moralischen Regeln gekennzeichnet, die in einer modernen ausdifferen-
zierten Gesellschaft miteinander interagieren (vgl. Miiller 1991, S. 315ff; s.a.
Biihl 2000, S. 19f).

Durkheim (1991) gliedert die Moral moderner Gesellschaften in zwei Kate-
gorien: die universellen Moralregeln einerseits und die partikularen Moralsyste-
men andererseits. Die universellen Moralregeln werden dann noch in die
»Pflichten des Menschen gegeniiber sich selbst« und die »Pflichten gegeniiber
der Menschheit« aufgeteilt.

184

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»[D]ie Regeln der individuellen Moral haben die Funktion, im Bewufitsein
des Einzelnen die grundlegenden und allgemeinen Voraussetzungen fiir jeg-
liche Art von Moral zu legen; auf diesem Fundament ruht alles tibrige. Die
Regeln dagegen, durch die jene Pflichten bestimmt werden, die der Mensch
den anderen gegeniiber allein aufgrund der Tatsache hat, dafl sie alle Men-
schen sind, bilden den Schlufistein der Ethik, den kronenden Abschlufl des
gesamten Gebdudes.« (Durkheim 1991, S. 12)

Durkheim verdeutlicht die unterschiedlichen Wirkungsweisen der zwei Mora-
len. Wihrend die Berufsmoral die sie betreffenden Bereiche tangiert, greift die
allgemeine Moral in das gesamte gesellschaftliche Leben ein. Dabei ist schwierig
zu benennen, wo sie genau lokalisiert ist (vgl. Durkheim 1991, S. 17). Die all-
gemeine Moral scheint eher translokal verortet zu sein.

Es macht folglich einen Unterschied bei der Schwere und dem Ausmaf§ der
Sanktion, ob eine partikulare Moral oder die allgemeinen menschlichen Pflich-
ten verletzt wurden. »Bei einem Beamten zum Beispiel vermag der Verweis eines
Vorgesetzten oder eine von einem eigens fiir solche Fragen eingerichteten Spezi-
algericht verhingte Disziplinarstrafe den Schuldigen in seiner Ehre nicht sonder-
lich zu beeintrichtigen, sofern er natiirlich mit seiner Tat nicht zugleich gegen
Vorschriften der allgemeinen Moral verstoflen hat.« (Durkheim 1991, S. 16)

Die partikularen Moralregeln unterteilt Durkheim in drei Bereiche: die hius-
liche Moral, die berufliche Moral und die staatsbiirgerliche Moral (vgl. Durkheim
1991, S. 111f; vgl. Liebig 2007, S. 9; vgl. Miller 1991, S. 316ff). Leider — so
muss bedauert werden — sind ein GrofSteil der Schriften und Vorlesungen zur
hiuslichen Moral verloren gegangen.

»Der moralische Partikularismus, der in der individuellen Moral vollig fehlt,
trite in der hiuslichen Moral erstmals auf, erreicht seinen Héhepunke in der
Berufsmoral, nimmt dann in der staatsbiirgerlichen Moral wieder ab und
16st sich schlieSlich in einer allgemeinen Menschheitsmoral auf.« (Durkheim

1991, S. 15)

Wihrend der archaische Mensch direkt in ein Stammeskollektiv integriert war
und hier seine Rolle im Kollektiv erhilt, ist der moderne Mensch in vielerlei
Gruppierungen verwoben. Als »Mitglied einer Familie, einer Schule, einer Be-
rufsgruppe, einer Gesellschaft und der gesamten Menschheit« (Miiller 1991, S.
317), muss er sich mit verschiedenen Regeln, deren unterschiedlicher Reichweite
sowie verschiedener Ordnungsniveaus arrangieren. Eine Hierarchie von Familie,
Beruf, Staat und Menschheit entsteht durch den Grad der Personlichkeit bzw.
Allgemeinheit, die die verschiedenen Regeln tangieren. Die berufliche Moral
stelle die wichtigste Moral unter den partikularen Regeln dar, da die Familie im
Laufe der geschichtlichen Entwicklung an Einfluss verloren hat (vgl. Miiller
1991, S. 3171f).

185

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Familie und Berufskorporationen haben interessante Parallelen, die helfen
die Genese moralischer Bande zu verstehen. Wihrend die Familie noch den
Einzelnen auf allen Ebenen der Existenz, d.h. politisch, wissenschaftlich, religios
usw. vereinnahmt, begrenzt sich der Einfluss der beruflichen Korporationen (vgl.
Durkheim 1992, S. 57ff). Durkheim sieht im beruflichen Milieu den zentralen
Ort fiir eine moralische Ausbildung in einer modernen Gesellschaft, denn die
Familie hat einerseits an Einfluss gebiiffit und der Staat ist zu abstrakt und zu
weit entfernt, um stark genug in das personliche Leben und die personliche
Lebensfithrung einzuwirken. Die Berufsgruppen kénnen den Einzelnen nun in
eine Gruppe integrieren und durch eine fachliche Ausbildung, die Talente des
Menschen férdern (vgl. Miiller 1991, S. 3171f).

»Die Titigkeit einer Berufsgruppe kann nur durch eine Gruppe wirkungs-
voll geregelt werden, die selber diesem Beruf so nahesteht, dafl sie ihre Ar-
beitsweise gut kennt, alle ihre Bediirfnisse fithlt und allen ihren Verinderun-
gen folgen kann. Die einzige, die diese Bedingungen erfiillt, ist die Gruppe,
die aus allen Trigern eines gleichen Gewerbes besteht und die in einem ein-
zigen Verband vereinigt und organisiert ist, das heiflt in einer Korporation

oder einer Berufsgruppe.« (Durkheim 1992, S. 46)

In den unterschiedlichen Berufsgruppen konnen die Pflichten teilweise sehr
verschieden sein. So unterscheiden sich die Pflichten von Professoren zu Kauf-
leuten, von Unternehmern zu Soldaten, Soldaten haben wiederum andere
Pflichten als Priester. Man koénnte hier unendlich fortfahren und kann festhal-
ten, »daf§ es ebenso viele unterschiedliche Moralen wie Berufe gibt« (Durkheim
1991, S. 14). Zudem iibt jeder Mensch normalerweise lediglich einen Beruf aus.
Das bedeutet dann, »dafl diese unterschiedlichen Moralen fiir vollkommen
verschiedene Gruppen von Menschen Geltung haben. Die Unterschiede kénnen
sich sogar bis zu Gegensitzen steigern.« (ebd.). Wissenschaftler haben ihren
kritischen Verstand zu schulen und darauf zu achten ein freier Geist zu sein.
Priester und Soldaten haben fast Gegenteiliges zu tun. Sie miissen sich eher
passiv verhalten und sich héheren Gesetzen unterwerfen und diesen dienen. Der
Arzt muss, um seiner Schweigepflicht getreu zu sein, gelegentlich sogar liigen.
Die unterschiedlichen beruflichen Moralen unterliegen aber bei Durkheim nicht
der Beliebigkeit. Durch die Einbettung partikularer Moralregeln in universale
moralische Regeln unterbindet Durkheim von vornherein die Gefahr der Will-
kiir und des Machtmissbrauches. Mit anderen Worten finden die unterschiedli-
chen moralischen Regeln der Berufsgruppen ihre Grenzen an den Menschen-

rechten selbst (vgl. Durkheim 1991, S.12ff).

»Wir sehen in der Berufsgruppe vor allem die moralische Kraft, die die indi-
viduellen Egoismen ziigeln, im Herzen der Arbeiter ein lebhafteres Gefiihl

186

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

ihrer Solidaritit erhalten und das Gesetz des Stirkeren daran hindern kann,
sich derart brutal auf die gewerblichen und kommerziellen Beziehungen aus-

zuwirken.« (Durkheim 1992, S. 51)

Hier zeigt sich auch eine Parallele zu Georg Simmel, der mit einer etwas anderen
Gewichtung erkannte, dass die traditionelle Lehrlingsausbildung, nicht nur die
fachmiflige, sondern auch die Ausbildung des Herzens integrierte (vgl. 1992, S.
503).%2

Durkheim verdeutlicht, dass die beruflichen Korporationen trotz ihres zeit-
weiligen Untergangs immer wieder neu belebt wurden. Nach einer Regenerati-
onsphase im 11. und 12. Jahrhundert wurden sie spitestens im 13. Jahrhundert
wiederbelebt. Er méchte an der Beharrlichkeit der Berufskorporationen iiber die
Jahrhunderte hinweg aufzeigen, dass es ich hierbei nicht um zeitweilige Phino-
mene, sondern um allgemeingiiltige Institutionen handelt, die sich lediglich
immer wieder der neuen sozialen Verhiltnissen anpassen (vgl. Durkheim 1992,
S. 481f; vgl. Durkheim 1991, S. 34). Von den Anfingen der Stidtebildungen bis
zum Ende des Rémischen Reiches, von Anbeginn des Christentums bis zur
Franzésischen Revolution waren die beruflichen Korporationen vorhanden.
Nach ihrem Niedergang entstanden sie auf einer anderen Ebene immer wieder
in neuer Weise. Entstanden war etwa die Zunft zunichst als religiose Verbin-
dung mit einem jeweils eigenen Gott und Kult. Gemeinsame Mahlzeiten stirk-
ten das Kollektivgefiihl untereinander und vermittelten einen familidren Charak-
ter. Eine Vielzahl von Belegen unterstreichen die Annahme, dass sich die Mit-
glieder als Briider und als Teil einer erweiterten Familie verstanden haben. Das
wechselseitige Verhiltnis und die Pflichten von Meister und Geselle waren du-
Berst prizise geregelt. Weder konnte der Geselle einfach aufgekiindigt werden,
noch von selbst einfach gehen. Zudem gab es etwa diverse Vorkehrungen, um
ein Tduschen des Kiufers durch den Kaufmann zu verhindern, beispielsweise
durch das Aufbereiten des Aussehens der Waren (vgl. Durkheim 1991, S. 31ff).

Natiirlich muss beriicksichtigt werden, dass die unterschiedlichen Reglemen-
tierungen teilweise als Schikane angesehen wurden und das Ziel der Ehrbarkeit
und des guten Rufes hinter der »Erhaltung von Privilegien« des Meisters zuriick-
fiel (wie etwas im 18. Jahrhundert). Die Geschichte zeigt jedoch, dass die Dege-
neration einstiger funktionierender Institutionen fast zu ihrem Konstitutions-
merkmal gehort, und zwar immer dann, wenn die eigentlichen Ziele entfremdet
und Eigenvorteile sich in welch auch immer gearteter Form entwickelten. Nach

82 »Der in die Lehrlingsschaft bei einem Meister Aufgenommene wurde dadurch zugleich
Mitglied seiner Familie usw.; kurz, die fachmiflige Beschiftigung zentralisierte das ganze Le-
ben, das politische und das Herzensleben oft mit eingeschlossen, in der energischsten Wei-
se.« (Simmel 1992, S. 503)

187

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Durkheim diirfen diese (Fehl)Entwicklungen aber nicht die Errungenschaften
dieser Korporationen als Ganzes verkennen (vgl. Durkheim 1991, S. 40).

In Kapitel 2.1 und 2.2 habe ich dargelegt, wie sich diese Berufsmoral auf
dem GrofSen Basar in Istanbul in der traditionellen Gesellschaft generiert hat. Es
gibt hier sicher auch kulturelle Unterschiede beziiglich der partikularen Moralre-
geln, letztlich aber gibt es wie Durkheim erkennt zeit- und kulturiibergreifende
Muster- und Prinzipien.

Neben dem historischen Vorurteil korporativer Systeme, ist ein weiterer
Grund fiir das Misstrauen gegeniiber den Berufsgruppen die Frage der Regle-
mentierung. Oftmals wird Reglementierung mit Schikane assoziiert und Regeln
werden lediglich als dufleres fremdes Faktum betrachtet, welches weniger den
Menschen in seinem Herzen und Gewissen anspricht, sondern vielmehr als
Unterwerfungs- und Machtmittel benutzt wird. Die Reglementierungen nach
denen es Durkheim trachten, haben damit aber wenig gemeinsam. Er erkennt
sehr wohl, dass Regeln nur Sinn machen und eine bestindige kollektive Ord-
nung garantieren, wenn sie in den Sitten verankert sind und nicht willkiirlich
den Machtinteressen von Obrigkeiten dienen (vgl. Durkheim 1991, S. 46ff).
Scharfsinnig begrenzt Durkheim die Menschen durch ihr Menschsein selbst,
indem er die »Pflichten des Menschen gegeniiber sich selbst« und die »Pflichten
gegeniiber der Menschheit« als ein — wie man interpretieren kénnte — System
von Checks and Balances versteht.

»Nichts ist falscher, als zwischen der Autoritit der Regel und der Freiheit des
Individuums einen Widerspruch herstellen zu wollen. Im Gegenteil: die
Freiheit — wir verstehen darunter die gerechte Freiheit, deren Beachtung zu
erzwingen die Gesellschaft verpflichtet ist — ist nachgerade das Ergebnis von

Regulationen.« (Durkheim 1992, S. 43)

Durkheim erkennt somit, dass soziale Regeln existieren, um Missbrauch und
Unterdriickung der Individuen untereinander zu vermeiden. Es ist eine miss-
briuchliche Verwendung von Regeln sie als Repressionsgewalt iiber andere Indi-
viduen zu benutzen und daraus zu schliefSen, Pflichten wiirden Freiheit ein-
schrinken. Fir Durkheim ist klar, dass Menschen duflerer Reglementierungen
bediirfen, um ihre einseitigen egoistischen Bestrebungen zu begrenzen und das
Individuum unter ein grofleres Ganzes zu stellen. Dies gilt umso mehr, je grofSer
die Gruppe sich gestaltet, da es hierbei fiir den Einzelnen selbst immer schwerer
einzusehen ist, wohin sein Handeln fiihrt (vgl. ebd.).

Modernisierungs- und damit einhergehend Differenzierungsprozesse ermég-
lichten dem Einzelnen, insbesondere auch durch die Geldkultur (vgl. Simmel
1989; 1992), sich immer stirker iiber die eigene Sippe hinaus allein aufgrund
bestimmter Ideen und Interessen zusammenzufinden. Diese gegenseitige Anzie-
hung impliziert meist gleichzeitig eine Abgrenzung gegeniiber den Gruppierun-

188

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

gen, die diese Interessen nicht teilen. Nach und nach bildet sich somit auf fast
natiirliche Weise ein bestimmtes moralisches Leben heraus, dass die Bedingun-
gen in sich trigt, die es geschaffen hat. »Denn es ist unmoglich, daff Menschen
zusammenleben und regelmiflig miteinander verkehren, obne schliefflich ein
Gefiihl fiir das Ganze zu entwickeln, das sie mit ihrer Vereinigung bilden, ohne
sich an dieses Ganze zu binden, sich um dessen Interessen zu sorgen und es in
ihr Verhalten einzubeziehen.« (Durkheim 1992, S. 56, Hervorh. d. Verf)

Die eigentliche Quelle der Moral aber ist diese Unterordnung der einzelnen
Interessen unter ein gréﬁeres gemeinsames Ganzes. »Damit sich nun dieses Ge-
fihl prazisieren und bestimmen und auf die gewdhnlichsten oder bedeutsamsten
Umstinde auswirken kann, tibertrigt es sich in bestimmte Formeln; und infol-
gedessen entsteht ein Korpus moralischer Regeln.« (Durkheim 1992, S. 56?)

Die Grundmerkmale der Berufsmoral lassen sich wie folgt zusammenfassen:
»1. Welche allgemeinen Merkmale kennzeichnen die Berufsmoral im Verhiltnis
zu den {brigen Bereichen der Ethik? 2. Welches sind die notwendigen Bedin-
gungen fiir die Entstehung und das Funktionieren jeglicher Berufsmoral?«

(Durkheim 1991, S. 15).

4.2.3 Von der Vertragsentwicklung und den nichtvertraglichen Elementen
des Vertrages

In die »Physik der Sitten und des Rechts« zeichnet Durkheim auch die Entste-
hungs- und Entwicklungsgeschichte des Vertrages nach. Der Wandel von ver-
stirkt kollektiven zu individuellen Gesellschaftsstrukeuren spielt auch bei der
Geschichte und Entwicklung des Vertragsrechts eine Rolle. War der Lebensplan
zuvor verstirke vorgegeben, ist er nun immer stirker wihlbar. Die »Heiligkeit«
des Kollektivs wechselt in diesem Zuge zu einer »Heiligkeit« der Person, vom
Gemein- zum Individualeigentum. Anfinglich stand der blood convenant, gefolgt
von dem »Realvertrag« und dem »feierlichen Vertrag«. Alle diese stellen Vorfor-
men des modernen Vertrages dar und waren auf religiosen Riten begriindet. Der
»Konsensualvertrag« in der Folge baute auf Reziprozitit und erlangte seine
Wirksamkeit durch den Austausch der gegebenen Sachen. Der gerechte Vertrag
baut auf Fairness. Speziell im Ubergang vom Konsensualvertrag zum »objektiv
gerechten Vertrag« sicht Durkheim ein einschneidendes Moment in der Ver-
tragsentwicklung, welches das Eigentumsrecht aus einer neuen Sicht erscheinen
lasst. Da neben Reziprozitit nun insbesondere auch Gleichheit und Gerechtig-
keit treten, muss sich die Erbschaft zunehmend ihrer Institution rechtfertigen.
Sie erscheint dann als ein Verdienst, dessen Legitimation nicht gerechtfertigt ist
(vgl. Miiller 1991, 331). Durch die Erweiterung der Bediirfnisse kamen neben
den realen Bindungen (Familie, Blutsverwandtschaft) auch willentliche (Miete,
Vertrag) hinzu.

189

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»Und dieser Gegensatz konnte deutlicher gar nicht sein: auf der einen Seite
Rechtsverhiltnisse, die ihren Ursprung im Zustand von Sachen oder Perso-
nen oder in Modifikationen haben, welche von Anfang an in diesem Zu-
stand enthalten sind; auf der anderen Seite Rechtsverhiltnisse, die aus
gleichlautenden Willensakten hinsichtlich der Modifikation dieses Zustan-
des hervorgehen.« (Durkheim 1991, S. 245)

Als die Menschen auch Bediirfnisse nach anderen Bindungen hatten, nahmen sie
die ihnen bekannte Form als Vorbild. »[D]ie Mitglieder eines Klans oder einer
Familie haben Pflichten gegeneinander, weil sie vom selben Fleisch und Blut
sind. Nicht dass die physische Blutsverwandtschaft aus sich heraus moralische
Wirksamkeit entfaltete, vielmehr ist das Blut Triger eines heiligen Prinzips, mit
dem es sich vermischt; vom selben Blut sein heif$t dann, an ein und demselben
Gott teilzuhaben, dieselbe religivse Qualitit zu besitzen.« (Durkheim 1991, S.
248) Rituale wie das Blut vermischen (Blutsbriiderschaft) resultieren daraus und
waren letztlich die Geburt des blood-convenant. Vom selben Teller zu essen, der
Handschlag oder das Anstof8en vor oder nach einem geschlossenem Vertrag sind
heute noch Relikte, die aus dem Gedanken stammen, eine Bindung zu bekrifti-
gen. In der weiteren Entwicklung wirke das Ubergeben einer Sache bekriftigend
fiir den »Realvertrag« (vgl. Durkheim 1991, S. 249f). Weder der blood-convenant
noch der Realvertrag sind Vertrige im eigentlichen Sinne, da sie nicht aufgrund
einer Willensiibereinstimmung vollzogen wurden, sondern bei diesen Formen
vor allem noch der Status der Personen bzw. der Sachen in Rechnung getragen
wurden. Sie waren also vielmehr die Bestirkung bereits vorhandener Verhilenis-
se.

»Alle Rechte und Pflichten basieren auf einem bestehenden Zustand von
Personen oder Dingen; beim Vertrag im eigentlichen Sinne hat die Ver-
pflichtung ihren Ursprung dagegen in einem Zustand, der nur vorgestellt
und noch zu verwirklichen ist.« (Durkheim 1991, S. 254)

Ein weiterer Entwicklungsschritt war daraufhin, anstelle von Sachen zu tiberge-
ben Worte auszusprechen. Bestimmte Worte gelten dabei als heilig und geben
demjenigen Respekt, der sie ausspricht. Der »feierliche Vertrag« bindet den
Menschen noch in zweifacher Weise: zum einen untereinander und zum ande-
ren an Gott. Durch die ausgesprochenen Formeln wurde ein géttliches Wesen
angerufen und der Schwur wurde gestirkt. Gleichzeitig sollte auch Angst her-
vorgerufen werden, um einer Nichteinhaltung Einhalt zu gebieten. Die feierli-
chen oder formellen Vertrige losten sich nach und nach vom materiellen Reich-
tum ab. Durch die Anerkennung des Eides als notwendige und hinreichende
Bedingung erméglichte die Kirche die Entwicklung zum »Konsensualvertrag.
Worte waren nun unmittelbarer Ausdruck des Willens. Die hinderlichen Forma-
liciten nahmen bei steigenden Austauschvorgingen zu viel Zeit in Anspruch. Im

190

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Weiteren konnten somit schneller neue Bezichungen tiber Vertrige eingegangen
werden. Steigende Flexibilitit im gesellschaftlichen Leben machte dies notwen-
dig. Der zeitliche Charakter war vor allem fiir die Wirtschaft von tragender
Bedeutung. Damit einhergehend war ein schwindender Glaube zu vermerken.
Ein aktiveres Leben erforderte folglich, feierliche Vorschriften nur noch fiir
bestimmte Anlisse (z.B. Hochzeit) geltend zu machen (vgl. Durkheim 1991, S.
263ff).

War die Bindung beim feierlichen Vertrag noch an etwas Heiliges gekniipft,
wurde diese Verbindung gelést und mit einer anderen Ursache verkniipft. Im
daraus entstandenen Konsensualvertrag werden somit die niitzlichen Wirkungen
beibehalten, aber auf eine andere Art erzielt. Wiahrend der feierliche Vertrag
seine Festigkeit durch magische oder religiése Elemente erhielt, erfuhr der Kon-
sensualvertrag seine Wirkung durch das Gesetz. Nun war der Weg fiir die Ent-
wicklung »des objektiv gerechten Vertrages« geebnet.

Gehorte das Feilschen, Aushandeln und somit personliche Preisiiberlegun-
gen lange Zeit zum Marke auf dem Dorf oder in der Stadt, erforderte die globale
Entwicklung und Internationalisierung der Mirkte Zeit sparende und gerechtere
Formen der Preise (vgl. Durkheim 1991, S. 289f).

»Zusammenfassend kénnen wir sagen, daf§ die Familienpflichten, wihrend
sie zahlreicher werden, zugleich einen sozusagen offentlichen Charakeer an-
nehmen. Sie haben anfinglich nicht nur keinen vertraglichen Ursprung, die
Rolle, die der Vertrag darin spielt, wird vielmehr immer kleiner. Dagegen
nimmt die soziale Kontrolle iiber die Art, wie sie gekniipft, gelost und ver-
indert werden, stindig zu.« (Durkheim 1992, S. 266)

Wie sich das heutige giiltige Verstindnis eines »objektiv gerechten Vertrages«
entwickelt hat, zeigt deutlich, dass es Vorformen dieses Vertragsverstindnisses
gab, die auch heute noch relevant sind, jedoch als Selbstverstindlichkeit behan-
delt werden.

In der Arbeitsteilung unterzieht Durkheim die utilitaristische Gesellschafts-
theorie deshalb einer radikalen Kritik (vgl. Miiller/ Schmid 1992, S. 494). Das
Interesse allein wie es Hobbes und Spencer postulieren hilt Durkheim nicht fiir
bestandsfihig. Selbstinteresse und Vertragsschluss allein hilt er fiir unterkomplex
und den Hobbesschen Anspruch den Staat als »omnipotentem Sanktionator« zu

sehen, erklidrt Durkheim fiir unrealistisch (vgl. Opielka 2006, S. 44).

»Denn wo das Interesse allein regiert, ist jedes Ich, da nichts die einander ge-
geniiberstehenden Egoismen bremst, mit jedem anderen auf dem Kriegsfuf3,
und kein Waffenstillstand kann diese ewige Feindschaft auf lingere Zeit un-
terbrechen. Das Interesse ist in der Tat das am wenigsten Bestindige auf der

191

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Welt. Heute niitzt es mir, mich mit Ihnen zu verbinden; morgen macht
mich derselbe Grund zu Threm Feind.« (Durkheim 1992, S. 260)

Durkheim erkennt hier dhnlich wie bereits Smith, dass es mehr braucht als ego-
istische Individuen, die einzig ihren temporireren Interessen nachjagen, die sich
genauso schnell wieder dndern konnen. Wenn die vor-kontraktuellen Rahmen-
bedingungen fehlen, zu deren Einhaltung die Akteure sich vorher moralisch
verpflichten, sind Austausch und Vertrige riskant. Es bleibt meist unmaglich alle
moglichen Eventualititen und Einzelheiten bei einem Vertragsabschluss vorweg
einzukalkulieren. Es bedarf deshalb einer Form der Solidaritit, die es erlaubt bei
etwaigen Anderungen oder unerwarteten Ereignissen Losungen zu finden, die
die Vertragspartner trotzdem zu einem fairen Tausch und Verhalten bewegen

(vgl. Miiller/ Schmid 1992, S. 495, vgl. Opielka 2006. S. 43ff).

»Das soziale Handeln entfaltet seine Wirkungen aber nicht nur auf8erhalb
von vertraglichen Beziehungen, sondern wirkt sich auch auf das Zusammen-
spiel dieser Vertragsbeziechungen untereinander aus; denn nicht alles ist ver-

traglich im Vertrag.« (Durkheim 1992, S. 267, Hervorbeb. d. Verf.)

Der Vertrag ist nicht aus sich entstanden und erhilt sich nicht selbst. Sein Ut-
sprung ist sozialer Natur, die gleichzeitig dessen Voraussetzung ist. Der Vertrag
schafft weniger neue Regeln, als dass er die vorher sozial festgelegten auf Einzel-
fille anwendet.

»Es gibt nichts in der Natur der Dinge, aus der man ableiten kénnte, daf§ die
wechselseitigen Verpflichtungen eher hier als dort ihre Grenze finden. Jede
Entscheidung dieser Art kann also nur aus einem Kompromif$ resultieren. Er
liegt in der Mitte zwischen dem vorbandenen Gegensatz der Interessen und ibrer
Solidaritit. Es handelt sich um ein Gleichgewicht, das man nur nach mehr
oder weniger mithsamen Versuchen finden kann.« (Durkheim 1992, S. 270,
Hervorh. d. Verf)

Der Grofdteil unserer Beziehungen ist vertraglicher Natur. Miissten wir die
Rahmenbedingungen fiir einen Vertrag jedes Mal aufs Neue erkimpfen, wiren
wir handlungsunfihig. Eine Solidaritit, die lediglich aus den tatsichlich im
Vertrag erwihnten und festgelegten Bedingungen bestehen wiirde, wire hochst
fragil (vgl. Durkheim 1992, S. 270). Vertrige konnen folglich nur den jeweili-
gen Status Quo der unterschiedlichen Parteien ausdriicken. »Sie bestitigen einen
faktischen Zustand; sie konnen aber daraus keinen Rechtszustand machen.«
(Durkheim 1992, S. 47)

Im Folgenden widmen wir uns nun dem Idealtypus, der entsteht, wenn die
genannten sozialen Rahmenbedingungen existieren, und der auch historisch
komplementir zur gesellschaftlichen Struktur zu finden ist: Der ehrbare Kauf-
mann. Durkheim selbst geht nicht explizit auf diesen Personentypus ein.

192

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

4.2.4 Der ehrbare Kaufmann

Seit der Finanzkrise im Jahr 2008 gibt es immer mehr Stimmen, die Giber die
Relevanz des ehrbaren Kaufmanns und seine 6konomische und politische Funk-
tion diskutieren (vgl. Horn 2009, vgl. Kéhler 2008). Der ehemalige Bundespri-
siden Horst Kéhler baut darauf in seinen Reden,* Firmen wie beispielsweise die
Industrie- und Handelskammer (IHK)* oder der Bund Deutscher Versiche-
rungskaufleute (BVK)® nehmen explizit die Leitgedanken des ehrbaren Kauf-
manns als ethischen Kodex fiir ihr Handeln in Anspruch.

Auch in der Wissenschaft wird das Konzept vor allem unter dem Begriff der
»Corporate Social Responsibility« (CSR) diskutiert und die Humboldt-
Universitit hat am Institut fiir Management ein eigenes Portal fiir den ehrbaren
Kaufmann eingerichtet (vgl. Klink/ Schwalbach 2015)%, das jedoch fiir eine
soziologische Analyse nur bedingt erkenntnisreich ist. Daniel Klink (2008) geht
der Untersuchung des ehrbaren Kaufmannes nach, der einst selbstverstidndliches
Leitbild der Betriebswirtschaftslehre war. Seine Analysen belaufen sich auf einen
Zeitraum vom 11. Jahrhundert bis in die Gegenwart. Europa teilte sich zu dieser
Zeit in zwei starke Gruppen von Kaufleuten auf: einerseits die Italiener im euro-
pdischen Siiden und andererseits die Hansen im Norden. Beide weisen grundle-

gende Ahnlichkeiten auf (vgl. Klink 2007, S. 12ff; S. 27).

»Als durchaus verwerflich galt aber noch lange Zeit, wihrend welcher die
Geschiftsanzeige schon bestand, die Geschiftsreklame, das heifSc die Anprei-
sung, der Hinweis auf besondere Vorziige, die ein Geschift etwa vor anderen
aufzuweisen sich anmafite. Als den hochsten Grad kaufminnischer Unan-
stindigkeit aber betrachtete man die Ankiindigung: daf§ man billigere Preise
nehme als die Konkurrenz.« (Sombart 1913, S. 204)

Der Kaufmann war hauptsichlich durch seine praktischen und wirtschaftlichen
Fihigkeiten gekennzeichnet. In den vielen Kaufmannshandbiichern des 14.
Jahrhunderts sind deshalb die Beschreibungen auf Aussagen tiber die praktischen
Rahmenbedingungen beschrinkt. Zusammenfassend kann man sagen, dass
Gewinnstreben, rationale und emotionale Intelligenz, organisatorische Fihigkei-

83 »Im Grunde wiren viele Selbstverpflichtungen und gesetzliche Regelungen tiberfliissig, wenn
jeder sich so vertrauenswiirdig verhielte, wie es dem Leitbild des ehrbaren Kaufmanns ent-
spricht.« (Kohler 2008)

84 Den traditionellen Kaufmann leben. Mit Tradition zu Innovation. Herausgegeben von der
IHK fiir Miinchen und Oberbayern. www.muenchen.ihk.de/de/standortpolitik/Anhaenge
/grundsatzbroschuere-den-ehrbaren-kaufmann-leben-mit-tradition-zur-innovation-3. pdf
(Stand: 05.10.2015)

85 www.ehrbarerkaufmann.de (Stand: 05.10. 2015)

86 www.der-chrbare-kaufmann.de (Stand: 05.10.2013)

193

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

ten gepaart mit einem politischen und wirtschaftlichen Weitblick die praktische
Seite des Kaufmanns ausmachten. Ein ehrbarer Kaufmann war somit aber noch
nicht gefunden. Erst in der Verbindung mit einem tugendhaften Verhalten
wurde er zu einem angesechenen Mitglied der Gemeinschaft ausgezeichnet (vgl.
Klink 2007, S. 16ff). Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts konnte Ehre mit Ehr-
lichkeit gleichgesetzt werden. Ehrlichkeit galt weniger als moralische denn als
eine soziale Kategorie (vgl. Burkhart 2006, S. 11). Es ist auflerdem anzumerken,
dass die Ehrbarkeit als Selbstverstindlichkeit galt und dessen Erwihnung deshalb
in vielen Dokumenten ausblieb. Individualethische Aspekte durch Institutionen
zu regeln war nicht notwendig (vgl. Klink 2007, S. 34). Ahnliches galt fiir die
Genese des ehrbaren Kaufmanns im tiirkischen Kontext, wie ich im Kapitel iiber
das Ahilik-System deutlich gemacht habe und wie es Ulgener (2006, 2008) fiir
die tiirkische Geschichte mit Bezug auf Sombart und Weber dargelegt hat.

Es konnte an dieser Stelle noch viel gesagt werden und weitere Literatur her-
angezogen werden, die diese Aussagen bestitigen, jedoch méchte ich an dieser
Stelle das Moment herausgreifen, das bei all diesen ehrbaren Gedanken meist
vernachlissigt wird, aber gemifl meiner These entscheidet, ob die ethischen
Gedanken auch ihre praktische Umsetzung finden konnen: die emotionale Aus-
bildung und die Genese des ethischen Gefiihls.

Bei Aristoteles war, wie ich in Kapitel 4.3 gleich noch ausfiihrlich zeigen
werde, echte Bildung Verstandes- wie Herzensbildung. Die Studien und analyti-
schen Modelle zum ehrbaren Kaufmann, die in der wirtschaftswissenschaftlichen
Analyse verwendet werden (vgl. Klink/ Schwalbach 2015, S. 188f), mangeln
aber genau an diesem Punkt, denn sie suggerieren, ethisches Handeln wire allein
tiber kognitive Erkenntnisse und moralische Vorschriften zu generieren. Das
wire durchaus eine schéne Wunschvorstellung, wenn ich allein dadurch, dass
ich denke, dass ich gut, gerecht und ehrenvoll bin, auch mein Handeln und
mein Habitus so sind. Wenn dem so wire, wire unsere Welt schon lingst ein
Paradies, denn es mangelt uns nicht an ethischen oder moralischen Gedanken,
sondern an der Uberwindung der psychologischen und sozialen Muster, deren
Transformation und Auflésung »Arbeit an sich selbst« voraussetzt.

Wie stark kulturelle Strukturen etwa in unseren Habitus eingewoben sind,
sodass wir sie als unhinterfragt hinnehmen, ohne uns dariiber bewusst zu sein,
zeige ich im nichsten Kapitel am Beispiel des gerechten Preises auf einer theore-
tischen Ebene auf.

194

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

4.3 THEORETISCHER HINTERGRUND 2: Beitragsprinzip und
Gleichheitsprinzip (Aristoteles und Rawls)

Westliche Touristen, die in Linder reisen, in denen zumindest an manchen
Orten noch gefeilscht wird, wie beispielsweise der Tiirkei, Marokko oder Indien,
sind oftmals emport iiber diese kulturelle Praxis. Aus dem westlichen Kulturver-
standnis heraus, das dem »Gleichheitsprinzip« unterworfen ist, wird dies als
ungerecht definiert. Dieser emotionalen Reaktion entgegen muss wissenschaft-
lich hinterfragt werden, ob die Universalanspriiche des westlichen Gleichheits-
ideals, gerechtfertigt sind oder ob hier eine kulturelle Bias vorliegt?

In vormodernen Gesellschaften war vor allem das »Beitragsprinzip« vorherr-
schend, das »Gleichheitsprinzip« war eine Art Gegenthese und eine Antwort auf
die mit dem »Beitragsprinzip« verbundenen persénlichen Missbriauche. Aufier-
dem baut das »Gleichheitsprinzip« auf unhinterfragten Grundannahmen vor-
moderner Gesellschaften auf, die bei der Diskussion meist vernachlissigt werden.
Heute jedoch sehe ich es als unsere Aufgabe die jeweiligen Vor- und Nachteile
beider Prinzipien zu erkennen, und diese in einer mehrwertigen Logik in eine
héhere Kultursynthese zu iiberfiihren.

Die Frage der Gerechtigkeit hat in der Philosophie Zeit ihres Bestehens Exis-
tenz. Einer der ersten, der in der Philosophie-Geschichte eine Theorie der Ge-
rechtigkeit vorgelegt hat, war Aristoteles. Auch ihm war bereits bewusst, dass
nicht allein das tugendhafte Verhalten der Person fiir die Umsetzung der Ge-
rechtigkeit notwendig ist, sondern auch eine Form der gerechten Verteilung von
Giitern (vgl. Aristoteles, 1130b; vgl. Merkel 2007, S. 1; vgl. Bien 1995, S. S.
149). Er sah beide Aspekte, wihrend heute eigentlich nur noch der Verteilungs-
gerechtigkeit Aufmerksamkeit geschenkt wird.

Es gibt in der Folge unzihlige Gerechtigkeitstheorien, denen unterschiedli-
che Primissen zugrunde liegen. Insofern ist es unmdglich und auch nicht der
Anspruch der folgenden Abhandlung dariiber einen ausreichenden Uberblick
geben zu kdnnen. Natiirlich jedoch gibt es eine Begriindung fiir die von mir
gewihlte Auswahl, die ich im Folgenden erlidutern méchte. Es gibt in der Theo-
riegeschichte unterschiedliche Gerechtigkeitsprinzipien, die sich nach wie vor im
Widerstreit befinden. Dazu gehoren:

*  Beitragsprinzip

* Bediirfnisprinzip

*  Gleichheitsprinzip

*  DPrinzip der Verfahrensgerechtigkeit

Das Beitragsprinzip deren einschligige Vertreter Aristoteles und Friedrich Hayek
sind, beruht auf der Idee eines proportionalen Gerechtigkeitsverstindnisses.

Ahnliches gilt fir das Bediirfnisprinzip. Das Gleichheitsprinzip steht im Gegensatz

195

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

zu diesen Auffassungen, indem es alle Menschen als gleich ansieht und ihnen
somit gleiche Bediirfnisse unterstellt. John Rawls und Jean-Jacques Rousseau
sind dessen wichtigste Vertreter. Durch die Erkenntnis, dass die Verteilung nicht
nur ein Ergebnis ist, sondern einem Entscheidungsprozess zugrunde liegt, ent-
stand erginzend zu den bereits existierenden Prinzipien das Prinzip der Verfah-
rensgerechtigkeit. Dieses kann allerdings den anderen Prinzipien nur als komple-
mentires Verfahren dienen und nicht eigenstindig herangezogen werden, des-
halb spielt sich die Hauptdiskrepanz zwischen »Beitragsprinzip« und »Gleich-
heitsprinzip« ab (vgl. R6hl 1987%, S. 165ff; s.a. Bien 1995, S. 162f).

Im Folgenden werde ich deshalb anhand von Aristoteles das Beitragsprinzip
und mittels John Rawls das Gleichheitsprinzip niher eruieren. Dies ist wichtig,
um die im vorherigen Kapitel dargelegte Reibung von objektiven Preisetiketten
(Gleichheirsprinzip) und dem Feilschen (Beitragsprinzip) auf dem Groflen Basar
in Istanbul auf einer theoretischen Basis zu verstehen und dadurch das Ver-
standnis dieser sich widerstreitender Gerechtigkeitsprinzipien zu erweitern. Der
Preis dient hier als Beispiel der abstrakten Diskussion des Verhiltnisses von
Form und Inhalt, Regel und Person. Aristoteles (Beitragsprinzip) und John
Rawls (Gleichheitsprinzip) dienen somit als Idealtypen, an denen ein grundle-
gendes Problem sichtbar gemacht werden soll.

4.2.1 Beitragsprinzip: Aristoteles’ Nikomachische Ethik

In der »Nikomachischen Ethik« gibt Aristoteles einen Leitfaden, wie ein gelin-
gendes Leben zu erreichen sei. Er sieht dies vor allem im angemessenen tugend-
haften Handeln. Das Gut der Gliickseligkeit (eudaimonia) zu erreichen sieht er
dabei als das oberstes Ziel des menschlichen Daseins an (Aristoteles, 1094a-
1096a). Dies zu erreichen bedarf eines tugendhaft-gefiihrten Lebens. Ehre soll in
diesem Sinne demjenigen gebiihren, der sich als besonders tugendhaft verhilt.
Ehre ist der »Lohn der Tugend«. »Denn der Lohn der Tugend und Wohlrtat ist
die Ehre« (Aristoteles, 1163b oder auch 1123b). Zentral ist fiir Aristoteles das
angemessene und rechte Handeln in Abhingigkeit von Person, Ort und Situa-
tion (Beitragsprinzip), das nicht in einen bestimmten Moralkodex oder Dogma
gefasst werden kann, wie dies traditionelle Religionen gerne tun.

87 1Im Jahr 1987 erschien das »Lehrbuch der Rechtssoziologie« erstmals im Verlag Carl Hey-
manns. Nach ungefihr 20 Jahren sah der Autor Bedarf nach einer Neubearbeitung und
plante »eine grundlegend neue Gesamtdarstellung der Rechtssoziologie«. Der Drittmittelan-
trag wurde vom DFG im August 2006 abgelehnt. Der Autor arbeitet aktuell selbst an einer
Uberarbeitung und stellt bis dahin das alte Werk online zur Verfiigung, da das Buch nicht
mehr aufgelegt wird. Der letzte Stand entspricht dem Jahr 2013. Weitere Informationen
sind hier zu finden: www.ruhr-uni-bochum.de/rsozinfo/ (Stand: 15.10.2015)

196

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Die Seele kann in drei Kategorien eingeteilt werden. Zum Ersten die Lei-
denschaften, zum Zweiten die Fihigkeiten und zum Dritten die Eigenschaf-
ten. Leidenschaften sind Begierde, Zorn, Angst, Mut, Neid, Freude, Liebe, Haf3,
Sehnsucht, Missgunst, Mitleid etc., also folglich alles, was mit Lust und Schmerz
zu tun hat. Durch die Fihigkeiten konnen die Leidenschaften verspiirt, also
Zorn, Schmerz oder Mitleid empfunden werden. Die Eigenschaften erméoglichen
es, sich richtig oder falsch bzw. weise zu den Leidenschaften zu verhalten. Somit
muss noch einmal betont werden, dass Leidenschaften wie Zorn, Haf$ usw. bei
Aristoteles nicht schlecht sind, sondern eines angemessenen Umgangs bediirfen.
Dazu wiederum bedarf es der Tugend, welche den Eigenschaften zuzuordnen ist.
Figenschaften gehen durch Mangel oder Ubermaf verloren. Deshalb fithrt zu
viel Bewegung, wie auch zu wenig Bewegung zur Krankheit. Nur durch das
angemessene Verhalten entsteht Gesundheit. Ahnlich verhilt es sich mit allen
menschlichen (Grund)Bediirfnissen wie Nahrung, Beziehungen, Sexualitit etc.

Das richtige Maf$ kann nimlich nicht als rigide abstrakte Norm konzipiert
werden, sondern ist kontextbedingt immer abhingig von Person, Ort und Situ-
ation. Durch Ubermafl und Mangel gehen Besonnenheit und Tapferkeit zu-
grunde, durch das Mafl werden sie bewahrt. Die Eigenschaften kénnen gut an
Lust und Schmerz manifestiert werden. Wer besonnen mit den kérperlichen
Bediirfnissen umgeht ist tugendhaft. Der hingegen, der dies ungern tut, ist es
nicht. Tugendhaftigkeit darf deshalb nicht mit Leidenschaftslosigkeit und Stille
verwechselt werden, sondern bedeutet vielmehr, sich angemessen zu verhalten,
was im ethischen Gefiithl empfunden und mit einer bewussten und standfesten
Entscheidung beschlossen wird (vgl. Aristoteles, 1105b ff).

»Wenn es nimlich drei Ziele des Erstrebens und des Meidens gibt, das
Schéne, Férderliche und Angenehme, und ebenso die Gegensitze, das Hiss-
liche, Schidliche und Schmerzhafte, so wird der Tugendhafte in all diesem
das Rechte finden, der Schlechte aber in allem das Rechte verfehlen, vor al-
lem aber, was die Lust betrifft.« (Aristoteles, 1104b).

Ein ehrenhaftes Handeln liegt in der Mitte zwischen zwei Polen. Weder Egois-
mus noch Altruismus sind ehrenhaft, sie sind die zu beschreibbaren Polarititen,
wihrend das rechte Handeln nicht festgeschrieben werden kann, sondern sich je
nach Kontext neu konstituiert. Dieses rechte Maf§ zu finden schafft der Tugend-
und Ehrenhafte. Die Mitte hat keinen Namen.

Aristoteles unterteilt die Tugenden in eine dianoetische, verstandesmiflige
(Weisheit, Auffassungsgabe, Einsicht) und eine ethische (Grofiziigigkeit, Beson-
nenheit), die sich durch die praktische Ubung auszeichnet.

»Denn wir meinen, daf§ der wahrhaft Gute und Verstindige in guter Hal-
tung jede Art von Schicksal trigt und in der gegebenen Lage stets das Beste

197

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

tut, wie auch der tiichtige Feldherr das gegebene Heer auf das kriegsmif3ige
einsetzt und der Schuster mit dem gegebenen Leder den schénsten Schuh
verfertigt und so auch alle anderen Handwerker.« (Aristoteles, 1100b-1101a)

Wihrend die Einiibung der verstandesmifSigen Tugend grofitenteils durch Be-
lehrung erfolgt, geschieht dies bei der ethischen vor allem durch Gewohnheit
bzw. durch praktische Einiibung. Letztlich bedingen sich beide gegenseitig. Der
Stein wird sich niemals daran gewShnen nach oben zu steigen, denn er ist darauf
angelegt nach unten zu fallen. Ahnlich ist es mit dem Feuer, dessen Flammen
nach oben und nicht nach unten steigen. Mit den Tugenden verhilt es sich so,
dass sie weder von Natur noch gegen Natur sind, vielmehr sind die Menschen
von Grund her darauf ausgerichtet, sie aufzunehmen. Zu ihrer Vollendung
bedarf es der tugendhaften Handlung. Die entsprechenden Fihigkeiten liegen
somit als rudimentire Méglichkeiten in den Menschen, die durch die Ubung zu
Gewohnheiten und somit in Fihigkeiten umgewandelt werden miissen. So wird
auch der Baumeister erst durch bauen ein solcher und ein Mensch erst durch
gerechtes Handeln gerecht. Ziel jedes Gesetzgebers sollte somit sein, seine Biir-
ger durch die Gesetze zu tugendhaften Menschen zu erziehen (vgl. Aristoteles,
1103a ff). Es gibt nun gute und schlechte Baumeister, gerechtes und ungerechtes
Handeln. »Es kommt also nicht wenig darauf an, ob man von Jugend auf dies
oder jenes gewdhnt ist; es kommt vieles darauf an, ja sogar alles.« (Aristoteles,
1103a)

Der Tugendbegriff (griech. areté, Tiichtigkeit) hat eine lange Tradition. Die
philosophisch-ethischen Tugendlehren interessieren nur jene Tiichtigkeiten
»letzte Grundhaltungen mit denen sich die sittliche Vervollkommnung des
Menschen ausspricht« (von Bollnow 1981, S. 19 zitiert nach Bellebaum 1984, S.
73). Das Wort Tugend ist mittlerweile wenig gebriuchlich und wird oft verbun-
den mit duferlich korrektem Lebenswandel, Scheinheiligkeit, Bravheit, altmodi-
scher Gesinnung, Trottel, Keuschheit etc. (vgl. ebd.). »Kurzum: der soziale
Wandel hat vor Tugenden und Tugendlehren nicht Halt gemacht und dabei
eben auch den Wortgebrauch beeinflusst« (ebd., S. 74). Wer moderne Werte wie
Pluralitit und Differenzierung durchweg positiv konnotiert, {ibersieht die darun-
ter liegende Orientierungslosigkeit der Menschen (vgl. ebd.). Die Beschiftigung
mit Tugenden geht zuriick ins antike Griechenland. Platon (Der Staat, 427-436)
ist richtungsweisend hierfiir und ordnet die Tugenden in »Der Staat« hinsicht-
lich der drei Seelenteile in die MifSigkeit, die Tapferkeit und die Weisheit, wel-
che er mit der vierten iibergeordneten Tugend, der Gerechtigkeit, erginzt. Im
Mittelalter wurden diese mit den drei christlichen Tugenden Glaube, Hoffnung
und Liebe erweitert, welche Thomas von Aquin in einem Grundstock von sie-
ben Tugenden vereint. Mitgefiihl, Riicksichtnahme, Dankbarkeit und Treue
konnen als weitere Beispiele angefithrt werden. Die Liste kénnte ohne weiteres
verlingert werden. Ein geschlossenes System von Tugenden zu entwerfen ist

198

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

folglich weder méglich noch sinnvoll. Aristoteles erkennt dies und ordnet sie
folglich nicht stringent, sondern »in lockeren Gruppen« (vgl. von Bollnow 1958,
S. 24ff).

Die Gerechtigkeit ist wie fiir Platon auch bei Aristoteles eine tibergeordnete
Tugend. Sie ist gleichzeitig eine vollkommene Tugend und ein Teil der anderen
Tugenden (vgl. Platon, Der Staat, 332-334). Die Gerechtigkeit ist deshalb eine
universale Tugend, weil sie fiir alle Gebiete von Relevanz ist. Ferner ist gerecht
derjenige, welcher sich gegeniiber anderen und nicht nur sich selbst derart ver-
halten kann. Aristoteles sicht somit verstirke im Beitragsprinzip den Weg Ge-
rechtigkeit zu verwirklichen.

Die Einheit der dianoetischen Verstandestugenden und ethischen Tugen-
den, die insbesondere auf der emotionalen Ebene zu verorten sind und sich im
Handeln ausdriicken, wurde jedoch im Laufe der Geschichte voneinander ge-
trennt. Die Vernunft und die Ratio {iber die Emotionen und die biologisch-
triebhafte Seite des Menschen zu stellen wurde nach Jung (1968X: 373ff) durch
das Christentum eingeleitet (vgl. Bithl 2000, S. 153). Diese Trennung wurde in
der Geschichte weitergefiihrt.

Max Weber sah die Entwicklung des kapitalistischen Geistes als Trennung
von Rationalitit und Religion. Interessen und Leidenschaften waren hier zwei
entgegengesetzte Handlungspole. Demgegeniiber erlduterte  Albert O.
Hirschman, dass im Zuge des kapitalistischen Geistes Interessen Leidenschaften
vorgezogen wurden, jedoch nicht in einer absoluten Negation der Leidenschaf-
ten, sondern vielmehr in der utilitaristischen Verwendung bestimmter gewinn-
bringender Leidenschaften gegentiber anderen (vgl. Neckel 2011, S. 43).

»Eine solche Formulierung wurde denn auch gefunden, und zwar in der
Weise, daf$ die Interessen der Menschen ihren Leidenschaften gegeniiberge-
stellt wurden, um damit die giinstigen Folgen, die sich ergeben, wenn die
Menschen sich durch ihre Interessen leiten lassen, dem verhingnisvollen Zu-
stand entgegenzusetzen, der herrscht, wenn die Menschen ihren Leiden-
schaften die Ziigel schieflen lassen.« (Hirschman 1987, S. 40)

Man dachte also, dass das verniinftige und rationale Denken etwas Positives
wire, wihrend die emotionalen Leidenschaften als gefihrlich und negativ einge-
stuft wurden. Im Liberalismus des frithen 17. Jahrhunderts wurden Leidenschaf-
ten als starke und schwer beherrschbare Emotionen verstanden.

»Leidenschaften schalten jede reflexive Distanzierung in dem Mafle aus, wie
sich die ganze Person in das Begehren eines einzigen Objekes involviert, des-
sen psychologisches Gewicht alles andere zur Seite dringt. Folgerichtig wer-
den Leidenschaften emotionspsychologisch auch in die unmittelbare Nach-

barschaft zur sexuellen Erregung gestellt.« (Neckel 2011, S. 43)

199

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Moralische Kontrolle wurde somit als Mittel gesechen der Entgleisung der »ge-
fihrlichen« Leidenschaften Einhalt zu gebieten. Wihrend seit Augustinus die
Gier in der Dreieinigkeit von Machtgier, sexueller Ziigellosigkeit und Habsucht
verstanden wurde, vollzog sich im frithen Liberalismus ein geistesgeschichtlicher
Wendepunkt. Die Habsucht wurde positiv umgewandelt (vgl. Neckel 2011, S.
43):

»Daf$ nimlich eine Gruppe von Leidenschaften, die bislang verschiedentlich
als Gier, Habsucht oder Gewinnsucht bekannt waren, nutzbringend einge-
setzt werden kénnten, um andere, wie Ehrgeiz, Machtgier oder sexuelle Be-
gierde zu bekimpfen oder zu ziigeln.« (Hirschman 1987, S. 49)

Die Habgier erfuhr in diesem Zuge eine Aufwertung zu einer »priviligierten
Leidenschaft«, deren Aufgabe es war »die >wilden< Triebe zu zihmen« (ebd., S.
49f). Damit wurden auch die Vorteile des Antriebs, der primir aus Emotionen
bestand, erkannt. Das Interesse diente damit vielmehr dazu die Leidenschaften
in einer domestizierten Form aufzunehmen, anstatt sie wahllos oder gar obsessiv
auszuleben. Durch ihre Bindung an wirtschaftliche Interessen und der Limitie-
rung ihrer Erregungsmoglichkeiten sollte die Gier im Zaum gehalten werden
und im Sinne David Humes in eine »ruhige Leidenschaft« gewandelt werden
(vgl. Hirschman 1987, S. 75; vgl. Neckel 2011, S. 44).

Im klassischen Liberalismus des 18. Jahrhunderts war man sich der Schat-
tenseiten gieriger Leidenschaften bewusst. Gleichwohl sah man, dass 6konomi-
sches Gewinninteresse einer starken Affekestruktur zugrunde liegt. Diese Ein-
sicht wurde in den folgenden Skonomischen Theoriestringen, vor allem dem
neoklassischen, vernachlissigt und »zum harmlosen Modell des verniinftigen
Eigennutzes, hinter dem alle gewissermaflen schmutzigen Seiten des Gewinn-
strebens vollstindig verschwanden« (Neckel 2011, S. 44) — rationale Wirt-
schaftssubjekte mit reiner emotionsloser Zweckrationalitit.

Rationale Verfolgung der Eigeninteressen schien somit die Losung fiir das
reibungslose Funktionieren der sozialen Ordnung. Das Paradigma dieses Den-
kens war »der friedliche Kaufmann«. »Man sagte sich gewissermaflen: Solange
sich jemand nur darum kiimmert, Geld zu verdienen, richtet er gesellschaftlich
keinen Schaden an.« (Schimanck 2000, S. 114). Heute zeigt sich, dass diese
Theorie angesichts der Wirtschaftskrisen, die wir erleben, problematisch ist.

»Die Spekulationen Montesquieus und Stuarts iiber die heilsamen politi-
schen Konsequenzen der wirtschaftlichen Expansion waren eine Grofitat der
Phantasie auf dem Gebiet der politischen Okonomie — eine Tat, die groflar-
tig bleibt, auch wenn der Lauf der Geschichte diese Spekulationen im we-
sentlichen widerlegt hat.« (Hirschman 1987, S. 125)

200

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Gleichwohl ist heute allgemein bekannt, dass unsere Emotionen unsere Ent-
scheidungen und Handeln unbewusst bestimmen, die dann aber wiederum
rational verteidigt und als rationales Interesse vermarktet werden.

Interesse und Rationalitit scheinen noch heute so selbsterklirend, dass sich
niemand mehr darum bemiiht dies genauer auszufiihren (vgl. Hirschman 1987,
S. 52). Rationale Handlungen werden unhinterfragt als richtig angesehen und es
wird gefragt: Wie komme ich zu einer rationalen Entscheidung? Es wird gar
nicht hinterfragt, ob eine rationale Entscheidung iiberhaupt die beste ist. Dieses
dualistische Denken meint, dass wenn man Personen und mit ihnen einherge-
hende Bediirfnisse und Leidenschaften unterdriicke, seien die Probleme geldst.
Was im dualistischen Denken allerdings anklingt, ist vielmehr die kirchliche
Spaltung von »guten oberen« Tugenden und »schlechten niederen« Trieben, die
bereits von C.G. Jung als tiefsiczendes Problem der Kollektivseele angesehen
wurde (vgl. Bithl 2002, S. 153) Mit C.G. Jung konnte man argumentieren, dass
ein Schatten dauerhaft nicht zu verdringen ist, sondern nur durch die bewusste
Durchdringung und Transformation geldst werden kann. Auch die aristotelische
Auffassung war eine andere. Bei dieser ging es um eine Kultivierung der Leiden-
schaften und nicht deren Unterdriickung, sowie daneben um die Bildung eines
standfesten tugendhaften Charakters. Kurzum Herzens- und Verstandesbildung
bedingen sich gegenseitig. In eine dhnliche Richtung argumentiert Adam Smith
in seiner Theorie der ethischen Gefiihle, wo durch das »Gefiihl fiir das sittlich
Richtige« die Interessen, die durchaus auch egoistisch konnotiert sein kénnen,
als Selbstregulation des Einzelnen dienen.

»Mag man den Menschen fiir noch so egoistisch halten, es liegen doch of-
fenbar gewisse Prinzipien in seiner Natur, die ihn dazu bestimmen, an dem
Schicksal anderer Anteil zu nehmen, und die ihm selbst die Gliickseligkeit
dieser anderen zum Bediirfnis machen, obgleich er keinen anderen Vorteil
daraus zieht als das Vergniigen, Zeuge davon zu sein.« (Smith 2010, S. 5)

4.2.2 Gleichheitsprinzip: John Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit

Anders als Aristoteles beschiftigt sich John Rawls mit dem Gleichheitsprinzip
bzw. mit dem Prinzip der Verfabrensgerechtigkeit auf Grundlage des Gleichheits-
prinzips. Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit zielt auf eine Gerechtigkeitsvorstel-
lung, welche die traditionelle Lehre des Gesellschaftsvertrages — wie etwa von
Locke, Rousseau und Kant — zu verallgemeinern und auf eine héhere Abstraketi-
onsebene zu heben sucht (Rawls 1998, S. 11f).

John Rawls trigt wesentlich zur Renaissance der Vertragstheorien nach
Hobbes, Locke und Hume bei. Thomas Hobbes sah den inneren Frieden durch
die Religionskriege in Gefahr. Die Losung des im Urzustand gefithrten Krieges
alle gegen alle kann bei Hobbes nur durch die Selbstentmachtung des Individu-

201

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

ums zugunsten einer absoluten Herrschaft gewonnen werden. Der Grundcha-
rakter der Rawlschen Theorie ldsst sich dahingehend beschreiben, dass die Ge-
rechtigkeit in der Moderne nicht mehr qua einer vorgegebenen Ordnung zu
legitimieren sei, sondern die Ordnung selbst von der Gerechtigkeit her zu be-
griilnden wire. Die Instanz neuzeitlicher Vertragstheorien ist somit nicht Gott,
sondern das Individuum. Dies ist die Reaktion auf die durch Reformation, Auf-
klirung, Entwicklung der modernen Wissenschaften und zunehmende Okono-
misierung entstandene Auflésung traditioneller Orientierungsmuster.

Bei Aristoteles gab es bereits die zwei Gerechtigkeitsprinzipien der iustitia
distributiva (Verteilungsgerechtigkeit) und der iustitia direktiva (Einhaltung der
Vertragsverpflichtungen) (vgl. Merkel 2007, S. 1; s.a. Bien 1995). Im Zuge der
Moderne wurde der Fokus verstirkt auf die Verteilungsgerechtigkeit gerichtet,
wihrend die 7ustita direktiva und die Charakterbildung vernachlissigt wurde. So
ist auch zu erkliren, dass Rawls sich Aristoteles und der Tradition verpflichtet
sieht, allerdings eben nur der einen und nicht der anderen Traditionslinie.

Als gerecht oder ungerecht kann man umgangssprachlich verschiedene Din-
ge wie etwa Vertrige, Kriege, Urteile etc. bezeichnen. Rawls fasst diesen Begriff
enger. Er benutzt ihn ausschliefflich zur moralischen Bewertung von Institutio-
nen. Seinen Moralbegriff gliedert er zum einen in die Gerechtigkeitslehre und
zum anderen in die Fragen der Ethik. Erstere »beurteilt die sozialen Institutio-
nen, die die Beziehungen und Interaktionen innerhalb eines Sozialsystems struk-
turieren« (Pogge 1994, S. 36) Dieser Moralbegriff basiert somit auf einer Ge-
rechtigkeitslehre, die »die sozialen Institutionen, die die Beziehungen und Inter-
aktionen innerhalb eines Sozialsystems strukturieren« (ebd.).

»Als Vertragstheorien bezeichnet man moral-, sozial- und politikphilosophi-
sche Konzeptionen, die die moralischen Prinzipien menschlichen Handeln,
die rationale Grundlage der institutionellen gesellschaftlichen Ordnung und
die Legitimationsbedingungen politischer Herrschaft in einem hypotheti-
schen, zwischen freien und gleichen Individuen in einem wohldefinierten
Ausgangszustand geschlossenen Vertrag erblicken und damit die allgemeine
Zustimmungsfihigkeit zum fundamentalen normativen Giiltigkeitskriterium

erkliren.« (Kersting 2002, S. 163)

Rawls Grundfrage lautet: Wie muss die Grundstruktur einer Gesellschaft be-
schaffen sein, damit die gemeinsam erwirtschafteten Giiter gerecht verteilt wer-
den? Fiir Rawls zihlt der »Vorrang des Rechten vor dem Guten.

»Eine moderne demokratische Gesellschaft ist nicht einfach durch einen
Pluralismus umfassender religidser, philosophischer und moralischer Lehren
gekennzeichnet, sondern durch einen Pluralismus zwar einander ausschlie-
Bender, aber gleichwohl verniinftiger umfassender Lehren. Keine dieser Leh-

202

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

ren wird von Biirgern allgemein bejaht. Und es ist nicht zu erwarten, daf$ ei-
ne von ihnen (oder irgendeine andere verniinftige Lehre) in absehbarer Zeit
von allen oder fast allen Biirgern bejaht wird. Der politische Liberalismus
geht davon aus, daff eine Pluralitdt verniinftiger und dennoch einander aus-
schlieender umfassender Lehren das natiirliche Ergebnis des Gebrauchs der
menschlichen Vernunft innerhalb des Rahmens der freien Institutionen ei-
ner konstitutionellen Demokratie ist« (Rawls 1998, S. 12f).

Es gibt eine Liste von Grundgiitern, an deren gerechten Verteilung alle ein Inte-
resse haben, wie etwa Grundrechte und Grundfreiheiten, Freiziigigkeit und freie
Berufswahl vor dem Hintergrund vielfiltiger Moglichkeiten, Befugnisse und
Zugangsrechte zu Amtern und Positionen innerhalb der politischen und 6ko-
nomischen Institutionen der Grundstruktur, Einkommen und Besitz; und
schliefSlich, die sozialen Grundlagen der Selbstachtung (vgl. Rawls 1998, S.
275). Durch ein gedankliches Experiment soll im »Urzustand« und hinter dem
»Schleier des Nichtwissens« die gesellschaftliche Struktur in eine gerechte Ord-
nung gebracht werden.

»Im Urzustand diirfen die Beteiligten weder die soziale Stellung noch die be-
sonderen Globaltheorien der von ihnen reprisentierten Personen kennen.
Ebenso wenig kennen sie die rassische und ethnische Gruppenzugehorigkeit
der Personen, ihr Geschlecht oder ihre diversen angeborenen Fihigkeiten
wie Stirke und Intelligenz — allesamt im Bereich des Normalen. Diese In-
formationsbeschrinkungen kennzeichnen wir metaphorisch und sagen, die
Beteiligten befinden sich hinter einem Schleier des Nichtwissens.« (Rawls
2003, S. 40)

Hier gilt vor allem die Maximin Regel: die am meisten Benachteiligten sollen am
besten gestellt sein »Maximum der Minima«. Daraus leitet er zwei Gerechtig-
keitsgrundsitze ab:

1. »Jede Person hat den gleichen unabdingbaren Anspruch auf ein véllig
adiquates System gleicher Grundfreiheiten, das mit demselben System
von Freiheiten fiir alle vereinbar ist.

2. Soziale und dkonomische Ungleichheiten miissen zwei Bedingungen
erfiillen: erstens miissen sie mit Amtern und Positionen verbunden
sein, die unter Bedingungen fairer Chancengleichheir allen offenstehen;
und zweitens miissen sie den am wenigsten begiinstigten Angehérigen
der Gesellschaft den grofiten Vorteil bringen (Differenzprinzip).«
(Rawls 2003, S. 78)

Der »iiberlappende Konsens« solle dann unabhingig von moralischen, philoso-
phischen oder religiosen Weltanschauungen zu begriinden sein. Vernunft und

203

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

rationale Argumente wiren die Mittel fiir gerechten und fairen Austausch glei-
cher Individuen.

Gerechtigkeitstheorien bewegen sich meist zwischen zwei Hauptachsen, das
ist einerseits die Frage, ob dem Individuum oder der Gemeinschaft Vorrang
gegeben wird, der klassische Streit zwischen Liberalismus und Kommunitaris-
mus. Andererseits stellt sich die Frage, ob die Theorien der Verteilungsgerech-
tigkeit eher zu- oder abgeneigt gegeniiber stehen (vgl. Merkel 2007, S. 2).

Die stirkste Kritik hat der Liberalismus® durch den Kommunitarismus er-
fahren. Im Liberalismus geht man von einem Menschenverstindnis aus, welches
das Individuum als von sozialen, historischen und kulturellen Kontexten losge-
16st begreift. Dabei leben die Mitglieder von moralischen Traditionen, die in
Gemeinschaften gebildet werden zu deren Erhaltung der Liberalismus keinen
Beitrag leistet. Damit einhergehend wird der Anspruch auf eine universalistische
Moralbegriindung postuliert. Dem allen liegt ein Neutralititsanspruch zu Grun-
de, der sich bei genauer Betrachtung als Farce erweist, da im Liberalismus selbst
ein Konzept des »guten Lebens« implizit vermittelt wird (vgl. Meyer 1996, S.
39-71). »Die begriindungstheoretische Leistungsfahigkeit des Vertrages ist prin-
zipiell begrenzt; die Vertragstheorie vermag nicht auf eigenen Fiiflen zu stehen
und bedarf immer fremden systematischen Beistandes.« (Kersting 2001, S. 124)
Moderne Gesellschaften haben sich in gewisser Weise jedoch auch von den
Werten der traditionellen Gesellschaft ernihrt:

»Der freiheitlich sikularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst
nicht garantieren kann. Das ist das grofle Wagnis, das er, um der Freibeit
willen, eingegangen ist. Als freiheitlicher Staat kann er einerseits nur beste-
hen, wenn sich die Freiheit, die er seinen Biirgern gewihrt, von innen her,
aus der moralischen Substanz des einzelnen |...] reguliert.« (Bockenforde 1967,

S. 60, Hervorh. d. Verf.)

Bei Rawls ist das (Gerechtigkeits)Problem hauptsichlich ein Strukturproblem, er
fragt sich weniger, wie ein Charakter und eine Person gebildet wird, sondern
geht davon aus, dass gerechte Gesellschaftsstrukturen automatisch zu einer ge-
rechteren Welt fithren. Gemaf§ meiner These, dass das Hauptproblem moderner
Gesellschaft ursichlich in der bereits dargelegten kollektiv narzisstischen Person-
lichkeitsstorung begriindet ist und die Losung in der Aufarbeitung sozialer und
psychologischen Komponenten auf der emotionalen Ebene liegt, die mit einer

88 Problematisch ist heutzutage die Verwendung des Begriffes Liberalismus. Die klassischen
Liberalen wie Adam Smith verbanden ethische Tugenden mit freiheitlichen Anspriichen.
Erst im Zuge des Neoliberalismus, wurde Freiheit als Parameter zur Befriedigung narzissti-
scher Bediirfnisse gebraucht.

204

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Charakterbildung einhergehen, mochte ich abschliefend folgende Kritik an
Rawls Theorie und dem Gleichheitsprinzip duflern:

Im Kontext der Logik seiner Zeit hebt Rawls vor allem die Vernunft als
zentrales Kriterium zur Erschliefung universeller Lehren sowie der Bejahung
dessen durch die Biirger der Gesellschaft hervor. Hier zeigt sich sogleich
wieder die einseitige Uberhohung der Vernuntft, die von sich als aufgeklirt
verstehenden Wissenschaftlern, Philosophen und Intellektuellen unhinter-
fragt als Anfangs- und Endpunke aller Theorien herangezogen wird. Aristo-
teles hingegen sah die Notwendigkeit der Verbindung von Tugenden, die
die Vernunft betreffen und von dieser erkannt werden, sowie der Charakter-
tugenden, die die emotionale Bildung in ihrem Fokus haben. Das Ehrgefiihl,
das eng mit dem Gerechtigkeitsgefiihl verkniipft ist, liegt als rudimentire
Maoglichkeit im Menschen selbst, muss aber durch ein bestimmtes Training
ausgebildet werden, da es ansonsten rudimentir verkiimmert.

»Rawls’ Ziel ist die Befreiung der individuellen Lebenschancen von den
Zufilligkeiten der sozialen Herkunft, des Geschlechts und der natiirlichen
Begabung.« (Merkel 2007, S. 6) Somit wird der Mensch nach dieser Theorie
allein dadurch befreit, dass alle dufSeren Umstinde, die zur Unterdriickung
dienen, beseitigt werden. Schon Georg Simmel (1995) entlarvte ein derart
naives Verstindnis der Freiheit, das lediglich auf »duflere quantitative Frei-
heit« (vgl. Kapitel 2.2) setzt, in seinem Aufsatz »Die beiden Formen des In-
dividualismus«. Genau dieser Fehler wurde bereits in der Aufklirung began-
gen, indem man dachte, durch den Sturz aller religidsen, politischen oder
wirtschaftlichen Krifte und die Aufldsung aller stindischen ziinftigen und
kirchlichen Bindungen wiirde sich die »innere qualitative Freiheit« von selbst
entwickeln. Aber genau an dieser Stelle liegt die Tduschung (vgl. Simmel
1995, S. 50£f), was uns zu einem dritten Kritikpunke fiihrt.

Rawls vernachlissigt wie viele moderne Denker im Zuge der Aufklirung (s.
Kritikpunke 1) die Frage nach der Genese und Bildung der Person und ihres
Charakters. Ich trenne an dieser Stelle bewusst zwischen Person und Charak-
ter, Personlichkeitsbildung und Charakterbildung. Die Person ist der dufle-
ren Seite des Habitus, der »subjektive Kultur« (Simmel) zugewandt, gemif$
der personae, der Maske, die nach auflen hin getragen wird. Der Charakter
bezieht sich auf die innere ethische Dimension des Habitus, der »individuel-
len Seele« (Simmel), die in der Persénlichkeitsbildung der »auflengeleitetenc
(Riesman) Moderne vollkommen vernachlissigt wird. Letztlich geht Person
mit Charakterbildung einher, die Person ohne Charakter ist keine Person im
philosophischen Sinne (s. Hannah Arendt). In der Postmoderne wird jedoch
die Person im Kontext der Personlichkeitsbildung einseitig auflengeleitet
verwendet. Es geht in der auSengeleiteten modernen Gesellschaft (Riesman

205

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

1960) nicht darum, wer man ist, sondern wie man wirkt, wie man in jedem
Rhetorik-Training lernen kann. Die Charakterhaltung ist auch insofern
wichtig, als sie die Vor-Bedingung der rechten Entscheidung und Giiterver-
teilung hinter dem »Schleier des Nichtwissens« garantiert wie die »nicht-
vertraglichen Elemente« (Durkheim) den Vertrag. Rawls vergisst die kom-
plexe Genese der Person im kulturellen und historischen Kontext zu unter-
suchen, und sieht den Menschen bereits als vollkommenen reifen Menschen
an, den es nach Aristoteles erst noch zu schaffen gilt. Das heift nicht, dass
wir keine Verteilungsgerechtigkeit brauchen, sondern dass wir theoretisch
und praktisch erst dann dazu fahig werden, wenn wir in uns das Gerechtig-
keitsgefiihl ausgebildet und unsere narzisstischen emotionalen Bediirfnisse
iiberwunden haben.

4.2.3 Zur Vorrangstellung des Beitragsprinzips in transrationalen Kulturen

»Das Kalkiil wird nur geduldet, wenn es sich dem Gefiihl der Gerechtigkeir
unterordnet, welches eher in einem akribischen Gerechrigkeitssinn (der >Eh-
rensache) als in einem rationalen und abstrakten Verstindnis von Gleichheit

wurzelt.« (Bourdieu 2000, S. 46, Hervorheb. d. Verf)

Mit diesem Zitat, das ich hier bewusst wiederhole, bringt Bourdieu den grundle-
genden Unterschied zwischen dem Beitragsprinzip und dem Gleichheitsprinzip
auf den Punkt. Das Beitragsprinzip ist gekoppelt an ein »Gefiihl der Gerechtig-
keit«, dem sich das Kalkiil unterzuordnen hat. Das Verstindnis eines abstrakten
und rationalen Gleichheitsprinzips wird in der modernen Gesellschaft, der »Eh-
rensache« vorgezogen und es herrscht die allgemeine unhinterfragte Annahme,
dass eine Gesellschaft gleicher, freier und rationaler Individuen doch die bessere
Gesellschaft wire. Erst im Zuge der Postmoderne bréckelt dieses einseitige Ver-
stindnis immer stirker, da nun auch die Schattenseiten dieser Vorannahme zu
Tage treten: Anomie, Vereinzelung, soziale Verarmung etc. Der kollektive Fehl-
schluss dieser Grundannahme kann nur im historischen Rahmen verstanden
werden.

Die mit der Ehre einhergehenden Missbriuche durch die Vorteilsnahme
personlicher Beziehungen oder grausame Gewalttaten verfithrten zu der Annah-
me zu glauben, dass Rationalitit etwas Gutes und Emotionalitit etwas Schlech-
tes sei. Dass wir nun allerdings einmal vor allem durch unser Emotional- und
Gefiihlsleben bestimmt werden, sollte mittlerweile zum Allgemeinwissen gehd-
ren, was bedeutet, dass wir unsere emotional gefillten Entscheidungen rational
legitimieren, weil die Gesellschaft in der wir leben nur rationale Erklirungen
anerkennt und akzeptiert. Niichtern, rational und wertfrei betrachtet zeigt dies
aber vielmehr die Notwendigkeit einer emotionalen Charakterbildung, um die
ethischen Tugenden des Herzens und dianoetischen Tugenden der Vernunft in

206

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

ein Zusammenspiel zu bringen, denn sicher ist auch, dass wir nicht zuriick in
eine blofle Emotionalitit fallen sollten, die archaischen Kulturen zugrunde liegt
— keine Prirationalitit, sondern Transrationalitit (vgl. Kapitel 2.3.5).

Wichtig ist hierbei vor allem zu begreifen, dass diese Prinzipien emotional in
unseren Habitus-Strukturen verankert sind und uns unbewusst in unserem
Denken, Fiihlen, Wahrnehmen und Handeln prigen. Es sind in den Termini
Bourdieus »strukturierte Strukturen«. Wir haben theoretisch und schriftlich
niedergelegt teilweise die tugendhaftesten Gesetze. Wir haben universelle Men-
schenrechte, aber warum leben wir sie niche?

207

//dol.org/10. 1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

4.4 Die Restauration des Grof3en Basars und die daran
beteiligten Gruppierungen: Ein Kampf um Macht und
Prestige

Die mehr als 550-jihrige Geschichte ist nicht spurlos an dem Gemiuer des
Grof8en Basars vorbeigegangen und an vielen Stellen gibt es Makel: Der Regen
dringt durch die Gemauer und hinterlésst bei starken Regenfillen kleine Pfiitzen
und Biche, Schimmel und Fiulnis machen sich breit, die Wandmalereien und
der Stuck blittern ab. In den Sommermonaten quilt die Hitze Besucher und
Hindler, wihrend in den Wintermonaten die kalten Temperaturen vor dem
Inneren des Basars keinen Halt machen. Man diskutiert tiber Klimaanlagen und
Isolation. Auflerdem gibt es nicht ausreichend Parkplitze fiir die mehr als
300.000 Besucher tiglich und 40.000 Beschiftigten. Ob Gas, Wasser oder die
Elektrizititsfrage® — alles in allem bedarf es dem Groflen Basar einer dringenden
Restauration.

Die letzte Restauration des Basars ist fiir das Jahr 1983 zu verzeichnen. Al-
lerdings wurde diese nicht ordnungsgemifd durchgefithrt und die Mingel ma-
chen sich heute bemerkbar. Eine letzte ordentliche Restauration kann fiir das
Jahr 1954, nach dem damaligen Erdbeben verzeichnet werden, was allerdings ca.
60 Jahre zurtick liegt. *

»1954 fire caused severe damages in the Bazaar. The governor of the time,
Kerim Gékay, and the head of the Grand Bazaar Tradesmen Union,
Mehmet Esmer, had showed great effort in order to re-construct the Bazaar.
On April 25, 1955, a law 6538 on the restoration and repairation of the Ba-
zaar was published by the official newspaper numbered 8989. The expenses
for the roads and areas were met by the Ministry of Public Works. The City

89 »Today there is still this wire terror lived in the Grand Bazaar. The telephone and diaphone
wires create an extreme visual pollution. When you add a good number of lambs hanging
sporadically from to that, you can imagine the enormous traffic of wires. The situation was
worse until 1986. While the electrical wires hung over the walls and ceilings were threaten-
ing the whole Bazaar, that year, a foreign delegate visited the Bazaar. As he realized the threat
which such an important historical inheritance was under, he wrote a better explaining the
situation to Turgut Ozal, the prime minister of the time. Turgut Ozal took the situation in
hand and gave orders to the Department of Energy to all the wires to underground. Howev-
er, during the subsurface exploration that we had done in 2002, we were shocked to find out
that the electric wires and the water canals were laid together. Any water canal that could
leak might have caused a tragedy. We were literally living on a bomb. We tried to relocate
the wires as much as we could, but it was not enough.« ((")zbey 2010, S. 246)

90 vgl. Hiirriyet Daily News (2008): Grand Problems at Grand Bazaar, 06.06.2008
www.hurriyetdailynews.com/grand-problems-at-grand-bazaar.aspx?pagelD=4388&n=grand-
problems-at-grand-bazaar-2008-06-14 (Stand: 06.06.2014)

208

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

of Istanbul undertook the cost of the restoration of stores. But the amount
of money that was determined by the Ministry of Public Works was paid
back in payments to the City of Istanbul by the storeowners in ten years.
This means that the repair and maintenance costs of the stores were paid by
the storeowners while the government paid for the damage on the street and
its components.« (Ozbey 2010, S. 255)

Im Jahr 2012 diente der Grofle Basar als Kulisse fiir Teile des James-Bond-
Filmes »Skyfall«. Die Stimmung tiber diese Entscheidung war unter den Hind-
lern gespalten. Man erhoffte sich durch den berithmten Film weltweite Wer-
bung, gleichwie die Ladenbesitzer insgesamt eine Aufwandsentschidigung von
ca. 3 Million Lira erhielten.” Doch gleich zu Drehbeginn raste ein Stuntman in
ein 330 Jahre altes Juweliergeschift, wobei dariiber hinaus noch eine wertvolle
Kristallscheibe zu Bruch ging. Dazu kam, dass die Motorradszenen auf dem
Dach des Grofien Basars grofle Schiden anrichteten, die spiter nur notdiirftig
repariert wurden.”

Dieses Kapitel soll verdeutlichen, was der Unterschied von Ehre, Macht und
Prestige ist und warum eine ehrenvolle Charakterhaltung als Erginzung der
fachlichen Eignung ein notwendiges Regulativ gesellschaftlicher Aushandlungs-
prozesse darstellt. Am Beispiel der Diskussion um die Restauration des Groflen
Basars kann aufgezeigt werden, wie Macht und Prestige benutzt werden um
Reputation zu erlangen, warum aber ein ehrenvoller Habitus im wirtschaftlichen
wie politischen Leben notwendig ist, um einen gerechten Handel abzuwickeln
und ehrbar im politischen Leben zu agieren. Institutionelle Regelungen und
Gesetzesformeln reichen dazu nicht aus, denn Handlungen werden immer von
Personen ausgefiihrt, sodass die Ausbildung der Integritit und Ehrbarkeit weit
bedeutender ist als jedwede duflere schriftliche Niederlegung. Es ist auch nicht
die Macht als solche, die gerne als das Problem dargestellt wird, sondern ihre

91 Entspricht ca. 1,2 Mio Euro (durchschnittlicher Kurs im Jahre 2015)

92 vgl. Deutsch-Tiirkische-Nachrichten (DTN) (2012): Schaden vs. Nutzen: James Bond Dreh
in Istanbul hinterldsst gemischte Gefiihle, 23.04.2012. www.deutsch-tuerkische-
nachrichten.de/2012/04/452351/schaeden-vs-nutzen-james-bond-dreh-in-istanbul-
hinterlaesst-gemischte-gefuehle/ (Stand: 26.04.2015);
vgl. Deutsch-Tiirkische-Nachrichten (DTN) (2015): Renovierung im GrofSen Basar. Istan-
buler Polizei riumt Liden gewaltsam, 25.04.2015. www.deutsch-tuerkische-
nachrichten.de/2015/04/511296/renovierung-im-grossen-basar-istanbuler-polizei-racumt-
laeden-gewaltsam/ (Stand: 26.04.2015);
vgl. yapi.com, Yapt Sektoriiniin Haber Portali (2015a) [Das Nachrichtenportal fiir den
Bausektor]: Kapalicarstya ‘Darbe’ Hazirhigi [Die Vorbereitungen eines Putsches auf dem
Grof8en Basar], 12.01.2015 www.yapi.com.tr/haberler/kapalicarsiya-darbe-
hazirligi_127715.html (Stand: 26.04.2015)

209

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Abkopplung von dem inneren Ehrgefiihl, wie sie durch Hobbes geistesgeschicht-
lich vollzogen wurde. Menschen mit mehr Macht als andere wird es immer
geben, die Antwort kann also nicht die Abschaffung der Macht, sondern muss
die Ausbildung des ehrbaren Charakters sein, um mit Macht richtig, das heifit
gerecht im Sinne aller (vgl. Aristoteles), umzugehen.

Als methodische Grundlage dienen neben meinen selbst gefithrten narrati-
ven Interviews bzw. meinen Notizen aus der Feldforschung und Teilnehmenden
Beobachtung, insbesondere Artikel aus der tiirkischen Presse, die die Diskussion
um die Restauration des Groflen Basars von Beginn an bis heute begleitet haben.
Die Zeitungsartikel habe ich als Quellenverweis in die Fuffnoten und nicht zur
Literaturliste geftigt. Meine Forschungen endeten im Mai 2015, so dass spiter
eintretende Neuerungen nicht mehr in die Analyse einflieffen, wobei anzumer-
ken ist, dass bei meinem letzten Besuch im November 2015 noch nicht mit der
Restauration begonnen wurde. Die gesammelten Informationen sind jedoch
ausreichend, um die Problemlage zu veranschaulichen.

Die Diskussion iiber die Restauration des Groflen Basars begann im Jahre
2008. Die zentralen von der Restauration betroffen Akteure sind die Hindler
des Groflen Basars (esnaf), die Handelsorganisation des Groflen Basars (Kapals
Carst Esnaf Dernegi) sowie die Stadtbezirksverwaltung Fatih (Fatih Belediyesi) als
verlingerter Arm der AKP-Regierung. Die unterschiedlichen Gruppen und ihre
Rolle bei der Restauration werden im Folgenden vorgestellt und am Schluss mit
den theoretischen Uberlegungen verbunden.

4.4.1 Die Handler (esnaf)%:

Die Geschifte des Groflen Basars sind zu 92 % in privater Hand, 8 % gehéren
den Stiftungen, sodass aufler einem Zuschuss von 20 Millionen Lira der Fatih
Stadtverwaltung die Kosten der Restauration von den Eigentiimern getragen
werden miissen.” Die Stralen jedoch sind in Besitz des Staates, so dass er fiir
Ware, die die Geschifte drauflen auf den Straflen anbieten, Steuern verlangt”

93 In der tiglichen Alltagskommunikation verwenden die Hindler den Begriff esnaf, der eine
Art Sammelbegriff fiir alle Hindler ist und historisch durch die Handwerksgilde gewachsen
ist. Heute sind nicht alle Hindler automatisch Handwerker.

94 vgl. Worldbulletin (2014): Istanbul’s Grand Bazaar undergoes restoration, 01.03.2014.
www.worldbulletin.net/istanbuls-grand-bazaar-undergoes-restoration/129937/istanbuls-
grand-bazaar-undergoes-restoration (Stand: 16.05.2014);
vgl. Deutsch-Tiirkische-Nachrichten (DTN) (2015): Renovierung im Grofen Basar. Istan-
buler Polizei riumt Liden gewaltsam, 25.04.2015. www.deutsch-tuerkische-
nachrichten.de/2015/04/511296/renovierung-im-grossen-basar-istanbuler-polizei-racumt-
laeden-gewaltsam/ (Stand: 26.04.2015)

95 Das sind nach Angaben eines Hindlers etwa 1.500 Lira (knapp 500 €) fiir 1,5 m*im Jahr.

210

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

und das Recht (bzw. die Pflicht) hat, fiir die Instandhaltung der Straflen zu
sorgen.

In der Strale »Orta Kazaklar Sokak« nahe des Old Bedesten stolpern die Bas-
arbesucher beispielsweise regelmifSig iiber einen unebenen Kanalisationsdeckel.
Ein »Nazar-Boncuk«”, den die Hindler angebracht haben, ziert mittlerweile
dessen Kante (s. Abb. 20). Die Straflen sind uneben. Den Hindlern sind die
Hinde gebunden selbst fiir eine Reparatur zu sorgen, da der Basar unter Denk-
malschutz steht und die Strafen dem Staat gehéren, der allerdings auch nichts
unternimmt. In der Querstralle »Zenneciler Sokak« haben einige Hindler trotz
dieser Regelungen die Strafle in Eigeninitiative und -organisation reparieren
lassen (s. Abb. 21), weswegen sie seit ca. zehn Jahren in einen Gerichtsprozess
involviert sind.

Die Hindler wollen ihre Freiheit und Selbstregulierung behalten. Im Jahre
2008 wollte die Stadtverwaltung beispielsweise mehr Einfluss auf dem Basar. Sie
hat einige Geschifte angewiesen, ihre Waren an den Auflenwinden abzuhingen.
Auf dem Basar haben viele Geschifte aufgrund der meist nur 3-5 Quadratmeter
groflen »Boxen« ihre Waren vor dem Geschift auf der Strafle deponiert bzw. sie

hingen Waren an die Winde tiber dem Geschift (s. Abb. 22).

»Have any of you ever seen the walls of the Bazaar? Even its gates are seized.
The tradesmen display their greed and their lack of understanding of history,
culture and values by hanging their merchandise with huge nails onto the
walls located right next to the gate. Its walls are blocked because of the shan-
ties and illegal structures. The Bazaar is blockaded with chaos. I don't think
the tourists would feel anything other than bewilderment when they see the
situation of the Bazaar where they always come with adornment.« (Ozbey

2010, S. 256)

96 In der traditionellen tiirkischen Kultur gilt ein Nazar-Bonzuk als Schutz gegeniiber negativen
Energien bzw. dem »Bésen Blick« anderer Menschen, der sich zum Beispiel in Form von
Neid, Eifersucht oder Tratsch duflern kann.

211

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Abb. 19: links: Ein Kanalisationsdeckel in der Orta Kazaklar Sokak. Die Kanten sind
uneben, so dass viele Besucher dariiber stolpern. Hindler haben einen »Nazar-
Boncuk angebracht«. Ein Beispiel von vielen; rechts: »Not macht erfinderische,
ein Kanaldeckel verziert mit Keramikplatten

Abb. 20:

oben: Die reparierte Strafle Zenneciler Sokak;
unten: Der unreparierte Straffenzug derselben

Abb. 21: Umstrittener Wandbehang

212

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Durch den Wandbehang werden teilweise auch die Verzierungen des Basars
verdeckt. Die Belediye” argumentiert mit Denkmalschutz, allerdings wisse man
manchmal nicht, ob es um die Sache geht oder doch um Macht und Einfluss.
400 bis 500 Ladenbesitzer haben sich auf diese Anweisung hin vor einigen Jah-
ren solidarisiert und einige Vertreter sind zur Belediye gegangen. Das Problem
liege hier vor allem auch darin, dass die Stadtverwaltung keine Konsistenz in
ihrem Verhalten aufweise. Manche Geschifte weise sie an, ihre Waren abzuhin-
gen, andere nicht, was die Hindler drgere. Die Hindler haben zusammen gehal-
ten und die Geschifte fiir einige Tage geschlossen, um ihre Autonomie zu be-
wahren. Auch wenn die esnaf nicht immer einer Meinung seien, hielten sie bei
Einmischungen in die inneren Angelegenheiten des Basars zusammen, so erzihl-
te mir ein Hindler. Dies hat historische Tradition:

»In der osmanischen Gesellschaft hatte die esnafdrei Symbole: eine Waffe,
eine Fahne und eine Pauke. Diese wurden bei Reisen, bei amtlichen Durch-
fahrten, bei Feiern und bei Aufstinden herausgeholt. Die Aufstinde nach
dem 17. Jahrhundert haben dazu fithren konnen, dass viele hochrangige Be-
amte des Staates, wie z.B. Grofiwesire, Janitscharen oder der oberste Finanz-
beamte, entlassen oder sogar getdtet wurden. Die Aufstinde geschahen in
einigen Fillen, um die Regierung zu unterstiitzen, in anderen Fillen resul-
tierten sie aus der Einfithrung von Auflagen bzw. von Bestimmungen, die
den handwerklichen Traditionen zuwiderliefen oder aus der Nichteinhal-
tung von Beschliissen des Groflen Rates. In diesem Fall wurden die Geschif-
te geschlossen.« (Satroglu/Okan 2010, S. 26)

Der Streik der Basarkaufleute war im traditionellen Orient eine Mdglichkeit
politisch Stellung zu beziehen (vgl. Wirth 1974, S. 215). Im Jahr 2008 gab es
etwa eine Abstimmung, ob der Basar am Seker Bayram (Zuckerfest) geschlossen
werden soll. Die Hindler stimmten dafiir. Da es viele Einzelgeschifte sind,
schliefSen sie, weil sie die Zeit mit ihren Familien verbringen wollen.

Bei der Diskussion um die Restauration des Grofien Basars sind die Hindler
aufgrund ihrer langjihrigen Erfahrung misstrauisch geworden. Sie sind vorsich-
tig und skeptisch, ob es hier denn wirklich um das Wohl des Grofien Basars geht
oder es sich nicht vielmehr um die Interessen der AKP und der Fatih Belediyesi
handelt, die dadurch mehr Einfluss und Kontrolle auf dem Grofien Basar und
damit einhergehend mehr Wihlerstimmen und Geld erhalten méchten. Warum

97 In der Kommunikation verwenden die Hindler den Begriff »Belediye«, gemeint ist die
Stadtbezirks-verwaltung Fatih, ich werde ihn deshalb wie »esnaf« verwenden, wenn es kon-
textuell sinnvoll ist.

213

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

zum Beispiel wollen sie ein Organisationsteam, das die Restauration betreut,
welches den Basar und seine 3.000 Geschifte gar nicht wirklich kennt?*®

Aber auch fiir die Handler stehen manchmal die eigenen Interessen vor den
Interessen des GrofSen Basars und des Gesamtwohles. Die Hindler haben im
Laufe der Zeit die Winde ihrer Geschifte bearbeitet und dadurch verschmiilert,
um somit mehr Platz in den oft nur drei bis fiinf Quadratmeter groflen »Boxen«
zu schaffen.

»They found that 135 shops had expanded by knocking down walls in the
bazaar, that 242 holes had been carved into walls to make room for lockers
and benches, that 926 shops had expanded by thinning out interior walls,
and that 52 basements had been added in addition to a large number of steel
columns.« (Today’s Zaman, 08/ 2013)*”

Fiir den Grofen Basar besteht mittlerweile Einsturzgefahr'®, dazu haben nicht
nur die mangelhaften und verzdgerten Renovierungsarbeiten, sondern auch die
Tatsache gefiihrt, dass die Hindler die Winde bearbeitet haben.

4.4.2 Die Handelsorganisation des Grof3en Basars (Kapali Carsi Esnaflari
Dernegi)

Die Diskussion um die Organisation des Groflen Basars ist so alt wie die Ge-
schichte des Osmanischen Reiches und der Tiirkischen Republik selbst. Die

Organisation der Hindler wurde im Osmanische Reich wie in Kapitel 2.2 darge-

98 vgl. etwa Deutsch-Tiirkische-Nachrichten (2012): Grofler Basar in Istanbul, Kontroverse
iiber  Renovierungsarbeiten ~ entbrannt,  26.05.2012.  www.deutsch-tuerkische-
nachrichten.de/2012/05/454172/grosser-basar-kontroverse-ueber-renovierungskosten-
entbrannt/ (Stand: 14.06.2014);
yapi.com, Yapt Sektoriiniin Haber Portali (2015a) [Das Nachrichtenportal fiir den Bau-
sektor]: Kapaliarstya ‘Darbe’ Hazirligi [Die Vorbereitungen eines Putsches auf dem Grofen
Basar], 12.01.2015 www.yapi.com.tr/haberler/kapalicarsiya-darbe-hazirligi_127715.html
(Stand: 26.04.2015)

99 Today’s Zaman (2013): Grand Bazaar on Brick of collapse, 18.08.2013.
www.todayszaman.com/national report-grand-bazaar-on-brink-of-collapse 323841.html
(Stand: 17.10.2014)

100 Diese Meldung hat es sogar in deutsche und internationale Medien geschafft, zum Beispiel:
Siiddeutsche Zeitung (2010): Der Schiefe Basar von Istanbul, 17.05.2010.
www.sueddeutsche.de/reise/tuerkei-der-schiefe-basar-von-istanbul-1.472713 (18.04.2014);
Der Spiegel (2013): Sehenswiirdigkeit in Gefahr: Grofler Basar droht einzustiirzen,
20.08.2013.  www.spiegel.de/reise/staedte/grosser-basar-in-istanbul-ist-wegen-umbauten-
einsturzgefachrdet-a-917499.html (Stand: 18.04.2014)

Al Jazeera (2015): Grand Bazaar haggling for survival, 30.01.2015.
www.aljazeera.com/news/2015/01/grand-bazaar-haggling-survival-
201511911469447510.html (Stand: 18.02.1015)

214

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

legt durch das Ahilik- bzw. Gilden-System gesichert. Der Generalsekretir des
dernek schwirmt von der Einrichtung Ahilik, er sah in ihr die erste Form der
Demokratie, die Hindler arbeiteten selbstbestimmt und verantwortlich, die
Teilhabe am politischen Leben gehérte zur Arbeit des Handwerkers dazu. Des-
halb beziehen sich heute noch viele Hindler auf Ahilik, Ahilik steht fiir eine
demokratische Form der Selbstorganisation.

Die Gilden hatten die Autoritit, die unterschiedlichen Probleme der Hind-
ler zu 18sen. Sie hatten auch die Autoritit der Verschwendung der Gesellschaft
entgegenzusteuern, in dem sie etwa die Lederproduktion auf eine bestimmte
Anzahl und den Verkauf auf eine ausgewihlte Gegend beschrinkten. Auflerdem
untersuchten sie die Preise, um Ausbeutung und Profit vorzubeugen. Wihrend
der Herrschaftsperiode des Sultans Abdiilhamid II. (1876 bis 1909) machten
sich jedoch durch seinen unterdriickenden Herrschaftsstil bereits Probleme breit.
Manipulation und Korruption taten schliefSlich das IThrige die Gildenstruktur
1913 zur Aufldsung zu bringen. Seit dem Zusammenbruch des Osmanischen
Reiches Anfang des 20. Jahrhunderts bzw. bereits in seiner Endphase teilte sich
somit die einst funktionieren Organisationsstruktur in Fragmente, wobei sich
Korruption und Machtmissbrauch stirker verbreiteten. Nach dem sich die Gil-
denstrukeur aufgeldst hatte, griindeten einige Hindler eine Organisation namens
»Umran«. Im Jahr 1926 schloss sich diese Organisation mit anderen kleineren
Einheiten zusammen um somit die »Grand Bazaar Foundation« zu bilden (vgl.
Ozbey 2010, S. 289f). Anschlieend folgten weitere Organisationsversuche in
den Jahren 1939 mit dem Namen: »Die Gesellschaft zur Erhaltung und Ent-
wicklung des Groflen Basars in Istanbul« (tiirkischer Originalname: »Zstanbul
Kapaly Cars: Bayidirma ve Koruma Cemiyeti«), 1952 und 1953'" (vgl. ebd., S.
298fl). Im Jahr 1952 trug der Name der Organisation, der meist wiederkehrend
von denselben Mitgliedern getragen wurde, den Namen: »Kapal: Cars: Esnaflar:
Dernegi«, was auch noch die heutige Namensgebung ist. Die genauen Regeln
und Regulierungen der einzelnen Organisationen kénnen bei Ozbey (2010, S.
292-300) nachgelesen werden.

Heute gibt es alle drei Jahre Wahlen, die Mitglieder aufler dem Prisidenten
sind selbst Hindler, sie arbeiten ehrenamtlich. Insgesamt sind 15 Personen in
diesem Verein. Sie kiimmern sich um die unterschiedlichen Belange des Basars
wie die Sicherheitsleute, die an den Eingingen des Basars stehen oder die tigli-
che Reinigung. Auch wenn Besuch von Botschaftern ansteht oder Filmteams
den Basar als Kulisse benutzen mochten, ist der Verein die zentrale Anlaufstelle.

101 In der Organisation im Jahre 1953 gibt es einige Unstimmigkeiten, die hier zur Sache nichts
beitragen. Wer diese genauer studieren méchte, der sei auf Ozbey 2010, S. 298 ff verwiesen.

215

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»There are many important presidents who left their footprints in the history
of the Grand Bazaar. Although the Grand Bazaar has an ordinary set of
regulations, the authority that it gains from its traditions has always made
the Bazaar's importance felt. The Grand Bazaar Tradesmen Association has
always been the first place to go, when there is a problem from the restrooms
to the streets, from blackouts to broken windows. However, The Association
has never had a straight budget. It is a association that no one pays their
monthly dues to, but everyone expect the service from.« (Ozbey 2010, S.
301)

Die Rolle der Handelsorganisation des GrofSen Basars (Kapalt Cars: Esnaflar:
Dernegi) ist bei der Restaurationsdiskussion widerspriichlich und unklar, die
Meinung iiber dessen Nutzen und Handlungsmacht unter der esnaf gespalten.
Allgemein bemingeln die einen Stimmen die fehlende Arbeitsmoral der Organi-
sation und beklagen, dass es bis heute etwa keine gesicherte Bestandsaufnahme
der Geschifte gebe. Auflerdem steht auch die Bezichtigung der Vorteilsnahme
und des Wahlbetrugs im Raum. Manche sprechen gar von Korruption des am-
tierenden und wiederholt gewihlten Prisidenten der Organisation: »He was
charged with corruption in the past and he does not work for the benefit of the Ka-
palicars: or the shopkeepers but for his own benefits.«'*

Die anderen loben die Errungenschaften, die vor allem durch die Leitung
dieses Prisidenten entstanden sind:

»During his time, Grand Bazaar was no longer a hidden place, but a place
that often took its place in the media. For the first time in its history, the
Grand Bazaar had an advertisement in an international magazine. Most of
the Bazaar's roads were remodelled, and in order to dean the smoothened
roads, modern cleaning devices were purchased. Other than its regular work
hours, the Bazaar became a place where premieres, live TV programs and
private dinners took place. The Bazaar, which had its own website and host-
ed many fashion shows, started to be seen on Turkish media as well as a
number of international TV channels, including CNN.« (Ozbey 2010, S.
301)

Im Jahre 2008 in der ersten Wahlperiode des aktuell amtierenden Prisidenten
der Handelsorganisation wurden etwa drei Hauptverkehrsstraflen renoviert:
Kalpak¢ilar Caddesi, die das Nuruosmaniye Tor und das Beyazit Tor verbindet,
sowie die Oriiciiler Sokak und die Kavavlar Sokak.

102 Hiirriyet Daily News (2008): Grand Problems at Grand Bazaar, 06.06.2008.
www.hurriyetdailynews.com/grand-problems-at-grand-bazaar.aspx?pagelD=4388&n=grand-
problems-at-grand-bazaar-2008-06-14 (Stand: 06.06.2014)

216

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Unterschiedliche Hindler haben versucht, das kulturelle Erbe des Basars auf
verschiedene Weise zu erhalten, viele haben jedoch mittlerweile resigniert, da
nichts voran zu gehen scheint — aufler dem stindigen Verfall des historischen

Gebiudes.

4.4.3 Der Staat unter der Leitung der Istanbuler Stadtteilverwaltung des
Bezirkes Fatih (Fatih Belediyesi)

Wie zu Beginn des empirischen-theoretischen Teils in Kapitel 1.1 beschrieben,
wurde der Grofle Basar von Anfang an als ein »Symbol der Macht« konzipiert.
Ehre schliefSt Macht nicht zwangsliufig aus, jedoch ist Macht ohne Ehre prob-
lematisch. Schon Aristoteles erkannte, dass die Herrschaft den Mann zeige (vgl.
Aristoteles, 1130a). Damit war gemeint, dass der oder die Herrschende zum
Wohle aller zu handeln habe und deshalb diejenige Person sein miisse, die die
Tugenden, allen voran die Gerechtigkeit, am weitesten in sich vervollkommnend
hat. »In der Gerechtigkeit ist alle Tugend zusammengefasst.« (Aristoteles, 1130a)
Nur mit dieser inneren Charakterhaltung ist es moglich, Entscheidungen zu
treffen, die dem Wohle aller am meisten dienen. Heute ist jedoch vielmehr
Hobbes Definition von Ehre, die lediglich nach duflerer Ehre und Prestige trach-
tet, von Belang.

Wie hat sich nun der Staat im Laufe der Diskussion um die Restauration des
GrofSen Basars verhalten? Istanbul wurde im Jahr 2010 zusammen mit Essen in
Deutschland und Pécs in Ungarn zur »Kulturhauptstadt Europas« gewihlt. Die
»Kulturhauptstadt Europas« ist eine Initiative der Europdischen Union, die den
Reichtum und die Vielfalt des gemeinsamen europiischen Erbes wahren und
erhalten maochte. Somit ist die Ernennung zur Kulturhauptstadt mit einem
Preisgeld zur Realisierung dieser Idee verbunden.'” Einige Hindler fragen sich,
wo das Geld geblieben sei und warum es nicht in die Restaurationsarbeiten des
Grof8en Basars geflossen ist.

Als Grund fiir die Verzdgerung des Projektes wird auch die Zusammen-
schlieffung der beiden Stadtbezirke Eminénii und Fatih angefithrt, die heute
beide unter der Leitung der der AKP nahestehenden Fatih-Belediyesi stehen.
Dieser Stadtteil ist der zentrale Touristenattraktionspunkt. Die wichtigsten und
meistbesuchten Sehenswiirdigkeiten befinden sich auf dem Areal der Fatih-
Belediyesi: Dazu gehéren der Topkapi Palast, der ehemalige Palast der osmani-
schen Sultane; die »Hagia Sophia« (griechisch) bzw. »Aya Sophia« (tiirkisch)

103 »Durch das Programm KREATIVES EUROPA leistet die EU finanzielle Unterstiitzung fiir
die Kulturhauptstidte Europas. Fiir jede Kulturhauptstadt Europas sind 1,5 Mio. Euro aus
dem Programm KREATIVES EUROPA vorgesehen, die in Form des »Melina Mercouri
Preisesc ~ an  die  ausgewdhlten  Stidte = vergeben  werden.«  www.ccp-
deutschland.de/kulturhauptstadt-europas0.html (Stand: 15.03.2015)

217

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

(deutsch: Heilige Sophia/ Heilige Weisheit), eine einstige byzantinische Kirche,
dann Moschee und heute Museum, und die »Sultanahmet Camii«, die Blaue
Moschee sowie der »Yerebatan Sarnici«, der Versunkene Palast. — Und natiirlich
der Grofle Basar. Dieser ist jedoch der einzige der genannten Orte, der nicht im
Besitz des Staates bzw. der Regierungsverwaltung der Fatih Belediyesi stehen.
Umso grofer muss deshalb das Interesse der Regierung an dem GrofSen Basar
sein, da hier auch eine nicht zu unterschitzende Menge an Geldwert und somit
Steuergeldern einzusammeln ist. Der Gesamtwert der ca. 3285 Liden belduft
sich auf einen Nettorealwert von 1,5 Milliarden Dollar (vgl. Kiigiikerman/ Mor-
tan 2009, S. 192).

Im Jahr 2013 hat die Restauration des Agyptischen Basars unter der Leitung
des Zentralen Stiftungsverbandes begonnen (7.C. Basbakanlik Genel Vakiflar
Miidiirliigii) (s. Abb. 23). Teile des Basars sind, wie oben angefiihrt, in privaten
Hinden, andere in Hinden der Stiftungen bzw. des Stiftungsverbandes. Einige
Hindler der ilteren Basarriege hatten die Gelegenheit in den 1960er-Jahren, als
die Preise noch nicht so hoch waren, ihren Laden zu kaufen und ihn nun im
Rentenalter zu vermieten. 10.000 bis 15.000 $ pro Monat fiir die Ladenmiete
von 3m? zu bezahlen ist heutzutage keine Seltenheit auf dem GrofSen Basar.

Die langjihrige Diskussion hat vor allem durch ihre Unklarheic fiir viel
Verwirrung gesorgt, so dass sich viele Hindler von Staat und der Fatih Belediyesi
betrogen fiihlen und misstrauisch gegeniiber den Restaurationsplinen geworden
sind. Am Anfang wiren es, nach Angaben eines gut informierten Hindlers,
geschitzte 14 Millionen Lira gewesen, dann wire auf einmal von 120 Millionen
Lira die Rede gewesen, dann wieder von 120 Millionen Dollar, beim nichsten
Mal von 120 Millionen Euro. Dies verwirre nach Meinung vieler Hindler und
sorge fiir eine geringe Vertrauensbasis. Man spriche von 25.000 Euro fiir jedes
Geschift, 2. bis 3.000 Euro zur Reparatur des Daches eines Geschiftes von ca.
15 m? miisste allerdings reichen, so Yavuz (vgl. Kapitel 2.1.2). Wie oben ange-
fithre sind die StrafSen des Basars Eigentum des Staates und allein die Strafen
machen die Hilfte des GrofSen Basars aus. Bei der Diskussion, wer die Kosten
fur die Renovierung trigt, scheint der Staat aber seinen Eigentumsanspruch auf
die Straflen vergessen zu haben.

Mittlerweile ist nun die Rede von einem 200 Millionen Lira teuren Renovie-
rungsprojekt. Die Restaurationsarbeiten sollen dabei in Etappen durchgefiihrt
werden, um den laufenden Betrieb nicht zu storen.'™ Dies bestitigte auch der

104 vgl. Habertiirk Ekonomi (2012): Diinyanin en pahali tamiri! [Die teuerste Instandhaltung
der Welt!], 25.05.2012. http://ekonomi.haberturk.com/emlak/haber/745157-dunyanin-en-
pahali-tamiri (Stand: 06.06.2014);
vgl. Habertiirk (2014): Kapalicarsi'nin ¢ehresi degisiyor. Tarihi ¢arst 200 milyon lira ma-
liyetle restore edilecek [Die Gestalt des Groflen Basars dndert sich. Der historische Basar

218

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

zustindige Bauprojekdleiter (Etiid Proje Miidiirliigii) der Fatih Belediyesi bei
meiner Nachfrage im Jahr 2014. Er nannte auch den Sommer 2015 als geplan-
ten Baubeginn. Meine Recherchen endeten zu diesem Zeitpunkt, jedoch hatten
die Bauarbeiten damals noch nicht begonnen.

»Who takes care of its pavements, lights, trashes, cleaning, walls, or the root?
There is only one answer: the tradesmen. Normally, the City of Istanbul is
responsible from the maintenance of the main arterial roads. They take care
of the roads and canals everywhere, but in the Bazaar, it is the tradesmen.
The byroads are always the responsibility of the Town Halls, but in the Ba-
zaar, it is the tradesmen's. The roads are lightened by the government eve-
rywhere. The government not only ignores the demands of the Bazaar, but
also they sue the foundation for taking care of those things. The trashes are
collected by the members of the foundation. They also take care of the
cleaning. [...]

Then, why do you demand trash tax, tax, income tax, additional tax, this
tax, that tax ... When it comes to collecting the taxes, they apparently know
their responsibilities, but when it comes to serve us, they step aside.« (Ozbey

2010, S. 244)

Die Probleme auf dem Groflen Basar sind auch Teil eines grofleren Problem-
komplexes. Die UNESCO siceht viele historische Gebiude in Istanbul wie die
Blaue Moschee, den Topkapi Palast oder auch kleine Stadtteile auf der Halbinsel
als duflerst einzigartig und als zu erhaltendes Welterbe fiir die Menschheit an.
Das Problem von Historikern sei, die geringe Bewusstheit in der Bevolkerung
fur diesen Wert und das starken Streben gen Westen und westliche Kommerz-
gebilde.'” Nach Meinung eines gut informierten Hindlers miisste schon lingst
ein Bericht an die UNESCO fertiggestellt sein. Dann namlich wiirde der Grofie
Basar als Weltkulturerbe gelten, also ein Erbe der Menschheit sein und nicht
mehr das alleinige Erbe des tiirkischen Staates. Somit wiirde die Restauration in
die Hinde der UNESCO fallen und das Einmischen des Staates und auch der

Handelsorganisation konnte unterbunden werden.

wird mit einem Kostenfaktor von 200 Millionen Lira restauriert werden], 07.02.2014.
www.haberturk.com/yasam/haber/919485-kapalicarsinin-cehresi-degisiyor (06.06.2014);
vgl. Sabah (2014): Kapalicarsi'da restorasyon [Die Restauration des Groflen Basars],
14.03.2014. www.sabah.com.tr/Yasam/2014/03/14/kapalicarsida-restorasyon (06.06.2014);
105 Al Jazeera (2010): Istanbul’s heritage under threat. Ancient Turkish city faces being placed
on Unesco's »endangered« list, 27.07.2010. www.aljazeera.com/video/europe/
2010/07/20107276201737863.html (Stand: 07.05.2015)

219

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Der Grofle Basar wird seit 555 Jahren von der esnaf selbst geleitet und diese
will die Leitung weiterhin selbst iibernehmen. Die AKP nahe Stadtverwaltung
hat andere Pline, die auch die Opposition kritisiert. Ein CHP-Mitglied kriti-
siert, dass es hier vor allem um Rendite und Mieteinnahmen ginge.'® Hier dreht
es sich um die Frage der Selbstorganisation und Selbst- bzw. Mitbestimmung,
die eine lange Tradition im Ahilik-System hat oder aber der Herrschaft des
Staates von oben nach unten.

Der Staat will nach Ansicht vieler Hindler dem Basar seinen Entwurf »auf-
driicken«. Die Geschifte des Basars sind aber hauptsichlich in Privatbesitz. Der
Grofle Basar ist kein modernes Einkaufszentrum und muss deshalb in den Au-
gen der Hindler anders betrachtet werden. Es ist die Angst von groflen Ketten
verdringt zu werden, die aber mehr Geld und somit dem Staat mehr Steuern
einbringen wiirden. Auch die Handelsorganisation des GrofSen Basars hat einen
Entwurf erarbeitet.

»Gemify dem Entwurf muss jede Entscheidung des Leitungsrates von der
Stadtbezirksverwaltung Fatih bewilligt werden. Sie werden das Budget, die
Rechnung und die Zuschlige bestimmen. Sie werden den Generalsekretir
festlegen. Es macht keinen Sinn, dass unsere Organisation in dem Entwurf
der Stadtbezirksverwaltung nicht vorkommt. Sie werden alles machen. Die
sieben Personen, die von uns dort sind, haben keinen Einfluss. Wir wollen
elf Personen der Hindler und vier Personen aus 6ffentlichen Amtern, aber
davon niemanden aus der Stiftungsverwaltung. Statt dessen wollen wir, dass
jemand vom Tourismusministerium dabei ist. Im Moment ist in der Leitung
das Governeursamt vertreten, aber nur zur Beaufsichtigung. Er kann nicht
abstimmen, kein Prisident werden und hat kein Unterzeichnungsrecht.«, so
ein Mitglied der Handelsorganisation des Groflen Basars und Eigentiimer
eines Geschiftes.!””

4.4.4 Restauration des Sandal-Bedesten im Jahr 2015

Im Frithjahr 2015 begann die Restauration im Sandal Bedesten, die auflerhalb
der allgemeinen Restaurationsdiskussion steht, da deren Liden im Besitz des

106 vgl. yapi.com, Yapi Sektoriiniin Haber Portali (2015a) [Das Nachrichtenportal fiir den
Bausektor]: Kapalicarsiya ‘Darbe’ Hazithgi [Die Vorbereitungen eines Putsches auf dem
Groflen Basar], 12.01.2015. www.yapi.com.tr/haberler/kapalicarsiya-darbe-
hazirligi_127715.html (Stand: 26.04.2015)

107 vgl. yapi.com, Yapi Sektériiniin Haber Portali (2015a) [Das Nachrichtenportal fiir den
Bausektor]: Kapalicarstya ‘Darbe’ Hazithigi [Die Vorbereitungen eines Putsches auf dem
Groflen Basar], 12.01.2015. www.yapi.com.tr/haberler/kapalicarsiya-darbe-
hazirligi_127715.html (Stand: 26.04.2015)

220

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Zentralrats der Stiftungen in Istanbul (7.C. Basbakanlik Genel Vakiflar Miidiir-
liigii) stehen. Der Sandal Bedesten ist einer der ersten gebauten Sektoren des
Grof8en Basars (vgl. Kapitel 1.1).

Die Ladenmieter bekamen Nachricht von der Stadtbezirksverwaltung Fatih,
ihre Liden bis zum 22. April 2015 zu rdumen, damit mit den Bauarbeiten be-
gonnen werden kdnne. Die Hindler waren jedoch mit den Renovierungsarbei-
ten nicht einverstanden, da sie aus ihrer Sicht zu wenig einbezogen wurden.
Schon einige Tage vorher wurden Pressestimmen laut, dass die Hindler einen
Aufstand dagegen planten. So kam es auch. Am 21. April 2015 schlossen sie die
vier Tiiren des Sandal Bedesten hinter sich zu, so dass niemand in das geplante
Baugebiet eindringen konnte.

»Die Polizei wies uns an, nicht hinter der Tiir zu stehen. Wir antworteten
ihnen, dass wir bleiben, bis wir sterben. Wir verbrennen uns selbst, wenn
nétig. Und wir haben tatsichlich daran gedacht, uns aus Protest selbst zu
verletzenc, sagt einer der beim Protest Anwesenden.'”

Dabei wurde eine historische Tiir gesprengt und auch Trinengas kam zum Ein-
satz. Ahnliche Szenen der tiirkischen Polizei sind bekannt, wie etwa im Friihjahr
2013 bei den Protesten um den Gezi-Park im Stadtteil Taksim.'”

Die Hindler sind iiberzeugt, dass sie sich selbst am besten kennen und wis-
sen, was gut fiir den Basar ist, und sie wollen nicht aufgeben. Am 27. und 28.
April sammelten einige Betroffene Unterschriften gegen die geplanten Aktionen
der Stadtverwaltung und der Stiftungsleitung (s. Abb. 24). 80 Geschifte wurden
im Kontext dieser Riumung geschlossen. »Werden 300 Menschen des Hand-
werks durch eine Person vernichtet?« (Bedestenin 300 esnafi bir kisi yok
ediliyor?«), steht etwa auf den Plakaten zu lesen. Dies verweist wiederholt auf den
relationalen Aspekt der Ehre, denn dieses Verhalten betrifft sicher nicht alle 300
Personen im Sandal Bedesten, doch die Unschuldigen miissen nun auch das
Fehlverhalten der anderen biiffen. Nach eigenen Angaben haben sie ca. 2.000
Unterschriften gesammelt und wollen fiir ihr Recht kimpfen. Ein Hindler ist

108 Deutsch-Tiirkische-Nachrichten (DTN) (2015): Renovierung im Groflen Basar. Istanbu-
ler Polizei rdumt Léaden gewaltsam, 25.04.2015. www.deutsch-tuerkische-
nachrichten.de/2015/04/511296/renovierung-im-grossen-basar-istanbuler-polizei-racumt-
laeden-gewaltsam/ (Stand: 26.04.2015)

109 vgl. Deutsch-Tiirkische-Nachrichten (DTN) (2015): Renovierung im Grofien Basar. Istan-
buler Polizei rdumt Liden gewaltsam, 25.04.2015. www.deutsch-tuerkische-
nachrichten.de/2015/04/511296/renovierung-im-grossen-basar-istanbuler-polizei-racumt-
laeden-gewaltsam/ (Stand: 26.04.2015);
vgl. Hiirriyet Daily News (2015): Shops in Istanbul’s Grand Bazaar evacuated by the police,
22.04.2015. www.hurriyetdailynews.com/shops-in-istanbuls-grand-bazaar-evacuated-by-the-
police.aspx?PagelD=238&NID=81425&NewsCatID=341 (Stand: 26.04.2015);

221

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

sich auch sicher, dass jeder irgendwann fiir seine Taten biifen muss — wenn

nicht im Diesseits, dann im Jenseits.

Es gibt jedoch auch Stimmen auf dem Groflen Basar, die froh iiber die
Riumaktion sind, da ihrer Erfahrung nach im Sandal Bedesten viele Dinge
schief liefen. So mieteten manche Personen ein Geschift, um es dann fiir das
Zwei- oder Dreifache weiter zu vermieten. Die nichste Person verdoppelte dann
diesen Betrag wieder usw. Der Basar ist ein lukrativer Ort und tber die Miet-
preise wird manchmal spekuliert wie an der Bérse. Korruption, Betrug und
Kommissionen wiren an der Tagesordnung gestanden.

SANDAL.
BEDESTENI

Abb. 23:

Unterschriftenaktion gegen
die »Gentrifizierung« des
Sandal Bedesten

222

»Das Restaurationsprojekt des Agyptischen
Basars, durchgefiihrt vom Ministerium der
Tiirkischen Republik des Zentralrats der
Stiftungen in Istanbul«

Auftraggeber: Zentralrat der Stiftungen in
Istanbul, Leitung Gebiet 1

Name des Projekts: Restaurationsarbeiten am
Agyptischen Basar 2013-2014

Kontrolle: Zentralrat der Stiftungen in
Istanbul, Leitung Gebiet 1

Firma: GETA

Vertragsdatum: 16.7.2013

Arbeitsende: 05.10.2014

Betrag: 7.444.408.15 TL
Entscheidungsdatum des
Gremiumsausschusses:

Istanbul, Kultur- und Denkmalpflegeamt des
4. Distriktes 15.08.2011- Entscheidung 4748

Abb. 22: Restaurationsprojekt: Agyptischer

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhalt.

‘mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

4.4.5 Zur notwendigen Einheit von innerer Ehre und Macht

Die Intention dieses Kapitels war, die unterschiedlichen Interessengruppen, die
in die Restauration des Groflen Basars involviert sind, vorzustellen, um dadurch
zu verdeudichen, wie auf jeder Ebene, das heiflt »Akteurs- und Mikro-Ebene«
(Hiandler), »Meso-Ebene« (Die Handelsorganisation des Groflen Basars) und
»Makro-Ebene« (Der Staat vertreten durch die Fatih Stadtbezirksverwaltung),
die Einheit von innerer Ehre und Macht notwendig ist. Aus der Warte einer
ehrenhaften Verhaltensweise heraus betrachtet miisste von den Hindlern erwar-
tet werden kénnen, dass sie nicht die Winde zu ihrem Eigennutz bearbeiten und
dadurch den GrofSen Basar in Einsturzgefahr bringen. Die Handelsorganisation
misste von der Stadtbezirksverwaltung geniigend Freiraum erhalten, um im
gerechten Interesse der Hindler fiir das Wohl des Basars zu sorgen. Dazu wire es
jedoch notwendig, dass die in der Leitung stehenden Personen die innere Ehre
ausgebildet hitten. Alles in allem geht es aristotelisch gedacht darum, das Wohl
des Groflen Basars ins Zentrum zu stellen und die eigenen egoistischen Interes-
sen nach Macht und Geld zuriickzunehmen. Je mehr Macht eine Person hat,
umso mehr innere Ehre und die Tugend der Gerechtigkeit miisste sie ausgebil-
det haben.

Gelebte Praxis bei der Diskussion um die Restauration des Grofden Basars ist
vielmehr der Kampf um duflere Anerkennungsparameter a la Hobbes. »Symboli-
sche Gewalt« ist das Mittel, diese Reputationsgiiter zu erlangen, sie zeigt sich in
subtilen Machtkimpfen, die wenig messbar oder beweisbar sind:

»Es ist jene sanfte, fiir ihre Opfer unmerkliche, unsichtbare Gewalt, die im
wesentlichen tiber die rein symbolischen Wege der Kommunikation und des
Erkennen, oder genauer des Verkennens, des Anerkennens oder, duflersten-
falls, des Gefiihls ausgeiibt wird, das der Herrschende wie der Beherrschee
kennen und anerkennen. Dabei kann es sich um Sprache (oder Aussprache),
einen Lebensstil (oder eine Denk-, Sprech-, oder Handlungsweise) und, all-
gemeiner, eine distinktive Eigenschaft, ein Emblem oder ein Stigma han-
deln, unter denen die symbolisch wirksamste die Hautfarbe ist, diese vollig
willkiirliche korperliche Eigenschaft ohne jede Voraussagekraft.« (Bourdieu
2005, S. 8)

Bourdieu bringt hier die Subtilitit auf den Punkt, mit der die »symbolische
Gewalt« und damit einhergehend Prestige und Reputation funktionieren. Es ist
keine messbare Gewalt, sondern vielmehr eine unmerkliche Gewalt, die meines
Erachtens sehr wohl erkannt werden kann, jedoch nur wenn das eigene Ehrge-
fithl ausgebildet ist.

Die Begriffe »Symbolische Gewalt¢, »Symbolische Macht« oder »Symbolische
Herrschaft« werden von Bourdieu synonym verwendet (vgl. Moebius/ Wetterer

223

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

2011, S. 1). Sie ist durch unsere Sozialisation in unser Denk-, Wahrnehmungs-,
und Handlungsschemata inkorporiert.

»Die symbolische Macht ist eine Macht, die jedesmal ausgeiibt wird, wenn
eine Macht (oder ein Kapital) konomischer oder auch physischer (die Kraft
als Zwangsinstrument), kultureller oder sozialer Art in die Hinde von Agen-
ten gelangt, deren Wahrnehmungs- und Bewertungskategorien den Struktu-
ren dieser Macht, oder genauer gesagt, ihrer Verteilung angepasst sind und
die daher dazu neigen, sie als natiirlich, als selbstverstindlich wahrzunehmen
und die ihr zugrundeliegende willkiirliche Gewalt zu verkennen, sie also als
legitim anzuerkennen.« (Bourdieu 2007, S. 265 zitiert nach Mabius 2011,
S. 3)

Die zentralen Aspekte symbolischer Gewalt lassen sich in drei Punkten zusam-
menfassen. Erstens ihr Wirken durch Sprache und Kommunikation gleichwie
Denk- und Wahrnehmungsschemata. Sie zeigen sich zweitens in Gesten, Ritua-
len, Verhaltensweisen oder Dingen, die der Verschleierung und Neutralisierung
von Machtverhiltnissen dienen. Als Voraussetzung dessen bedarf es drittens der
Anerkennung all dieser Prinzipien (vgl. Mauger 2005, S. 218 ff zitiert nach
Moebius/ Wetterer 2011, S. 4)

Bourdieu macht hier wichtige Punkte deutlich, denn die Ausiibung von
Herrschaft durch symbolische Gewalt und Macht verlduft keinesfalls direkt,
vielmehr subtil und kaum nachweisbar. Die Ausbildung des inneren Gefiihlsle-
bens und der ethischen Tugenden ist folglich eine notwendige Mafinahme, um
die manipulativen Formen symbolischer Gewalt und Macht erkennen und auf-
decken zu kénnen.

224

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

4.5 THEORETISCHER HINTERGRUND: Die Charakterhaltung als
notwendiges Kriterium von staatlichen Akteuren sowie
den Biirgern

Moral und Ethik, und damit einhergehend die Ehre, werden in modernen Ge-
sellschaften nicht mehr als angemessen gesehen, komplexe Steuerungsprozesse
durchzufiihren. Recht soll in diesem Verstindnis die Ehre ablosen, es gilt als
»funktionales Aquivalent« von Moral (vgl. Liebig 2007, S. 1ff) »Bergmann und
Luckmann konstatieren deshalb eine >Aggregatsinderung« der Moral, vom insti-
tutionalisierten Regelsystem hin zu einer situativen Alltagsmoral. Moral ist des-
halb — Luhmann — nur noch als besondere Form der Kommunikation sichtbar,
einer Kommunikation, in der es um die persénliche Achtung und Missachtung
geht.« (Liebig, 2007, S. 3).

Es ist richtig, dass es kein einheitliches Moralsystem in der Moderne mehr
gibt und moderne Gesellschaften sich in unterschiedliche Subsysteme mit jeweils
unterschiedlichen Werten aufteilen. Genau dies problematisiere ich. Jenseits aller
unterschiedlichen Geschmacksurteile, die sich heute weitestgehend jedoch nur
noch zwischen besserem Wein und schickerem Auto abspielen, gibt es sehr wohl
auch Subsystem-iibergreifende Werte oder isthetische Empfindungen. Ich ver-
weise an dieser Stelle auf meine einfithrenden Uberlegungen zu Ethik und Mo-
ral.

Im Folgenden zeige ich im ersten Unterkapitel mittels Georg Simmel in ei-
nem ersten Schritt auf, wie Recht, Sitte und Moral — und somit das Recht — auf
die Person angewiesen sind und sich gegenseitig bedingen. Das zweite Unterka-
pitel beschiftigt sich mit Aristoteles’ Idee der gerechten Herrschaft, die zeigt,
dass der Staat allein Recht und Gerechtigkeit nicht garantieren kann, sondern
auch die sittlich ausgebildete Person als notwendiges Regulativ braucht.

4.5.1 Ehre als Bindeglied zwischen Recht und Individuum (Georg Simmel)

Fiir Georg Simmel ist Ehre ein Teil der Sizte, die sich zwischen Rechr (Simmel
hat hier vor allem das Strafrecht im Blick) einerseits und Moral bzw. individuel-
ler Sittlichkeir andererseits befindet. Das Recht hat sich erst im Laufe der phylo-
genetischen Entwicklung herausgebildet (vgl. Vogt 1997, S. 157ff). Simmel
behandelt die Sitte als solche im Kapitel »Die quantitative Bestimmtheit der
Gruppe« und die Ehre noch einmal explizit im Kapitel »Die Selbsterhaltung der
sozialen Gruppe« (vgl. Simmel 1992).

Gemif$ Georg Simmel sind Recht und Moral die duf8eren Glieder der gesell-
schaftlichen Kette, in deren Mitte sich die Sitte als eine Art Bindeglied befindet.
Das Recht hat im Gesetz seinen Geltungsbereich, Inhalte werden hier genau
beschrieben und duflerlich erzwungen. Derartige Bedingungen funktionieren
allerdings nur auf allgemeiner Ebene, das heifSt, das Recht erfasst die allgemeins-
ten Formen menschlichen Zusammenlebens. Die freie Sittlichkeit des Individu-

225

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

ums andererseits speist sich aus dem individuellen Gewissen, von innen heraus,
abhingig davon wie dieses ausgebildet ist. Da dieses Handeln anfillig fiir
Schwankungen ist braucht es laut Simmel noch ein drittes Element, das ihren

Ausdruck in der Sitte findet (vgl. Simmel 1992, S. 76ff).

»Durch die Sitte nun sichert sich ein Kreis das ihm angemessene Verhalten
seiner Mitglieder da, wo der Zwang des Rechtes unzulissig und die indivi-
duelle Sittlichkeit unzuverlissig ist. So wirkt heute die Sitte als Erginzung
dieser beiden Ordnungen, wie sie die einzige Lebensregulierung zu einer
Zeit war, als jene differenzierten Normierungsformen noch garnicht oder
nur keimhaft bestanden.« (Simmel 1992, S. 78f)

Das Recht bildet den grofiten Kreis und Bezugsrahmen dessen Verbindlichkeit
am schirfsten verfolgt wird, aber dessen Reichweite nur die allgemeinsten Ebe-
nen menschlichen Daseins tangieren kann. Somit wird bei einer Verletzung auch
die Allgemeinheit aufgebracht sein. Die Sitte formt den mittleren Kreis und
betrifft den entsprechenden Kreis, wie etwa die kaufminnische Sitte, die Aristo-
kratie, den religidsen Kreis, den literarischen usw. Die Missachtung der Regeln
des mittleren Kreises beriithrt dessen Mitglieder, bleibt aber meistens fiir die
Allgemeinheit nicht weiter relevant. Als dritter Bezugsrahmen steht die individu-
elle Sittlichkeit oder Moral, die sich auf das Gewissen griindet. Simmel scheint
dieser Bereich zu groffen Schwankungen unterworfen zu sein, wodurch er sie als
»unzuverldssig« ansieht (vgl. Simmel 1992, S. 79). Wihrend in archaischen
Gesellschaften eine Einheitsmoral vorhanden war, haben sich im Prozess der
phylogenetischen Entwicklung die individuellen Interessen auf verschiedene
Gruppen verteilt und stehen somit nicht mehr in einer organischen Einheit. Fast
alle Sitte nun ist Standes- oder Klassensitte, die sich in duflerem Benehmen wie

Mode oder Ehre ausdriickt (vgl. Simmel 1992, S. 791f).

»Bringt man diese Normierungsarten auf ihren ganz spezifischen Ausdruck,
unter Vorbehalt des Ineinanderverlaufens und des Austausches von Inhalten,
so erwirkt das Recht duflere Zwecke durch duflere Mittel, die Sittlichkeit in-
nere Zwecke durch innere Mittel, die Ehre dufSere Zwecke durch innere
Mittel. Ordnet man sie weiterhin in die Reihe: Sittlichkeit, Ehre, Recht — so
decke jedes frithere den Umfang des folgenden, aber nicht umgekehrt. Die
vollkommene Sittlichkeit gebietet von sich aus, was Ehre und Recht fordern,
die vollkommene Ehre, was das Recht verlangt, das Recht hat den geringsten

Umfang.« (Simmel 1992, S. 599)

Simmel macht hier auf einen zentralen Aspekt aufmerksam, wenn es darum
geht, ob das Recht als Ersatz der Ehre gesehen werden kann, wie dies in der
Moderne gerne behauptet wird. Das Recht steht bei Simmel an letzter Stelle, es
hat den wenigsten Einfluss und ist auf seine Vorldufer Sittlichkeit und Ehre

226

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

angewiesen und keinesfalls umgekehrt. In modernen westlichen Gesellschaften
lasst sich heutzutage eine starke Fokussierung auf das Recht und gesetzliche
Regelungen beobachten. In Simmels Termini wird der duflere grofle Kreis tan-
giert, der kleine Kreis und der mittlere Kreis werden vernachlissigt.

Die Moderne ist durch Ausdifferenzierung von Recht und Moral gekenn-
zeichnet, wobei der Wert der Sitte und der Ehre fiir diese Bereiche verkannt
wird. Gerade das Problem von zunehmenden Verrechtlichungsprozessen tritt in
postmodernen Gesellschaften hiufig zutage (vgl. Vogt 1997, S. 166). Dies zeigt,
dass das von Simmel fiir die Moderne beschriebene Zusammenspiel von indivi-
dueller Sittlichkeit, Ehre und Recht nicht mehr funktioniert. Auf dem Grof3en
Basar hat sich am Fallbeispiel des gefdlschten Hereke-Teppiches gezeigt (s. Kapi-
tel 3.1.1), dass eine gerichtliche Lésung Gerechtigkeit nicht immer herbeifiihren
kann.

Von Beginn unseres Eintritts in das irdische Leben sind wir in Kreise einge-
bunden. Am Anfang steht der Familienkreis, von dem wir uns meist im Laufe
unseres Lebens entfernen und uns anderen Kreisen anschliefien.

»Mit fortschreitender Entwicklung aber spinnt jeder Einzelne ein Band zu
Personlichkeiten, welche auflerhalb dieses urspriinglichen Assoziationskreises
liegen und stattdessen durch sachliche Gleichheit der Anlagen, Neigungen,
Titigkeiten usw. eine Bezichung zu ihm besitzen; die Assoziation durch du-
Rerliches Zusammensein wird mehr und mehr durch eine solche nach in-
haltlichen Beziehungen ersetzt.« (Simmel 1992, S. 457)

Die Zugehorigkeit zu mehreren Kreisen beinhaltet einen Dualismus fiir die
eigene Persdnlichkeit, den verschiedenen Anforderungen zu geniigen und trotz-
dem sich selbst zu bleiben. Gerade aber auch der Dualismus und die dadurch
entstehende Differenzierung férdert die Einheit der Gesamtperson. Dualismus
und Einheit tragen sich somit wechselseitig (vgl. Simmel 1992, S. 468)

»Wenn die fortgeschrittene Kultur den sozialen Kreis, dem wir mit unsrer
ganzen Personlichkeit angehdren, mehr und mehr erweitert, dafiir aber das
Individuum in héherem Mafle auf sich selbst stellt und es mancher Stiitzen
und Vorteile der enggeschlossenen Gruppe beraubt: so liegt nun in jener
Herstellung von Kreisen und Genossenschaften, in denen sich beliebig viele,
fur den gleichen Zweck interessierte Menschen zusammenfinden konnen,
ein Ausgleich jener Vereinsamung der Personlichkeit, die aus dem Bruch mit

227

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

der engen Umschrinktheit fritherer Zustinde hervorgeht.« (Simmel 1992, S.
485) 110

Wie eng die Reichweite dieses Kreises ausgebildet ist und wie sehr sie den Ein-
zelnen integriert, hingt gemif§ Georg Simmel mit der Ausbildung einer »beson-
deren Ehre« zusammen, so dass die Verletzung dieser Ehrregeln die anderen
Mitglieder wie eine eigene empfinden. Neben diesen eher standesmifSigen Kon-
ventionen kann sich der Einzelne durchaus ehrenhaft im allgemein-
menschlichen Sinne verhalten, auch wenn er dadurch die »Standesehre« verletzt.
Gleichzeitig kann ein blofles Anpassen an die Standeskonventionen das Indivi-
duum nicht vor Verletzung der allgemein-menschlichen Ehre abhalten. Dies ist
einsichtig, da etwa wie erldutert der mittlere Kreis, in dem sich die Sitte befindet,
nicht in das individuelle Gewissen der Person vordringen kann. »So kénnen
verschiedene Seiten der Persoénlichkeit verschiedenen Ehren unterstehen, als
Reflexen der verschiedenen Gruppen, denen die Personen gleichzeitig zugehort.«
(Simmel 1992, 486). Simmel und Durkheim verweisen hier auf einen dhnlichen
Punkt, den Durkheim mit seiner Unterscheidung von partikularen und univer-
salen Moralregeln in seiner »Physik der Sitten und des Rechts« nachgeht wie ich
bereits in Kapitel 4.2.2 dargelegt habe. Diese Unterscheidung muss immer wie-
der betont werden, da genau sie es ist, die das Phinomen Ehre zwischen Soziolo-
gie und Philosophie verorten ldsst. Der Soziologie kommt hier die Aufgabe zu
verstirkt auf die dufleren Parameter der Ehre zu sehen, die Philosophie sucht
nach dem »spezifisch Menschlichen«. Beide bedingen sich letztlich gegenseitig,
und nur so ist es moglich das Phinomen Ehre notwendig und hinreichend zu
erfassen.

Das Recht ist auf sein Pendant, die ehrenwerte Charakterhaltung, angewie-
sen. Jenes allein kann Gerechtigkeit nicht garantieren. Menschliches Leben ist
eine hochkomplexe Angelegenheit und es ist nicht méglich fiir jede eventuelle
Maglichkeit ein Gesetz zu schaffen, geschweige denn diese Moglichkeit iiber-
haupt vorauszusehen. Zudem sind Gesetze meist linear geschrieben und bediir-
fen der richtigen kontextuellen Einbindung. Dies kann nur mit der rechten
Charakterhaltung und den richtigen Absichten passieren. Ergo sind Gesetze
gleichzeitig auch anfillig fiir Missbrauch, wenn die mit rechter Intention verfass-
ten Gesetze ihrem Kontext und ihrer Bedeutung entrissen werden. Aus diesem
Grunde ist eine funktionsfihige Gesellschaft darauf angewiesen, dass ihre Mit-
glieder auch ohne stindige Kontrolle und Bestrafung agieren. Es sind also die

110 Durkheim hat in der Berufsgruppe eine wichtige Instanz fiir Solidaritit gerade in differen-
zierten modernen Gesellschaften gesehen. Somit setzen Berufsgruppen an der Schnittstelle
von Individuum und Gesellschaft, individueller Sittlichkeit und Moral an und tragen zur
Generierung einer je gruppenspezifischen Sitte bei.

228

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Bereiche der Sitte und des Gewissens, die das Funktionieren einer Gesellschaft
weitaus stirker beeinflussen als die des Rechts. Dieses Wissen ist jedoch nicht
positivistisch, so dass es in der aktuell vorherrschenden allgemeinen und wissen-
schaftlichen Meinung schwer zu vertreten ist.

Ein spezifischer Bereich der gruppenbezogenen Ehre ist der Stand. Vor allem
Max Weber hantiert mit der Begrifflichkeit »Ehre« im Zusammenhang mit einer
stindischen Lebensfiihrung. Anders als Georg Simmel behandelt Weber die Ehre
»als ein zentrales Bestimmungskriterium im Bereich der Sozialstrukturanalyse«
(Vogt 1997, S. 65). Insbesondere der Zusammenhang von Ehre und Macht
steht im Fokus seiner Untersuchungen. Neben 6konomischem Erwerb von
Macht kann diese auch tiber Ehre erworben werden. Dies allerdings ist abhingig
von der gesellschaftlichen Konstitution. Wihrend die Klassenlage durch »Besitz«
und »Besitzlosigkeit« gekennzeichnet ist, ist die stindische Ehre nur durch eine
spezifisch geartete Lebensfiihrung zu erlangen. Die Unterscheidung von Klasse
und Stand ist bei Weber sehr wichtig, denn er grenzt sich bewusst von der Marx-
schen Klassentheorie ab und stellt dieser ein mehrdimensionales Modell durch
die Unterscheidung von Klasse, Stand und Partei entgegen. Klassen sicht Weber
verstirkt durch ihre okonomischen Verhiltnisse determiniert, wihrend der
Stand vor allem auch mit einer »spezifisch gearteten Lebensfithrung« (Weber
1972, S. 535) korreliert (vgl. ebd., S. 65; s. 67f). Das Streben nach Macht ziehe
oft ein Streben nach Ehre mit sich, wobei dies nicht gleichgesetzt werden diirfe
und auch nicht immer giiltig sei. Einige Berufsgruppen bevorzugen die »nackte
Geldmacht« und wiren deshalb vom Erwerb von Ehre von vornherein ausge-
schlossen.

»Der typische amerikanische Boss ebenso wie der typische Grofspekulant
verzichtet bewufSt auf sie, und ganz allgemein ist insbesondere gerade die
»blof« 6konomische Macht, namentlich die »nacktec Geldmacht, keineswegs
eine anerkannte Grundlage sozialer »Ehre«. Und andererseits ist nicht nur
Macht die Grundlage sozialer Ehre. Sondern umgekehrt kann soziale Ehre
(Prestige) die Basis von Macht auch 6konomischer Art sein und war es sehr

hiufig.« (Weber 1972, S. 531).

Max Weber nimmt keine genaue Unterscheidung von Ehre und Prestige, weder
hier noch an anderen Stellen vor (vgl. Vogt 1997, S. 66). Anders als Emile
Durkheim, aber insbesondere Georg Simmel unterscheidet Weber nicht in einen
Bereich der allgemeinen menschlichen Regeln, innere und duflere Ehre, Prestige
und Ehre sind mehr oder weniger deckungsgleich.

An dieser Stelle mochte ich auch eine kritische Anmerkung zu Simmels
Dreiklang von »Recht, Sitte und individueller Sittlichkeit« duf8ern. Fiir Simmel
scheint die »Sitte«, die iiber den Gruppencharakter geregelt ist, ein stirkeres
Gewicht zu haben als die »individuelle Sittlichkeit«, die allein die Person und ihr

229

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Gewissen in die Verantwortung nimmt. Betrachten wir die Geschichte waren es
jedoch oft Einzelpersonen mit einem ausgeprigten Gewissen, die durch ihr
Ehrgefiihl und ihr Gewissen Missstinde angeprangert und dadurch fiir die Ge-
rechtigkeit gesorgt haben. Das Gruppengewissen kann stark vom »Zeitgeist«
geprigt sein und ist nicht zwangsliufig ethischer als das Gewissen Einzelner.
Insofern wiirde ich Simmels Argumentation einer Metainstitution zwischen
Staat (Recht) und Individuum nicht ginzlich widersprechen, jedoch ist dies nur
gegeben, wenn der Gruppencharakter oder das Gruppenbewusstsein im Geiste
der inneren Ehre ausgerichtet ist. Mit anderen Worten ist die Charakterhaltung
auch ein wichtiges Regulativ der Gruppe und nicht nur die Gruppe ein wichti-
ges Regulativ, welche Leidenschaften oder die egoistischen Interessen des Indivi-
duums zu bindigen hat.

Wir kénnen also von einem Dreiklang von Staat, Gruppe und Ehre ausge-
hen. Jedes System restringiert das andere und verhindert, dass dessen Macht zu
grof$ und somit dessen Ziel: Gerechtigkeit, verfehlt wird. Das Gewissen des
Einzelnen verhindert, dass die gruppenspezifische Ehre zu kollektivistischen
Zwingen fiihrt, in Durkheims Worten, dass die partikularen tiber den universa-
len Moralregeln stehen. Umgekehrt verhindert die allgemeine Gruppenmoral,
dass das individuelle Ehrgefiihl in Egoismus abgleitet. Das Recht ist auf die
Ausbildung von Ehre und Sitte angewiesen, da rechtliche Eingriffe nach Simmel
nur den duflersten Kreis tangieren. Andersherum greift auch der Staat ein, wenn
individuelle Konflikte nicht gelést werden kénnen. Nur also, wenn in allen drei
Instanzen ein Verstindnis von Gerechtigkeit ausgebildet ist, kann der sogenann-
te Rechtsstaat funktionieren. Mit »ausgebildet« meine ich allerdings nicht ein
blofles Wissen durch kognitives Auswendiglernen und repetitiven Aussagen,
sondern im aristotelischen Sinne insbesondere einer Ausbildung der dianoeti-
schen Tugenden, einer Ausbildung des Gefiihlsvermogens, das sich im Handeln
niederschligt.

4.5.2 Aristoteles’ Idee der gerechten Herrschaft

Gerechtigkeit ist fiir Aristoteles die vollkommene Tugend, da sie in allen Berei-
chen Bedeutung hat. Zudem teilt er die Gerechtigkeit in eine allgemeine oder
gesetzliche Gerechtigkeit (iustitia universalis sive legalis) und eine Teilgerechtig-
keit (fustitia particularis) ein. (vgl. Bien 1995, S. 140ff; S.145fF; S. 162; Aristote-
les, 1130b)."" 2 Die moderne Gesellschaft und Wissenschaft fokussiert sich auf

111 Auch Durkheim spricht in seiner »Physik der Sitten und des Rechts« von universalen und
partikularen Moralregeln. Es wire interessant zu forschen, inwiefern er durch Aristoteles in-
spiriert wurde.

112 »Es ist nicht zu tibersehen, dafl die Einteilung der verschiedenen Begriffe und Formen der
Gerechtigkeit und des Rechts bei Aristoteles sehr vielgestaltig und z.T. auch widerspriichlich

230

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

die jeweiligen Rahmenbedingungen und dufleren Strukturen, von denen bereits
auch Aristoteles sprach. Sie vernachlissigt jedoch die Frage der Genese der inne-
ren Haltung der Biirger sowie den Vertretern des Staates.

»In der Gerechtigkeit ist alle Tugend zusammengefasst. Sie gilt vor allem als
die vollkommene Tugend, weil sie die Anwendung der vollkommenen Tu-
gend ist. Vollkommen ist sie, weil der, der sie besitzt, die Tugend auch dem an-
dern gegeniiber anwendet und nicht nur fiir sich. Viele nimlich kdnnen in ih-
ren eigenen Angelegenheiten die Tugend anwenden, nicht aber in den Be-
zichungen zu anderen. Darum scheint das Wort des Bias richtig zu sein:
»Die Herrschaft zeigt den Mann«; denn der Herrschende steht bereits in
Gemeinschaft und in Beziehung zu anderen. Aus demselben Grunde scheint
auch die Gerechtigkeit allein unter allen Tugenden ein fremdes Gut zu sein,
weil sie sich auf den andern bezieht. Der Schlechteste ist dementsprechend,
wer die Schlechtigkeit gegen sich selbst und gegen die Freunde anwendet,
der Beste, wer die Tugend nicht nur gegen sich, sondern gegen den anderen
anwendet. Denn dies ist eine schwierige Sache.« (Aristoteles, 1129b, Her-

vorh. d. Verf)

Gerade im »Zeitalter des Narzissmus« (Lasch 1986) sind diese Erkenntnisse
wegweisend. Menschen sind soziale Wesen, das heift auf andere Menschen und
Gruppen bezogen. Aristoteles macht hier nun deutlich, dass die vollkommene
Tugend der Gerechtigkeit keinesfalls bedeutet, der GrofSte und Tollste zu sein
und das Beste fiir sich selbst herauszuholen, wie dies die narzisstische Gesell-
schaft verlangt und unterstellt, sondern die Fahigkeit zu erlangen, zum Wohle
aller, inklusive sich selbst, zu handeln. Dies ist eine Qualitit der Seele und nicht
des Egos.

Um noch einmal den Unterschied zwischen Hobbes und Aristoteles zu ver-
deutlichen: Wihrend fiir Hobbes eine ehrenvolle Handlung dadurch legitimiert
wird, je grofler und hehrer diese ist, unabhingig von der Gerechtigkeit, verlangt
die Ehre bei Aristoteles die Ausbildung der ethischen Tugenden. Das Problem
ist somit auch nicht die Macht als solche, sondern die Trennung von innerer
Ehre und Macht. Es ist naiv zu glauben, eine Gesellschaft ohne Machtpositionen
schaffen zu konnen, vielmehr muss gemifd Aristoteles ein Mensch, je héher er in
der gesellschaftlichen Hierarchie aufsteigt, umso mehr seine egoistischen und
selbststichtigen Interessen und Leidenschaften iiberwunden haben, um dem
Ganzen, dem Wohl der Gemeinschaft, dienen zu kénnen. Dies ist ein Dienst an
der Gemeinschaft und niche als Beherrschung und Unterdriickung der anderen

ist, jedenfalls dafl sie nicht ohne weiteres klar ist.« (vgl. Reiner 1964, 59 Anm. 17 zitiert nach
Bien 1995, S. 150)

231

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

misszuverstehen. Das hierzu auch ein gewisses Fachwissen gehort, steht aufSer
Frage, es allein geniigt jedoch nicht.

Die gesetzlichen Institutionen sollten laut Aristoteles die notwendigen Rah-
menbedingungen erfiillen, um das Ziel der Gliickseligkeit fir den Einzelnen zu
sichern.

»Die antike Idee eines Staates, indem das Sein zur Erfiillung gelangt, in dem
die Spannung zwischen »Sein« und »Sollen« im Kreislauf einer ewigen Wie-
derkehr geldst wird, hat an der Metaphysik der Herrschaft teil.« (Marcuse
2008, S. 181)

Dass die Erfiillung dieses hehren Ziels in der Praxis Schwierigkeiten haben
konnte, erkannte jedoch auch Aristoteles. Ein guter Mensch zu sein, das heiflt
ein tugendhafter Mensch zu sein, wurde in der antiken Philosophie oftmals
damit gleichgesetzt ein guter Biirger zu sein. Dies implizierte ein rechtschaffen-
der und gesetzestreuer Biirger zu sein (vgl. Bien 1995, S. 135ff). Nun aber konn-
te es auch durchaus méglich sein, dass die Gesetze nicht zwangsliufig dem Gu-
ten und Rechten Leben zugewandt waren, dies war abhingig vom Gesetzgeber.

»So sieht man denn, daf§ alle diejenigen Verfassungen, die auf den gemein-
samen Nutzen abzielen, richtige sind nach dem Mafistabe des Rechtes
schlechthin, und daf§ dagegen diejenigen, die nur auf den eigenen Vorteil
der Regierenden abzielen, simtlich fehlerhafte Verfassungen und Entartun-
gen der richtigen sind.« (Politik ITI 6, 1279al7ff zitiert nach Bien 1995, S.
141)

So kann man in einer tyrannischen Staatsverfassung ein »guter Biirger« sein,
indem man sich konform an die Gesetze hilt. Damit ist man jedoch noch kein
guter Mensch, der die Tugenden in sich verwirklicht hat. Genau gesagt, kann
beides geradezu im Widerstreit stehen:

»Die Einsicht in die Pluralitit der politischen Verfassungen und in die
grundsitzliche Unterscheidungsméglichkeit der Herrschaftsformen erstens
danach, ob sie den Nutzen der Regierenden oder der Regierten oder — das
wire das aristotelische Ideal — den gemeinsamen Nutzen aller verfolgen, so-
wie zweitens danach, auf welcher Qualitit und welchem Rechtsanspruch der
jeweiligen Amtsinhaber die Herrschaft beruht (freie Geburt, iiberlegene Tu-
gend, Reichtum, Adel, Bildung, Uberlegenheit der Zahl nach) ist die ent-
scheidend Erkenntnis, aufgrund derer die schlichte Gleichsetzung von »ge-
setzlich« und »gerecht« nicht mehr méglich ist.« (Bien 1995, S. 141)

232

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Dieser Traditionslinie folgte auch Hannah Arendt (2013 [1963]) in ihrer be-
rithmten Analyse iiber die »Banalitit des Bosen«.!® Gerade die kritiklose Befol-
gung der Gesetze ohne deren Hinterfragung war ihre Kritik an dem Angeklagten
Eichmann, an dessen Fallbeispiel sie aufzeigte, dass das eigene Denken ein not-
wendiges Regulativ staatlicher Aktionen ist. Wenn Arendt von »Denken« spricht
folgt sie der antiken griechischen Tradition, als einem »stummen Zwiegesprich
zwischen mir und mir selbst« (Arendt 2016, S. 81). »Jeder Mensch, so wurde
angenommen, hatte eine Stimme in sich, die ihm sagte, was Recht und was
Unrecht ist, und dies unabhingig vom Recht des Landes und den Stimmen
seiner Mitmenschen.« (ebd., S. 26) Mit »Denkenc ist hier keinesfalls das »eindi-
mensionale Denken fortgeschrittener Industriegesellschaften« (Marcuse 2008)
gemeint, das sich blofler rational-linearer Argumentationen bedient, Denken mit
»Rechnen« verwechselt und deren Menschen es an einer »Stérung in der vertika-
len Achse des Selbst« (vgl. Bithl 2000) fehlt. Das wire in Platons Termini
»ddxa«'"”, ein blofles Meinen, eine Projektion der eigenen Unzulinglichkeiten
auf den anderen und die Welt. In der Tradition griechischer Philosophie galt
Denken als ein innerer Dialog mit sich selbst — man kénnte sagen mit dem
eigenen (Ehr)Gefiihl —, das den Einzelnen erst zu einem moralischen Urteil
befihigte. Die Ausbildung der moralischen Urteilsfahigkeit ging mit der Ausbil-
dung von Tugenden einher, die sowohl in den Biirgern als auch bei den Staats-
fihrern ausgebildet sein mussten, um eine gerechte Herrschaft zu gewihrleisten.

113 Ich kann an dieser Stelle nicht auf die Kritikpunkte zu Arendts Werk eingehen, da es zum
einen irrelevant fiir diese Untersuchung ist und zweitens der Brillanz ihrer Analyse keinen
Abbruch tut. Ein Grofiteil der Kritik betrachte ich als nicht gerechtfertigt und ist auf ein
Nicht-Verstehen der philosophischen Argumentationen Arendts zuriickzufiihren. Auch die
spiter auftauchenden Sassen-Protokolle, in denen Eichmanns Behauptung, er hitte sich nur
an die Gesetze gehalten, widerlegt wurde und er angeblich auch Eigenmotive gehabt hitte,
tuen der Brillanz und Stichhaltigkeit von Arendts Analyse meines Erachtens keinen Ab-
bruch.

114 Ich iibernechme hier bewusst die Platonschen und nicht Bourdieuschen déxa-Vorstellungen
(s. etwa Bourdieu 2005, S. 8 und 20). Ohne Bourdieus Leistungen schmilern zu wollen,
scheint es mir eine Art Muster in Bourdieus Vorgehensweise zu sein, die philosophischen
Begriffe in (soziologisch)-empirische Termini zu iibersetzen bzw. teilweise einfach den sozio-
logischen Anteil, der in den philosophischen Begriffen oftmals auch mitschwingt, aus dem
Gesamtkomplex des Begriffs herauszufiltern. Es kann an dieser Stelle nur die These aufgstellt
werden, dass er mit dem déxa-Begriff shnlich wie mit dem Habitus-Begriff verfahren ist. In
Platons déxa-Begriff schwingt Bourdieus déxa-Begriff mit, auch wenn er aus heutiger sozio-
logischer Sicht noch differenzierter ausbuchstabiert werden miisste, aber nicht umgekehrt. Es
wire eine interessante Untersuchung Bourdieus Umdeutung philosophischer Begriffe einmal
systematisch zu untersuchen. Dies kann hier nicht geleistet werden.

233

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»Der Regierende ist Wichter tiber das Gerechte, und wenn iiber das Gerech-
te, so auch iiber die Gleichheit. Da er nun fiir sich selbst keinen Uberschuss
zu haben beansprucht, wenn er gerecht ist. (Denn er teilt sich nicht mehr zu,
wenn es ihm nicht proportional ist; er arbeitet insofern fiir einen andern;
und darum nennt man die Gerechtigkeit ein fremdes Gut, wie schon vorhin
bemerkt), so mufl er also einen Lohn haben. Dieser besteht in Ehre und
Auszeichnung. Wem dies nicht gentigt, der wird ein Tyrann.« (Aristoteles,
1134b)

Der wahre Herrscher oder die wahre Herrscherin dient somit seinem bzw. ihrem
Volk und die eigene Machtposition ist nicht dazu geschaffen, sich zu bereichern
und die eigenen niederen Beweggriinde und Leidenschaften zu nihren. Dieses
Wissen ist transkulturell, wie im nichsten Kapitel gezeigt wird.

234

//dol.org/10. 1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Wer sich selbst und andere kennt,
Wird auch hier erkennen:

Orient und Okzident

Sind nicht mehr zu trennen.

115

-Johann Wolfgang von Goethe

5.  Kultur als Ausrede! Die Charakterhaltung und das
Ehrgefihl als transkulturelle Prinzipien

Bisher habe ich gezeigt, wie sich die Charakterhaltung von einer vormodernen
zu einer modernen Kultur hin dndert (Kapitel 1 bis 3), sodann wie sich diese
Anderungen auf den Handel, konkret die Preisbildung und den »objektiv ge-
rechten Vertrag« (Durkheim) auswirken (Kapitel 4), was mit meiner Kernthese,
dass die ehrbare Charakterhaltung die Vorbedingung eines gerechten Handels
darstellt, in Zusammenhang steht. Als Erginzung dessen ist im folgenden Kapi-
tel anhand der aristotelischen universellen Einsicht, dass das Ehrgefiihl als rudi-
mentire Moglichkeit allen Menschen innewohnt (Aristoteles 1103a-1103b) —
aber natiirlich geweckt und geiibt werden muss — sowie meiner Beobachtungen,
Gespriche und Erfahrungen auf dem Grofien Basar darzulegen, dass die ehrbare
Charakterhaltung ein transkulturelles Prinzip darstellt.

Gegenwirtig wird insbesondere die Differenz der verschiedenen Kulturen
hervorgehoben und ihr gemeinsames Erbe am Mensch-sein vernachlissigt. Dabei
werden kulturelle Formen meist duferlich beobachtet, ohne ihre innere Absicht
zu verstehen. Man nehme das Beispiel Begriiffung: In jeder Kultur gibt es eine
Form der Begriiffung. In Deutschland ist es der Handschlag, bei niheren Be-
kannten ist mittlerweile auch die Umarmung moglich. In einigen asiatischen
Kulturen werden die Hinde zusammen vor das eigene Herz gelegt und man

115 West-Ostlicher Divan. Studienausgabe. Herausgegeben von Michael Knaupp. Stuttgart
1999, S. 521

235

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

verneigt sich vor dem anderen. In der Tiirkei gibt man sich im 6ffentlichen
Leben bei Bekannten die Hand, bei niher stehenden Menschen sind vor allem
die Kiisschen auf die Wange links und rechts gingig. Bei all diesen kulturell
unterschiedlichen dufleren Gesten und feinen Nuancierungen wird letztlich dem
anderen Respekt und Ehre erwiesen. Insofern kann man auch durch die Igno-
ranz und Nicht-Begriiflung Abneigung und Verachtung zeigen.

Anhand dieser Darstellungen mache ich deutlich, wie wichtig es ist, kulturel-
le Untersuchungen nicht blof auf ihre dufleren Formen zu beschrinken, sondern
die dahinter stehende geistige Dimension zu verstehen. Durkheim wie Simmel
(Kapitel 4.5.1) haben auf ihre je eigene Art gezeigt, dass es zwischen den innerli-
chen Aspekten und den dufleren Formen einer Gruppe ein Spannungsverhiltnis
gibt, letztlich miissen aber beide Ebenen parallel betrachtet werden.

Auf dem Groflen Basar arbeiten seit Jahrhunderten verschiedene Ethnien
und Religionen zusammen. Dies ist nur deshalb méglich, weil nicht der kultu-
rellen Besonderheit, sondern den menschlichen Prinzipien der Tugenden in
Form von diriist (ehrlich, aufrichtig) Vorrang eingerdumt wird bzw. wurde.
Unethische Verhaltensweisen als kulturelle Besonderheiten darzustellen, sehe ich
als Ausrede an, um die eigenen Charakterfehler zu vertuschen.

5.1 Der »alte« Basar als Beispiel fiir das Zusammenleben und
-arbeiten unterschiedlicher Kulturen und Religionen

»The Grand Bazaar has always been important. The Bazaar, which sadly had
happened to be the sitting target of many attacks, is the cultural and busi-
ness symbol for the whole Anatolia as well as the secret economy of the
country. Each bomb that exploded here, each bullet directed towards the
Bazaar was actually targeted at our historical background, culture, the heart
of tourism and the brain of the actual economy. As a place which even ter-
rorists see as their biggest target, one of the major significance of the Bazaar
is the fact that throughout centuries, different religions, ethnicities, lan-
guages, people from various nationalities lived and worked here in peace and
harmony. This place, in which everybody can observe their traditions and
cultures freely, is the real World Trade and Culture Center. The Grand Ba-
zaar is the end point of the Silk Road, and its gate to the world market. The
population of the Bazaar is more than many cities' of the Eastern Turkey. It
even exceeds the population of many large European cities as it becomes 300
to 400 thousands in the mornings.« (Ozbey 2010, S. 244)

Die Ladengeschifte auf dem Groflen Basar sind oft kleine Boxen von nicht mehr
als 4m?, deren internationale Verflechtung man von auflen nicht zu vermuten
mag, nicht selten sind sie jedoch das Tor zu einer globalen Handelskette in weite
Teile der Welt. Der Grofle Basar ist aus seiner Geschichte heraus ein Beispiel fiir

236

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

das funktionierende Zusammenleben verschiedener Menschen unterschiedlicher
ethnischer und religiéser Herkunft: Tiirken, Armenier, Syrer; Christen, Juden
sowie sunnitische und alevitische Muslime arbeiten und leben hier zusammen.
Viel wichtiger als die Nationalitdt, die Religions-, oder Geschlechtszugehérigkeit
ist fiir die alteingesessene Basarriege auf dem Groflen Basar die innere Gesin-
nung und der Charakeer einer Person. Sie dhnelt dem von Mauss (1990) und
Bourdieu (1998, 2000) beschriebenen Reziprozititsprinzip, das eng mit der
Logik der Ehre verkniipft ist. Zu betonen gilt, dass es sich hierbei nicht um
moralische Dogmen handelt, sondern um ein ethisches Gefiihl, das abhingig
von Person, Ort und Situation (Aristoteles) richtig und falsch unterscheiden
kann.

Auflerdem wird in der breiten Offentlichkeit »der Tiirke« automatisch mit
»dem Islam« verkniipft, wobei dies weder der historischen noch aktuellen »Viel-
fale tiirkischer Religionen« (Laut 1996) gerecht wird. Diese Tatsache wird von
vielen Wissenschaftlern gescheut und nur wenige machen sich den miihsamen
Weg dieser Ergriindung.'® Jedoch muss klar sein:

»Wohl keine Sprachenfamilie des Erdballs erstrecke sich {iber ein so riesiges
Lindergebiet wie die tiirkische. Vom Nordosten Afrikas und der europii-
schen Tiirkei iiber den siiddstlichen Theil von RufSland, iiber Kleinasien
und Turan bis hoch nach Sibirien herauf und bis zur Sandwiiste Gobi leben
iiberall Stimme, die die tiirkische Zunge reden.« (Wilhelm Radloff 1866
Cultura Turcica 1 (Ankara 1964), S. 15 zitiert nach Laut 1996, S. 24)

So ist die Tiirkei schon durch ihre Geschichte eine Kultur und ein Land, das von
verschiedenen religidsen Stromungen beeinflusst wurde (und weiterhin wird)
und das im Laufe seiner Geschichte mit dem Grof3teil der Weltreligionen — wie
etwa dem Buddhismus'”, dem Christentum, dem Judaismus oder dem Zoroast-

116 »Die sehr wenigen Religionswissenschaftler, die sich mit der faszinierenden Vielfalt der vor-
bzw. nichtislamischen tiirkischen Religionen beschiftigen, und dem falschen Bild entgegen-
wirken kénnten, haben es in vieler Hinsicht schwerer als z. B. Kollegen mit den Schwer-
punkten Griechenland, Indien, China oder Japan« (Laut 1996, S. 24).

117 In dem Bestseller »Der Diamantschneider« wendet der Manger und Buddhist Geshe Micha-
el Roach (2011) die Prinzipien des Buddhismus, allen voran die Gerechtigkeit, an, um im
New Yorker Diamantgeschift Fuf zu fassen. Er fingt als Laufbursche an, bis er sich letztlich
in die obersten Fithrungsetagen arbeitet. Aus der Erkenntnis heraus und durch die Anwei-
sung seines Meisters, dass die buddhistischen Prinzipien in der geschiitzten Abgeschiedenheit
cines Klosters einfach umzusetzen sind und in der Realitit tiberpriift werden miissten, stellte
er sich diesem Experiment. Wichtig dabei ist kurz zusammengefasst, sein Geld auf ehrliche
und anstindige Weise zu verdienen, ein gesundes Verhiltnis zum Geld zu entwickeln und
keine Abhingigkeiten zu schaffen. Zudem darf die Arbeit den Menschen weder geistig noch
kérperlich aufzehren.

237

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

rismus — in Austausch stand. Auch der Schamanismus war vor allem bei den
Tiirken Sibiriens und der Altai weit verbreitet. Diese Einfliisse haben unter-
schiedliche Spuren hinterlassen und wurden auf die je eigene tiirkische Art inte-
griert, das heifSt also, dass ein Buddhismus in Tibet ein anderer ist als einer in
der Tiirkei. Von einer einheitlichen religiosen Landschaft zu sprechen, mag zwar
den Machtinteressen manch’ politischer Parteien von Nutzen sein, aber wenig
den realen Begebenheiten vor Ort entsprechen (vgl. Laut 1996, S. 24). Aufgrund
der geopolitischen Lage ihres Landes waren die Tiirken von jeher »gezwungenc
mit anderen Kulturen und Religionen in Kontake und Austausch zu treten. Die
Seidenstrafle stellt hierbei eines der bedeutendsten Beispiele dieses kulturellen
und wirtschaftlichen Kontaktes dar, bei deren Erforschung Dokumente in 17
Sprachen und 25 Alphabetformen zu Tage getreten sind (vgl. Laut 1996, S. 26)

»Sie sind »Wanderer und Mittler zwischen den Welten, d. h. stdindig ab-
hdngig von fremden Einflussen, aber auch stets bemuht, diese ihren Erfor-
dernissen gemifl zu modifizieren und die eigene tiirkische Identitdt zu be-
wahren, und dabei unter Umstinden zerrissen in diesem Konflikt. Und
wenn man sich die Identitdtsprobleme der heutigen Tiirkei anschaut, den
Konflike zwischen Europiisierung und Traditionalismus, kann man fast me-
lancholisch feststellen, dafd sich hierbei seit mehr als 1000 Jahren eigentlich
recht wenig gedndert hat.« (Laut 1996, S. 28)'*

Nach dieser kurzen Einfilhrung méchte ich nun auf die interkulturellen Bege-
benheiten auf dem Groflen Basar in Istanbul zu sprechen kommen. In Kapitel
5.1.1 habe ich relevante Akteure der vorangegangenen Kapitel zusammenge-
fihre, in Kapitel 5.1.2 erginze ich diese kulturelle und religiése Vielfalt von
Tiirken, Kurden und Aramiern; sunnitischen und alevitischen Muslimen sowie
Christen mit deutschen Handelspartnern.

5.1.1 Tirken, Kurden und Aramaer - Christen, Juden, sunnitische und
alevitische Muslime

»Die Leute, die in Europa iiber Menschenrechte sprechen, kennen uns leider
nicht. Ein Geschift in den Vereinigten Staaten zu erdffnen ist sehr schwer.
[...]JWir begrenzen niemals die Leute und Religionen oder Nationalitiiten. [...]
Es gibr auch Armenier, weniger Romer, Juden, Jugoslawen, Albaner [...]. Es gibt

118 »Wie ehemals in Zentralasien wird auch in islamischer Zeit die historische Rolle der Tiirken
als »Wanderer und Mittler zwischen den Welten« deutlich. Es war der tiirkisch geprigte Is-
lam, den Europa kennenlernte, und mit dem sich die christlichen Theologen, auch Martin
Luther, auseinandersetzten, und auch jeder Karl May-Leser muf sich im klaren sein, dafd
dessen Beschreibungen des Islam Formen des seinerzeit bekannten tiirkischen Islam als Hin-
tergrund haben.« (Laut, S. 32)

238

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Jjetzt auch europiische Leute, die im Basar Geschifte haben wie Ann: sie hat ein

Café. Araber, Araber aus der Tiirkei und aus Syrien; aus Afghanistan, Uzbekis-
tan, Turkmenistan gibt’s Leute jetzt im Basar, die Geschifte haben. [...] aus
Ostanatolien, aus dem Schwarzmeergebiet, aus dem Mittelmeergebiet, aus Aser-
baidschan, aus Turkmenistan, aus Afghanistan, Jugoslawien, aus Albanien, aus
Rumiinien ..., natiirlich aus Syrien, woher noch? Russen kommen nicht so gerne
zum Basar, die gehen mehr zu den Liden, einige haben auch Geschifte, aber
nicht auf dem Basar.« (Yavuz, Familie B)

Der Basar ist in sich selbst organisiert, er funktioniert wie ein lebendiger Orga-
nismus. Der Meister von Yavuz (Kapitel 2.1.2) war nicht sein Vater, sondern der
Partner seines Vaters, ein Armenier. Er hat von ihm alles iiber Farben, Formen
und Materialien gelernt. Sein bester Freund auf dem Basar ist heute ein Syrer,
ein Juwelier, der 25 Jahre ilter als Yavuz ist.

»Es ist eine unglaubliche Beziehung zwischen uns. Wir gehen zu Besuch in unse-
re Hiuser. Jede Woche verschenken wir etwas an unsere Frauen und Kinder.
Das ist sehr wichtig. Wenn er morgens kommt und abends weggeht, muss er
mich irgendwie sehen. Wenn er mich nicht sieht, fragt er: »Wo ist Doktor?« Es
kann sein, dass ich hinten bin. Die Kinder sagen: »Er ist irgendwo hier.« Er gebt
rubig weg. Eine perfekte Beziehung.« (Yavuz)

Der Deutsche Peter ist ein mehr als 20-jihriger Geschiftskunde von Yavuz. Seit
gut 25 Jahren betreibt er ein Geschift mit Waren aus dem Orient in einer deut-
schen Grofsstadt, darunter finden sich Fliesen, Hamam-Artikel, Sitzkissen,
Schmuck etc. Begonnen hat sein mittelstindisches Unternehmen wihrend seines
Arabistik-Studiums. Er importiert Waren aus Lindern wie Agypten, Marokko,
Syrien, Iran, dem Nahen und dem Fernen Osten und darunter auch der Tiirkei.

»Ich meine, ich komme ja nicht als Tourist hin und brauche ein Andenken, son-
dern ich will gleich immer 1000 oder 2000 Stiick von einer Sache haben. Da
hast du eine ganz andere Gesprichsgrundlage. Bevor ich Yavuz kennengelernt
habe, habe ich die anderen auch kennengelernt, habe Preisvergleiche gemacht
und habe mich einfach irgendwann auf Yavuz eingeschossen, weil er Deutsch
spricht, das beifSt auch meine Mitarbeiter kinnen ihn anrufen und was bestellen.
Er hat eine gleichbleibende gute Qualitit und im Laufe der Zeit sind die Preise
auch ok geworden bei ihm. Das erste Mal habe ich bei ibm fiir einen Artikel 2
Lira gezahlt, mittlerweile bin ich bei 0,35 Lira oder so. Also, es macht sich schon
bezahlt, lingerfristige Kontakte auch zu pflegen und irgendwann, wenn ich eine
Stunde bei Yavuz bin, reden wir fiinf Minuten iiber die Bestellung und 55 Mi-
nuten iiber sein neues Héiuschen, was er sich in Anatolien gekauft hat, oder was
ich mir gerade in Marokko gekauft habe. — Also iiber private Angelegenbeiten.
Da steht der Handel gar nicht mebr im Vordergrund. Wir wissen einfach, es

239

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

liuft, es ist klar, er verdient damit sein Geld, ich will damit auch mein Geld
verdienen. « (Peter)

Ein anderer Geschiftskunde von Yavuz kommt aus Palistina und betreibt ein
Geschift in den Vereinigten Staaten, wo er Hamam-Artikel wie Badetiicher
(pestemal) zam Abtrocknen verkauft.

»Er verkauft alles so artistisch und die fiiblen sich so, sie miissen irgendwie etwas
kaufen, aber er liigt niemals, er ist ein guter Muslim. Er sagt: »Ich kann nicht
liigen etwas zu verkaufen.« Das ist sehr wichtig — wie bei uns.« (Yavuz)

Es ist die Bezichung, die das Leben und Arbeiten auf dem Basar bestimmt. Diese
gilt es, kultur- und religionsiibergreifend zu pflegen. Das Geld ist im Verstindnis
der traditionellen Okonomie »Mittel zum Zweck« und nicht Endzweck (Max
Weber). Die Bezichungen und das langjihrige Vertrauen stehen vor dem schnel-
len Geschift. Es sind die sozialen Beziehungen, die die Basis fiir 6konomische
wie personliche Solidaritit darstellen, wobei sich beides bedingt. Ehre ist ein
Beziehungsprinzip, welches auf Gegenseitigkeit und Reziprozitit beruht. Was
angemessen ist zu geben und zu nehmen, ist abhingig von dem Grad der Bezie-
hung, d.h. ob es ein Geschiftsfreund, personlicher Freund, Familienmitglied ist
(s. dazu auch Boissevain 1974; Weber-Pazmifio 1991; Giordano 2003, wobei
diese Texte, wie im Forschungsstand problematisiert, kritisch zu lesen sind, da
sie oftmals von einer westlichen Perspektive aus abstrakte Prinzipien als gerechter
gegeniiber personlichen Beziehungen einstufen). Wihrend der Narzisst keine
andere Frage kennt, aufler die, was das Beste fiir ihn sei, fragt die emotional reife
Person, was das Beste fiir alle Beteiligten wire. Das heifSt natiirlich, dass Letztere
sich selbst auch mitberiicksichtigt, jedoch in Zusammenhang mit den anderen.
Sicherlich muss bedacht werden, dass die vormoderne Kultur durch eine Uber-
macht der Gemeinschaft charakterisiert werden kann, wihrend die moderne
Kultur diesen sozialen Zwingen den Individualismus entgegengesetzt hat. Das
Ehrgefiihl liegt zwischen Kollektivismus und Individualismus.

Yavuz fastet im Ramadan. Im Fastenmonat Ramadan war es oft so, dass am
Abend das Fastenbrechen (iffar) gemeinsam begangen wurde — aufler im Jahr
2011 ging es nicht und auch nicht danach, da Ramadan in die Sommermonate
fiel und die Sonne sehr spit unterging. Yavuz berichtet, dass Armenier, Grie-
chen, Juden, alle zusammen gesessen hitten, als Ramadan in den Wintermona-
ten stattfand. Jeder brachte Speisen von zu Hause mit. Yavuz betont immer

wieder die Wichtigkeit dessen (siche auch Ozbey 2010, S. 229f).

240

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Abb. 25: Gaumenfreuden
L ,-.:H‘,.-(a./

Buntes Treiben um den Grofen Basar

Der christliche Aramier Ilhan arbeitet seit 45 Jahren auf dem GrofSen Basar (vgl.
Kapitel 2.2.2) und hatte nie Probleme wegen seiner Ethnizitit oder Religion.
Seiner Meinung nach sind die Quelle der Probleme meist personliche Charak-
terschwichen und haben weniger mit einer bestimmten Religionsgemeinschaft
oder Ethnie zu tun. In Istanbul gibt es sechs Kirchen seiner Religionsgemein-
schaft. Im Fastenmonat Ramadan besuchte der Leiter seiner Kirche das von der
Stadtbezirksverwaltung ausgerichtete Fastenbrechen und umgekehrt. »Jeder beter
auf seine Weise und macht so das Fastenbrechen (iftar), also um Toleranz zu zeigen
strengen sich beide Seiten sehr an.« (Ilhan)

Nach Ilhan lebt die Liebe in jedem und es ist nicht allein eine Sache des
Christentums. Dazu gehért auch, seine Nachbarn wie sich selbst zu lieben.

»lch bin seit 45 Jabhren an einem Ort, ich hatte mit keinem meiner Nachbarn
jemals Probleme. Sie lieben mich und ich liebe sie. Wenn wir am morgen kom-
men, begriiften wir uns und wiinschen uns 'Hayirly isler’ (Gesegnete Arbeit).«

(Ilhan)

Dass die Nichstenliebe unabhingig der Religion, der Hautfarbe oder des Ge-
schlechts ist, denkt auch Arzu (vgl. Kapitel 3.4.1):

»Religion heifSt meiner Meinung nach alle Menschen zu lieben. Man sollte nicht
gwischen Dunkelbiutigen, Hellhiutigen, Christen oder Muslimen trennen. Was
sagte Meviana [Rumil? »Komm’, was auch immer sein mag, komm’ Japaner
kommen, Katholiken, Juden — ruft er nur Muslime? Er ruft alle. [...] Religion
heifSt meiner Meinung nach, alle Menschen zu lieben — dann bast du die Men-
schen verstanden. [...] Hier gibt es Menschen aus der ganzen Welt. Was habe ich
fiir ein Gliick an so einem Ort zu arbeiten. [...] Manchmal bin ich traurig,
meine Seele langweilt sich, dann kommt eine Freundin aus Tokio — und sie

macht mich wieder gliicklich.« (Arzu)

241

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Es ist die Idee einer Groflen Familie (Big Family), die Arzu im Groflen Basar
sieht. Interessanterweise erkannte Durkheim in der Familie das Kernelement
menschlichen Daseins, die er als Vorbild nahm, seine Idee der Berufsgruppen als
Ort der Moralbildung in modernen Gesellschaften auszubauen (vgl. Durkheim,
Kapitel 4.2).

»Zu lieben bedeutet nicht nur die Menschen zu lieben, du musst alles lieben, du
musst den Vogel licben und auch die Schlange. Allah hat sie auch geschaffen.
Wenn sie nicht notwendig wiren, hitte Allah sie nicht erschaffen. Du solltest
dich nicht zu grofS machen, wir sind alle gleich, jeder hat zwei Augen und einen
Mund. Wenn du geliebt werden michtest, musst du erst einmal licben lernen.
Wenn du nicht lieben kannst, kannst du nicht geliebt werden. Sag nicht: »Sie
lieben mich nicht., ssie lieben mich nicht.. Damit sie dich lieben, musst du erst
einmal dich selbst lieben. So betrachte ich das Leben.« (Arzu)

Scarlett (vgl. Kapitel 3.4.3) erinnert sich an die Geschichten, die sie zwar nicht
alle selbst gesehen hat, aber ihr Vater ihr bestitigte. Es gab einen Platz fiir das
Gebet beim Café Sark, wo sich alle, egal welcher Religion, vor dem Beginn des
Tages versammelten, um zusammen zu beten: Juden, Armenier, Katholiken,
Muslime, Aramier usw.

»Bevor die Geschiifte geiffnet wurden, haben sie sich zum Beten versammelt: Ju-
den, Armenier, Katholiken, Muslime usw. — jeder hat auf seine Weise gebetet,
danach haben sie ibre Geschiifte gedffnet. Zu dieser Zeit gab es viele Juden, dann
kamen die tiirkischen Griechen (Rumlar), die Armenier sind gekommen, dann
die Aramier usw. Also, es war sehr gemischt, es ist eigentlich eine gute Sache,
wenn es durchmischt ist. Wenn man mit sehr verschiedenen Kulturen zu hat,
kann man sich gut entwickeln, man wichst und erweitert seinen Horizont.«
(Scarlett)

Um meine eigene kulturelle Brille einer kritischen Korrektur von auflen zu un-
terziehen, habe ich deutsche Geschiftspartner tiber ihre langjihrige Erfahrung in
Bezug auf den Handel gefragt.

5.1.2 Deutsche, christlich gepragte Handels- und Geschaftspartner

Der 64-jihrige Ulrich ist katholisch getauft, vor 30 Jahren ausgetreten und be-
zeichnet sich als Freigeist. Er und Canberk, Vater der Familie A, kennen sich seit
mehr als 30 Jahren. Seit den 1970er-Jahren bestehen die Beziechungen. Angefan-
gen hat alles mit einem Elektronikgeschift in Istanbul, das Ulrich durch die
Militdrputsche und die unruhige politische Situation aufgeben musste, mittler-
weile betreibt er seit 1980 ein Orientgeschift in einer deutschen Kleinstadt mit
Teppichen, Schmuck und Trockenfriichten von seiner eigenen Plantage aus
Ostanatolien. Canberk hatte ihm beim Aufbau seiner Plantage geholfen und

242

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Ulrich kauft heute seine Teppiche bei den Sohnen (vgl. Kapitel 2.1.1). Wenn er
sich zuriickerinnert, fallen ihm vor allem jene Abende ein, an denen zehn Hind-
ler zum gemeinsamen Essen gingen, ein soziales Ereignis, dass meist von 19 Uhr
abends bis 23 oder 24 Uhr nachts ging. Nach den Vorspeisen folgte ein langer
Hauptgang, dann das Dessert, das mit dem klassischen tiirkischen Mokka abge-
schlossen wurde und bei dem man sich dariiber stritt, wer das Essen bezahlen
durfte.

Wenn ein Hindler in Not gerit, so erzihlt Ulrich, wiirde er nicht zur Bank
gehen, sondern als erstes — wenn er nicht Anlagen wie Hiuser, Wohnungen oder
Land hat — seine Freunde fragen, ob diese ihm aushelfen kénnten. In der Regel
wird dies auch gemacht und es wird natiirlich auch erwartet, dass das Geld wie-
der zuriickkommt. Dies wird aber nicht mittels eines Vertrages festgehalten,
sondern basiert allein auf dem gesprochenen Wort (siz tutmak) — auch wenn es
sich um 20., 30., oder 50.000 Lira handelt. Die eigene Ehre und Aufrichtigkeit
gebietet es dann, dieses Geld zuriick zu bringen, denn ansonsten erniedrigt man
sich selbst (kiiciilmek; kiiciik diisiirmek). In diesem Kontext kommt auch die
Fatalitit und der Missbrauch des Wortes »inshallah« (»So wahr Gott will<) zu
Tage, denn die Bedeutung dieses Ausspruchs verlangt, dass man erst all sein
Maogliches tut und erst dann darauf verweist, dass letztlich nicht alles in der
eigenen Hand liegt. Mit diesem Ausspruch ist also nicht gemeint, dass man sich
gemiitlich hinsetzen soll und darauf warten, dass Gott es schon richten werde,
oder konkret Schulden aufnehmen kénne, die bei genauer Betrachtung niemals
zuriickgezahlt werden konnen. Dies kann die Beziehung stark beeintrichtigen.
Auch wenn der Geldgeber nicht unbedingt die Beziechung abbrechen wird, wird
er vorsichtiger sein und dem anderen dadurch weniger Vertrauen schenken, was
zu Lasten des Respekts und der Bezichungsgleichwertigkeit gehen wird.

Auch wenn man in der gesellschaftlichen Hierarchie gleichwertig ist, kann
man im Kontext der Ehre auf einer anderen Ebene stehen, das bedeutet ebenso,
dass man in der gesellschaftlichen Hierarchie jemanden unterlegen, aber die
Ehre betreffend iiberlegen sein kann (vgl. Bourdieu 1976, S. 11f). Die Konven-
tionen kennen nur die Garantie von Treu und Glauben, welcher auf der Moral
der Ehre beruht. Abmachungen werden nur im Bekanntenkreis oder mit ver-
wandten Personen getroffen, was die Zahlungssicherheit in der Zukunft in sich
trigt. Diese »objektive Beziehunge« ist ein Garant, welcher durch keine formellen
Vertrige je erreicht werden kann, die ja gerade die Unpersdnlichkeit zum Ge-
genstandsbereich hat (vgl. Bourdieu 2000, S. 39f). »Derjenige, der das Darlehen
oder den Potlatsch nicht zuriickzahlen kann, verliert seinen Rang und sogar den
Status eines freien Mannes.« (Mauss 1990, S. 101)

Heinz ist 56 Jahre alt, evangelisch und er hat vor 12 Jahren ein Lampengeschift
in einer deutschen Grofistadt erdéffnet. Sein Bruder Paul ist 52 Jahre alt und
besitzt ein dhnliches Geschift in einer Kleinstadt, so dass beide Briider oftmals

243

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

gemeinsam auf Geschiftsreise nach Istanbul gehen. Dies war ihm dadurch mog-
lich, dass ihm ein Bekannter in Istanbul das Angebot machte, die Erstausstat-
tung des Ladens zu iibernehmen und Heinz das Geld erst bezahlen musste, als er
selbst die Verkiufe getdtigt hatte. Es gab keinen Vertrag. Dieses Vertrauen war
nur moglich durch Heinz’ anderem jiingeren Bruder, der die Person schon
kannte und somit ein unausgesprochener Biirge war.

»Und dann hat es sich im Laufe der Jahre aber entwickelt, dass ich auch
manchmal das Geld langsam zuriickzahlen konnte, weil die Verkiufe auch nicht
gut waren und der lange auf sein Geld warten musste. Und das war nie ein
Problem, in dem Sinn, wir hatten auch privat Kontakt, wir sind Essen gegangen
und wir waren bei ihm zu Hause, auch mit meiner Frau. Aber er hat sich ir-
gendwann 'mal geiufSert nach ein paar Jahren, dass er im geschifilichen, als Ge-
schéft mit mir gar nicht mebr so betrachtet, sondern dass er, dass ich fiir ibn ein
Freund war. [...] Ich habe das Gefiibl, manchmal habe ich den Respekr bei ibhm
verloren, er fand's nicht immer schon, wie's gelaufen ist — aber er war nie bose.
Vielleicht enttiuscht — aber vielleicht war er enttiuscht. Irgendwann bin ich
dann aus diesem Grunde als Geschiftsmann, mit dem er gute Geschiifte machen
kann, mit dem er gutes Geld machen kann, eher uninteressant geworden. — Was
nicht heifSt, wenn ich ‘ne Bitte hatte, er mich hingen gelassen hiitte. Auch in Si-
tuationen, wo es mir selber unangenehm wurde. Es gab dazwischen auch immer
Phasen, wo alles rund lief, ja — also, es ist nicht so, dass es immer so gewesen ist
und immer so war. Es geht grade in den Phasen, wo es mal nicht so rund lief, da
war er immer da.« (Heinz)

Es gibt kein schriftlich fixiertes »Zahlungsziel«, wie das heute in der kapitalisti-
schen Wirtschaft gingig ist, trotzdem macht sich ein Gefiihl breit und man
bemerkt, dass es nun Zeit wire »die Gabe« zu erwidern.

»Jedwede Gegenleistung bedarf einer gewissen »Zeit«. Der Fristbegriff ist also
immer dann logisch impliziert, wenn es darum geht, Besuch abzustatten, Heira-
ten und Biindnisse einzugehen, einen Frieden schliefen, an organisierten Spielen
und Kampfen teilzunehmen, Feste bei anderen zu feiern, rituelle und Ehren-
dienste zu leisten, sich gegenseitig » Respekt« zu erweisen.« (Mauss 1990, S. 83)

Respekt zu erweisen hief§e in diesem Fall, die Rechnung zu begleichen. Es kann
aber auch sein, dass es darum geht, die andere Person einmal wieder anzurufen.
Es ist sicher nicht dasselbe, denn Geld zu schulden hat andere Konsequenzen als
die Beziehung mittels eines Telefonates zu pflegen, jedoch ist das Prinzip ver-
wandt und es macht sich in unserem Gefiihl bemerkbar. Nach Heinz’ Einschit-
zung ist der Respekt etwas gebrochen, was aber sicher blieb, ist eine Form der
Solidaritit, in der er unterstiitzt wurde, auch wenn er die erwarteten Anforde-
rungen nicht erfiillen konnte.

244

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

»Also, es liuft da anders, es liuft nicht so ab, dass er 'ne Rechnung schreibt, er
schreibt natiirlich 'ne Rechnung, aber da steht dann nicht drauf >Skonto inner-
halb vier Wochen, zahlbar in acht Wochen« oder so ihnlich, sondern er wartet
geduldig bis ich ankomme und Geld vorbei bringe — dann wird's mir selber un-
angenehm und das ist natiirlich auch ‘ne Sache, die, wo er das nicht ausdriickt,
sondern sagt. >Ja, wie geht's dir denn so>c Und dann merke ich dann schon, dass
es jetzt eigentlich ‘mal an der Zeit wire ...« (Heinz)

Osman ist ein weiterer Geschiftskunde der Briider Heinz und Paul. Er stellt
Glas her. Wenn die Briider auf Geschiiftsreise in Istanbul sind, nimmt er sich die
Zeit sie an die gewiinschten Orte zu bringen und sie anderen Geschiftspartnern
vorzustellen. Die soziale Komponente, die personlichen Gespriche und die
geteilten Erlebnisse spielen eine wichtige Rolle im gesamten Geschiftsprozess,
vielmehr noch ist die soziale Bezichung das Hauptanliegen und das Geschift
cher ein Nebenprodukt. Die Gastfreundschaft ist ein sehr wichtiges Element der
tiirkischen Kultur und ein Teilaspekt der Ehre. Man erweist dem anderen auch
Ehre durch einen Besuch.

»Aber es ist ein sehr sensibler Progess, weil es ist schon ausgereizt, ich wiirde nie-
mals geschenkt die Sachen nehmen, oder unter Wert und er wiirde es nicht unter
Wert verkaufen — also die Ebene haben wir schon. Also, nicht das es heifst »ich
mag dich, komm nimm’ mal, sondern dass da schon noch eine Geschiifisebene
auch da ist, auch keine ungesunde, das wire ja doof, wenn er mir was schenken
wiirde oder wenn auf der anderen Seite ich sag: »Du, [...], ich hab' jetzt soviel
Geld, ich zahl dir das doppelte, das wire ja auch ein Quatsch, das wiirde das
personliche auch zerstoren, wir hitten ja gar keinen Respekt, wie wollten wir uns
da gegenseitig einschitzen, wenn so etwas passieren wiirde ...« (Heinz)

Trotz der Tatsache, dass Heinz wie sein Bruder Paul in der westlichen Kultur
sozialisiert und aufgewachsen sind, werden sie von einem Gefiihl geleitet, ob es
jetzt an der Zeit ist, die Rechnung zu begleichen, seinen Geschiftspartner anzu-
rufen oder wie viel bezahlt werden muss, um nicht den Respeke zu verlieren. Es
ist dieser Balanceake, die eigene Ehre zu wahren und dabei keinen zu hohen oder
niederen Preis zu vereinbaren. Dinge geschenkt anzunehmen, die einem nicht
zustehen, wire somit eine Erniedrigung. Es war bereits die These von Marcel
Mauss (1990), dass die Gabe ein universelles Prinzip ist, dass nicht nur fiir ar-
chaische Gesellschaften Giiltigkeit trigt. Dies ist nur daher méoglich, da dieses
Ehrgefiihl ein transkulturelles Gefiihl ist, welches jedoch nicht mit dysfunktiona-
len Emotionen verwechselt werden darf (s. Forschungsstand: 3.5 Zur Unter-
scheidung von Interesse, Emotion und (Ehr-Gefiihl).

»Das wiirde auch zu Lasten des Respekts gehen — und der Wertschitzung, wenn
so etwas passiert ... das sind Dinge, die glaube ich hier einen ganz ganz anderen

245

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Stellenwert haben wie in unserer industrialisierten, westlichen Okonomie, die
sich da ganz ganz anders darstellt.« (Paul)

»Wenn ich in Deutschland eine Rechnung nicht bezable, schmeifst der Computer
ne Mahnung raus ... Ja, wenn ich als Geschiftsmann in Deutschland bei einem
neuen Lieferanten einkaufe, dann werde ich gecheckt tiber Schufa und Kredit-
wiirdigkeit, und die haben da ja ibre Mechanismen, wie sie das priifen kinnen,
wie kreditwiirdig ich bin, das ist ja auch eine gesunde Sache, hier ist das ganz
anders gewesen — gaaaanz anders, das war nur aufgrund des persinlichen Kon-
taktes und wie wir miteinander gesprochen haben, die haben ja nie eine Schufa-
Auskunft oder eine Kreditwiirdigkeit oder ein Konto gepriift von mir ... «
(Heinz)

Die westliche Kultur und hier konkret die deutsche Kultur, baut ihre Solidaritit
und ihr Vertrauen iiber unpersonliche abstrakte Systeme und Institutionen auf,
tiber formale Vertrige soll Rechtssicherheit geschaffen werden.

»Dass ich eben das Gefiihl hab', dass die Leute, die hier ‘was verkaufen auch am
Basar oder 0b's nun der mit seinen Erdniissen ist oder wie auch immer, die sind
alle Teil einer Wertschopfungskette und diese Wertschopfungskette ist fiir mich
wichtiger Bestandteil, ein philosophischer wichtiger Bestandteil, weil da ein
Mehrwert mit dranhéngt und diesen Mebrwert wir dann praktisch als Steuer
bezahlen miissen, diese Mebhrwertsteuer, die wir bezablen und ich hing mich
deswegen so an dem ganzen Begriff auf, weil wir auf der einen Seite einen Wa-
renverkehr haben und auf der anderen Seite einen Geldverkehr haben und der
Warenverkehr unterliegt diesem Mehrwert, weil auch eine Wertschopfung da-
hintersteckt, bei einem Geldtransfer wird keinerlei Steuern oder nur in sehr ge-
ringstem MafSe bezahlt, da steckt aber auch kein Mebhrwert hinterm Geld. Da ist
keine Wertschiitzung da, sondern das ist virtuell, und das wird uns irgendwann

einmal einfach auf die Fiiffe fallen ...« (Paul)

Es ist jene Logik des »Beitragsprinzips« (Aristoteles), das Sache und Person nicht
trennt, sondern in der VerhilmismafSigkeit abhingig von Person, Ort und Situa-
tion betrachtet. Mensch und Produkt sind etwas, was als zusammengehdrend
betrachtet wird, das gilt fiir die Preisbildung, fir die Logistik sowie fiir die Pro-
duktion.

246

»Und hier sind die Leute, wenn wir am Basar unterwegs sind, am Produkt mit
ihren Hinden beteiligt, und jeder triigt seinen Teil dazu bei. Da ist jetzt der am
Basar und der hat jetzt keinen Angestellten, der fiir ibn den Tee bringt, er har
auch niemanden in der Teekiiche, sondern er sagt dann dem Ahmet und dem Ali
und dem Mehmet Bescheid, rgeh mal Tee holen< und der > Teerumrenner< ver-
dient sein Geld mit dem Tee rum rennen und der néichste verdient sein Geld
damit und dann sind da die Leute, die dann das ganze Gut noch in der Gegend

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

rumtragen, und dieses ganze System, diese ganze Struktur ist eine extrem soziale,
die wird durch eine Shopping-Mall, die in einem Viertel entsteht, wird diese so-
ziale Struktur villig platt und villig kaputt gemacht, weil da gibt's kein
» Teerumlauferc [dirk.: cayci] mebr, da gibt's kein »Gepdickrumlauferc mehr, da
gibt’s diese ganzen Klein- und Kleinstdienstleistungen, die so ein Viertel, so ein
Kiez am Laufen halten, nicht mebr, die sind weg, was machen die Leute? Die
haben kein Auskommen mebr.« (Paul)

Mensch und Produkt werden nicht getrennt, nicht wegrationalisiert, sondern
sind Teil einer Wertschopfungskette, die sich gegenseitig bedingt. Diese kultu-
relle Logik oder Wertschitzung kann man tatsichlich in vielen Geschiften be-
obachten:

»... und das ist eben das, was ich so faszinierend finde, was ich so riesig find und
was ich auch vom Handelssystem so klasse find. Da gibt's nicht wie in Deutsch-
land 'ne Produktion und die geht dann zum GrofShindler und die geht dann
zum Einzelhindler, sondern hier habe ich immer das Gefiibl, wenn da der LKW
noch reinkommt [in die enge Gasse] dann liefert er das, wenn das aber nicht
geht, dann muss man halt den néchst kleineren LKW nehmen und da man nicht
in den Strukturen, Produktion, GrofShindler, Einzelbindler ist, sondern Pro-
duktion gut, und dann schon 'nen GrofShindler, der ist aber draufen, und das
wird dann mit einem Verteilsystem, da ist der mittlere Verteiler und der kleinere
Verteiler und der noch kleinere Verteiler und dann ist der, der dann mit der
sApec unterwegs ist, mit seinem Dreirad, und die Sachen dann ausliefert, die

»Apec ist ja die Biene. [...]

Ja, ja oder wenn halt einfach der Stand in einer Gasse ist, wo das Obst und Ge-
miise verkauft wird, dass da wirklich nur 'n Dreirad durchpasst und wenn der
mit seiner Schubkarre durch muss, der mit der Schubkarre das Obst da hinliefert
ist in seiner Weise auch 'n GrofShindler, aber halt 'n kleiner GrofShindler und
diese Struktur, das fiir jeden das passende da ist [...] Fiir jede Gegebenheit und
fiir jede Situation wird die richtige Lisung angeboten, wenn's die richtige Li-
sung nicht gibt, dann wird sie gefunden — und das ist das, was ich faszinierend
find', was aber wie in einem Ameisenhaufen, eine hobe soziale Kompetenz vo-
raussetzt. « (Paul)

Auch an dieser Stelle kommt wieder die Unterscheidung von Beitragsprinzip und
Gleichheitsprinzip zu Tage (vgl. Kapitel 4.3). Das in westlichen Gesellschaften
vorherrschende Gleichheitsprinzip (John Rawls) lebt im Wesentlichen von Pla-
nung und Kontrolle, wobei es »Person, Ort und Situation« moglichst ausklam-
mert und unabhingig von den realen Lebensumstinden einen abstrakten Plan
entwirft. Das Beitragsprinzip (Aristoteles) lebt von Flexibilitit und Vertrauen,
Arrangements werden situativ und spontan je gemif$ der Situation getroffen. Es

247

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

ist in der Tat eine hohe soziale Kompetenz dafiir erforderlich. Aus westlicher
Sicht wird dies oft als »Chaos« und »Desorganisation« gewertet und verurteilt,
was letztlich aber nur auf die eigene kulturelle Bias zuriickzufiihren ist.

Wer einmal in einer nicht-westlichen Kultur fiir einige Zeit gelebt hat, hat
im Wesentlichen zwei Alternativen: Er lisst sich auf den Fluss des Geschehens
ein, wozu unbedingt die Anbindung an das eigene intuitive Gefiihl von Néten
ist — dabei wird er feststellen, wie sehr alles aufeinander abgestimmt ist und das
vermeintliche Chaos wird zu einer komplexen Synchronizitit. Weitaus hiufiger
tritt aber ein anderer Fall ein: Das fremde System, das durch seine Andersartig-
keit tiefenpsychologisch Angst und Fremdheit ausldst, wird kurzerhand abgewer-
tet und mittels der eigenen rationalen Wertigkeiten klein gemacht. Hier ist die
gingige westliche Wertung zu verorten, die sich iiber vermeintlich fehlende
Organisation und Planung beschwert. Darunter verbirgt sich allerdings meist
vielmehr die Unfihigkeit, die eigene Verstandeswelt zu verlassen und das Leben
in seiner Spontanitit zu erfahren. Der Narzisst etwa ist unfihig, Empathie zu
empfinden und Kontrolle abzugeben.

»lch kenn's ja nur in Deutschland, fiir die anderen Linder kann ich nicht spre-
chen der »Flur bereinigt« — das ist meine Vokabel dazu, es wird alles glatt ge-
macht, es wird alles sauber gemacht, es wird alles hergerichtet, das es den Gege-
benbeiten, die man sich wiinscht, angepasst wird — es werden also nicht die
menschlichen Gegebenbeiten hergenommen und sich an denen angepasst und den
Wiinschen, sondern es ist das, was am Gkonomisch sinnvollsten ist, und dafiir
werden die Voraussetzungen geschaffen, und da brauch ich dann auch keine So-
zialkompetenz dafiir, da hab'ich alles hier yin time« und das ist alles durchgestylt
und durchorganisiert und das liuft dann so, und dann kommt's im Verteiler
und dann wird das hier mit Online, Internet und alles Mogliche, das ist alles —
ja entmenschlicht. Wo das hier, jedes Geschift und jedes Getue und jedes Gema-
che, ist hier der Mensch notwendig, den braucht's hier, obne den geht gar nix
...« (Paul)

Anstatt den Menschen also aus der Produktion zu entfernen und wegzurationali-
sieren, wird er mit seinen Fehlern und Schwichen integriert. Heinz und Paul
bemerken aber trotz ihrer deutschen Sozialisation, dass es jenseits ihrer kulturel-

len Prigungen ein Gefiihl fiir richtig und falsch gibt.

5.1.3 Die innere Ehre als Leitprinzip: Partikulare und universale Regeln
(Durkheim) als Checks and Balances

»The Ottoman system was successful in harmonizing the different religions,
sects and nationalities. The craftsman organizations accomplished the same.
Muslims, Greeks, Armenians, Bulgarians, Jews, etc. lived together in the

248

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

same organization. Religious differences did not harm the organizational sol-
idarity and integration.« (Geng 2007, S. 83)

Vielmehr als das hat der Basar von Anbeginn seiner Entstehung unterschiedliche
Kulturen und Religionen beherbergt und genau diese Kombination macht seine
einzigartige Erfolgsgeschichte aus. Bereits der Auftraggeber des Groflen Basars,
der Sultan Fatih, sah sich als Herrscher aller Kulturen und Religionen, orderte
den Patriarchen Gennadios an, ein Buch iiber das Christentum zu verfassen, und
hielt enge Beziehungen zu den Juden (vgl. Ortayli, 2007, S. 44ff) »The Grand
Bazaar which still protects its importance in trade continues to be a center of
active trade by combining many cultures since the day it was opened.« (Kéknel /
Ortayls, 2007, S. 61)

Gerne wird in der sich als modern und aufgeklirt verstehenden, deutschen
Gesellschaft, insbesondere auch der Wissenschaftslandschaft, der Ehrbegriff als
altertiimlich und vormodern betrachtet — jedenfalls nicht den Anforderungen
der aus ihrer Sicht »entwickelten« Gesellschaften angemessen. Dabei wird verges-
sen, dass die Handelsehre auch in deutschen Breitengraden bekannt war. Volks-
spriiche wie »Geldschulden sind Ehrenschulden« weisen noch auf diesen Zu-
sammenhang hin.

Die Verschiebung von innerer Ehre, von einer traditionellen zu einer mo-
dernen Gesellschaft, kann am Beispiel des GrofSen Basars besonders gut aufge-
zeigt werden, sollte aber nicht dazu verleiten zu meinen, dass dies ein alleiniger
kulturspezifischer Wandel wire. Selbstverstindlich gibt es auch kulturspezifische
Besonderheiten, jedoch sind die zentralen Regeln von Geben und Nehmen — wie
bereits Mauss (1990) erkannt hat — transkulturell. Der narzisstische Missbrauch,
der aus dem universellen Prinzip von Geben und Nehmen eine blofle Kosten-
Nutzen-Strategie entworfen hat, sollte uns nicht dazu verleiten, das Prinzip zu
verurteilen, sondern uns endlich den ursichlichen Problemen, den menschlichen
Charakterfehlern und der kollektiven narzisstischen Storung, widmen lassen.

Eine Kultur, die diesen Namen verdient, hat im Sinne ihrer Begriffsbedeu-
tung die Kultivierung des Menschen zum Ziel. Die geistige Entwicklung gehort
hier immer dazu, wenn man von Kultur sprechen kann. Gleichwohl anzumerken
ist, dass Kulturen ihnlich wie Menschen Licht- und Schattenseiten aufweisen.
Der einzelne Mensch steht immer im Kontext einer Kultur, jedoch niche als
blofler Ausfiihrer irgendeiner kulturellen Regel, sondern die Kultur ist der Sozi-
albezug, indem sich das Individuum erfihre. Kultur und Individuum stehen in
einem wechselseitig dynamischen Verhilnis, nur das Individuum kann jedoch
die Schattenseiten der eigenen Kultur in sich transformieren.

Wie bereits in Kapitel 4.2.2 aufgezeigt, hat Emile Durkheim in seiner »Phy-
sik der Sitten und des Rechts« zwischen partikularen und universalen Moralre-
geln unterschieden. Das bedeutet einerseits, Pflichten einzuhalten, die der
Mensch sich selbst schuldet, und andererseits diejenigen, denen er als Teilhabe

249

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

an der Menschheit verpflichtet ist. Wichtig dabei ist zu verstehen, dass partikula-
re und universale Moralregeln sich gegenseitig bedingen. Partikulare Moralre-
geln sind den universellen Moralregeln jedoch untergeordnet. Man kann sie als
eine Art Checks and Balances verstehen. Was heifSt das? Es bedeutet, dass es sehr
wohl duflerliche Unterschiede und Gebirden zwischen den kulturellen Gruppie-
rungen geben kann — man denke etwa an die unterschiedlichen Formen der
Begriifung, die ich am Anfang des Kapitels dargestellt habe — diese jedoch diir-
fen die »Pflichten gegeniiber der Menschheit«, die Menschenrechte, nicht verlet-
zen. Das Wort muss nicht gehalten werden, wenn die Abmachungen unter
Vortduschung von Voraussetzungen gegeben wurde oder das Versprechen einen
Menschen deckt, der unrechtmiflige Handlungen vollzieht. Insofern muss auch
hier immer situationsgemifd abgewogen werden. Ein sogenannter »Ehrenkodex«
etwa, der eingehalten werden soll, wenn man einer bestimmten Gruppe oder
Kultur angehort, kann nicht als Ehrenkodex gelten, wenn er die grundlegenden
Menschenrechte verletzt. Dies wiire eine erneute Bekriftigung dafiir, warum die
Begriindung fiir einen Ehrenmord keine angemessene partikulare Moral dar-
stellt, denn sie verletzt das grundlegende Menschenrecht, demzufolge niemand
das Recht hat, jemand anderen zu tdten sowie das Recht eines jeden Menschen
auf Freiheit und Selbstbestimmung.

250

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

5.2 THEORETISCHER HINTERGRUND: Die islamische
Wirtschaftsethik?

Die Wirtschaft, wie wir sie heute kennen, ist in einem kulturellen Kontext histo-
risch gewachsen. Religion hat dabei Kultur und Wirtschaft in ihren Entwick-
lungsprozessen mafSgeblich mitgeprigt. Auch wenn wir uns als sikularisierte
Menschen begreifen mochten, haben wir Anteil an den historischen Prozessen
und auch wenn wir uns als niche religiés begreifen, hat uns Religion in unserem
»kollektiven Unbewussten« (Walter L. Biihl 2000, C. G. Jung) geprigt. Allen
voran ist Max Weber der Frage nachgegangen, wie sich ein bestimmtes wirt-
schaftliches Handeln, das sich vor allem in einer starken Rationalitit ausdriickt,
herausgebildet hat. Wichtige Hinweise fand er in den Weltreligionen. Dieses
Kapitel zeigt in einem ersten Schritt die allgemeinen Unterschiede zwischen den
verschiedenen Weltreligionen und damit ihren (wirtschafts)ethischen Implikati-
onen auf (Kapitel 5.2.1), um darauf aufbauend in einem zweiten Schritt die
konkreten Aspekte der islamischen Wirtschaftsethik herauszuarbeiten (Kapitel
5.2.2). Abschlieffend wird die Frage gestellt, ob ethische Verhaltensweisen iiber-
lappende Konsense haben, wie dies Hans Kiing in seiner Idee des Weltethos

formuliert hat (Kapitel 5.2.3).
5.2.1 Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen

Die Frage, die Max Weber (2005) umtreibt, ist die, warum viele Kulturerschei-
nungen nur im Okzident auftraten bezichungsweise auftreten und warum sie
anderenorts, wenn iiberhaupt, nur in Ansitzen vorhanden sind. Beispiele dafiir
sind die Entwicklung der Wissenschaften, der Staats- und Rechtslehre, der
Kiinste, Musik und Architektur, die in anderen Lindern zwar vorhanden sind,
denen aber das rationale Element fehlt. Auch die »schicksalsvollste Macht unse-
res modernen Lebens«, der Kapitalismus, existiert nur im Okzident (vgl. Weber
2005, S. 7ff). Er findet die Antwort — sich selbst als »religiés unmusikalisch«
bezeichnend — in der Religion. Einschligig in diesem Zusammenhang sind seine
Studien zu: »Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus« (2005)
sowie »Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen« (1989). Insgesamt betrachtet
Max Weber die Rationalisierung von Weltbildern als einen Prozess, der sich in
allen Weltreligionen beobachten lisst, aber nur in der okzidentalen Traditionsli-
nie in einer Radikalitit zu Ende gefithrt wird, die sich anderswo so nicht be-
obachten ldsst. Dadurch werden im Abendland Bewusstseinsstrukeuren freige-
setzt, die ein bestimmtes Weltverstindnis hervorbringen (vgl. Habermas 1987,
S. 277).

Besonders in seinem Werk »Die protestantische Ethik und der Geist des Ka-
pitalismus« geht er der Frage nach dem okzidentalen Sonderweg nach. »Ein
Blick in die Berufsstatistik eines konfessionell gemischten Landes pflegt mit
auffallender Hiufigkeit eine Erscheinung zu zeigen [...] den ganz vorwiegend

251

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

protestantischen Charakter des Kapitalbesitzes und Unternehmertums, sowohl
wie der oberen gelernten Schichten der Arbeiterschaft, namentlich aber des
héheren technisch oder kaufminnisch vorgebildeten Personals der modernen
Unternehmungen.« (Weber 2005, S. 25)

Die Reformation und die Spaltung des Christentums durch Luther brachte
eine Wertschitzung der Pflichterfiillung des weltlichen Berufes mit sich, welche
bis dahin nur dem Ménchtum vorbehalten war. In Calvins »Lehre von der Gna-
denwahl« wurde die Schicksalhaftigkeit des Lebens zum Ausdruck gebracht: Wer
ausgewiihlt war, wire von vornherein von Gott bestimmt gewesen. Diese Unge-
wissheit war aber ein unertrigliches Lebensmoment, so musste nach Kennzei-
chen fiir diese electi gesucht werden. Gefunden wurde sie aus der Askese heraus
in einer rastlosen Berufsarbeit. Der berufliche Erfolg wurde als Zeichen der
gottlichen Auserwihltheit gedeutet. Im Unterschied zu den Katholiken impli-
zierte dies einen langfristigen Lebensplan im Gegensatz zu einem Leben »von der
Hand in den Mund«, wodurch sich der systematisch methodische Charakter der
innerweltlichen Askese auszeichnete und oben beschriebene Entwicklungen
begiinstigt wurden (vgl. Weber 2005, S. 102f). Das Geldstreben selbst wird
somit zum Zweck des Lebens und nicht mehr nur als »Mittel zum Zweck« ver-
standen. Diese Verkehrung der Mittel-Zweck Relation findet in der postmoder-
nen Kultur ihren Héhepunkt:

»Wo die >Berufserfiillung: nicht direke zu den héchsten geistigen Kulturwer-
ten in Beziehung gesetzt werden kann — oder wo nicht umgekehrt sie auch
subjektiv einfach als 6konomischer Zwang empfunden werden muss —, da
verzichtet der einzelne heute meist auf ihre Ausdeutung tiberhaupt.« (Weber

2005, S. 160)

Wihrend Weber sich in seiner Protestantismus-Studie dezidiert den Erschei-
nungsformen und der Herausbildung der kapitalistischen Kultur widmet, syste-
matisiert er in »Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen« (1989) die verschiede-
nen Weltreligionen. Das Thema ist hier vor allem das Theodizee Problem zu
18sen und eine rationale Erklirung fiir die ungerechte Giiterverteilung zu gewin-
nen. Anders als in archaischen Stammeskulturen entwickelt sich im Zuge der
phylogenetischen Entwicklung die Frage nach der Losung des individuellen
Schicksals, wo vorher nur das Kollektiv als Ganzes gesehen wurde. Weber unter-
scheidet zwischen einem theozentrischen und einem kosmozentrischen Weltbild.
Das theozentrische Weltbild findet sich vor allem im Okzident. Es beinhaltet
einen persdnlichen jenseitigen Schépfergott, der sich im Idealtypus »Jahwe«
ausdriickt. Es ist ein transzendentes Gottesverstindnis, in dem sich der Mensch
als »Werkzeug Gottes« (Weber 1989, S. 482) versteht und sich durch sein »gote-
liches« Handeln auf Erden Wohlgefallen, Gnade, Heilung und Erlésung erhofft.

Das kosmozentrische Weltbild des Orients geht von einem unpersonlichen,

252

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

nicht schaffenden Kosmos aus, dessen Idealtypus »Brahmang, der Gott der Ord-
nung, darstellt. Das immanente Weltverstindnis sieht das Géttliche in jedem, so
ist auch jeder durch Wissen und Weisheit zur Selbsterlosung bzw. -heilung
befihigt. Der Mensch versteht sich in diesem Sinne als »Gefiff des Gottlichen«
(Weber 1989, S. 482). Die abrahamitischen Religionen Judentum, Christentum
und Islam unterliegen einem theozentrischen Weltbild. Konfuzianismus, Taois-
mus, Buddhismus und Hinduismus beruhen auf einem kosmozentrischen Welt-

bild (vgl. Habermas 1987, S. 282ff).

»Als Gegensitze auf dem Gebiet der Weltablehnung wurden schon in den
einleitenden Bemerkungen hingestellt: die aktive Askese, ein gottgewolltes
Handeln als Werkzeug Gottes einerseits, andererseits: der kontemplative
Heilsbesitz der Mystik, der ein »Habens, nicht ein Handeln bedeuten will
und bei welchem der Einzelne nicht Werkzeug, sondern >Gefiff des Gottli-
chen ist, das Handeln in der Welt mithin als Gefihrdung der durchaus irra-
tionalen und auflerweltlichen Heilszustindigkeit erscheinen mufl.« (Weber

1989, S. 482)

Neben den »Wegen der Heilssuche« trifft Weber eine weitere Unterscheidung,.
Er untersucht, ob die Religionen, die Welt eher als positiv (Weltbejahung) oder
negativ (Weltverneinung) betrachten. Alle abrahamitischen Religionen sehen die
diesseitige Welt grundsiezlich nicht als die eigentliche Welt an und verneinen
sie. In den &stlichen Religionen gibt es keine derartige Ubereinstimmung. Bud-
dhismus und Hinduismus verneinen die Welt, wihrend Taoismus und Konfuzi-
anismus die diesseitige Welt als die eigentliche Welt betrachten. Ethisch leis-
tungsfihiger ist die Weltverneinung, weil sie mit ihrem Dualismus und der
Heilsorientierung einen stirkeren Anreiz bietet, indem das Spannungsverhiltnis
zwischen Gott einerseits und der profanen Lebensordnung andererseits dem
Gldubigen ein besseres Leben im Jenseits verspricht (vgl. Habermas 1987, S.
282ff).

Die Weltverneinung wird auflerdem in eine »aktive Askese« und »passive
Mystik« ausdifferenziert. Die abrahamitischen Religionen stehen hier dem Hin-
duismus gegeniiber. Im Gegensatz zur Mystik sicht der Asket sich als »Werkzeug
Gottes«, dessen er sich durch aktives Handeln in der Welt bewihren muss. Der
Mystiker hingegen versteht sich nicht als Werkzeug, sondern als »Gefif§ des
Géttlichen«. Dabei gefihrdet jedes Handeln in der Welt mit all seinen Span-
nungen und Konflikten den Kontakt zu Gott und die Heilssuche. Es geht dabei
um die Flucht aus der Welt und eine passive Heilssuche in der Mystik. Orienta-
lische und okzidentale Religiositit finden somit in der kontemplativen Mystik
und der innerweltlichen Askese ihren Hauptgegensatz (vgl. Habermas 1987, S.
280ff).

253

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Den Grad der Rationalisierung eines Weltbildes markiert Max Weber dar-
iiber hinaus auf der einen Seite an der Abldsung von magischem Denken, der
»Entzauberung der Welt«, auf der anderen Seite an der Systematisierung seiner
Weltvorstellungen. Im Okzident begegnen sich die Weltbilder, deren Strukeur
und Systematisierung das grofite Potential an Normativitdt und Ontologie auf-
weist, zu Gunsten des hochsten Mafes an Objektivitdt und Sachlichkeit (vgl.
Habermas 1987, S. 284; S. 293ff).

Die Berithrungspunkte zwischen Judentum, Christentum und Islam als ab-
rahamitische Religionen machen insbesondere auch die Untersuchung des Ju-
dentums fiir Weber interessant, da es die dlteste der drei Religionen darstellt.
Insbesondere der »Gastvolkcharakter« prigte sein Verhiltnis zur AufSenwelt. Der
Exklusivcharakter des Judenvolkes ist auch konstitutiv fiir die Entwicklung und
Ausbildung der Innen- und Auflenmoral. Was den Wucher betrifft, geht es im
Deuteronomium vor allem darum, den eigenen Konfessionsbruder nicht zu
iibervorteilen, wihrend dem Fremden gegeniiber der Wucher gestattet ist. Hier-
bei muss aber darauf geachtet werden, den guten Ruf des eigenen Volkes nicht
in Verruf zu bringen (vgl. Weber 1986, S. 352-357).

Seinen Plan, eine eigene Studie iiber den Islam anzufertigen, konnte Max
Weber nicht mehr realisieren. Bryan S. Turner (1974) war der erste und einer
der Wenigen, welcher sich die Mithen machte, Max Webers Arbeiten hinsicht-
lich des Islam zu durchforsten und zu systematisieren. Allgemein gesagt, sieht
Weber im Islam eine Religion, die dem Wandel eher beharrlich gegeniiber stiin-
de und kriegerische Ziige in sich tragen wiirde. Jedoch, darauf macht Turner
darauf aufmerksam, hat der Islam schon im Mittelalter eine moderne Struktur
mit den entsprechenden Verwaltungsapparaten herausgebildet, die hauptsichlich
durch die inneren Widerspriiche des osmanischen Zentralstaates zerfallen sind.
Andere Beispiele wie in Malaysia (vgl. Stauth 2006, S. 6f) oder der Tiirkei zeigen
wie Webers Ansichten in ihr Gegenteil verkehrt werden. In der mittelanatoli-
schen Provinz Kayseri etwa dringt ein neuer religiéser Mittelstand nach oben. In
seinem Wirtschaften bezieht er sich explizit auf den Islam. Sure 2,274: »[...]
Doch Allah hat den Handel erlaubt und das Zinsnehmen verboten. [...]« Fleif§
und Askese erscheinen hier als religiose Pflichterfiillung und nicht selten ist hier
dann von »islamischen Calvinisten« die Rede (vgl. EIB 2005).'"”

Was von Max Webers Analysen der Weltreligionen hinsichtlich des Islam
ergiebig ist, ist die Einsicht der Unterscheidung theozentrischer Religionen ab-
rahamitischer Tradition, die einen jenseitigen Gott anbeten, von den kosmo-

119 Kalligraphische Inschrift iiber dem Beyazit Tor Nr. 4 von II. Abdiilhamid: »El-kasibu habil-
lullah« — »Gortt liebt alle Hindler«, »God loves those, who practice trade«, »Tanr ticaret ya-
pant sever« — (Caykara 2001, S. 19; Salm-Reifferscheidt 2008, S. 73)

254

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

zentrischen Religionen Asiens. Bei konkreten inhaltlichen Fragen hinsichtlich
des Islam ist Max Weber aber eher ungeeignet. Beziiglich des Islams in der Tiir-
kei miisste man fast von einer Mischform der beiden Weberschen Idealtypen
sprechen.'” Abgeschen von den allgemeinen Unterscheidungen zwischen abra-
hamitischen Religionen und Kosmos-Religionen, die durchaus Erklirungspoten-
tial haben, trigt jedoch das in jiingster Zeit gestiegene Interesse an islamischer
Ethik und Wirtschaftsethik mehr inhaltliche Komponenten in sich als Webers
Islam-Ansichten, die dabei eher obsolet wirken zumal Weber seine Islamstudie
aufgrund seines Todes auch nicht zu Ende fiihren konnte.

5.2.2 »Doch Allah hat den Handel erlaubt und den Wucher verboten« (Sure
2,274)

Durch ihre aktive und weltverneinende Weltsicht ergeben sich Uberschnei-
dungspunkte von Islam, Christentum und Judentum, gleichzeitig hat aber auch
jede Religion ihre Besonderheiten. Zum Ersten gilt festzuhalten, dass es im Islam
keine zentrale Stelle wie den Vatikan im Christentum gibt und eine Vielzahl
verschiedener Schulen und Richtungen vorzufinden sind. Trotzdem bleibt ein
gemeinsamer Nenner an Verhaltensmustern und Grundiiberzeugungen. Drei
Aspekte sind hierfiir maf$geblich: Erstens der »Absolutheitsanspruch« des Islam
gegeniiber Christentum und Judentum aus der geschichdlichen Entwicklung als
letztes und somit endgiiltiges »Schlusswort Gottes«. Zweitens beansprucht der
Islam eine alles umfassende Lebensordnung, einen »Totalitdtsanspruche, der sich
von Moral bis Familienstruktur zu Staat erstreckt. Als letzte Religion in der

120 Die materielle Welt verindern zu wollen ist ein religioser Gedanke, der durch die Tradition
abrahamitischer Religionen entstand. Auch wenn heute politische Akteure sich explizit als
nicht-religios bezeichnen, entspricht allein die Tatsache, Sozialstrukturen zu verindern die-
sem religidsen Impetus. Auf der anderen Seite haben wir ein Land wie Indien, hinduistisch
geprigt, das heifft in Webers Analysen passiv und weltverneinend. Indien nun ist ein Land,
das nicht unbedingt Wert auf saubere Straflen legt, was die Inder aber haben, ist ein sehr
komplexes Hindewaschritual um den Schmutz der dufleren Welt nicht an sich heran zu las-
sen. Man kénnte ja (westlich) logisch formulieren, dass es viel sinnvoller wire die duf8ere
Welt sauberer zu halten, so dass das Hindewaschen weniger kompliziert wire. Dieser Ge-
danke ist aber nur fir die westliche Mentalitit logisch, da sie gekniipft an die religios-
motivierte Anderung der dufleren Welt gekniipft ist. So banal das klingt, so tiefgreifend zei-
gen sich die Weberschen Unterscheidungsmerkmale hinsichtlich unserer Weltwahrneh-
mung. In der Tiirkei finden wir nun eine Mischform beider Seiten. Aus der Sicht von je-
mandem, der aus einem westlichen Land kommt mag die Tiirkei schmutzig sein, aus Indien
kommend wirkt sie eher wie ein klinisch reines Umfeld. Zudem sieht die tiirkische Kultur
traditionell eine strikte Trennung zwischen Auflen- und Innenwelt vor. Die eigenen vier
Winde sauber zu halten ist viel wichtiger als die duflere Welt, deshalb werden auch Straflen-
schuhe niemals in den Hiusern getragen und die meisten Tiirken wechseln auch ihre Klei-
dung sofort, wenn sie nach Hause kommen.

255

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

dreigliedrigen Kette der abrahamitischen Religionen verlangt er »Universalitits-
anspruch«, d.h. die Ausbreitung auf der ganzen Welt, friedlich, aber notfalls
auch mittels Gewaltanwendung (vgl. Khoury 2005, S. 174). Eine Art der Welt-
abgewandtheit zeigt sich im Islam als Vorbild einer asketischen Haltung im
Sinne der christlichen Kloster (vgl. Khoury 2005, S. 175):

»(Es ist) in Hiusern, fiir die Allah die Erlaubnis erteilte, sie sollen errichtet
werden und Sein Name soll darin verkiindet werden. Darin preisen (sie) Thn
am Morgen und am Abend — Minner, die weder Ware noch Handel vom
Gedenken an Allah abhilt und der Verrichtung des Gebets und der Entrich-
tung der Zakaih; sie firchten einen Tag, an dem sich Herzen und Augen ver-
drehen werden. Damit Allih sie belohne fiir die besten ihrer Taten und

ihnen reichlich gebe aus Seiner Fiille.« (Sure 24, 35-38)"*!

Mohammad musste nach seinem Auszug aus Medina, anders als Moses oder
Jesus, gleichzeitig die Rolle eines politischen Fiihrers iibernehmen und war somit
gezwungen, sich auch mit weltlichen Angelegenheiten zu beschiftigen. Erfolge
wurden dabei als Wohlwollen Gottes gedeutet. Darin lag aber gleichzeitig die
Gefahr der Muslime selbstgefillig zu werden und sich egoistisch zu rithmen,
sowie ihren Sinn mehr im Diesseits denn im Jenseits zu finden. Die Welt (dsin-
ya) stellt somit im Islam immer auch eine Gefahr und Versuchung dar. Hinder-
nisse und Priifungen warten in ihr, in denen sich der Mensch bewihren muss.
Datfiir gibt es einige Beispiele im Koran wie etwa das Opfer Abrahams, der sei-
nen Sohn hinzugeben bereit war (vgl. Khoury 2005, S. 176ff).

»Um die Probe zu bestehen und Gott zu gefallen, muff der Mensch die
Wahrheit finden und den Glauben annehmen. Er mufl den rechten Weg
gehen und den gottlichen Willen befolgen, wie er ihn in der Offenbarung
Gottes kundgetan und in seinem Gesetz festgelegt findet. Wer auf diese
Weise von Gott rechtgeleitet wird, ist ein echter Muslim. Er darf auf die Be-
lohnung im Paradies hoffen. Er wird am Jiingsten Tag in Gott einen milden

Richter finden.« (Khoury 2005, S. 178)

Die Religion des Islam vertritt einen kompromisslosen Monotheismus, der ein
bedingungsloses Bekenntnis zu dem einzig wahren Gott und dessen absoluter
Transzendenz verlangt. Gottes Wille zeichnet sich durch Souverinitit, Barmher-
zigkeit und Weisheit aus. Der Mensch ist hierin gedacht als Gottes Geschopf. Er

121 Alle Suren beziehen sich auf diese Version des Koran: Die ungefihre Bedeutung des Al-
Qur'an Al-Karim in deutscher Sprache. Aus dem Arabischen von Abu-r-Rida' Muhamm-
ad ibn Ahmad Ibn Rassoul. Die Interpretationen sind jedoch aus der Sekundérliteratur
entnommen.

256

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

steht in jeglicher Hinsicht in dessen Abhingigkeit. Gleichzeitig ist es das Wesen,
das vor anderen steht und Gott am ihnlichsten ist. Problematisch ist die Schwi-
che und Siindhaftigkeit des Menschen. Siinde, Umkehr und Vergebung bilden
somit eine immer wiederkehrende Geschichte im menschlichen Dasein. Durch
seine Nachfolgerschaft Gottes auf Erden trigt der Mensch aber auch Verantwor-
tung und es gilt, »das Bose« zu tiberwinden und sich nicht davon verfiihren zu
lassen. Der Mensch trigt Verantwortung fiir die Schopfung Gottes. Dabei ver-
weisen einige Verse des Koran auf die Vorherbestimmung und darauf, dass die
ganze Macht des Weltgeschehens in Gottes Hinden liegt. Andere Verse betonen
die Entscheidungsfreiheit des Einzelnen. Vor allem seit dem 9. Jahrhundert
sprechen sich muslimische Theologen verstirke fiir die Willensfreiheit aus (vgl.

Khoury 2005, S. 179ff).

»Das Leben des Menschen werde nicht von einem blinden Schicksal be-
herrscht, es werde von einem lebendigen Gott gelenkt, dessen Entscheidun-
gen zwar souverdn seien, der aber auch der weise und barmherzige Herr ist.«

(Khoury 2005, S. 183).

Grundlage der islamischen Wirtschaftsethik ist der Islam und damit taubid, der
Monotheismus. Damit ist der Glaube an den Einen Gott bezeichnet, der die
Welt durch die creatio ex nibilio erschuf und sie erhilt. Dies impliziert eine Ver-
pflichtung des Menschen an Gott und seine Schépfung, in dem er sich als Got-
tes Stellvertreter auf Erden um diese kitmmert. Alleiniger Eigentiimer aller Din-
ge ist jedoch Gott und der Mensch kann lediglich deren Benutzer sein (vgl.
Leipold 2003, S. 135; s.a. Mortan/ Kiiciikkerman 2009, S. 124). Der Mensch
kann also von seinen Fihigkeiten Gebrauch machen und sie entwickeln, darf sie
aber nicht missbrauchen. Das Leben ist in islamischer Vorstellung in dieser
Hinsicht eine Priifung und das eigentliche Leben wartet im Jenseits. Aufgabe ist
es, seine egoistisch motivierten Bediirfnisse zu iiberwinden, das Ego (nafs) zu
erziehen. Sein Verhalten im Diesseits entscheidet iiber das Leben des Menschen
im Jenseits (vgl. Kalisch 2003, S. 109).

Der Ausdruck: »1n shallah« bedeutet etwa »So wahr Gott will.« oder »Gottes
Wille geschehe.« Damit ist aber nicht gemeint, dass man einfach nichts tun, und
alles Gott tiberantworten soll, sondern erst gilt es, sein Moglichstes zu tun, dann
aber darauf zu vertrauen, dass, wenn es auch Gottes Wille ist, es auch geschehen
wird.

Wesentliche Eckpfeiler des religidsen Lebens sind die »Fiinf Sdulen des Islam«:
1. Das Glaubensbekenntnis: »Es gibt keinen Gott auf8er Allah und Muham-
med ist sein Prophet.«
2. Das digliche, fiinfmalige Gebet
3. Zakat — eine Steuer fiir die Bediirftigen (vgl. Leipold 2003, S. 135f; vgl.
Kalisch 2003, S. 114)

257

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

4. Das Fasten im Ramadan, um nachzufiihlen, in welcher Lage arme Men-

schen sind

5. Die Pilgerfahrt nach Mekka (h4j), zumindest einmal im Leben, wenn es

finanziell méglich ist (vgl. Magnarella 1974; S. 169f; vgl. Petersen 1985,

S. 45; vgl. Pierce 1964, S. 47).
Im islamischen Recht gibt es keine Trennung zwischen Recht und Ethik. Wort-
lich heifft das islamische Recht figh, was so viel wie Einsicht bedeutet. Allerdings
kann nicht von einem einheitlichen islamischen Recht gesprochen werden, viel-
mehr sind in der geschichtlichen Entwicklung verschiedene methodische Stro-
mungen und Rechtsschulen entstanden. Dabei ist wichtig zu beachten, dass die
Ethik im islamischen Recht teilweise separat behandelt wird. Die Ethik bezieht
sich hier auf die innere Haltung des Menschen, die vor allem in der Haltung des
Herzens seinen Ausdruck findet und weniger an dufleren Handlungen zu messen
ist. Das islamische Recht umfasst somit das »gesamte Handeln des Menschenc.
Es ist einerseits eine Rechtsordnung und andererseits ein Rechtssystem. Mit
anderen Worten bedeutet Wirtschaftsethik fiir den Muslim islamisches Wirt-
schaftsrecht (vgl. Kalisch 2003, S. 105f).

Vielfach wird eine starke Divergenz zwischen islamischem Recht und westli-
chen Rechtsordnungen angenommen, wobei sich beide Rechtsvorstellungen
mehr dhneln als allgemein angenommen. Es sind vermehrt fanatische Gruppen,
die das islamische Recht einseitig auslegen, die aber nicht als reprisentativ ange-
schen werden kdnnen (vgl. ebd.).

»Das islamische Recht fordert einen Rechtsstaat mit unabhingiger Recht-
sprechung, in dem die Exekutive an das Recht gebunden ist und kontrolliert
werden kann. Korruption und Willkiir, die in Staaten mit islamischer Be-
volkerung anzutreffen sind, haben mit dem islamischen Recht nichts zu tun
(wobei die meisten dieser Staaten ohnehin das islamische Recht fast véllig
abgeschafft und durch europiische oder an das europiische Recht angelehn-
te Rechtsordnungen ersetzt haben). Es sind Missstinde, die tiberall auf der
Welt anzutreffen sind.« (Kalisch 2003, S. 107)

Im Allgemeinen gibt es also viele Gemeinsamkeiten zwischen islamischem und
europdischem Recht. Ein wesentlicher Unterschied ist allerdings im Zivilrecht zu
finden. Hier gibt es eine stirkere Einschrinkung der Vertragsfreiheit, die den
Austausch nicht dquivalenter Leistungen und spekulativer Elemente unterbindet

(vgl. ebd.)
Einige Markewirtschaftliche Gebote sind:

1. Der Markt darf sich nicht selbst zerstoren
2. Die Normen der Ethik sind Grenzen des wirtschaftlichen Gewinnstrebens

258

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

3. Die Ablehnung von Spekulations- und Risikogeschiften sowie nicht dqui-
valentem Leistungsaustausch
4. Eingreifen des Staates, wenn der Markt allein keine ausreichende Grund-

sicherung schafft (Kalisch 2003, S. 110-114)
Gerechtigkeit spielt eine wesentliche Rolle im Koran:

»Oh ihr, die ihr glaubt, setzt euch fiir Allah ein und seid Zeugen der Gerech-
tigkeit. Und der Hass gegen eine Gruppe soll euch nicht (dazu) verleiten,
anders als gerecht zu handeln. Seid gerecht, das ist der Gottesfurcht niher.
[...]« (Sure 5,7)

Betrug und Unehrlichkeit im Geschiftsleben werden im Koran stark verurteilt.
Zinsen und Wucher stehen gegen die Regeln des Islam. Ehrlichkeit in den
Tauschbeziechungen ist ebenso wichtig wie seine Versprechungen einzuhalten.
Dieses Gerechtigkeitsverstindnis gebietet auch, sich gerecht gegeniiber den
Armen und Schwachen zu verhalten und nicht etwas zu nehmen, was einem
nicht zusteht (vgl. Khoury 2005, S. 190). All diese Aspekte liegen sehr nahe an
den philosophischen Abhandlungen des Aristoteles bzgl. der Ehre und Gerech-
tigkeit. Hendrich (2011) hat die Einfliisse des Aristoteles auf die arabisch-
islamische Philosophie eingehend dargestellt (s.a. Kapitel 1.3 des Forschungs-
standes).

Ein wesentliches Mittel um sozialen Ausgleich zu titigen, ist die Steuer
zakat, was wortwortlich »Reinigung« bedeutet. Die oftmalige Ubersetzung Al-
mosen ist laut Kalisch inkorrekt. Zakdir ist Teil eines Ausgleichssystems, das
neben einer sozial gerechten Verteilung der Giiter, fiir die vor allem auch der
Staat verantwortlich ist, soziale Gerechtigkeit herstellt. Steuerpflichtig ist aber
nur, wer ein bestimmtes Mindestmaf} (#isib) an Vermogen besitzt, so dass er
durch die Steuerabgaben nicht selbst hilfebediirftig wird. Wie sich die Umset-
zung im Einzelnen gestaltet, wird jedoch verschieden interpretiert (vgl. Kalisch
2003, S. 114f1).

Auch Marcel Mauss hat darauf aufmerksam gemacht, dass das hebriische
Wort zedaga oder das verwandte arabische Wort sadaga urspriinglich auf Ge-
rechtigkeit zuriickgeht und erst spiter die Bedeutung von Almosen bekam (vgl.
Mauss 1990, S. 47). »Mit der mischanischen Epoche, dem Sieg der »Armens in
Jerusalem, lifit sich sogar der Zeitpunkt angeben, da die Doktrin der Nichsten-
liebe und des Almosens entstanden ist, die dann mit dem Christentum und dem
Islam um die Welt wanderte. In jener Zeit erfuhr das Wort zedaga einen Bedeu-
tungswandel, denn in der Bibel hief§ es noch nicht Almosen.« (Mauss 1990, S.
47) Ersetze man nun Allah durch die Gesellschafts- oder die Berufsgruppe oder
fur religiose Menschen mit allen dreien und nehme man anstatt des Wortes
Almosen Zusammenarbeit durch gegenseitig geleitete Arbeit, fithre dies zu einer

259

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

guten Vorstellung dariiber, wie somit eine 6konomische Praxis entstehen konne
(vgl. Mauss 1990, S. 175).

Als wichtige Frage bei der Diskussion um Wirtschaftsethik bleibt allerdings
die Frage nach dem Ziel der Wirtschaft. Der Kapitalismus geht im Wesentlichen
von einem grenzenlosen und stetigen Wachstum aus, das in seiner Zuspitzung
die Anhiufung von immer mehr Giiter als letztes Ziel und Endzweck betrachtet
und so zu einer »Religion« wird (vgl. Benjamin 2004; vgl. Deutschmann 2004).
Diese Idee wiirde der Islam keinesfalls unterstiitzen, denn er sicht, dass eine
Vielzahl der produzierten Giiter unnétig bis destruktiv fiir das menschliche
Dasein und dessen Bestimmung sind (vgl. Kalisch 2003, S. 116).

»Es kann daher nicht das primire Ziel einer islamischen Wirtschaftsordnung
sein, unbedingt den westlichen Lebensstandard zu erreichen. Islamisch gebo-
ten ist die Linderung von Not und die Sicherung menschlicher Grundbe-
diirfnisse aller, ohne Riicksicht auf die soziale Herkunft. Dariiber hinaus
aber ist eine Mehrung von Wohlstand und materiellen Giitern nur zulissig,
wenn dadurch die Schépfung insgesamt nicht geschidigt und vor allem das
spirituelle Wohl des Menschen nicht beeintrichtigt wird.« (Kalisch 2003, S.
118f)

Der Islam ist eine der stirksten Gegenkrifte gegen den (Neo)Liberalismus. Die
Traditionsverhaftetheit, die in islamisch geprigten Lindern zu beobachten ist,
hat aber nicht unbedingt mit dem Islam selbst zu tun. So kann im Koran an sich
kein wirklicher Aufschluss gegen Wandel und Verinderungen gefunden werden.

Der Islam als abrahamitische Religion weist groffe Nihe zur biblischen Wirt-
schaftsethik auf. Auch hier wurde Wucher — und dazu gehért auch der Zins —
verboten, nur wurde dieses Verbot im Laufe der historischen Entwicklung auf-
geweicht und aufgelost. Das Zinsverbot wird derweilen allerdings auch in der
islamischen Wirtschaft trickreich umgangen:

»Als wichtigstes Substitut haben sich Vereinbarungen iiber prozentuale Er-
folgsbeteiligungen entwickelt. So ist es erlaubt, dass ein Kreditgeber, z.B. ei-
ne Bank, ein spezifisches Projekt finanziert und nach dessen Fertigstellung
prozentual am Gewinn oder Verlust beteiligt wird.

[...] Eine zulissige und tibliche Praxis bilden auch zinslose Handelsgeschifte,
bei denen der Kreditgeber fiir den Kreditnehmer Waren kauft und an diesen
mit einem Preisaufschlag dann verkauft. Damit wird der Zins zwar formal,

nicht jedoch faktisch vermieden.« (Leipold 2003, S. 136f)

Hinsichtlich wirtschaftsordnender Anweisungen (Makroebene) ldsst sich in der
Scharia kaum etwas finden. Vorherrschend sind die ethischen Apelle an die
Menschen auf der Mikroebene. Zusammenfassend lisst sich festhalten: »... daf§
die aus den Inhalten der klassischen Lehre abzuleitende Wirtschaftsordnung des

260

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Islam weitgehend einer Marktwirtschaft mit dem Imperativ des sozialen Aus-
gleichs — also der ssozialen Markewirtschaftc — am nichsten kommt.« (Ghaussy
1986, S. 274 zitiert nach Leipold 2003, S. 137).

Ein Muslim muss sich auch in einer nicht-muslimischen Umwelt an die is-
lamische Rechtspraxis halten, das heif§t aber nicht, dass er andere zum Islam
bekehren soll. Fiir ihn gile allerdings von Verhaltensweisen abzusehen, die in
einem anderen Staat erlaubt sind, wenn sie nicht mit dem Islam kompatibel
sind. Ferner darf ein Muslim keinen Unterschied zwischen Muslimen und
Nichtmuslimen machen. »Die ethischen Verpflichtungen des Muslims gelten
nicht nur gegeniiber Muslimen, sondern auch gegeniiber Nichtmuslimen.«
(Kalisch 2003, S. 124) Hier liegt ein bedeutender Unterschied zum Judentum
vor, wo der Wucher nur innerhalb der Konfessionsgemeinschaft als striflich
erachtet wird:

»Ausdriicklich gestattete das Deuteronomium den Wucher am Konfessions-
Fremden (nakhri). Urspriinglich war es, wie die hierher gehérigen deutero-
nomischen Verheiflungen und die parallelgehenden Unheilsdrohungen (von
denen letztere statt des nakhri noch den ger nennen) zeigen, der Wucher am
ger. Wucher bleibt zwar Wucher. Aber, so ist Deut. 23, 20 zu verstehen,
auch diesen Wucher wird Jahwe, wie alle anderen Unternehmungen des Is-
raeliten, durch Erfolg segnen, wenn er nur an seinem Bruder nicht wuchert.
Ebenso sind alle anderen sozialethischen Bestimmungen: Sabbatjahr, Ar-
menecke, Nachlese, auf die gerim und die ebjonim des eigenen Volkes be-
schrinkt. Der »Nichste« ist immer der Volks- oder jetzt der Konfessionsge-

nosse.« (Weber 1986, S. 357)

So betonte Mohammed in seinen Reden stets die Gleichheit und Gleichwertig-
keit der Menschen, niemand wire besser als der andere, ob Araber oder Nicht-
Araber, Muslim oder Nicht-Muslim, ob weif$ oder schwarz. Ein Unterschied
wurde hochstens gemacht aufgrund der Frommigkeit oder guten Taten (vgl.
Koknel/ Ortayli, 2007, S. 27) Mohammed begann denn seine Reden auch mit
»Oh, Thr Menschen!« und nicht etwa mit »Oh, Thr Muslimel« (vgl. Koknel /
Ortayly, 2007, S. 26). Dies verleitet unweigerlich zu der Frage, ob nicht etwa
allen Religionen vielmehr ein gemeinsamer Wertekern zugrunde liegt.

5.2.3 Der Weltethos und die Goldene Regel - Ein Ethos fiir die Welt?

Trotz all der differenzierenden Aspekte der unterschiedlichen Religionen stellt
sich die Frage nach einer gemeinsam verbindenden Wertebasis, denn wenn es
nur Unterschiede gibe, wie wire ein Dialog dann tiberhaupt méglich? Es geht
um die Dialektik von Durkheims universalen und partikularen Moralregeln.
Hans Kiing (1991) ging auf die Suche nach einem gemeinsamen »Welte-
thos«, der allen Religionen und auch philosophisch-humanistischen Ansitzen

261

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

zugrunde liegt. Zur Ethik gehért die Ehre insofern, als sie ein Teil der Ethik ist,
das Wort Ethos bezicht sich zudem auf das praktische Handeln und weniger auf
die theoretische Ebene, wodurch der Zusammenhang zur Ehre noch naheliegen-
der wird. Kiing sieht den Frieden zwischen den Nationen nur umsetzbar, wenn
auch Frieden zwischen den Religionen herrscht. Das Zusammenleben auf der
Erde ist nur méglich, wenn ein Weltethos fiir eine Welt gefunden wird. Dies
darf nicht mit einer Einheitsreligion oder Einheitsideologie verwechselt werden,
sondern muss als ein Mindestmaf$ an weltweiten verbindlichen Werten, Nor-
men, Idealen und Zielen verstanden werden, die heute nicht mehr blof lokal
und national begriindet werden kénnen. Die Kernelemente eines gemeinsamen
Ethos bezichen sich auf das Prinzip der Menschlichkeit, die »Goldene Regel« der
Gegenseitigkeit, die Verpflichtung auf Gewaltlosigkeit, Gerechtigkeit, Wahrhaf-
tigkeit und die Partnerschaft von Mann und Frau. Religionen und Kulturen
missten dafiir in einen Dialog treten, vor allem hinsichtlich des Wissens um die
Gemeinsamkeiten des Ethos. Diese Erkenntnis und diese Werte miissen den
Kindern kulturiibergreifend in ihrer primiren Sozialisation vermittelt werden.
Auch die Wirtschaft kann langfristig gesehen nicht ohne ein kulturiibergreifen-
des Wertefundament bestehen. Recht und Ethos miissen folglich auch in der
internationalen Politik verankert sein und anstelle militirischer Konfrontation
muss Diskurs, Kooperation und Integration stehen.

Die »Goldene Regel« ist jedoch weitaus ilter als die Religionen selbst und
findet sich bereits in archaischen Kulturen (vgl. Mauss 1990), deren »Religionc
vor allem darin lag, im Einklang mit der Natur und allen Wesen zu leben. In
religidsen Texten finden wir heute wohl nicht zufillig die beiden feierlichen
Vertragsformeln »do ut des« (ich gebe, damit du gibst) im Lateinischen und
»dadami se, dehi me« im Sanskrit (vgl. Mauss 1990, S. 46). In der Bibel: »Was
ihr fir einen meiner geringsten Briider getan habt, das habt ihr mir getan« (Mat-
thius 25, 40). Oder in der bekannten Sure 64 des Koran gegeben zu Mekka an
Mohammed: »Eure Reichtiimer und eure Kinder sind nur eine Versuchung;
doch bei Allah ist unendlicher Lohn. So fiirchtet Allah, soviel ihr nur kénnt, und
héret und gehorchet und spendet Almosen (sadaga); es wird fiir euch selbst
besser sein. Und wer vor seiner eigenen Habsucht bewahrt ist — das sind die,
denen es wohl ergehen soll.« (vgl. Mauss 1990, S. 174f)

Dass allen Religionen ein gemeinsamer Kern innewohnt, ist auch einleuch-
tend, wenn man sich veranschaulicht, dass Philosophie und Religion eine dhnli-
che Botschaft vermitteln wollen, Religion sich lediglich einer anschaulicheren
Sprache und praktikableren Regeln bedient als die Philosophie (vgl. Simmel
1995a, S. 109ff).

Gleichwohl ich Hans Kiings Einsicht der Teilhabe der Menschheit an einem
gemeinsamen Weltethos teile, seine Arbeit wertschitze und als ersten wichtigen
Schritt begreife, scheint sie mir insofern problematisch, als er Ethik im Geiste

262

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

seiner Zeit vor allem iiber die Vernunft zu erreichen versucht (dianoetische
Tugend bei Aristoteles). Der Integration von Emotionen und Gefiihlen, den
ethischen Tugenden zugeordnet und sich im Ethos ausdriickend, wird kaum
Bedeutung beigemessen, wobei aber hier das Unbewusste mit all seinen unerlos-
ten Emotionen sitzt, die seinen Ansatz letztlich verhindern moégen, denn nur
iiber die Aufarbeitung der emotionalen Dispositionen kann das ethische Gefiihl
ausgebildet werden — denn auch Philosophen und Theologen sind von ihrer Zeit
und Kultur geprigt, die ihrem Habitus einverleibt sind. Die vernunfibasierte
Einsicht beziiglich eines gemeinsamen Weltethos ist sicherlich eine wichtige und
fundamentale Erkenntnis. Die Umsetzung kann allerdings nur iiber die Ausei-
nandersetzung mit dem eigenen kulturell-historisch und individualpsychologisch
geprigten Habitus auf emotionaler Ebene gepaart mit Ubung erreicht werden.
Dies wiirde einen Einbezug soziologischer und psychologischer Aspekte von
Noten machen. Religion ist eine Moglichkeit, jedoch keine Bedingung zur Aus-
bildung des ethischen Gefiihls.

263

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©

ter

‘mit, fr oder in KI-



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Wenn die Begriffe nicht richtig sind, so stimmen die Worte nicht;

stimmen die Worte nicht, so kommen die Werke nicht zustande;

kommen die Werke nicht zustande, so gedeihen Moral und Kunst nicht;
gedeihen Moral und Kunst nicht, so trifft die Justiz nicht;

trifft die Justiz nicht, so weiff die Nation nicht, wohin Hand und Fuff zu setzen.
Also dulde man nicht, dafS in den Worten etwas in Unordnung sei.

-Konfuzius'*

lll. Schlussfolgerungen und Ausblick

Konfuzius macht in diesem Zitat philosophisch-metaphysisch deudich, was
geschieht, wenn wir von falschen erkenntnistheoretischen Begriffskonstruktio-
nen ausgehen, da diese im Weiteren unser Denken und unsere Wahrnehmung
beschrinken und zu falschen Schlussfolgerungen fithren.

Am Anfang der Untersuchung stand die Fragestellung, wie sich der soziokul-
turelle globale Wandel auf den traditionellen 6konomischen Handelstypus aus-
wirke, und wie sich die Anderung der Charakterstruktur im Kontext von Ver-
trauen, Solidaritit und Gerechtigkeit darlegt. Meine damit einhergehende
Grundthese war, dass subjektive Vorbedingungen, konkret eine ehrenhafte Cha-
rakterhaltung, notwendige Voraussetzungen fiir abstrakt objektiv-gerechte Rege-
lungen sind. Am Beispiel des GrofSen Basars habe ich die subjektive Disposition
durch den Typus des ehrbaren Kaufmanns und dessen sozial-historische Genese
konkretisiert sowie die Problematik an den »nicht-vertraglichen Elementen des
Vertrages« sowie der Diskussion um Feilschen oder Festpreise dargelegt.

Im ersten Teil des Schlusskapitels méchte ich die aus der Untersuchung ge-
wonnenen Erkenntnisse thesenartig zusammenfassen und in einen gréfleren
Kontext stellen. AufSerdem schlief3t sich ein Ausblick auf weiterfithrende Frage-

122 Gespriche. Lun-yii. Herausgegeben von Hans van Ess. Miinchen, 2005: XIII, 3

265

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

stellungen an. Im zweiten Teil des Schlusskapitels folgt eine vertiefte metaphysi-
sche Auseinandersetzung mit der Person und ihrer Fihigkeit zum moralischen
Urteil (Kapitel 2.1), um daran anschliefend Lésungsméglichkeiten fiir die Bil-
dung des Charakters in der Moderne zu skizzieren, die ich jenseits traditionell
religidser Dogmen, jedoch auch jenseits der postmodernen »Beliebigkeitsphilo-
sophie« (Kapitel 2.2) verorte.

1. Empirisch-theoretische Implikationen: Die
Handelsehre als Uuber-sehene Kategorie der
ethnologischen und soziologischen Ehrforschung

Ehre und Mord sind sich widersprechende Begriffe

Ausgangspunkt der vorliegenden Untersuchung war, dass das gingig als »Eh-
renmord« umschriebene Phinomen wenig, um genauer zu sein gar nichts mit
Ehre zu tun hat. Dieses falsch verstandene Ehrverstindnis resultiert aus »minnli-
chem Egoismus« (vgl. Simmel 1989, S. 190ff) und der »minnlichen Herrschaftc,
in der bestimmte Kategorien als »Natur der Dinge« erscheinen (vgl. Bourdieu
2005). Die ethnologische Forschung hat bis dato fahrlissig die Reflektion dieser
Dimension vernachlissigt und zur Fehlverwendung des Ehrbegriffes beigetragen.
Dies hat gleichzeitig zu einer Ablehnung des Ehrbegriffes als Ganzem gefiihrt.
Sicherlich gibt es ein Ehrverstindnis zwischen den Geschlechtern, dieses jenseits
verkrusteter moralischer Dogmen der traditionellen Gesellschaft zu ergriinden,
wire eine weitere lohnenswerte Aufgabe fiir zukiinftige Forschungen.

Konfuzius hat in seinem Zitat deutlich gemacht, inwiefern Fehler in der er-
kenntnistheoretischen Grundannahme der Begriffsdeutungen zu einer langen
Kette von falschen Deutungen von der Moral iiber die Kunst bis hin zur Recht-
sprechung fithren. Am Beispiel des sogenannten »Ehrenmordes« zeigt sich genau
dies, wenn Gerichte heutzutage Morde aufgrund von »Ehre« als »kulturelle Be-
sonderheit« milder beurteilen.

Innere und iufSere Ehre bedingen sich gegenseitig

Die gingige soziologische Forschung hat das Phinomen Ehre lediglich in Hin-
blick auf ihre AufSerlichkeit untersucht. Die Soziologie hat sich auf die Erfor-
schung des Sozialprestiges fokussiert, das quantitativ tiber Leistung messbar ist.
Begriffe haben eine extensionale und eine intensionale, quantitative und qualita-
tive bzw. duflere und innere Dimension. Beide Ebenen miissen bei der Analyse
dialektisch betrachtet werden, da der Begriff andernfalls nicht notwendig und
hinreichend erfasst wird (vgl. Baumann 2002, S. 86; vgl. Bithl 2002, S. 25ff; vgl.
Simmel 1995). Diese Aspekte wurden beim Phinomen der Ehre vernachlissigt,
sie erfordern eine Integration von Soziologie und Philosophie, da Ehre anders als
die Wiirde zwischen beiden steht.

266

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Die innere Ehre ist blof§ qualitativ eruierbar, was ihre Erforschung in einer
Wissenschaftslandschaft erschwert, die als Grundannahme ein positivistisches
Weltbild vertritt. Sie erfordert auflerdem jenseits einer dualistischen Auflen- und
Innenperspektive einem Dreiklang von individueller Seele, subjektiver Kultur
sowie objektiver Kultur (Georg Simmel), wie ich in der Arbeit ausfiihrlich an
unterschiedlichen Beispielen dargelegt habe.

Der Charakter wird in den Mikro- und Mesozellen einer Gesellschaft (Familie und
Berufsgruppen) gebildet

In der traditionellen Gesellschaft schloss die Ausbildung die Herzensbildung mit
ein. Am Beispiel des traditionellen tiirkischen Ausbildungsprinzips konnte auf-
gezeigt werden, wie durch die primire Sozialisation der Charakter neben sachli-
chem Wissen gebildet und spiter in der Ausbildung in der persénlichen Meister-
Lehrlings-Beziehung weitergefithrt wurde. Die guten fachlichen Fihigkeiten
waren nicht vom ethischen Imperativ zu trennen, man konnte also etwa kein
guter Goldschmied sein, wenn man nicht ethisch war, das hief§ vor allem ehrlich
beziiglich der Qualitit der Ware zu sein und einen angemessenen Preis anzubie-
ten. Sachliches Wissen war in der traditionellen Wirtschaft mit der Charakter-
bildung verkniipft. Die Charakterbildung war somit nicht nur Teil der familii-
ren Erziehung, sondern wurde im Beruf weiterverfolgt. Die Wirkung einer Aus-
bildung auf die Personlichkeitsentwicklung zeigt sich auch in der Moderne,
gleichwohl diese sich nicht explizit der Charakterbildung widmet. Wie Haus-
man/ McPherson (1993, S. 674) etwa zeigen, haben Studierende nach einem
wirtschaftswissenschaftlichen Studium eine deutlich hohere Neigung, eigenniit-
zig zu handeln. Natiirlich kénnen wir in der traditionellen Erziehung und Aus-
bildung nur Anhaltspunkte finden, die in einen modernen Kontext iibersetzt
werden miissten, worauf ich im zweiten Teil dieser abschlieSenden Betrachtung
noch genauer eingehe.

Der Habitusbegriff muss um den Aspekt der Charaktertugenden erweitert werden
Bourdieu entlehnt das Habitus-Konzept aus der griechischen Philosophie, ver-
nachlissigt dabei aber bewusst oder unbewusst die Dimension der Tugend, was
dazu fiihrt, dass der Habitus ein rein duflerlicher Mechanismus wird, der den
Einfluss der »individuellen Seele« nicht beachtet. Macht wird dadurch unabhin-
gig von innerer Ehre diskutiert und fehlverwendet. Dabei scheint es so, als ob
das Erlangen eciner hohen gesellschaftlichen Position zu einer Art seelischen
Gliickseligkeit fiihren wiirde. Auch wenn dies nicht explizit diskutiert wird,
schwingt es in der Art der Fragestellung immer mit. Die klassische Fragestellung
verliuft immer von unten nach oben, so als ob das Akademikerkind keinen
gesellschaftlichen Zwingen unterliegen wiirde und schon frei wire.

Habitus ist gemifl Aristoteles und der griechischen Tradition die seelische
Disposition und Gewohnheit im besten Sinne, die mittels des rechten Handelns

267

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

(Tugend) zur Gliickseligkeit (eudaemonia) fithren soll. Thre Richtung geht verti-
kal nach innen, bei gleichzeitigem Miteinbezug soziokultureller Strukturen
(Person, Ort und Situation). Es ist ein inneres Streben, das die seelische Vervoll-
kommnung mittels der Tugend zum Ziel hat und Gliicksstreben nicht mit einer
(Anerkennungs-)Sucht verwechselt, indem »hohere« Giiter wie der bessere Wein,
das schickere Auto oder sonstige Kapitalsorten angehiuft werden.

Die Charakterbaltung liegt jenseits von biologischem und sozialem Geschlecht
Die Ausklammerung der »individuellen Seele« und somit der Charakterhaltung
zeigen sich auch bei den gegenwirtigen Gender-Diskussionen. Die Vervoll-
kommnung der Seele mittels der Tugenden zur Ausbildung eines ethischen
Charakters sind Thematiken, die seit Menschengedenken diskutiert werden und
durch unterschiedliche Methoden zu 16sen versucht wurden.
Geschlechtsspezifische Aspekte, die auf der dufleren Ebene des Habitus lie-
gen, stellen aktuell den Hauptfokus der sogenannten Gender-Studies dar. Damit
einhergehend werden oft diskriminierende Komponenten erértert, die Frauen
beispielsweise den Zugang zum Berufsleben erschweren oder sie fiir die gleiche
Arbeit geringer bezahlen (z.B.: Gender-Paygap). Ich mochte den Wert dieser
Erkenntnisse nicht negieren, aber darauf hinweisen, dass durch die Fokussierung
auf die diskriminierenden Faktoren oder eine bevorzugte Einstellung von Frauen
Gleichberechtigung nicht hergestellt werden kann. Dies ist eine dhnliche Téu-
schung wie sie Georg Simmel (vgl. 1995) fiir die Aufklirung dargestellt hat,
denn indem nur die unterdriickenden Aspekte zu eliminieren ersucht werden,
wird der Mensch und die Gesellschaft nicht automatisch freiere, gleichere und
gerechtere Strukturen schaffen. Damit dies méglich wird, muss insbesondere der
Charakter des Menschen innerlich mitausgebildet und kultiviert werden.

Die Handelsehre ist ein transkulturelles Prinzip. Unser Ebrgefiibl liegt auf der verti-
kalen Achse der »individuellen Seele«

Nicht nur zeigt sich die Problematik einer eindimensionalen Forschung der
dulleren Aspekte des Habitus bei der Geschlechterforschung, sondern auch bei
der interkulturellen Diskussion. Keine Kultur, die diesen Begriff verdient, kann
einen Charakterfehler als kulturelle Besonderheit deklarieren. Durkheim hat mit
seiner Unterscheidung zwischen den universalen und partikularen Moralregeln
verdeutlicht, dass eine Gruppierung keine ihr eigene Besonderheit iiber die Men-
schenrechte stellen kann.

Das Ehrgefiihl ist insofern ein transkulturelles Prinzip, das im Gefiihl unse-
rer »individuellen Seele« verortet ist. In welcher dufleren Erscheinung und Farbe
es sich ausdriicken mag, ist keine primire, sondern sekundire Frage, sie ist eine
inhaltliche, keine formale Frage, die nicht der Verstand, sondern nur das ausge-
bildete Herz zu unterscheiden vermag.

268

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Der tiirkische Begriff diiriist (ehrlich), der im traditionellen Handel fiir die
innere Ehre steht, ist eine Kategorie, die sich dieser metaphysischen Idee weitest-
gehend annihert.

Die ehrenbafte Charakterhaltung ist ein notwendiges Regulativ und Steuerungssys-
tem gesellschaftlicher Prozesse

Die Logik modernen westlichen Denkens sieht gingig die Einhaltung bestimm-
ter formaler Rahmenbedingungen als Garant fiir Gerechtigkeit schlechthin.
Diese Gerechtigkeitsvorstellung bekannt als »Gleichheitsprinzip« oder Vertei-
lungsgerechtigkeit findet in John Rawls (1998, 2003) als ein Vertreter der Ver-
tragstheorien nach Hobbes und Locke einen seiner aktuell fiihrenden Vertreter.
Eine andere Gerechtigkeitsvorstellung, genannt das »Beitragsprinzip« (Aristote-
les), wird in diesem Kontext vernachlissigt und es hat keine Beachtung gefun-
den, dass moderne Gesellschaften aus dem Beitragsprinzip hervorgegangen sind.

Sichetlich sind grofiere Organisationseinheiten auf die Verteilungsgerechtig-
keit angewiesen, jedoch, und dies wollte ich zeigen, bauen sie auf das Beitrags-
prinzip, das weitaus grundlegender als die Verteilungsgerechtigkeit ist. Dies hat
sich besonders anhand der Vertragsentwicklung verdeutlicht. Mit der Untersu-
chung konnte aufgezeigt werden, dass »Gleichheitsprinzip« und »Beitragsprin-
zip« nicht einfach zwei verschiedenen Gerechtigkeitsprinzipien entsprechen,
sondern sich gegenseitig als »Dialektik von subjektiven Dispositionen und objek-
tiven Regeln« erginzen. Wobei es meine These ist, dass man dem Beitragsprin-
zip sogar eine héhere Gewichtung zusprechen muss. Es stellt eine Notwendigkeit
dar, beide Gerechtigkeitsprinzipien zu betrachten, denn nur dann konnen sie
sich gegenseitig erginzen und korrigieren. Georg Simmel zeigte hier hinreichend
auf, dass die gesellschaftliche Makroebene (Recht, Gesetze) die duflerste Schiche,
die Mesoebenen (Gruppen) die mittlere Schicht und die Mikroebene (Charak-
terbildung) die zentralste Schicht fiir ethische Bildung darstellt.

Am Beispiel des Groflen Basars wird vor allem deutlich, dass Vertrige, die
aus westlicher Sicht als Garant fiir gerechten Handel gesehen werden, seiner
Intention entfremdet und zum Schutz der eigenen rechtlichen Vergehen einge-
setzt werden — und dazu wird ein Anwalt, der Vertreter des Rechts (1), genom-
men, der dieses Vorgehen mit unterstiitzt. Auch in Deutschland muss man sich
angesichts der Vertragspraxis fragen, inwiefern Vertrige allein das erklirte Ziel
der Gerechtigkeit garantieren. Knebelvertrige und versteckte Vertragsklauseln
deuten auf diese Problematik. Insofern haben sich die emotionalen Defizite der
Person und die Charakterfehler mit der Einfiihrung vertraglicher Regelungen
und Gesetzen nicht etwa transformiert, sondern sich lediglich in das »Kleinge-
druckte« verschoben.

Dies zeigt, dass das primére Problem und somit auch die Losung im Charak-
ter der Menschen zu suchen ist. Deshalb ist es die Charakterhaltung, die wesent-

269

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

lich am Beitragsprinzip angelehnt ist, eine grundlegende Voraussetzung fiir einen
gerechten Handel in jedweder Hinsicht. Es sind die »nicht vertraglichen Ele-
mentes, auf die bereits Emile Durkheim aufmerksam gemacht hat, die grundle-
gend dafiir sorgen, ob ein Vertrag, der Gerechtigkeit garantieren soll, dies auch
wirklich tut. Ich gehe noch einen Schritt weiter, als dies Durkheim getan hat,
indem ich insbesondere auf die inneren Motive verweise, die im Charakter ange-
legt sind.

Die Einsicht mittels der Vernunft allein ist dafiir nicht ausreichend, wenn
das zugehérige Ethos auf emotionaler Ebene nicht ausgebildet wurde. Denn um
eine derartige Verteilungsgerechtigkeit zu generieren, wie dies etwa der von
Rawls postulierte »Urzustand« fordert, miissen die niederen Beweggriinde wie
Gier, Neid, Selbstsucht etc. bereits {iberwunden und in Tugenden der Grofge-
sinntheit, der Gerechtigkeit und der Besonnenheit transformiert worden sein.
Was hierbei also vernachlissigt wird, ist die Frage nach der Genese einer Person,
die ein ethisches Urteil fillen kann. Hierzu ist eine Verbindung von Soziologie

und Philosophie unumginglich.

Die gegenseitige Bedingtheit von Sozialwissenschaften und Philosophie

Abschlieflend zum ersten Kapitel méchte ich auf die notwendige Verbindung
der empirischen Wissenschaften wie Sozial- und Kulturwissenschaften und der
klassischen (nicht analytischen!) Philosophie aufmerksam machen. Gerade das
Beispiel der Ehre hat gezeigt, inwiefern eine Trennung dieser das Menschliche
umfassenden Wissensbereiche zu falschen Begriffsverwendungen fiihrt, dessen
gravierende Implikationen begrifflicher Fehlverwendung ich bereits ausreichend
verdeutlicht habe.

Bereits Georg Simmel (1995) prangerte die Unvollstindigkeit der formalen
Soziologie an. Diese Unvollstindigkeit kann nur mit Hilfe der Philosophie be-
hoben werden. Neben dufleren Strukturen bedarf es hier insbesondere der Aus-
bildung des qualitativen Selbst, welches der Ort fiir innere Freiheit und innere
Ehre darstellt.

Ich mochte hier anmerken, dass die Philosophie ebenso auf die Soziologie
oder andere empirische Wissenschaften wie die Echnologie angewiesen ist. Mei-
ne These ist, dass sich beide gegenseitig bedingen und es auch die Pflicht der
Philosophie ist, den Dialog mit der Lebenswelt zu suchen, die allgemein von den
empirisch arbeitenden Sozialwissenschaften untersucht wird. Mit anderen Wor-
ten: Metaphysik und Empirie bedingen sich gegenseitig.

Ausblick

Da die Ehre im 6ffentlichen Raum, die ich hier unter der Kategorie der Handel-
sehre untersucht habe, bis dato keinen Eingang in die Forschung gefunden hat,
war es meine Absicht die zentralen Strukturen und Zusammenhinge unter-
schiedlicher gesellschaftlicher Institutionen wie Familie und Berufsgruppen

270

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

darzulegen. Mit der Erforschung der Ehre im offentlichen Raum kann hier
lediglich ein Anfang gemacht werden, dessen weitere Erforschung notwendig ist.

Politik: Gegenwirtig werden Fragen nach der Funktion von Staaten lediglich
auf der Strukturebene zu l6sen und zu erforschen versucht. Gerne werden westli-
che Demokraten hier als Vorbilder genannt und kritisch auf andere Staaten
geblickt, deren Strukturen nicht den westlichen Vorstellungen entsprechen. Gar
wurden und werden Kriege legitimiert, um anderen Nationen westliche Struktu-
ren aufzuoktroyieren, immer unter der Annahme, dass der Westen freier wire als
die anderen und durch die Anderung der duferen Strukturen allein Menschen
zur Freiheit gefithrt werden wiirden. Das diesem Denken eine Tduschung zu-
grunde liegt, hat bereits Georg Simmel (1995) eindringlich am Beispiel der
Aufklirung verdeutlicht. Was in diesem Gedankenbild fehlt, ist die Tatsache,
dass innerhalb von Strukturen immer Personen agieren, deren Charakter es auch
auszubilden gilt, um eine gerechte Herrschaft zu legitimieren. Beispielsweise
wire die Frage zu stellen, welche Rolle der »Ehrenmann« als Akteur im politi-
schen Raum spielt, um die Gefahren des Politikers, der sich immer unter Ein-
fluss von diversen Interessengruppen steht, zu minimieren? Warum ist ein
Mensch anfilliger fiir Korruption als ein anderer? Welche sozialisations- und
strukturbedingten Erklirungen gibt es dafiir? Es wiire also die erweiterte These
aufzustellen und zu untersuchen, dass Gewaltenteilung und demokratische
Strukturen eine gerechte Herrschaft nur garantieren, wenn auch eine entspre-

chende ehrenhafte Charakterhaltung gegeben ist.

Geschlechterbeziehung: Wenn die Ehre der traditionellen Gesellschaft obsolet
geworden ist, heifft das fiir die moderne Beziehung zwischen Mann und Frau,
dass jeder machen kann, was sein Ego will, wie es die »Beliebigkeitsphantasie«
der Postmoderne postuliert? Gibt es auch hier ein Ehrgefithl, das sich im
Mensch-sein begriinden lisst? Wie liefle sich eine »individualistische Moral«
zwischen den Geschlechtern beschreiben, die das individuelle Ehrgefiihl des
qualitativen Selbst ins Zentrum riicke?

Alles in allem bleibt mein Schlussplidoyer und Fazit, dass der Person und ihrem
innewohnenden Charakter in der Forschung zu wenig Aufmerksamkeit ge-
schenkt wurde, gleichwohl, wie ich gezeigt habe, im Charakter und den emotio-
nalen Dysfunktionen die ursichlichen Problematiken der Anomien postmoder-
ner Gesellschaften zu finden sind (Unterscheidung Emotion und Gefiihle),
wihrend die moderne Forschung in der symptomhaften Bekimpfung duflerer
Strukturen feststeckt. Ich méchte mich infolgedessen der Kategorie der Person
im zweiten Kapitel des Schlussteils noch ausfiihrlicher widmen.

271

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©

ter

‘mit, fr oder in KI-



https://doi.org/10.5771/9783828867192

2. Metatheoretische Implikationen: Die
»Unpersonlichkeitsphilosophie« und das
»Objektivitatsdogma« moderner westlicher
Gesellschaften als Kategorienfehler

Der Fokus moderner westlicher Gegenwartsgesellschaften liegt auf der Perfekti-
onierung objektiver Strukturen und Regelungen, auf pedantisch ausgearbeiteten
Gesetzesformeln und ausgetiiftelten Vertrigen. Diese Vorgehensweisen liegen
auf der horizontalen Ebene, sie bauen aber auf der Entwicklung des vertikalen
Selbst des Menschen auf, welche nicht weiter beriicksichtigt wird.

Heutzutage hat sich eine immer stirkere Kultur verbreitet, wo sich der Ein-
zelne nicht fragt: »Steht mir das zu?«, sondern: »Welchen Vorteil kann ich hier
herausschlagen?« Diese personliche Abwigung, ob die Inanspruchnahme einer
objektiven Regel wie eines Gesetzes rechtens ist, muss und kann nur auf der
personlichen Ebene entschieden werden. Deshalb ist die Ausbildung des Charak-
ters mindestens so bedeutend, ich behaupte jedoch sogar bedeutender, als die
Perfektionierung objektiver Regelungen. Dies ist ein Ringen zwischen dem
Ehrgefiihl, das weif}, ob die Annahme der Hilfeleistung gerecht wire und auf der
anderen Seite der Gier des Menschen, heute verstirkt durch das utilitaristische
Nutzenkalkiil. Umgekehrt bedarf es ebenso eines ehrenhaften Charakters, um
ein Gesetz oder einen Vertrag zu verfassen, denn wenn der Einzelne kein Ge-
rechtigkeitsgefiihl in sich ausgebildet habe, wie soll er dann ein gerechtes Gesetz
schaffen? Die ehrenhafte Charakterhaltung ist deshalb ein notwendiges Regulativ
und Steuerungssystem gesellschaftlicher Prozesse.

Es ist das ungeschriebene Gesetz der modernen Gegenwartsgesellschaft und
damit einhergehend ihrer Wissenschaft, von einem Objektivititsanspruch auszu-
gehen, der besagt, dass subjektive Elemente nicht rechtens und unwissenschaft-
lich wiren. Darin enthalten ist der nie ausgesprochene, aber immer implizierte
Verdacht, die Person wire ein suspektes, fehleranfilliges und nicht vertrauens-
wiirdiges Wesen, und deren Einfluss zu reduzieren fithre zu mehr Recht und
Wahrheit.

Mit dem Missbrauch und der Willkiir, die teilweise durch persénliche Be-
zichungen in der Vergangenheit geschehen sind, wurde unbewusst daraus der
Schluss gezogen, wenn man alles sachlich und abstrake halten wiirde, wiirden die
mit der Person verbundenen Fehlerquellen ganz einfach verschwinden. Genau
an dieser Stelle tritt jedoch ein Kategorienfehler auf. Auch wenn die Person von
der Sache theoretisch getrennt wird, steht faktisch hinter jeder Handlung eine
Person. Diese wird dann lediglich in den Schattenbereich verdringt und die
personlichen (oder kulturellen) Anteile, die zu willkiirlichem, habstichtigen oder
anderen niederen Beweggriinden gefiithrt haben, werden nicht bearbeitet.

273

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Vielleicht war dieses Vorgehen zur Erreichung einer bestimmten Entwick-
lungsstufe von Néten, zumindest miissen wir aber heute anerkennen, dass eine
derartige Verdringung zu keinem sinnvollen Ergebnis fithrt. Viel wichtiger
erscheint im Angesicht dieser Erkenntnisse die Frage, wie wir zwar das Sachprin-
zip weiterhin tiber das Personenprinzip stellen, aber dabei gleichzeitig die Person
und ihre individualpsychologischen sowie soziokulturellen emotionalen Disposi-
tionen bearbeiten, auflésen und integrieren konnen?

»Nicht der empirische Mensch nidmlich bildet die correspondentia zur Welt,
wie das Mittelalter dachte, sondern vielmehr die nicht zu beschreibende
Ganzheit des seelischen oder geistigen Menschen, der nicht beschrieben
werden kann, weil er aus dem BewufStsein sowohl als auch aus dem unbe-
stimmbaren Umfang des UnbewufSten zusammengesetzt ist.« (Jung 2011, S.

328)

2.1 Die Person als unreduzierbare Kategorie der Conditio
Humana

Moderne Gesellschaften legitimieren — wie Luhmann (1993) trefflich in seinem
Werk »Legitimation durch Verfahren« aufgezeigt hat — ihre Entscheidungen und
Verhandlungen iiber (objektive) Verfahren. In mechanistischer Denktradition
wird das Verfahren hnlich einer Maschine dem Menschen als tiberlegen ange-
schen. Was hierbei vergessen wird ist, dass auch diese Verfahren von Menschen
entworfen wurden, und etwas, was diese Menschen nicht denken oder sehen
kénnen oder konnten, kann auch das Verfahren nicht messen. Mittlerweile
bestitigt die hirteste aller Wissenschaften, die Physik — die die Soziologie einst
zwang von ihren weichen qualitativen Methoden auf quantitative umzustellen
(Durkheim, Comte) — durch die Quantenphysik, dass der Beobachter das Beo-
bachtete beeinflusst (vgl. Gérnitz 2012, vgl. Diirr 2012). Dies wird umso bedeu-
tender wenn man eine weitere Erkenntnis der Quantenphysik miteinbezieht,
nimlich die, dass die Materie nur ca. 5 % unseres Daseins ausmachen, 95 %
dagegen geistiger Natur sind (vgl. Diirr 2012). Faktisch und logisch gedacht
messen also alle empirischen und evidenzbasierten Wissenschaften nur 5 % der
gesamten Realitit (!) — das ist angesichts des empirischen Anspruchs auf Realitit
und Rationalitit duf8erst irrational. Wihrend Quantenphysiker sich mittlerweile
aufmachen geistige Phinomene zu studieren, steckt die Soziologie im Positivis-
mus fest und versucht sich weiter zwanghaft sich mittels empiristischer Metho-
den ihrer Bedeutung zu versichern, gleichwohl ihre wahre Stirke in den fluiden,
wenig messbaren und qualitativ eruierbaren Phinomenen liegt. Mit Bezug zu
ihrem Vorldufer der Philosophie und somit einer Jahrhunderte alten geisteswis-
senschaftliche Tradition hat sie sich die Fihigkeiten angeeignet, die die Quan-

274

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

tenphysiker gerade nachzuahmen suchen, denn diesen fehlt weitliufig das not-
wendige Handwerkszeug von Erkenntnistheorie und qualitativer Methodik.

Der Einfluss subjektiver Elemente auf die objektive Erkenntnis

Eigentlich weiff die Soziologie um den Einfluss der Person auf das zu Beobach-
tende oder wie der Autor und sein Werk einander bedingen. Es ist deshalb nicht
verwunderlich, dass zentrale und wichtige soziologische Werke von Personen mit
einer Fremderfahrung geschrieben wurden, also von jenen, die »ungeniigend« in
die sozialen Herrschaftsverhiltnisse »integriert« wurden — sei es, weil sie Juden
(z.B. Hannah Arendt, Walter Benjamin oder Georg Simmel) waren oder aus
einer sozialen Schicht kamen, die normalerweise keine akademische Ausbildung
erhilt (z.B. Pierre Bourdieu). Was die Soziologie nicht hinreichend macht, ist
daraus Konsequenzen zu ziehen, was hief§e die eigenen kulturellen und biografi-
schen Muster als Forschungsgegenstand heranzuziehen und in den Erkenntnis-
prozess miteinzubeziechen. Oder wie Bourdieu (2005, S. 197) es formuliert:

»Denn der Analytiker, der in dem gefangen ist, was er zu verstehen wihnt,
[...] lduft vor allem auch Gefahr, Wahrnehmungs- und Denkschemata als
Erkenntnismittel zu verwenden, die er als Erkenntnisgegenstinde zu behan-
deln hitte.«

Zu wenig kiimmert sich die Soziologie um ihre erkenntnistheoretischen Grund-
lagen und die kollektiven wie individualpsychologischen Prigungen ihrer Repri-
sentanten. Dies ist insofern problematisch, als dass Soziologen kritische und
wahrhafte Gesellschaftsstudien betreiben sollen, aber gleichzeitig die jeweiligen
Werte der Gesellschaft inkorporiert haben. Deshalb wire es von Noten, die in
der Gesellschaft analysierten Erkenntnisse iiber schicht- und kulturspezifische
Prigungen erst einmal auf sich selbst anzuwenden und zu transformieren.

»Und auch der versierteste Analytiker (ein Kant oder selbst ein Sartre, ein
Freud oder auch ein Lacan ...) ist nicht dagegen gefeit, einem undurchschau-
ten Unbewufiten, ohne es zu wissen, die gedanklichen Mittel zu entnehmen,
die er bei dem Versuch, das Unbewufite gedanklich zu erfassen, verwendet.«

(ebd.)

Zum Ersten ist dem Ideal wissenschaftlicher Forschung, das stets nach Objekti-
vitit strebt, vollkommen zuzustimmen. Bei genauerer Betrachtung ist es jedoch
nicht moglich nicht zu werten. Dass alles beliebig wire, ist ebenso eine Wertung
als zu sagen, dass Stehlen falsch sei. Es erscheint dem Anwender dieser Bewer-
tungen jedoch heutzutage nicht so, da er in einem historischen Kontext steht,
der ihn denken lisst, wenn er nicht werte, wie es in der traditionellen Gesell-
schaft iblich war, dann wire er automatisch wertfrei. Das einzige, was aber
gemacht wurde, war, die alte dogmatische Moral gegen eine neue Moral der
Beliebigkeit auszutauschen. Im ersten Moment erscheint dies als ein Freiheits-

275

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Moment, jedoch nur so lange bis sich neue Zwinge auftun, wie Simmel bereits
ausfiihrlich dargelegt hat, indem er gezeigt hat, dass duflere Freiheitsgewinne
lediglich ein Wechsel der Verpflichtungen sind (vgl. Simmel 1989, S. 375ff; vgl.
Unterkapitel 2.3 des Forschungsstandes).

Was gemacht werden kann, ist auf emotionaler Ebene eine Handlung nicht
abzuwerten. Wissenschaft sucht aber in klassischer Weise nach Wahrheit und
Erkenntnis, so dass Unterscheidungsfihigkeit eine grundlegende Fihigkeit eines
Wissenschaftlers zu sein hat.

Es ist nicht méglich nicht zu werten sowie es nicht méglich ist, nicht zu
handeln. Ein Nicht-Urteil ist ebenso ein Urteil wie eine Nicht-Wertung eine
Wertung ist. Mit jeder Unterscheidung wird gleichzeitig ein Wert gesetzt. In der
Handlungstheorie ist dieses Dilemma bereits bekannt, denn auch eine Nicht-
Handlung ist eine Handlung. Genau aus diesem Grund gibt es im Strafrecht
auch die Strafe aufgrund »unterlassener Hilfeleistungs, die gerade darauf abzielt,
dass, wenn ein Unrecht oder eine Not geschicht und man n i ¢ h t eingreift, sich
strafbar macht!

In der Wissenschaft gibt es einen Wertungskanon, der meist nicht hinter-
fragt wird, aber einer bestimmten Wertung unterliegt, die, da er kollektiv als
richtig angesehen wird, als objektiv gilt. Jemand, der dies anders sicht, wird als
normativ abgewertet, wobei die eigenen normativen Wertungen nicht erkannt
werden.

Wir kénnen uns der Objektivitit annihern, in dem wir uns unserer Subjek-
tivitdt bewusst werden, sie reflektieren und unserem Gegeniiber mitteilen (vgl.
Engert/ Sigg 2012). Ahnliches meint Platon, wenn er in seinem Liniengleichnis
den Unterschied zwischen ddxa (meinen, vermuten) und zous (intuivites Den-
ken) bzw. epistemé (Erkenntnis) aufzeigt. Die Meinung beruht auf den Tiu-
schungen der Sinneswahrnehmungen, sie ist eine Projektion der eigenen uner-
l6sten individualpsychologischen wie kulturell-kollektiven Anteile auf andere
Personen oder Sachen. Erst wenn ich die Ebene der Projektion verlassen habe
(auch wenn dies meist nur graduell méglich ist), kann ich mich der Objekrivitit
nihern. Was heute allgemein also als objektive Wissenschaft bezeichnet wird,
wire bei Platon blofles Meinen gewesen, eine Tiduschung der Sinneswahrneh-
mung.

Moralische Urteilsfiihigkeit

Um sich ein moralisches Urteil zu bilden, bedarf es in der Tradition von Platon
und Sokrates einer denkenden Person. Mit Denken ist hierbei ein »Zwiegsprich
zwischen mir und mir selbst« (Arendt 2016, S. 81) gemeint, man konnte auch
sagen ein Dialog mit dem eigenen (Ehr-)Gefiihl. In Hannah Arendts viel und
durchaus kontrovers diskutiertem Buch iiber die »Banalitit des Bésen« (Arendt
2013), macht sie deutlich, dass das »Listige an den Nazi-Verbrechern war [...],

276

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

dafl sie willentlich auf alle personlichen Eigenschaften verzichteten, als ob da
niemand mehr iibrigbliebe, der entweder bestraft oder dem vergeben werden
konnte.« (Arendt 2016, S. 101). Durch die Weigerung eine Person zu sein,
nimmt er sich die Eigenschaft selbstindig zu denken. Und erst durch diese Form
des Denkens, das nicht mit dem eindimensionalen rationalen Denken (Marcuse
2008) zu verwechseln ist, ist es moglich ein moralisches Urteil zu bilden. Diese
griechische Denktradition wird im Kontext der »eindimensionalen Gesellschaft«
(Marcuse 2008) vergessen, da nur das logisch-rationale Denken einerseits und
Emotionen andererseits iiberhaupt gedacht werden. »Um es anders zu sagen: Das
grofite begangene Bose ist das Bése, das von Niemandem getan wurde, das
heiflt, von menschlichen Wesen, die sich weigern, Personen zu sein.« (Arendt
2016, S.101)

Die kollektive Personlichkeitsstorung des Narzissmus will aber genau dieses
stumme Zwiegesprich »zwischen mir und mir selbst« nicht fithren, weil dadurch
auch all jene unangenehmen verdringten Themen zu Tage treten wiirden und
erst nach Uberwindung dieser, wire die Moglichkeit gegeben, ein moralisches
Urteil zu bilden. In ihrer dependenten »Auf8enleitung« (Riesman 1960) braucht
die postmoderne Gesellschaft deshalb eine Unterhaltungs-, Kleidungs-, Promi-
kult-, Erndhrungsindustrie usw., die sie permanent davon abhilt, ihren abgespal-
tenen Schmerz zu fithlen und in einen inneren Dialog mit sich selbst zu treten.

Letztlich ist es kein System und auch kein Ismus, der zur Verantwortung ge-
zogen werden kann, sondern hinter allen Systemen stchen Menschen. Allerdings,
wenn diese nicht denken, fehlt ihnen der Anspruch eine Person zu sein, deshalb
nannte sie Arendt wertfrei treffend »Nobodies«/ »Niemande«: Menschen, die
keine bosen Absichten haben und denen die Eigeninitiative fehlt, die aber blind
das machen, was andere sagen oder die von ihren unbewussten Emotionen ge-
steuert sind, wenn sie z.B. dafiir Anerkennung bekommen oder nicht unange-
nehm auffallen.

Wir miissen also die Person wieder in das Zentrum der Aufmerksamkeit rii-
cken und fragen, wie deren Charakter in einer modernen Gesellschaft angemes-
sen gebildet werden kann, ohne die Errungenschaften, die durch die Moderni-
sierung entstanden sind, zu verlieren.

2.2 Eine Ethik jenseits traditionell religioser Dogmen, aber
auch jenseits postmoderner Beliebigkeitsphantasien

»Modern« gilt als unhinterfragter Kultbegriff. Um schlechte Dinge gut aussehen
zu lassen, nennt man sie einfach »modern« — jeder will ja cool und hip sein, wer
will schon als konservativ und traditionell gelten? Die moderne Gesellschaft
verhilt sich kollektivgeschichtlich betrachtet zur Tradition wie individualpsycho-
logisch der pubertierende Teenager gegeniiber seinen Eltern. In der Pubertit
rebelliert der Heranwachsende im Allgemeinen gegen alle Autorititspersonen in

277

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

seinem Umfeld, dazu gehéren Eltern wie Lehrer. Es geht schlichtweg darum
»dagegen zu sein«. Ab einem gewissen Alter wird meist bemerkt, dass das, was
Eltern und Lehrer einem beibringen wollten, nicht unbedingt alles schlecht war,
man beginnt einen differenzierten Blick zu gewinnen, eine Bilanz mit Vor- und
Nachteilen in sich zu integrieren. Dies ist letztlich der Ubergang von der peer-
group-orientation hin zur Individuation (vgl. Biihl 2000), wo man gegen nie-
manden sein muss, um sich selbst zu sein.

In der modernen Gesellschaft wird alles, was irgendwie als neu und modern
gepriesen wird, als gut und fortschrittlich konnotiert, Traditionen begegnet man
mit Vorbehalten und wenn man sich damit beschiftigt, muss man sich mit der
subtilen Unterstellung auseinandersetzen, man wire konservativ und riickwirts-
gewandt. Die Phrase »Frither war alles besser« ist natiirlich genauso halbwahr wie
»Heute ist alles besser«. Um erwachsen zu werden sollten wir uns also weder von
der einen, noch von der anderen Einseitigkeit vereinnahmen lassen und priifend
fragen, was in der traditionellen Gesellschaft Recht und Unrecht war, was richtig

und falsch.

Die Transformation kollektiver und individueller Prigungen

Es gilt zu fragen, warum ein Mensch unethisch oder nicht moralisch handelt.
Meines Erachtens gibt es hierfiir zwei Méglichkeiten. Die erstere bezieht sich auf
finanzielle Not, die Menschen dazu veranlasst, unchrlich zu agieren. Dieser
Aspekt konnte — etwa durch die Maglichkeit eines Bedingungslosen Grundein-
kommens — gel6st werden. Die zweite bezieht sich auf die soziokulturellen und -
psychologischen Prigungen.

Weil letztere der grundlegendere und problematischere von beiden ist,
mochte ich mich dieser Moglichkeit hier ausfithrlicher widmen, auch deshalb,
weil, wenn diese weitestgehend geldst ist, auch die Akzeptanz eines Bedingungs-
losen Grundeinkommens erleichtert wird, da der Einzelne dann keine Macht
iiber jemand anderen mehr ausiiben muss, um sich als wertvoll zu erfahren.
Hierfiir ist das Wissen um das bereits dargelegte Krankheitsbild des Narzissmus
von Noten, das zur geistigen Haltung einer ganzen Kulturepoche geworden ist.
Insofern ist es nicht mehr bloff ein psychologisches, sondern ein soziologisches
Problem. Wie ich bereits dargelegt habe, schwankt der Narzisst zwischen einem
zu hohen Selbstwertgeftihl (Griffenselbst) und einem zu geringen Selbstwertge-
fihl (Gréffenklein). Ein angemessenes Selbstwertgefiihl zeigt sich in der Mitte
und einer integrierten Personlichkeit, wo auch die Ehre und das Ehrgefiihl zu
verorten sind. Ehre und Ehrgefiihl stellen die Mittlerfunktion zwischen Selbst-
wert und Sozialwert dar. Ein gelungener Individuationsprozess befihigt den
Menschen Teil einer Gesellschaft zu sein, der er nicht in allen Punkten zustim-
men muss, aber er muss auch nicht gegen sie sein. Aufgabe einer Kultur ist, den
sozialstrukturellen Rahmen zu stellen einen gelingenden Individuationsprozess

278

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

zu ermoglichen. Der Einzelne kann dann einen Standpunkt vertreten, ohne die
Anerkennung der anderen zu bekommen, weil er die Phase der »peer-group-
orientation« (Biihl 2000) verlassen hat und die Anerkennung der anderen nicht
als Ausgleich fiir seine Minderwertigkeitsgefithle benétigt. Der Kapitalismus nun
lebt aktuell genau von diesem liebesbediirftigen Wesen, dem es stindig neue
»falsche Bediirfnisse« (Marcuse 2008) aufoktroyiert und es dazu verfithrt zu
glauben, wenn es dieses Produkt kaufe, wiirde es das lang ersehnte innere Gliick
erreichen, nachdem es sich innerlich so sehnt. Dass dieses Pseudo-Gliicksgefiihl
nicht von nachhaltiger Dauer ist, bemerke es schnell, und der Marke wartet nur
gierig darauf, ihm ein neues vorgegaukeltes Gliicksversprechen verkaufen zu
kénnen.

Die Problematiken der postmodernen westlichen Gegenwartsgesellschaften
sind insbesondere kollektiv tiefenemotionaler Natur, sie konnen deshalb auch
nur emotional und nicht allein kognitiv bearbeitet und transformiert werden.
Ein emotional gesunder Mensch ist natiirlicherweise ethisch, aber nicht zwangs-
laufig moralisch, denn die wahren Bediirfnisse der Menschen kénnen verschie-
den sein. Er handelt nach seinem eigenen inneren Wertmaf$stab und weniger
nach gesellschaftlichen Normierungsformen. Das Zentrum fiir seine Handlun-
gen ist die »individuelle Seele« (Georg Simmel), die »richtig« und »falsch« ab-
hingig von »Person, Ort und Situation« (Aristoteles), das heifyt den historisch-
bedingten gesellschaftlichen Rahmenbedingungen, beantworten kann. Wo muss
also strukturell zur Generierung einer »individualistischen Moral« (Emile Durk-
heim) in der modernen Gesellschaft angesetzt werden?

Orte der Bildung ethischer Urteilsfiihigkeit

Die Frage der Moral und Ethik beantwortete die traditionelle Gesellschaft mit
den religivsen Dogmen ihrer Zeit, die in »Du musst« und »Du sollst«-Geboten
aber keinesfalls die Losung der emotionalen Defizite oder Charakterschwichen
herbeifiihrten, sondern diese in den Schattenbereich dringten.

Es braucht heute eine Moglichkeit, wie neben sachlichem auch ethisches
Lernen in unsere Bildungskultur miteinbezogen werden kann — und damit mei-
ne ich nicht Ethikunterricht im Sinne eines kognitiven Lernprozesses, sondern
im aristotelischen Sinne vor allem eines praktischen Ubungsraumes, indem das
Emotional- und Gefiihlsleben ausgebildet werden kann. Die Idee der Aufkli-
rung war, die Menschen zu miindigen und urteilsfihigen Biirgern werden zu
lassen. Was die Aufklirung vergessen hat, ist die »Bildung des Herzens«, die
emotionale Bildung der ethischen Tugenden, welche dann die Vernunft bzw. die
dianoetischen Tugenden erginzen und einen ganzheitlichen Menschen hervor-
bringt. Bildung des Verstandes ohne Bildung des Herzens ist nach Aristoteles
keine Bildung.

279

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Eine neue Ethik muss deshalb die »individuelle Seele« (Georg Simmel) ins
Zentrum ihres Referenzpunktes stellen und nicht einen abstrakten Moralcode,
der fiir alle gleich zu sein hat. Hier zeigt sich wiederum die Bedeutung der Per-
son. Jeder Mensch hat unterschiedliche Bediirfnisse, die es von »falschen Be-
diirfnissen« (Marcuse), die dem Ego des Menschen und nicht seiner Seele oder
seinem Kernselbst zuzuordnen sind, zu unterscheiden gilt. Richtig und Falsch ist
dann kein abstraktes Dogma mehr, sondern eine individuelle Entscheidung
freier und reifer Menschen, abhingig von »Person, Ort und Situation« (Aristote-
les). Die Person ist hier nicht eine blofle Maske (personae), die nach aufen den
Schein wahrt, sondern ein von seinem inneren Ehrgefiihl geleiteter Mensch, der
sehr wohl auch seine duf§ere Erscheinung in Einklang mit seinem inneren Wert
verfeinern kann. Das Problem der »Beliebigkeitsphilosophie« moderner und
postmoderner Gesellschaften liegt im Fehlen der Ausbildung des individuellen
Selbst, sie verwechselt Egoismus mit wahrer Selbstbestimmung, es fehlt die ver-
tikale Verbindung zu sich selbst, die im »Zwiegesprich zwischen mir und mir
selbst« (Arendt) eigentlich selbst weif$, wann sie rechtens gehandelt hat und
wann nicht.

In der modernen Gesellschaft gibt es keinen einheitlichen Ort der Moralbil-
dung, wie es in der traditionellen Gesellschaft vor allem die Familie und die
Religion war. Um diese »individualistische Moral« (Durkheim) auszubilden
braucht es einen Ort, den Durkheim treffend in den Berufsgruppen sah und
wiederum auf die »hiusliche Moral« baut.

Gleichwohl ich Durkheim prinzipiell zustimme, ist es meines Erachtens zu
spit moralische und ethische Kategorien erst im Berufsalter auszubilden, sie
miissen hier, wie in der traditionellen Gesellschaft gezeigt, mitausgebildet wer-
den, jedoch kann dies nur fruchtbringend geschehen, wenn bereits in frithen
Jahren die Grundlagen gebildet werden. Auch sollte dies nicht tiber den eher
dogmatischen Weg umgesetzt werden, wie dies die Erziehung in der traditionel-
len Gesellschaft oft beinhaltete, sondern es bedarf Riumen, in denen sich der
einzelne Mensch erst einmal selbst kennenlernen darf, bevor er von gesellschaft-
lichen Erwartungen und Konditionierungen seelisch erstickt wird.'*

123 Ein Projekt zur »Emotionalen Bildung« habe ich zusammen mit dem Bildungsphilosophen
Andreas Zimmermann entwickelt. In der Publikation wird aus interdisziplinirer, wissen-
schaftlicher Sicht eruiert, wie die oben dargelegten Emotionen und Gefiihle im Bildungs-
und Ausbildungssystem integriert werden kénnen. Dabei liegt der Fokus insbesondere da-
rauf, Denken und Fiihlen als kohirente Prozesse zu betrachten. Neben Fragen der Astheti-
schen Erziehung (Friedrich Schiller) wird auch soziologisches und psychologisches Wissen
einbezogen. Etwa geht es um die Auseinandersetzung mit kulturellen und schichtspezifi-
schen Prigungen. (Publikation: Sigg, Gabriele/Zimmermann, Andreas (Hrsg.): Emotionale
Bildung. Die vergessene Seite der Bildungsdebatte. Erscheint im Herbst/Winter 2017 im
Verlag Dr. Kovac)

280

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

An dieser Stelle muss auch eine Unterscheidung zwischen der Charakterbil-
dung und der Personlichkeitsbildung der Moderne getroffen werden. Gemif§ des
postmodernen Zeitgeistes wird die Personlichkeit vor allem »auflengeleitets,
nach ihrer Wirkung gebildet, das heifit, es geht nicht darum, ob ich beispielswei-
se ehrlich oder vertrauensvoll bin, sondern dass ich eine Performanz ablege, die
mich so erscheinen lisst. Auch wenn ich psychische Dispositionen, kulturelle
Fehlprigungen und Charakterfehler habe, soll ich diese nicht losen, sondern
weg-performieren. Der Charakterbildung hingegen, die nicht blof§ den dufleren
Habitus nach Bourdieu im Fokus hat, sondern im klassischen aristotelischen
Sinne den Habitus mit der »individuellen Seele« verbindet, geht es um die Ver-
vollkommnung der Seele hin zu eciner tugendhaften Person, die ihre Leiden-
schaften nicht negiert, sondern in sich in gesundem Mafle integriert. Und an
dieser Stelle méchte ich wiederum die Bedeutung der Ehre als relationales und
gefithltes Prinzip hervorheben. Ehre ist kein abstraktes Dogma, der Begriff wur-
de nur Jahrhunderte lang missbraucht und entfremdet, sodass wir teilweise eine
kollektive Abwehrhaltung dagegen aufgebaut haben. Letztlich tragen wir aber
alle ein Ehrgefiihl in uns, das sehr wohl unterscheiden kann, was Ehre ist und
was nicht. Eine moderne Ethik stellt dieses Ehrgefithl der »individuellen Seele«
ins Zentrum ihrer Werteskala, sodass Selbstbestimmung keine wohl klingende
Floskel oder ein performierter duflerer Habitus mehr ist, sondern gelebte Realitdt
geistig und emotional reifer Menschen, die gegenseitig das Beste fiir sich und die
Allgemeinheit hervorbringen.

281

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©

ter

‘mit, fr oder in KI-



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Erkenntnistheoretische Anmerkungen

Ehre. Dieser Begriff mag fiir manchen als ein Relike aus lingst vergangenen
Zeiten klingen, das heute héchstens noch in riickstindigen Gesellschaftsformen
oder separaten Gruppierungen zu finden ist. Ein sich als modern und aufgeklirt
definierender Mensch distanziert sich zuweilen lieber von diesem Begriff, da er
kollektivgeschichtlich eher mit negativen Konnotationen aufgeladen ist. Im
tirkischen Kontext ist dies vor allem der sogenannte »Ehrenmord«, im deut-
schen Kontext sind dies die »Gebriuche« des Begriffes im Nationalsozialismus.
Gleichwohl dies zwei unterschiedliche Aspekte sind, wie der Ehrbegriff verwen-
det wurde bzw. wird, haben sie gemeinsam, dass in beiden Fillen viel Blut ver-
gossen wurde bzw. bei ersterem immer noch wird. Und dieser negative, wenn
nicht gar barbarische Gebrauch der Ehre hat in einem GrofSteil der Menschen
der Folgegenerationen unbewusst eine Ablehnung hervorgerufen, die kollektiv-
historisch begriindet und psychologisch inhirent ist.

Ich bin jedoch der Uberzeugung, dass jeder Begriff einen Inhalt hat, der
nicht beliebig austauschbar ist, sondern der dem Begriff immanent ist. Dieser
Inhalt ist nicht starr, sondern in gewisser Weise ist er dehnbar, jedoch wird ein
anderer Begriff passender, wenn der Inhalt eine bestimmte Grenze iiberschreitet.
Man kénnte also die Uberginge als flieSend betrachten, allerdings muss man
aufpassen, nicht den Ubergang zu verpassen.

So ist es gerade die Aufgabe von Wissenschaft, nach den richtigen Begriffen
zu suchen und um sie zu ringen, wenn sie nicht im bloflen »Meinen« (ddxa)
verharren mochte. Genau das ist die Unterscheidung von ndésis, der direkten
Einsicht der Vernunft in das Wesen der Dinge bzw. einem intuitiven Erkennen
und ddxa, dem bloflen Meinen und Glauben aufgrund der eigenen unreflekdier-
ten Sinneswahrnehmungen, wie es Platon in seinem Liniengleichnis aufgezeigt
hat. In den sich selbst als modern und fortgeschritten ansehenden heutigen
Wissenschaften sind diese epistemologischen Grundlagen leider nicht mehr als
selbstverstindlich anzusehen.

Wie ein Musiker den richtigen Ton zu finden sucht, muss ein Wissenschaft-
ler den richtigen Begriff finden, der, wie der richtige Ton, in seiner Seele einen

283

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Widerhall auslést, und er weifs: Das ist er! Was wiirde denn passieren, wenn ein
Musiker einfach ein »c« zu einem »d« machen wiirde? Die Musikwelt wiirde
aufschreien! Und mit dem gleichen entsetzenden Aufschrei miisste die Wissen-
schaft reagieren, wenn ihr ein Begriff fiir einen anderen zu verkaufen versucht
wird, in diesem konkreten Fall die Vermischung von Ehre und Mord oder Ehre
und Prestige.'*

Der subjektive Faktor als Element objektiver Erkenntnis

Erkenntnis und Selbsterkenntnis bedingen sich gegenseitig und Platon hat in
seinem Linien- und Héhlengleichnis verdeutlicht, dass erst durch Transformati-
on der personlichen Schattenanteile wissenschaftliche Erkenntnis bzw. die Ein-
sicht in die Ideenwelt (epistemeé, nous) erreicht werden kann. Diese heutzutage
vergessenen wissenschaftlichen Grundlagen erlangen jedoch durch die Quanten-
physik wieder neue Bedeutung.

Heute bestitigt uns die Quantenphysik, dass Beobachter und Beobachtetes
sich gegenseitig beeinflussen, was die alte Trennung von Subjekt und Objekt
widerlegt. Ein fiir sich stehendes unabhingiges Objekt scheint es nicht zu geben
(vgl. Diirr 2012, vgl. Gérnitz 2012, vgl. Warnke 2015). Das heifSt, die hirteste
aller Wissenschaften, die Physik, die einst den Geistes- und Sozialwissenschaften
ihre »Weichheit« vorwarf und sie dazu brachte sich den »harten Naturgesetzen«
zu unterwerfen, wird auf einmal ganz »weichc.

Gerade auch die Soziologie weif8 aus ihrer Beschiftigung mit ihren Theore-
tikern, inwiefern die eigenen biografischen Erfahrungen die Entwicklung einer
Theorie beeinflussen. Sei es das Fremdheitselement als Jude bei Georg Simmel,
die protestantischen Eltern Max Webers oder die Erfahrung als Arbeiterkind bei
Pierre Bourdieu — es war die am eigenen Leibe erfahrene Geschichte, die viele
Theoretiker erst zu ihren Theorien inspirierte. Diese »seinsverbundene oder
standortgebundene Aspekestrukeur des Denkens« (Mannheim 1982) wird in der
Wissenssoziologie schon viele Jahrzehnte diskutiert, jedoch keine wirkliche Kon-
sequenz fiir den Erkenntnisprozess daraus gezogen.

Da ich die Auffassung vertrete, dass nur durch die Aufarbeitung der indivi-
dualpsychologisch-charkterlichen und soziokulturellen Prigungen objektive

124 Der Ehrbegriff ist sicher nicht der einzige Begriff auf der Liste der Vermischung bzw. des
Missbrauchs zentraler menschlicher Kategorien. Ahnliches geschah mit Begriffen wie etwa
Schuld, Gott, Sexualitit oder Reinheit. Dies zu untersuchen bediirfte aber jeweils gesonder-
ter Arbeiten und kann hier nicht geleistet werden. Allerdings kann es sehr hilfreich sein, das
Problem des Missbrauchs an einem Beispiel, sprich Begriff durchzuspielen und zu verstehen,
da dadurch das Grundmuster des Missbrauchs deutlich wird und somit eine Transferleistung
zu Missbriuchen bei anderen Begriffen einfacher méglich ist.

284

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Erkenntnis angestrebt werden kann,'” sche ich es als meine wissenschaftliche
Pflicht, die wesentlichen Einfliisse, die mich zur vorliegenden Arbeit bewogen
haben, kurz darzulegen.

Durch meine Biografie und Sozialisation, die ich in den 1980er-Jahren im
lindlichen Raum Siiddeutschlands durchlief, wurde ich von Kindesbeinen an
mit dem Spannungsverhiltnis zwischen traditioneller und moderner Gesellschaft
konfrontiert. Als jiingstes von funf Kindern tibernahmen meine sieben bis 13
Jahre ilteren Geschwister mir gegeniiber eine wichtige Rolle in der Sozialisation
ein. Mein Vater wurde in den Kriegsjahren und meine Mutter in der Nach-
kriegszeit geboren. Sie vermittelten uns Kindern ein idealtypisch eher traditio-
nelles Weltbild und christliche Werte, jedoch mit liberalen Elementen. Die
traditionellen Werte meiner Eltern wurden durch meine Geschwister in deren
Jugendzeit stark angegriffen. Durch dieses Spannungsfeld von traditionellen und
modernen Werten, das ich als Vorschulkind erlebte, war ich schon frith gezwun-
gen, die unterschiedlichen Positionen zu reflektieren und meine eigene Position
darin zu finden. Meine Welt war niemals fraglos gegeben.

Anders als meine Geschwister befand ich mich allerdings in einer Generati-
on, in der sich bereits die Kehrseiten der Modernisierung und die postmodernen
Zerfallserscheinungen in Formen von »Anomie« in meiner peer group zeigten.
Sehr wohl teilte ich einige Ansichten meiner Geschwister tiber Zwinge und
Rollenvorstellungen der traditionellen Gesellschaft, jedoch erkannte ich auch
durchaus positive Ziige traditioneller Wertvorstellungen: Meine Eltern trugen
weitaus mehr innere Freiheit und Gleichmut in sich, als ich es bei vielen »mo-
dernen« Eltern meiner Freunde beobachten konnte. Gleichwohl meine Eltern
den Begriff »Ehre« nie verlauten lieflen, brachten sie mir das Ehrgefiihl niher.

Das Spannungsverhiltnis zwischen traditionellen und modernen Werten
zeigte sich mir insbesondere auch in der Okonomie. Mein Vater durchlief eine
Ausbildung in der Bank und besetzte in diesem Sektor verantwortungsvolle
Positionen. Die damalige Ausbildung verlangte eine Orientierung am Wohl des
Kunden, wobei die Bank als Verwalter des Geldes des Kunden anzusehen war
und nicht als dessen Besitzer, mit dem beliebige Spekulationen betrieben werden

125 Ich habe diese These 2012 in dem Aufsatz »Der subjektive Faktor. Innere Reife als Schliissel
zu objektiver Wissenschaft« ausfiihrlich mit dem Philosophen Ronald Engert dargelegt. Sie-
he dazu: Tattva Viveka Nr. 53, S. 96-107: »Um Objektivitit zu erreichen, wurde das »Prob-
lem« der Subjektivitit und Emotionalitit in den verschiedenen Kulturen, Wissenschaften
und Religionen bis dato durch Leugnung oder Trennung zu lésen versucht. Die Autoren
zeigen die Problematiken der verschiedenen Wege auf und plidieren fiir eine Klirung bio-
grafisch und gesellschaftlich bedingter Konditionierungen. Nur so kann in der radikalen
Subjektivitit maximale Objektivitit moglich sein. Objektivitit ist nicht durch die Leugnung
von Subjektivitit zu erreichen.«

285

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

konnten. Geld war »Mittel zum Zweck«. Durch den gesellschaftlichen Wandel
inderte sich der Berufsethos von dem des Bankiers zu dem des Bankers,
wodurch bereits im Ausbildungssystem Lehrlinge zu unverhiltnismifligem Profit
und Eigennutz »erzogen« wurden. Der »Verkehrung von Mitteln zu Zweckenc
(Max Weber).

Ein weiterer wichtiger Eckpunkt in meinem Leben war die Begegnung mit
einer Freundin mit tiirkischem Migrationshintergrund. Wie mir auch schon im
Kontakt mit anderen tiirkischstimmigen Mitbiirgern auffiel, deckten sich, trotz
juflerer kultureller Unterschiede in der Form, unsere Werte oftmals inhaltlich.
Dies bewog mich vor dem Hintergrund meiner Biografie, die ursichlichen
Griinde genauer zu erforschen und in der Dialektik von meiner subjektiv reflek-
tierten Position die objektiven Aspekte herauszuarbeiten. Insbesondere meine
Begegnung mit dem GrofSen Basar in Istanbul im Jahre 2008, im Rahmen eines
Auslandspraktikums wihrend meines Studiums, ermoglichten es mir, diese
Fragen an einem Ort in einer sinnvollen Fragen- und Thesenstellung zu unter-
suchen.

Sprachstilcollage als Erkenntnismittel

Aktuell findet wissenschaftliche Erkenntnis verstirkt in einzelnen Spezialdiszip-
linen statt. Hier wird das zu untersuchende Objekt meist losgelost seines Kon-
textes untersucht. Insbesondere in den Geistes- und Sozialwissenschaften fiihrt
diese Trennung zu einer verzerrten Realititswahrnehmung. In der hier vorgeleg-
ten Untersuchung wurden philosophische, soziologische, ethnologische und
teilweise sozialpsychologische Aspekte miteinander verwoben. Jede dieser Diszip-
linen hat im Zuge ihrer Spezialisierung eine ihr eigene Sprache entwickelt, die
ich hier oftmals bewusst iibernommen habe, da an sie das Fachwissen gekoppelt
ist. Dies mag an mancher Stelle als Stilbruch erscheinen, wenn soziologische
Sprachgewohnheiten durch philosophische Weisheiten abgelést werden oder
inmitten von akademischen Erérterungen alltagssprachliche Elemente erschei-
nen. Die dadurch entstehenden vermeintlichen »Briiche« sind infolgedessen
gewollt und verdeutlichen die Mehrdimensionalitit der Lebenswelten, in denen
wir uns tagtiglich bewegen und in denen wir handeln. Zwischen den verschie-
denen Sprachstilen entstehen dann neue Erkenntnisriume.

Die Alltagssprache trigt insbesondere die Moglichkeit in sich, abstrake er-
scheinende Phinomene konkret und zuginglich zu machen. Auch wenn sie teils
robust und plump wirken mag, hat sie die Fihigkeit das Problem direkt und
unmittelbar zu veranschaulichen.

Sprache kann uns auf die banalsten Dinge unserer Alltagsrealitit zuriickwer-
fen oder in die hochsten philosophischen Sphiren hinaufschwingen, die in
Wirklichkeit nicht getrennt sind. Auch diese Erkenntnis kénnen wir aus den
Errungenschaften der Quantenphysik zichen. Gemif§ dem Kernphysiker Hans-

286

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Peter Diirr (2012) gibt es gar keine Materie, sie ist lediglich die »Schlacke des
Geistigen«. Materie und Geist sind somit untrennbar miteinander verwoben.
Die Soziologie darf sich insofern wieder selbstbewusst auf ihre qualitative Er-
kenntnisgewinnung und ihr Unterscheidungsvermégen berufen. Hier fehlt den
quantentheoretischen Naturwissenschaften m. E. wichtige philosophische Vor-
bildung in Erkenntnistheorie. Dieses Unterscheidungsvermégen und die Ver-
bindung von Denken und Gefithl im »stummen Zwiegesprich zwischen mir
und mir selbst« (Hannah Arendt) zu kultivieren ist notwendig, um die »babylo-
nische Sprachverwirrung« aufzuheben und die Begriffe in ihrer wesensgemifSen
Bedeutung wieder erkennen u n d verstehen fihig zu sein. So konnen Begriffe
ihrer Funktion als geistige Orientierung fiir die Seele wieder gerecht werden und
es ermdglichen — sowie es auch die treffenden Téne vermégen — der eudaemonia
(Gliickseligkeit) ein Stiick weit niher zu kommen.

287

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©

ter

‘mit, fr oder in KI-



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Literatur

Abolafia, Mitchel Y. (1996): Making markets. Opportunism and restraint on Wall
Street. Cambridge/ London

Adloff, Frank/ Mau, Steffen (2005): Zur Theorie der Gabe und Reziprozitit. IN:
ders.: Vom Geben und Nehmen. Zur Soziologie der Reziprozitit, Frankfurt am
Main, S. 9-61

Ahi Kiltiiriinti Aragtirma ve Egitim Vakfi [The Foundation for Research and Training
in Ahi Culture] www.ahilik.net/index.php?option=com_content
&view=article&id=48&Itemid=50 (Stand: 15.08.2014)

Akgiin, Lale (1995): Der Ehrbegriff in der Ttirkei. IN: Zentrum fiir Tiirkeistudien
(Hrsg.): Ehre, Veraltetes Konzept oder Schliisselbegriff der multikulturellen
Gesellschaft. Dokumentation einer Veranstaltung im Rahmen des
Sensibilisierungsprojektes gegen Fremdenfeindlichkeit in Duisburg und Essen am
Zentrum fiir Tirkeistudien am 24.07.1995 in Duisburg, S. 91-98

Angehrn, Otto (1982): Nachruf auf die Ehre. Ziirich

Anker, Heinrich (2007): Eigennutzenstreben versus Sinnerfiillung.
Motivationstheorien und ihre Implikationen fiir die Wirtschaftsethik im liberalen
Staat. IN: Philosophie und Wirtschaft, E-Journal, Ausgabe 11, S. 8-25
www.philosophieundwirtschaft.de/ausgaben/Philosophie& Wirtschaft_Ausgabell
_280207.pdf (Stand: 15.05.2015)

Arendt, Hannah (2013 [1963]): Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der
Banalitit des Bésen. Miinchen

Arendt, Hannah ('2016): Uber das Bose. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik.
Miinchen

Aristoteles: Die Nikomachische Ethik. Ubersetzt von Olof Gigon. Herausgegeben von
Rainer Nickel. Diisseldorf/ Ziirich 2005

Baumann, Peter (2002) Erkenntnistheorie. Lehrbuch Philosophie. Stuttgart

Beer, Bettina (Hrsg.): Methoden und Techniken der Feldforschung. Berlin

Don Beck, Christopher Cowan (1996): Spiral Dynamics: Mastering Values,
Leadership, and Change

289

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Bellebaum, Alfred (1984): Tugenden. Ein Beitrag zur Soziologie personlicher
Beziehungen. IN: Braun, Hans/ Hahn, Alois: Kultur im Zeitalter der
Sozialwissenschaften. Friedrich H. Tenbruck zum 65. Geburtstag. Schriften zur
Kultursoziologie Bd. 4. S. 73-93

Benjamin, Walter (22004): Kapitalismus als Religion. IN: Backer, Dirk (Hrsg.):
Kapitalismus als Religion. Berlin, S. 15-19

Benjamin, Walter (2010) [Original: 1936]: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner
technischen Reproduzierbarkeit. Frankfurt am Main

Berger, Peter L. (1975): Exkurs: Uber den Begriff der Ehre und seinen Niedergang.
IN: Berger, Brigitte/ Berger, Peter L./ Kellner, Hansfried: Das Unbehagen in der
Modernitit. Frankfurt am Main/ New York, S. 75-86

Bestor, Theodore C. (2004): Tsukiji. The Fish Market at the Center of the World,
California

Bibel, die (1980): Einheitsiibersetzung. Altes und Neues Testament. Freiburg

Bien, Giinther (1995): Gerechtigkeit bei Aristoteles (V). IN: Hoffe, Ottfried (Hrsg.):
Aristoteles. Die Nikomachische Ethik. Berlin, S. 135-165

Blau, Peter M. (2005 [engl. Original: 1968]): Sozialer Austausch, IN: Adloff, Frank/
Mau, Steffen (Hrsg.): Vom Geben und Nehmen. Zur Soziologie der Reziprozitit.
Frankfurt am Main, S. 125-139

Boissevain, Jeremy (1974): Friends of Friends: Networks, Manipulators and
Coalitions. Oxford: Blackwell Publishers

Bourdieu, Pierre (1976): Ehre und Ehrgefiihl. IN: ders.: Entwurf einer Theorie der
Praxis auf der ethnologischen Grundlage der kabylischen Gesellschaft. Frankfurt
am Main, S. 11-46

Bourdieu, Pierre (1983): Okonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital.
IN: Reinhard Kreckel (Hrsg.): Soziale Ungleichheiten (= Soziale Welt Sonderband
2). Géttingen, S. 183-198

Bourdieu, Pierre (1993): Symbolisches Kapital: IN: ders: Sozialer Sinn. Kritik der
theoretischen Vernunft. Frankfurt am Main, S.205-222

Bourdieu, Pierre (1998): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen
Urteilskraft. Frankfurt am Main

Bourdieu, Pierre (2000 [frz. Original: 1977]): Die zwei Gesichter der Arbeit.
Interdependenzen von Zeit- und Wirtschaftsstrukturen am Beispiel einer
Ethnologie der algerischen Ubergangsgesellschaft. Konstanz

Bourdieu, Pierre (2005): Die minnliche Herrschaft. Frankfurt am Main

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (1967): Staat, Gesellschaft, Freiheit. Frankfurt am Main

Broskamp, Bernd (1988): Der fremde Kérper. Das Problem des Kérperlichen im
Kontext migrationsbedingter Kulturkontakte unter besonderer Beriicksichtigung
des Sports. Innaugural-Dissertation. Berlin

290

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Biihl, Walter L. (2000): Das kollektive Unbewusste in der postmodernen Gesellschaft.
Konstanz

Burkhart, Dagmar (2006): Eine Geschichte der Ehre. Darmstadt

Cagatay, Neset (1990): Ahilik nedir? Tiirkiye Esnaf ve Sanatkérlart Konfederasyonu
Yayin No: 40. Ankara. [Was ist »Ahilik«?]

Caglar, Ayse (2002): Der diskrete Charme der Eingeborenen. Drei Gerichtsfille und
die Frage der Regierbarkeit. IN: Internationale Deutschland-Ethnographie der
Gegenwart, herausgegeben von Hausschild, Thomas/ Warneken/ Bernd Jiirgen, S.
321-339

Caykara, Emine (2001): Kapali mu, agik m1? Tiirkiye'nin aynust: Kapalicarsi/ Covered
or uncovered? The mirror of Turkey: Grand Bazaar IN: Kapali Carst Dergisi,
Eyliil 2001/1 / The Grand Bazaar Magazine, October 2001/1. Istanbul, S. 12-20

Coleman, James S. (1991): Grundlagen der Sozialtheorie. Handlungen und
Handlungssysteme. Band 1. Miinchen

Damasio, Antonio (2005): Descartes’ error. Emotion, reason and the human brain.
Penguin Books

DeSousa, Ronald (1990): The rationality of emotion. Bradford book

Dietrich, Wolfgang (2009): Frieden als Kulturbegriff. Energetisches Erfahren und
transrationales Erkennen. IN: Isop, Utta/ Ratkovi¢, Viktorija/ Wintersteiner,
Werner (Hrsg.): Spielregeln der Gewalt. Kulturwissenschaftliche Beitrige zur
Friedens- und Geschlechterforschung. Bielefeld, S. 67-83

Deutschmann, Christoph (22004): Die Verheiffung absoluten Reichtums:
Kapitalismus als Religion? IN: Baeker, Dirk (Hg.): Kapitalismus als Religion.
Berlin, S. 145-175

Duyarbakirlioglu, Mehmet Ali (2010): Kaybolan Meslekler ve Son Ustalar. Istanbul
Ticaret Odast. www.ito.org.tr/itoyayin/0021102.pdf (Stand: 15.10.2014) [Die
verloren gegangenen Berufe und die letzten FachMeister]

Driessen, Henk (2002): People, Boundaries and the Anthropologist’s Mediterranean.
IN: Greverus, Ina-Maria; Rémhild, Regina (eds.) (2001): The Mediterraneans.
Anthropological Journal of European Cultures. Vol. 10, S. 11-23

Dumont, Louis (1991): Individualismus. Zur Ideologie der Moderne. Frankfurt am
Main/ New York

Durkheim, Emile (21992 [1893]) : Uber soziale Arbeitsteilung. Studie iiber die
Organisation hoherer Gesellschaften. Frankfurt am Main

Durkheim, Emile (1991): Physik der Sitten und des Rechts. Vorlesungen zur
Soziologie der Moral. Frankfurt am Main

Diirr, Hans-Peter (2012): Teilhaben an einer unteilbaren Welt. Das ganzheitliche
Weltbild der Quantenphysik. IN: Hiither, Gerald/ Spannbauer, Christa (Hrsg.)
Connectedness. Warum wir ein neues Weltbild brauchen, Bern, S. 15-29

291

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Eisenegger, Mark/ Schranz, Mario (2015): Unternehmen, moralische Risiken und
Reputationsmanagement. Unternehmensreputation 6ffentlichkeitssoziologisch
modelliert. IN: Michael Hiither/ Bergmann, Knut/ Enste, Dominik H. (Hrsg.):
Unternehmen im 6ffentlichen Raum: Zwischen Markt und Mitverantwortung,
Heidelberg/ Berlin, S. 133-153

Eisenstadt, S./ Roniger, L. (1982): Cultural an Structural Continuities in Situations of
Change and Development. Persistence and Change in Patron-Client-Relations.
IN: Schweizerische Zeitschrift fiir Soziologie 8, S. 29-52

Elias, Norbert (1976): Uber den Prozefl der Zivilisation. 2 Bd. Frankfurt am Main

Engert, Ronald/ Sigg, Gabriele (2012): Der subjektive Faktor. Innere Reife als
Schliissel zu objektiver Wissenschaft. IN: Tattva Viveka. Zeitschrift fiir
Wissenschaft, Philosophie und spirituelle Kultur. Sonderausgabe Nr. 53: Die
spirituelle Dimension der Wissenschaft. Eine Spurensuche, Betlin, S. 96-107

European Stability Initiative (EIB) (2005): Islamische Calvinisten. Umbruch und
Konservatismus in Kayseri. Berlin - Brussels - Istanbul
www.esiweb.org/pdf/esi_document_id_71.pdf. (Stand: 01.06.2015)

Faroqhi, Suraiya (2005): Understanding Ottoman Guilds. IN: Crafts and Craftsmen
of the Middle East, Fashioning the Individual in the Muslim Mediterranean,
edited by Suraiya Faroghi and Randi Deguilhem. London: Tauris, S. 3-41

Faroghi, Suraiya (2008): Honour and Hurt Feelings: complaints addressed to an
Ottoman merchant trading in Venice. IN: Faroghi, Suraiya/ Veinstein Gilles
(Hrsg.): Merchants in the Ottoman Empire, Paris — Louvain — Dudley, S. 63-81

Fellsches, Josef (1999): Die Modernitit der Ehre: Wiirde. IN: Ethik und
Sozialwissenschaften. Streitforum fiir Erwigungskultur (1999), Heft 10, Fiinfte
Einheit, S. 350-352

Flam, Helena (2002): Soziologie der Emotionen. Eine Einfihrung. Konstanz

Fromm, Erich (¥2010): Die Kunst des Liebens. Miinchen

Fromm, Erich (°1980): Haben oder Sein. Die seelischen Gundlagen einer neuen
Gesellschaft. Miinchen

Frohlich, Gerhard (1999). Habitus und Hexis. Die Einverleibung der Praxisstrukturen
bei Pierre Bourdieu. IN: Schengel, Hermann: Grenzenlose Gesellschaft. Band
11/2. Pfaffenweiler, S. 100-102

Fuchs-Heinritz, Werner/ Konig, Alexandra (2005): Pierre Bourdieu. Eine Einfiihrung.
Konstanz

Gebser, Jean (#1992): Ursprung und Gegenwart. 1. Teil: Die Fundamente der
aperspektivischen Welt. Miinchen

Gerhards, Jiirgen (1988): Soziologie der Emotionen. Fragestellungen, Systematik und
Perspektiven. Miinchen

Geertz, Clifford (1978): The Bazaar Economy: Information and Search in Peasant
Marketing. IN: American Economic Review 68, S. 28-32

292

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Geertz, Clifford (1979): Suq: The bazaar economy in Sefrou. IN: Geertz, Clifford/
Geertz, Hildred/ Rosen, Lawrence: Meaning and order in maroccan society. Three
essays in cultural analysis, Cambridge, S. 123-313

Geng, Mehmet (2007): Ottoman Craftsmen and Government. IN: Kéknel, Suat /
Ortayly, Ilber: From Guild to Chamber. For the 125th Anniversary of the Istanbul
Chamber of Commerce, Istanbul, S. 8§0-89

Giordano, Christian (2002): Mediterranean Honour Reconsidered. Anthopological
Fiction or Actual Action Strategy? IN: Greverus, Ina-Maria/ Rémhild, Regina
(eds.): The Mediteraneans. Anthropological Journal of European Culture Vol 10,
S.39-59

Giordano, Christian (2003): Beziehungspflege und Schmiermittel. Die Grauzone
zwischen Freundschaft, Klientelismus und Korruption in Gesellschaften des
offentlichen Misstrauens. IN: Hettlage, Robert (Hrsg.): Verleugnen, Vertuschen,
Verdrehen. Leben in der Liigengesellschaft. Konstanz, S. 97-121

Giordano, Christian (2003a): Ehre als soziale Strategie. Mediterrane Spezifitit und
transkulturelle Aspekee. IN: Burmeister, Hans-Peter (Hrsg.): Wie viel Ehre
braucht der Mensch? Maf$stibe der Selbstachtung und Formen der Anerkennung.
Rehburg-Loccum. S. 9-31

Girtler, Roland (“2001): Methoden der Feldforschung. Wien

Goleman, Daniel (1996): The Emotional Intelligence. Why it can matter more than
IQ, London

Gornitz, Thomas (2012): Sprung in die Unendlichkeit. Quantentheorie und ein neues
Wissenschaftsverstindnis. IN: Tattva Viveka. Zeitschrift fiir Wissenschaft,
Philosophie und spirituelle Kultur. Sonderausgabe Nr. 53: Die spirituelle
Dimension der Wissenschaft. Eine Spurensuche, Berlin, S. 72-82

Greverus, Ina-Maria/ Romhild, Regina (2002) (eds.): The Mediteraneans.
Anthropological Journal of European Culture Vol 10

Giilersoy, Celik (1979): Kapali Carsinin Romani. Istanbul. [Der Roman iiber den
Groflen Basar], Istanbul

Habermas, Jiirgen (*1987): Max Webers Theorie der Rationalisierung. IN: ders.:
Theorie des kommunikativen Handelns Bd. 1, Frankfurt am Main, S. 225-355

Habermehl, Anke (1989): Gewalt in der Familie. Hamburg

Hacigokmen, Mehmet Ali (1995): Ankara Ahilerinin Ticari Faaliyetleri ve Baciydn-i
Rum Hakkinda Bir Arastirma. OTAM (Ankara Universitesi Osmanli Tarihi
Aragtirma ve Uygulama Merkezi Dergisi) 18, S.185-212 [Commercial Activities of
the Ahi Groups in Ankara and Baciyan-i Rum]
heep://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/19/23/123.pdf (Stand: 15.04.2015)

Halder, Alois (2000): Philosophisches Worterbuch. Mitbegriindet von Max Miiller.
Freiburg/Basel/Wien

293

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Hart, Kimberley (2007): Performing Piety and Islamic Modernity in a Turkish
Village. IN: Ethnology. An international Journal of cultural and social
anthropology. Vol. XLVI. No. 4. S. 289-305

Hausman, Daniel/ Mc Pherson, Michael (1993): Taking ethics seriously: economics
and contemporary moralphilosophy. IN: Journal of Economic Literature 31, S.
671-731

Hartmann, Martin (2001): Einleitung. IN: Hartmann, Martin/ Offe, Claus (2001)
(Hrsg.): Vertrauen. Die Grundlage des sozialen Zusammenhalts. Frankfurt am
Main, S. 7-37

Hausschild, Thomas (2009): Ehrenmord, Ethnologie und Recht. IN: Ozkan, Ezli et
al.: Wider den Kulturenzwang. Migration, Kulturalisierung und Weltliteratur.
Bielefeld, S. 23-47

Hendrich, Geert (2011): Arabisch-islamische Philosophie. Geschichte und Gegenwart.
Frankfurt am Main

Hettlage, Robert (2003) (Hrsg.): Verleugnen, Vertuschen, Verdrehen. Leben in der
Liigengesellschaft. Konstanz

Hillmann, Karl-Heinz (52007):Worterbuch der Soziologie. Stuttgart

Hirschman, Albert O. (1987): Leidenschaften und Interessen. Politische
Begriindungen des Kapitalismus vor seinem Sieg. Frankfurt am Main

Hobbes, Thomas (2011 [1651]): Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines
kirchlichen und biirgerlichen Staates. Teil I und II. Aus dem Englischen von
Walter Euchner. Kommentar von Lothar R. Waas. Berlin

Hollstein, Walter (2010): Der entwertete Mann. IN: Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir
europiisches Denken Nr. 07/2010, Stuttgart, S. 582-593

Horn, Karen (2009): Why Adam Smith still matters. In: Standpoint Magazine, April
2009, S. 52-53. http://standpointmag.co.uk/node/1099/full (Stand: 15.05.2015)

Hiiwelmeier, Gertrud (2004): Zur Ethnographie des Mittelmeerraumes: lokal,
regional, transrational. IN: Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 100, S. 65-78

Jung, Carl Gustav (°2011): Gesammelte Werke Band 9.1: Die Archetypen und das
kollektive Unbewusste. Herausgegeben von Lilly Jung-Merker/ Dr. phil. Elisabeth
Riif. Stuttgart. Daraus:

- Uber die Archetypen des kollektiven Unbewussten, S. 11-53
- Der Begriff des kollektiven Unbewussten, S. 53-67
- Bewusstsein, Unbewusstes und Individuation, S. 291-309

Jiissen, G. (1984): Moral, moralisch, Moralphilosophie. IN: Historisches Worterbuch
der Philosophie. Herausgegeben von Joachim Ritter und Karlfried Griinder. Band
6: Mo-O. Basel/ Stuttgart, S. 149-151

294

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Kalisch, Muhammad (2003): Islamische Wirtschaftsethik in einer islamischen und in
einer nichtislamischen Umwelt. IN: Nutzinger, Hans (Hrsg.): Christliche,
jiidische und islamische Wirtschaftsethik. Uber religiése Grundlagen
wirtschaftlichen Verhaltens in der sikularen Gesellschaft. Metropolis-Verlag
Marburg, S. 105-131

Kapali Carg1 dergisi/ The Grand Bazaar magazine, Istanbul 2001-2004,
Herausgegeben von Atilla Ozbey/ und Rifat Dedeoglu

Kardam, Filiz (2008) Dynamics of honor killings in Turkey: Prospects for Action,
Human Development Report (HDR), United Nations Development Programme
www.unfpa.org/sites/default/files/pub-pdf/honourkillings.pdf (Stand: 13.10.2014)

Keller, Reiner (2010): Sozialitit und Leidenschaft. IN: Honer, Anne/ Meuser,
Michael/ Pfadenhauer, Michaela (Hrsg.): Fragile Sozialitit. Inszenierungen,
Sinnwelten, Existenzbastler. Wiesbaden, S. 103-114

Kersting, Wolfgang (2001): John Rawls zur Einfithrung. Hamburg

Kersting, Wolfgang (2002): Kontraktualismus. IN: M. Diiwell u.a. (Hrsg.) Handbuch
Ethik. Stuttgart, S. 163-178

Khoury, Adel Theodor (2005): Das Ethos des Islam. IN: ders. (Hrsg.): Die
Weltreligionen und die Ethik. Freiburg im Breisgau. S. 174-207

Kim, Ju-Young/ Natter, Martin / Spann, Martin (2010): »Pay-What-You-Want —
Praxisrelevanz und Konsumentenverhaltenq, in: Zeitschrift fur Betriebswirtschaft,
80 (2), S. 147-169. Vorabversion des Beitrags: www.ecm.bwl.uni-
muenchen.de/publikationen/pdf/pwyw-zfb.pdf (Stand: 19.03.2015)

Kirner, Guido (2003): Politik, Patronage, Gabentausch. Zur Archiologie vormoderner
Sozialbeziehungen in der Politik moderner Gesellschaften. IN: Berliner Debatte
Initial 14, 4/5, S. 168-183

Kleinert, Claudia (1995): Der deutsche Ehrbegriff — gibt es den iiberhaupt? IN:
Zentrum fiir Tirkeistudien (Hrsg.): Ehre, Veraltetes Konzept oder
Schliisselbegriff der multikulturellen Gesellschaft. Dokumentation einer
Veranstaltung im Rahmen des Sensibilisierungsprojektes gegen
Fremdenfeindlichkeit in Duisburg und Essen am Zentrum fiir Tiirkeistudien am
24.07.1995 in Duisburg, S. 15-23

Klink, Daniel (2007): Der ehrbare Kaufmann. Berlin. Diplomarbeit, Institut fur
Management, Humboldt-Universitdt zu Berlin. www.der-ehrbare-
kaufmann.de/files/der-ehrbare-kaufmann.pdf. (Stand: 03.03.2014)

Klink, Daniel/ Schwalbach, Joachim (*2015): Der ehrbare Kaufmann als individuelle
Verantwortungskategorie der CSR-Forschung. IN: Schneider, Andreas/
Schmidpeter, René (Hrsg.): Corporate Social Responsibility. Verantwortungsvolle
Unternehmensfithrung in Theorie und Praxis. Berlin, S. 177-199

Korff, Wilhelm (1966): Ehre, Prestige, Gewissen. KéIn

Korff, Wilhelm (1969): Von der Ehre zum Prestige. Concilium. Internationale
Zeitschrift fiir Theologie 5, Mainz/ Ziirich, S. 390-394

295

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Koran, der. Die ungefihre Bedeutung des Al-Qur'an Al-Karim in deutscher Sprache.
Aus dem Arabischen von Abu-r-Ridi' Muhammad Ibn Ahmad Ibn Rassoul.

Kahler, Horst (2008): Rede von Bundesprisident Horst Kohler anlisslich der
Verleihung des Max-Weber-Preises fiir Wirtschaftsethik. 27.05.2008.
www.bundespraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/Horst-
Koehler/Reden/2008/05/20080527_Rede.html (Stand: 05.10.2015)

Koknel, Suat / Ortayls, {lber (2007): From Guild to Chamber. For the 125th
Anniversary of the Istanbul Chamber of Commerce, Istanbul.
www.ito.org.tr/itoyayin/0018310.pdf (Stand: 15.08.2014)

Korber Stiftung (Hrsg.): Ehre und Wiirde. Seref und Onur. Deutsch-Tiirkisches
Symposium. Hamburg 2000

Kiiciikerman, Onder/ Mortan, Kenan (2009): Der Grofie Basar und die Geschichte
des Handels in Anatolien. Hiickelhoven [Ttirkisches Original 2007: Kapalicarsi]

Kiigiikerman, Onder/ Mortan, Kenan (2010): Cars1, pazar, ticaret ve Kapaligarsi.
Istanbul [Markt, Basar, Handel und der Grofle Basar]

Kiing, Hans (*1991): Projekt Weltethos. Wien

Lasch, Christopher (1986 [1979]): Das Zeitalter des NarzifSmus. Miinchen

Laut, Jens Peter (1996): Die Vielfalt tiirkischer Religionen. IN: Spirita. Zeitschrift fiir
Religionswissenschaft Nr. 1996/1, S. 24-36 www.freidok.uni-
freiburg.de/volltexte/1829/pdf/Laut_Vielfalt_tuerkischer_Religionen.pdf (Stand:
05.01.2015)

Leipold, Helmut (2003): Wirtschaftsethik und wirtschaftliche Entwicklung im Islam.
IN: : Nuwzinger, Hans (Hrsg.): Christliche, jiidische und islamische
Wirtschaftsethik. Uber religiose Grundlagen wirtschaftlichen Verhaltens in der
sikularen Gesellschaft. Metropolis-Verlag Marburg, S. 131-149

Liebig, Stefan (2007): Theoretische Grundlagen und methodische Zuginge einer
erklirenden Soziologie der Moral. IN: Duisburger Beitrige zur Soziologischen
Forschung 6/2007 www.uni-
due.de/imperia/md/content/soziologie/dubei_liebig_moral.pdf. (Stand:
09.01.2014)

Luhmann, Niklas (*1993): Legitimation durch Verfahren. Frankfurt am Main

Luhmann, Niklas (2001): Vertrautheit, Zuversicht, Vertrauen. Probleme und
Alternativen. IN: Hartmann, Martin/ Offe, Claus (Hrsg.): Vertrauen. Die
Grundlage des sozialen Zusammenhalts. Frankfurt am Main, S. 143-161

Maaz, Hans-Joachim (*2015): Die narzisstische Gesellschaft. Ein Psychogramm.
Miinchen

Magnarella, Paul J. (1974): Tradition and Change in a Turkish Town. New York

Mannheim, Karl (1982): Wissenssoziologie. IN: Vierkandt, Alfred: Handworterbuch
der Soziologie. Stuttgart. S. 216-235

Mannheim, Karl (1970): Das Problem der Generationen. IN: ders.: Wissenssoziologie.
Berlin. S. 509-566

296

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Mansur, Fatma (1972): Bodrum. A town in the Aegean, Leiden
Mantran, Robert (1991 [Frz. Original 1965]): XVL-XVIL. Yiizyil'da Istanbul’da

Giindelik hayat. Istanbul [Das Alltagsleben in Istanbul zu Zeiten von Siileyman
dem Prichtigen und seiner Nachfahren (XVI.-XVII. Jahrhundert)]

Mauss, Marcel (1975): Die Techniken des Kérpers. IN: ders.: Soziologie und
Anthropologie, Bd. 2., S. 199-218

Mauss, Marcel (1990): Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen
Gesellschaften. Frankfurt am Main

Maus, Heinz/ Furstenberg, Friedrich (Hrsg.) (1972): Der Positivismusstreit in der
deutschen Soziologie. Darmstadt/Ulm

Marcuse, Herbert (°2008): Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie der
fortgeschrittenen Industriegesellschaft. Bonn

Maclntyre, Alasdair (2006): Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der
Gegenwart. Erweiterte Neuauflage. Frankfurt am Main

Merkel, Wolfgang (2007): Soziale Gerechtigkeit: Theorie und Wirklichkeit. Online
Akademie der Friedrich Ebert Stiftung http://library.fes.de/pdf-
files/akademie/online/06078.pdf (Stand: 30.09.2015), S. 1-19

Meyer, Lutz (1996): John Rawls und die Kommunitaristen: eine Einfithrung in Rawls’
Theorie der Gerechtigkeit und die kommunitaristische Kritik am Liberalismus.
Wiirzburg

Moebius, Stephan/ Wetterer, Angelika (2011): Symbolische Gewalt. Editorial. IN:
Osterreichische Zeitschrift fiir Soziologie Heft 39, S. 1-10

Miiller, Hans-Peter (1983): Wertkrise und Gesellschaftsreform. Emile Durkheims
Schriften zur Politik. Stutcgart

Miiller, Hans-Peter (1991): Die Moral6kologie moderner Gesellschaften. Durkheims
,Physik der Sitten und des Rechts’. IN: Durkheim, Emile: Physik der Sitten und
des Rechts. Vorlesungen zur Soziologie der Moral. Frankfurt am Main, S. 307-
342

Miiller, Hans-Peter/ Schmid, Michael (1992): Arbeitsteilung, Solidaritit und Moral.
Eine werkgeschichtliche und systematische Einfithrung in die ,Arbeitsteilung’ von
FEmile Durkheim. IN: Durkheim, Emile: Uber soziale Arbeitsteilung. Studie tiber
die Organisation hoherer Gesellschaften. Frankfurt am Main, S. 481-522

Miiller, Hans-Peter (19?2): Gesellschaftliche Moral und individuelle Lebensfiihrung.
Ein Vergleich von Emile Durkheim und Max Weber. IN: Zeitschrift fiir
Soziologie, Jg. 21, Heft 1, S. 49-60

Miiller, Hans-Peter (1993): Soziale Differenzierung und Individualitit. Georg
Simmels Gesellschafts- und Zeitdiagnose. Antrittsvorlesung an der Humboldt-
Universitdt zu Berlin. http://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/mueller-hans-
peter/PDF/Mueller.pdf (Stand: 12.09.2014)

Miiller, Hans-Peter (2009): Emile Durkheims Moralpolitik des Individualismus. IN:
Berliner Journal fiir Soziologie 19, S. 227-247

297

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Miirner, Beat (2003): Die individuelle Freiheit — Gesellschaftliche Determinierung der
Individualisierung. http://socio.ch/sim/t_muerner.htm. (Stand: 15.08.2015)

Neckel, Sighard (2011): Der Gefiihlskapitalismus der Banken: Vom Ende der Gier als
»ruhiger Leidenschaft«. IN: Leviathan 39 Heft 1, S. 39-55

Nutzinger, Hans (Hrsg.) (2003): Christliche, jiidische und islamische
Wirtschaftsethik. Uber religiose Grundlagen wirtschaftlichen Verhaltens in der
sikularen Gesellschaft. Marburg

0. A. (2001): Ister inan, ister inanmayin: En ucuz Kapaligarsi/ Believe or not:
Kapaligarst is cheap if ... IN: Kapali Carst dergisi 2001/3 Kas.-Ara. / The Grand
Bazaar Magazine, 2001/3 Nov-Dec, S.87-91

Oberwittler, Dietrich/ Kasselt, Julia (2011): Ehrenmorde in Deutschland 1996-2005.
Eine Untersuchung auf der Basis von Prozessakten. Projektnehmer: Max-Planck-
Institut fiir auslindisches und internationales Strafrecht. Bundeskriminalamt.
Koln

Offizielle Homepage des Grof8en Basars: www.kapalicarsi.org.tr

Opielka, Michael (*2006): Moral und Ethik als soziologisches Problem. IN: ders.:
Gemeinschaft in Gesellschaft. Soziologie nach Hegel und Parsons. Wiesbaden, S.
238-245

Ortayly, ilber (2007): Ottoman Peace. The Istanbul of Fatih. IN: Koknel, Suat /
Ortayly, Ilber: From Guild to Chamber. For the 125th Anniversary of the Istanbul
Chamber of Commerce, Istanbul, S. 40-46

Ozbey, Atilla (2010): Istanbul — The Grand Bazaar: From Past to Present. Istanbul
Ticaret Odast. www.ito.org.tr/itoyayin/0022166.pdf (Stand: 15.09.2014)

Pamuk, Sevket (2001): Osmanlr’da loncalar./ Ottoman guilds: the loncas. IN: Kapali
Carsi Dergisi, Ekim 2001/2-3/ The Grand Bazaar Magazine, October 2001/ 2-3.
Istanbul, S. 45-49; S. 64-70

Pierce, Joe E. (1964): Life in a Turkish Village. New York
Pitt-Rivers, Julian (1971 [1954]): The people of the Sierra. Chicago & London

Peristiany, J.G. (ED.) (1965): Honour and Shame. The value of Mediterranean
Societies. London

Petersen, Andrea (1985): Ehre und Scham. Das Verhiltnis der Geschlechter in der
Tiirkei. Berlin

Platon: Der Staat. Uber das Gerechte. Aus dem Griechischen von Otto Apelt. Kéln
52010

Pogge, Thomas W. (1994): John Rawls. Miinchen

Riesman, David (1960): Die einsame Masse. Eine Untersuchung der Wandlungen des
amerikanischen Charakters. Mit einer Einfiihrung in die deutsche Ausgabe von
Helmut Schelsky

Rawls, John (1998): Politischer Liberalismus. Frankfurt am Main
Rawls, John (2003): Gerechtigkeit als Fairness. Ein Neuentwurf. Frankfurt am Main

298

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Ritter, Joachim et al. (1972): Ethik. IN: Historisches Worterbuch der Philosophie.
Herausgegeben von Joachim Ritter und Karlfried Griinder. Band 2 D-F. Basel/
Stuttgart, S. 759-809

Roach, Michale Geshe (2011): Der Diamantschneider. Die Weisheit des Diamanten.
Buddhistische Prinzipien fiir beruflichen Erfolg und privates Gliick. Edition
Blumenau Hamburg

Réhl, Klaus (1987/ 2013): Kapitel 5: Verhaltens- und handlungstheoretische
Erkliarungsansitze. IN: ders.: Rechtssoziologie. S. 145-216. www.ruhr-uni-
bochum.de/rsozinfo/. (Stand: 27.08.2013)

Ricken, Friedo (1997): Ist eine moralische Konzeption der politischen Gerechtigkeit
ohne umfassende moralische Lehre moglich? IN: Hinsch, Wilfried (Hrsg.): Zur
Idee des politischen Liberalismus. Frankfurt am Main. S.420-439

Said, Edward (22009): Orientalismus. Frankfurt am Main

Salm-Reifferscheidt, Laura (2008): Die Basare Istanbuls. Mosaik einer sinnlichen Welt
mit 30 Rezepten. Wien.

Salm-Reifferscheidt, Laura (2011): Die Macht der Frauen im GrofSen Basar. IN:
Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 5. Mai 2011. www.faz.net/-01tobx (Stand:
04.06.2013)

Sattroglu, Aysen/ Okan, Oya (2010): Carst — Esnaf. Kapaligarst. Istanbul Ticaret
Odast. Istanbul [Basar — Handwerk. Der Grof3e Basar]
www.ito.org.tr/itoyayin/0024483.pdf (Stand: 15.09.2014)

Sayar, Ahmet Giiner (2008): Prof. Dr. Sabri F. Ulgener Hayau ve Eserlerine Dair
Ozet bir Sergileme [A Sketch of Prof. Sabri F. Ulgener’s Life and Works] IN: s
Ahlaki Dergisi/Turkish Journal of Business Ethics, Cilt/Volume 1, Sayi/Issue 1,
123-136 hrtp://isahlakidergisi.com/wp-content/uploads/2014/05/sayi01-sayar.pdf
(Stand:10.11.2014)

Schefeld, Martin (22008): Strukturierte Interviews und Fragebogen. IN: Beer, Bettina
(Hrsg.): Methoden und Techniken der Feldforschung. Berlin, S. 143-167

Scheibelhofer, Paul (2009): Der Blick der Sozialwissenschaft auf Tiirkische
Minnlichkeit im Migrationskontext. IN: Osterreichische Zeitschrift fiir
Soziologie, S. 76-83

Schiffauer, Werner (1983): Die Gewalt der Ehre. Erklirungen zu einem deutsch-
tiirkischen Sexualkonflikt. Frankfurt am Main

Schiffauer, Werner (1987): Die Bauern von Subay. Das Leben in einem tiirkischen
Dorf. Stuttgart

Schimanck, Uwe (2000): Emotional Man. IN: ders.: Handeln und Strukturen.
Einfithrung in die akteurtheoretische Soziologie. Weinheim und Miinchen, S.
107-121

299

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Schmidt-Lauber, Brigitta (2001): Das qualitative Interview oder: Die Kunst des
Reden-Lassens. In: Gétesch, Silke / Lehmann, Albrecht (Hrsg.): Methoden der
Volkskunde. Positionen, Quellen, Arbeitsweisen der Europdischen Ethnologie.
Berlin, S. 165-186

Schultheis, Franz (2000): Initiation und Initiative. Entstehungskontext und
Entstehungsmotive der Bourdieuschen Theorie der sozialen Welt. IN: Bourdieu,
Pierre: Die zwei Gesichter der Arbeit. Interdependenzen von Zeit- und
Wirtschaftsstrukturen am Beispiel einer Ethnologie der algerischen
Ubergangsgesellschaft. Universititsverlag Konstanz, S. 165-184

Schwithal, Bastian (2005): Weibliche Gewalt in Partnerschaften. Book on Demand

Segbers, Franz (2002): Geld — der allergewdhnlichste Abgott auf Erden (Martin
Luther). IN: Deutschmann, Christoph (Hrsg.): Die gesellschaftliche Macht des
Geldes. Leviathan Sonderheft. Darmstadt, S. 129-147

Sennett, Richard (2009): The Craftsman. Penguin Books London

Simmel, Georg (1989): Einleitung in die Moralwissenschaft. Eine Kritik der ethischen
Grundbegriffe. Band 1. Gesamtausgabe 3. Herausgegeben von Klaus Christian
Kohnke und Ottheim Rammstedt. Frankfurt am Main

Simmel, Georg (1989): Philosophie des Geldes. Gesamtausgabe 6. Frankfurt am Main

Simmel, Georg (1992): Soziologie. Untersuchungen tiber die Formen der
Vergesellschaftung. Frankfurt am Main. Daraus:

- Die quantitative Bestimmtheit der Gruppe, S. 63-159
- Der Streit, S. 284-382

- Die Kreuzung sozialer Kreise, S. 456-511

- Die Selbsterhaltung der sozialen Gruppe, S. 556-625
- Exkurs iiber Treue und Dankbarkeit, S. 652-670

Simmel, Georg (1992): Das Geld in der modernen Cultur. IN: Dahme, Heinz-Jiirgen,
Frisby, David P. (Hrsg.): Gesamtausgabe 5: Aufsitze und Abhandlungen 1894-
1900. Frankfurt am Main. 1992. S. 178-196

Simmel, Georg (1995): Die beiden Formen des Individualismus. IN: ders.: Aufsitze
und Abhandlungen 1901-1908. Bd. 1. Gesamtausgabe 7. Frankfurt am Main, S.
49-56

Simmel, Georg (1995a): Das Heil der Seele. IN: Kramme, Riidiger/ Rammstedst,
Angela/ Rammstedt, Ottheim (Hrsg.): Gesamtausgabe 7: Aufsitze und
Abhandlungen 1901-1908. Bd. 1. Frankfurt am Main, S. 109-116

Sloterdijk, Peter (2009): Du musst dein Leben indern. Uber Anthropotechnik.
Frankfurt am Main

Smith, Adam (2010 [1759]): Theorie der ethischen Gefiihle. Nach der Auflage letzter
Hand tibersetzt und mit Einleitung, Anmerkungen und Registern herausgegeben
von Walther Eckstein. Hamburg

300

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Smith, Adam (1974 [1776]): Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung seiner
Natur und seiner Ursachen. Aus dem Englischen tibertragen und mit einer
umfassenden Wiirdigung des Gesamtwerkes herausgegeben von Horst Claus
Recktenwald. Miinchen

Smith, Charles (1989): Auctions. The social construction of value. London

Solak, Fahri (2010): Ahilik. Kurulusu, Ilkeleri ve Fonksyonlari. Istanbul [Ahilik. Seine
Griindung, Grundsitze und Funktionen.] www.ito.org.tr/itoyayin/0022380.pdf
(Stand 15.09.2014)

Sombart, Werner (1913): Der Bourgeois. Zur Geistesgeschichte des modernen
Wirtschaftsmenschen. Miinchen

Stauth, Georg (2006): »Protestantisierung des Islams«. Authentizitit, Anerkennung,
Entwicklung? IN: Institut fiir Ethnologie und Afrikastudien. Arbeitspapiere Nr.
70. www.ifeas.uni-mainz.de/Dateien/AP70.pdf (Stand: 20.06.2016)

Steuten, Ulrich (2005): Von der Lebensfithrung zur Selbstinszenierung. Soziologische
Uberlegungen zur Diffusion der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft. IN:
Duisburger Beitrige zur Soziologischen Forschung 2/2005. http://soziologie.uni-
duisburg.de/forschung/DuBei_0205.pdf (Stand: 27.03.2014)

Stehr, Christoph (2013) Lohn-Revoluzzer. Welches Gehalt darf's denn sein?
30.01.2013 spiegel online. www.spiegel.de/karriere/gehalts-revoluzzer-mitarbeiter-
legen-gehaelter-selber-fest-a-879626.html (Stand: 27.03. 2015)

Stewig, Reinhard (2009): From Bazaar to Shopping Center in Istanbul. Hamburg-
Schenefeld Stirling, Paul (1965): Turkish Village. London

Stirling, Paul (1965): Turkish Village. London

Tesak, Gerhild (o. J.): Gewissen. IN: UTB Online Wérterbuch Philosophie. Das
Philosophielexikon im Internet. www.philosophie-woerterbuch.de/online-
woerterbuch/?tx_gbwbphilosophie_main[entry]=3778&tx_gbwbphilosophie_main[
action]=show&txgbwbphilosophie_main[controller]=Lexicon&cHash=b86accc7f
6fe19f8115a6481b23d6aae (Stand: 18.03.2015)

Tezcan, Mahmut (2003): Tiirkiye’de Tére (Namus) Cinayetleri. [Gewaltverbrechen
im Namen der Ehre in der Tiirkei] Ankara

Tillack, Hans-Martin (2015): Argumente sind véllig iiberschitzt. Emotionen sind viel
wichtiger. Interview von Tilo Jung am 30.04.2015. https://krautreporter.de/646--
argumente-sind-vollig-uberschatzt-emotionen-sind-viel-wichtiger (Stand
30.08.2015)

Tillack, Hans- Martin (2015): Die Lobby-Republik. Wer in Deutschland die Strippen
zieht. Berlin

Ténnies, Ferdinand (31972): Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der
reinen Soziologie. Darmstadt

Toprak, Ahmet (22007): Das schwache Geschlecht - Die tiirkischen Minner.
Zwangsheirat, hiusliche Gewalt, Doppelmoral der Ehre. Freiburg

Turner, Bryan S. (1974): Weber and Islam. A critical Study. London

301

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Treibel, Annette (°2006): Einfithrung in soziologische Theorien der Gegenwart.
Wiesbaden

Ulgener, Sabri F. (2006 [1951/1981]): Tktisadi ¢6ziilmenin ahlk ve zihniyet diinyast.
Fikir ve sanat tarihi boyu akisleri ile bir portre denemesi. Istanbul [Moral und
Geisteshaltung als Losung der Wirtschaft. Der Versuch einer Portritierung
anhand der Ideen- und Kunstgeschichte]

Ulgener, Sabri F. (2008): Tktisat zihniyeti ve iktisat ahlaki. [Mentality of Economics
and Ethics of Economics] IN: I Ahlaki Dergisi/Turkish Journal of Business
Ethics, Cilt/Volume 1, Sayi/Issue 1, 137-162, http://isahlakidergisi.com/wp-
content/uploads/2014/05/sayi01-ulgener.pdf (Stand: 15.08.2014)

Veblen, Thorstein (1986): Die Theorie der feinen Leute. Eine 6konomische
Untersuchung der Institutionen. Frankfurt am Main

Vogt, Ludgera/ Zingerle, Arnold (Hrsg.) (1994): Ehre. Archaische Momente in der
Moderne

Vogt, Ludgera (1997): Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft.
Differenzierung, Macht, Integration. Frankfurt am Main

Vogt, Ludgera (1999): Die Modernitit der Ehre. IN: Ethik und Sozialwissenschaften.
Streitforum fir Erwdgungskultur (1999), Heft 10, Fiinfte Einheit, S. 335- 345

Vogt, Ludgera (1999a): Kontinutitit und Wandel. IN: Ethik und
Sozialwissenschaften. Streitforum fir Erwdgungskultur (1999), Heft 10, Fiinfte
Einheit, S. 384-395

von Aquin, Thomas (1964 [1265]): Summa Theologica. Vollstindige, ungekiirzte
deutsch-lateinische Ausgabe, tibersetzt und kommentiert von Dominikanern und
Benediktinern Deutschlands und Osterreichs. Bd. 21: Tapferkeit und
MafShaltung (1. Teil). Heidelberg u.a.

von Bollnow, Otto Friedrich (1952): Ehre und guter Ruf. Ein Beitrag zur einfachen
Sittlichkeit. IN: Die Sammlung, 7. Jg. Heft 1, S. 31-40

Warnke, Ulrich (°2015): Quantenphilosophie und Spiritualitit. Der Schliissel zu den
Geheimnissen des menschlichen Seins. Berlin/ Miinchen

Weber-Pazmino, Gioia (1991): Klientelismus. Anndherungen an das Konzept. Ziirich.

Weber, Max (1972): §6 Machtverteilung innerhalb der Gemeinschaft. Klassen,
Stinde, Parteien. IN: ders.: Wirtschaft und Gesellschaft, S. 531-541

Weber, Max (1988): Die protestantischen Sekten und der Geist des Kapitalismus. IN:
ders. (1988): Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie I, Tiibingen, S. 207-
236

Weber, Max (2005): Der Geist des Kapitalismus und die Protestantische Ethik.
Erfstadt

Weber, Max (#1986 [1911-1920]): Die Entwicklung der rituellen Absonderung und
der Dualismus der Innen- und AufSemoral. IN: ders.: Die Wirtschaftsethik der

Weltreligionen. Vergleichende religionssoziologische Versuche. Das antike
Judentum. 1. Halbband. Tiibingen, S. 351-379

302

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

Weber, Max (1989 [1915-1920]): Zwischenbetrachtung: Theorie der Stufen und
Richtungen religioser Weltablehnung, IN: ders.: Die Wirtschaftsethik der
Weltreligionen. Vergleichende religionssoziologische Versuche. Konfuzianismus
und Taoismus. Herausgegeben von Helwig Schmidt-Glintzer. Tiibingen, S. 479-
522

Wickert, Ulrich (1994): Der Ehrliche ist der Dumme. Uber den Verlust der Werte.
Hamburg

White, Jenny B. (22004): Money makes us relatives. Woman’s labour in urban
Turkey. New York u.a.

Wilber, Ken (2007): Integrale Spiritualitit. Spirituelle Intelligenz rettet die Welt.
Miinchen

Wirth, Eugen (1974/ 75): Zum Problem des Basars (sug, carst). IN: Der Islam 51, S.
203-260/ Der Islam 52, S. 6-46

Yal¢in-Heckmann, Lale (1999): Einige Gedanken zu den drei tiirkischen Ehrbegriffen
»Namus«, »Seref« und »Onur« [Namus, Seref ve Onur Kavramlari Uzerine
Diisiinceleri] IN: Kérber Stiftung (Hrsg.): Ehre und Wiirde. Seref und Onur.
Deutsch-Tiirkisches Symposium, Hamburg 2000, S. 143-155 [S. 333-343]

Zentrum fur Tiirkeistudien (Hrsg.): Ehre, Veraltetes Konzept oder Schliisselbegriff
der multikulturellen Gesellschaft. Dokumentation einer Veranstaltung im
Rahmen des Sensibilisierungsprojektes gegen Fremdenfeindlichkeit in Duisburg
und Essen am Zentrum fiir Tiirkeistudien am 24.07.1995 in Duisburg, S. 91-99

Zingerle, Arnold (1989): Ehre. IN: Endruweit, Giinter/ Trommsdorff, Gisela
(Hrsg.):Worterbuch der Soziologie. Bd. 1. Stuttgart, S. 132-133

Zingetle, Arnold (1992): Soziologie der Ehre. 7. Soziologisches Jahrbuch. Trento

Zinnecker, Jiirgen (2003): »Das Problem der Generationen«. Uberlegungen zu Karl
Mannheims kanonischem Text. IN: Reulecke, Jiirgen (Hrsg.): Generationalitit
und Lebensgeschichte im 20. Jahrhundert, S. 33-59

303

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Inhatt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867192

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. ©

ter

‘mit, fr oder in KI-



https://doi.org/10.5771/9783828867192

	Inhalt
	Vorwort
	Einleitung, Gegenstandserklärung und Methodik
	I. Forschungsstand und erkenntnistheoretische Begriffsbestimmung
	1. Die Fehlverwendung des Ehrbegriffs in der Ethnologie
	1.1 Kurzer historischer Abriss der Mittelmeerraumetnographie
	1.2 Ethnologische Ehrforschung und der »Ehrenmord« heute
	1.3 Ehre zwischen Metaphysik und empirischen (Kultur-)Wissenschaften
	2. Die Vernachlässigung der Ehre in der Soziologie
	2.1 Die Klassiker soziologischer Ehrforschung
	2.2 Habitus, Ehre und Tugend
	2.3 Die gegenseitige Bedingtheit von Soziologie und Philosophie
	2.4 Zur Unterscheidung von äußerer und innerer Ehre
	3. Die zwei Grundannahmen der Ehre in der Philosophie
	3.1 Aristoteles: Ehre als »Lohn der Tugend«
	3.2 Hobbes: Ehre als Machtinstrument
	3.3 Exkurs: Individualisierung, Narzissmus und Ehre
	3.4 Aristoteles oder Hobbes?
	3.5 Zur Unterscheidung von Interesse, Emotion und (Ehr-)Gefühl

	II. Empirisch-Theoretische Erkenntnisse: Die Divergenz vor moderner und moderner Ökonomie als Schauplatz der Veränderung der Charakterhaltung
	1. Wesentliche Eckdaten in der historischen Entwicklung des Großen Basars
	1.1 Der Große Basar und seine Rolle im Osmanischen Reich: Ein Symbol der Macht
	1.1.1 Der Bau des Großen Basars in Istanbul: Der Basar als Symbol der Macht
	1.1.2 Die Organisationsstruktur des Osmanischen Reiches: Gilden undZünfte, Ehl-i Hiref – die Elite des Sultans
	1.1.3 Drei Phasen der Geisteshaltung im Gewerbe des Osmanischen Reiches
	1.2 Modernisierungs- und Globalisierungsprozesse auf dem Großen Basar
	1.2.1 Shopping-Malls als Konkurrenz des Großen Basars?
	1.2.2 Änderung der Kundenlandschaft: Massentourismus löst die einheimische Kaufkraft ab
	1.2.3 Billigwaren aus China, das Internet und »die Neuen« (»Yeni gelenler«)
	2. Zur Genese und Beschaffenheit des traditionellen Handelshabitus: Der ehrbare Kaufmann
	2.1 Ehrlichkeit (dürüstlük) als leitendes Prinzip der älteren Basarriege (Idealtypus)
	2.1.1 Fallbeispiel – Teppichgeschäft (Kilimcilik): Familie A
	2.1.2 Fallbeispiel – Geschäft für Badeutensilien (Hamamcılık): Familie B
	2.1.3 Die primäre Sozialisation als wegweisende Instanz der Charakterbildung
	2.2 Das traditionelle Ausbildungssystem Ahillik als Ort der Charakterbildung
	2.2.1 Die Einrichtung Ahilik und das Gildensystem
	2.2.2 Fallbeispiel – Das Teppichgewerbe in der Tradition des Vaters: Iskender
	2.2.3 Fallbeispiel – Juwelier in der Tradition des Onkels: Ilhan
	2.2.4 Die Charakterbildung als vernachlässigte Ressource moderner Ausbildungssysteme
	2.3 THEORETISCHER HINTERGRUND: Vom Homo Honoris zumHomo Oeconomicus
	2.3.1 Die zwei Gesichter der Arbeit als Ausdruck der Reibung vormoderner und moderner Bewusstseinsstrukturen
	2.3.2 Ehre und Ehrgefühl als Grundlage der traditionellen kabylischen Gesellschaft
	2.3.3 Die Gabe als grundlegende Struktur archaischer Bewusstseinsstrukturen
	2.3.4 Reziprozität, Ehre und Vertrauen
	2.3.5 Transrationale Ehre heute: Die Schenkökonomie?
	3. Der Wandel der Charakterhaltung im Wandel zurModerne und Postmoderne: Traditionsgeleitete, innengeleitete und außengeleitete Ehrvorstellungen
	3.1 Die Orientierung an Prestige und Geld als Generationen und Globalisierungsproblem?
	3.1.1 Fallbeispiel Außenleitung – Ein Gerichtsprozess: Gefälschte Teppiche aus China
	3.1.2 Fallbeispiel Innenleitung 1 – Imitierte Ledertaschen: Mehmet
	3.1.3 Fallbeispiel Innenleitung 2 – Silberschmuck in den Händen derTochter
	3.1.4 Fallbeispiel Innenleitung 3 – Keramik und Silberschmuck: Orkan und Erdem
	3.1.5 Die Charakterhaltung als Regulativ des globalen und kulturellen Wandels? Traditionsgeleitete, innengeleitete und außengeleiteteEhrvorstellungen
	3.2 Die »Geiz ist geil«-Mentalität der Touristen
	3.3 Reiseführer (rehberler) und Schlepper (hanutçular):Missbrauchtes Vertrauen
	3.4 Frauen und Handel: Die Charakterhaltung als Kategorie jenseits von biologischem oder sozialem Geschlecht
	3.4.1 »Bacıyan-ı Rum«, die erste Frauenorganisation der Welt in Anatolien
	3.4.2 Fallbeispiel – Arzu, Ehrlichkeit (dürüstlük) als wichtigstes Charaktermerkmal im Handel
	3.4.2 Fallbeispiel – Leyla, das eigene Gewissen (vicdan) als Leitprinzip
	3.4.3 Fallbeispiel – Scarlett, die Universalität von Güte (iyilik), Ehrlichkeit (dürüstlük), Arbeit (çalışmak), Wissen (bilgi) und Liebe (sevgi)
	3.4.4 Eine Charakterquote anstelle einer Frauenquote!
	3.5 THEORETISCHER HINTERGRUND: Von der Ehre zu Prestigein postmodernen Gesellschaften: Performanz anstelle von Charakterhaltung und geistig-emotionaler Entwicklung
	3.5.1 Theoretische Ankerpunkte: Wilhelm Korff, Thorstein Veblen und David Riesman
	3.5.2 Exkurs: Der Prozess der Selbstwerdung
	3.5.3 Ehrenamtliches Engagement und Ehrungen als äußere Parameter der Ehre
	3.5.4 Reputation in der Wirtschaftssoziologie
	3.5.5 Anerkennungssucht als Ausdruck eines missglückten Selbstwerdungsprozesses
	4. Das Recht als Ersatz der Ehre ? Gleichheitsprinzip vs. Beitragsprinzip
	4.1 Gerechte Verträge, gerechte Preise und die Charakterhaltung der Person
	4.1.1 Fallbeispiel; Verträge und Belege braucht nur der, der betrügen will
	4.1.2 Fallbeispiel; »Hassle free shopping« und Preisetiketten
	4.1.3 Preispolitik und das Narh-Höchstpreissystem im Osmanischen Reich
	4.1.4 Die Charakterhaltung als Vorbedingung eines gerechten Handels
	4.2 THEORETISCHER HINTERGRUND 1: Die sozialen Vorbedingungen des Vertrages
	4.2.1 Mechanische und organische Solidarität
	4.2.2 Die Berufsgruppen als Träger von Solidarität in modernen Gesellschaften
	4.2.3 Von der Vertragsentwicklung und den nichtvertraglichen Elementen des Vertrages
	4.2.4 Der ehrbare Kaufmann
	4.3 THEORETISCHER HINTERGRUND 2: Beitragsprinzip und Gleichheitsprinzip (Aristoteles und Rawls)
	4.2.1 Beitragsprinzip: Aristoteles’ Nikomachische Ethik
	4.2.2 Gleichheitsprinzip: John Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit
	4.2.3 Zur Vorrangstellung des Beitragsprinzips in transrationalen Kulturen
	4.4 Die Restauration des Großen Basars und die daran beteiligten Gruppierungen: Ein Kampf um Macht undPrestige
	4.4.1 Die Händler (esnaf)
	4.4.2 Die Handelsorganisation des Großen Basars (Kapalı Çarşı EsnaflarıDerneği)
	4.4.3 Der Staat unter der Leitung der Istanbuler Stadtteilverwaltung des Bezirkes Fatih (Fatih Belediyesi)
	4.4.4 Restauration des Sandal-Bedesten im Jahr 2015
	4.4.5 Zur notwendigen Einheit von innerer Ehre und Macht
	4.5 THEORETISCHER HINTERGRUND: Die Charakterhaltung als notwendiges Kriterium von staatlichen Akteuren sowie den Bürgern
	4.5.1 Ehre als Bindeglied zwischen Recht und Individuum (Georg Simmel)
	4.5.2 Aristoteles’ Idee der gerechten Herrschaft
	5. Kultur als Ausrede! Die Charakterhaltung und das Ehrgefühl als transkulturelle Prinzipien
	5.1 Der »alte« Basar als Beispiel für das Zusammenleben und-arbeiten unterschiedlicher Kulturen und Religionen
	5.1.1 Türken, Kurden und Aramäer – Christen, Juden, sunnitische und alevitische Muslime
	5.1.2 Deutsche, christlich geprägte Handels- und Geschäftspartner
	5.1.3 Die innere Ehre als Leitprinzip: Partikulare und universale Regeln (Durkheim) als Checks and Balances
	5.2 THEORETISCHER HINTERGRUND: Die islamische Wirtschaftsethik?
	5.2.1 Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen
	5.2.2 »Doch Allāh hat den Handel erlaubt und den Wucher verboten« (Sure2, 274)
	5.2.3 Der Weltethos und die Goldene Regel – Ein Ethos für die Welt?

	III. Schlussfolgerungen und Ausblick
	1. Empirisch-theoretische Implikationen: Die Handelsehre als über-sehene Kategorie der ethnologischen und soziologischen Ehrforschung
	2. Metatheoretische Implikationen: Die »Unpersönlichkeitsphilosophie« und das »Objektivitätsdogma« moderner westlicher Gesellschaften als Kategorienfehler
	2.1 Die Person als unreduzierbare Kategorie der Conditio Humana
	2.2 Eine Ethik jenseits traditionell religiöser Dogmen, aber auch jenseits postmoderner Beliebigkeitsphantasien

	Erkenntnistheoretische Anmerkungen
	Literatur

