
https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


WISSENSCHAFTLICHE BEITRÄGE 
AUS DEM TECTUM VERLAG

Reihe Sozialwissenschaften 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


WISSENSCHAFTLICHE BEITRÄGE 
AUS DEM TECTUM VERLAG

Reihe Sozialwissenschaften 

Band 77 

Gabriele Maria Sigg 

Ehre revisited 
Die Charakterhaltung als gesellschaftliche Grundlage 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


Gabriele Maria Sigg 

Ehre revisited. Die Charakterhaltung als gesellschaftliche Grundlage 
Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag:  
Reihe: Sozialwissenschaften; Bd. 77 
© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 
2017 Zugl. Dissertation an der Humboldt-Universität zu Berlin, Kultur , 
Sozial  und Bildungswissenschaftliche Fakultät 2017
ISBN: 978-3-8288-6719-2
ISSN: 1861-8049 
(Dieses Werk ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 978-3-8288-3985-4  
und als ePub unter der ISBN 978-3-8288-6720-8 im Tectum Verlag 
erschienen.)

Umschlagabbildung: © Sascha Gottung 
Weitere Fotografien: © Gabriele Maria Sigg
Druck und Bindung: CPI buchbücher.de, Birkach 
Printed in Germany 
Alle Rechte vorbehalten 

Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind 
im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


Für meine Eltern, 
die mir einen Sinn für Ehre vermittelten. 

Für Birsen und Alaattin, 
durch die mir die Transkulturalität des Ehrgefühls bewusst wurde. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


7 

Inhalt 

Vorwort ......................................................................................................................... 11 

Einleitung, Gegenstandserklärung und Methodik ......................................................... 13 

I. Forschungsstand und erkenntnistheoretische Begriffsbestimmung ......................... 23 

1. Die Fehlverwendung des Ehrbegriffs in der Ethnologie ......................................... 23 
1.1  Kurzer historischer Abriss der Mittelmeerraumetnographie .................................... 23 
1.2  Ethnologische Ehrforschung und der »Ehrenmord« heute ...................................... 27 
1.3  Ehre zwischen Metaphysik und empirischen (Kultur-) Wissenschaften .................. 30 

2. Die Vernachlässigung der Ehre in der Soziologie ................................................... 33 
2.1  Die Klassiker soziologischer Ehrforschung .............................................................. 34 
2.2  Habitus, Ehre und Tugend ..................................................................................... 36 
2.3  Die gegenseitige Bedingtheit von Soziologie und Philosophie ................................. 38 
2.4  Zur Unterscheidung von äußerer und innerer Ehre ................................................ 40 

3. Die zwei Grundannahmen der Ehre in der Philosophie ......................................... 43 
3.1  Aristoteles: Ehre als »Lohn der Tugend« ................................................................. 43 
3.2  Hobbes: Ehre als Machtinstrument ........................................................................ 45 
3.3 Exkurs: Individualisierung, Narzissmus und Ehre ...................................................... 45 
3.4  Aristoteles oder Hobbes? ........................................................................................ 47 
3.5    Zur Unterscheidung von Interesse, Emotion und (Ehr-)Gefühl .............................. 50 

II. Empirisch-Theoretische Erkenntnisse: Die Divergenz vormoderner und moderner
Ökonomie als Schauplatz der Veränderung der Charakterhaltung ........................ 55 

1.  Wesentliche Eckdaten in der historischen Entwicklung des Großen Basars .......... 56 

1.1  Der Große Basar und seine Rolle im Osmanischen Reich:
Ein Symbol der Macht ........................................................................................ 57 

1.1.1  Der Bau des Großen Basars in Istanbul: Der Basar als Symbol der Macht ........ 57 
1.1.2  Die Organisationsstruktur des Osmanischen Reiches: Gilden und Zünfte, 

Ehl-i Hiref – die Elite des Sultans ..................................................................... 61 
1.1.3  Drei Phasen der Geisteshaltung im Gewerbe des Osmanischen Reiches ............ 62 

1.2  Modernisierungs- und Globalisierungsprozesse auf dem Großen Basar ............. 63 
1.2.1    Shopping-Malls als Konkurrenz des Großen Basars? ......................................... 66 
1.2.2  Änderung der Kundenlandschaft: Massentourismus löst die einheimische 

Kaufkraft ab ..................................................................................................... 68 
1.2.3    Billigwaren aus China, das Internet und »die Neuen« (»Yeni gelenler«) ............ 69 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


8 

2. Zur Genese und Beschaffenheit des traditionellen Handelshabitus:
Der ehrbare Kaufmann ........................................................................................... 71 

2.1  Ehrlichkeit (dürüstlük) als leitendes Prinzip der älteren Basarriege .................. 72 
2.1.1    Fallbeispiel – Teppichgeschäft (Kilimcilik): Familie A ....................................... 72 
2.1.2  Fallbeispiel – Geschäft für Badeutensilien (Hamamcılık): Familie B .................. 82 
2.1.3  Die primäre Sozialisation als wegweisende Instanz der Charakterbildung ......... 88 

2.2  Das traditionelle Ausbildungssystem Ahillik als Ort der Charakterbildung ........ 90 
2.2.1  Die Einrichtung Ahilik und das Gildensystem .................................................. 90 
2.2.2  Fallbeispiel – Das Teppichgewerbe in der Tradition des Vaters: Iskender ......... 96 
2.2.3  Fallbeispiel – Juwelier in der Tradition des Onkels: Ilhan ................................. 97 
2.2.4  Die Charakterbildung als vernachlässigte Ressource moderner 

Ausbildungssysteme .......................................................................................... 99 

2.3  THEORETISCHER HINTERGRUND: Vom Homo Honoris zum Homo 
Oeconomicus .................................................................................................... 101 

2.3.1  Die zwei Gesichter der Arbeit als Ausdruck der Reibung vormoderner und 
moderner Bewusstseinsstrukturen ................................................................... 101 

2.3.2  Ehre und Ehrgefühl als Grundlage der traditionellen kabylischen Gesellschaft 104 
2.3.3  Die Gabe als grundlegende Struktur archaischer Bewusstseinsstrukturen ........ 108 
2.3.4  Reziprozität, Ehre und Vertrauen ................................................................... 110 
2.3.5  Transrationale Ehre heute: Die Schenkökonomie? .......................................... 112 

3. Der Wandel der Charakterhaltung im Wandel zur Moderne und Postmoderne:
Traditionsgeleitete, innengeleitete und außengeleitete Ehrvorstellungen ............. 115 

3.1  Die Orientierung an Prestige und Geld als Generationen- und 
Globalisierungsproblem? .................................................................................. 119 

3.1.1  Fallbeispiel Außenleitung – Gerichtsprozess: Gefälschte Teppiche aus China . 119 
3.1.2  Fallbeispiel Innenleitung 1 – Imitierte Ledertaschen: Mehmet ........................ 122 
3.1.3  Fallbeispiel Innenleitung 2 – Silberschmuck in den Händen der Tochter ....... 126 
3.1.4  Fallbeispiel Innenleitung 3 – Keramik und Silberschmuck:  

Orkan und Erdem .......................................................................................... 128 
3.1.5  Die Charakterhaltung als Regulativ des globalen und kulturellen Wandels? 

Traditionsgeleitete, innengeleitete und außengeleitete Ehrvorstellungen ......... 133 

3.2  Die »Geiz ist geil«-Mentalität der Touristen ................................................... 136 

3.3  Reiseführer (rehberler) und Schlepper (hanutçular): Missbrauchtes Vertrauen 139 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


9 

3.4  Frauen und Handel: Die Charakterhaltung als Kategorie jenseits von 
biologischem oder sozialem Geschlecht ............................................................ 143 

3.4.1  »Bacıyan-ı Rum«, die erste Frauenorganisation der Welt in Anatolien ............ 144 
3.4.2  Fallbeispiel – Arzu, Ehrlichkeit (dürüstlük) als wichtigstes Charaktermerkmal  

im Handel ...................................................................................................... 145 
3.4.2  Fallbeispiel – Leyla, das eigene Gewissen (vicdan) als Leitprinzip .................... 147 
3.4.3  Fallbeispiel – Scarlett, die Universalität von Güte (iyilik),  

Ehrlichkeit (dürüstlük), Arbeit (çalışmak), Wissen (bilgi) und Liebe (sevgi) ...... 149 
3.4.4  Eine Charakterquote anstelle einer Frauenquote! ............................................ 151 

3.5  THEORETISCHER HINTERGRUND: Von der Ehre zu Prestige in 
postmodernen Gesellschaften: Performanz anstelle von Charakterhaltung und 
geistig-emotionaler Entwicklung ...................................................................... 155 

3.5.1  Theoretische Ankerpunkte:  
Wilhelm Korff, Thorstein Veblen und David Riesman ................................... 155 

3.5.2  Exkurs: Der Prozess der Selbstwerdung .............................................................. 157 
3.5.3  Ehrenamtliches Engagement und Ehrungen als äußere Parameter der Ehre .... 160 
3.5.4  Reputation in der Wirtschaftssoziologie .......................................................... 162 
3.5.5  Anerkennungssucht als Ausdruck eines missglückten Selbstwerdungsprozesses 164 

4. Das Recht als Ersatz der Ehre? Gleichheitsprinzip vs. Beitragsprinzip ................. 165 

4.1 Gerechte Verträge, gerechte Preise und die Charakterhaltung der 
 Person ............................................................................................................ 167 

4.1.1  Fallbeispiel; Verträge und Belege braucht nur der, der betrügen will ............... 168 
4.1.2  Fallbeispiel; »Hassle free shopping« und Preisetiketten ...................................... 171 
4.1.3  Preispolitik und das Narh-Höchstpreissystem im Osmanischen Reich ............ 175 
4.1.4  Die Charakterhaltung als Vorbedingung eines gerechten Handels .................. 178 

4.2  THEORETISCHER HINTERGRUND 1:
Die sozialen Vorbedingungen des Vertrages ..................................................... 181 

4.2.1  Mechanische und organische Solidarität ......................................................... 182 
4.2.2  Die Berufsgruppen als Träger von Solidarität in modernen Gesellschaften ..... 184 
4.2.3  Von der Vertragsentwicklung und den nichtvertraglichen Elementen des 

Vertrages ........................................................................................................ 189 
4.2.4  Der ehrbare Kaufmann ................................................................................... 193 

4.3  THEORETISCHER HINTERGRUND 2:
Beitragsprinzip und Gleichheitsprinzip (Aristoteles und Rawls) ....................... 195 

4.2.1  Beitragsprinzip: Aristoteles’ Nikomachische Ethik .......................................... 196 
4.2.2  Gleichheitsprinzip: John Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit ............................. 201 
4.2.3  Zur Vorrangstellung des Beitragsprinzips in transrationalen Kulturen ............ 206 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


10 

4.4  Die Restauration des Großen Basars und die daran beteiligten Gruppierungen: 
Ein Kampf um Macht und Prestige ................................................................... 208 

4.4.1  Die Händler (esnaf) ........................................................................................ 210 
4.4.2  Die Handelsorganisation des Großen Basars (Kapalı Çarşı Esnafları Derneği) . 214 
4.4.3   Der Staat unter der Leitung der Istanbuler Stadtteilverwaltung des  

Bezirkes Fatih (Fatih Belediyesi) ...................................................................... 217 
4.4.4  Restauration des Sandal-Bedesten im Jahr 2015 ............................................. 220 
4.4.5  Zur notwendigen Einheit von innerer Ehre und Macht .................................. 223 

 
4.5  THEORETISCHER HINTERGRUND: Die Charakterhaltung als notwendiges 

Kriterium von staatlichen Akteuren sowie den Bürgern ................................... 225 
4.5.1  Ehre als Bindeglied zwischen Recht und Individuum (Georg Simmel) ............. 225 
4.5.2  Aristoteles’ Idee der gerechten Herrschaft ....................................................... 230 

5.  Kultur als Ausrede! Die Charakterhaltung und das Ehrgefühl als transkulturelle 
Prinzipien ............................................................................................................. 235 

 
5.1  Der »alte« Basar als Beispiel für das Zusammenleben und -arbeiten 

unterschiedlicher Kulturen und Religionen ...................................................... 236 
5.1.1  Türken, Kurden und Aramäer – Christen, Juden, sunnitische und  

alevitische Muslime ........................................................................................ 238 
5.1.2  Deutsche, christlich geprägte Handels- und Geschäftspartner ......................... 242 
5.1.3  Die innere Ehre als Leitprinzip: Partikulare und universale Regeln  

(Émile Durkheim) als Checks and Balances ...................................................... 248 
 
5.2  THEORETISCHER HINTERGRUND:                                           

Die islamische Wirtschaftsethik? ...................................................................... 251 
5.2.1  Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen ......................................................... 251 
5.2.2  »Doch Allāh hat den Handel erlaubt und den Wucher verboten«                     

(Sure 2, 274) .................................................................................................. 255 
5.2.3  Der Weltethos und die Goldene Regel – Ein Ethos für die Welt? ................... 261 

III. Schlussfolgerungen und Ausblick .......................................................................... 265 

1.  Empirisch-theoretische Implikationen: Die Handelsehre als übersehene Kategorie 
der ethnologischen und soziologischen Ehrforschung .......................................... 266 

2.  Metatheoretische Implikationen: Die »Unpersönlichkeitsphilosophie« und das 
»Objektivitätsdogma« moderner westlicher Gesellschaften als Kategorienfehler .. 273 

2.1   Die Person als unreduzierbare Kategorie der Conditio Humana ............................ 274 
2.2  Eine Ethik jenseits traditionell religiöser Dogmen, aber auch jenseits  

postmoderner Beliebigkeitsphantasien .................................................................... 277 

Erkenntnistheoretische Anmerkungen ......................................................................... 283 

Literatur ...................................................................................................................... 289 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


11 

Vorwort 

Diese Publikation basiert auf der Dissertation mit dem Titel: »›Doing Ehre‹ 
revisited. Die Charakterhaltung als Vorbedingung eines gerechten Handels am 
Beispiel des Großen Basars in Istanbul«, die von mir im April 2017 an der 
Humboldt-Universität zu Berlin am Institut für Sozialwissenschaften am Lehr-
stuhl für Allgemeine Soziologie verteidigt wurde. Langjährige Diskussionen 
haben mir gezeigt, dass es heute nicht mehr selbstverständlich ist Denken und 
Fühlen wie in der klassischen griechischen Antike als wechselseitigen und ein-
heitlichen Prozess zu begreifen. Dieses Buch ist mit dem intuitiven Verstand 
geschrieben, das den rationalen sehr wohl integriert, aber diesen nicht als Basis 
versteht. Ohne das Gefühl und ein philosophisches Grundlagenverständnis kann 
das Phänomen Ehre, dem ich mich hier nähere, nicht verstanden werden.  

Wie bereits Wilhelm von Humboldt, der Gründervater der nach ihm be-
nannten Universität forderte, muss die Philosophie als Grundlagendisziplin 
dienen, an die es die Einzeldisziplinen anzubinden gilt. Wer also nach einer 
modernen rein empirischen Feldanalyse sucht, wird hier enttäuscht werden. 
Vielmehr war mein Anliegen »Sein und Sollen« in Wechselwirkung zu betrach-
ten. Die Frage ist also nicht, ob es auf dem Großen Basar in Istanbul Ehre gibt 
oder nicht. Vielmehr bemüht sich diese Forschung, die Reste einer gesellschaftli-
chen Institutionalisierung des inneren Ehrgefühls zu suchen (Empirie), um 
daraus Möglichkeiten der Charakterbildung in der Moderne zu skizzieren 
(Schluss). 

Ich bedanke mich bei meinen Betreuern, Prof. Dr. Hans-Peter Müller von 
der Humboldt-Universität zu Berlin sowie Prof. Dr. Kenan Mortan von der 
Mimar-Sinan-Universität der Schönen Künste in Istanbul. Ihnen gilt der Dank 
für ihre Offenheit, konstruktive Kritik und Bereitschaft mein Forschungsprojekt 
jenseits der eingefahrenen positivistischen Wege und im Sinne des freien For-
schergeistes durchführen gekonnt zu haben. Frau Prof. Dr. Karin Lohr von der 
Humboldt-Universität danke ich für Ihren kurzfristigen Einsatz, die zusätzliche 
Mühe aufzunehmen, ein zweites schriftliches Gutachten aufgrund der speziellen 
Lage zu verfassen. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


12 

Besonderen Dank schulde ich der Soziologin Gabriele Grabl, die alle Hochs 
und Tiefs dieser Arbeit mitgetragen hat. Ich danke ihr außerdem, sowie auch 
dem Bildungsphilosophen und Germanisten Andreas Zimmermann für die 
kritische Lektüre und Korrektur meiner Kapitelentwürfe. Dem Chefredakteur 
und Verleger Ronald Engert danke ich für ausführliche Hinweise zur Endkor-
rektur. 

Ein Dank gilt zudem der Friedrich-Naumann-Stiftung für die Freiheit, die 
das Forschungsprojekt annähernd drei Jahre mit Mitteln des Bundesministeri-
ums für Bildung und Forschung förderte. 

Ferner war diese Forschung nur Dank der Hilfsbereitschaft und Gastfreund-
schaft der Händler auf dem Großen Basar in Istanbul möglich, die mir ihre Zeit, 
ihr Wissen und ihre Geduld geschenkt haben, die »geschlossene Box« (Orhan 
Veli Kanık) ein Stückchen weit zu öffnen. Insbesondere möchte ich diejenigen 
erwähnen, die mir in der Anfangszeit die notwendigen Informationen und Kon-
takte vermittelt haben, die meine späteren Forschungen erst ermöglichten: Mus-
tafa Cihan, Dr. Süleyman Ertaş und Remzi Fırat: Can ve gönülden teşekkür ede-
rim! (Von ganzem Herzen: Dankeschön!)  

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


13 

Einleitung, Gegenstandserklärung und Methodik 

»The Grand Bazaar is such an important source of data that gives hints 
about the social and economical structure of the Ottoman Empire and the 
republic of Turkey. If a study on the country was done in the Grand Bazaar, 
the data which is obtained would be enough. It is hard to understand why 
such few researches were done on the Grand Bazaar even though the biggest 
university of the country erects right by it.« (Özbey 2010, S. 90) 

Einen Roman (vgl. Gülersoy 1979) bzw. ein literarisches Werk (vgl. Salm-
Reifferscheidt 2008), eine wirtschaftshistorische Analyse des Handels in Anatoli-
en (vgl. Küçükerman/ Mortan 2009; 2010) und eine kleine sozialwissenschaftli-
che Studie (vgl. Şatıroğlu/ Okan 2010) sind tatsächlich die wenigen Werke über 
den Großen Basar in Istanbul, wobei festgehalten werden muss, dass sich darun-
ter lediglich eine sozialwissenschaftliche Untersuchung befindet. 

Der Große Basar in Istanbul ist mit seinen über 550 Jahren das älteste Ein-
kaufszentrum der Welt und dient heute oftmals den modernen Einkaufszentren 
als Vorbild. In der orientalischen Stadt war der Basar ein wichtiges Steuerungs-
organ und -zentrum. Man kann ihn analog zu dem Central Business District 
und der City großer westlicher Städte sehen. Es darf nicht vergessen werden, 
dass sich hinter der schillernden und touristisch attraktiven Fassade das Mekka 
des Einzelhandels, Großhandels und der Geldleihe befand und teilweise immer 
noch befindet (vgl. Wirth 1974/75, S. 214). Die einstige Stellung des Großen 
Basars in Istanbul ist durch Modernisierungs- und Globalisierungsprozesse in 
Frage gestellt worden. Noch in den 1960er-Jahren war der Große Basar zentrales 
Einkaufszentrum und wird seither mit diversen Neuerungen konfrontiert, die 
ihn nachhaltig verändern: Bis sich große Einkaufszentren nach amerikanischem 
Vorbild in den 1980er-Jahren breit machten, war es üblich, den gesamten 
Haushaltsbedarf bis hin zum Brautkleid über den Basar zu decken. Massentou-
rismus und Qualitätsminderung, sowie Importprodukte aus Ländern wie Pakis-
tan, Afghanistan und China sind die neue Wirklichkeit auf dem Basar. Darüber 
hinaus stellt das Internet eine enorme Herausforderung für den auf traditionel-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


14 

lem Handwerk und Handarbeit beruhenden Basar dar (vgl. Stewig 2009; vgl. 
Küçükerman/ Mortan 2009, S. 184ff).  

Der türkische Ehrbegriff wird bisher in der kulturwissenschaftlichen und so-
ziologischen Forschung hauptsächlich in Anbetracht der geschlechtsbezogenen 
Ehre (namus) und der sogenannten »Ehrenmorde« diskutiert (vgl. etwa Haus-
schild 2009; vgl. Hüwelmeier 2004; vgl. Pitt-Rivers 1971 [1965]; vgl. Peristiany 
1965; vgl. Petersen 1985; vgl. Schiffauer 1983, vgl. Tezcan 2003). In den deut-
schen Medien werden diese Berichte gerne sensationslüstern aufbereitet. Ehre 
wird so gleichzeitig zu einem Phänomen »der anderen«, das in das klischeehaft 
verzerrte Bild des entwickelten Deutschlands einerseits und der vormodernen 
Türkei andererseits eingebettet wird, wodurch ein »Orientalismus« konstruiert 
wird (vgl. Said 2009 [Original: 1978]). Ethnologen1 haben sich dabei nie be-
müht den Ehrbegriff näher zu bestimmen und dessen etymologischen und philo-
sophischen Gehalt zu prüfen, sondern haben kritiklos die »Ehrausführungen« 
ihrer »Mandanten« akzeptiert und in die Wissenschaft und Gesellschaft getra-
gen.  

Ein weiterer Ehrbegriff der traditionellen Gesellschaft ist die Ehre im Wirt-
schaftsleben, die in den frühen Dorfstudien über die Türkei gestreift wurde (vgl. 
etwa Petersen 1985, S. 25; vgl. Magnarella 1974; vgl. Stirling 1965), jedoch 
durch die Fokussierung auf die geschlechtsbezogene Ehre in den Hintergrund 
geraten ist. Meine erste Kritik bezieht sich deshalb auf die Fehlverwendung der 
Ehre im Kontext des sogenannten Ehrenmordes und damit zusammenhängend 
die zweite Kritik auf das Übersehen der Ehre im politisch-wirtschaftlichen Feld. 
Ehre ist ein Phänomen, welches sich nicht nur äußerlich, sondern insbesondere 
innerlich konstituiert. Heute ist Denken und Handeln nicht selten konträr. In 
der Politik zeigt sich das unterschiedliche Gebaren sehr deutlich vor und nach 
Wahlen. Ein ehrenvolles Verhalten drückt sich letztlich insbesondere durch 
innengeleitetes rechtschaffenes Handeln aus (Aristoteles), wodurch sich der 
Begriff der Charakterhaltung formiert hat, der die innere Haltung der bloßen 
Performanz gegenüber hervorheben will.  

Ziel der Arbeit – Thesen 
Ziel der Arbeit ist es, am Beispiel des Großen Basars in Istanbul einerseits 

die vernachlässigte Kategorie der Handelsehre für die soziologische und kultur-
wissenschaftliche Forschung fruchtbar zu machen sowie gleichzeitig deren trans-
kulturelle Logik zu verdeutlichen. Meine Absicht ist insbesondere zu zeigen, dass 

1  Die augenscheinlich »männliche« Begriffsverwendung soll keinesfalls eine Diskriminierung 
des weiblichen Geschlechts darstellen, sie wird jedoch für diese Arbeit zur Vereinfachung 
und besseren Lesart verwendet.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


15 

die Charakterbildung eine notwendige, aber in der modernen2 Gesellschaft ver-
nachlässigte Vorbedingung eines gerechten Handels darstellt. Da die Ehre ein 
Persönlichkeitsprinzip ist, handelt es sich andererseits auf einer metatheoreti-
schen Ebene um eine Kritik der »Unpersönlichkeitsphilosophie« und des »Ob-
jektivitätsdogmas« moderner westlicher Gesellschaften. Anzumerken ist, dass 
dies keine rein wirtschaftssoziologische Arbeit ist. Wirtschaft ist immer Teil einer 
Kultur und diese muss bei der Frage nach der Genese des ehrbaren Kaufmanns 
unbedingt berücksichtigt werden. 

Die Handelsehre ist ein Personenprinzip, während das Recht ein Sachprin-
zip ist. In westlichen Gesellschaften herrscht die oft unausgesprochene Überein-
kunft sachliche Regeln ohne Einbezug der Person insbesondere über Recht und 
Gesetze zu modifizieren, um gesellschaftliche Verbesserungen zu erzielen. Sache 
und Personen sollen strikt getrennt werden und mittels Verfahren soll, wie 
Luhmann (1993) verdeutlicht hat, Legitimation und Systemvertrauen hergestellt 
werden. Persönliche Entscheidungen werden mit Willkür gleichgesetzt, abstrakte 
Verfahren sollen dieses Defizit beheben – so der Glaube. Die Person gilt – hinter 
vorgehaltener Hand – als nicht vertrauenswürdig. Auch wenn das nie explizit 
geäußert wird, schwingt es implizit in großen Teilen der Forschung mit. Diese 
unhinterfragten Grundannahmen stelle ich in Frage und zeige ihren Ursprung 
auf, in dem ich eine nicht-westliche Gesellschaft untersuche, die verstärkt auf 
persönlichen Beziehungen aufgebaut ist. Es ist eine falsche und unhinterfragte 
Grundannahme westlicher Gesellschaften, dass alles was formal ist, per se gerecht 
sei. Es gibt ein Spannungsverhältnis von subjektiven Dispositionen und objek-
tiv-abstrakten Regelungen. Dies führt zu folgenden Thesen: 

Hauptthese:  
• Objektive Regeln können Gerechtigkeit nicht garantieren, wenn subjektive 

Vorbedingungen nicht erfüllt sind. 

2  Einige Anmerkungen zur Begriffsverwendung von Tradition, (Vor-)Moderne, Postmoderne. 
Unter Tradition bzw. Vormoderne verstehe ich die mehr oder weniger homogene Welt, die 
eingebettet in religiöse Weltanschauungen ist. Im Zuge der Moderne wurde die traditionelle 
Struktur, insbesondere auch durch den Prozess der Aufklärung, entzaubert, was im ersten 
Moment als ein Akt der Befreiung erschien. Mittlerweile zeigen sich durch Pluralisierung 
und Differenzierung von Lebenswelten und Weltbildern auch deren Kehrseiten in Form von 
Anomie, wodurch sich die Begrifflichkeit der Postmoderne formiert hat (vgl. z.B. Hillmann 
2007, S. 581; S. 694). Diese Unterscheidungen und Verwendungsweisen sind natürlich ide-
altypischer Natur und können nicht immer deckungsgleich verwendet werden. Autoren wie 
Bourdieu (2000) und Sombart (1913) verwenden die Begriffe vorkapitalistisch und kapita-
listisch um eine ähnliche Problematik wie die Unterscheidung vormoderner und moderner 
Kultur zu beschreiben. Da ich Wirtschaft immer eingebettet in einen kulturellen Kontext 
sehe, habe ich mich für die Begrifflichkeiten vormodern und modern entschieden. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


16 

Folgethesen: 
• Eine ehrenhafte Charakterhaltung stellt eine notwendige Voraussetzung für 

eine gerechte Vertragsabwicklung bzw. einen gerechten Handel dar. Ein 
formaler schriftlicher Vertrag ist aus sich heraus noch nicht gerecht. 

• Ein objektiver Preis ist kein Garant für einen fairen Preis. Ein ausgehandel-
ter Preis ist nicht sui generis ungerecht bzw. gerecht. Die Charakterhaltung 
bestimmt primär, ob ein Preis dem Anspruch der Gerechtigkeit gerecht 
wird. 

Die Divergenz vormoderner und moderner Handelspraktiken dient als Schau-
platz für die Fragestellung, wie sich durch Globalisierungs- und Modernisie-
rungsprozesse der traditionelle Handelshabitus, verkörpert im Typus des ehrba-
ren Kaufmanns, verändert hat, sowie dazu aufzuzeigen, wie sich diese Änderun-
gen der Charakterstruktur auf allgemeine Prinzipien wie Vertrauen, Solidarität 
und Gerechtigkeit auswirken. Diese alltäglichen vorinstitutionellen Handlungen, 
die nicht in Gesetzesformeln oder institutionellen Regelungen festgeschrieben 
sind, haben jedoch weit größere Auswirkungen als allgemein angenommen. Sie 
befinden sich in den nicht sichtbaren 80 Prozent unterhalb des Eisbergs.  

Der Große Basar in Istanbul eignet sich deshalb zur Untersuchung des An-
tagonismus der Handelspraktiken vormoderner und moderner Gesellschaften, 
da er sich aktuell in genau diesem Spannungs- und Wandlungsprozess befindet, 
welches sich idealtypisch in einem Spannungsverhältnis von Beitragsprinzip 
(Aristoteles) und Gleichheitsprinzip (John Rawls) widerspiegelt, was ermöglicht 
die Vor- und Nachteile beider Prinzipien an aktuellen Fallbeispielen zu beobach-
ten und zu analysieren.  

Da die Ehre im öffentlichen Raum, die ich hier unter der Kategorie der 
Handelsehre untersuche, bisher keinen Eingang in die Forschung gefunden hat, 
ist mein Anliegen für diese Untersuchung die grundlegenden Strukturen und 
Zusammenhänge herauszuarbeiten. Manche Detailfragen müssen an dieser Stelle 
deshalb offen gelassen werden. 

Methodologische Vorgehensweise 
Zugang zum Großen Basar in Istanbul habe ich während eines viermonatigen 
Auslandspraktikums am Ende meines Magisterstudiums im Frühjahr 2008 er-
halten. Insgesamt folgten danach im Zeitraum von 2008 bis 2015 sieben Auf-
enthalte: Zwei längere Aufenthalte von acht und neun Monaten, sowie fünf 
kürzere Aufenthalte von einer Woche bis zu sechs Wochen. Letztere dienten zur 
Nachfrage und zur Sammlung abschließender Informationen. Methodisch arbei-
tete ich mit einer Methodenkombination von offenen Gesprächen, Teilneh-
mender Beobachtung und Leitfaden gestützten qualitativen Interviews (vgl. Beer 
2008, vgl. Girtler 2004, vgl. Schefeld 2008, vgl. Schmidt-Lauber 2001). Der 
neunmonatige Aufenthalt von Oktober 2009 bis Juli 2010 galt der Exploration. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


17 

Hier führte ich offene Gespräche, die die Grundlage für die Entwicklung der 
Leitfrageninterviews in der Feldforschungsphase bildeten. Ich verbrachte in 
abwechselnden Zeitspannen zwei bis drei Tage die Woche bei einem Lampenge-
schäft, einem Geschäft für Frottierwaren und einem Geschäft für traditionelle 
Bekleidung asiatischer Provenienz. In dem achtmonatigen Aufenthalt von Mai 
bis Dezember 2014 führte ich die »offizielle« Feldphase durch. Bei dieser arbeite-
te ich je zwei bis drei Wochen für drei Tage in fünf unterschiedlichen Geschäf-
ten (zwei Teppichhändler, zwei Juweliere, ein Keramik- und Silbergeschäft) mit. 
Während dessen führte ich Leitfaden gestützte qualitative Interviews durch, von 
denen 19 mit 17 Personen in die Analyse aufgenommen wurden. Die Mitarbeit 
in den Geschäften diente vor allem dazu, Aussagen der Interviews zu überprüfen, 
die Informationen zu erweitern und die vorsprachlichen Informationen, die 
nicht immer einfach zu thematisieren sind, die sich aber in der konkreten Hand-
lung beobachten lassen, in die Analyse mitaufzunehmen sowie hermeneutisch-
verstehend zu interpretieren. Die Bedeutung der eigenen Präsenz vor Ort kann 
nicht überschätzt werden, da in der Alltagssituation viele Informationen zu Tage 
treten, die in einer Interview-Situation, die immer ein künstliches Element in 
sich trägt, nicht zur Sprache kommen – oftmals einfach nur, weil es dem Inter-
viewten gerade nicht einfällt oder er gerade nicht über das Thema sprechen 
möchte. Wenn man sich selbst empathisch in die Lage des Interviewten versetzt, 
ist dies einleuchtend, denn auch selbst hat man nicht immer die Muße oder die 
Energie über ein Thema zu sprechen oder erst später fällt einem die Antwort auf 
eine gestellte Frage ein. Aus diesen Gründen habe ich mich auch für einen quali-
tativen Zugang entschieden, der es ermöglicht, über einen längeren Zeitraum 
mit den verschiedenen Personen in Kontakt zu stehen. Von besonderer Wich-
tigkeit sind deshalb auch die unzähligen informellen Gespräche, die ich bei 
türkischem Tee geführt habe, die gerade in einer nicht-westlichen Kultur unbe-
dingten Wert haben, da allein eine persönliche Beziehung die Türen für vertrau-
ensvolle Gespräche öffnet. Dafür werden nicht quantitativ viele Kontakte, son-
dern qualitativ wenige, dafür sehr gute benötigt, da diese im Weiteren die Brü-
cken zu den relevanten Stellen erschließen. Ich beschreibe in den jeweiligen 
Kapiteln konkrete weitere detaillierte Aspekte der Feldforschung. 

Darüber hinaus habe ich vier deutsche Handelspartner interviewt, die auf 
eine 12- bis über 40-jährige Arbeits- und Handelserfahrung mit Partnern auf 
dem Großen Basar und seinem weiteren Umfeld zurückblicken können. 
Dadurch konnte ich meine eigene kulturelle Brille einer kritischen Gegenüber-
stellung unterziehen.  

Hinzu kommt mein fünfjähriger Aufenthalt, den ich wohnhaft in Berlin-
Kreuzberg am Kottbusser Tor verbrachte. Dieses Viertel ist größtenteils von 
türkischen Mitbürgern besiedelt sowie insbesondere auch durch türkische Ge-
schäfte – vom Obsthändler über den Fahrradhändler und Schuhmacher bis hin 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


18 

zum Goldschmied – gekennzeichnet. Hier konnte ich im täglichen Leben meine 
Thesen immer wieder direkt oder indirekt von mehreren Seiten prüfen.  

Außerdem habe ich meine eigenen aus der Feldforschung gewonnen Daten 
mit einer Sekundäranalyse der Studie von Şatıroğlu/Okan 2010 sowie des 
»Grand Bazaar Magazine« erweitert. Das Magazin wurde 2001 bis 2004 von 
Atilla Özbey und Rifat Dedeoğlu herausgegeben und erschien in englischer 
sowie türkischer Sprache. Hier findet sich ein reicher Fundus an Material zur 
Ergänzung meiner eigens gewonnen Erkenntnisse und Daten, da hier auch viele 
Basaris persönlich zu Wort kommen.3  

Forschungsstand und erkenntnistheoretische Begriffsbestimmung 
Ehre ist ein Phänomen, das sich zwischen empirischen Begebenheiten und me-
taphysischen Einsichten bewegt und es kann nur zufriedenstellend beantwortet 
werden, wenn beide Seiten in die Analyse integriert werden. Bis dato gibt es 
entweder empirische Studien der Sozial-, Geschichts-, und Kulturwissenschaf-
ten, denen es an metaphysischem Wissen mangelt oder philosophische Theorien, 
denen die Umsetzung in den konkreten Lebenskontext fehlt. Um eine mehrdi-
mensionale und akkurate Zugangsweise, zu der bis dato sehr eindimensionalen 
Betrachtungsweise des Phänomens Ehre zu erhalten, ist deshalb eine interdiszip-
linäre Herangehensweise unerlässlich. Dies macht die Arbeit nicht einfacher, 
sondern birgt Schwierigkeiten und Gefahren in sich. Die Interdisziplinarität ist 
jedoch der einzige Weg, das Phänomen Ehre »notwendig und hinreichend« zu 
erfassen (vgl. Baumann 2002, S. 86).  

Im Forschungsstand lege ich deshalb den bisherige Umgang mit dem Phä-
nomen Ehre in der Ethnologie, Soziologie und Philosophie dar. Meine Haupt-
kritik an der ethnologischen Ehrforschung (1.) ist die Fehlverwendung des Ehr-
begriffes, wobei das Meinen (dóxa) ihrer Gewährsleute über Ehre zum Wissen 
(episteme) (vgl. Platon, 504-524) erhöht wurde und im sogenannten »Ehren-
mord« ihren Höhepunkt erkenntnistheoretischer Grausamkeit erreicht. An der 
soziologischen Ehrforschung (2.) kritisiere ich die moderne positivistische Sozio-
logie, die sich größtenteils in Bindestrich-Soziologien aufhält und den Blick auf 
die zentralen Fragen menschlichen Daseins meidet. Zentral gilt es hier zwischen 
äußerer und innerer Ehre unterscheiden zu lernen sowie die gegenseitige Be-
dingtheit von Soziologie und Philosophie (Georg Simmel) zu begreifen. Um der 
Ehre ihren erkenntnistheoretischen Inhalt wiederzugeben bedarf es philosophi-
schen Wissens (3.). Ein zentraler Theoretiker ist hier Aristoteles, der in der Ni-
komachischen Ethik präzise den Zusammenhang von Ehre als »Lohn der Tu-

3  Die Magazine sind heute nicht mehr zu beziehen, da sie nicht mehr gedruckt werden. Ich 
verdanke es Remzi Fırat, dass er mir den Zugang zu seinem persönlichen Archiv gewährt 
hat, so dass mir sechs Ausgaben des Magazins als Kopie zur Verfügung stehen. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


19 

gend« mittels der Charakterbildung beschreibt. Aristoteles hat nach Sombart am 
tiefsten das Wesen der vorkapitalistischen Wirtschaft erkannt (vgl. Sombart 
1913, S. 17). Ehre ist hier ein Gefühl, das von Emotionen zu unterscheiden 
gewusst werden muss. Einhergehend damit kann im »Zeitalter des Narzissmus« 
(Lasch 1986; s.a. auch Bühl 2000) auch am Beispiel des Narzissmus ex negativo 
eruiert werden, was Ehre ist bzw. was sie nicht ist.  

Empirisch-theoretische Erkenntnisse 
Aufgrund der Fehlverwendungen und der Vernachlässigung des Ehrphänomens 
ist es meine Intention, die Grundpfeiler der Ehrforschung insbesondere bezüg-
lich der Handelsehre herauszuarbeiten, um dann mit diesen an dem Phänomen 
erkenntnistheoretisch schlüssig weiter arbeiten zu können. Die vorhandenen 
Theorien über die Ehre werden in die Analyse integriert und mittels der empiri-
schen Erkenntnisse erweitert. Theorie und Empirie standen beim gesamten 
Forschungsprozess in Wechselwirkung (Georg Simmel). Um dieser Arbeitsweise 
auch in der schriftlichen Ausarbeitung gerecht zu werden, habe ich mich bewusst 
dafür entschieden, die Arbeit nicht in einen separaten Theorie und Empirie zu 
gliedern. Der empirisch-theoretische Teil gliedert sich in fünf Kapitel (Kapitel 2 
bis 6), die jeweils mit empirischen Fallbeispielen beginnen und mit theoretischen 
Unterkapiteln schließen. Eine Ausnahme bildet Kapitel 1, in dem ein kurzer 
historischer Abriss der 550-jährigen Geschichte des Großen Basars gegeben wird. 

Am Beispiel des Großen Basars in Istanbul lege ich anhand von Fallbeispie-
len die Veränderungen von einer vormodernen zu einer modernen Ökonomie 
und deren Auswirkungen auf die charakterlichen Dispositionen (Habitus) dar. 
Fallbeispiele sind deshalb besonders aufschlussreich, da die gesellschaftliche 
Struktur in jedem Einzelnen abhängig von Geschlecht, Alter, Ethnie, Religion 
etc. eingeschrieben ist und sie somit in der Rückwirkung wiederum Aufschlüsse 
über gesellschaftliche Tatsachen geben.  

Allen voran ist diese Arbeit von dem leider erst posthum wertgeschätzten, 
dialektisch arbeitenden Philosophen und Soziologen Georg Simmel (vgl. 1989, 
1992, 1995) mit seinen wichtigen theoretischen Werkzeugen wie der Unter-
scheidung von »individueller Seele, subjektiver Kultur und objektiver Kultur«, 
»Inhalt und Form« sowie »Wechselwirkung« inspiriert. Um ihn kreisen ergän-
zend Aristoteles »Ehre als Lohn der Tugend«, Bourdieu (1976, 2000), Durk-
heims »nicht-vertragliche Elemente des Vertrages« (1992) sowie die Überlegun-
gen zu den Berufsgruppen (1991; 1992). Max Webers »Verkehrung von Mitteln 
zu Zwecken« und seine Untersuchungen zur Wirschaftsethik der Weltreligionen 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


20 

(1989) sowie Werner Sombarts Bürgergeist (1913) dürfen dabei natürlich nicht 
fehlen.4  

In Kapitel 2 arbeite ich die komplexe Genese des traditionellen ehrenhaften 
Handelshabitus heraus, die auf persönlichen face-to-face-Beziehungen in der 
primären und sekundären Sozialisation beruht. Inwiefern sich die Charakterhal-
tung durch den globalen und kulturellen Einfluss verändert, wird in Kapitel 3 
diskutiert. Kultur- und Wirtschaftssoziologie werden hier wechselseitig unter-
sucht, da sie sich gegenseitig bedingen (s. a. Ülgener 2008, S. 3). Die moderne 
Trennung von Kultur-, Wirtschafts- und auch Rechtssoziologie verkennt, dass 
die Kultur in alle diese Bereiche einfließt. Kapitel 4 kann als Hauptkapitel der 
Arbeit bezeichnet werden. In ihm werden die aufgestellten Thesen explizit disku-
tiert: Mit den Modernisierungsprozessen einhergehend entstehen auf dem Gro-
ßen Basar Konflikte von Ehre vs. Geld: Die Handelsehre divergiert mit dem 
modernen Kalkül des Homo Oeconomicus, konkret lässt sich dies an der Ge-
genüberstellung von Feilschen, das auf einem ehrenvollen Charakter beruht 
(Aristoteles), und festen Preisen, die auf abstrakten Prinzipien der Gleichheit 
(John Rawls) aufbauen, beobachten. Hier werden insbesondere Aspekte disku-
tiert, welche die Rechtssoziologie betreffen, allerdings auch diese notwendiger-
weise wieder im Kontext von Kultur. Darüber hinaus soll in Kapitel 5 gezeigt 
werden, dass das Ehrgefühl ein transkulturelles Prinzip ist, das, wie Aristoteles 
schon erkannte, eine rudimentäre Möglichkeit ist, die jedoch nur durch Übung 
und Praxis auch in die gesellschaftliche Wirklichkeit integriert werden kann. Der 
Große Basar in Istanbul ist für die Transkulturalität des Ehrgefühls ein ideales 
Beispiel, da durch den alten Handelsweg der Seidenstraße Jahrtausende lang die 
Menschen in der Türkei mit den unterschiedlichsten Kulturen und Religionen 
in Kontakt standen und sich dies auf dem Großen Basar, als Endpunkt der 
Seidenstraße, durch das Zusammenleben und -arbeiten unterschiedlicher Eth-
nien und Religionen heute noch zeigt. 

Schluss und Ausblick 
Die Arbeit bewegt sich auf zwei zentralen Analyseebenen: Empirisch-theoretisch 
zeige ich anhand der Veränderungen der Handelspraxen auf dem Großen Basar 
in Istanbul, wie kulturelle und globale Wandlungsprozesse zu einer Änderung 
der Charakterstruktur führen, konkret von der »Logik der Ehre« (vgl. Aristoteles, 
vgl. Bourdieu 2000) zu dem nutzenorientierten Homo Oeconomicus. In der tradi-
tionellen Charakterstruktur finden wir Ansätze dieser Idee, die die moderne 
Gesellschaft vernachlässigt.  

4  Aufbauend auf den Erkenntnissen von Max Weber und Werner Sombart arbeitet Sabri F. 
Ülgener (2006) die Moral und Geisteshaltung für die Probleme der Wirtschaft anhand der 
türkisch-islamischen Geschichte und Kultur heraus. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


21 

Auf einer metatheoretischen Ebene ist die Arbeit eine Kritik der »Unpersön-
lichkeitsphilosophie« moderner westlicher Gesellschaften, die der unbewussten 
Annahme anheimgefallen ist, dass die persönlichen Probleme verschwinden 
würden, wenn sie die Person ausklammere. Die dualistische Trennung der Sache 
von der Person löst keinesfalls das Problem, sondern drängt vielmehr die persön-
lichen charakterlichen Schwächen und Leidenschaften nur weiter in den Schat-
tenbereich, anstatt sie zu integrieren. Im Zuge der Aufklärung wurde in kirchli-
cher Tradition die Vernunft über das Gefühl überhöht. Aristoteles (Nikomachi-
sche Ethik) erkennt jedoch bereits, dass nicht nur kognitives und sachliches 
Wissen (dianoetische Tugenden), sondern auch die persönlich-ethischen Qualitä-
ten (ethische Tugenden) ausgebildet werden müssen, die sich vor allem emotional 
äußern und deshalb auch nur auf dieser Ebene bearbeitet werden können. 

Ich möchte betonen, dass ich die traditionelle Gesellschaft nicht analysiere, 
um an frühere bessere Zeiten zu appellieren. Vielmehr geht es mir darum, die 
positiven Elemente der traditionellen Gesellschaft herauszuarbeiten, um diese für 
die moderne Gesellschaft neu zu interpretieren und weiter zu entwickeln. In der 
traditionellen Lehrlings-Meister-Beziehung wurde das Aneignen von Fachwissen 
mit der Ausbildung des Charakters verbunden. Die moderne Gesellschaft muss 
dafür heute eine Antwort finden, die sich jenseits traditionell religiöser Dogmen, 
aber auch jenseits postmoderner Beliebigkeitsphantasien bewegt.  

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


23 

I.  Forschungsstand und erkenntnistheoretische 
Begriffsbestimmung  

1.  Die Fehlverwendung des Ehrbegriffs in der 
Ethnologie  

11.1  Kurzer historischer Abriss der Mittelmeerraum-
etnographie  

Nach dem 2. Weltkrieg waren die Forscher mit einer neuen weltpolitischen Lage 
konfrontiert: »Entkolonialisierung« und die damit einhergehenden Schwierigkei-
ten in den traditionell ethnologischen Forschungsgebieten veranlassten viele 
Forscher sich sogenannten »komplexen Gesellschaften« zuzuwenden. Der Begriff 
»komplexe Gesellschaften« wurde in dieser Zeit von Ethnologen wie Soziologen 
eingeführt und steht für Gesellschaften, in denen ein Zusammenleben von teils 
widersprüchlichen Lebensauffassungen in kultureller, religiöser, ökonomischer 
und sprachlicher Hinsicht bestehen soll. Ein besonderes Interesse galt dabei in 
den 1950er und 1960er-Jahren dem Mittelmeerraum und Europa selbst (vgl. 
Weber-Pazmiño 1991, S. 96). In diesem Kontext rückte das Konzept »Honour 
and Shame« (vgl. Peristiany 1965; vgl. Pitt-Rivers 1971 [1954]) in das Zentrum 
der Forscher (vgl. Giordano 2003a, S. 13f).  

Pionierarbeit leistete bei der Erforschung des Mittelmeerraumes Pitt-Rivers 
(1971[1954]) über ein Dorf in Andalusien. 1965 erschien der von Peristiany 
herausgegebene Sammelband: »Honour and Shame: The Value of Mediter-
ranean Society«. In diesem Werk wurde das Konzept von »Ehre und Scham« als 
kulturelles Muster zum fundamentalen moralischen Code mediterraner Gesell-
schaften in die ethnologische Diskussion eingeführt. Gemäß Pitt-Rivers besteht 
die männliche Ehre aus zwei Dimensionen: Zum einem aus einem spezifischen 
Bewusstsein, bestehend aus Selbstwertgefühl und Stolz. Zum anderen muss sich 
dieses Bewusstsein in einem konkretem Verhalten widerspiegeln, das heißt öf-
fentlich gemacht werden, indem die zugeschriebenen oder erworbenen Eigen-
schaften zur Schau gestellt werden, um damit Anerkennung der eigenen Ehre zu 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


24 

finden. Das Konzept von Ehre und Scham unterliegt nach diesen Theorieansät-
zen einer starken Trennung von männlicher und weiblicher Sphäre. Damit 
einher geht die Trennung zwischen innen und außen sowie zwischen privat und 
öffentlich (vgl. Hüwelmeier 2004, S. 66f). »Männliche Ehre ist gekennzeichnet 
durch die Fähigkeit, die eigene Reputation zu wahren und die Ehre der ganzen 
Familie bzw. des Haushalts zu schützen, wenn nötig mit physischer Gewalt zu 
verteidigen. Stärke, Mut und Tapferkeit, Großzügigkeit und Gastfreundschaft 
werden mit männlicher Ehre assoziiert.« (Hüwelmeier 2004, S. 67)5 

Neben der männlichen Ehre gibt es eine typisch weibliche Ehre, die sich vor 
allem durch erstere definiert und auf sie bezogen bleibt. Eine ehrenhafte Frau ist 
eine schamhafte Frau. Schamhaft zu sein, meint vor allem keusch zu sein, das 
heißt keinen vorehelichen Geschlechtsverkehr zu haben und als Jungfrau in die 
Ehe zu gehen (vgl. Petersen 1985, S. 11f; vgl. Stirling 1965, S. 233). Das bedeu-
tet nicht, dass ihr keine Sexualität zugestanden wird, sondern vielmehr wird für 
beide Geschlechter die Ehe als der angemessene Ort angesehen, um diese zu 
leben. Schamhaftigkeit sollte sich im Habitus der Frau ausdrücken, wie etwa in 
ihrer Gestik und ihrer Art der Bewegung. Dazu gehört die Bedeckung ihres 
Körpers und ihres Haares. Ihr Verhalten sollte dabei Zurückhaltung und Be-
scheidenheit vermitteln. Anders als in der dörflichen Struktur gilt es im urbanen 
Raum als legitim westeuropäische Kleidung und kein Kopftuch zu tragen. Von 
Bedeutung ist vielmehr, dass die Frau unnahbar und gepflegt wirkt. Nachlässige 
Kleidung gilt als unehrenhaft, elegante Kleidung als ehrenhaft. Mit diesen Mit-
teln soll gezeigt werden, dass der Körper bzw. seine Bedürfnisse unter Kontrolle 
gehalten sind (vgl. Petersen 1985, S.13f). »Die Überwachung der Ehre obliegt 
den Männern und ist letztlich die Begründung für die Legitimität männlicher 
Autorität.« (Hüwelmeier 2004, S. 67)  

Auch der türkische Ehrbegriff wurde im Kontext der Mittelmeerethnogra-
phie insbesondere anhand der geschlechtsbezogenen Ehrvorstellungen (namus) 
thematisiert. Lale Akgün (1995) beruft sich in ihrer kurzen Abhandlung »Der 
Ehrbegriff in der Türkei« auf den Roman »Namuscular« von Kemal Tahir. Sie 
zeigt an diesem Roman den inneren Widerspruch der Männer auf, die zur Wie-
derherstellung ihrer Ehre ihre (geliebte) Frau umbringen (müssen). So haben sie 
zwar in freudschen-psychologischen Termini im Sinne der gesellschaftlichen 
Moral, dem Über-Ich, richtig gehandelt – wobei Wut, Hass, Ärger und Zorn 

5  Beispielsweise zeigt sich in der Konfrontation mit anderen Männern, dass es darauf an-
kommt, immer nur so weit zu gehen, dass die Situation nicht eskaliert, aber gerade auch so 
weit, dass sie kurz davor steht dies zu tun. Dies zeigt sich etwa im Sportunterricht bei der 
Gegenüberstellung des Verhaltens zwischen deutschen und türkischen Jugendlichen. Türki-
sche Jungen raufen sich bewusst bis zu einem bestimmten Punkt, ohne aber die Kontrolle 
über die Situation zu verlieren (vgl. Bröskamp 1988, S.193ff; s.a. Schiffauer 1987, S. 59f).  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


25 

ihre Leitmotive waren – ihr Ich und ihre wahren (Liebes)Gefühle haben sie aber 
womöglich verraten. »Das Ergebnis: der Ehrenhafte hat als Teil der Gesellschaft 
den Normen entsprechend gehandelt, aber als Individuum versagt, da er nicht in 
der Lage war, eine individuelle Lösung des Problems zu finden.« (Akgün 1995, 
S. 92) Ein kluger Mann würde in diesem Sinne nicht einfach seine Frau um-
bringen, denn dadurch würde er gleichzeitig sich selbst umbringen. »Warum 
glaubt Ihr, gibt der große Vorsitzende (Richter, Anm. der Verf.) den Gatten-
mördern die Höchststrafe? Weil sie (die Gattenmörder) sich selber geschadet 
haben – nicht etwa, weil der große Vorsitzende auf Seiten von schlechten Ehe-
frauen steht.‹« (ebd., S. 92) Hier wird schon eine wichtige Unterscheidung von 
gesellschaftlicher Moral und individual-seelischer Ethik angedeutet, die im phi-
losophischen Teil des Forschungsstandes (Kapitel 3) noch genauer aufgezeigt 
werden. 

Yalçın-Heckmann (1999) verdeutlich noch einen weiteren wichtigen As-
pekt, denn namus bedeutet neben der Geschlechtsidentität auch »Erwachsen 
sein« (vgl. Yalçın-Heckmann 1999, S. 146). Dieser Dimension des Ehrbegriffes 
wurde in der wissenschaftlichen Forschung wie in der medialen Verbreitung 
jedoch kaum Beachtung geschenkt.  

Ein zusätzlicher Begriff im breiten Feld von Ehre beziehungsweise dessen 
Pendant ist şeref (Ansehen). Dieses wird vor allem über die berufliche Stellung 
erworben. Das eigene Verhalten sollte sich an namus orientieren und dann durch 
şeref seine gesellschaftliche Anerkennung finden, wobei erster Begriff absoluter zu 
versehen ist, denn man hat entweder Ehre oder nicht, die Anerkennung dafür, 
kann sich vergrößern oder verringern (vgl. Yalçın-Heckmann 1999, S. 147). 

Durch den Aufbruch traditioneller Ehrvorstellungen geraten allerdings die 
einst unhinterfragten Handlungsmotive ins Wanken. Je mehr sich die Lebens-
bedingungen unter Modernisierungsprozessen ändern, umso stärker geraten 
auch die einstigen Wertvorstellungen ins Wanken. Wenn also Ehre weder durch 
namus der Frau noch şeref über den Beruf erlangt werden kann, rücken andere 
Orientierungspunkte ins Zentrum. Saygı steht für die Respektbeziehungen oder 
auch Ehrerbietung und gewinnt in diesem Kontext eine bedeutende Rolle. Er 
wird unter Männern gegenseitig bezeugt, von Kindern oder Schwiegertöchtern 
gegenüber ihren Eltern, von Jüngeren gegenüber Älteren, von Mitarbeitern zu 
Vorgesetzten und von gesellschaftlich Unterlegenen gegenüber Überlegenen 
erwartet (vgl. Akgün 1995, S. 93ff). Beispielsweise raucht der Sohn nicht in 
Gegenwart seines Vaters um ihm Achtung (saygı göstermek) zu zeigen. Ob er 
ansonsten raucht spielt eine untergeordnete Rolle. Wichtig ist, dass er dies in 
Anwesenheit des Vaters unterlässt. Entscheidend ist somit nach außen durch das 
angemessene Handeln kein Zweifel über die Integrität zur eigenen Gruppe auf-
kommen zu lassen (vgl. Schiffauer 1983, S. 67). Es scheint, als ob der Respekt 
(saygı) als Restkategorie des traditionellen Ehrkomplexes von namus, şeref und 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


26 

saygı übrigbleibt, an der man sich teilweise auch zwanghaft festhält, da man 
merkt, dass die einst Halt gebenden und unhinterfragten Werte instabil gewor-
den sind (vgl. Akgün, S. 94f). 

Auch der Begriff onur (Ehre, Würde) gehört in das reiche und vielfältige Be-
griffsspektrum türkischer Ehrvorstellungen. Durch die Begriffsverwendung kann 
man deutlich machen, ob man sich eher der alten traditionellen Ordnung (şeref) 
oder des modernen individualisierten Verständnis von Ehre (onur) zugehörig 
fühlt, onur wäre in diesem Kontext am besten mit Würde zu übersetzen (vgl. 
Yalçın-Heckmann 1999, S. 149f). Auf den Unterschied von Ehre und Würde 
wird später noch eingegangen. 

Laut der Studie des United Nations Development Programme zum Thema 
»Honor Killings« (vgl. Kardam 2008) ändern sich die Einstellungen zu den 
Ehrvorstellungen in der türkischen Bevölkerung im städtischen Bereich mit 
tendenziell individualistischen Lebensvorstellungen. Hier wird Ehre vielmehr als 
etwas grundlegend Menschliches angesehen, bei der es vor allem um den Um-
gang mit seinen Mitmenschen und der Natur und Umwelt geht. Offenheit, 
Fairness, Ehrlichkeit oder Selbstverantwortung sind hier stärkere Referenzgrößen 
als das starre und patriarchale Verständnis, »which places honor between the legs 
of women« (Kardam 2008, S. 23). 

Die türkische Gesellschaft »besteht aus Männern, die äußerlich stark sind 
und sich von der Tat überzeugt darstellen, aber innerlich unendlich verletzt 
sind.« (Akgün 1995, S. 91) Dies erklärt den Anstieg der Bücher, die über das 
Problem der gesellschaftlichen Ehre nicht mehr wie anfänglich nur aus der Sicht 
der türkischen Frauen schreiben, sondern es auch aus der Sicht des »schwachen 
Geschlechts«, der türkischen Männer, thematisiert (vgl. etwa Toprak 2007). 

Die teils sehr starren und dichotomischen Konzeptionen von weiblicher und 
männlicher Ehre wurden im Laufe der Zeit von kritischen Anthropologen in 
Frage gestellt und es wurde proklamiert, dass die Konzepte von Ehre nicht starr, 
sondern vielmehr als Grundlage und Tendenz bei der Einschätzung von Situati-
onen und deren Richtigkeit dienen sollten (vgl. Giordano 2002, S. 43; vgl. 
Scheibelhofer 2009, S. 81). Geschlechteridentitäten und -rollen sind so vielfältig 
wie die Länder selbst. »Das Stereotyp einer mediterranen Moral gibt nämlich 
nur eine Version der Geschlechterideologie wieder und unterstützt dadurch den 
patriarchalen status quo« (Lindisfarne 1994, S. 83 zitiert nach Hüwelmeier 
2004, S 68). In diesem Zusammenhang ist es wichtig auf die schichtentypischen 
Momente zu verweisen. Für die unteren Schichten ist die weibliche Ehre, vor 
allem die Jungfräulichkeit, von großer Bedeutung. Sie dient als »symbolisches 
Kapital« (Bourdieu), welches in ökonomisches Kapital transformiert werden 
kann. Das Gegenteil zum »Puritanismus des Volkes« ist die »Freizügigkeit der 
Eliten«, die den ein oder anderen ausländischen Reporter bei der Begegnung mit 
den aristokratischen Zirkeln von Palermo in Sizilien etwa regelrecht schockierte 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


27 

(vgl. Giordano 2003a, S. 24f; vgl. Giordano 2002, S. 53). Wie flexibel die gesell-
schaftliche Moral an dieser Stelle sein kann, zeigt sich auch beim Blick auf man-
che afrikanische Gesellschaften, in denen es für Mädchen als besonders ehrenvoll 
gelte, viele Affären zu haben (vgl. Simmel 1992, S. 600). 

11.2  Ethnologische Ehrforschung und der »Ehrenmord« heute 

Die Forschungen über Ehre sind heute in den Hintergrund geraten. Nachdem 
sich die Kritik an diesem Konzept verstärkte, widmeten sich die Ethnologen 
intensiver den Netzwerkanalysen: Patronage und Klientelismus, instrumentelle 
Freundschaften und die Manipulation politischer Beziehungen bildeten von nun 
an den akteurzentrierten Forschungsschwerpunkt. So bezeichnete »Schwache 
Staaten« tragen in der ethnologischen Logik zur vermehrten Entwicklung ab-
hängiger Beziehungsformen bei (vgl. Hüwelmeier 2004, S. 69; vgl. Boissevain 
1974). Ethnologische Forscher haben es jedoch unterlassen ihre eigenen politi-
schen Strukturen kritisch zu hinterfragen und derartige Probleme den »Schwa-
chen Staaten« zugeschoben. So galt Korruption und Klientelismus gerne als ein 
Problem der anderen und etwa als ein unerwünschtes Nebenprodukt der Trans-
formationsprozesse in osteuropäischen Staaten. Käufliche Schiedsrichter und 
»kreative« Parteienfinanzierung (vgl. Kirner 2003, S. 175) zeigen, dass auch in 
der »Lobby-Republik« (vgl. Tillack 2015) Deutschland informelle in korrupte 
Praktiken übergehen können. Diese Forschungsperspektive zeigt sich auch bei 
der Untersuchung des Basars in Marokko von Clifford Geertz (vgl. 1978/ 79), 
der den manipulativen Gehalt persönlicher Beziehungen hervorhebt und wenig 
Aufmerksamkeit darauf verwendet, die »Grauzone zwischen Freundschaft, Kli-
entelismus und Korruption« (Giordano 2003) herauszuarbeiten.6  

Das anfänglich omnipräsente Konzept von Ehre und Scham wurde durch 
die oben genannten Problematiken letztlich marginalisiert. Anstelle einer wirkli-
chen Aufarbeitung der Problematiken im Rahmen von »Honour and Shame« 
wurde das Thema jedoch mehr oder weniger ungeklärt ad acta gelegt und andere 
Forschungsschwerpunkte wie die Netzwerkanalysen und der Transnationalismus 
rückten in den Vordergrund. »Der Netzwerkansatz mit seiner akteurszentrierten 
Perspektive bildet eine Klammer zwischen der Mittelmeerethnographie der 
ersten Jahrzehnte und einem gegenwärtig neuen Forschungsparadigma, das der 
Mobilität von Mittelmeerbewohnern größere Aufmerksamkeit schenkt.« 
(Hüwelmeier 2004, S. 71): dem Transnationalismus. Unter dem Forschungs-

6  Eine andere Studie über einen Basar findet sich bei Theodore C. Bestor (2004) über den 
japanischen Fishmarkt Tsukiji. Der andere Kulturkreis sowie die Tatsache, dass es sich hier 
ausschließlich um Lebensmittel handelt, machen diese Studie, trotz einer generellen Struktur 
eines Basars, für die Untersuchung auf dem Großen Basar in Istanbul wenig fruchtbar. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


28 

konzept des Transnationalismus wird in den Sozial- und Kulturwissenschaften 
»die regelmäßige und dauerhafte Kommunikation zwischen Individuen, Grup-
pen und Institutionen über Grenzen und Nationalstaaten hinweg untersucht« 
(ebd.).  

Im Zuge der Debatte um sogenannte »Ehrenmorde« drängt sich die Thema-
tik der Ehre durch die Hintertür wieder in die Diskussion und muss nun erneut 
überdacht werden, da die diversen vermeindlichen »Ehrrelikte« heute den 
Rechtsstaat in Frage stellen. 

Es war der Ethnologe Werner Schiffauer, der im Jahre 1980 zunächst in ei-
nem Kursbuch und später in seinem Buch (1983): »Die Gewalt der Ehre. Erklä-
rungen zu einem deutsch-türkischen Sozialkonflikt« die Debatte über Zuwande-
rung, ethnische Kulturen und Gewalt anstieß. Schiffauer schilderte diesen mehr-
fachen Vergewaltigungsfall im damaligen Verständnis der anthropology of the 
Mediterranean ganz klassisch als ein tragisches kulturelles Missverständnis (vgl. 
Hausschild 2009, S. 23). Eine junge deutsche Frau war auf offener Straße von 
einer Gruppe türkischer Jugendlicher mitgenommen und dann tagelang von 
allen der Reihe nach vergewaltigt worden. Gemäß Schiffauer war dies möglich, 
da es für türkische junge Männer zu einem Art Mannbarkeitsritual gehöre. Die 
weibliche Ehre ist, wie dargelegt, streng über die männliche definiert. Die junge 
deutsche Frau litt unter pathologischer Furcht vor der Gewaltbereitschaft der 
türkischen Männer. Diese Furcht hätte sie handlungsunfähig gemacht und die 
Männer gewähren lassen (vgl. Çağlar 2002, S. 324ff; vgl. Hausschild 2009, S. 
23ff, vgl. Schiffauer 1983).  

Unter dem Begriff des cultural defense wurden, teilweise durch die Arbeiten 
von Schiffauer, manchmal als Eigenschöpfung von Juristen, Täter milder verur-
teilt als dies der Fall bei »niederen Beweggründen« wie etwa Habgier gewesen 
wäre. Diese juristische Praxis knüpfte an eine bis in die 1970er-Jahre verbreitete 
europäische Rechtsprechung an, welche auch heute noch mittels der sogenann-
ten »Affekttat« verhandelt wird. Es ließ sich passend in das multikulturelle Den-
ken der 1980er und 1990er-Jahre einfügen, als man versuchte, Menschen nach 
ihren eigenen Maßstäben und kulturellen Werten und Traditionen zu beurtei-
len. Problematisch ist hierbei, dass man im Prozess der »Ethnologisierung« des 
Rechts mehr auf das Gutachten von Ethnologen, Kulturmittlern und dem 
Rechtsbewusstsein der Angeklagten baute, anstatt sich das Recht und Gesetz des 
Ursprungslandes genauer anzusehen (vgl. Hausschild 2009, S. 26).  

Parallel zu dieser Entwicklung stieg auch die Kritik an dem Bild einer stati-
schen Kultur der Einwanderergesellschaft, zuerst in England, Frankreich und 
den USA, Anfang der 1980er-Jahre auch in Deutschland. Das Verhalten von 
Migranten konnte diesen Erkenntnissen gemäß nicht mehr als rein kulturalisti-
sche Schablone gelesen werden, sondern der spezifische situationsbezogene Kon-
fliktstoff zwischen neuer Heimat, Globalisierung und Modernisierung musste 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


29 

transparent gemacht werden. Diese verfeinerte und differenzierte Lesart von 
Kultur wurde von der deutschen ethnologisierenden Rechtspraxis kaum wahrge-
nommen und Gutachten wurden weiterhin auf der Basis struktural argumentie-
render Ethnologen aufgebaut (vgl. Hausschild 2009, S. 26f). Es bestand ab etwa 
den 1970er-Jahren die Tendenz, dass deutschsprachige Ethnologen für eine 
milde Rechtsprechung bei angeblich kulturspezifischen Taten sorgten. Die tür-
kischstämmige Ethnologin Ayşe Çağlar warnte schon in den 1990er-Jahren 
davor, mittels ethnologischer Expertise Misshandlungen und Tötungen gegen-
über Frauen zu verharmlosen (vgl. Çağlar  2002). 

Ayşe Çağlar (2002) vergleicht in ihrem Aufsatz unterschiedliche Gerichts-
gutachten zwischen den 1960er-Jahren und 1990er-Jahren. Neben dem von 
Werner Schiffauer untersuchten Fall prüft sie auch Gutachten aus den 1960er-
Jahren. In den 1960er-Jahren ist auffällig, dass Gerichte vor allem nach Gutach-
tern verlangten, die das Rechtssystem der Türkei besonders gut kannten, die also 
anstelle der kulturellen Normen und ethnologisierenden Praxis weit mehr auf 
das kodierte Recht als Grundlage bestanden. In dem Gutachten von Ernst 
Hirsch, der von 1933 bis 1952 an den Universitäten Ankara und Istanbul Han-
delsrecht, Rechtsphilosophie und -soziologie lehrte, ist beispielsweise kein Hin-
weis auf verallgemeinernde Aussagen bzgl. der kulturellen Normen und Werte 
der türkischen Kultur zu erkennen. Hirsch betont, dass kulturelle Verallgemei-
nerungen unangebracht wären und der jeweils biografische und individuelle 
Kontext berücksichtigt werden müsse. Zwar bezieht sich auch Hirsch auf das 
Konzept von Ehre, jedoch dies in sehr differenzierter Weise und unter der Be-
rücksichtigung der Pluralität türkischer Normen, der Klassenunterschiede oder 
auch des starken Stadt-Land-Gefälles. Die sozialen und individuellen Bedingt-
heiten werden also in den 1960er-Jahren stärker gewichtet als in dem Paradigma 
des cultural defense, das in den 1970er und 1980er-Jahren vorherrschte und zu 
kulturalistischen Tendenzen führte (vgl. Çağlar  2002, S. 331ff).  

Driessen (2002, S. 19ff) wie Hausschild (2009, S. 29) erkennen, dass wir – 
insbesondere auch durch die Skandalisierung von sogenannten Ehrenmorden – 
heute dazu aufgefordert sind, uns der Thematik der Ehre neu zu stellen. Fragen 
angesichts einer transnationalen wie kulturvergleichenden Perspektive sind eben-
so von Bedeutung wie die unterschiedlichen Vorstellungen von Ehre, die inner-
halb sozialer Schichten, Nationen, Alterskohorten etc. sehr variieren.  

Bei der Aufarbeitung des sogenannten »Ehrenmordes« wird immer deutli-
cher, dass diese Formulierung nicht nur von Menschen des Mittelmeerraumes 
gebraucht wird, sondern dass oft nicht klar einzuordnende Handlungsmotive 
unter der »Akte Ehre« abgelegt werden, obwohl es sich dabei eher um Hand-
lungsresultate dreht, welche tendenziell aus Brüchen mit Traditionen sowie 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


30 

materiellen und interpersonellen Konflikten resultieren (vgl. Hausschild7 2009, 
36 ff; vgl. Oberwittler/ Kasselt 2011). Derartige Verwirrungen und Fehlverwen-
dungen können jedoch nur entstehen, wenn Begriffe und ihre Inhalte nicht 
(mehr) klar sind. Umso dringlicher erscheint es das Phänomen »Ehre« wieder 
wissenschaftlich zu beleuchten und seine philosophischen, sozialhistorischen 
sowie empirischen Gehalte zu prüfen.  

11.3  Ehre zwischen Metaphysik und empirischen (Kultur-)  
Wissenschaften 

Als Hauptkritik an den ethnologischen Forschungen zum Thema Ehre müssen 
die unreflektierten Übernahmen der »Ehrkonzepte« ihrer »Mandanten« proble-
matisiert  werden. Ethnologen und Anthropologen haben sich nie bemüht den 
Ehrbegriff näher zu bestimmen, um daraus den philosophischen und metaphysi-
schen Gehalt der Aussagen ihrer Gewährsleute zu prüfen. Gleichzeitig haben 
sich die westlich geprägten – allen voran anglo-sächsischen Forscher – vorrangig 
auf die geschlechtsbezogene Ehre gestürzt und dieses Phänomen als etwas höchst 
Exotisches und Fremdes behandelt. Es erscheint doch sehr verwunderlich, denn 
nur ein kurzer Blick von vielleicht 50 Jahren zurück in die eigene westliche 
Geschichte zeigt, dass ähnliche geschlechtsbezogene Ehrvorstellungen auch in 
westlichen Breitengraden in der traditionellen Gesellschaftsstruktur durchaus 
geläufig waren: »Der Mann trägt seine Schmach allein; / Doch kommt ein Weib 
zu Falle, / So schilt man auf sie alle.« (Freidank zitiert nach Simmel 1992, S. 
357)8 – Diese Strukturen sind heute zwar aufgebrochen, doch längst nicht über-
wunden. – In der von Antiautorität geprägten Zeit der 1960er und 1970er-Jahre 
waren Ehre (und Tugend) aus diesem Kontext heraus, als ein mit Unfreiheit und 
moralischen Zwängen verbundener Begriff, verpönt und abgelehnt (vgl. Burk-
hart 2006, S. 16). 

Ein Blick in die philosophische Ideengeschichte und eine metaphysische 
Fundierung hätte den eindimensionalen patriarchalen Zusammenhang von Ehre 
und Mord als Fehlinterpretation entlarvt (vgl. Aristoteles; vgl. Simmel 1995; 
1989, S. 190ff). Der Philosoph und Soziologe Georg Simmel, der Anfang des 
20. Jahrhunderts gelebt hat (!), hatte damals bereits verstanden, dass die Bewah-
rung der weiblichen Ehre und Tugend wohl größtenteils an männlichen Egois-

7  Hausschild bezieht sich hier auf eine Dissertation von Markus Ehrlich zum Thema »Ehren-
mord«, in der Akten der Staatsanwaltschaft in Berlin untersucht werden. Leider konnte ich 
trotz mehrmaliger Anfrage und Internetrecherche keinen direkten Zugang zu der Publikati-
on von Markus Ehrlich erlangen. 

8  Um Missverständnissen vorzubeugen möchte ich anmerken, dass dieses Zitat wohl nicht 
Simmels Meinung wiedergibt, sondern er lediglich die gesellschaftlichen Strukturen mittels 
dieses Zitates beschreibt. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


31 

mus gekoppelt ist (vgl. Simmel 1989, S. 190ff). Ethnologen haben jedoch kritik-
los die Ehrausführungen ihrer »Mandanten« akzeptiert und in die Wissenschaft 
und Gesellschaft weitergetragen. »Die Mittelmeerethnographie ist seit ihrer 
Entstehung in den 1950er-Jahren nicht unwesentlich an der Produktion archai-
scher Bilder beteiligt.« (Hüwelmeier 2004, S. 65)  

Wissenschaft kann nicht auf der Übernahme der »Privatmetaphysik« einzel-
ner Akteure beruhen, sondern es bedarf deren Einbettung in einen metaphysi-
schen Bezugskontext. Ehre ist ein Phänomen, das sich zwischen Metaphysik und 
empirischer Wissenschaft befindet. Wenn sich Ethnologen mit metaphysischen 
Fragen – zu der das Phänomen Ehre gehört – beschäftigen, müssen sie sich zu-
mindest ein Basiswissen metaphysischen Wissens aneignen und nicht mit einem 
materialistisch-geprägten ethnologischen Weltbild metaphysisch-bedingte Phä-
nomene untersuchen und interpretieren. Dabei ist es gerade die Aufgabe von 
Wissenschaft, sich um die Offenlegung von gesellschaftlichen bzw. patriarchalen 
Machtmechanismen (vgl. Bourdieu 2005)9 zu bemühen und nicht noch deren 
Konstruktion mittels scheinbarer »ehrenvoller« Ziele zu legitimieren.  

Durch die Fokussierung auf die geschlechtsbezogene Ehre wurde der Zu-
sammenhang von Ehre und Handel, der ebenfalls Teil der traditionellen Ehr-
Strukturen war, vollkommen außer Acht gelassen. Die Bedeutung der Ehre im 
Handelsleben wurde in den frühen ethnologischen Dorfstudien der 1970er und 
1980er-Jahre gestreift (vgl. etwa Petersen 1985, S. 25; vgl. Magnarella 1974), 
jedoch sind sie nicht näher untersucht worden. Die empirische Studie auf dem 
Großen Basar wird diese Forschungslücke schließen. Zusammenfassend findet 
sich in der Tabelle ein Überblick über die bisherigen türkischen Ehrvorstellun-
gen. 

namus Geschlechtsidentität 
Erwachsen sein 

şeref gesellschaftliches Ansehen 

saygı Respektserweisungen 

onur  Ehre, Würde 

Tab. 1: Bisheriger Forschungsstand der türkischen Ehrvorstellungen im Überblick 

9  »Wie man sieht, ist die Männlichkeit ein eminet relationaler Begriff, der vor und für die 
anderen Männer und gegen die Weiblichkeit konstruiert ist, aus einer Art Angst vor dem 
Weiblichen, und zwar in erster Linie in einem selbst.« (Bourdieu 2005, S. 96) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


33 

2.  Die Vernachlässigung der Ehre in der Soziologie 

»Es ist bemerkenswert, dass nicht nur in der Alltagssprache, sondern auch in 
der soziologischen und philosophischen Literatur die Begriffe ›Moral‹ und 
›Ethik‹ uneindeutig verwendet werden. Diese Tatsache ist für die Soziologie 
nur scheinbar unproblematisch. Moral und Ethik als Untersuchungsgegen-
stand allein der Philosophie zu überlassen lässt sich für die Soziologie nicht 
rechtfertigen.« (Opielka 2006, S. 238)  

Dies gilt folgerichtig auch für das Phänomen der Ehre, die ein wesentlicher Teil 
von Moral und Ethik ist. Uns fehlen heute die richtigen Worte und Begriffe um 
moralische und ethische Phänomene angemessen beschreiben und einordnen zu 
können, mit anderen Worten ist »die Sprache der Moral [...] verwahrlost« (Ma-
cIntyre 2006, S. 15). In der gegenwärtigen »Diffusion der Ehre« in der soziologi-
schen Forschung wird der Ehre eher eine marginale Rolle zugeschrieben (vgl. 
Steuten 2005, S. 7). Der Soziologe Peter Berger verglich den Stellenwert von 
Ehre mit dem der Keuschheit, beiden Konzepten konstatierte er, dass sie in der 
öffentlichen Einschätzung nur als »ideologische Überbleibsel im Bewusstsein 
überholter Schichten« präsent seien (Berger 1975, S. 75). Anders als viele andere 
Intellektuelle erkennt Berger jedoch auch die hohe Ordnungsfunktion der Ehre 
in Relation zu den »Befreiungen« der Moderne (vgl. Steuten 2005, S. 3). Auch 
Arnold Zingerle (1992) ist einer der Wenigen, welcher sich für eine Soziologie 
der Ehre ausspricht. Diesen »Nachruf auf die Ehre« (Angehrn 1982) hält Ludge-
ra Vogt (1997) für zu verfrüht. Als Verfasserin des letzten aktuellen Werkes der 
Soziologie bezüglich des Phänomens Ehre meint sie, dass sich lediglich »Meta-
morphosen und Verschiebungen« vollzogen hätten, »die dem oberflächlichen 
Betrachter den Blick auf die heutige Logik der Ehre verstellen.« (Vogt 1997, S. 
389)  

Neben einer allgemeinen Definition von Ehre gibt der Autor Arnold Zinger-
le (1989) einen Einblick »[z]ur Begriffs- und Theoriegeschichte« und macht auf 
»[u]niversale und kulturspezifische Aspekte« aufmerksam. Allgemein »gilt die E. 
der Person als Rechtsgut, dessen Schutz z.B. in der Bundesrepublik aus der Un-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


34 

antastbarkeit der Menschenwürde (GG Art. 1, Abs.1) abgeleitet, als Schranke 
freier Meinungsäußerung (GG. Art. 5, Abs. 2) bestimmt und strafrechtlich 
(StGB § 185ff) geregelt wird.« (S. 132) Begrifflich unterscheidet Zingerle zwi-
schen vier Dimensionen:  

»1.a. statische (z.B. über Abstammung) zugeschriebene, 1.b. erwerbbare und 
verfügbare Eigenschaften; 2.a. äußere Qualitäten (Würden, Ansehen) und 
Objekte (z.B. ehrende Gaben), 2.b. innere Zuständlichkeiten (›Haltung‹, 
›Habitus‹); 3.a eine Selbstwertauffassung, die von der kollektiven Wertung 
der sozialen Stellung abhängt, 3.b. eine Selbstwertauffassung, die der im 
Gewissen verankerten Moralität einer Person entspringt: 4.a eine von beson-
deren Personenkreisen (Gruppen, Schichten) beanspruchte, wertend-
hervorgehobene Lebensform, 4.b eine allen Menschen zugesprochene Wür-
de.« (Zingerle 1989, S. 132) 

Diese differenzierte Definition bildet eine gute gedankliche Folie für die indivi-
dual-psychologisch-seelischen, soziologisch-politischen sowie rechtlichen Di-
mensionen.  

22.1  Die Klassiker soziologischer Ehrforschung  

Sofern sich Soziologen heute überhaupt mit der Thematik der Ehre beschäfti-
gen, beziehen sie sich weitestgehend auf Klassiker wie Max Weber10 oder Georg 
Simmel (vgl. Steuten 2005, S. 7). Ludgera Vogt (1997, s. a. 1999, 1999a) hat 
eines der letzten Hauptwerke der Soziologie mit den wesentlichen Theorien zur 
Thematik der Ehre vorgelegt.11 Steuten (2005) gibt einen Überblick über den 
aktuellen Diskurs bzw. den nicht stattfindenden Diskurs.  

»Es ist jedoch das typische Schicksal zentraler Fragen in der Soziologie, daß 
sie stets marginalisiert werden: Zwar bilden sie den obersten Bezugspunkt 
und damit Anfangs- und Endpunkt soziologischer Forschung; aber in der 
soziologischen Analyse treten sie zugunsten von Einzelproblemen und kom-
plexen Sachzusammenhängen zurück.« (Müller 1992, S. 54, Fußnote 5) 

Das Ziel dieses Forschungsüberblicks ist es grundlegende Problematiken der 
Forschung des Ehrbegriffs zu diskutieren. Gerade die Herangehensweise an das 

10  Max Weber war selbst bekanntermaßen in Ehrenduelle verwickelt, besonders auch wenn es 
darum ging die Ehre seiner Frau Marianne zu verteidigen (vgl. Vogt 1997, S. 65). 

11  Dies gilt mit Ausnahme von Bourdieus (2000) Studie: »Die zwei Gesichter der Arbeit«, die 
bei der Verfassung der Arbeit von Vogt – so ist zu vermuten – noch nicht in die deutsche 
Sprache übersetzt worden war. Für die konkrete Analyse der Handelsehre, die im Zentrum 
dieser Arbeit steht, ist Bourdieus Werk von zentraler Bedeutung und wird im theoretischen 
Teil genauer ausgeführt. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


35 

Phänomen Ehre und die ihr zugrunde liegenden Grundannahmen, die oftmals 
nicht explizit formuliert sind, sollen hier zentral sein. Ehre befindet sich zwi-
schen empirischen Bedingtheiten und metaphysischen Erkenntnissen, und bei-
dem muss in der Forschung Rechnung getragen werden. 

Die Klassiker der Soziologie wie Georg Simmel oder Max Weber haben sich 
noch durchaus intensiv mit dem Phänomen der Ehre auseinandergesetzt. Max 
Weber verwendet die Begrifflichkeit der »Ehre« vor allem im Zusammenhang 
mit einer ständischen Lebensführung. Dabei geht es Weber vor allem um die 
Frage, wie Macht erlangt werden kann. Neben ökonomischem Erwerb von 
Macht kann diese auch über Ehre erworben werden, diese ist allerdings abhängig 
von der gesellschaftlichen Konstitution. Während die Klassenlage durch »Besitz« 
und »Besitzlosigkeit« gekennzeichnet ist, ist die ständische Ehre nur durch eine 
spezifisch geartete Lebensführung zu erlangen. Der »Parvenue«, der Neureiche, 
wird von den privilegierten Schichten niemals vorbehaltlos akzeptiert werden 
(vgl. Weber 1972, S. 538). Macht kann in diversen Formen zu Tage treten 
sowie verschiedene Motivationsgründe beinhalten. In seiner Abhandlung über 
die protestantischen Sekten verdeutlicht Max Weber die Verstrickungen von 
Macht mit ethischen Ansprüchen. Er zeigt etwa auf, dass der Eintritt in eine 
Religionsgemeinschaft weniger aus religiösen Gründen denn auf strategischen 
beruht, um durch eine bestimmte Performanz einen »guten Ruf« zu erlangen 
und die eigenen Geschäfte zu fördern. »Denn – um es zu wiederholen: – nicht 
die ethische Lehre einer Religion, sondern dasjenige ethische Verhalten, auf 
welches durch die Art und Bedingtheit ihrer Heilsgüter Prämien gesetzt sind, ist 
im soziologischen Sinn des Wortes ›ihr‹ spezifisches ›Ethos‹« (Weber 1988, S. 
234f).  

Ein Großteil der soziologischen Theoretiker und Forscher in weberscher 
Tradition haben sich mit den Aspekten von Ehre, Macht und sozialer Differen-
zierung beschäftigt. Allen voran Coleman (1991) hat in dieser Tradition Ehre als 
eine zentrale Komponente des Sozialkapitals dargestellt (Vogt 1997, S. 217ff):  

»Wenn ich rational bin und ganz eigennützig handle, achte ich darauf, daß 
dieser Gefallen für dich so wichtig ist, daß du bereit sein wirst, mir einen 
Gegengefallen zu erweisen, wenn ich Hilfe brauche, welcher mir einen grö-
ßeren Gewinn verschafft, als dieser Gefallen mich kostet.« (Coleman 1991, 
S. 401 zitiert nach Vogt 1997, 217)  

Ehre wird hier weitestgehend strategisch eingesetzt und dient als kalkulierte 
Nutzung ethischer Konzepte zur Generierung symbolischen Kapitals. Diese 
Analyse ist sicher nicht gänzlich abzuweisen und durchzieht einen weiten Teil 
soziologischer Ehrforschung, jedoch werden hier ethische oder ehrenhafte Ver-
haltensweisen vermischt, so dass deren Begriffsverwendung fragwürdig erscheint. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


36 

Diese Problematik lässt sich am Beispiel Pierre Bourdieus Habitus-Theorie noch 
genauer verdeutlichen.  

22.2  Habitus, Ehre und Tugend 

Im Anschluss an Webers Kategorien von Stand und Klasse hat Pierre Bourdieu 
explizit die Kategorien des Lebensstils entwickelt. Bourdieu sieht Ehre als eine 
besondere Form von Kapital. In dem Kapitel »Ehre und Ehrgefühl« in seinen 
Studien zur Kabylischen Gesellschaft arbeitet er die spezifische Dialektik des 
Ringens um Ehre heraus (vgl. Bourdieu 1976). Diese »Spielregeln der Ehre« sind 
verknüpft mit dem Prinzip von »Geben, Nehmen und Erwidern«, welche auch 
Marcel Mauss in »Die Gabe« beschreibt und analysiert (vgl. Mauss 1990). In 
seinem Werk »Die zwei Gesichter der Arbeit« (Bourdieu 2000) untersucht 
Bourdieu an der algerischen Übergangsgesellschaft die vorkapitalistische Logik 
der Ehre und deren Implikationen. 

Bourdieu konzentriert sich in seinen Analysen ähnlich wie Max Weber vor-
wiegend auf Aspekte von Machtdifferenzierung, Legitimation und Aufrechter-
haltung von sozialer Ungleichheit im Kontext von ökonomischem, kulturellem 
und sozialem Kapital (vgl. Bourdieu 1983, 1993, 1998). In der Forschung und 
damit zusammenhängend in zentralen Einführungswerken der Soziologie wird er 
hauptsächlich dementsprechend verwendet (vgl. Fuchs-Heinritz/König 2005; 
Treibel 2006). In dieser Herangehensweise gerät eine andere Facette in den 
Hintergrund. Bourdieu (1976, S. 28), sowie auch Mauss (1990, S. 57) erkennen 
an verschiedenen Punkten die Umsetzung der aristotelischen Tugendethik (vgl. 
Aristoteles) in diesen Gesellschaften. »Der Ehrenmann (a ardhi) ist zugleich der 
tugendhafte Mann und der Mann von gutem Ruf.« (Bourdieu 1976, S. 28) Und 
Mauss schreibt über die Parallelen der Moralvorstellungen von »Freigebigkeit, 
Ungebundenheit, Autonomie und zugleich Größe« (Mauss 1990, S. 56f), die 
sich mit der Nikomachischen Ethik vergleichen lassen (vgl. ebd., S. 56, Fußnote 
28).  

Bourdieu nimmt das Element der Tugend aber nicht weiter in seine Analy-
sen mit auf, er sieht größtenteils Distinktionen auf der horizontalen Ebene, er 
ignoriert bewusst oder unbewusst das philosophische Element, die geistige Ebene 
und vor allem das gesamte Konzept des Habitus, das er der griechischen Philoso-
phie entlehnt hat. Dabei verwendet er Habitus und Hexis verschieden, obwohl 
ersteres lediglich die lateinische Variante des griechischen Ursprungsbegriffes ist, 
das aristotelisch-thomistischer Herkunft ist (vgl. Fröhlich 1999).12 Bei Aristoteles 

12  Natürlich muss an dieser Stelle Bourdieus Werdegang berücksichtig werden. Als Studierter 
der französischen Eliteschulen sah er sich einem Übermaß philosophischer Spekulation ge-
genüber und wollte wie er zu seiner Algerienstudie explizit formulierte: »Nicht den Philoso-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


37 

umfasst Habitus jedoch auch bzw. vor allem die seelische Disposition, die mittels 
des rechten Handelns (Tugend) zur Glückseligkeit (eudaemonia) führen soll. Bei 
Bourdieu scheint der am glücklichsten zu werden, der es schafft sich in die höhe-
ren Klassen der Gesellschaft zu katapultieren.13 Sloterdijk nennt es die »Verti-
kalspannung«14; ein inneres Streben nach höheren Gütern als dem besseren 
Wein, dem schickeren Auto, dem »höheren Geschmack«, den sonst die unter-
schiedlichen Klassen oder neuerdings die so genannten sozialen Milieus, aus-
zeichnen (vgl. Sloterdijk 2009, S. 281ff). Überspitzt formuliert wäre nach Bour-
dieus Theorie »der Mensch immer dort am meisten er selbst, wo seine Prägung 
durch den Habitus ihm zuvorgekommen ist – als ob das Echteste an uns die ein-
verleibte Klasse wäre (!)“ (ebd., S. 286, Hervorh. d. Verf.).  

Zentral für diese Arbeit ist es folglich vor allem jene innere seelische Disposi-
tion in die Analyse miteinzubeziehen, die jenseits des Bourdieuschen Habitus 
und der Sozialstruktur die einzigartige Qualität jedes individuellen Selbst aus-
zeichnet, »ein qualitativer Individualismus« (Simmel 1995, S. 53) oder »das Ideal 
seiner Selbst« (Simmel 1995a, S. 111)15. Ich möchte an dieser Stelle betonen, 

phen spielen!« (Schultheis 2000, S. 177). Heute jedoch sehen wir uns einer gegenteiligen 
akademischen Welt gegenüber, die den »harten« Szientismus zu einer Art Gottheit erhoben 
hat und dringend philosophisch-metaphysisch in ihre Schranken verwiesen werden muss.  

13  Es ist Bourdieu hoch anzurechnen, die gesellschaftlichen Machtmechanismen der »feinen 
Unterschiede« herauszuarbeiten. Gleichzeitig ist es ein zentrales Problem soziologischer For-
schung, das Problemfeld nicht auszuweiten. Die Frage nach Bildungsgerechtigkeit wird im-
mer nur von unten nach oben gestellt, implizit unterstellt die soziologische Fragestellung 
dadurch, dass man irgendwie glücklicher wird, wenn man es nach oben schafft und vergisst 
zudem all jene Akademikerkinder, die ähnlichen sozialen Zwängen unterworfen sind, wenn 
sie es nicht schaffen oder es nicht schaffen wollen die akademische Karriere ihrer Eltern wei-
terzuführen, sondern vielleicht lieber einen Handwerksberuf ergreifen möchten. Kurzum 
wird die klassische philosophische Frage nicht gestellt, aber mittels Leistungs- und Karriere-
denken als »Glücklichmacher« beantwortet. 

14  Auch wenn ich nicht mit Sloterdijks Schlussfolgerungen einverstanden bin, denn letztlich 
wird bei Sloterdijk der hochtrainierte Superathlet und der Yogi auf eine Stufe gestellt und 
diese »Gleichmacherei« ist meines Erachtens nicht tragbar (ohne das ich dies hier genauer 
ausführen kann), ist der Begriff der »Vertikalspannung« sehr treffend gewählt. 

15  »[I]n jedem Menschen ruht potenziell, aber doch wirklich, das Ideal seiner selbst; die reine 
Form seiner, das, was er sein soll. [...] Egoismus ist immer nur ein Verhältnis der Seele zu ih-
rer Umgebung, sie erwartet von dieser irgend eine Gewährung, irgend ein Glück, zu dem sie 
sie ausnutzt. [...] Die Seele aber, die ganz und gar sie selbst geworden ist, bedarf dessen nicht 
[...], sondern weil sie überall sich selbst hat und nichts als ihr reinstes Inneres ist, so ist sie 
überall Verlangen und Erfüllung zugleich.« (Simmel 1995a, S. 111) Dies wiederum verleiht 
ihr ein Gefühl von Freiheit bei allen Handlungen, da das Zentrum des Wesens die Periphe-
rie bestimmt, »d.h. wenn unsere einzelnen Gedanken und Entschlüsse, unsere Handeln wie 
unser Leiden, unser eigentliches Ich ausdrücken, unabgelenkt von Kräften, die außerhalb 
unser liegen.« (ebd.) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


38 

dass ich keinen individualistischen Ansatz vertrete, der letztlich alles auf das 
Individuum reduziert, noch einen normativ-kollektivistischen, der äußere Struk-
turen für alles verantwortlich zu machen sucht. Vielmehr geht es um einen 
handlungstheoretischen Ansatz, der die dialektische Abhängigkeit von subjekti-
ven Dispositionen und objektiv abstrakten Regelungen, m i t dem Einbezug des 
qualitativen Selbst, herauszuarbeiten sucht. Für dieses Problem eignet sich ein 
Theoretiker in besonderem Maße: Georg Simmel verstand es schon als Mitbe-
gründer der deutschen Soziologie nicht nur zwischen Individuum und Gesell-
schaft zu unterscheiden, sondern eine Dreierstruktur von »objektiver und sub-
jektiver Kultur und individueller Seele« (Müller 1993, S. 9) aufzumachen. Die 
individuellen charakterlichen Dispositionen und die geistige Dimension des 
Menschen wurden kaum bis gar nicht beachtet, so als ob der Mensch ein leeres 
Blatt Papier wäre, das nur noch soziologisch schlüssig beschrieben werden müss-
te. Mein Ausgangspunkt und meine Grundannahme bauen ergo auf der Drei-
erstruktur von Georg Simmel auf, die neben Habitus und Sozialstruktur auch 
die »individuelle Seele« als eine Katergorie des Geistes in ihre soziologische Ana-
lyse integriert.  

22.3  Die gegenseitige Bedingtheit von Soziologie und 
Philosophie 

Die gängigen und wenigen soziologischen Studien über die Ehre, klammern die 
Philosophie weitestgehend aus. Gerade bei einer Thematik wie der Ehre stößt 
ein Soziologe oder Ethnologe jedoch leicht an seine methodologischen und 
theoretischen Grenzen. Ludgera Vogt hakt die philosophischen Überlegungen 
zur Ehre am Anfang ihrer Arbeit als ideengeschichtliche ab, da sie »kaum nach 
der Relevanz von Ehre in der Gegenwart frag[en]«. (Vogt 1997, S. 41) Gleich-
zeitig resümiert sie am Ende ihrer Arbeit, wie wichtig ein »gemeinsamer Wertho-
rizont« ist, um ein Mindestmaß an Integration zu schaffen, was im Weiteren 
»kohäsionsgenerierende Gegenkräfte« und »Desintegrationskräfte« abmildere 
(vgl. Vogt 1997, S. 389). Und einhergehend damit stellt sie davor die Frage: 
»Wo bleibt in diesem Szenario der ›ganze Mensch‹ als Bezugspunkt der Ehre?« 
(Vogt 1997, S. 378). Sie verkennt, dass sie zur Beantwortung dieser Fragen all 
jene philosophischen Ideen benötigt hätte, die sie zu Anfang ihrer Arbeit als 
ideengeschichtliche abgetan hat und es die intellektuelle Aufgabe ist, diese Ideen 
und Erkenntnisse in den gegenwärtigen sozialen und historischen Kontext zu 
übersetzen!  

Bereits Georg Simmel (1995) prangert die Unvollständigkeit der formalen 
Soziologie in seinem Aufsatz »Die beiden Formen des Individualismus« an, 
welche nur mit Hilfe der Philosophie behoben werden (vgl. Mürner 2003, S. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


39 

6).16 Er verdeutlicht dies am Beispiel der »individuellen Freiheit«, indem er 
zwischen einem quantitativ formalen und qualitativ inhaltlichen Individualismus 
unterscheidet. Ein quantitativer Individualismus entsteht durch Differenzie-
rungs- und Modernisierungsprozesse. Diese ermöglichen dem Individuum mehr 
Wahl- und Handlungsmöglichkeiten, es geht also um die Bedingung der Mög-
lichkeiten von Freiheit. Die so erworbene Freiheit ist aber vielmehr eine äußere 
und unbeständige, denn, was anfangs als Freiheit erfahren wird, kann sich 
schnell zu einer neuen Verpflichtung entwickeln, wenn sie nicht um ihr Pendant 
der inneren qualitativen Freiheit ergänzt wird (vgl. Simmel 1989, S. 375ff). Das 
Problem, das Simmel aufzuzeigen vermochte, lässt sich heute an der Möglichkeit 
der Erwerbsarbeit für Frauen verdeutlichen. Die Forderung und Durchsetzung 
der Tatsache, dass Frauen heute arbeiten gehen dürfen, war im ersten Schritt 
eine Befreiung, heute hat sich diese Thematik allerdings insofern zugespitzt, als 
eine Frau, die dies beispielsweise nicht möchte, gesellschaftlich nicht wertge-
schätzt wird und keine Anerkennung für ihre Hausfrauenarbeit findet. Simmels 
Einwand, quantitative wie qualitative Aspekte der Freiheit zu berücksichtigen, ist 
somit berechtigt und warnt vor einer Einseitigkeit in jedwede Richtung. Die 
Entwicklung qualitativer Freiheit geht aus der Idee hervor, dass in jedem Men-
schen das Ideal seiner Selbst liegt, welches es auch zu verwirklichen gilt. Eine 
vollständige Freiheit kann ergo nur erreicht werden, wenn es möglich ist, nicht 
absolut, aber weitestgehend quantitativ formalen und qualitativ inhaltlichen 
Individualismus zu leben (vgl. Simmel 1995).  

Diese Unterscheidung ist auch bei der Thematik der Ehre von zentraler Be-
deutung. Ohne ein metaphysisches Wissen stößt man bei einer Thematik wie 
der Ehre schnell an seine methodologischen Grenzen, was sich letztlich durch 
die ethnologischen wie soziologischen Studien durchzieht: Die innere Ehre, die 
das qualitative Selbst berührt, ist nur rudimentär ausgearbeitet und der Fokus 
richtet sich auf die äußere Ehre in Termini wie Ruhm, Prominenz und Prestige. 
Diese innere Aushöhlung des Ehrbegriffes führt im schlimmsten Fall zu falschen 
Schlussfolgerungen und verschleiert den Blick auf die Realität. Georg Simmel 

16  Ich möchte hier anmerken, dass die Philosophie ebenso auf die Soziologie oder andere 
empirische Wissenschaften wie die Ethnologie angewiesen ist. Meine These ist, dass sich 
beide gegenseitig bedingen, denn eine Philosophie ohne empirisches Gegengewicht oder 
Ausgleich läuft die Gefahr sich in Spekulationen zu verlieren, wie es in vorherigen Jahrhun-
derten üblich war und auch der Grund ist, warum sich im letzten Jahrhundert der Fokus 
verstärkt auf die Empirie gelegt hat. Die Gefahr besteht nun aber in eine neue Einseitigkeit 
zu fallen (bzw. sind wir dies bereits). Mit anderen Worten: Metaphysik und Empirie bedin-
gen sich gegenseitig und schaffen dialektisch eine dritte Form höherer Erkenntnis. Dieses di-
alektische Zusammenspiel auszuloten wäre eine wichtige Aufgabe der modernen Wissen-
schaften. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


40 

verdeutlicht die epistemologischen Verhältnismäßigkeiten am Beispiel der »indi-
viduellen Freiheit«, was er dadurch aber gleichzeitig liefert, geht weit über den 
Freiheitsbegriff hinaus. Er schafft die erkenntnistheoretischen Rahmenbedin-
gungen, in welchem die zentralen Kategorien des menschlichen Daseins betrach-
tet werden müssen, indem er metaphysisches und empirisches Wissen in einer 
mehrwertigen Logik dialektisch verbindet. 

22.4  Zur Unterscheidung von äußerer und innerer Ehre 

Äußere Ehre ist erkenntnistheoretisch nicht ohne innere Ehre verstehbar, während 
innere Ehre nicht zwangsläufig von äußerer Ehre abhängig ist.  

»Im Idealfall decken sich äussere und innere Ehre, dann nämlich, wenn 
Menschen auf Grund ihrer ethischen Qualitäten Anerkennung finden. Häu-
fig aber macht sich zwischen den beiden Dimensionen von Ehre Wider-
spruch geltend: ehr-würdige Menschen werden missachtet, während Un-
würdigen Lob zuteil wird.« (Angehrn 1982, S. 13) 

In der soziologischen Forschung hat Thorstein Veblen (1986) dargelegt wie sich 
Ehre im Zuge der Postmoderne immer mehr in Richtung Prestige (bzw. von 
innerer zu äußerer Ehre) bewegt bis Ehre und Prestige schließlich in der Post-
moderne ihren Kulminationspunkt erreichen und gleichgesetzt werden.17 Die 
soziologische Forschung hat sich im Laufe der letzten Jahrzehnte von ihren 
Klassikern losgesagt und ist den empirischen Wissenschaften gefolgt. Während 
unter Namen wie Ralf Dahrendorf, Theodor W. Adorno oder Jürgen Habermas 
noch über den Positivismus und seinen Einfluss auf die Soziologie gestritten 
wurde (vgl. Maus/ Fürstenberg 1972), scheint der Empirismus heute zum un-
hinterfragten Glaubensbekenntnis der Soziologie geworden zu sein, sodass weit-
läufig empirische Sozialforschung und Soziologie als Synonym verwendet wer-
den. 

In dieser Entwicklung wurde auch das Phänomen Ehre, wenn es überhaupt 
als Forschungsgegenstand verwendet und nicht gleich als vormodernes Relikt 
ignoriert wurde, rein auf ihre äußerliche Ebene hin untersucht. In der Wirt-
schaftssoziologie beschränkt sich die Untersuchung von Ehre beispielsweise 
hauptsächlich auf Prestige und Reputation (vgl. Abolafia 1996, vgl. Smith 
1989), wobei keine Unterscheidung zwischen innerer Ehre und äußerer Ehre 
getroffen wird, und so der Inhalt von Prestige und Reputation beliebig bzw. 
egoistisch ausgedeutet wird. Wenn die Ehre zur reinen Performanz wird, hat sie 

17  Die Entwicklung von Ehre zu Prestige werden in Kapitel: »3.5 THEORETISCHER HIN-
TERGRUND: Von der Ehre zu Prestige in der Postmoderne: sachliche Leistungen vor Cha-
rakter und geistiger Entwicklung« ausführlich diskutiert. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


41 

sich jedoch in ihr Gegenteil verkehrt und andere treffendere Begriffe müssen 
hierfür gewählt werden. 

Während äußere Ehre erkenntnistheoretisch ohne innere Ehre nicht aus-
kommen kann, ist es möglich ehrenvoll zu handeln, ohne dafür Wertschätzung, 
Anerkennung und letztlich Ehre zu erhalten. Genau diese Problematik zeigt sich 
in historischen Beispielen (z. B. Jesus oder Gandhi), die eben keine Anerken-
nung für Ihre Handlungen erhielten, weil sie allein ihrem Gewissen und ihrer 
inneren Ehre folgten. Ergo kann nicht am Grad der Reputation oder Anerken-
nung der Grad der Ehre gemessen werden, denn dies würde voraussetzen, dass 
die Gesellschaft die wirklich Tugendhaften ehren würde. Unzählige Werke 
zeigen jedoch, das Geld die neue Form der »Ehre« darstellt (vgl. etwa Simmel 
1989; vgl. Segbers 2002; vgl. Weber 2005). Gerade in Zeiten, in denen der 
Ehrliche der Dumme ist (vgl. Wickert 1994), ist die Unterscheidung von innerer 
und äußerer Ehre zentraler als in Zeiten, in denen sich die Diskrepanz der bei-
den Pole weniger konträr zeigt. Denn die größte Gefahr besteht darin, beide zu 
vermischen und zu verwechseln. Dabei lässt es sich, wie Michael Opielka klar 
ausdrückt, für die Soziologie eben nicht rechtfertigen Fragen der Moral und 
Ethik allein der Philosophie zu überlassen, denn beides sind wichtige Regulative 
bzw. auch Machtinstrumente einer Gesellschaft.18  

In der Überblicksarbeit zum soziologischen Forschungsstand der Ehre von 
Steuten (2005, S. 6) findet sich auch ein Schaubild, das zusammenfassend den 
Stand der soziologischen Ehrforschung und dessen Ehrbegriff wiedergibt. Ehre 
wird hier hauptsächlich über »äußere Ehre« mittels der Begriffe Ruhm, Promi-
nenz, Reputation und Prestige definiert und untersucht. Die »innere Ehre« ist 
im Verhältnis zur »äußeren Ehre« außer der »Würde« nicht ausdefiniert. Dies ist 
ein Spiegelbild für den Stand der soziologischen Ehrforschung und verdeutlicht 
noch einmal die Vernachlässigung der inneren Ehre. 

Ehre 
Ansehen/ Wertschätzung      Bezeugung von Wertschätzung     Ehrgefühl 
(»äußere Ehre«)                                 (»innere Ehre«) 
in den Dimensionen 
- Ruhm                                   - Würde 
- Prominenz 
- Reputation/ guter Ruf 
- Prestige 

Tab. 2: Die soziologische Ehrforschung und ihr Ehrbegriff nach Steuten (2005, S. 6) 

18  Der Soziologe ist selbst Teil seiner gesellschaftlichen Wirklichkeit und ich plädiere dafür, 
sich dieser Problematik noch viele kritischer und intensiver zu stellen.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


42 

Im nächsten Kapitel werden die zwei unterschiedlichen philosophischen Ehr-
konzepte vorgestellt, um die fehlenden Teilaspekte und metaphysischen Voraus-
setzungen des Gesamtkomplexes von innerer und äußerer Ehre zu ergänzen. 
Dadurch kann auch gezeigt werden, auf welchen Grundlagen die einseitige 
Fokussierung auf die äußere Ehre beruht. Die äußere Dimension soll nicht ver-
neint, sondern um ihre innere erweitert werden, denn nur so ist es möglich ein 
erkenntnistheoretisch treffenderes Bild zum Phänomen der Ehre zu erlangen. 
Meine Kritik an der soziologischen Ehrforschung beruht auf der einseitigen 
äußerlichen Verwendung des Ehrbegriffes und der Ausblendung metaphysischen 
Wissens um Ehre als Phänomen erkenntnistheoretisch notwendig und hinrei-
chend zu beleuchten.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


43 

3.  Die zwei Grundannahmen der Ehre in der Philosophie 

Die Philosophie verzeichnet eine lange Tradition bezüglich der Thematisierung 
des Ehrbegriffes bzw. ethischer oder moralphilosophischer Fragen. Bis Ende des 
19. Jahrhunderts gibt es fast keinen Philosophen, der sich nicht in der einen 
oder anderen Form über die Ehre geäußert hätte. Ohne hier die ganze Bandbrei-
te der Facetten darlegen zu können, ist es nötig zwei zentrale Positionen des 
Ehrbegriffs zu thematisieren. Auf der einen Seite steht die »klassische« Variante 
in der Tradition des Aristoteles, demnach die Ehrerweisung als »Lohn der Tu-
gend« eines Menschen angesehen wird (vgl. Aristoteles). Auf der anderen Seite 
fungiert Ehre in der »modernen« Form verstärkt im Sinne von Thomas Hobbes 
als Evaluationsmechanismus. Hierbei entsteht eine radikale Ablösung von Tu-
genden und anderen moralischen Wertvorgaben (vgl. Vogt 1997, S. 38f). Ich 
werde im Folgenden beide Positionen kurz vorstellen, um dann die Entschei-
dung für eine Variante zu begründen. 

33.1  Aristoteles: Ehre als »Lohn der Tugend« 

In der »Nikomachischen Ethik« setzt sich Aristoteles explizit mit der Ehre als 
»Lohn der Tugend« auseinander. Das Ziel des menschlichen Daseins ist bei 
Aristoteles die Glückseligkeit (eudaemonia). Um diese zu erreichen ist eine gewis-
se Gesinnung der Seele von Nöten, die sich dezidiert in der Tugendethik nieder-
schlägt. 

Der Begriff Ethik geht auf das griechische Ethos (Sitte, Brauch, Charakter) 
zurück (vgl. Ritter 1972, vgl. Halder 2000, S. 94). Sittliches Verhalten kann 
oberflächlich schon durch das angepasste Verhalten an eine Gruppe erreicht 
werden. Bei genauerer Betrachtung ist ein Verhalten aber erst dann ethisch, 
wenn es mit der Eigenart, dem eigenen Charakter übereinstimmt. Der Begriff 
Moral stammt von dem Lateinischen moris (Sitte, Brauch, Gewohnheit) (vgl. 
Jüssen 1984, vgl. Halder 2000, S. 124). Moralisches Handeln ist stärker auf 
äußere und gesellschaftliche oder gruppenspezifische Normen hin ausgerichtet. 
Man kann moralisch richtig handeln, aber gleichzeitig sein Verhalten gegen sein 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


44 

ethisches Verständnis richten. Ethisches Handeln gelingt nur, wenn ich in Über-
einstimmung mit mir selbst handle. Gleichzeitig muss bei manchen ethischen 
Entscheidungen abgewogen werden, ob der innere seelische Konflikt einfacher 
oder schwieriger zu tragen ist als der moralische Konflikt mit dem sozialen Um-
feld. Diese kurze Unterscheidung zwischen moralischem und ethischem Han-
deln gibt auch einen wichtigen Hinweis zur Problematik der Ehre. Ich kann 
gemäß der »Ehre« einer Gruppe gemäß handeln, das heißt aber noch nicht, dass 
ich ethisch handle. Die Ehrvorstellungen einer Gruppe sind nicht zwingend 
konform mit den eigenen ethischen Werten. Hier kommt die Unterscheidung 
von äußerer und innerer Ehre zum Tragen.  

Zentral für ein ehrenhaftes Handeln ist bei Aristoteles vor allem »das richtige 
Maß« im Kontext von Person, Ort und Situation zu finden. Es ist ein situati-
onsbezogenes Verständnis von Gerechtigkeit, deshalb der Name »Beitragsprin-
zip«. Dabei hat »das Maß« oder »die Mitte« zwischen den Polen keinen Namen. 
Weder Egoismus (was oft als Ziel postmoderner kapitalistischer Gesellschaften 
gilt), noch Altruismus (was Kirchen oder Religionen oft lehren) sind die Mitte 
und können somit nicht zur Mitte führen. Eine Selbsterhöhung wie der Egois-
mus ist nicht das wahre Selbst, so wie auch eine Selbsterniedrigung, der Altruis-
mus es wäre, es nicht ist.  

Der Philosoph und Theologe Thomas von Aquin (1964 [1265]) schließt an 
Aristoteles’ Überlegungen an und beschäftigt sich vor allem mit der Frage im 
Zusammenhang der »Großgesinntheit« des Menschen (129. Frage). Der Mo-
raltheologe Wilhelm Korff (1966, 1969) wiederum bezieht sich auf die philoso-
phischen Entwürfe von Aristoteles und Thomas von Aquin. Er zeigt hierbei die 
Entwicklung von Ehre zu Prestige auf, die im empirisch-theoretischen Teil in 
Kapitel 3.5 ausführlich besprochen wird. Prestige entstammt aus dem Französi-
schen und bedeutet ursprünglich »Täuschung, Illusion, aber auch Zauber, Reiz, 
Charme« (Korff 1969, S. 391). Seine ihm zugrunde liegende lateinische Plural-
form praestigia bezeichnet »Gauckeleien, die Tricks und das Blendwerk der 
Spielleute« (ebd.). Während Tugend die Ehre bestimmt, definiert die Leistung 
das Prestige. »Leistung ist meßbar, berechenbar, planbar. Sie ist gleichsam die 
quantitative Dimension der qualitativen Tugend.« (Korff 1969, S. 394; s. a. 
Korff 1966, S. 134ff) Hier zeigt sich, wie wechselseitig Wissenschaft in die je-
weilige soziale gesellschaftliche Wirklichkeit verwoben ist, denn in demselben 
Maße wie Quantifizierbarkeit und sozialtechnische Objektivierbarkeit an Bedeu-
tung gewonnen haben, steigt auch das Interesse an Leistung und Prestige anstelle 
von der qualitativen Wertigkeit von Tugend und Ehre. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


45 

33.2  Hobbes: Ehre als Machtinstrument 

Nahe an Prestige und Leistung liegt Macht und so vertritt Hobbes als Vertreter 
einer »modernen Ehre« in seinem »Leviathan« aus dem Jahre 1651 folgenden 
Standpunkt:  

»Es spielt auch für die Ehre keine Rolle, ob eine Handlung gerecht oder un-
gerecht ist, wenn sie nur groß und schwierig und folglich ein Zeichen von
Macht ist. Denn Ehre besteht nur in der Meinung, daß Macht vorliegt.
Deshalb waren die Heiden des Altertums nicht der Ansicht, daß sie ihre
Götter entehrten, als sie sie in ihren Dichtungen raubend, stehlend und an-
dere große, aber ungerechte und unreine Taten vollbringend auftreten lie-
ßen, sondern sie meinten, sie dadurch ganz besonders zu ehren.« (Hobbes
2011 [1651], S. 92)

Diese heroische und recht eigenwillige Definition der Ehre von Hobbes mag 
verstörend wirken, wenn man mit den klassischen philosophischen Strömungen 
der Ehrforschung vertraut ist. Hobbes setzt innere Ehre und äußere Ehre gleich, 
wobei die innere Ehre keine Bedeutung für ihn hat, sondern nur Macht und 
Prestige. Bei Hobbes bezeichnet Ehre die Verfügbarkeit über Dinge und Men-
schen ohne ethischen Imperativ. Ob sie gar eine realistische Einschätzung der 
modernen Welt darstellt, wie dies Vogt (vgl. 1997, 39f) behauptet, oder womög-
lich einem narzisstischen Größenwahn entspringt, wird der folgende notwendige 
Exkurs verdeutlichen.  

Um die Thematik der Ehre zu verstehen, muss der Narzissmus, der ein gan-
zes Zeitalter prägt (vgl. Lasch 1986), verstanden werden, dass ein Phänomen 
auch dadurch eingegrenzt und besser verstanden werden kann, indem man ex 
negativo zeigt, was es nicht ist. Darüber hinaus ist dieses Wissen notwendig, 
damit das Phänomen Ehre nicht eingenebelt vom Zeitgeist mit dem selbigen 
verwechselt wird. Deshalb hierzu ein kurzer Exkurs. 

3.3  Exkurs: Individualisierung, Narzissmus und Ehre 

Die Soziologen Christopher Lasch (1986) und Walter L. Bühl (2000) (stark inspi-
riert von C.G. Jung) sowie der Psychologe Hans-Joachim Maaz (2015) kommen alle 
zu einem übereinstimmenden Ergebnis, was die kollektivpsychologische Krankheit der 
Moderne ist: Der Narzissmus, eine Störung der Person in seinem vertikalen Bezug zu 
sich selbst, der ursächlich aus einem Mangel an Liebe resultiert. Diese meist früh-
kindlich erfahrene Verletzung zeigt sich in einem »Größenselbst«, also einer Person, 
die sich selbst erhöht oder einem »Größenklein«, einer Person, die sich selbst ernied-
rigt. Die Wurzel ist jedoch dieselbe. Der »Kult des Individuums« stellt hierbei eine 
symptomhafte Erscheinung dar (vgl. Bühl 2000, S. 27f; vgl. Maaz 2015, S. 30ff). 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


46 

Die narzisstische Idealisierung von Popstars durch den Zusammenbruch der el-
terlichen Autorität, der Körperkult gepaart mit einer Übersexualisierung bei gleich-
zeitigem Fehlen realer sozialer und emotionaler Beziehungen oder die politische 
Bühne im Wandel zum symbolischen Schauspielplatz sind alles Zeichen und Beispie-
le eines desintegrierten Selbst in einem gesamtgesellschaftlichen sozialen Rahmen (vgl. 
Bühl 2000, S. 27f; vgl. Lasch 1968, S. 104f, S. 172f) 

Der Prozess der »Individualisierung« ist nicht zu verwechseln mit der »Indivi-
duation« wie sie von Carl Gustav Jung, Alfred Adler oder Melanie Klein gemeint 
und beschrieben wurden. Im Allgemeinen werden diese Begriffe jedoch synonym 
benutzt, oder enden sogar in seiner Extrapolation im »Kult des Individuums«. Die 
hoch gepriesene Individualisierung zeigt sich bei genauer Betrachtung jedoch viel-
mehr als Mythos oder als ein neues Glaubenssystem. Versammlungen, Massende-
monstrationen, Kultfeste und anderer Fetische, die Verehrung von »Heiligen« und 
»Gurus« (z.B. im Fußball) sind nur einige Beispiele für diesen »Kult des Individu-
ums«. »Der besondere Clou dieser ›Religion der Individualisierung‹ ist, dass sie 
scheinbar eine rein individuelle Konstruktion darstellt; in Wirklichkeit aber ist der 
Individualismus bestenfalls eine moralische Idee, schlimmstenfalls eine kollektive 
Wahnidee, oder auch eine mühsam in wechselseitiger Kollusion aufrechterhaltene 
kollektive Illusion.« (Bühl 2000, S. 26) 

Diese Form der »Individualisierung« ist aber weit entfernt von Émile Durk-
heims Verständnis des »moralischen Individualismus«. Dessen Vorstellung baute 
nicht auf dem Egoismus des Einzelnen, sondern vielmehr auf der »Sympathie für 
alles, was Mensch ist« auf. Der »Kult des Individuums« jedoch stellt eine narzisstische 
Form des Individualismus dar, der den Einzelnen eben nicht in dem, was Mensch 
sein ist, integriert, sondern in einer archaischen Form äußerer Attribute wie »Ge-
schlecht, Alter, körperlicher Erscheinungsform, ethnischer Zugehörigkeit«, abhängig 
von einem Führer oder einem »industriegesellschaftlichen Fetischismus«, die in einem 
Körper- und Gesundheitskult, Auto- und Maschinenritus oder einer Popstarindustrie 
ihren Ausdruck findet (vgl. Bühl 2000, S. 20f). 

Eine narzisstische Person zeigt sich hauptsächlich durch ein »archaisches Größen-
Selbst« oder als Ersatz dafür ist sie an ein »libido-besetztes und überbewertetes Ob-
jekt« fixiert. Auf der Symptomebene manifestiert sich dies in einer Unfähigkeit auf 
der Beziehungsebene realistische und beständige Beziehungen zu schaffen. Eine nar-
zisstische Person leidet an einem Mangel an Empathiefähigkeit, Rollendistanz und 
einem gewissen Maß an Humor gegenüber der eigenen Person. Eine in sich integrier-
te Person sieht keinen Widerspruch die Einheit der eigenen Person zu wahren und 
gleichzeitig in der Interaktion mit anderen teilzunehmen. Wichtig bleibt zu erken-
nen, dass die »dissoziative Identitätsstörung« der gegenwärtigen Gesellschaft ein 
Kollektivphänomen ist, das sich im Leben und Leiden des Einzelnen ausprägt (vgl. 
Bühl 2000, S. 31; vgl. Lasch 1968). Das bedeutet, dass sich eine »kollektive Persön-
lichkeitsstörung«, die sich in Phänomenen wie der Volkskrankheit »Burn-Out« symp-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


47 

tomhaft ausdrückt, nicht nur symptomatisch am Individuum geheilt und kuriert 
werden kann, da die gesellschaftlichen Strukturen an sich pathologisch und anomisch 
(Durkheim) sind. Es ist gerade die Zuspitzung des kapitalistischen Geistes, seine 
eigens geschaffenen Pathologien narzisstisch auf die anderen, in diesem Falle, das 
ausgebrannte Individuum abzuwälzen, anstatt seine eigene Pathologie anzuerkennen 
und zu beheben. Nicht umsonst schafft sie somit durch die Psychologisierung einen 
ganzen Markt und eine Berufsgruppe, die ihre eigenen Schattenseiten übersieht und 
auf das Individuum ablädt (vgl. Lasch 1986, S. 23f). 

Von Entwicklung im Sinne der Persönlichkeits- und Entwicklungspsychologie 
kann aber erst gesprochen werden, wenn ein »geschäftsführendes Ich« oder »Kern-
selbst«, beides Begriffe die die »Einheit des Selbst« beschreiben, vorhanden ist. Es geht 
um ein ausgewogenes Wechselspiel zwischen horizontaler und vertikaler Entwick-
lungsebene, die lediglich kulturelle und sozialstrukturelle Unterschiede aufweist. Der 
Narzissmus zeichnet sich gerade durch eine falsche bzw. pathologische Form dieses 
Prozesses aus. »›Individualisierung‹ und ›Kollektivierung‹ sind dialektisch miteinan-
der verbunden.« (Bühl 2000, S. 33) Die Einheit der Person ist jedoch keine ontolo-
gische Doktrin; sie verlangt Wandelbarkeit und Stabilität zugleich. »Der Prozess der 
Gewinnung dieser Einheit ist die Individuation.« (Bühl 2000, S. 35)19 Die Erlan-
gung der Individuation vermag es, Individualität und (unbewusste) Kollektivität in 
einen Einklang zu bringen – ohne in einem der Pole zu verhaften.  

33.4  Aristoteles oder Hobbes?   

In der Moderne wird Individualismus in Form eines von allen Bindungen und 
Kontexten losgelösten Ich als anzustrebendes Ziel der Freiheit verstanden. Diese 
Vorstellung ist in einem kollektiv unbewussten Narzissmus verankert. Ehre ist 
ein Beziehungsprinzip. Eine integrierte Vorstellung von vertikaler Selbstentwick-
lung gepaart mit horizontaler Einbettung in das Kollektiv findet sich bei Aristo-
teles.20 Innere und äußere Ehre sind bei ihm in einer reifen Person verbunden.   

Hobbes’ Ehrvorstellungen gleichen gemäß seinem Menschenbild (Homo 
homini lupus – Der Mensch ist des Menschen Wolf) eher einer narzisstisch gestör-
ten Persönlichkeit, die Ehre und Prestige gleichsetzt und der es an mangelnder 
Selbstintegration fehlt, so dass sie über äußere Ehre versucht dieses Defizit aus-
zugleichen. Würde er den zugrundeliegenden Liebesmangel verstehen, würde er 
die Nutzenverfolgung nicht als normale Bedingung des Menschseins ansehen, 
sondern deren Pathologie erkennen. Das größte Problem ist hierbei jedoch, dass 
es nicht einfach ist, dem Narzissten seinen Narzissmus zu verdeutlichen – unge-

19 Inwiefern eine misslungene Individuation zu einer verstärkten Neigung zu Prestige, Ruhm 
und Ansehen führt, wird in Kapitel 3.5 genauer ausgeführt. 

20  Gemäß Mauss (1975, S. 202) muss Aristoteles vor allem auch als Psychologe gelesen werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


48 

fähr so schwer wie einem Süchtigen seine Sucht – da mittels der »narzisstischen 
Abwehr« (vgl. Maaz 2015, S. 107f) alle möglichen realen oder irrealen Argumen-
tationen rationalisiert herangezogen werden, um bloß nicht das eigene Defizit 
fühlen zu müssen. Das schlimmste und unbedingt zu vermeidende für den Nar-
zissten ist, seinen Liebesmangel zu fühlen, denn dieser Schmerz gilt als kaum 
ertragbar.  

Heutzutage werden gerne Narzissmus, Individualismus und Freiheit gleich-
gesetzt. Ein Mensch, der sich nicht mehr fühlen kann, hat ernst zu nehmende 
Probleme in der vertikalen Entwicklung seines Selbst. Hier ist nun auch das 
grundlegende Problem der Arbeit von Ludgera Vogt (1997) anzusiedeln. Vogt 
sieht die Sicht von Hobbes als »modern« und Hobbes als »Realist« an (vgl. Vogt 
1997, S. 39ff). Hobbes und ihre Grundannahme fußen jedoch auf einer rein 
außengeleiteten Ehre, die abgetrennt von ethischen Werten funktioniert. Vogts 
Arbeit ist in sich schlüssig und sie hat Recht, dass »Ehre« weiterhin eine Funkti-
on in modernen Gesellschaften hat, jedoch nur in Hobbes Sinne als »äußere 
Ehre« und Sozialprestige. Konsequenterweise müsste ihre Arbeit nicht mit »Zur 
Logik der Ehre«, sondern mit »Zur Logik der äußeren Ehre« betitelt werden.  

Es wäre ein falsches Verständnis, wenn man daraus schließen würde, dass 
Macht und Ehre ein Gegensatzpaar bilden würden. Mehr als dies sind Macht 
und Ehre sich bedingende Prinzipien, die Aristoteles in die Formel: »Die Herr-
schaft zeigt den Mann.« (Aristoteles, 1130a) – oder eben auch die Frau – ge-
bracht hat. Damit ist gemeint, dass diejenige Person mit den höchst entwickel-
ten ethischen Tugenden – allen voran die Gerechtigkeit – geeignet für die Füh-
rung und Leitung einer Gesellschaft ist, denn diese muss das Bedürfnis nach 
bloßer egoistischer Bedürfnisbefriedigung überwunden haben um im rechten 
Sinne für alle gesellschaftlichen Mitglieder zu handeln. Ich werde darauf vor 
allem in Kapitel 4.5 des empirisch-theoretischen Teiles noch genauer eingehen. 

Aristoteles und Islam mag für manchen einen Widerspruch darstellen, da in 
den heutigen Islamdebatten vermehrt der Gegensatz von arabischer und westli-
cher Kultur unterstrichen wird. Dabei wird der Einfluss der arabisch-islamischen 
Kultur im europäischen Mittelalter wenig thematisiert und vergessen, welchen 
kulturellen Austausch es zwischen Orient und Okzident gab. Einer der einfluss-
reichsten und wohl bekanntesten Übersetzer war Averroes (lat., Ibn Rushd 
arab.), auch bekannt als »der Kommentator« (vgl. Hendrich 2011, S. 97; vgl. 
Köknel/ Ortaylı 2007, S. 31).21 Zudem muss das philosophische Wissen um die 
Vervollkommnung des Menschen als transkulturelles Wissen begriffen werden.  

21  Aufgrund der Schließung der platonischen Akademie in Athen durch Justinian 529 emi-
grierte die Schule nach Djundaschipur, Harran, sowie Ägypten. Der Schwerpunkt der Philo-
sophen in Forschung wie in Lehre lag hier auf »Logik, Ethik, Mathematik (mit den Diszipli-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


49 

Die philosophische Grundlage dieser Arbeit wird aufgrund der ausgeführten 
Kritik an Hobbes von Aristoteles inspiriert sein. Für Aristoteles zeichnet sich ein 
ehrenvolles Handeln vereinfacht gesagt durch das Finden der Mitte zwischen 
zwei Polen aus. Die Pole können benannt werden, die Mitte, in der sich das 
ehrenhafte Verhalten abspielt, kann nicht benannt werden. Narzissmus, der 
einhergeht mit Egoismus wäre ein überhöhter Selbstwert. Der Gegenpart zum 
Narzissmus (Größenselbst) wäre der Helferkomplex oder die Co-Abhängigkeit 
(Größenklein), was einem altruistischen, d.h. selbstaufopfernden Verhalten ent-
spricht. Überspitzt formuliert denkt und fühlt der Narzisst nur an sich und der 
Co-Abhängige nur an den anderen. Die Mitte und somit das Ehrgefühl aber 
besteht darin, ein Gleichgewicht zwischen sich selbst und den anderen herstellen 
zu können.  

Das ethische Gefühl gilt jedoch nicht mit Emotionen oder Leidenschaften 
verwechselt oder gleichgesetzt zu werden. Die Diskussion um »Leidenschaften 
und Interessen« (Hirschman 1987) durchzieht die Geschichte seit Anbeginn. 

nen des Quadrivium: Geometrie, Arithmetik, Musiktheorie, Astronomie) und schließlich 
Astrologie« (Hendrich 2011, S. 30). Die »Theologie des Aristoteles« war hier eine der ersten 
Übersetzungen. Neben den reinen Übersetzungen folgten alsbald auch die Kommentare 
(vgl. ebd., S. 31ff).  

 Die zentralen Gedanken der auf Aristoteles begründeten Philosophie von Ibn Rushd lassen 
sich in vier Hauptthesen zusammenfassen: »die Lehren von der Ewigkeit der Welt, der Ein-
heit eines für alle Menschen gleichen Intellekts, der philosophischen Lebensweise als Mög-
lichkeit einer diesseitigen Glückseligkeit und schließlich die – freilich höchst umstrittene – 
These von der ›Doppelten Wahrheit‹« (ebd., S. 99). 

 Mit der »Doppelten Wahrheit« wird in der mittelalterlichen Theologie das Phänomen 
bezeichnet, dass ein Urteil in der Philosophie (secundum rationem) wahr, aber in der Theo-
logie (secundum fidem) falsch sein kann. Seit 1260 sah sich das christliche Selbstverständnis 
durch die Übernahme der aristotelisch-averroistischen Weltansicht gefährdet. Einige Lehren 
des Aristoteles wie etwa die der Ewigkeit der Welt oder der Einheit und Unsterblichkeit der 
Geistseele standen im Widerspruch zur vorherrschenden kirchlichen Doktrin. Dadurch 
wurden den aristotelisch-averronistisch argumentierenden Philosophen eine »doppelte 
Wahrheit« seitens der Theologen unterstellt. Eine Lehre der »Doppelten Wahrheit« gab es in 
Wirklichkeit nie, sie war vielmehr die theologische Zensur gegenüber philosophischem Wis-
sen. (http://universal_lexikon.deacademic.com/229762/doppelte_Wahrheit) 

 Die »Wissenschaft der Alten« beinhaltete neben der griechisch-hellenistischen Tradition 
Texte der antiken Wissenschaften inklusive deren Philosophie, aber auch sonstige »Weis-
heitslehren« mystisch-esoterischer Art oder indischer Mathematik. Zunächst gab es eine 
strikte Trennung zwischen den »islamischen« oder »arabischen Wissenschaften« und den 
»Wissenschaften der Fremden«, insbesondere der Griechen mit ihren Ausführungen der Phi-
losophie, Logik, Mathematik, Naturwissenschaften und Medizin. Diese Unterscheidung 
nahm aber im Laufe der Zeit ab und ist bei Al-Farabis »Ihsa al-Ulum« (De scientis, Über die 
Wissenschaften) nicht mehr anzutreffen. Al-Farabi verdeutlicht, dass weniger der religiöse 
oder kulturelle Hintergrund der Wissenschaften, sondern die Vervollkommnung des Men-
schen im Zentrum stehen sollte (vgl. Hendrich 2011, S. 28ff).  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


50 

33.5 Zur Unterscheidung von Interesse, Emotion und (Ehr-)Gefühl 

»Für alle Klassiker der Soziologie als ›Wirklichkeitswissenschaft‹ (Max We-
ber) war evident, dass sich ihr Gegenstand über Nicht-Logisches oder Affek-
tivität (mindestens) ebensosehr konstituiert wie über Zweckrationalität. In
ihren Werken haben sie in sehr unterschiedlicher Weise ›die Bedeutung
nicht-logischer Praxis für die gesellschaftliche Konstruktion von Wirklich-
keit‹ (Hitzler 1988: 5) zum Thema gemacht. Betrachtet man dagegen die
nach-klassische Soziologie, so scheint sie sich eher schwer zu tun mit der Be-
obachtung, dass wir ›in unsere Gefühle in gleicher Weise verstrickt [sind]
wie in unser Wissen‹ (ebd.: 36). Ob die gegenwärtig anhebende Soziologie
der Emotionen dies zu korrigieren vermag, oder ob sie den herkömmlichen
Bahnen der Analyse von Funktionalisierungen und/oder kapitalistischen
Überformungen sowie Destruktionen des Gefühlslebens folgt, bleibt abzu-
warten.« (Keller 2010, S. 103)

Vor allem in der Aufklärung wurde die Vernunft über das Gefühl gesetzt und 
der Verstand überhöht, was sich heute in einer einseitigen und eindimensionalen 
Bildung (vgl. Marcuse 2008) des Menschen zeigt.  

Interessen und Leidenschaften waren in der Entwicklung des kapitalistischen 
Geistes zwei entgegengesetzte Handlungspole. Albert O. Hirschman erläutert, 
dass im Zuge des kapitalistischen Geistes Interessen Leidenschaften vorgezogen 
wurden, jedoch nicht in einer absoluten Negation der Leidenschaften, sondern 
vielmehr in der utilitaristischen Verwendung bestimmter gewinnbringender 
Leidenschaften gegenüber anderen (vgl. Hirschman 1987, S. 40; vgl. Neckel 
2011, S. 43). Der Dualismus von Interessen und Leidenschaften bzw. die Privi-
legierung nutzbringender Leidenschaften war vor allem im 17. Jahrhundert 
vorherrschend (vgl. Hirschman 1987, S. 49f). Neckel (2011) zeigt in seinem 
Artikel »Der Gefühlskapitalismus der Banken« anhand der Gier, dass diese doch 
nicht so ruhig ist, wie man dies einst annahm. Leidenschaften und Interessen 
müssen heute also wieder neu verhandelt werden. 

Gefühle sind auch bei Adam Smith (2010 [1759]) von zentraler und weg-
weisender Bedeutung, denn es ist das Gefühl, in dem das sittlich Richtige ange-
legt ist. Das Buch von Adam Smith heißt auch nicht »Die Theorie der ethischen 
Gedanken«, sondern explizit die der Gefühle. Leider wird Smith oftmals miss-
bräuchlich als Gründer des Neoliberalismus angesehen, da sein Buch »The 
Wealth of Nations« (Der Wohlstand der Nationen, 1974 [1776])22 ohne »The 

22  »Nicht vom Wohlwollen des Metzgers, Brauers oder Bäckers erwarten wir das, was wir zum 
Essen brauchen, sondern davon, dass sie ihre eigenen Interessen wahrnehmen. Wir wenden 
uns nicht an ihre Menschen sondern an ihre Eigenliebe, und wir erwähnen nicht die eigenen 
Bedürfnisse, sondern sprechen von ihrem Vorteil.« (Smith 1974 [1776], S. 17) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


51 

Theory of Moral Sentiments« (Die Theorie der ethischen Gefühle) gelesen und 
in der Folge meist neoliberal und eigeninteressiert interpretiert wurde. Adam 
Smith selbst muss deshalb als klassischer Liberalist verstanden werden, dessen 
eigeninteressiertes Handeln mit moralischen Grundwerten einhergeht und bei 
dem sich Freiheit und Verantwortung gegenseitig bedingten. Das ethische Ge-
fühl korrigiert in diesem Sinne immer das eigeninteressierte Handeln, sodass 
dieses seinen Rahmen nicht überspannt (vgl. Horn 2009; vgl. Anker 2007, S. 
22). 

Die deutsche Sprache ist eine sehr reiche und präzise Sprache bis auf den Be-
reich der Gefühle und Emotionen bzw. primären und sekundären Gefühlen, wo 
sie sehr ungenau ist bzw. wird sie hier sehr ungenau verwendet,23 da Emotionen 
und Gefühle als unsachlich gelten. Deshalb muss man sich zunächst den Unter-
schied von Gefühl und Emotion bewusst machen, denn beide werden umgangs-
sprachlich, aber auch in der Wissenschaft, oft synonym gebraucht. Eine Ausei-
nandersetzung mit diesem Problem findet sich bereits bei Damasio (2005) oder 
anderen Autoren, die die Bedeutung der Emotionen und der »Emotionalen 
Intelligenz« für das menschliche Dasein hervorheben (vgl. DeSousa 1990, Go-
leman 1996).  

Die Unterscheidung von Gefühl und Emotion bzw. primären und sekundä-
ren Gefühlen ist auch deshalb zentral, um die Emotionssoziologie (vgl. Flam 
2002; Gerhards 1988) verstehen und einordnen zu können. Ähnlich wie die 
Habitustheorie Bourdieus die Gefühls- und Seelenebene ausklammert, folgt 
auch die Emotionssoziologie den gängigen Analysemethoden äußerer Wechsel-
wirkungen gesellschaftlicher Subsysteme wie Persönlichkeit, Organismus, Sozial-
struktur und Kultur.  

Ausgangspunkt der vorliegenden Untersuchung 
Ich verstehe in Anlehnung an Aristoteles das Gefühl als leitendes Prinzip der 
Seele, das durch das Verhalten der Tugend zu immer genaueren und verfeiner-
ten Ausprägungen führt. Das Gefühl und damit einhergehend das Ehrgefühl 
liegt in Georg Simmels Termini auf der Achse der individuellen Seele, die bis 
dato in der soziologischen Forschung ausgeklammert wurde. 

Problematisch ist, dass wir alle durch unterschiedliche kulturelle, soziale oder 
familiäre Konditionierungen dieses Gefühl nicht immer spüren oder es mit 
unseren Emotionen verwechseln. Idealtypisch liegt das Gefühl auf der Seelen-
ebene, die Emotionen und sekundären Gefühle sind Ausdruck der gesellschaftli-
chen Verhältnisse. Beide Bereiche sind dialektisch verschränkt. Auch kann man 

23  Anders als die türkische Sprache, wie wir später noch genauer sehen werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


52 

nicht sagen, dass jede gesellschaftliche Konstruktion uns von unserem Gefühl 
wegführen würde.  

Manche gesellschaftliche Konstruktionen sprechen durchaus unsere »wahren 
Bedürfnisse« (Marcuse 2008) an. Insofern kann die traditionelle Handelsehre als 
idealtypisch gelungene Konstruktion der Bildung seelischer Tugenden in gesell-
schaftliche Strukturen angesehen werden. Am »Ehrenmord« indessen lässt sich 
im Gegenzug aufzeigen, inwiefern gesellschaftliche Strukturen Menschen von 
ihren »wahren Bedürfnissen« zu »falschen Bedürfnissen« (Marcuse 2008) und 
ergo zu falschen Emotionen führen. Der türkische Mann dessen Frau in seinen 
Augen »ehrlos« gehandelt hat, »fühlt«24 sich in seiner »Ehre« gekränkt. Genau an 
diesem Punkt müsste aber genauer hingesehen werden, ob dies nun ein Gefühl 
oder eine Emotion ist. Emotionen beruhen meist auf eigenen psychologischen 
Dysfunktionen. Auch der Broker an der Wall Street fühlt meist nicht mehr, dass 
sein Verhalten ethisch falsch ist, da es in dem gesellschaftlichen und kulturellen 
Raum, in dem er lebt, als »richtig« oder »normal« angesehen wird. Ich werde auf 
die Dynamik von Emotion und Gefühl bzw. Ethik und Moral im Laufe der 
Arbeit immer wieder zurückkommen.  

 
 
 
Georg Simmel  
 
individuelle Seele  
 
 
 
subjektive Kultur  
 
 
 
objektive Kultur  

EBENEN DER PERSÖNLICHKEITSSTRUKTUR 
innere Ehre                               äußere Ehre 

Kernselbst (C.G. Jung) 
primäre und ethische Gefühle  
(Aristoteles, Smith) 
wahre Bedürfnisse (Marcuse) 

Anerkennungsformen; 
symbolisches und soziales Kapital 

Habitus (Bourdieu) sekundäre Gefühle, Emotionen  
geformt durch Sozialisation und  
Enkulturation 
 

Habitus (Bourdieu) Kultur und gesellschaftliche  
Struktur/ Institutionen, die wir  
erschaffen und als eigene Entität  
auf uns zurückwirkt  

Tab. 3: Zusammenfassung der theoretisch-philosophischen Leitgedanken 
 

 

24  Hier tritt ein sprachliches Problem aus, denn wir fühlen Emotionen ebenso wie wir Gefühle 
fühlen. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


53 

Ausgehend und in Anlehnung an die griechische Philosophie insbesondere Aris-
toteles trägt jeder Mensch ein Ehrgefühl in sich, welches durch Gewohnheit und 
Übung entweder trainiert wird und sich zu einem Habitus entwickelt oder brach 
liegt, denn wie jedes Talent, das nicht regelmäßig geübt wird, verkümmert es, 
wenn es nicht benutzt wird. 

Die Unterscheidung von äußeren und inneren, quantitativen und qualitati-
ven bzw. extensionalen und intensionalen Faktoren bei der Definition eines 
Begriffes sind grundlegende erkenntnistheoretische Einsichten, um notwendige 
und hinreichende Bedingungen von Wissen zu erfüllen  (vgl. Baumann 2002, S. 
86; vgl. Bühl 2000, S. 25ff; vgl. Simmel 1995). Diese Faktoren müssen auch 
beim Thema Ehre berücksichtigt werden, wurden aber bislang wie in den voran-
gehenden Kapiteln dargelegt, nur unzureichend in den Erkenntnisprozess mit-
einbezogen. Nachfolgend findet sich das Schema von Steuten (2005, S. 7; hier: 
Tab. 2, S. 38), erweitert um die innere Dimension der Ehre. Auf die Begriffe 
Würde und Gewissen werde ich im Laufe der Arbeit noch näher eingehen. 

 

Ehre 
Ansehen/ Wertschätzung     Bezeugung von Wertschätzung      Ehrgefühl 
(»äußere Ehre«)             (»innere Ehre«) 

in den Dimensionen 

- Ruhm, Prominenz, soziales Kapital                     - Würde  
- Reputation, Prestige, Anerkennung          - Gewissen 
- guter Ruf: Ehre als »Lohn der Tugend«          - Tugend 
- äußere Freiheit             - innere Freiheit 
- Emotion/ sekundäre Gefühle           - primäre Gefühle 

Tab. 4: Der Ehrbegriff in Erweiterung der Dimension der Seele resp. der Tugend 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


55 

II.  Empirisch-Theoretische Erkenntnisse: Die Divergenz 
vormoderner und moderner Ökonomie als 
Schauplatz der Veränderung der Charakterhaltung 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
Abb. 1:  
Das Eingangstor  
Nr. 1 Nuruosmaniye; 
Nuruosmaniye Kapısı 
 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


56 

Kapalı Çarşı 
Giyilmemiş çamaşırlar nasıl kokar bilirsin, 
Sandık odalarında; 
Senin de dükkanın öyle kokar işte. 
Ablamı tanımazsın, 
Hürriyette gelin olacaktı, yaşasaydı; 
Bu teller onun telleri, 
Bu duvak onun duvağı işte. 
Ya bu çamurdaki kadınlar? 
Bu mavi mavi, 
Bu yeşil yeşil fistanlı ... 
Geceleri de ayakta mı dururlar böyle? 
Ya bu pembezar gömlek? 
Onun da bir hikayesi yok mu? 
Kapalı Çarşı diyip geçme; 
Kapalı Çarşı, 
 Kapalı kutu. 

 
Orhan Veli Kanık 

Der Große Basar25 
Du kennst den Duft frischer Wäsche 

In der Truhekammer; 
Dein Laden riecht auch so. 

Du kennst meine ältere Schwester nicht, 
Sie wäre bei der Verkündung der Freiheit Braut geworden,  

wenn sie gelebt hätte; 
Das ist ihr Lametta 

Das ist ihr Brautschleier. 
Und die Frauen in den Schaufenstern? 

Die in den Überwürfen 
In Blau und Grün ... 

Stehen sie auch nachts so aufrecht? 
Und dieses Seidenhemd? 
Hat es keine Geschichte? 

Sag nicht so achtlos Großer Basar, 
Großer Basar, Große Geheimnisse. 

25  Übersetzung: Yüksel Pazarkaya, www.orhanveli.net/yukselpazarkaya/dergrobeasar.html  
 (Stand: 20.08.2015) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


57 

1.   Wesentliche Eckdaten in der historischen Entwicklung 
des Großen Basars  

11.1  Der Große Basar und seine Rolle im Osmanischen Reich: 
Ein Symbol der Macht  

Dieses Gedicht über den Großen Basar ist eines der bekanntesten und wird in 
der Türkei oftmals im Kontext des Großen Basars zitiert. Wie der bekannte 
türkische Dichter Orhan Veli Kanık in seinem Gedicht verdeutlicht, ist der 
Große Basar eine »zugedeckte Box« (kapalı kutu), was sinngemäß am besten mit 
ein »großes Geheimnis« übersetzt werden kann. Ich werde es nun wagen, dieses 
große Geheimnis ein Stück weit zu lüften.  

Die über 550 Jahre alte Geschichte des Großen Basars kann nur richtig ein-
geordnet und verstanden werden, wenn sie in die Geschichte des Osmanischen 
Reiches eingebettet wird. In diesem Kapitel werden besonders die Rolle des 
Großen Basars, seine Entstehungsbedingungen im Osmanischen Reich sowie die 
damit einhergehenden institutionellen Regelungen aufgezeigt. Diese Einleitung 
dient zur Hinführung und kontextuellen Einbettung. Die Charakterbildung 
muss immer in einem sozialen und gesellschaftlichen Gefüge betrachtet werden. 
Es bedarf eines gewissen Hintergrundwissens darüber, was der Große Basar 
eigentlich ist und welche Rolle er im Osmanischen Reich gespielt hat. Hier ist 
nicht der Ort um eine Geschichte des Osmanischen Reiches nachzuzeichnen, 
sondern den Basar historisch einzubetten, um somit später auch die Charakter-
haltung und ihren Wandel verstehen zu können. 

1.1.1  Der Bau des Großen Basars in Istanbul: Der Basar als Symbol der 
Macht  

Am 29. Mai 1453 eroberte Fatih Sultan Mehmed II., auch »der Eroberer« 
(türk./osman. »fatih«) genannt, Konstantinopel und ernannte die Stadt zur neuen 
Hauptstadt des Osmanischen Reiches. Offiziell gilt das Jahr 1461 als Grün-
dungs- und Geburtsjahr des Basars, so dass der Basar im Jahr 2011 seinen 550. 
Geburtstag feiern konnte (vgl. Çaykara 2001, S. 19, vgl. Offizielle Homepage 
des Großen Basars). Der Basar großer orientalischer Städte war immer ein wich-
tiges Steuerungsorgan und -zentrum. Man kann ihn analog zu dem Central 
Business District und der City großer westlicher Städte sehen. Heute wird oft 
vergessen, dass sich hinter der schillernden und touristisch attraktiven Fassade 
das Mekka des Einzelhandels, Großhandels und der Geldleihe befand (vgl. 
Wirth 1974/ 75, S. 214; vgl. Şatıroğlu/ Okan 2010, S. 18ff) bzw. teilweise im-
mer noch befindet. Denn auch wenn sich die offizielle Wirtschaft der Türkei 
woanders abspielt, bleibt der Basar das geheime Zentrum, in dem alle Fäden 
zusammen laufen (vgl. Küçükerman/ Mortan 2009, S. 188). 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


58 

»Auch wenn wir hier und da Filialen aufmachen, Zentrum für Sammlung 
und Verteilung von Devisen bleibt doch der Große Basar. Der Basar ist ein 
Sammel- und Verteilungszentrum für ganz Anatolien«, so ein Inhaber einer 
Wechselstube auf dem Großen Basar (ebd.). 

Im Jahre 1456 wurde der Bau des Großen Basars in Istanbul beschlossen. Neben 
einer neuen Identitätsstiftung vor byzantinischem Hintergrund sollte eine wirt-
schaftliche Vorrangstellung geschaffen werden, die für Konkurrenz sorgen wür-
de: Eine besondere Verwaltung, Flexibilität im Inneren, Internationale Bezie-
hungen und Produktsicherheit waren die Anhaltspunkte. Kernstück des Indust-
rie- und Handlungszentrum war der »Old Bedesten«. Je näher ein Geschäft an 
diesem Bedesten lag, als umso edler galt es. Je weiter man sich davon entfernte, 
umso mehr ähnelte es einer Art Flohmarkt. Im »Old Bedesten« wurden die 
kostbarsten Sachen wie Geld, Schmuck, Gold, Pelze, Teppiche und vieles mehr 
aus Nah und Fern verwahrt. Der florierende Handel brachte Fatih im Weiteren 
zur Errichtung des »Sandal-Bedesten«. Neben diesen zwei Bedestens erweiterten 
im Laufe der Zeit sogenannte »Hans« das Bild des Basars. Aufgrund der beweg-
ten Geschichte des Basars, die unter anderem durch viele Erdbeben immer wie-
der »aufgerüttelt« wurde, kann man keine wirkliche Symmetrie in der Architek-
tur des Basars erkennen und unterschiedliche Sektoren haben sich im Laufe der 
Zeit weniger strukturiert angesiedelt (vgl. Çaykara 2001, S. 19; Küçükerman/ 
Mortan 2009, S. 120f).  

Der Bedesten war der Hauptverkehrspunkt aller Gewerbetreibenden im os-
manischen städtischen Marktbereich. Er war der Dreh- und Angelpunkt für den 
Austausch kostbarer Waren: Geld und Wertsachen wurden hier »gewaschen«. 
Das Äquivalent des Bedesten war in Italien die »fondaco«, in England die 
»guildhalls« und in Deutschland die »Kaufhallen«. Produktion wie Konsum 
wurden von der auf dem Gildenwesen beruhenden Wirtschaftsordnung gesteu-
ert. Die Festlegung von Qualitätsstandards, dem Höchstpreissystem (Narh)26, 
»die Beschränkung der Beschäftigtenzahlen und des Angebots verarbeiteter Ma-
terialen« fielen unter diese Aufgabenbereich. Rohstoffknappheit und geringe 
Käuferzahl begründeten diese Handlungsweisen (vgl. Küçükerman/ Mortan 
2009, S. 63). Der größte Unterschied der osmanischen Gilden zu europäischen 
bestand in der Separation der einzelnen Handwerksorganisationen, es gab weni-
ger eine übergeordnete zentrale Organisation, die alles ordnete, denn eine Viel-
zahl kleinerer und lokaler Vereinigungen (vgl. Genç 2007, S. 81) 

26  Das Höchstpreissystem (Narh) im Speziellen und die Preisbildung im Allgemeinen wird in 
Kapitel 4.1.2 »Fallbeispiel; ›Hassle free shopping‹ und Preisetiketten« ausführlicher dargelegt 
werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


59 

Der Große Basar galt als osmanisches Zentrum für Planung, Produktion 
und Kontrolle. Ein wichtiger Bestandteil war hierbei die im Serail existierende 
Gemeinschaft der Ehl-i Hıref (Leute des Handwerks). Diese auf den ersten Blick 
unauffällige Gruppe hatte eine strategisch wichtige Aufgabe inne und ist mit 
heutigen Forschungs- und Entwicklungszentren – modernen Thinktanks – 
vergleichbar. Zusammen setzte sich die Gemeinschaft der Ehl-i Hıref aus den 
»wahren Meistern« aller Berufsgruppen. Um auch auf internationalem Parkett 
mithalten zu können, wurden zudem die Besten des Faches aus dem Ausland 
angeworben. Die Mitglieder der Ehl-i Hıref galten als Trendsetter und Vorreiter. 
Jedweder entstandene Prototyp wurde dem Sultan zur Bewertung im Topkapı 
Palast vorgeführt und nach dem Prinzip der Wertschätzung (takdir) honoriert – 
was zum einen recht üppig ausfiel und ansonsten bei den Osmanen kaum üblich 
war. Die Öffentlichkeit durfte dann die auserwählten Prototypen als Schmuck-
stück, Stoff oder Schuhwerk bewundern (vgl. Küçükerman/ Mortan 2009, S. 
109f). 

Gott gilt in der islamischen Wirtschaftsvorstellung als wahrer Eigentümer 
irdischer Güter. Folglich kann menschlicher Besitz nur Leihgabe Gottes sein. 
Privatbesitz ist dabei als Recht und als Verpflichtung zu verstehen und sollte 
deshalb nicht mit gesellschaftlichen Interessen in Konflikt geraten (vgl. ebd., S. 
124; vgl. Kalisch 2003; vgl. Khoury 2005; vgl. Leipold 2003; vgl. Köknel/ 
Ortaylı  2007, S. 48).27 Der Staat stellte ein wichtiges Instrument wirtschaftlicher 
Steuerung dar. Wirtschaftliche Stabilität baut dabei auf drei Grundlagen: Pro-
duktion und Angebot, einem stabilen Währungssystem sowie Preis- und Quali-
tätskontrolle. Produktion orientierte sich am Bedarf und wurde nicht über Mas-
senfertigung gesteuert. Profit zu machen war legitim, Besitzanhäufung sollte 
jedoch zur Wahrung einer ausgewogenen Einkommensverteilung vermieden 
werden. »Privilegien und Klassenbildung im westlichen Sinne existieren nicht. 
Aus diesem Grund bildet sich keine kaufmännische Bourgeoise aus.« (Küçüker-
man/ Mortan 2009, S. 124) Das osmanische Wirtschaftssystem, welches auf 
islamischen Grundlagen beruhte, entstand in vielfältiger und komplexer Wech-
selwirkung. Folglich hatte es weniger Modell- oder Systemcharakter, sondern 
vielmehr war es eine Lebensart. »Fütüvvet, Ahilik, Gewerbeverband, Kommu-
nalverwaltung oder Steuerpacht waren unmittelbar übernommene Einrichtun-
gen« (ebd.).  

 

27  Die islamische Wirtschaftsethik diskutiere ich im theoretischen Kapitel 5.2. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


60 

 

Abb. 2: Eingang zum »Old Bedesten«  
 

 

 

 
 

 

Abb. 3:  
Sogenannte »Hans« ergänzten im  
Laufe der Zeit die beiden zentralen  
Bedestens: Old Bedesten und Sandal  
Bedesten, hier: Zincirli Han 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
Abb. 4:  
Über den Dächern des Basars: 
Diese dienten auch dem James-
Bond-Film »Skyfall« im Jahr 
2012 als Kulisse 
 
 
 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


61 

1.1.2  Die Organisationsstruktur des Osmanischen Reiches: Gilden und 
Zünfte, Ehl-i Hiref – die Elite des Sultans 

Die Osmanen brachten eine neue Kategorie: »Ehl-i hiref« bzw. »Ehl-i hirfet« 
(»Leute des Handwerks«) (Küçükerman/ Mortan 2009, S. 64). Die Funktion 
dieser Leute war nicht auf Profit gerichtet, sondern vielmehr standen Kunstfer-
tigkeit und Geschick im Vordergrund. Dies unterschied sie von den üblichen 
Gewerbetreibenden (esnaf). Mit der Einsetzung sozialer Schichtung begannen 
sich im 18. Jahrhundert Esnaf und Hirfet voneinander zu trennen. Hirfet wid-
mete sich vor allem der schönen Künste und der Kalligraphie. Die volle Wort-
bedeutung von »Esnaf« aus dem Arabischen »Klasse, Schichten« entfaltete sich 
im 18. Jahrhundert. Mit Einzug der Industrialisierung im 19. Jahrhundert kam 
es zu Zerfallserscheinungen und der Begriff »Esnaf« wurde für alle verwendet, die 
ihren Beruf in vollem Umfang ausübten (vgl. ebd., S. 64f) »Das wichtigste 
Schutzmittel des Gewerbes war seine Organisation. Sie war, wenn auch halb 
offiziell, autonom. Auf ihren Fahnen standen Qualitätskontrolle, Festlegung von 
Standards, Sicherung von Preisstabilität, Verhinderung von ungerechtfertigter 
Konkurrenz, Überproduktion und Arbeitslosigkeit. Es handelte sich also um ein 
Solidarbündnis.« (ebd., S, 65) 

Der »Kadi« war Vorstand in richterlicher, administrativer und kommunaler 
Hinsicht. Ihm oblag die Macht zur Absetzung und Ernennung von Personen im 
Gewerbeverband. Außerdem wurden bei ihm alle Informationen über Produkte, 
die auf den Markt gebracht wurden, gesammelt. Der Markt wurde kontrolliert 
vom sogenannten »Muhtesip« (Leiter des Amtes für städtische Angelegenheiten). 
Des Weiteren stand dem Gewerbeverband ein gewählter Scheich vor, dessen 
Gehilfe der »Kethüda« oder »Kâhya« (Marktaufseher) war, dem wiederum ein 
weiterer Gehilfe der »Yiğitbaşı«28 (Obmann) zur Seite stand. Die Gruppe der 
»Ehl-i hibre« (Experten) legte letztlich die Preise fest, pflegte die Beziehungen 
zum Kadi und war für die Plombierung der Waagen und Gewichte zuständig 
(vgl. ebd., S. 65; vgl. Genç 2007, S. 81ff; vgl. Mantran 1991, S. 98ff). 

In der traditionellen Struktur des Osmanischen Reiches waren Handwerker 
und Händler nicht Teil der privilegierten Schichten. Ihr Reichtum stieg nicht 
gleichsam mit der wirtschaftlichen Entwicklung. Grundbesitzer galten als die 
bevorzugte Gesellschaftsschicht. Das Misstrauen gegenüber dem Handel und 
Kaufleuten war im Orient bereits in alttestamentarischen Zeiten verbreitet. 
Fernhandel war unbekannt und Luxusgüter waren der Elite vorbehalten. Der 
osmanische Staat sah seine Aufgaben in der Förderung und im Schutze des tradi-
tionellen Handels. Luxusgüter sollten beschafft werden und Grundfunktionen 

28  »Yiğit« heißt mutig und tapfer und ist ein altes türkisches Wort, das bereits in der osmani-
schen Organisation Fütüvvet verwendet wurde (vgl. Mantran 1991, S. 99). 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


62 

wie das Post- und Nachrichtenwesen bereitgestellt werden. Den Gilden unterlag 
die Beschränkung und Kontrolle und von ihr wurde das städtische Handwerk 
detailliert organisiert (vgl. Küçükerman/ Mortan 2009, S. 63). Es ist hierbei 
fraglich, ob Gilden im Osmanischen Reich die gleiche Funktion wie ihre euro-
päischen Verwandten bezüglich des Schutzes und der Interessen der Hand-
werkskünste hatten, oder vielmehr eine Art Kontrollinstanz des Staates waren 
(vgl. Faroqhi 2005, S. 8f). 

1.1.3  Drei Phasen der Geisteshaltung im Gewerbe des Osmanischen 
Reiches 

Im Osmanischen Reich gab es in seiner 600 Jahre andauernden Herrschaft drei 
Phasen der Geisteshaltung im Gewerbe. Mit der Gründung des Osmanischen 
Reiches im 13. Jahrhundert begann die erste Phase. Sie endete mit dem 16. 
Jahrhundert und war gekennzeichnet durch das Prinzip von Ahilik. »Nach dem 
15. Jh. trat mit Beginn der Zeit Mehmets II. des Eroberers (Fatih) eine Lenkung 
durch das Gesetz für städtische Angelegenheit ein. Die Erwähnung ›überlieferter 
Gesetze‹ in diesem Gesetzestext bezieht sich auf nicht schriftliches, traditionelles 
Recht, dessen Wurzeln bis in die Zeit der Mongolenwirtschaft zurückgehen. 
Den Rahmen bildet eine bedarfsgerechte Produktion.« (Küçükerman/ Mortan 
2009, S. 72) Eine zeitliche Produktionsregelung und eine sinnvoll gestaltete 
Preispolitik sollten eine Balance zwischen Produzent und Konsument herstellen. 
1492 erfuhr der Osthandel jedoch durch die Entdeckung Amerikas einen deutli-
chen Einbruch. 

Bereits im 16. Jahrhundert setzte die zweite Phase ein. Gekennzeichnet war 
diese Phase durch die Bemühungen der Gewerbetreibenden, eigene Organisatio-
nen zu schaffen. Dieses Recht wurde ihnen durch den Staat, durch ihr Verspre-
chen die Preis- und Produktionspolitik umzusetzen, gewährleistet.  

Die Entstehung der Gediks, das bedeutete »das Aufkommen von Sonderbe-
fugnissen, die auf Privilegien und Monopolrechten beruhten« (ebd.), leitete die 
dritte Phase der Geisteshaltung im Osmanischen Reich ein. 1845 endete die 
Möglichkeit einer staatlichen Preisfestsetzung durch die zuvor im Jahre 1839 
eingeleitete Liberalisierung der Wirtschaft und somit Öffnung der Märkte. Die 
Gründung der Istanbuler Handelskammer stand 1879 für eine neue Organisati-
onsform. Die Abschaffung der Gediks (Privilegien) 1913 trug ihr Übriges bei 
um 1924, sieben Jahre nach Ende des Osmanischen Reiches, den Gewerbever-
band offiziell aufzulösen (vgl. ebd., S. 72f). »Gemeinsam war allen drei Phasen 
die Existenz von ›Unterstützungskassen‹. Jeder Gewerbeverband hatte eine Un-
terstützungskasse. Deren Kapital entsprang Spenden, Abgaben von Mitgliedern 
höheren Ranges, Anteilen von wöchentlich oder monatlich tagenden Mitglie-
dern und dem Überschuss aus Spenden für Kriegsversehrte. Die Kasse gewährte 
zinslose Kredite in Bedarfsfällen wie Heirat, Krankheit oder Tod. Die Kassen 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


63 

standen unter der Aufsicht und in Verantwortung des Marktaufsehers (später 
Stiftungsverwalters), des Obmanns und des Ältestenrats.« (ebd., S. 73)  

Zusammenfassend kann man sagen, dass Ahilik vom 13. bis 16. Jahrhundert 
vorherrschend war, dann im 17./ 18. Jahrhundert sich vor allem in den Städten 
Gilden verbreiteten und im Zuge der Industrialisierung im 19. Jahrhundert 
kapitalistische Werte die einstigen traditionellen Handelsprinzipien in Frage 
stellten. 

Ein Hauptprinzip der Osmanen, welches allen anderen vorangestellt wurde 
war Gerechtigkeit. Gerechtigkeit stand vor Entwicklung und Fortschritt. Nicht 
Massenproduktion sondern Angebotsorientierung stand im Vordergrund. Aus-
gereift war dieses eher provisorische Wirtschaftsmodell im 16. Jahrhundert. 
Darauf folgend verlor es an seiner Tragkraft. Bislang wurde »die Zukunft in der 
Vergangenheit« gesucht. Im 19. Jahrhundert wandelte sich aber diese traditio-
nelle Struktur und damit einhergehend wurde der im Westen aufsteigende Kapi-
talismus als neue Wirtschaftsordnung angenommen. Eigeninteresse und rationa-
les Handeln traten in diesem Zuge in den Vordergrund.  

»Der osmanische Geist, der bescheidene Konsument und der im Rahmen 
der Ahilik im wahrsten Sinne des Wortes ehrliche Unternehmer übernah-
men das westliche Wirtschaftssystem.« (Küçükerman/ Mortan 2009, S. 125) 

11.2  Modernisierungs- und Globalisierungsprozesse auf dem 
Großen Basar  

Die einstige Stellung des Großen Basars in Istanbul wurde durch Modernisie-
rungs- und Globalisierungsprozesse in Frage gestellt. Noch in den 1960er-Jahren 
war der Große Basar das zentrale Einkaufszentrum von Istanbul. Danach wurde 
er mit einigen Neuerungen konfrontiert. Bis sich große Einkaufszentren nach 
amerikanischem Vorbild in den 1980er-Jahren breit machten, war es üblich, den 
gesamten Haushaltsbedarf bis hin zum Brautkleid über den Basar zu decken. 
Massentourismus und Qualitätsminderung sowie Importprodukte aus Ländern 
wie Pakistan, Afghanistan und China sind die neue Wirklichkeit auf dem Basar. 
Darüber hinaus stellt das Internet eine enorme Herausforderung für den auf 
traditionellem Handwerk und Handarbeit beruhenden Basar dar (vgl. Salm-
Reifferscheidt 2008, S. 7; Küçükerman/ Mortan 2009, S. 184ff; Şatıroğlu/ Okan 
2010, S. 109; vgl. Stewig 2009). 

»Als ein geschlossenes Einkaufszentrum auf einem derart großen Areal und 
als Vorreiter der Shopping Center im Westen hat der Große Basar in der Zi-
vilisationsgeschichte eine Sonderstellung inne.« (Ayverdi zitiert nach Küçü-
kerman/ Mortan 2009, S.121) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


64 

Heute beherbergt der Basar 40.000 Menschen in 3.300 Geschäften29 auf 40.000 
Quadratmeter mit bis zu 300.000 Besuchern täglich (vgl. Küçükerman/ Mortan 
2009, S. 171), manche sprechen gar von knapp einer halben Million oder 
400.000 in der Hochsaison (vgl. Özbey 2010, S. 269). Juweliere (450 Geschäf-
te), Silberschmiede (234 Geschäfte), Teppichhändler (160 Geschäfte), Antiqui-
tätenhändler (100 Geschäfte), Wechselstuben (30 Geschäfte) sowie Artikel für 
Touristen (2256 Geschäfte) formen das facettenreiche Bild des Großen Basars in 
Istanbul (vgl. Küçükerman/ Mortan 2009, S. 194).  

Der Große Basar hat seit seiner Gründung eine bewegte Geschichte durch-
laufen. Vor allem Erdbeben und Brände haben den Basar gebrandmarkt und 
immer wieder in eine Krise gebracht, aus dieser er sich jedoch wie eine Art 
»Phoenix aus der Asche« stets neu erfunden hat. Anbei findet sich ein kleiner 
skizzierter Überblick über die Geschichte des Basars mit seinen wesentlichen 
Unglücksfällen, um einen Eindruck der bewegenden Geschichte zu erhalten.  

 

29  Inwiefern diese Zahlen als gesichert oder als Schätzungen angesehen werden können, muss 
problematisiert werden. Der Betreiber der Seite www.kapalicarsirehberi.org meint nämlich, 
dass diese Schätzungen nicht stimmen würden und es nicht einmal 2.000 Geschäfte geben 
würde. Er ist selbst Händler und hat auf seiner Internetseite eine Bestandsaufnahme der ein-
zelnen Geschäfte auf dem Basar ersucht, das »Google« des Großen Basars wie er es nennt, 
indem er von weitestgehend jedem Geschäft eine Visitenkarte einsammeln ließ. Dies war 
gewissermaßen ein Geschenk an den Basar im Jahr 2013 während der Wintermonate, in de-
nen es weniger Kundschaft gibt und somit Zeit für derartige Aktionen besteht. Wer hier nun 
Recht hat, kann an dieser Stelle nicht beantwortet werden. Auch bleibt unklar, wo genau 
hier jeder die Außengrenzen des Basars bestimmt. Zudem scheint hier eine Diskrepanz zwi-
schen traditioneller und moderner Ökonomie zu bestehen, denn in einer traditionellen 
Ökonomie war Exaktheit, worauf Sombart (1913, S. 18) verweist, kein relevantes Kriterium. 
Schätzungen waren vollkommen ausreichend. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


65 

A brief history of disasters 
• History of the Grand Bazaar consists mostly of disaster caused by fires and 

earthquakes and following restorations: 
• The core of the Bazaar was constructed between 1451-1481, during reign of 

Sultan Mehmet the Conquerer 
• At the beginning there was only the İç Bedesten, near the present Beyazıt 

Gate and the Sandal Bedesten near the present Nuruosmaniye Door. In a 
short time, they were sorrounded by vendors. 

• 1546, fire: Surrounding wooden houses burnt; Bazaar slightly damaged. 
• 1589, fire: Did not effect the Bazaar; surroundings completely destroyed. 
• 1618 and 1652 fire: No great general damage but Bazaar, but Bazaar highly 

effected. 
• 1660, fire: necessitated reconstruction. Roofing changed. 
• 1695 and 1701, fire: Destroyed the Sandal Bedesten. 
• 1750, fire: at Mercan (south neighbourhood of the Bazaar) caused great 

damage to the Bazaar. Janissary soldiers plundered the Bazaar. Thus, Ba-
zaar’s reputation of secureness received a blow 

• 1766, earthquake: Great damage; the Bazaar restored. 
• 1791, fire: at Uzun Çarşı Street, burnt the hans surrounding the Bazaar. 
• 1826, fire: at Hocapaşa; extensive damage. 
• 1894, earthquake: Great damage; domes and vaults fell down; growth of 

borders of the Bazaar restricted; some hans excluded from the Bazaar; two 
doors built to both ends of the Kalpakçılar Street that connects Beyazıt and 
Nuruosmaniye; an Ottoman coat of arms was placed to the facade of the 
Nuruosmaniye Gate, and the signature of Abdülhamit II on Beyazıt Gate. 

• 1954, fire: Worst so far; near total destruction; restoration lasted five years; 
1980’s, the interior of the Bazaar was redecorated.    

(Quelle: Çaykara 2001, S. 19) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


66 

1.2.1 Shopping-Malls als Konkurrenz des Großen Basars? 

Der Geograph Reinhard Stewig (2009) untersucht in seiner gleichnamigen 
Studie die Entwicklungen und den Wandel »From Bazaar to Shopping Center 
in Istanbul«. Ausgehend von einer traditionellen orientalischen Agrargesellschaft 
dessen Zentrum der Basar darstellte, zeigt sich in Istanbul seit den 1980er-Jahren 
ein immer stärkeres Vordringen von Shopping Centern amerikanischen Typs. 
Stewig stellt in seiner Studie am Anfang zur Verdeutlichung  einen Idealtypus 
eines Basars in Bursa dem Idealtypus eines modernen Einkaufszentrums in Lon-
don und Ontario, Canada, gegenüber. Danach stellt er dar, in welchen Ausprä-
gungen diese Idealtypen in der nun wachsenden und von Massenkonsum ge-
prägten Industriemetropole Istanbul heute zu finden sind. »For retailing the 
bazaar area is the commercial center of any Oriental city with a long history. But 
the bazaar area is not exclusively dominated by retailing, in fact it accounts for 
other activities as well: provision of mosques for practing religion, production by 
artisans in combination with retailing, wholesaling and the management of long 
distance trade and transport of goods for sale and production (caravansaries, 
Turkish: pl. Hanlar).« (Stewig 2009, S. 12) 

Turgut Özal führte nach dem Militärputsch 1980 eine neue Wirtschaftspoli-
tik in die Türkei ein. Durch die Liberalisierung im Finanzsektor und der Privati-
sierung der staatlichen Industrie verzeichnete die Türkei einen Aufschwung, der 
sich besonders in Istanbul bemerkbar machte. Die Entstehung von »mass hou-
sing construction« ist hierbei ein bezeichnendes Beispiel, denn der Erfolg eines 
Einkaufszentrums wird maßgeblich von einer starken Kaufkraft geprägt, die die 
durch den ökonomischen Aufschwung entstandene Mittelschicht repräsentierte 
(vgl. Stewig 2009, S. 56ff). 

Seit 1988 kann man die Entwicklung von amerikanischen Shopping Cen-
tern (alışveriş merkezleri) in Istanbul beobachten. Das Angebot bei »Galleria« 
zeichnet sich durch hochwertige Ware für Männer, Frauen und Kinder aus. 69 
% des Angebots ist Kleidung. Die Hochwertigkeit und Internationalität wird 
durch die Existenz von Geschäften wie Versace oder Pierre Cardin hervorgeho-
ben. Charakteristisch für Einkaufszentren amerikanischen Typs ist auch, dass 
Einkaufen nicht der einzige Sinn der Zentren ist. Ein großes Angebot an Erleb-
nismöglichkeiten wie Restaurants, Cafés, Kinos, Bowling oder sogar Eislaufen 
umrahmen das Shopping-Event. Um den Aufenthalt so angenehm und unkom-
pliziert wie möglich zu machen, steht außerdem eine Kinderbetreuung und eine 
ausreichende Menge an Parkplätzen zur Verfügung, die auf dem Gebiet des 
Großen Basars Mangelware sind. Einkaufen wird im Zuge der »Erlebnisgesell-
schaft« (Gerhard Schulze) der Moderne zum Erlebnis und Hobby für sich. 
Durch all diese Merkmale steht »Galleria« für den Prototyp des Shopping Cen-
ters in Istanbul überhaupt. Globale Unternehmen wie Ikea, Carrefour, Migros, 
Metro, Real, Bauhaus, Praktiker oder Media Markt sind weitere und einschlägi-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


67 

ge Gruppen, die das Konzept »Shopping Mall« in die Türkei importierten. In 
Europa reicht die Geschichte von Shopping Centern bis ins 19. Jahrhundert 
zurück und verzeichnet somit eine längere Geschichte (vgl. ebd., S. 48f). »Mo-
dern societal evolution had it that – first in industrialized countries outside Tur-
key – more variations of retail agglomerations came into existence, specializing 
in supply, super- and hypermarkets in food stuffs, other centers in furniture, 
household utilities and conveniences, construction materials or electrical electro-
nic equipment.« (ebd., S. 49) 

Auch steigende Bevölkerungszahlen und die neue Wirtschaftspolitik tragen 
zum Wachstum der Einkaufszentren amerikanischen Typs bei. Lag die Bevölke-
rung 1990 noch bei 7,1 Millionen, stieg sie im Jahre 2000 bereits auf 9,0 Milli-
onen an (ebd., S. 56). Im Jahr 2013 sprechen die offiziellen Zahlen von 13 
Millionen, inoffiziell spricht man aber von 20 Millionen. 

Seit ca. 20 Jahren existieren nun Einkaufszentren in Istanbul. Für eine ge-
schichtsträchtige Stadt wie Istanbul stellt dies keine lange Zeitperiode dar. Die 
eigentliche Konkurrenz herrscht nämlich mittlerweile zwischen den unterschied-
lichen Shopping Center Typen selbst. Yavuz, ein alteingesessener Händler in der 
fünften Familiengeneration,30 der diese Entwicklung miterlebt hat, beschreib sie 
folgendermaßen: 

»In Istanbul gibt es jetzt mehr als 60 Shoppingmalls und bis 1980 konnte man 
auch Möbel auf dem Basar kaufen. Alles was man sich vorstellen konnte, außer 
Autos konnte man im Basar finden und kaufen, besonders Möbel. In manchen 
Gassen und Straßen hat man nur Möbel verkauft. In der Nähe vom Postamt, 
hinter dem Orientalcafé. Jetzt gibt es 60 bis 100 Malls in Istanbul, aber keine 
Konkurrenz mit dem Basar.« (Yavuz) 

Die Konkurrenz zwischen den Shopping Centern ist groß. Mittlerweile haben 
schon einige der ersten Einkaufszentren wieder geschlossen wie das »Nova Baran 
Center« im Stadtteil Şişli oder »Uptown« im Stadtteil Etiler – beides zentral 
gelegene Stadtteile mit einer gut besiedelten Bevölkerung (vgl. Stewig 2009, S. 
70ff). 

»In Bakırköy hat man vor 20 Jahren ein Einkaufszentrum eröffnet. Fünf oder 
sechs Jahre war es voll, ganz voll, man konnte nicht mehr spazieren gehen. Jetzt 
sind nur noch ein Viertel von diesen Leuten dort. Warum? Verschiedene Ein-

30  Die genaue Biografie von Yavuz wird in Kapitel 2 bei Familie B genauer ausgeführt. Die 
Interviews mit Yavuz wurden in deutscher Sprache geführt. Alle Namen wurden geändert. 
Es wurden Vornamen gewählt, um die Authentizität der Situation weitestgehend zu erhal-
ten, da man sich im Handel für gewöhnlich duzt und ich mich bis auf wenige Ausnahmen 
auch bei meiner Forschung mit den Personen duzte.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


68 

kaufszentren stehlen Kunden voneinander. Bis zu einem bestimmten Punkt ha-
ben die Kunden von uns gestohlen, jetzt stehlen sie voneinander. Sie können von 
uns nicht mehr stehlen. [grinst wissend][...] Weil diese Atmosphäre, diese Kom-
binationen gibt es niemals, diese Glaslampen bei meinem Nachbarn, die kann 
man nicht in einem Einkaufszentrum finden, die sind handgemacht. Diesen 
›kahveci‹ [Kaffeehausbesitzer] kann man da nicht finden. [...]Da dürfen die 
Käufer nicht sitzen, keinen Tee trinken. Die können den Boss niemals sehen und 
sich nicht unterhalten. Du findest Geschichten bei mir und ich finde viele Ge-
schichten bei meinen Kunden – und da kann man ohne Geld und ohne eine Vi-
sa-Card gar nichts kaufen. Wenn meine Kunden manchmal kommen und sagen: 
›Ich habe kein Geld, ich komme später‹ Und ich sag denen: ›Du zahlst dann, 
wenn du zurückkommst!‹ Türkische und ausländische Kunden. ›Die sind Sprin-
ter, wir sind Marathonläufer‹.« (Yavuz) 

1.2.2  Änderung der Kundenlandschaft: Massentourismus löst die 
einheimische Kaufkraft ab 

War die lokale Istanbuler Stadtgesellschaft bis zum Aufkommen der beschriebe-
nen Entwicklungen die Hauptkundschaft des Großen Basars, änderte sich das 
Kundenbild seit den 1980er-Jahren. Die Kundenlandschaft setzt sich aus unter-
schiedlichen Typen zusammen. Als erste wäre die klassische Laufkundschaft zu 
nennen, die kommt und, wenn ihnen etwas gefällt, kauft. Daneben gibt es die 
Gruppe der ausländischen Touristen, die den Basar meist mehr als Museum 
betrachten und außer einem kleinen Souvenir wenig Geld ausgeben. 150 $ sind 
hier schon viel. Außerdem gibt es auch einheimische Touristen. Als drittes wären 
ausländische Einkäufer zu nennen, die ein Geschäft im Ausland haben und 
hierfür Waren beziehen. Darüber hinaus lässt sich noch eine weitere wichtige 
Käufergruppe, die einheimischen Kunden, feststellen. Diese Gruppe ist in zwei 
Lager zu unterteilen: Eine ausländische Gruppe, die im Inland lebt und eine 
ausländische Gruppe, die im Ausland lebt. Bis in die 1980er-Jahre waren es vor 
allem Angehörige der ausländischen diplomatischen Dienste. Mittlerweile sind 
es auch ausländische Fachkräfte. Anders als die Gruppe der einheimischen 
Sammler und Liebhaber, beläuft sich ihr Kaufverhalten vor allem auf Geschenke 
zu Weihnachten und Ostern (vgl. Küçükerman/ Mortan 2009, S. 184).  

Im 20. Jahrhundert markieren drei Wendepunkte den Wandel der Kunden-
landschaft auf dem Großen Basar. Zum Ersten war der Große Basar noch in den 
1960er-Jahren das zentrale Einkaufszentrum Istanbuls. Der gesamte Haushalts-
bedarf bis hin zum Brautkleid wurde auf dem Basar gekauft. Mit der Entstehung 
der Einkaufszentren entstand zweitens in den 1980er-Jahren eine neue Einkaufs-
landschaft. Der tägliche Konsum lagerte sich aus dem Basar in die Einkaufszen-
tren aus. Traditionelle Läden mussten schließen und eine Vielzahl von Läden 
mit Billigwaren eröffnete. Die steigende Konkurrenz führte zu Qualitäts- und 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


69 

Preisverlust. Heute sind von 3.300 Geschäften knapp 500 Juweliere und fast 
3.000 Souvenirs und Geschenkartikel. Mit der Freigabe des Tourismus in den 
1980er-Jahren stieg drittens gleichzeitig der Massentourismus und damit ver-
minderte sich die Qualität der Waren. »3 Tage für 250 €« (vgl. Küçükerman/ 
Mortan 2009, S. 185) ist das Budget dieser Touristen und mehr als ein kleines 
Souvenir für ein paar Türkische Lira will diese Kundengruppe meist nicht er-
werben. Gleichzeitig ist diese Kundengruppe sehr durch die Empfehlungen der 
Reiseführer, der Bücher wie der Personen, geprägt: In diesem Kontext entsteht 
auch die Berufsgruppe der Hanutçu (auf Kommissionsbasis tätige Touristenfüh-
rer), die in Kapitel »3.3 Reiseführer (rehberler) und Schlepper (hanutçular): 
Missbrauchtes Vertrauen« ausführlich besprochen wird. 

Der Golfkrieg der 1990er-Jahre markiert den dritten Wendepunkt. Die Ja-
paner, eine wichtige Kundengruppe, wandte sich von der Türkei ab. US-
Reisende wurden gewarnt »aus Sicherheitsgründen« Länder wie die Türkei zu 
meiden. Das von den USA beeinflusste Japan entfernte die Türkei deshalb aus 
seiner Reiseroute (vgl. ebd., S. 185f). Da die Wirtschaftskraft des Großen Basars 
mittlerweile verstärkt auf ausländische Kaufkraft und nicht mehr auf die einhei-
mische baut, beeinflusst die weltpolitische Lage den Handel stark. Es ist als 
Händler deshalb ratsam immer einen gemischten Stamm von potentiellen Kun-
den zu bedienen. 

1.2.3 Billigwaren aus China, das Internet und »die Neuen« (»Yeni gelenler«) 

Der steigende Massentourismus führte auch zur Qualitätsminderung der Waren. 
Im Zuge der globalen wirtschaftlichen Vernetzung stellen heute Pakistan, Af-
ghanistan und China einen Großteil der Produktpalette des Basars dar. Dies 
führt zu einem Konflikt, denn der Händler kann nicht mehr für seine Waren 
bürgen, da die Produktionskette aus den Augen verloren wird (vgl. Küçüker-
man/ Mortan 2009, S. 186f). »Das 500 Jahre lang unverbrüchliche Band zwi-
schen Basar und seinen Lieferanten zerbricht am ›Schuss in die Achillesferse‹.« 
(ebd.) Der Händler und Kaufmann kann somit kaum mehr für seine Ware 
bürgen. Problematisch scheint hierbei vor allem auch die mit der kapitalistischen 
Produktion einhergehende Qualitätsminderung der Waren, denn durch die 
Seidenstraße bestand immer schon ein reger wirtschaftlicher und kultureller 
Austausch mit vielen unterschiedlichen Ländern (Laut 1996, S. 26).  

Vor allem die sogenannten »yeni gelenler« (Okan/ Satıroğlu 2009, S. 80f), 
die neu Gekommenen, werden von den alteingesessenen Händlern für den kul-
turellen Wandel verantwortlich gemacht (vgl. Şatıroğlu/ Okan 2010, S. 81). Zu 
den yeni gelenler werden vor allem die Migranten aus Ostanatolien gezählt, wo-
bei der Widerspruch darin besteht, dass viele Basaris oder deren Eltern selbst aus 
Ostanatolien nach Istanbul gezogen sind. Der Große Basar war schon immer 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


70 

vielmehr »das Spiegelbild der Türkei« (Çaykara 2001) oder »das Panorama der 
Türkei« (Okan/ Satıroğlu 2009, S. 81) 

Auch neu ist die Tatsache, dass neben den Touristinnen auch weibliche 
Händlerinnen auf dem Basar zu sehen sind. Was in der traditionellen gesell-
schaftlichen Struktur undenkbar gewesen war, da das Reich der Frauen im Haus 
und das des Mannes im Außen lag, wird im Zuge von Modernisierungsprozessen 
aufgebrochen und in Frage gestellt. Ich gehe darauf explizit in Kapitel »3.4 Frau-
en und Handel: Die Charakterhaltung als Kriterium jenseits von biologischem 
oder sozialem Geschlecht« ein. 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


71 

2.  Zur Genese und Beschaffenheit des traditionellen 
Handelshabitus: Der ehrbare Kaufmann  

Wie zu Anfang eingeleitet und im Forschungsstand ausgeführt, haben sich die 
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler in ihren Forschungen bis dato ledig-
lich auf die geschlechtsbezogene Ehre (namus) konzentriert. Außerdem wurde 
hierbei vernachlässigt, dass namus auch Erwachsen sein bedeutet (vgl. Yalçın-
Heckmann 1999, S. 146). Dazu gibt es unterschiedliche Ausprägungen von 
namus, abhängig von Land, Stadt, Familie, oder Region (vgl. Akgün 1995, S. 
97), der Schichtzugehörigkeit (vgl. Giordano 2003a, S. 24f; vgl. Giordano 2002, 
S. 53) oder der Kultur (vgl. Simmel 1992, S. 600). Darüber hinaus wird die 
Bedeutung der Ehre in der Türkei vom Westen übersteigert betrachtet (vgl. 
Yalçın-Heckmann 1999, S. 143; vgl. Kleinert 1995).  

Der Komplex der Ehre umfasst jedoch neben den Begriffen namus, şeref 
(Ansehen, äußere Ehre) und saygı göstermek (Respekt bezeugen) noch weitere 
Begriffe und inhaltliche Aspekte. Während namus wenig Aufschluss für das 
Ehrverständnis der traditionellen Wirtschaft und somit für die Untersuchung 
der Handelsehre auf dem Großen Basar in Istanbul bieten kann, sind şeref und 
saygı auch zum Verständnis des Handels auf dem Basar von Bedeutung. Aller-
dings ist im Kontext des Handels der Begriff dürüst (ehrlich) von zentraler Be-
deutung. 

Im Folgenden werde ich zwei Personen der älteren Basarriege und ihre Fa-
milien vorstellen, die als klassische Vertreter der traditionellen Handelsehre 
angesehen werden können, aber gleichzeitig unterschiedliche Typen dieser Aus-
prägung verkörpern: Canberk (Familie A) ist Kurde, Yavuz (Familie B) ist Tür-
ke. Die Branchen, für die diese Personen stehen sind zum einen das Teppichge-
schäft (Kilimcilik), zum anderen sind es Textilien rund um das türkische Bad 
(Hamamcılık). Die beiden Personen werden mit ihren Familienmitgliedern, die 
auf dem Basar arbeiten, vorgestellt, und außerdem werden andere Personen der 
Gruppe der traditionellen Handelsehre ergänzend einfließen, um einen Idealty-
pus der Werte der älteren Basarriege zu bilden. Ich werde auf beide Personen 
und ihr Umfeld im Laufe der Arbeit immer wieder stoßen, wenn sie zum jewei-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


72 

ligen Themenfeld etwas beitragen können. Darüber hinaus wird ihr Kreis erwei-
tert und neue Personen werden in den darauffolgenden Kapiteln eingeführt. 

22.1  Ehrlichkeit (dürüstlük)  als leitendes Prinzip der älteren 
Basarriege (Idealtypus) 

2.1.1 Fallbeispiel – Teppichgeschäft (Kilimcilik): Familie A  

Canberk ist 68 Jahre alt und kam mit neun Jahren, vor 60 Jahren, unter der 
Aufsicht eines der Familie bekannten Soldaten, von Malatya nach Istanbul. Er 
hat bei Verwandten als Lehrling (çırak) angefangen Tee oder Kaffee zu bringen 
bzw. zu bestellen: »çay getir« (bring’ Tee), »kahve getir« (bring’ Kaffee), »çay 
söyle« (bestell’ Tee) – was eine klassische Aufgabe des Lehrlings ist. Am Anfang 
fiel ihm das sehr schwer, denn er ist Kurde und war zur damaligen Zeit der 
türkischen Sprache nicht mächtig. Canberk hat anfangs in einem Geschäft 
Steppdecken (yorgan) verkauft. Er hat sich angestrengt und ist schnell Geselle 
(kalfa) geworden, denn er brauchte das Geld um es seiner Familie in Malatya zu 
schicken. Als Geselle durfte er dann auch die Maschine bedienen. Gewohnt hat 
er in einer Art Heim oder Herberge mit vielen anderen jungen Männern, die aus 
Kayseri oder Malatya gekommen sind und keine Familie vor Ort hatten. 

»Ich habe ein Café geführt und ich habe ein Teppichgeschäft geführt. Heute be-
treibe ich ein Restaurant, aber der schwerste Beruf ist ein Restaurant zu führen, 
[...] denn es gibt keine ehrlichen (dürüst) Menschen in dieser Branche.«         
(Canberk) 

Canberk hat drei Söhne und eine Tochter. Die zwei älteren Söhne führen zu-
sammen ein Teppichgeschäft, der jüngere Sohn hat ein separates Teppichge-
schäft, wobei beide Geschäfte zusammen arbeiten.31  

Kaan ist der älteste Sohn von Canberk und ist 46 Jahre alt, er führt zusam-
men mit seinem Bruder das Teppichgeschäft. Als es in den 1980er-Jahren zu 
politischen Unruhen kam, war es schwierig in die Schule zu gehen und Kaan 
verließ die Mittelschule im Alter von 14 Jahren, um seinem Vater im Teppich-

31  Ich habe jeweils zwei Wochen in beiden Teppichgeschäften mitgearbeitet und mit den 
jeweiligen Söhnen sowie dem Vater ein leitfadengestütztes Interview durchgeführt. Während 
des Praktikums hatte ich die Möglichkeit durch informelle Gespräche mit den Mitarbeitern, 
die zwischen 23 und 48 Jahre alt sind, und Beobachtungen ergänzende Informationen zu 
erhalten bzw. erhaltene Informationen zu überprüfen. Zusätzlich war ich somit über die 
zentralen Personen hinaus mit zehn Personen in Kontakt. Auch nach dem offiziellen Prakti-
kum stattete ich den Geschäften während meines gesamten 8-monatigen Feldforschungsauf-
enthaltes immer wieder Besuche zur Beziehungspflege ab, bei der weitere Informationen zu 
Tage traten. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


73 

geschäft behilflich zu sein. Es entspricht der traditionellen Sozialisation, von 
klein auf auf dem Basar mitgearbeitet zu haben. Er sieht Bildung als etwas Wich-
tiges an, aber die Umstände zwangen ihn zu dieser Zeit dazu die Schule frühzei-
tig abzubrechen, sein Sohn kann nun aber studieren. Kaan hat fünf bis sechs 
Sprachen auf dem Basar gelernt: Englisch, Spanisch und Italienisch kann er am 
besten und sich in diesen Sprachen über den Verkauf hinaus gut ausdrücken. 

Ein Teppichverkauf dauert im Wesentlichen etwas länger und verlangt mehr 
Zeit, als wenn eine Handtasche, ein Handtuch, ein Schal oder sonstige Gegen-
stände des alltäglichen Gebrauchs gekauft werden. Die Basaris stehen draußen 
vor den Geschäften und schauen, wer Interesse hat bzw. sprechen sie die Kun-
den selbst an. Sie fragen, was sie möchten und zeigen die unterschiedlichen 
Teppicharten (Kelims, Sumak etc.). Wenn die Kunden Interesse zeigen, werden 
sie in das meist etwas abseits der zentralen Straßen gelegene Lager geführt. Die 
Geschäfte im Basar sind meist nur 2-5m2 groß, ein Teppich aber oft weitaus 
größer, deshalb können die einzelnen Stücke im Lager besser ausgebreitet wer-
den. Es wird türkischer Tee serviert und der Handel beginnt. Die Aufgabe des 
Lehrlings ist die gewünschten Teppiche herzubringen, während der ausgelernte 
Meister das Verkaufsgespräch führt. Es werden persönliche Geschichten ausge-
tauscht, man fragt, wo man herkommt um so persönlichen Kontakt zum Kun-
den zu knüpfen. Ein Verkaufsgespräch kann auch einmal über mehrere Stunden 
oder Tage dauern wie bei George aus Thailand, der mit seiner Frau auf Reisen 
ist. Man kauft einen Teppich, geht, kommt später wieder, kauft noch einen, 
dann geht man eine Woche später wieder und kauft noch einen. Wenn man zu 
Hause ist, schickt man ein Foto, wie der Teppich in der Wohnung aussieht.  

Traditionell wünscht man sich am Morgen: »Hayırlı32 işler« (Gesegnete Ar-
beit/ Gute Geschäfte). Das erste Geschäft (siftah) ist im Glauben vieler Basaris 
heute noch sehr wichtig und soll Glück für den weiteren Tagesverlauf bringen. 
Angeblich ging die Solidarität in früheren Zeiten sogar soweit, dass, wer schon 
sein erstes Geschäft gemacht hatte (siftah), den nächsten potentiellen Käufer zu 
seinem Nachbarn schickte, denn Eifersucht auf das Geschäft des Nachbarn sollte 
unterlassen werden. Vielmehr sollte darauf erwidert werden: »Allah bana yarın 

32  Hayır bezeichnet allgemein eine gute Tat oder Wohltat. Hart (2007) hat dessen Bedeutung 
in einem türkischen Dorf untersucht. Um der Konkurrenz, die durch Ökonomisierung ins 
Dorfleben Eingang gefunden hat, entgegenzuwirken und die Moralökonomie zu erhalten 
praktizieren die Dorfbewohner hayır (gute Taten). Dabei danken sie gleichzeitig dem durch 
die Entwicklung erhaltenen Wohlstand. Der Islam ist demzufolge nicht gegen Wandel im 
Allgemeinen, sondern gegen Herzlosigkeit, Egoismus und Ausbeutung. Hayır oder sadaka 
unterscheiden sich vom zakat (Almosen geben) dadurch, dass letztere eine Säule des Islam 
und somit Pflicht ist. Erstere sind mit freiwilligen Spenden zu vergleichen. Allerdings wird 
diese Trennung nicht stringent so gelebt (vgl. Hart 2007).  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


74 

verecektir.« (Morgen werde Gott für mich sorgen) (vgl. Gülersoy 1979, S. 45). 
Für den westlich-kalkulierenden Homo Oeconomicus mag dies erstmals un-
denkbar sein. Tatsächlich gibt es jedoch noch Personen, die dieses Verhalten in 
ihrer Kindheit beobachten konnten. Ich werde darauf in Kapitel 3.4 über Frauen 
und Handel noch zurückkommen. Im Jahr 2015 startete die türkische Bank »Ak 
Bank« einen Werbespot mit der Botschaft: »Siftah Berekettir«, was sinngemäß 
bedeutet, dass siftah Segen und Wohlstand für alle bringe. In der einminütigen 
Reklame kommen zwei junge Männer zu ihrem bekannten Fischhändler und 
wollen Fisch für das Abendessen kaufen, der Händler überlegt kurz und schaut 
zu seinem Nachbarn quer gegenüber. Er bittet die jungen Stammkunden doch 
bei diesem zu kaufen, da dieser bald doppelten Nachwuchs bekommen würde 
und Geld sparen müsste, sie sollen doch ihn unterstützen, denn er hätte noch 
kein erstes Geschäft (siftah) gemacht und er solle doch auch sein erstes Geschäft 
machen, denn dadurch würden alle gewinnen, mit anderen Worten: »Siftah 
Berekettir«.33 Genau dies ist das Gefühl für das »sittlich Richtige« (Adam Smith) 
oder das »ethische Gefühl« (Aristoteles) der Solidarität, die die eigene Habgier 
oder das bloß eigeninteressierte Handeln begrenzt. 

Neben siftah (erstes Tagesgeschäft) wird hier auch ein zweites wichtiges 
Wort genannt. Bereket heißt soviel wie Wohlstand, Segen oder auch Glück. 
»(Allah) Bereket versin!« ist eine geläufige Erwiderung auf die getätigte Zahlung 
nach Kauf eines Produktes, sei es ein Gegenstand oder auch ein Lebensmittel. Er 
wird sowohl auf dem Basar sowie auch in den noch kleineren traditionellen 
Geschäften verwendet, wobei Allah des Öfteren auch weggelassen wird.  

»One has to wish blessing and satiety to earn a living. Never despise the customer 
or the money.« Teppichhändler, 84 Jahre, 4. Generation  (Caykara 2001, S. 
13) 

In der traditionellen osmanischen Struktur waren die Straßennamen mit dem 
jeweiligen Gewerbe gekoppelt, das heißt in der Halıcılar Sokak waren die Tep-
pichhändler (halı = Teppich) angesiedelt, in der Kalpakçılar Cadde die Hutmac-
her, oder in der Kürkçüler Caddesi die Pelzgeschäfte (vgl. Özbey 2010, S. 46ff). 
Heute lassen meist nur noch die Straßennamen auf das einstig ansässige Gewer-
be rückschließen. Aus dieser Gewerbeanordnung ist auch eine Form der Solida-
rität entstanden, die heute noch auf dem Großen Basar zu finden ist: Wenn 
beispielsweise ein Schuhverkäufer den vom Kunden gewünschten Schuh nicht 
zum Verkauf anbietet, wird er seinen Nachbarn fragen und den Schuh vom 

33  Akbank’tan Esnaf Kardeşliği (2015): www.youtube.com/watch?v=6wApalUqJUI (Stand: 
10.05.2015) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


75 

Nachbarn bringen lassen oder er wird dem Kunden einen Laden nennen, der 
diesen Schuh haben könnte. 

Der jüngste Sohn vom Familie A heißt Iskender, er führt ein Teppichge-
schäft im Inneren des Großen Basars. Er ist 37 Jahre alt und er kennt den Basar 
von Kindesbeinen an, früh half er dort mit zu arbeiten. Seit 15 Jahren hat er sein 
eigenes Geschäft. Mit viel Mühe sucht er seine Teppiche aus, bereist unter-
schiedliche Orte in der Türkei oder auch im Ausland. Er könnte es sich, wie 
manch andere Händler auf dem Basar, auch einfacher machen: In großen Mas-
sen werden mittlerweile die berühmten handgewebten Seidenteppiche aus Here-
ke in China in Maschinenarbeit gefertigt, doch Iskender hat den Beruf von der 
Pike auf gelernt und fühlt sich der Tradition verpflichtet. 

»Ich sehe zum Beispiel Menschen, die chinesische Teppiche verkaufen und in 
kürzester Zeit reich werden, in sehr kurzer Zeit, also in ein oder zwei Jahren. 
Aber sie verkaufen alle Maschinen gewebte Teppiche, die sie als handgewebte 
türkische Teppiche ausgeben. Es gibt viele, die auf diese Weise ihre Arbeit ma-
chen. Auf dem Basar macht jeder das Gleiche – wieso? Weil es einfach ist, wenig 
Arbeit macht und zu hohem Gewinn führt. Es macht keinen Stress, sie haben 
nicht den Stress, den wir haben. Warum gehe ich nach Deutschland auf eine 
Auktion? Warum besuche ich Anatolien? Ich gehe überall hin, über Stock und 
Stein. Warum? Weil ich nach echten und ordentlichen Sachen suche. Aber die 
meisten machen es sich lieber einfacher. Warum? Du nimmst den Hörer ab und 
sagst: ›Schick mir nochmal 20 Stück‹. Und es werden nochmal die gleichen gelie-
fert, weil es alles mit der Maschine gefertigt wurde – aus China oder Nepal. So 
kann man einen hohen Gewinn erzielen.« (Iskender) 

Iskender arbeitet etwa mit zehn Teppichmachern und zwei Teppichwäschern 
zusammen. Ein Teppich braucht sehr viel Pflege. Wenn die letzte Reparatur 
eines Teppichs vor zehn Jahren war, muss diese wiederholt werden wie bei ei-
nem Haus oder einem anderen Gebäude, das nach einigen Jahren zum Erhalt 
wieder gestrichen oder restauriert werden muss. Außerdem ist das Handwerk am 
Aussterben und es ist schwer einen Fachmeister zu finden. Einen Meister für die 
Wäsche oder einen für die Reparatur des Teppichs zu finden ist schwer.  

»Deshalb sind wir immer im Stress: Es wird nicht, wie du willst oder es kann 
nicht in der Zeit gemacht werden, in der du es willst, weil es keine Meister mehr 
gibt, also es gibt sie einfach nicht mehr. Aber wir machen uns den Stress, auf die 
andere Weise wäre es einfach, du legst den Teppich hin und verkaufst ihn, der 
Gewinn ist klar. Die Männer machen so ganz einfach die Arbeit, es ist nicht mal 
mit Geld verbunden [...] er zahlt erst, wenn er den Teppich verkauft hat oder 
wenn er ihn nicht verkauft, tauscht er ihn aus. Wie auch immer, man hat kei-
nen Stress auf diese Art Geld zu verdienen.« (Iskender) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


76 

In seinem Buch »Die verlorenen Berufe und die letzten Meister« aus dem Jahre 
2010 (türkisches Original: »Kaybolan Meslekler ve Son Ustalar«) zeichnet der 
Schriftsteller und Maler Mehmet Ali Dıyarbakırlıoğlu verschiedene traditionelle 
Handwerksberufe vom Schmied über den Gerber oder den Weber zum Uhren-
macher nach, die er aus Gesprächen mit den »letzten Meistern« dieses Faches 
gewinnt. Hier beschreibt er auch die letzten Meister des Weberberufes 
(Kilimcilik)  (vgl. Dıyarbakırlıoğlu 2010, S. 74-82).  Der älteste Kelim ist auf das 
16. Jahrhundert datiert (vgl. ebd., S. 77). Die Herstellung eines Kelims von 3 
Meter auf 1,5 Meter dauert ca. 6 Monate (vgl. ebd., S. 78).34  

»All craftsmanship is quality-driven work; Plato formulated the aim as the 
arete, the standard of excellence, implicit in any act: the aspiration for quali-
ty will drive craftsmen to improve, to get better rather than get by.« (Sennett 
2009, S. 24) 

Gemäß Sennett (2009) geht es bei der handwerklichen Tätigkeit insbesondere 
auch darum, eine Sache um ihrer selbst willen zu tun. Iskender freut sich, wenn 
er einen Teppich an Kunden verkauft, die dessen Wert schätzen können, und 
möchte keinen Teppich unter seinem Wert verkaufen. Es bedarf eines großen 
Aufwandes die Ware zu bekommen, der Teppich »fliegt« nicht einfach in den 
Laden, die Beziehungen müssen gepflegt werden. Manchmal kommen auch 
Händler, die Teppiche verkaufen, aber das ist selten. Der eigentliche Wert eines 
handgewebten Teppichs ist kaum zu bezahlen. Mehr denn über Geld läuft der 
Teppichhandel von Weber und Händler über Warentausch. Beispielsweise 
bringt Iskender den meist weiblichen Teppichknüpferinnen im Tausch gegen 
Teppiche die neuesten technischen Geräte. Mit Geld kann man in den Dörfern, 
in denen die Teppiche hergestellt werden, wenig anfangen, technische Geräte 
haben hier einen höheren Wert. Es kommt auch vor, dass ein chinesischer ma-
schinengewebter Teppich als Tauschobjekt dient, da er in den Augen der Dorf-
bewohner etwas Besonderes ist. Wenn er für die Teppiche Geld bezahlen müss-
te, würde sich das Geschäft nicht lohnen. Bei einem Seidenteppich dauert das 
Knüpfen oftmals 6-9 Monate, da man nur 2-3 Stunden daran arbeiten kann, da 
sonst die Augen geschädigt werden. Manchmal bezahlt er auch etwas, aber meis-
tens läuft der Handel über Tauschgeschäfte. 

Ein guter Teppich ist wie guter Wein. Er wird wertvoller im Laufe der Jahre. 
Ein Teppich wird als »alt« (eski) bezeichnet, wenn er 20-30 Jahre alt ist. Als 

34  Es gibt unterschiedliche Arten von Teppichen wie kelim, halı, sumak. Teppiche, die 2-3 m2 
groß sind nennt man »kelle«. Teppiche, die größer als 6 m2 sind nennt man »taban«. Ein ke-
lim ist ein einfach geknoteter Teppich. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


77 

»antik« (antika) gilt er erst, wenn er mehr als 100 Jahre alt ist. Bei richtiger Pfle-
ge kann ein handgewebter Teppich gut 200 bis 300 Jahre überdauern.  

Seit einigen Jahren sind Patchwork-Teppiche die neueste Mode. Das sind 
Teppiche, die aus unterschiedlichen Resten zusammengenäht werden, meist aus 
Plastikteilen und in knalligen Neonfarben wie Türkis, Gelb oder Pink, manch-
mal sind sie einfarbig, manchmal sind sie mehrfarbig. Man kann an der Farbe 
erkennen, ob es sich um einen traditionell oder maschinell hergestellten Teppich 
handelt: Naturfarbe zeichnet sich dadurch aus, dass sie nicht einheitlich ist, 
chemische Farben sind viel einheitlicher. Entstanden ist dieser Teppich durch 
den Wunsch eines US-Amerikaners, der vor fünf bis sechs Jahren einen Teppich 
wollte, den sonst kein anderer hatte. Natürlich ähneln sich die Teppiche, aber 
keiner ist wirklich gleich wie die anderen, aber dieser US-Amerikaner wollte 
etwas ganz anderes, so entstand dieser »neueste Schrei«, so erklärt mir Canberk. 
Aus der Sicht der Experten sind diese Teppiche qualitativ äußerst schlecht, sie 
werden aus Resten zusammengeflickt und dann gefärbt. Die chemische Farbe sei 
auch nicht wirklich gesund – aber es ist nun Mode und die Kunden wollen es. 
Heutzutage geht es weniger um Dauer, denn um Verkauf, die Ware braucht 
nicht mehr als ein Jahr zu halten, dann soll wieder ein neues Produkt gekauft 
werden während zuvor ein Teppich für ein Leben lang gekauft wurde.35  

Es gibt zudem einen zentralen Unterschied zwischen chinesischen maschi-
nengewebten Teppichen und handgewebten türkischen Teppichen, der gleich-
zeitig ein Spiegelbild traditioneller und moderner Wirtschaft darstellt. Niemals 
gibt es den ein und denselben türkischen handgewebten Teppich noch einmal, 
vielleicht einen ähnlichen, aber niemals denselben. Wieso? Weil jeder Teppich 
ein Einzelstück ist, sowie jeder Mensch ein Unikat ist. In den Teppichen weben 
die Frauen ihre Lebensgeschichten mit ein, ihre Freuden und ihre Leiden, oder 
es sind spirituelle Abbildungen wie der »Baum des Lebens«; alles auf dem Tep-
pich, jedes kleinste Motiv hat eine Bedeutung (vgl. auch Dıyarbakırlıoğlu 2010, 
S. 77). Es ist ein Kunstwerk, in das der Künstler sein Leben und seine Seele 
eingewebt hat. Außerdem werden auch mit Absicht Fehler eingewebt, da das 
menschliche Leben Fehler beinhaltet und niemals 100 % vollkommen ist.  

»Die Arbeit des echten Bauern ebenso wie des echten Handwerkers ist ein-
same Werkschöpfung: in stiller Versunkenheit gibt er sich seiner Beschäfti-

35  Es gibt ein türkisches Sprichwort, das besagt: »Ucuz mal alacak kadar zengin değilim.« – »Ich 
bin nicht so reich, dass ich billige Ware kaufen kann.« Gemeint ist damit, dass erfahrungs-
gemäß billige Ware schnell kaputt geht und man kurze Zeit später wieder etwas Neues kau-
fen muss. Ein handgewebter Teppich etwa kann ein Leben lang benutzt werden, er kostet 
vielleicht das Dreifache des Patchwork-Teppichs, aber auf lange Sicht gesehen ist er günsti-
ger. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


78 

gung hin. Er lebt in seinem Werk, wie der Künstler darin lebt, er gäbe es am 
liebsten gar nicht dem Markte preis. [...] Aus dieser Tatsache erklärt sich z. 
B. die tiefe Abneigung alles Handwerkertums gegen Falsifikate oder selbst 
Surrogate, ja auch nur gegen Schleuderarbeit.« (Sombart 1913, S. 19) 

Der Kunde bekommt beim Kauf eines türkischen Teppichs auch ein Zertifikat, 
das Angaben über die Echtheit der Ware, deren genaue Herkunft sowie Größe 
und Kaufpreis enthält. Chinesische Teppiche werden im Gegensatz zur türki-
schen Ware mit Maschinen hergestellt, sie sind fehlerfrei gewebt und es gibt den 
gleichen Teppich immer und immer wieder, in jeder Größe und in jeder Form. 
Es ist geradezu eine Ironie, dass der Westen auf Länder wie die Türkei herab-
blickt und diese als kollektivistisch bezeichnet, gleichwohl die Standardisierung 
der Moderne Europas seinesgleichen sucht.  

Bei einem Teppichkauf kann es vorkommen, dass dem Kunden ein Teppich 
besser gefällt als ein anderer, der aber teurer ist. Ein ehrbarer Kaufmann rät ihm 
davon ab und rät lieber nichts zu kaufen als etwas, was einem nur halb gefällt, 
denn immer, wenn man auf den Teppich schaue, würde man an den Teppich 
denken, den man eigentlich wollte – und man würde unglücklich werden. Ein 
Teppich ist kein Produkt, das man zwangsläufig braucht, sondern eher ein Lu-
xusprodukt. Der Händler steht im Dienst des Kunden und möchte ihn glücklich 
machen, dies ist ein wichtiges Element des traditionellen Handels. 

Eine andere Möglichkeit moderner Teppichherstellung ist folgende: Antike 
Motive werden genommen und den Frauen als Vorlage gegeben, so dass ein 
breites und ausgeglichenes Sortiment unterschiedlicher Formen und Größen des 
gleichen Musters vorhanden ist. Die Frauen weben diese Teppiche zwar selbst, 
aber das Motiv ist vorgegeben und die Arbeit wird mechanisch ausgeführt, keine 
eigene Geschichte, keine individuellen Gefühle, ein Produkt, das sich gut ver-
markten lässt.36  

36  Die türkische Sprache und Kultur ist sehr präzise im Ausdruck von Gefühlen und Emotio-
nen in Bezug auf das Selbst. Ein wichtiger Begriff ist das Wort »kendi« (selbst), das in vielen 
alltäglichen Redewendungen zum Gebrauch kommt. »Kendine gel!« (Komm’ zu dir!) wird 
einer Person gesagt, die sich gerade emotional verliert, sei es ein Kind das schreit oder ein 
Erwachsener, der sich unangemessen emotional in eine Situation hineinsteigert. Mit »Sen bi-
lirsin« (Das musst du selbst wissen) wird ausgedrückt, dass die Entscheidung, was zu tun ist, 
bei einem selbst liegt. Meist bildet es den Abschluss eines Rates eines Freundes, der damit 
letztlich auf die Eigenverantwortung referiert. Und zum Abschluss gibt es ein Sprichwort, 
das besagt: »Kendini tanımayan insanlar başkalarını tanıyamaz.« (»Ein Mensch, der sich 
selbst nicht (er)kennt, kann keinen anderen (er)kennen.«) Das Selbst hat also in der türki-
schen Kultur sehr wohl seinen Platz im Gesamtgefüge der Gemeinschaft, wobei es wohl 
schichtenspezifische Unterschiede gibt mit einer Tendenz zu mehr Selbstbestimmung in der 
Mittel- und Oberschicht.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


79 

Walter Benjamin (2010) macht darauf aufmerksam, dass das Kunstwerk zu 
jederzeit reduzierbar war, aber erst durch die moderne maschinelle Reprodukti-
onstechnik zur Massenware wurde, da es zuvor Menschen waren, die Werke 
anderer kopierten, aber durch ihr Mensch-sein – gewollt oder nicht – ihre eigene 
Persönlichkeit bzw. ihre Seele mit ein brachten, Benjamin bezeichnet diesen 
persönlichen Ausdruck der Seele als »Aura«, die ein derartiges Werk umgibt.  

»Die Einzigartigkeit des Kunstwerks ist identisch mit seinem Eingebettetsein 
in den Zusammenhang der Tradition. Diese Tradition freilich ist etwas 
durchaus Lebendiges, etwas außerordentlich Wandelbares.« (Benjamin 
2010, S. 21)  

Das Problem der technischen Reproduzierbarkeit des Kunstwerkes liege folglich 
in seiner Entseelung bzw. dem Fehlen einer Aura, so dass es zur bloßen Massen-
ware verkomme. Diese Entseelung zeigt sich auch bei der türkischen Teppich-
herstellung. Keine Person webt ihre individuelle Seele und Geschichte mehr in 
den Teppich. War vorher jeder Teppich ein Unikat, kann heute jeder Teppich 
unzählige Male kopiert werden, jedoch fehlt dann die mystische Komponente, 
die Benjamin als »Aura« bezeichnet.  

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


80 

 

Abb. 5:  Ausgewählte Teppichmotive und ihre Bedeutung                                          
(Quelle: Salm-Reifferscheidt 2008, S. 106) 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


81 

 
 
Abb. 7:  
Die neueste Mode: Patchwork-Teppiche  
in verschiedenen Farben 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abb. 6:  
Webstuhl mit Seidenteppich  
aus der türkischen Kleinstadt Hereke 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

Abb. 8:  
Webstuhl 
für türkische  
Badetücher 

 

 
 
 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


82 

2.1.2  Fallbeispiel – Geschäft für Badeutensilien (Hamamcılık): Familie B  

Yavuz B ist 55 Jahre alt und führt das Familiengeschäft seiner Vorfahren in der 
fünften Generation weiter.37 Die Besitzurkunde des Ladens stammt aus der Zeit 
1861, der Zeit des Sultans Abdulaziz, und gilt als das älteste Geschäft im Basar, 
das sich im Besitz der gleichen Familie befindet. Ursprünglich stammt seine 
Familie aus der Umgebung der Stadt Ercinzan am Eufrat. Doch bereits seit 1521 
war die Familie in Istanbul. Die Bewohner seines Dorfes sind bekannt für die 
Herstellung von Kerzen, die man beispielsweise in der Süleymaniye Moschee 
begutachten kann. Die Familie ist somit seit ca. 250-300 Jahren in Istanbul 
zugegen und seit ca. 150 Jahren besteht das Geschäft auf dem Großen Basar. 
Der Umgang mit Textilien hat eine lange Familientradition, auch wenn sich im 
Laufe der Zeit der Schwerpunkt geändert hat. Der Ururgroßvater von Yavuz war 
yazmacı38, ein Tuchhersteller. Außerdem hatte er mit zwei anderen Partnern eine 
Fabrik zur Herstellung von fes in Karamürsel, einer Kleinstadt von Kocaeli, 
İzmit, an der Südküste des Marmarameeres. Fes sind die roten Hüte, die das 
Militär im Ottomanischen Reich getragen hatte. Neben den Hüten wurde auch 
şayak hergestellt. Şayak war der dicke Wollstoff zur Bekleidung des Militärs. 
Nach dem Zweiten Weltkrieg 1946 wurde die Fabrik endgültig geschlossen und 
das Gebäude wurde verkauft. 

Yavuz verkauft heute diverse Utensilien rund um das (türkische) Bad (ha-
mam), dazu gehören verschiedenste Handtücher wie etwa peştemal, Seifen oder 
kese (Waschlappen zum Abreiben im Bad – kesfetmek). Seine Produkte stammen 
aus einheimischen Materialien, sei es das Kupfer für die Wasserschalen oder die 
Baumwolle für die peştemal oder die Wolle der handgewebten Schals (zu Ha-
mamçılık siehe auch: Dıyarbakırlıoğlu 2010, S. 52-60). Yavuz versucht Tradition 
und Moderne zu verbinden. Im anatolischen Dorf Kızılcabülük (Denizli/ 
Tavas), das seit 1000 Jahren Heimarbeit betreibt, fand er einen geeigneten Ort 
für die Produktion seiner Waren. 25 Haushalte, das entspricht 10 % des Dorfes, 
verdienen so ihren Lebensunterhalt. 

37  Yavuz war einer meiner ersten Gewährspersonen, ich verbrachte bei meinem ersten explora-
tiven Aufenthalt im Jahr 2009 bis 2010 wöchentlich ca. 2 Tage und 3-4 Stunden in seinem 
Geschäft und beobachtete das Geschehen. Wir führten viele informelle Gespräche, ich 
machte mit ihm die ersten Interviewaufnahmen. Die Gespräche mit ihm wurden in deut-
scher Sprache geführt. 

38  Yazma ist eine bestimmte Kopftuchart. Die Endung »cı« wird im Türkischen an ein Wort 
angehängt um daraus einen Beruf zu machen. So heißt zum Beispiel çay Tee und der çaycı ist 
der, der den Menschen auf dem Basar immer den Tee bringt. Oder es gibt die sogenannte 
bakıcı, die Kinderfrau. In der Türkei ist es verbreitet sich für die Betreuung der Kinder eine 
Kinderfrau anzuschaffen. Bakmak ist das Verb und heißt sich kümmern/ schauen nach. Mit 
dem Stamm bak und der Endung »cı« wird somit der Beruf der Kinderfrau beschrieben. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


83 

Yavuz ist verheiratet und hat zwei Kinder (einen Sohn und eine Tochter): 
Die Tochter Leyla (30 Jahre) hat auch ein Geschäft auf dem Basar eröffnet und 
ist die jüngste Händlerin auf dem Basar (mehr in Kapitel 3.4 über die Rolle der 
Frauen). Auch sein Sohn (27 Jahre) hat nach seinem abgeschlossenen Studium 
begonnen sich auf dem Basar zu etablieren. Yavuz war einer der Wenigen, der 
seine Tochter von klein auf – wie man es sonst nur mit Söhnen macht – auf den 
Basar gebracht hat. Im Weiteren hat er sie dann auch bei der Eröffnung ihres 
eigenen Geschäftes, das zum Familienunternehmen gehört, unterstützt und 
dadurch Pionierarbeit geleistet. 

Außerdem war Yavuz lange Zeit im Kapalı Çarşı Esnaf Derneği39 tätig und 
hat somit neben seiner Erfahrung als Kaufmann einen enormen Fundus an 
Wissen und Erfahrung über den gesamten Basar zu bieten. Yavuz besuchte die 
Istanbuler Schule: »Erkek Lisesi«, in der Deutsch unterrichtet wird. Er sagt selbst, 
dass ihn diese Schule sehr geprägt hat, vor allem die deutsche Ordnung. Anders 
als die meisten anderen Geschäfte hat Yavuz feste Preise und Etiketten und man 
kann die gekauften Waren immer und ohne Angabe von Gründen zurückgeben. 

»Ich schäme mich im Namen vom Basar. [...] Weswegen? Das man immer höhe-
re Preise verlangt und dann billiger verkauft – für den halben Preis. Das heißt, 
wenn Sie nicht handeln, werden Sie den doppelten Preis bezahlen – das ist nicht 
nett. Ich schäme mich. [...] (Yavuz) 

Vor drei oder vier Tagen hat eine Kundin eine Bluse bei meinem Nachbar zu-
rückgebracht. Sie wollte nur eine andere haben, nicht zurückgeben: ein Lärm, 
ein Streit, ich bin hinübergegangen. ›Was ist los?‹ ›So und so.‹ Ich habe gesagt, 
›gebt eine Rückgabegarantie für immer und ohne Gründe für alle Kunden. Ihr 
macht so. Das ist frech. Ihr müsst das nehmen und wenn ein Kunde etwas zu-
rückgeben will oder ein anderes dafür will, müsst ihr das machen.‹ Das ist nicht 
nett. Seit zehn Jahren gebe ich Rückgabegarantie für immer und ohne Gründe.« 
(Yavuz) 

Yavuz selbst hat eigentlich Medizin studiert und hat einen Doktortitel, aber er 
hat diesen Beruf nie ausgeübt, sondern auf dem Basar gearbeitet. Sein Kunden-
profil besteht aus einem Viertel türkischer Kunden, einem Viertel Ausländern, 
die in der Türkei leben wie Lehrer, Botschafter oder Geschäftsleute, sowie ein 
Viertel Touristen und ein Viertel Ausländer aus dem Ausland. Es sei wichtig auf 
dem Großen Basar ein breites Spektrum an Kunden zu haben, da die politische 
Lage den Handel sehr beeinflusse, meint Yavuz weiter. Im Jahre 1999 gab es 

39  Die Handelsorganisation des Großen Basars wird von den Händlern kurz »dernek« (Verein) 
genannt. Ich werde im Weiteren diese Begrifflichkeit verwenden. Außerdem setzt sich Kapi-
tel 4.4.3 ausführlich mit den Belangen dieser Organisation auseinander. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


84 

etwa Probleme mit Italien wegen Abdullah Öcalan, dem Führer der PKK. Dieser 
hielt sich in Italien auf und Italien wollte ihn nicht frei lassen. Es gab einen 
Streik gegen italienische Waren. In diesem Jahr kamen keine Touristen aus 
Italien. Von 1976 bis 1986 sind viele griechische Touristen nach Istanbul bzw. 
in die Türkei gekommen. Im Jahre 1986 gab es ein Busunglück, bei dem ein 
griechischer Bus verbrannt wurde, es war ein Unfall und niemand hatte Schuld, 
aber zehn Jahre lang kamen keine griechischen Touristen mehr. Es sind die 
Beziehungen, die eine zentrale Rolle in der traditionellen Wirtschaft spielen, sie 
schaffen Vertrauen und dies ist letztlich die Grundlage dafür, ob gekauft wird 
oder nicht. Auf dieses persönliche Vertrauen ist Yavuz stolz: 

»[In den Einkaufszentren] kann man ohne Geld und ohne ein Visa Card gar 
nichts kaufen. Wenn meine Kunden manchmal kommen und sagen: ›Ich habe 
kein Geld, ich komme später‹, dann sage ich ihnen: ›Du zahlst dann, wenn du 
zurückkommst!‹ – türkischen und ausländischen Kunden. Die wollen mir ihre 
Telefonnummer und ihre Adresse geben. Das Einzige, was ich mache, ich mache 
eine Notiz für mich, wie ich es hier gemacht habe. [zeigt mir einen Notizblock, 
wo er Zahlen untereinander aufgelistet hat, aber ohne Namen oder sonstige An-
gaben]. Das war im Jahr 2011. Wenn mein Geld zurückkommt, schreibe ich 
das hier auf und am Ende von dem Jahr sehe ich das Resultat. Meine Bilanz ist 
höchstens 500 Lira geringer – und das ist gar nichts. Ich habe Großhandelskun-
den. Wir halten Rechnungen für die. Am Ende werde ich sehen, was zurückge-
kommen ist und es kommt zurück. Ich weiß den Namen von den Leuten gar 
nicht – gar nicht.« (Yavuz) 

Ein wichtiges Element der traditionellen Wirtschaft bzw. die Grundlage allen 
Wirtschaftens ist die Gabe (vgl. Mauss 1990). Der Tausch mit Geld wie er in 
der Moderne vorherrschend ist, unterliegt dem gleichen Prinzip und der Logik 
des Gebens. Dabei ist es sehr zentral wie gegeben wird, ob der andere dadurch 
erniedrigt oder wertgeschätzt wird (vgl. Simmel 1992, S. 663). Das Geben und 
Schenken über den Warentausch hinaus stiftet Beziehungen und schafft Ver-
trauen. 

»Kleine Seifen, Massagehandschuhe, manchmal solche Dinge, manchmal kleine 
Handtücher, um nicht vergessen zu werden [...]. Meine Kunden haben keine sol-
chen Erwartungen, aber wenn die so etwas sehen, kommen sie immer und immer 
zu mir und es ist sehr wichtig, dass man Stammkunden hat. Alle ausländischen 
Leute, die in Istanbul wohnen, kennen mich und mein Geschäft sehr gut. 
Manchmal bringen sie Kuchen und Kekse und wir machen ›5 o’clock tea‹ hier. 
Das ist sehr wichtig. [...] Die backen zu Hause und bringen Kuchen zu mir und 
die müssen eigentlich so etwas nicht machen, aber die Beziehungen sind immer 
sehr wichtig.« (Yavuz) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


85 

Die Beziehungen schaffen Vertrauen und dieses Vertrauen ist ein soziales Kapital 
(Bourdieu). Auf dem Basar benötigt man eigentlich nur eine vertrauenswürdige 
Person, dann ist es ein leichtes weitere vertrauenswürdige Händler zu finden. 
Diese Person fragt, was man noch für Wünsche hat und führt einen zu den 
jeweiligen Geschäften bzw. Personen in den Geschäften. Es gibt also kein Mar-
kenzeichen oder Gütesiegel, die das Vertrauen garantieren, sondern eine Person, 
die eine andere soweit kennt, dass sie sie weiterempfiehlt. Dies ist eine höchst 
empfindliche Angelegenheit, denn wenn der empfohlene Händler sich nicht als 
vertrauenswürdig herausstellt, fällt dies auch auf den Mittler zurück. Die Inter-
sozialität bzw. Interdependenz ist von höchster Bedeutung. 

»[Meine Kunden] gehen nicht zu allen Geschäften im Basar und die haben im-
mer Empfehlungen von mir. Die fragen mich immer nach etwas, für ein Juwe-
liergeschäft oder Ledergeschäft oder Teppichgeschäft und wenn sie dahin gehen, 
werden sie sehr gut empfangen, sehr gut behandelt und bis heute habe ich von 
meinen Freunden keine Klage gehört von den Händlern im Basar zu denen ich 
Kunden schicke. [...] Zeit arbeitet für mich und für meine Kinder oder für die 
Kinder meiner Kinder. Das ist sehr wichtig. Ich möchte, dass hier noch einige 
Generationen oder sogar noch fünf, sechs Generationen, und wenn möglich bis in 
die Unendlichkeit, die Mitglieder meiner Familie arbeiten können.« (Yavuz) 

Der Teppichhändler Gökhan ist ein Bekannter von Yavuz, auch er hat den Beruf 
traditionell von seinem Vater gelernt und führt nun das Familiengeschäft weiter. 

»So wie Yavuz abi. So wie er haben wir einige Freunde auf dem Großen Basar, 
sie kennen uns. Wenn sie Kunden haben, die einen Teppich brauchen, bringen 
sie sie sofort hierher. Warum? Weil sie wissen, dass wir hier ordentlich sind, ei-
nen guten Preis machen und gute Ware verkaufen. Danach geht der Kunde und 
bedankt sich bei ihnen [...] Das ist das Wichtigste auf dem Großen Basar. [...] 
Das Wichtigste ist ein guter Preis, gute Qualität, das heißt für den richtigen 
Preis zu verkaufen und die Kunden glücklich zu machen. Also, wenn der Preis 
100 Lira ist und ich verkaufe für 300 Lira, dann ist das keine schöne Sache.« 
(Gökhan) 

Schon im Alter von ungefähr sechs Jahren, in den 1970er Jahren, war Gökhan 
auf dem Basar zugegen und seit dem Jahr 1985 hilft er regelmäßig mit. Sein 
Vater war sein Meister von dem er den Beruf gelernt hat. Auch sein Bruder hat 
ein Geschäft auf dem Basar. Sie haben ein Familienunternehmen. 

»Wenn wir Ware verkaufen, gibt es oft keinen Scheck oder Beleg, es gibt nichts, 
wir geben die Ware, es gibt nur diese Vertrauenssache – das ist sehr wichtig diese 
Vertrauenssache, Gabriele, dieses Vertrauen. Das gab es schon immer auf dem 
Basar und wir führen es weiter, aber wir machen das nicht mit jedem. Ich sage: 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


86 

Wenn dich jemand einmal betrügt, kann er dich nicht noch einmal betrügen. 
Wenn jemand jemanden betrügt, verliert er sich selbst. Mit mir kann er dann 
kein Geschäft mehr machen.« (Gökhan) 

Hier finden wir eine zentrale Aussage über den Stellenwert der Ehrlichkeit in 
Bezug auf die Selbstachtung und die Achtung gegenüber einer anderen Person: 
»Wenn jemand jemanden betrügt, verliert er sich selbst.« (»Kandırdığı zaman 
kendisi kaybeder.«)40 Das heißt also, dass ich mich in gewisser Form selbst ernied-
rige und unter meiner Würde handle, mein Ehrgefühl missachte und meine 
Ehre verliere, denn beim Geben gebe ich auch einen Teil meines Selbst. Was ich 
also gebe und wie ich gebe, definiert gleichzeitig den Wert, den ich mir selbst 
beimesse (vgl. Mauss 1990). In der kabylischen Gesellschaft wird vor »amahbul« 
gewarnt, dem Menschen, der frech ist und kein Schamgefühl besitzt. Diese 
Schamlosigkeit macht es möglich, dass er sein eigenes Ehrgefühl übergeht, will-
kürliche Gewalt anwendet und wider der Lebenskunst handelt. Es wird deshalb 
vor diesem Typus Mensch gewarnt, da man gegenüber ihm immer verlieren 
wird, auch wenn man selbst eigentlich Recht hätte (vgl. Bourdieu 1976, 11f). 
Dazu muss verstanden werden, dass es einfach ist, einen anderen zu übervortei-
len, die Kunst aber darin besteht, seine Interessen in Einklang mit dem Ehr- und 
Gerechtigkeitsgefühl durchzusetzen. 

»Wenn der Mensch Ihnen gegenüber wie Sie denkt, ordentlich und ehrlich ist, 
dann mache ich mit diesem Menschen ein Geschäft, ohne mich zu fürchten. 
Wenn mich dieser Mensch betrügt, auf irgendeine Art, wenn er mich einmal be-
trügt, dann verliert er sich – so einfach ist das. [...] Er muss kein guter Freund 
sein, er muss ein guter Mensch sein.« (Gökhan) 

Der Handel, der auf dem gesprochenen Wort beruht (söze dayalı; sözle-yapılan 
itibarlı ticaret), wird in der Moderne angegriffen. Ein Textilhändler, der seit 
1981 auf dem Großen Basar ist, beschreibt dies so: 

»Es sind ein paar Geschäfte geblieben, die den Handel auf das gegebene Wort 
führen. Unter den Händlern sind es Wenige, die den Handel auf dem gespro-
chenen Wort aufbauen. Die alten Händler wurden getrennt, wir hatten einen 
Meister, andere haben es übernommen. Mit den älteren Händlern verstehen wir 
uns gut. Dieses Geschäft gibt es seit 40 bis 50 Jahren.« (vgl. Şatıroğlu/Okan 
2010, S. 79)41  

40  Siehe hierzu auch: Faroqhi 2008, S. 74: »But whatever a person does, he does to himself.« 
41  In der Studie von Şatıroğlu/Okan 2010 wurden 38 Personen mittels qualitativer Verfahren 

interviewt, darunter 13 Juweliere, 6 Teppichhändler, 5 Textilhändler, 3 Ledermacher, 3 
Trödler sowie jeweils 1 Person aus anderen Branchen (vgl. ebd. S. 62). 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


87 

Der Teppichhändler, der seit 1979 auf dem Basar zugegen ist, meint:  

»Der angesehene Handel (itibarlı ticaret) geht weiter, auf dem Basar handelt 
man nicht mit Schecks und Rechnungen. Mittelständische Geschäfte wie 
wir benutzen untereinander keine Schecks oder Rechnungen.« (vgl. 
Şatıroğlu/Okan 2010, S. 80) 

Geld, das ich durch derartige unehrliche Weise erwirtschafte, gilt im traditionell 
religiös-islamischen Sinne als kırlı para (schmutziges Geld) und haram42 (religiö-
ses Verbot).  

Es folgt eine Übersicht der türkischen Ehrbegriffe, erweitert um die Begriffe 
der Ehre, die im Handel zentral sind. Siehe zum Vergleich die Tabelle im ersten 
Kapitel des Forschungsstandes über den bisherigen Ehrbegriff in der Ethnologie 
(S. 30). 

namus Geschlechtsidentität 
Erwachsen sein 

şeref Ansehen 

saygı Respektserweisungen 

onur (haysiyet) Würde 

dürüstlük 
itibar 

Ehrlichkeit (Handel) 
Reputation, Ansehen 

Tab. 5:  Der türkische Ehrbegriff, erweitert um die Begriffe Ehrlichkeit (dürüstlük) und 
Reputation (itibar) 

42  Der HipHop Sänger Haftbefehl besingt dieses »Haram Para« in seinem gleichnamigen Song 
und kritisiert darin die weltweit agierende »Finanzmafia«. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


88 

2.1.3  Die primäre Sozialisation als wegweisende Instanz der 
Charakterbildung 

»Es kommt also nicht wenig darauf an, ob man von Jugend auf dies oder je-
nes gewöhnt ist; es kommt vieles darauf an, ja sogar alles.« (Aristoteles, 
1103b)  

Für die traditionelle Wirtschaft kann festgestellt werden, dass die ethischen 
Qualitäten neben dem fachlichen Wissen um das jeweilige Gewerbe schon in 
jungen Jahren gelernt werden. In vielen Fällen schauten die Händler schon im 
Alter von fünf oder sechs Jahren ihren Vätern oder Meistern über die Schultern. 
Werte wurden aber vor allem auch durch die vermittelte Praxis und Gewohnheit 
beobachtet und in den eigenen Habitus integriert. Im aristotelischen Sinne war 
es insofern eine Einübung, die nicht über bloßes Wissen erlernt werden kann. 
Dies baute aber auch auf die vorhergehende Wertebildung in der Familie, die 
den Grundstein für die traditionelle Ausbildung legte.43 

Ehrlichkeit (dürüstlük) stellt infolgedessen eine zentrale Kategorie bei der 
Beurteilung der Vertrauenswürdigkeit einer Person im Wirtschaftsleben dar. 
Dürüst ist das Adjektiv und heißt ehrlich. Dazu gehört Ehrlichkeit in Bezug auf 
die Qualität der Ware und in Bezug auf den Preis. Şeref steht im Kontext des 
Handelns für das dazugehörige Pendant, das die Umsetzung im äußeren Han-
deln, die gesellschaftliche Anerkennung dieser inneren Einstellung wiederspiegelt 
bzw. wiederspiegeln sollte. Itibarlı steht für Reputation. Mit anderen Worten 
könnte dürüst als innere Ehre und şeref als äußere Ehre verstanden werden, die 
sich aber, wie im Forschungsstand eingehend dargelegt, bedingen, und in einem 
dialektischen Spannungsverhältnis stehen. Ähnlich verhält es sich mit namus und 
şeref. 

»Wir können es uns etwa so vorstellen, dass der Wert namus eher introver-
tierte, ich-bezogene und seref eher die extrovertierte, der Gesellschaft zuge-
wandte Seite der Ehre ausmachen« (Yalçın-Heckmann 1999, S. 147) 

Dürüst kann folglich ähnlich wie namus als innerer Wert verstanden werden, 
während şeref die gesellschaftliche Wertschätzung der inneren Haltung wider-
spiegelt. Dürüst ist die zentrale innere Kategorie im Handel, namus steht für das 
geschlechtsspezifische Verhalten, aber auch das Erwachsensein. 

Zusammenfassend kann ein Wertekanon oder auch Ehrenkodex eines türki-
schen ehrbaren Kaufmanns festgehalten werden. Demnach muss dieser für die 

43  Émile Durkheim (1992 [1893]) hat sich diesem Zusammenhang der »häuslichen Moral« 
und der Berufsmoral in der Arbeitsteilung gewidmet. Seine Schriften zur »häuslichen Moral« 
gingen leider verloren. Mehr dazu in Kapitel 4.2. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


89 

Qualität seiner Ware garantieren, einen gerechten Preis (adil bir fiyat) anbieten, 
verlässlich sein, sowie Tratsch und Rufmord unterlassen. Alle diese Eigenschaf-
ten schaffen Vertrauen und Integrität als zentrales soziales Kapital. Sie bilden die 
Grundlagen und ethischen Tugenden, wie sie von Aristoteles (vgl. Kapitel 2.3 
Die zwei Varianten der Ehre in der Philosophie) dargelegt wurden. 

»Der Unternehmer soll gerechte Löhne zahlen, angemessene, ortsübliche 
Preise verlangen und normale Gewinne anstreben. Ungerechtfertigte Ge-
winne auf Kosten anderer Geschäftspartner sind unzulässig. Dazu zählen Be-
trug, Diebstahl, Spekulationen, Preistreiberei in Notsituationen und andere 
gewinnträchtige Irreführungen. Die einzelnen Verbote von Geschäfts- und 
Handelspraktiken reflektieren die Erfahrungen des Propheten in seiner Rolle 
als Karawanenhändler und als Gemeindeführer in Medina, wo er für die 
Existenzsicherung vor allem seiner nach Medina ausgewanderten Gefolg-
schaft verantwortlich war.« (Leipold 2003, S. 135) 

Im nächsten Kapitel wird nun aufgezeigt, inwiefern die traditionelle Ausbildung 
zur Bildung dieser Werte beiträgt. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


90 

22.2  Das traditionelle Ausbildungssystem Ahill ik als Ort der 
Charakterbildung 

In seinem Selbstverständnis beruft sich der Große Basar auf seiner offiziellen 
Homepage auf die Tradition von »Ahilik«, die verstanden werden muss, um die 
Gegenwart zu verstehen. »Ahilik« beinhaltete 740 Verhaltensregeln, wobei das 
grundlegende Ziel ist, seinen Beruf mit Liebe auszuführen. Die Ausbildung 
beinhaltete zwei Teile, einmal ging es darum die Prinzipien von Ahilik im Beruf 
und das andere Mal als Mitglied der Gesellschaft auszuüben. Weder zwischen 
den unterschiedlichen Religionen, noch zwischen Männern und Frauen sollte 
eine Trennung stattfinden. »Bacıyan-ı Rum« war im 13. Jahrhundert die erste 
Handwerksorganisation von Frauen.44 Weitere wichtige Aspekte seien u.a. die 
Lehrling-Meister-Beziehung; die Wertschätzung des Menschen; nicht Geld, 
sondern dem gehaltenen Wort wird Wert beigemessen (»paraya değil söze önem 
verilir«); der Basar beherbergt drei Religionen und 72 Nationalitäten; die 
Handwerker achten nicht den Reichtum eines Menschen, sondern die Person 
und den Charakter; Solidarität an guten wie an schlechten Tagen; nicht der 
Scheck oder die Aktie sei das, was zähle, sondern das gesprochene Wort (»sözlü 
akit«); »siftah«, das erste Geschäft am Tag.45  

2.2.1  Die Einrichtung Ahilik und das Gildensystem 

Die Einrichtung »Ahilik« konnte erstmals im 13. Jahrhundert in Anatolien 
beobachtet werden. Es war vor allem eine Organisation der Seldschuken. Ge-
gründet wurde sie von Ahi Evren, wobei Evren hier vielmehr ein von außen 
zugeschriebener Beiname ist, der soviel wie Weltall oder Kosmos bedeutet. Sein 
richtiger Name war: Nasırüddin Mahmud B. Ahmed und er lebte von 1171 bis 
1262. 1220 wurde er von den Mongolen nach Anatolien gebracht und ließ sich 
im Gebiet von Kayseri nieder (vgl. Çağatay 1990, S. 10; vgl. Küçükerman/ Mor-
tan 2009, S. 67; vgl. Solak 2010, S. 9f). 

»Ahilik ist ein Zusammenschluss, der Kunst, Handel und Beruf, Moral und 
Wahrhaftigkeit in einer reifen Persönlichkeit verbindet. Eine Person, die sich 
auf Ahi beruft und somit an die Person Ahis erinnert, ist mit Sicherheit ein 
Kunst(handwerker), ein Händler oder der Inhaber eines anderen Hand-
werks. Damit verbunden ist eine reife, moralische, barmherzige, wohlwol-
lende und bei jeder Arbeit und jedem Verhalten ehrliche und vertrauens-
würdige Person.« (Çağatay 1990, S. 6) 

44  Darauf gehe ich in Kapitel 3.4 Frauen und Handel noch genauer ein. 
45  Cem Arıca, der Generalsekretär der Handelsorganisation auf der offiziellen historischen 

Homepage des Großen Basars: www.kapalicarsitarihi.com/index.php (Stand: 21.08.2014) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


91 

Ahilik baut auf vier Grundlagen: Intelligenz/ Vernunft, Moral, Wissen und 
Arbeit. Nach dem Sinologen W. Eberhard hätten die Chinesen von den Türken 
Staatsgründung und Tierzucht schon 3.000 Jahre vor Christus gelernt. In dem 
Buch von W. Barthold: »Orta Asya Türk Tarihi Hakkında Dersler« wird be-
schrieben, wie die Türken schon vor dem Zeitalter des Islam eine ausgereifte 
Entwicklung in Kunst, Handel und anderen Berufen verzeichnen konnten (vgl. 
ebd., S. 5ff).46 

Ahilik bedeutet mit anderen Worten, dass man den Beruf bzw. das Hand-
werk zusammen mit moralischen bzw. ethischen Werten erlernt. Dies geschieht 
bei Ahilik in einem stufenförmigen Ausbildungssystem, in das man schon in 
jungen Jahren eintritt. Die unterste Stufe ist der yamak (Gehilfe), danach folgen 
çırak (Lehrling), kalfa (Geselle), usta (Meister). Es dauert ungefähr 1000 Tage 
bzw. drei Jahre um von einer Stufe zur anderen zu gelangen. Als Gehilfe ein 
Lehrling zu werden kann auch in zwei Jahren geschafft werden. Für die anderen 
Stufen sind aber ca. drei Jahre notwendig (vgl. ebd., S.8; vgl. Şatıroğlu/Okan 
2010, S. 24ff). Es gibt drei Dinge, die man als Ahi machen sollte und drei Din-
ge, die man unterlassen sollte. 

»Drei Dinge, die man tun sollte bzw. denen man offen gegenüber sein sollte: 

1. Die Arme/ Hand eines Ahi sollten offen sein, d.h. man sollte Armen und 
Bedürftigen helfen. 

2. Die Tür eines Ahi sollte offen sein, d.h. man sollte Gästen sein Haus öff-
nen und ihnen etwas anbieten.  

3. Der Tisch eines Ahi sollte offen sein, d.h. man sollte Armen, Bedürftigen 
und Gästen zu essen geben und Hungrige sättigen. 

Drei Dinge, die man unterlassen sollte bzw. gegen die man sich verschließen 
sollte: 

1. Das Auge eines Ahi sollte geschlossen sein, damit man nicht auf die Fehler 
und Schandtaten anderer schauen würde, sprich auf niemanden schlecht 
schauen. 

2. Der Bauch eines Ahi sollte angebunden sein, damit niemandes Ehre und 
Würde geschädigt werden würde. 

46  Der heute weltweit verbreitete »Scheck«, türkisch »çek« wurde als erstes in Asien von den 
Türken gebraucht und hat so seinen Eingang in die türkische Sprache gefunden: So etwa das 
Verb »çekmek«, das in vielen Kontexten verwendet und mit »tragen«, »ziehen«, (Geld) »ab-
heben« übersetzt wird. Der Begriff fand auch seinen Eingang in die osmanische Währung 
»akça« (vgl. ebd.) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


92 

3. Die Sprache/ Zunge sollte gezügelt werden, damit man über niemanden 
schlecht reden könnte, niemanden verleumden und nicht heucheln würde.«  

(Çağatay 1990 S. 12f; vgl. Küçükerman/ Mortan 2009, S. 68; vgl. Solak 
2010, S. IV; vgl. Şatıroğlu/Okan 2010, S. 22)47 

Ahilik stammt aus dem Arabischen und bedeutet kardeşlik (Bruderschaft). »Mo-
ral und Ethos, die Heiligkeit des Wissens, die Heiligkeit des Kunden, Wahrhaf-
tigkeit und Ehrlichkeit bzw. Ehrbarkeit« (vgl. Solak 2010, S. III).  

Ahilik selbst war aber vermutlich nicht die erste Institution seiner Art, denn 
wie Durkheim in (1991, S. 34; 1992, S. 48ff) bereits erkannt hat, durchzieht die 
Geschichte eine Art Kontinuität dieser beruflichen Strukturen und Subsysteme, 
dies zeigt sich auch für die türkische Entwicklung von Füttüvet, Ahilik und 
Gilden (loncas). Ich werde auf Durkheim’s Berufsgruppen genauer in Kapitel 
4.2.2: » Die Berufsgruppen als Träger von Solidarität in modernen Gesellschaf-
ten« eingehen. 

Bereits der Prophet Mohammed (570-630) war Kaufmann und wurde in ei-
ne Kaufmannsfamilie hineingeboren. Schon als Kind nahm ihn sein Onkel mit 
auf Geschäftsreisen und bald darauf fing er selbst als Händler an zu arbeiten, 
wobei er sich eine Reputation als sowohl cleverer wie auch ehrlicher Geschäfts-
mann erwarb, der seine Kunden niemals betrog, noch von ihnen betrogen wurde 
(vgl. Köknel/ Ortaylı 2007, S. 24) Zu Mohammeds Lebzeiten entstand die 
Organisation »Hilf’ul Fudul« (Der Eid der Tugend), dessen Rituale und Verhal-
tensvorschriften später in der Organisation »Fütüvvet« wiedergefunden wurden. 
Ahilik war inspiriert von »Fütüvvet«, entkleidete diese aber seiner religiösen 
Züge und passte sie an die Herausforderungen der damaligen neuen türkischen 
Gesellschaft an (vgl. Köknel/ Ortaylı 2007, S. 52f). 

Ahilik war die moderne Antwort auf Fütüvvet, wobei sie sich von dieser ins-
pirieren ließ. Es gibt zahlreiche Überschneidungen, aber die Autoren sind nicht 
immer gleicher Meinung. Zwischen dem 13. und 18. Jahrhundert stand Ahilik 
nur Muslimen offen. Die Ausdifferenzierung von Handwerk und Künsten, 
sowie die Zunahme der Nicht-Muslime im Laufe des 17. Jahrhunderts erforder-
te ein stärkeres Zusammenarbeiten der verschiedenen Religionen. In diesem 

47  Unterschiedliche Autoren verwenden als Allegorie teilweise verschiedene Körperteile, wobei 
dies letztlich auf die gleiche semantische Bedeutung zielt. Solak (2010, S. IV) verwendet bei-
spielsweise »Alnı, kalbi, kapısı açık« (Hand, Herz und Tür anstelle von Hand, Tür und 
Tisch sowie »eli, beli, dili kapalıdır« - Hand, Bauch und Zunge anstelle von Auge, Bauch 
und Sprache. Auch Şatıroğlu/Okan (2010, S. 22) sprechen von Hand, Bauch und Zunge. 
Köknel/ Ortaylı (2007, S. 54) schreiben: »Four things must be open: heart, hand, home and 
dinner table and three things must be shut: eyes, tongue and şalvar [türkische Pumphose, 
Anmerkung d. Verf.].« 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


93 

Kontext entstand das Gedik (Gewerbemonopol), welches keinen Unterschied 
mehr zwischen den Religionen machte. Erste Belege für die Existenz von Gilden 
sind ab dem 17. oder 18. Jahrhundert dokumentiert (vgl. Küçükerman/ Mortan 
2009, S. 67ff; vgl. Pamuk 2001, S. 47; vgl. Şatıroğlu/Okan 2010, S. 26) 

»Guilds given the static conditions of the societies before capitalism, should 
be evaluated as organisations of different professions which provide stability 
and security for its members while controlling and regulating market and 
production conditions.« (Pamuk 2001, S. 45) 

Wichtig in diesem Zusammenhang war auch das Ortsrecht, dass die Ansiedlung 
der Handwerker regelte. Der Ort des Händlers wurde gemäß seiner Wichtigkeit 
festgelegt. So fanden Buchhändler, Buchbinder und Lederhändler ihren Platz 
nicht unweit der Moschee. Weber, Tischler, Schlosser und Schmiede hatten sich 
weiter außerhalb anzusiedeln. Sattler fanden ihren Platz Nahe den Stadtmauer-
toren, da sich deren Kundenstamm auch aus ländlichen Regionen rekrutierte. 
Gerber, Färber und Töpfer bildeten den äußersten Ring, was auch zu deren 
Isolierung beitrug und Innovationen verhinderte (vgl. Küçükerman/ Mortan 
2009, S. 72; vgl. Pamuk, S. 47) 

»Der Staat legte über die Gilden Qualität, Normen und Preise fest. Dadurch 
fiel der Konkurrenzdruck auf Beschäftigung, Qualität, Produktionsmengen 
und Preise weg, wodurch Arbeitslosigkeit und Pleiten verhindert werden 
konnten. Die Gilden behielten ihren Einfluss, bis die nordatlantischen Wirt-
schaften ihre Vormachtstellung errichteten.« (Küçükerman/ Mortan 2009, 
S. 63)  

Alle Gewerbetreibenden mussten sich einer Gilde anschließen und mit dem 
Eintritt einhergehend bildeten sich Beitrittsrechte- und pflichten, welche aber 
von Stadt zu Stadt variierten (vgl. ebd., S. 66) »Retailers in cities and villages 
were guild members and seen as tradesmen. State determined narhs (fixed price) 
and strict supervision protected city dwellers from arbitray price changes.« 
(Köknel/ Ortaylı  2007, S. 61) 

Die Handwerksgilden sowie die Handelsgilden bildeten die ökonomische 
Grundlage der ottomanischen Stadt. Mit dem Wachstum der Städte setzte auch 
eine Differenzierung der Gilden ein. So gab es etwa in Edirne nicht mehr nur 
eine Gilde für Gerber im Allgemeinen, sondern eine für Schuhmacher und eine 
für Stiefelmacher. Mit anderen Worten kann man in Anlehnung an den bekann-
ten osmanischen Reiseschriftsteller Evliya Çelebi sagen, dass im 17. Jahrhundert 
in Istanbul 260.000 Menschen in 1.100 Gilden organisiert waren (vgl. Pamuk 
2001, S. 47). 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


94 

»However it would be more appropriate to consider these figures as an indi-
cation of the states interest in guilds to control the population of the city 
and not as – at least partially – organisations of trade an crafts.« (Pamuk 
2001, S. 47) 

Ahilik wurde im 18. Jahrhundert von der Gildenstruktur abgelöst. Beide hatten 
aber viele Parallelen, können als das türkische Pendant des ehrbaren Kaufmanns 
und der Kaufmannsgilde in Deutschland, der Hanse im Norden, oder in Italien, 
dem europäischen Süden, angesehen werden bzw. in Durkheim’s Termini als 
eine Berufsgruppe, die als Ort der Moralbildung dient.  

»The master-apprentice relationship constructed the basis of the guilds. Ap-
prentices who started to work at very young ages would work under supervi-
sion and strict discipline of their masters and would learn the fine skills of 
the crafts, which were passed on to generations through this relationship. 
Promotion of an apprentice to the status of kalfa was subject to the approval 
of the guild’s executive board. Such promotions would be marked with a 
›Wearing of the Apron‹ ceremony. Being the guilds most important func-
tion, regulation of the guilds were maintained through such face-to-face rela-
tionships.« (Pamuk 2001, S. 47) 

»The Guilds had all the authority to handle the problems of the tradesmen. 
They even had the authority to intervene in the excessive consumption of 
the society. For instance, considering the needs of the whole country, they 
used to determine the amount of raw material need for the leather dealers, 
who were only allowed to trade and manufacture in a certain area, and 
would not let them have more than the amount they appointed. Further-
more, they used to check the retailed prices to prevent unjust competition 
and excessive profit.« (Özbey 2010, S. 289) 

Die in der Sozialisation erworbenen Werte wurden in der traditionellen Gesell-
schaft in der Ausbildung weitergeführt. So ist ein Handwerksmeister, der einen 
Lehrling aufnimmt, gleichzeitig für dessen Charakterbildung verantwortlich. 

»Der in die Lehrlingsschaft bei einem Meister Aufgenommene wurde 
dadurch zugleich Mitglied seiner Familie usw.; kurz, die fachmäßige Be-
schäftigung zentralisierte das ganze Leben, das politische und das Herzensle-
ben oft mit eingeschlossen, in der energischsten Weise.« (Simmel 1992, S. 
503)  

»All medieval guilds were based on the hierarchy of the family, but these 
were not necessarily blood ties. The master craftsman legally stood in loco 
parentis to the journeymen and apprentices below him even if they were not 
his kin. A father entrusted his sons to the master craftsman as a surrogate 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


95 

parent most notably by transferring the right to punish misbehavior with 
physical violence.« (Sennett 2009, S. 63) 

Magnarella beschreibt die Wandlungen im Kontext einer neu angesiedelten 
Zuckerraffinerie. Bevor diese sich in der Kleinstadt Susurluk ansiedelte, stützte 
sich die Ökonomie vor allem auf die Familie, sowie Nachbarschafts-, Verwandt-
schafts- und Freundschaftsbeziehungen, welche anders als die anonyme industri-
elle Wirtschaft auf einem bekannten Reziprozitätsgefüge aufbaute. Bis zu diesem 
Zeitpunkt war das Ausbildungsgefüge als eine Art Vater-Sohn-Beziehung konsti-
tuiert. Mit etwa zwölf oder dreizehn Jahren fragte der Vater einen Handwerks-
meister, ob er seinen Sohn ausbilden würde. Dies bedeutet, dass der Meister 
auch für die tugendhafte Charakterbildung seines Lehrlings verantwortlich war. 
Achtung, Respekt und Fürsorge kennzeichneten das Verhältnis, welches vom 
Lehrling in seiner Sozialisation erworben und nun in seinem Berufsleben weiter-
verfolgt wurde (vgl. Magnarella 1974, S. 64f). 48 

Dabei musste der Meister einen religiösen Eid ablegen, in dem er bezeugte, 
dass er sich nur um den ihm zugesagten Aufgabenbereich kümmern würde. 
Somit sollte Ausbeutung des jungen und unerfahrenen Lehrlings vermieden und 
unterbunden werden. Umgekehrt musste der Lehrling einen religiösen Eid able-
gen, dass er die Geheimnisse seines Meisters für sich bewahren würde (vgl. ebd.). 
Das gesprochene Wort unter Anrufung einer heiligen bzw. religiösen Instanz 
schaffte ein emotionales Band, das teilweise auch das biologische übersteigen 
konnte. In der Entwicklung des Vertrages entsprach dies wohl am ehesten einem 
»feierlicher Vertrag« (vgl. Durkheim 1991, S. 263ff) »The guilds’ religious oaths 
established reciprocal honor between surrogate father and son rather than simple 
filial obedience.« (Sennett 2009, S. 63) Zu beachten gilt auch, dass die aktuelle 
Vorstellung von »Kindheit« oder »Jugend« ein sehr neues Phänomen ist und im 
Mittelalter Kinder schon im Alter von sechs oder sieben Jahren als Erwachsene 
behandelt wurden (vgl. ebd.) –wovon auch viele Basaris erzählen.  

48  »Die Rationalität des dörflichen Wirtschaftens ist eine Rationalität des Ganzen. Sie ist der 
Stellung des Individuums und seines Haushalts in der Gesellschaft verpflichtet; sie hat die 
Totalität der Bezüge im Auge. Auf dem Hintergrund dieser ›traditionalen Rationalität‹ er-
scheint das an einer spezifisch modernen Rationalität orientierte Wirtschaften [...] als falsch 
und unvernünftig.« (Schiffauer 1987, S. 150f). Viel wichtiger als das Ergebnis ist die Erfül-
lung der sozialen Pflichten des Arbeiters durch seine getane Arbeit. Im Zuge der Änderung 
der Produktion am Markt ergibt sich eine Verschiebung. Das Produkt wird wichtiger als der 
Produktionsprozess an sich, das Ergebnis somit wichtiger als die Handlung. »Das traditiona-
le Sinnkriterium, das die Arbeit, die für den Eigenbedarf als görev, als Verpflichtung sieht, 
wird unterhöhlt, und der wirtschaftliche Nutzen wird ebenso sehr wie der soziale Wert einer 
Tätigkeit betont« (Schiffauer 1987, S. 154f). 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


96 

»The medieval workshop was a home held together more by honor than by 
love. The master in this house based his authority, concretely, on the trans-
ference of skills. This was the surrogate parent’s role in child development. 
He did not ›give‹ love; he was paid to do his particular kind of fathering.« 
(Sennett 2009, S. 64).49 

Ein Lehrling bekommt für gewöhnlich zu Anfang kleine Hilfsarbeiten, macht 
sauber, öffnet und schließt die Tür, bringt Tee oder Kaffee. Traditionell ist es 
bei der gesamten Zeit wichtig, dass man den in der Hierarchie höher stehenden 
Personen gegenüber Respekt zeigt (saygı göstermek). Wenn der Lehrling sitzt und 
der kalfa kommt, steht der çırak auf, damit sich der kalfa setzen kann – das 
gleiche gilt natürlich, wenn der Meister kommt, d.h. dass immer dem Älteren 
und Höherstehenden Respekt gezollt wird. Ein Händler bringt es auf den Punkt: 
»Işinde saygı gösterirsen, iş yapabilirsen, yoksa iş yok – yani saygı yoksa, iş de yok.« 
(»Wenn du Respekt zeigst, kannst du arbeiten, sonst nicht, das heißt: ohne 
Respekt gibt es keine Arbeit.«) Wie sich diese Beziehungen gestalteten, wird im 
Folgenden am Beispiel von zwei Fallbeispielen näher betrachtet. 

2.2.2  Fallbeispiel – Das Teppichgewerbe in der Tradition des Vaters: 
Iskender  

Im Zuge der Globalisierung drängt auch verstärkt qualitativ minderwertige 
chinesische Ware auf den türkischen Markt (vgl. Kapitel 1.2). Iskender, der 
jüngste Sohn der Familie A, möchte keine chinesischen Teppiche verkaufen, 
auch wenn er dadurch schneller und einfacher zu mehr Geld kommen würde, 
denn dann müsste er lügen. Seine Familie möchte die Tradition seiner Vorfah-
ren weiterführen, so wie sie es in der Lehrling-Meister-Beziehung gelernt haben. 

»Um chinesische Ware zu verkaufen, muss man auf alle Fälle lügen, es gibt keine 
andere Wahl als zu lügen, denn wenn jemand sagen würde: ›Das ist ein maschi-
nengewebter Teppich, der aus China kommt, die Qualität ist sehr schlecht.‹ – 
dann würde niemand ihn kaufen. Deshalb muss der schön aussehende, aber qua-
litativ schlechte Teppich verkauft werden, indem man sagt, es wäre ein türki-
scher Teppich, ein handgewebter Teppich.« (Iskender) 

49  Dies ist entwicklungspsychologisch von wichtiger Bedeutung: Im Unterschied zur Mutter ist 
es die Aufgabe des Vaters, das Kind auf die äußere, politische und ökonomische Lebenswelt 
vorzubereiten. Die Mutter steht vor allem in den ersten Lebensjahren für bedingungslose 
Liebe und damit einhergehend Wärme und Nahrung. Unter dem achten Lebensjahr ist es 
für die meisten Kinder das Wichtigste, einfach geliebt zu werden, so wie es ist. Diese Basis 
hilft ihm dann, seine Aufgaben im Leben und in der Gesellschaft zu bewältigen. Hier hat der 
Vater die vorherrschende Rolle, der ihm den Gegenpol zum Gefühl, die Welt des Denkens, 
der Gesetze usw. vermittelt (vgl. Fromm 2010, S. 52ff). 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


97 

Eine andere Möglichkeit ist auch einfach nichts zu sagen oder mit der Sprache 
und den Wörtern zu spielen, um somit eine wahre Antwort zu vermeiden. Man 
sagt beispielsweise: ›Das ist ein türkisches Muster.‹ Oder: ›Das ist ein iranisches 
Motiv.‹ Somit kann man die direkte Lüge vermeiden, indem man wahre Ele-
mente benennt, aber die eigentliche Tatsache, dass es sich um einen chinesischen 
maschinengewebten Teppich handelt, vermeidet.  

»Ich habe die Arbeit von meinem Vater gelernt. Ich habe angefangen, indem ich 
neben meinem Vater die Kelims geöffnet habe. Wer so seine Arbeit lernt, ist ein 
professioneller Teppichhändler. [...] Wir haben von unseren Meistern das Wissen 
bekommen. Deshalb halte ich mich von solchen Dingen fern. Dies ist der Grund, 
warum ich mich von den maschinengefertigten Teppichen fern halte. Ich halte 
mich von den gefälschten Teppichen, den Imitaten fern. – Ich halte mich davon 
fern. Wir haben es so gelernt.« (Iskender) 

Durch den ständigen Kontakt mit der Sache, hier dem Teppich, entstehen auch 
Liebe und Verbindung zum eigenen Tun. Gemäß Iskender verkaufen chinesi-
sche Teppiche nur Händler, die nach schnellem und kurzfristigem Gewinn 
streben. Keiner von ihnen hätte die Arbeit in einer Meister-Lehrling-Beziehung 
gelernt. »Sie hatten keinen Meister. Sie haben durch die täglichen Bedingungen 
gelernt, sind durchtrieben, haben gelernt, wie man schnell Geld verdient. Deshalb 
machen sie diese Dinge.« (Iskender) 

2.2.3  Fallbeispiel – Juwelier in der Tradition des Onkels: Ilhan 

Ilhan ist ein langjähriger Freund und Zeitgenosse von der Familie A.50 Er ist 67 
Jahre alt und ein christlicher Aramäer, der ursprünglich aus der Kleinstadt Mi-
dyat in der Provinz Mardin stammt. Midyat grenzt an Syrien und wurde früher 
vor allem von Aramäern bewohnt, heute bewohnen hauptsächlich Kurden und 
Araber die Stadt. Im Alter von 19 Jahren kam er nach Istanbul um zu studieren, 
neben seinem Studium arbeitete er auf dem Großen Basar.  

Nach seinem Abschluss zum Bauingenieur fand er aber den Basar interessan-
ter als sein eigenes Studienfach. Zum Juwelierberuf fand er durch einen seiner 
sechs Onkel, der von Brasilien zurück nach Istanbul ziehen und ein Geschäft 
eröffnen wollte. Ilhan hat klassisch als Lehrling für 75 Lira pro Woche angefan-
gen den Beruf von der Pike auf zu lernen. Damals, in den 1960er-Jahren, gab es 
keine Schulen oder Universitäten, die diesen Beruf gelehrt hätten. Wie andere 
Händler auch sieht er den Großen Basar als Universität bzw. Lebensschule an 

50  In Ilhans Juweliergeschäft arbeitete ich zwei Wochen mit, führte ein Leitfaden gestütztes 
Interview, beobachtete den Umgang mit Kunden und unterhielt mich mit den zwei Mitar-
beitern im Alter von 15 und 23 Jahren.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


98 

und er meint nicht ohne Stolz, er hätte zwei Universitätsabschlüsse, einen als 
Bauingenieur von einer staatlichen Universität und den anderen von der Lebens-
schule, der »Kapalı Çarşı Üniversitesi« (Große Basar Universität) (s. auch Özbey 
2010, S. 312f: »A School of Humanity«, Oktay Ekinci). Und tatsächlich gab es 
auch vor vier Jahrhunderten eine Schule und Bibliothek im Großen Basar (vgl. 
Özbey 2010, S. 257f). 

Heute hat Ilhan eine Partnerschaft mit seinem Bruder, der auch ein Juwe-
liergeschäft im Großen Basar besitzt. Ilhan ist Großhändler und er verkauft seine 
Waren zu festen Preisen, das Gold wird gewogen.  

»Als ich angefangen habe, gab es keine Schule für Verkäufer, also in eine Univer-
sität oder Schule zu gehen um den Beruf zu lernen gab es nicht. Das hat jetzt 
ganz neu angefangen, zum Beispiel haben Schulen für den Juwelier aufgemacht, 
Fächer für den Juwelierberuf, Seminare – zu meiner Zeit gab es das nicht. Man 
fängt als Lehrling (çırak) an einem Ort an und an diesem Ort lernt man den 
Beruf, indem man dem Meister bei seiner Arbeit zusieht. Dann kommt man auf 
die nächste Stufe, dann verdient man etwa auch nicht mehr 75 Lira, sondern 
125, dann 200, dann 250. Dann wirst du Teilhaber. Man kann nur Meister 
(usta) werden durch die Arbeit und die Übung, nicht in dem man es auswendig 
lernt. Man fängt wie gesagt an einem Ort an zu arbeiten, an einem guten Ort. 
Es ist sehr wichtig, dass man bei einem guten Meister lernt. So war es früher, so 
haben wir gelernt. Aber jetzt gibt es Schulen, Berufsschulen, Berufsschulen für 
Juweliere gibt es jetzt auch. Sogar an den Universitäten haben jetzt solche Fach-
bereiche geöffnet, für Juweliere oder für Design usw. Früher gab es so etwas 
nicht, man hat es von der Pike auf gelernt, und dann ist man aufgestiegen von 
einer Stufe zur nächsten. [...] Die Menschen, die bei mir anfangen können sich 
deshalb glücklich schätzen, weil wir sie so ausbilden wie wir ausgebildet wurden. 
Aber wen gibt es auf dem Basar noch, der das macht?« (Ilhan) 

In dieser persönlichen auf face-to-face-Beziehung beruhenden Ausbildung wer-
den neben dem fachlichen Wissen auch ethische Werte vermittelt, dies ist eben 
nicht rein kognitiv möglich, sondern muss durch praktisches Tun (»dianoetische 
Tugenden«) eingeübt werden (vgl. Aristoteles).  

»Ehrlich zu sein (dürüst olmak) heißt den richtigen Preis zu nennen, die Quali-
tät richtig zu erklären. Wenn es 14 Karat Gold sind, dann muss man 14 sagen, 
wenn es 16 Karat sind 16. Ist der Stein echt, sag’, dass er echt ist. Wenn er syn-
thetisch ist, sag’, dass er synthetisch ist. Das Gold, der Stein, die Arbeit und den 
Gewinn zählst du dann zusammen und hast den Preis. Aber Gewinn heißt nicht 
eine Sache im Wert von 100 Lira für 300 Lira zu verkaufen. Dementsprechend 
wird ein angemessener Gewinn gemacht, denn du musst auch die Arbeiter be-
zahlen, die Elektrik, das Telefon, die Steuer – also, das bekommst du ja auch 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


99 

nicht umsonst. [...] Aber das heißt nicht für das drei- oder vierfache zu verkau-
fen.« (Ilhan) 

»And in the goldsmith’s case, the good skills that established the master 
goldsmith’s authority were inseparable from his ethics. This ethical impera-
tive appeared in the very technological activity, the assay, that gave gold-
smithing its economic value. Corrupt, shaved, and false coins assailed the 
medieval economy. The goldsmith’s role was to smelt gold from raw ore. 
The honor of the guild was meant to reinforce honesty; goldsmiths discov-
ered to be dishonest were violently punished by other guild members.« 
(Sennett 2009, S. 61) 

Eine mögliche Bestrafungsmethode im Osmanischen Reich, beschrieben von 
einem deutschen Reisenden Anfang des 17. Jahrhunderts, ist folgende:  

»Auch müssen bisweilen solche betrügerischen Gesellen ein dickes Brett, das 
so in der Mitte ausgeschnitten ist, dass man den Kopf durchstecken kann, 
herumtragen. ... Sooft er nun ruhen will, muss er einige Asper erstatten. 
Hinten und vorne am Brett hängen Kuhschellen, damit man ihn von wei-
tem hören kann. Oben drauf ist etwas von den Waren, mit denen er betrü-
gerisch gehandelt. Und wird ihm zum vermeintlich besonderen Spott ein 
deutscher Hut aufgesetzt.« (Salm-Reifferscheidt 2008, S. 53) 

2.2.4  Die Charakterbildung als vernachlässigte Ressource moderner 
Ausbildungssysteme 

Zusammenfassend kann Ahilik als eine Organisation betrachtet werden, die vor 
allem im Raum von Ankara und Mittelanatolien verbreitet war. Sie wurde An-
fang des 18. Jahrhunderts von der Gildenstruktur abgelöst (vgl. Kapitel 1.1). 
Auch wenn es Unterschiede zwischen Ahilik, Füttüvet und Gilden gab, waren 
für alle diese Organisationen, nicht nur die fachliche Ausbildung, sondern auch 
die Ehrenhaftigkeit ihrer Mitglieder (dürüst und şeref) von zentraler Bedeutung. 
Und, wie Durkheim (1991, S. 34; 1992, S. 48ff) bereits weitsichtig erkennt, 
bleibt ein zentraler Kern dieser Institutionen bestehen, dem zwar ein den gesell-
schaftlichen Wandlungsprozessen inhärenten Zerfall, aber auch eine kontinuier-
liche Wiederentstehung, angepasst an die aktuellen gesellschaftlichen Bedingt-
heiten, innewohnt. Sicher ist auch, dass es sich um Ideale handelt, die wohl in 
der Realität nicht immer gänzlich erfüllt wurden. Jedoch kann man sich dem 
Ideal tendenziell näher oder weniger nah sein, und hier liegt die interessante 
soziologische Unterscheidungskraft. 

»In the Ottoman era, there was not any problem in the administration of the 
Bazaar. All of the problems were taken care of by the Akhism and Guild orga-
nizations.« (Özbey 2010, S. 289). Anfang des 20. Jahrhunderts löste sich die 
Gildenstruktur auf und es fehlten klare Regeln. Modernisierungs- und Globali-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


100 

sierungsprozesse stellten die einstigen Traditionen in Frage und führen zu neuen 
Formen, Freiheiten, Spannungen und Konflikten.  

»At the end of the oppressive Abdülhamit period, the freedom which was 
granted to the society led manipulative behaviors in the Bazaar as well in 
many other areas. For instance, the theft of money from the provident fund, 
from which the needy tradesmen and people benefited, is a good example of 
the corruption at the time. The mistakes of the manipulative people had an-
gered the Union and Progress committee and caused the end of the Guild 
Associations in 1913.« (Özbey 2010, S. 289) 

In der traditionellen Ausbildung lernt man von seinem Meister und beobachtet 
ihn. Es ist eine persönliche Beziehung, die nicht nur Fachwissen lehrt, sondern 
gleichzeitig auch menschliche Tugenden durch praktisches Tun vermittelt (vgl. 
Aristoteles). Es ist gerade die persönliche Beziehung, die eine derartige Charak-
terbildung ermöglicht, denn vielmehr als über Ethik zu wissen, muss diese prak-
tiziert und gelebt werden. Wichtig ist, die Charakterbildung nicht allein mit der 
in der Moderne verwendeten Persönlichkeitsbildung gleichzusetzen. Erstere 
bezieht sich auf die »individuelle Seele« und die Entwicklung »innerer Ehre«, 
letztere insbesondere auf die »objektive Kultur« und die »äußere Ehre« im Sinne 
einer Performanz, wobei sie sich in letzter Konsequenz natürlich gegenseitig 
bedingen. 

Die Moderne jedoch verkürzt ihren Wissensbegriff auf theoretisches und 
kognitives Wissen und deshalb überrascht es nicht, wenn Studien aufzeigen, dass 
Studierende der Wirtschaftswissenschaften nach ihrem Studium eigeninteressier-
ter sind als zuvor. »Learning economics, it seems, may make people more sel-
fish.« (Hausman/ McPherson 1993, S. 674) Bereits Weber sah voraus, zu wel-
cher Persönlichkeitsstruktur diese Entwicklungen führen würden: 

»Fachmenschen ohne Herz, Genussmenschen ohne Geist. Dies Nichts bildet 
sich ein, eine nie vorher erreichte Stufe des Menschentums erstiegen zu ha-
ben.« (Weber 2005, S. 161) 

In der Postmoderne wird der Charakterbildung in der Ausbildung keine Bedeu-
tung beigemessen, denn persönliche Komponenten werden weitestgehend außer 
Acht gelassen. Das Ausbildungsverhältnis wird immer stärker ein rein formales, 
welches auf einen Vertrag gestützt und vom Gesetz reguliert wird (vgl. Mag-
narella 1974, S. 68f).  
Im Folgenden werde ich nun diese Entwicklung von der Logik der Ehre des 
Homo Honoris zum Homo Oeconomicus auf theoretischer Basis vertiefen. 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


101 

22.3  THEORETISCHER HINTERGRUND: Vom Homo Honoris zum 
Homo Oeconomicus 

2.3.1  Die zwei Gesichter der Arbeit als Ausdruck der Reibung vormoderner 
und moderner Bewusstseinsstrukturen 

In seinem frühesten, aber zugleich auch aktuellsten Werk – wie Pierre Bourdieu 
selbst sagt (vgl. Schultheis 2000, S. 165) – »Die zwei Gesichter der Arbeit« (2000 
[frz. Original: 1977]) zeigt er die unterschiedlichen Zeit- und Wirtschaftsstruk-
turen am Beispiel der algerischen Übergangsgesellschaft auf. Anfang der 1960er-
Jahre wurde der 25 Jahre junge und gerade absolvierte Philosoph Bourdieu in 
den Militärdienst berufen. Angesichts der dramatischen Verhältnisse, mit denen 
der junge Absolvent der Pariser Eliteuniversitäten im Algerienkrieg konfrontiert 
wurde, wollte er sich »nützlich machen« (vgl. Schultheis 2000, S. 178). Mit 
anderen Worten verabreichte die Realität Bourdieu einen »Crash Kurs«. In sei-
nem Werk unterzieht Bourdieu die vorherrschende Ökonomie und auch die 
neuere Wirtschaftssoziologie einer radikalen Kritik: Sie nähmen den homo oeco-
nomicus als fraglos gegebenen Sozialtypus hin, ohne nach dessen historischer 
Genese zu fragen, geschweige denn seine Pathologien zu erkennen bzw. zu prob-
lematisieren (vgl. Bourdieu 2000, S. 7f). Bourdieu stellt in seinem Werk die 
»Logik der Ehre« dem »Homo Oeconomicus« gegenüber. Ich möchte anstelle 
von »Logik der Ehre« den Homo Honoris, den ehrbaren Menschen oder den 
Mensch von Ehre, als eine Kategorie einführen, da es sich nicht nur um eine 
Logik handelt, sondern diese in der Person inkorporiert ist. Genau deshalb 
spricht man auch vom Homo Oeconomicus, weil es nicht nur ein kapitalisti-
sches Wirtschaftssystem gibt, sondern auch einen speziellen Menschentypus in 
diesem.  

Sozial- und Wirtschaftswissenschaften gehen beide seit Beginn des 20. Jahr-
hunderts eigene Entwicklungswege. Die Wirtschaftstheorie etwa verzichtet auf 
eine inhaltliche Ausdeutung des Geldes und beschränkt sich auf dessen Funktion 
als Wertmaß, Tausch- und Wertaufbewahrungsmittel, was allerdings problema-
tisch erscheint, da diese Funktion auch von anderen Dingen erfüllt werden 
könnte. Hierbei beschränkt sich die Wirtschaftstheorie auf die formale Analyse 
rationaler Handlungen, während die Soziologie sich in diesem Zuge der nicht 
rationalen Kontexte, wie Normen und Institutionen, zugewandt hat (vgl. 
Deutschmann 2004, S. 149ff).  

»[I]m Überschneidungsbereich zwischen einer vorkapitalistischen und einer 
kapitalistischen Ökonomie, wird die von Neo-Marginalisten und Struk-
turmarxisten geteilte objektivistische Abstraktion dermaßen ad absurdum ge-
führt, daß man schon beide Augen schließen muß, um die wirtschaftlichen 
Akteure zu einfachen Reflexen objektiver Strukturen zu degradieren und da-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


102 

rauf zu verzichten, die Frage nach der Genese ökonomischer Haltungen wie 
auch jene nach den ökonomischen Haltungen und sozialen Voraussetzungen 
eben dieser Genese zu stellen.« (Bourdieu 2000, S. 21) 

Es ist diese Genese des traditionellen oder in Bourdieus Termini vorkapitalisti-
schen Handelshabitus, die ich für den Großen Basar untersucht habe, und die 
sich in einer speziellen primären Sozialisation und in einem darauf abgestimm-
ten Ausbildungssystem, mit einer persönlichen Lehrlings-Meister-Beziehung, 
finden lässt. In dieser Ausbildung werden nicht nur sachliches Wissen, sondern 
auch ethische Werte durch praktische Gewohnheiten eingeübt. Das Ausbil-
dungssystem baut auf die primäre Sozialisation in der Familie, in der diese Wer-
te bereits gelernt werden. Zudem kommt hinzu, dass die meisten Händler bereits 
als fünf- oder sechsjährige Kinder auf dem Basar zugegen waren und durch Be-
obachtung gelernt haben, wodurch ein bestimmter Habitus ausgebildet wurde. 

Die Selbstverständlichkeit, mit der heute in den westlichen Industrienatio-
nen alle Handlungen dem Prinzip des Kalküls unterworfen werden, basiert auf 
einem existentiellen Bruch mit der philia, von der Aristoteles sprach. Es heißt 
mit dem Prinzip von »Treu und Glauben«, von Vertrauen und Gerechtigkeit zu 
brechen (vgl. Bourdieu 2000, S. 17f). Es ist der Bruch mit dem Ehr- und Ge-
rechtigkeitsgefühl, das Aristoteles hervorhebt, mit dem aber die Moderne bricht 
und das Hobbes zum hehren Ziel und als »Ehre« der Moderne erhob.  

In der kapitalistischen Wirtschaft bestimmt nicht mehr die Ehrenhaftigkeit 
der Person über deren Kritikwürdigkeit, sondern vor allem ihr Geldvermögen. 
Geld ist es dann auch, das darüber entscheidet, ob das Leben gelungen ist oder 
nicht (vgl. Segbers 2002, S. 132).  

»Der Markt und die ökonomischen Vorgänge auf ihm kannte [...] kein ›An-
sehen der Person‹: ›sachliche‹ Interessen beherrschen ihn. Er weiß nichts von 
›Ehre‹. Die ständische Ordnung bedeutet gerade umgekehrt: Gliederung 
nach ›Ehre‹ und ständischer Lebensführung und ist als solche in der Wurzel 
bedroht, wenn der bloße ökonomische Erwerb und die bloße, nackte [...] 
rein ökonomische Macht als solche jedem, der sie gewonnen hat, gleiche o-
der [...] sogar dem Erfolg nach höhere ›Ehre‹ verleihen könnte.« (Weber 
1972, S. 538) 

Um Missverständnissen vorzubeugen möchte ich an dieser Stelle nochmals be-
tonen und vorsorglich klar stellen, dass ich nicht in der Rückkehr zu traditionel-
len Werten die Lösung der Moderne sehe, sondern vielmehr geht es darum die 
konstruktiven Aspekte der traditionellen Gesellschaft herauszuarbeiten, um sie 
für die Gegenwartsgesellschaft fruchtbar zu machen. Ich werde mich den Lö-
sungsvorschlägen im Schlusskapitel widmen. 

Die Abwehr kapitalistischer Werte wird in traditionellen Gesellschaften, in 
diesem Fall der algerischen, an der »Kultur« oder dem »Islam« festgemacht, ohne 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


103 

dabei zu erkennen, dass die aus westlich-rationaler Sicht betrachtete Rückschritt-
lichkeit einer anderen Wirklichkeitsauffassung entspricht, die dem eindimensio-
nalen westlich-rationalen Denken (vgl. Marcuse 2008) fremd sind. Zu begreifen 
gilt, dass eine abstrakte Zukunft vormodernen Gesellschaften, deren Leben, 
Denken und Handeln eingebettet waren in ein großes Ganzes, fremd war – was 
jedoch nicht heißt, dass die Zukunft nicht in Betracht gezogen wurde. Sie war 
vielmehr Teil einer organischen Einheit im Hier und Jetzt, sie war somit von 
sich aus integriert (vgl. Bourdieu 2000, S. 34f).  

»Während der getauschte Gegenstand der Intuition unmittelbar den Nut-
zen, den man aus ihm ziehen kann, eröffnet, ein Nutzen, der ihm ebenso 
wie sein Gewicht, seine Farbe und sein Geschmack direkt eingeschrieben 
war, ist das Geld, ein indirektes Gut par excellence, als solches keine Quelle 
irgendwelcher Befriedigung.« (Bourdieu 2000, S. 36) 

Es ist jedoch eine falsche Annahme das Kalkül der traditionellen Gesellschaft 
völlig abzusprechen (vgl. Bourdieu 2000, S. 40ff). Vielmehr geht es um die 
Bedeutung, der das Kalkül im Gesamtkontext des menschlichen Lebens inne-
wohnt: 

»Das Kalkül wird nur geduldet, wenn es sich dem Gefühl der Gerechtigkeit 
unterordnet, welches eher in einem akribischen Gerechtigkeitssinn (der ›Eh-
rensache‹) als in einem rationalen und abstrakten Verständnis von Gleichheit 
wurzelt.« (Bourdieu 2000, S. 46, Hervorheb. d. Verf.)  

Auch wenn Bourdieu darauf nicht explizit eingeht, muss hervorgehoben werden, 
dass es sich um ein Gefühl der Gerechtigkeit handelt, weder um eine Emotion 
noch um einen Gedanken. Tauschhandlungen und die Logik von Gabe und 
Gegengabe sind nie exakt dem Kalkül zugeordnet. Sie sorgen für gerechten 
qualitativ metaphysischen Ausgleich – von dem auch Aristoteles sprach –, ohne 
eine quantitative Aufwiegelung,51 die man als kleinlich und kleingeistig bezeich-
nen könnte. Das Kalkül steht der Logik der Ehre diametral gegenüber. »Derjeni-
ge, der Reichtum, Großzügigkeit und Mäßigkeit (aqnâ) vereint, ist der glück-
lichste aller Menschen, denn die Welt und das Jenseits gehören ihm.« (Bourdieu 
2000, S. 47) Es ist die Umsetzung der metaphysischen Erkenntnisse, die sich 
hier in der algerischen Gesellschaft widerspiegeln. So verweist Bourdieu selbst 
auf Aristoteles (vgl. S. 17). Die »Mitte« (Aristoteles) zu finden ist das grundle-

51  Das Problem quantitativer Gleichheit, das in modernen westlichen Gesellschaften vollkom-
men übersehen wird, wird sich durch die gesamte Arbeit ziehen, und vor allem in Kapitel 
4.1, 4.2 und 4.3 mittels der Gegenüberstellung von Beitragsprinzip und Gleichheitsprinzip 
explizit diskutiert werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


104 

gende Prinzip, das allen Gaben und Gegengaben unterliegt. Es ist sowohl auf 
Personen bezogen als auch auf die Natur, die gleichsam in diesem zyklischen 
Reziprozitätsgefüge integriert ist.52 

Vormoderne Gesellschaft (Post)Moderne Gesellschaft 

Logik der Ehre 
Ehrgefühl und situative Gerechtigkeit 
Ehrenwort 
Tauschwirtschaft der Gabe 
Organische Solidarität 

Orientierung: Geld und Prestige 
Kalkül und abstrakte Gleichheit 
Vertrag 
Geldwirtschaft des Preises 
Mechanische Solidarität 

Tab. 6:  Überblick über die idealtypischen Charakteristika vormoderner und moderner 
Handelspraktiken 

2.3.2  Ehre und Ehrgefühl als Grundlage der traditionellen kabylischen 
Gesellschaft 

Schon in seinem vorangegangenen Werk »Entwurf einer Theorie der Praxis auf 
der ethnologischen Grundlage der kabylischen Gesellschaft« (1976 [frz. Origi-
nal: 1972]) zeigt Pierre Bourdieu die Bedeutung von Ehre und Ehrgefühl in der 
traditionellen Welt der Kabylen auf. Im Unterschied zu modernen Gesellschaf-
ten sind die Regeln des sozialen Zusammenlebens in der Kabylischen Gesell-
schaft weniger durch abstrakte Gesetzesverordnungen konzipiert, sondern drü-
cken sich im ritualisierten Handeln aus.  

Diese lassen sich folgendermaßen zusammenfassen: Nur wenn der Heraus-
forderer Ehre hat, darf die Herausforderung angenommen werden. Eine Enteh-
rung ist auch dadurch möglich, indem man die Herausforderung trotz der 
Ebenbürtigkeit ignoriert. Das Ehrspiel erfordert taktische Klugheit (dianoetische 
Tugend bei Aristoteles), denn clever ist es auch, wenn man seinen Gegner dazu 
bringt sich selbst zu entehren. Dies bedeutet wiederum, dass ein kluges Vorge-
hen nicht unbedingt ein offensives Vorgehen sein muss. Gegen einen, der der 
Ehre unwürdig ist, kann keine Rache verübt werden. Niemals auch darf ein 
Kampf von mehreren gegen einen vollzogen werden, denn auch dies wird mit 
dem Verlust der Ehre sanktioniert. Wichtig ist auch, dass die soziale Stellung 

52  »Die Erde ist Gegenstand eines tiefen Respekts, in dem auch Furcht (el hiba) mitschwingt, 
und man würde in ihr niemals nur einen vulgären Grundstoff sehen, den es auszubeuten 
gilt. ›Die Erde‹, so sagt man, ›wird schon Rechenschaft verlangen‹ und Wiedergutmachung 
für die von einem allzu geschäftstüchtigen (el ah’maq) oder ungeschickten Bauern zugefüg-
ten Mißhandlungen einfordern.« (Bourdieu 2000, S. 52) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


105 

und das Maß an Ehre divergieren können (vgl. Bourdieu 1976, S. 11ff; vgl. 
Vogt 1999, S. 105ff).  

»Amahbul – das ist der schamlose und freche Mensch, der die Grenzen des 
Anstandes – der allein gute Beziehungen verbürgt – überschreitet, der eine 
willkürlich angeeignete Gewalt zu Taten mißbraucht, die im Gegensatz zu 
dem stehen, was die Lebenskunst lehrt. Man geht diesen imahbal (Plural von 
amahbul) aus dem Wege, weil man eine Auseinandersetzung mit ihnen lie-
ber vermeidet, weil die Schande ihnen nichts anhaben kann, weil derjenige, 
der sich mit ihnen einließe, auf alle Fälle verlieren würde, auch wenn er das 
Recht auf seiner Seite hätte.« (Bourdieu 1976, S. 11) 

Einem derartigen Menschen muss aus dem Weg gegangen werden, da er scham-
los ist und man auf alle Fälle verlieren würde, auch wenn das Recht auf der 
eigenen Seite stünde. Hier zeigt sich bereits, dass die Gewährleistung des Rechts 
nicht allein durch eine Gesetzgebung, die auf abstrakten und gleichen Regeln 
beruht, gesichert ist, sondern durch ein spezielles Verhalten der einzelnen Mit-
glieder der Gesellschaften. Es ist etwas unklar, was Bourdieu genau mit »Lebens-
kunst« meint. Man könnte vermuten, dass die Ehrregeln sich wesentlich auf die 
aristotelischen Einsichten des Zusammenspiels von Ehre, Tugend und gutem 
Ruf (vgl. Bourdieu 1976, S. 28) beziehen. Bourdieu selbst vermeidet aber eine 
explizite philosophische Auseinandersetzung, was ich bereits im Forschungsstand 
problematisiert habe. Auch wenn diese Regeln nicht identisch auf moderne 
Gesellschaften übertragen werden können und teilweise überholt sind, drücken 
sie die wesentliche Logik von Ehre, Tugend und gutem Ruf aus. 

Es wird folglich nur mit einem Mann gekämpft, der die Spielregeln kennt 
und sich an diese hält. Dies impliziert, dass eine ständige Selbstkontrolle gefor-
dert wird und das innerste Ich mit all seinen Affekten und Schwächen zurückge-
halten werden muss. Dies ist das fundamentale Gebot der gesellschaftlichen 
Moral. Die soziale Gruppe, also die Dorfgemeinschaft, fungiert gleichzeitig als 
soziale Kontrollinstanz, somit befindet sich der Akteur ständig unter Beobach-
tung der Gruppe und muss jeden Moment achtsam sein, da seine Ehre immer 
auf dem Spiel stehen kann. Bourdieu (1976, S. 26f) sieht dies als Anlass, die 
»äußere Ehre« als zentrales Moment zu betrachten, wo hingegen er der »inneren 
Ehre« einen geringeren Stellenwert zuspricht.  

In dieser archaischen und mythischen Bewusstseinsstruktur hat sich das in-
dividuelle »Ich«, wie es im westlichen Verständnis bekannt ist, noch nicht her-
ausgebildet (vgl. Mauss 1975). Die Gruppe entspricht insofern auch dem Gewis-
sen, das hier vor allem ein »kollektives Gewissen« ist. Dies ist nicht als Wertung 
oder Überhöhung gegenüber derartigen Gesellschaftsstrukturen gemeint, son-
dern es ist von großer Bedeutung zu verstehen, ob ich das Gruppengewissen 
oder mein individuelles Gewissen als Gradmesser meines Handelns sehe, da ich 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


106 

je nach dem andere Unterscheidungskriterien heranziehe. Gleichzeitig mag die 
Trennung in eine »äußere« und »innere« Ehre ein Resultat des Differenzierungs- 
und Individualisierungsprozesses sein, denn in der archaisch-mythischen Gesell-
schaftsstruktur waren sie graduell zumindest deckungsgleich. Eine Trennung 
von Subjekt und Objekt fand ergo wie es heute gängig ist nicht statt. 

Die idealtypische Vorstellung und die gesellschaftliche Wirklichkeit diver-
gieren allerdings auch in der kabylischen Gesellschaft. So konkurrieren egoisti-
sches und werteorientiertes Streben in jedem Menschen und somit auch in der 
Kabylei, jedoch ist diejenige Person, die an der Spitze der gemeinschaftlichen 
Hierarchie steht und die meiste Achtung genießt, diejenige, die sich am ehren-
haftesten verhält.  

»›Der vollkommene Mann‹ [...] muß immer in höchster Alarmbereitschaft 
stehen, bereit, die geringste Herausforderung anzunehmen. Er ist der Hüter 
der Ehre [...], derjenige, der über seine eigene Ehre und über die Ehre seiner 
Gruppe wacht.« (Bourdieu 1976, S. 16f). 

Genau hier zeigt sich deutlich der Unterschied zwischen der Logik einer Gesell-
schaft, an dessen Spitze die Person mit größtmöglicher Vollkommenheit steht, 
und modernen Gesellschaften, wo Geld und Macht von Ehre getrennt wurde 
und sich in Hobbes’ Ehrvorstellungen widerspiegeln. Nach Aristoteles (1129b) 
zeigt die Herrschaft den Mann, denn der- oder diejenige, die an der Spitze einer 
Gesellschaft steht, muss die Fähigkeit besitzen, nicht bloß rein eigennützig an 
die eigene Macht zu denken, sondern für das Gesamtwohl zu sorgen. Und auch 
wenn diese idealtypische Vorstellung sicher in der Wirklichkeit nicht immer 
erfüllt wurde und als Idealtypus gesehen werden muss, zeigt es die Zielorientie-
rung einer Gesellschaft und formt letztlich auch deren Werte. Ich werde auf 
diesen Aspekt in Kapitel 4.5 »Aristoteles’ Idee der gerechten Herrschaft« genauer 
eingehen. 

Eine wichtige Unterscheidung, die Bourdieu trifft, bezieht sich auf die zwi-
schen Ehre und Ehrgefühl. Ehre ist ein Konzept, ein symbolisches Kapital, wo-
hingegen das Ehrgefühl seiner Meinung nach vielmehr einem Habitus gleicht. 
Bourdieu löst sich analytisch an diesem Punkt von der objekt-strukturellen und 
ritualisierten Ebene der Ehre, die einer gewissen Starrheit unterliegt, und ver-
bindet sie mit dem Ehrgefühl, einem Habitus, der ungleich dem Ritual der Ehre 
einer flexibleren Struktur und Offenheit unterliegt (vgl. Vogt 1997, S. 116). 

Der Habitus ist ein wichtiges Element der Bourdieuschen Theorie. Die ge-
sellschaftliche Realität konstituiert sich nicht nur aus objektiven Strukturen, 
sondern auch aus subjektiven Dispositionen. Bei Bourdieu sind das speziell die 
im Prozess der Sozialisation erworbenen Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungs-
schemata, die in seiner gesellschaftlichen Kritik dann auch die feinen Unterschiede 
zwischen den unterschiedlichen sozialen Klassen bestimmen. »Die Feinabstim-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


107 

mung ist aus der Sicht der Gesellschaft ›gelungen‹, wenn das einzelne Individu-
um im Laufe seiner Sozialisationsprozesse einen Selbstentwurf entwickelt, der 
dem von der Gesellschaft für ihn ›vorgesehenen‹ Ort entspricht.« (Vogt 1997, S. 
118)  

An diesem Punkt tritt ein Problem eines außengeleiteten Ehrbegriffs der 
Habitustheorie auf, wenn keine explizite Unterscheidung zwischen äußerer Ehre 
und innerer Ehre vorgenommen wird, sowie keine analytische Unterscheidung 
von objektiver Kultur, subjektiver Kultur und (!) individueller Seele (Simmel). 
Nach der von Vogt sicherlich richtig interpretierten Aussage Bourdieus bezüg-
lich der Feinabstimmung der Gesellschaft, die dadurch gelingt, »richtig« an die 
Gesellschaft angepasst zu sein, bedeutet dies für die »Ehre«, dass ich für die 
»richtige« Anpassung Lohn im Sinne von Reputation, Ehrerweisung und symbo-
lischem Kapital erhalte. Was aber, wenn »die« Gesellschaft einer kollektiven 
Fehlwahrnehmung der Ehre unterliegt und falsche Ziele und Anomien (Durk-
heim) aufweist – wie viele kulturkritische Studien zeigen (z.B.: vgl. Bühl 2000, 
vgl. Lasch 1986, vgl. Marcuse 2008, vgl. Riesman 1960)?  

Die innere Ehre verlangt nämlich gerade, sich nicht bloß an gesellschaftliche 
Strukturen und »Performanzen der Ehre« anzupassen, wenn sie dem inneren 
Ehrgefühl – das eben nicht in die Habitustheorie integriert wurde, weil es auf 
der vertikalen Achse der »individuellen Seele« (Simmel) liegt – zuwider laufen. 
Der Fall Edward Snowden53 bietet hier ein treffendes aktuelles Beispiel. Dieser 
Mann konnte den Missbrauch privater Daten und den Glauben der Bürger der 
USA (und der Welt) nicht mehr mit seinem Gewissen vereinbaren. Er sah sich 
in Anbetracht dieses Wissens dafür verantwortlich, den Menschen deren Daten- 
und Vertrauensmissbrauch durch die NSA mitzuteilen. Die USA sieht ihn je-
doch als »Vaterlandsverräter«, weil er sich nicht gemäß der äußeren Ehre an die 
»Feinabstimmung der Gesellschaft« angepasst hat. Genau an dieser Stelle zeigt 
sich, was passiert, wenn das Phänomen »Ehre« nur eindimensional betrachtet 
wird, und seine metaphysischen Substanzen ignoriert werden. Sophie Scholl, 
Martin Luther, Mahatma Gandhi, Jesus oder Buddha sind nur wenige weitere 
Personen einer verlängerbaren historischen Liste, die eben nicht fein säuberlich 
der gesellschaftlichen äußeren Ehre angepasst waren, sondern ihrem inneren 
Ehrgefühl folgten – und gerade deshalb keine gesellschaftliche Anerkennung, 
keine Reputation, keinen Prestigeposten oder sonstiges »soziales oder symboli-
sches Kapital« erhielten.  

53  siehe zum Fall Snowden etwa: Muscat, Sabine: Snowden wird zum Verräter. 26.06.2013. 
www.zeit.de/politik/ausland/2013-06/edward-snowden-zweifel-usa-medien-moskau (Stand: 
15.03.2015) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


108 

»Denn nicht alles, was einen Menschen auszeichnet, muß notwendig in ei-
nem entsprechenden sozialen Status seinen Ausdruck finden, dann nämlich 
nicht, wenn die Werttafel der Gesellschaft mit der eigenen divergiert und ei-
ne Anerkennung ohne Verstoß gegen die Normen des eigenen Ethos nicht 
zu erreichen ist, oder aber wenn das sittliche Selbstverständnis des einzelnen 
eine immanente Ehrmoral überhaupt transzendiert.« (Korff 1966, S. 65 ) 

Das individuelle Ehrgefühl steht in einem dynamischen Verhältnis mit den 
gesellschaftlichen Ehrvorstellungen. Deshalb ist es notwendig das Ehrgefühl und 
den Habitus im aristotelischen Sinne, der die seelischen Metaebenen miteinbe-
zieht, mit dem Bourdieuschen Habitus zu kombinieren. Ehre ist aufzustehen, 
wenn andere weglaufen und den Mund aufzumachen, wenn andere schweigen, 
wenn in Gesellschaften die Dinge nicht mehr mit rechten Dingen zugehen, 
Menschenrechte verletzt werden, das Recht verdreht oder Bürger von Politikern 
belogen werden. Keinesfalls kann ein Mensch, der seinen äußeren Habitus per-
fekt internalisiert hat und seine Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata 
fein säuberlich an ungerechte und menschenunwürdige soziale Strukturen ange-
passt hat, als ehrwürdig angesehen werden. Aber dies ist genau der Ehrbegriff der 
der Arbeit von Ludgera Vogt (1999) zugrunde liegt, weil sie die Unterscheidung 
von äußerer und innerer Ehre zwar andenkt, aber nicht realisiert, so dass sie bei 
ihrer Analyse der empirischen Begebenheiten faktisch nicht berücksichtigt wer-
den und lediglich äußere narzisstische Prestigeparameter à la Hobbes mittels 
Leistungsdenken (vgl. Korff 1966) integriert und zur »Ehre« der Moderne erho-
ben werden. 

Für mich ist das Ehrgefühl im Anschluss an Aristoteles und an eine geistes-
wissenschaftliche Tradition nur jenes, das uns an unser spezifisches Menschsein 
erinnert und empört oder wütend reagiert, wenn Ungerechtigkeiten oder Un-
wahrheiten geschehen. Es ist nicht zu verwechseln mit einem »Standesdünkel«, 
bei dem ich mich in meiner Standesehre angegriffen bzw. gekränkt »fühle«, 
wenn jemand etwa mit einem »unpassenden« Habitus in meinen Stand einzu-
dringen versucht. Diese Unterscheidung ist zentral, wird aber im Kontext der 
Habitustheorie nicht berücksichtigt.  

2.3.3  Die Gabe als grundlegende Struktur archaischer 
Bewusstseinsstrukturen 

Es ist ein Mythos der modernen Welt, dass der Kredit archaischen Gemeinschaf-
ten unbekannt gewesen wäre. Der Ursprung des Kredits ist die Gabe und wider-
legt die landläufige Meinung über die ökonomische Entwicklung, in welcher der 
Tausch zum Verkauf geführt hat und die Barzahlung zum Kredit. »Vielmehr 
haben sich einerseits der Tauschhandel – vereinfacht durch die Zusammenzie-
hung ehemals auseinanderliegender Zeitabschnitte – und andererseits der Kauf 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


109 

und Verkauf (letzterer als Bar- und Kreditverkauf) sowie auch das Darlehen aus 
dem System der Gaben und Gegengaben entwickelt.« (Mauss 1990, S. 84) 

Die Ehre und das Ehrgefühl sind stark mit Reziprozität verknüpft, die 
Marcel Mauss in seinem Werk »Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in 
archaischen Gesellschaften« untersucht. »Die Gabe« ist nach Mauss ein »totales« 
gesellschaftliches Phänomen, da in ihr alle Bereiche – religiöse, rechtliche, mora-
lische, familiäre und politische – gleichzeitig zum Ausdruck kommen. Nach 
Marcel Mauss bedarf es der Soziologie »zu ihrer Existenzberechtigung etwas 
Allgemeineres. Nach Mauss gibt es zwischen den primitiven Gesellschaften und 
der unseren mehr Gemeinsames, und er fordert daher eine ihnen gemeinsame 
Definition« (Dumont 1991, S. 201), mehr denn nach kulturspezifischen Beson-
derheiten, suchte er nach »Universalien, die in jeder Gesellschaft vorfindbar 
sind« (Geary 2003, S. 32 zitiert nach Adloff/ Mau 2005, S. 14). Das Geben und 
Nehmen ist ein grundlegendes Prinzip von allen Gesellschaften, aber weniger 
sichtbar und kaum messbar, so dass es im Zeitalter des wissenschaftlichen Positi-
vismus weitestgehend als unbedeutend deklariert oder einseitig reduziert wird.  

In einem der aktuellen Sammelbände »Vom Geben und Nehmen. Zur Sozi-
ologie der Reziprozität« (vgl. Adloff/ Mau 2005) sind unterschiedliche Stand-
punkte, darunter Klassiker wie Marcel Mauss oder Georg Simmel und neuere 
Ansätze, versammelt. Dabei heben die Herausgeber entgegen der Annahme, 
Reziprozität sei ein Phänomen vormoderner Gesellschaften, die Bedeutung der 
Gabe und des Schenkens auch in modernen Gesellschaften hervor. Die Autoren 
des Sammelbandes vertreten teils unterschiedliche Positionen, insbesondere 
bezüglich der Frage, ob eine Gabe eine bloße Kosten-Nutzen-Kalkulation wäre, 
wie vor allem die Austauschtheorie (vgl. Blau 2005 [1986]) oder der Rational-
Choice Ansatz von Coleman (1991) vertreten (vgl. Vogt 1997, S. 216ff). 

Bei Blau (2005) wird die These vertreten, das intuitive Ehrgefühl, das beim 
Geben eine zentrale Rolle spielt, mittels reduktionistischer Kosten-Nutzen-
Modelle des Homo Oeconomicus vollkommen entfremden zu müssen. Sicher-
lich, so haben wir mit Bourdieu bereits gesehen, ist der Kabylei das Kalkül nicht 
fremd – und auch das aristotelische Ideal sieht das so vor –, jedoch ist das Kalkül 
nur im Kontext des Gerechtigkeits- und Ehrgefühls erlaubt. Die Austauschtheo-
rie geht von der kritisierten rationalen abstrakten Gleichheit aus. 

Georg Simmel grenzt das Geben gegenüber dem Tausch folgendermaßen ab: 

»Das Geben überhaupt ist eine der stärksten soziologischen Funktionen. 
Ohne daß in der Gesellschaft dauernd gegeben und genommen wird – auch 
außerhalb des Tausches – würde überhaupt keine Gesellschaft zustande 
kommen. Denn das Geben ist keineswegs nur eine einfache Wirkung des 
Einen auf den Andern, sondern ist eben das, was von der soziologischen 
Funktion gefordert wird: es ist Wechselwirkung. Indem der Andere entwe-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


110 

der annimmt oder zurückweist, übt er eine ganz bestimmte Rückwirkung 
auf den ersteren. Die Art, wie er annimmt, dankbar oder undankbar, so, daß 
er schon erwartet hat oder daß er überrascht wird, so, daß er von der Gabe 
befriedigt ist oder unbefriedigt bleibt, so, daß er sich durch die Gabe erho-
ben oder gedemütigt fühlt – alles dies übt eine sehr entschiedene, wenn auch 
natürlich nicht in bestimmten Begriffen und Maßen ausdrückbare Rückwir-
kung auf den Gebenden, und so ist jedes Geben eine Wechselwirkung zwi-
schen dem Gebenden und dem Empfangenden.« (Simmel  1992, S. 663) 

Drei Aspekte müssen in dieser zusammenfassenden Darstellung des Gebens und 
Nehmens hervorgehoben werden: Erniedrigung und Erhöhung sowie Dankbar-
keit. Es gibt tatsächlich eine richtige und angemessene Form der Gabe, und 
genau diese ist nur mittels unseres Ehrgefühls eruierbar. Sie ist eine qualitative 
Tugend, die ungleich des modernen Leistungsdenkens nicht messbar (Korff 
1969, S. 394; s. a. Korff 1966, S. 134ff), sondern qualitativ zu eruieren ist. Un-
ser Ehrgefühl – nicht zu verwechseln mit unseren Emotionen oder unserem 
Denken – weiß, wann wir selbst erniedrigt werden oder wir jemanden erniedri-
gen. Das Gefühl der Dankbarkeit stellt sich ein, wenn wir mit einer Gabe ge-
würdigt werden und sie somit angemessen ist. Dieses Gefühl des »sittlich Richti-
gen« (Smith) bestimmt in Folge, ob uns die Gabe befriedigt und erfüllt hat. 
Wenn wir uns von einer Gabe, die auch eine Handlung sein kann, gekränkt 
fühlen, muss es nicht zwangsläufig das Ehrgefühl sein, es kann auch unser Ego 
sein, deshalb ist die Unterscheidung von Emotionen bzw. sekundären Gefühlen 
und dem Ehrgefühl so bedeutend. Dies gilt insbesondere für eine Person, die 
sehr außengeleitet (Riesman) und narzisstisch gestört ist und in der Welt der 
Ehrperformanzen lebt. 

2.3.4  Reziprozität, Ehre und Vertrauen 

Vertrauen ist eine grundlegende Voraussetzung für gesellschaftliche Kooperati-
onsbeziehungen und somit eine wesentliche Komponente sozialer Ordnung. Es 
reduziert Komplexität und ist ein universeller und unverzichtbarer Bestandteil 
des sozialen Kapitals. Da persönliche Beziehungen in der Vergangenheit, in 
archaischen wie traditionellen Gesellschaften, auch missbraucht wurden, um 
persönliche Vorteile zu erlangen, folgerte man daraus, dass Unpersönlichkeit 
und die Trennung von Sache und Person die Lösung dieses Problems sein soll-
ten. Insbesondere der Rechtsstaat, gestützt von der Gewaltenteilung durch Legis-
lative, Exekutive und Judikative sollte die willkürlich zu handeln scheinende 
Person in ihre Grenzen verweisen.  

Für Hobbes ist Vertrauen nur möglich, wenn bei Vertragsschluss eine dritte 
Instanz, konkret die Staatsgewalt die Leidenschaften wie Ehrgeiz, Habgier oder 
Zorn eindämmt und die Furcht vor Sanktionierung die Leidenschaften be-
schränkt und das Vertrauen in die Einhaltung des Vertrages schafft. »Möglich 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


111 

wird das vertragliche Vertrauen also nur, wenn derjenige, der Vertrauen schenkt, 
damit rechnen kann, dass der Empfänger des Vertrauens die Strafen fürchtet, die 
er im Falle eines Vertrauensbruchs von Seiten einer – staatlichen – Zwangsge-
walt zu gewärtigen hätte.« (Hartmann 2001, S. 10) Die Ausbildung eines Cha-
rakters, der Leidenschaften und Interessen in ein rechtmäßiges Verhältnis bringt, 
wie dies Aristoteles vorsieht, scheint hier keine Option zu sein, sondern vielmehr 
soll über Bestrafung der »rechte Weg« gefunden werden. 

Vertrauen wird heute in der Forschung insbesondere als systemisches Ver-
trauen diskutiert. Nicht Personen, sondern Systeme sollen Vertrauen garantieren 
und gelten als Garant für soziale Ordnung. Das ständische Sozialvertrauen soll 
so in modernes Systemvertrauen umgewandelt werden. – »[V]on Reziprozität ist 
in der Gesellschaft der Gesellschaft nirgendwo die Rede.« (Adloff/Mau 2005, S. 
9) Ähnlich wie das Verhältnis des Leistung bezogenen Prestiges und der qualita-
tiven Tugend bezogenen Ehre in der Moderne, das Korff (1966, 1969) treffend 
herausgearbeitet hat, muss das Verhältnis von System und Person betrachtet 
werden. Systemtheorie ist analytisch logisch berechenbar, während die Person 
nur hermeneutisch-verstehend erkannt werden kann. Die Person kollabiert am 
positivistischen Postulat der Objektivität, sie ist ein Subjekt, das schwer messbar 
und kontrollierbar ist, was sie aus der Logik des Positivismus als unbrauchbar 
erscheinen lässt. 

Aus dieser westlichen Bias heraus betrachtet, gelten in der ethnologischen 
Forschung vor allem mediterrane Gesellschaften als »Gesellschaften des öffentli-
chen Misstrauens«. Überlokale Institutionen werden dort verbunden mit Unter-
drückung und Ausbeutung. Dies legitimiere die Umgehung öffentlicher Institu-
tionen und eröffne Möglichkeiten für heimliche Freundschaftsbeziehungen, 
Klientelbeziehungen und Korruptionsseilschaften (vgl. Eisenstadt/ Roniger 
1982;  Giordano 2003, S. 99ff; Weber-Pazmiño 1991, vgl. Geertz 1978/79). 
Die kulturelle Bias, die Systemvertrauen über persönliches Vertrauen stellt, 
sorgte dafür, dass persönliche Beziehungen fast mit Korruption gleichgesetzt 
werden, aber zumindest als zweifelhalft und problematisch in der ethnologischen 
Forschung diskutiert werden. Dass auch im Westen dysfunktionale Verhaltens-
weisen vorhanden sein könnten, wurde nie in Betracht gezogen.  

Heute sind die Forschungen über Klientelismus in den Hintergrund ge-
rückt, Transnationalismus und Netzwerkanalysen bestimmen den Forschungs-
schwerpunkt (vgl. Hüwelmeier 2004, S. 69ff). Allerdings löst dies, ähnlich wie 
bei der Ehrforschung, nicht das grundsätzliche Problem der kulturellen Überhö-
hung des Okzidents gegenüber dem Orient, die Said (2009) trefflich beschrieben 
hat. Hier fehlt vor allem eines: kritische Selbst- und Kulturanalyse, die leider 
nicht Teil der wissenschaftlichen Ausbildung ist. 

In diesem Kontext galt Korruption und Klientelismus lange Zeit als ein 
Problem der anderen und als ein unerwünschtes Nebenprodukt der Transforma-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


112 

tionsprozesse in osteuropäischen Staaten. Käufliche Schiedsrichter oder etwa 
»kreative« Parteienfinanzierung zeigen, dass auch in Deutschland informelle in 
korrupte Praktiken übergehen können. Klientelverhältnisse scheinen sich von 
direkten zu indirekten Beziehungen verschoben zu haben und somit auch schwe-
rer aufzuspüren. »Das richtige Parteibuch zur rechten Zeit wirkt wie ein Mars-
hallstab im Tornister. Nicht persönliche Bekanntschaft und Treue, sondern 
Mitgliedschaft in Verband oder Partei sichern Karriere und Privilegien. Ein 
Parteifreund hilft dem anderen. Zwar fügt er sich als Person, aber er fügt sich 
nicht einer Person« (Kirner 2003, S. 175). Und die im Jahr 2015 erschienene 
Reportage von Hans-Martin Tillack über die »Lobby Republik« zeichnet hier 
auch kein besseres Bild, auch wenn der Westen gemäß US-Forschern seine Seil-
schaften als Korruption auf »Erste-Welt-Niveau« dargestellt verstehen möchte, 
da die plumpe Geldkofferübergabe nicht angesehen, sondern die indirekte Dis-
kretion die Schlüsselhandlung sei (vgl. Tillack 2015). An dieser Stelle zeigt sich 
schlicht die Fehlbarkeit der unausgesprochenen und nicht reflektierten Unter-
stellung westlicher Gesellschaften, dass die Unpersönlichkeit und Versachli-
chung der Beziehungen durch abstrakte Regulierungen allein, persönlichen 
Machtmissbrauch unterbinden könnte. Sozialpsychologisch ist dies nur logisch, 
denn die ins Unbewusste verdrängten »niederen Beweggründe« verschwinden 
weder individualpsychologisch noch kollektiv aus dem Habitus, wenn sie nicht 
bewusst erlebt und transformiert werden. 

2.3.5  Transrationale Ehre heute: Die Schenkökonomie?  

Um die Problematik mit der Thematik der Ehre zu begreifen, ist es bedeutend 
zu verstehen, welche Ehrkonzepte welcher geistigen Epoche zugeordnet werden 
können bzw. warum vor allem in der gegenwärtigen Zeit die Ehrforschung und 
Ehre im Allgemeinen nicht unbedingt großes Ansehen genießen. Die Wirklich-
keit liegt dem Menschen nicht einfach als sich selbst erklärendes Objekt vor, 
sondern er nimmt sie in seiner jeweiligen Bewusstseinsstufe wahr. Es ist somit 
ausschlaggebend zu verstehen, dass die Bewusstseinsstufe die Weltsicht des Men-
schen prägt. Die Bewusstseinsstufe bestimmt insofern den Zugang zur Welt und 
dadurch auch, wie Ereignisse interpretiert werden (vgl. Gebser 1992).  

So ist auch die Interpretation von Ehre immer abhängig von der Bewusst-
seinsstufe des Menschen und dessen sozio-kulturellen Bedingtheiten. Aufbauend 
auf  dem Stufenmodell von Jean Gebser (1992) wird vor allem in der amerikani-
schen Psychologie das Modell »Spiral Dynamics« (Don Beck/ Christopher Co-
wan/ Clare W. Graves) breit diskutiert. Für die hier zugrunde liegende soziologi-
sche Forschung sind vor allem die Unterscheidung von prärational, rational und 
transrational bedeutsam, die im Kontext dieser Stufenmodelle von Ken Wilber 
(2007) getroffen wurde. Anders als in archaischen Gesellschaften, in denen sich 
das »Ich«, wie wir es heute kennen, noch nicht herausgebildet hat und wo man 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


113 

mehr von einem Kollektivgewissen und einer Gruppenehre sprechen kann, wird 
heute bewusst oder unbewusst Gefühl mit nicht-rational verbunden. Ken Wilber 
– auch wenn man an anderer Stelle durchaus seine Theorien kritisieren kann – 
macht auf eine bedeutende Unterscheidung von archaischen zu postmodernen 
Gesellschaften aufmerksam, die er in die Formel »Die Prä-/ Trans-
Verwechslung« gebracht hat. Prä-, wie Transrationalität sind beide nicht-rational 
und deshalb kommt es hier oft zu einer Verwechslung, vor allem auch deshalb, 
da Prärationalität allen Menschen bereits bekannt ist, da diese Phase durchlebt 
wurde, Transrationalität aber in die Zukunft weist und oft erst noch er-lebt und 
ent-wickelt werden muss. Transrationale Bewusstseinsstufen können so leicht 
mit prärationalen verwechselt werden – und umgekehrt. Während die präratio-
nale Bewusstseinsstufe allein im Gefühl verankert ist, die rationale allein im 
Denken, integriert die transrationale Ebene Denken und Fühlen, was zu einer 
neuen Bewusstseinsstufe und Weltwahrnehmung führt (vgl. Wilber 2007, S. 
79ff).  

Nietzsche erkannte in seinem »Wort von der ›Krankheit des weißen Mannes‹ 
[...] die Verdrängung des energetischen Prinzips (Dyonisos) durch das formelle 
(Apollo).« (Dietrich 2009, S. 77) 

»Mit der zunehmenden Bedeutung des Kulturbegriffes, dem Übergang vom 
Strukturalismus zum Poststrukturalismus und seiner Orientierung an den 
Randkulturen, erfolgt dann auch der Übergang von der post-jungianischen 
Transpersonalität zur Transrationalität, was heißt, dass sich das Friedens-
denken nicht nur von der Hermeneutik des modernen Wahrheitsbegriffs ab- 
und einer relationalen Deutung sozialer Vorgänge zuwandte, sondern dass 
darüber hinaus nach einem Verständnis zu suchen begonnen wurde, welches 
die Beschränktheit des rationalen Denkens »aufhebt«, also erstens bewahrt 
(weil eine wichtige Kulturleistung des Menschen als soziales Wesen), zwei-
tens neutralisiert (also ihres aggressiven Wahrheitsaspekts entkleidet) und 
drittens auf einer höheren Bewusstseinsebene hebt, auf der energetisches 
Friedensverständnis und Rationalität wieder korrespondieren können.« 
(Dietrich 2009, S. 77) 

Was Dietrich hier für den Friedensbegriff verdeutlicht, ist auch wichtig um das 
von mir gemeinte Ehrgefühl zu verstehen. Gegenwärtig ist das Bewusstsein je-
doch noch stark in rationalen und mentalen Ebenen verankert, was auch mit 
einer starken Ablehnung der vorherigen Bewusstseinsstufe einhergeht. Insbeson-
dere das Phänomen Ehre wird somit gerne in intellektuellen und in sich als 
aufgeklärt verstehenden Kreisen als archaisches und prärationales Phänomen 
deklariert, wobei Denken dem Fühlen übergeordnet wird. Dabei wird meist fast 
ausschließlich auf die negativen Aspekte der Ehre verwiesen.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


114 

Die von Mauss und Bourdieu untersuchten archaischen und traditionellen 
Gesellschaften sind im prärationalen Bewusstsein zu verorten, sie bieten uns 
jedoch Hilfestellung und Orientierungspunkte, um unser westlich eindimensio-
nal rationales Weltbild (Marcuse) mittels der Verbindung zu unserem intuitiven 
Gefühl auf eine höhere Kulturstufe zu überführen, sprich Denken und Fühlen 
zu integrieren. 

Heute verbindet die so genannte Schenkökonomie (Sharing Economy) die 
Idee der Gabe archaisch-kollektivistisch organisierter Gesellschaften wie von 
Mauss beschrieben mit individualistischen Momenten. Die Löhne von den 
Arbeitern selber bestimmen zu lassen wurde in den 1990er-Jahren durch das 
sogenannte »Semco System« bekannt. Der brasilianische Geschäftsmann setzt 
anstelle von Hierarchien, Kontrolle und autoritärer Führung auf Partizipation, 
Vertrauen und Mitbestimmung (vgl. Stehr 2013).  

Als wäre die Selbstbestimmung der Löhne nicht genug, verbreitet sich auch 
die Idee die Preise selbst festzulegen. »Pay-What-You-Want« heißt dieses seit 
einigen Jahren in der Betriebswirtschaft diskutierte Modell. Hier soll der Kon-
sument den Preis, den er bezahlen will, selbst bestimmen. Es ist kein Handel im 
klassischen Sinne, denn der Verkäufer muss den gebotenen Preis annehmen. 
Anders als erwartet stellte sich heraus, dass der Konsument nicht nach der ange-
nommenen Nutzenmaximierung agiert, sondern es zeigten sich vielmehr soziale 
Normen wie Fairness oder Produkt- und Servicezufriedenheit. Es kam sogar zu 
Umsatzsteigerungen bei manchen Unternehmen (vgl. Kim/Natter/Spann 2010). 

Aus der These heraus betrachtet, dass alle Menschen ein Ehrgefühl in sich 
tragen, sind diese Phänomene nicht überraschend, sondern bestätigen vielmehr 
die These. Tief in uns wissen und vor allem fühlen wir, was angemessen ist und 
was nicht. Wir bemerken, wenn wir zu viel oder zu wenig bezahlt haben. Gleich-
zeitig steht dieses Ehrgefühl mit der Konditionierung der kapitalistischen Gesell-
schaftsstruktur in Konflikt, welches lediglich seinem eigenen Nutzen und seinem 
größtmöglichen Vorteil nachgehen will. Dieser narzisstisch konditionierte Teil 
unseres Habitus fühlt sich immer chronisch ausgebeutet.  

Inwiefern die beschriebenen Modelle die utilitaristischen Modelle zu über-
winden vermögen und eine Synthese von ethischem Gefühl und Interesse schaf-
fen können, muss an dieser Stelle offengelassen werden und werden die gesell-
schaftlichen Entwicklungen zeigen. 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


115 

3.  Der Wandel der Charakterhaltung im Wandel zur 
Moderne und Postmoderne: Traditionsgeleitete, 
innengeleitete und außengeleitete Ehrvorstellungen  

Der traditionelle ehrbare Handelshabitus mit seiner Einbettung in ein persönli-
ches Ausbildungssystem wurde durch Modernisierungs- und Globalisierungs-
prozesse in Frage gestellt. Nachdem ich im vorherigen Kapitel das Augenmerk 
auf die Genese und Beschaffenheit des Idealtypus des ehrbaren Kaufmannes der 
traditionellen Wirtschaft gelegt habe, setzt sich dieses Kapitel vertieft mit den 
Wandlungsprozessen der Charakterstruktur in der Moderne bzw. Postmoderne 
auseinander. 

Konkrete Aspekte des Wandels auf dem Großen Basar, die ich in Kapitel 1.2 
ausführlich beschrieben habe, sind die Veränderung der Kundenlandschaft und 
ein vermehrtes Einströmen von Touristen, gleichzeitig drängen billig produzie-
rende Länder wie China oder Indien auf den Markt. Das Internet und die Er-
öffnung neuer Einkaufszentren fordern die Händler heraus, neue Handlungs-
strategien zu entwerfen, sich dem globalen außengeleiteten Handlungsmodus 
des Prestige zu unterwerfen oder in der Tradition ihrer Väter ihrer inneren Ehre 
zu folgen. Es ist dieses Spannungsverhältnis von Prestige und Ehre, dem die 
Händler bewusst oder unbewusst gegenüber stehen.  

Das durch den Wandel entstehende Spannungsverhältnis wird vor allem bei 
der Gegenüberstellung verschiedener Generationen deutlich. Idealtypisch kann 
man sagen, dass die ältere Generation54 auf dem Großen Basar ein gleiches Erle-

54  Das »Problem der Generationen« wurde von Karl Mannheim (1970) eingehend untersucht. 
Generationen sind hierbei durch einen »bloßen Zusammenhang« miteinander verwandt, 
welcher durch die Erfahrung gleicher Erlebnisse bestimmt ist. Mannheim spricht hierbei von 
der »Entelechie von Generationen«, das heißt, dass die gemachte Erfahrung ein »formendes 
Prinzip« oder einen »einheitlich treibende[n] Impuls« bildet. Diese Erlebnisse »formen« und 
»treiben« eine bestimmte Gruppe. Zentraler Angelpunkt sind bei Mannheims Theorie Gene-
rationslagerung, Generationszusammenhang und Generationseinheit. Er holt sich Anleihen bei 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


116 

ben teilt. Als ältere Generation können die Händler über 50 Jahre angesehen 
werden, welche seit ca. 30 bis 40 Jahren auf dem Basar tätig sind. Zum einen 
kennen sie noch eine Zeit, in welcher der Basar nicht nur Haupteinkaufszent-
rum der Istanbuler Gesellschaft war, sondern zudem ein anderer Umgang mit 
den Kunden vorherrschte. Zum anderen war es zu dieser Zeit eine Ehre und in 
der Gesellschaft eine angesehene und geachtete Position auf dem Großen Basar, 
der »Mutter des Handels«55, ein Geschäft zu betreiben oder dort zu arbeiten. Das 
Alter von 50 Jahren dient folglich als erster Anhaltspunkt der Analyse. Es wäre 
jedoch falsch, einen einfachen Dualismus zwischen der älteren Generation (50+) 
und der jüngeren Generation (50-) aufzumachen, weit treffender kann deshalb 
von einer Dreigliederung im Sinne David Riesmans (1960) gesprochen werden, 
die als analytisches Instrument für dieses Kapitel dienen soll. Der traditionsgelei-
tete Typ entspricht weitestgehend den Ehrvorstellungen der traditionellen Wirt-
schaft, bei der innere und äußere Ehre mehr oder weniger eine deckungsgleiche 
Einheit bilden, wie ich ihn im vorherigen Kapitel 2 aufgezeigt habe. Tendenziell 
kann dieser Typus auch in die Alterskohorte von 50+ eingeordnet werden. 
Nachdem ich in den vorangegangenen Kapiteln aufgezeigt habe, wie sich die 
Werte der alteingesessenen Basarriege durch die traditionelle Lehrling-Geselle-
Meister-Ausbildung idealtypisch konstituiert, betrachte ich nun die Denk-, 
Wahrnehmungs- und Handlungsschemata der jüngeren Generation (50-). Hier 

Marx insofern, dass er etwa Generation als »besonderen Typus sozialer Lagerung« auffasst. 
Befinden sich Individuen in der gleichen Generationslage und partizipieren »am gemeinsa-
men Schicksal« spricht Mannheim von einem Generationszusammenhang. In diesem Genera-
tionszusammenhang bilden sich dann noch kleinere Generationseinheiten, welche sich zu sozi-
alen Netzwerken ausformen. Dabei muss das Handeln zwischen den Gruppen keinesfalls 
harmonisch ablaufen. Vielmehr kann es auch durch Ablehnung und Konkurrenz geprägt 
sein, da die gemeinsam geteilte Erfahrung zu unterschiedlichen Handlungskonsequenzen 
führen kann. Mannheim verweist hierbei auf die 1968er Studentenbewegung, bei der anti-
autoritäre Gruppen, autoritären gegenüberstanden. Was ist eine Generation? Mannheim dif-
ferenziert zum einen nach Geburtsgeneration unter welchen die Mitglieder eines gleichen o-
der naheliegenden Jahres fallen. Zeitgeschichtliche Generationen umfassen zum anderen Per-
sonen, die an einem gleichen historischen Erlebnis, unabhängig von ihrem Alter, partizipiert 
haben. Im Weiteren führt Mannheim noch die Lebensalter-Generationen an. Diese beziehen 
sich im Wesentlichen auf die Polarität von alt und jung (vgl. Mannheim 1970; s.a. Mann-
heim 1982, S. 218f, vgl. Zinnecker 2003).  

55  Viele Händler nennen den Großen Basar noch heute liebevoll: »Ticaretin annesi«, die Mutter 
des Handels. Interessant ist hierbei auch die Referenz auf die Mutter und nicht auf den Va-
ter. Auch das deutsche Wort Vaterland wird in der türkischen Sprache wörtlich übersetzt als 
Mutterland (anayurt) bezeichnet. Es scheint so, als ob dies auch mit der starken Betonung 
des weiblichen Prinzips in der türkischen Kultur und Sprache zusammenhängt, da auch die 
Mutter als diejenige verstanden wird, die das Leben schenkt. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


117 

sind insbesondere der innengeleitete Typus von Riesman, der der inneren Ehre 
folgt, sowie der außengeleitete Typus, der der äußeren Ehre folgt, von Interesse. 

Das erste Beispiel ist ein aktueller Gerichtsfall (3.1.1), an dem die Divergenz 
des Handelns des traditionellen ehrbaren Kaufmanns und des Homo Oecono-
micus sowie dessen Auswirkungen auf Vertrauen, Gerechtigkeit und Solidarität 
aufgezeigt werden kann. Dieser Typ steht für Riesmans außengeleiteten Idealty-
pus, der nach der äußeren »Ehre«, genauer gesagt Prestige agiert. In den danach 
folgenden Unterkapiteln (3.1.2 bis 3.1.4) werden anhand dreier Fallbeispiele, 
die nicht in einer klassischen Vater-Sohn-Linie auf den Basar gekommen sind, 
die unterschiedlichen Varianten des Wandels aufgezeigt werden. Diese Typen 
entsprechen idealtypisch dem innengeleiteten Typ Riesmans, sie haben die Wer-
te ihrer Vorfahren (teils unbewusst) vermittelt bekommen, gleichzeitig ist deren 
Einhaltung heute weniger stringent geregelt, das Ausbildungssystem Ahilik exis-
tiert nur noch in Fragmenten. Darüber hinaus muss außerdem beachtet werden, 
dass der gesellschaftliche Wandel durchaus auch Möglichkeiten der Selbstver-
wirklichung und Wahlfreiheiten schafft.  

In Kapitel 3.2 wird der Wandel der Charakterhaltung am Beispiel der (ins-
besondere westlichen) Touristen diskutiert, denn der Qualitätsverlust der Waren 
und der Trend zum billigen Preis wird auch zu einem großen Anteil von den 
Touristen mit begünstigt. Die Touristen machen heute das Hauptklientel des 
Großen Basars aus. Die kapitalistische Logik der reinen Nutzenmaximierung, 
ohne Einkalkulierung der Qualität der Ware und angemessener Löhne, wird 
auch durch die Mentalität der Touristen auf den Großen Basar mitgetragen.  

Kapitel 3.3 diskutiert dann die Rolle der Reiseführer (rehberler) und Schlep-
per (hanutçular). Auch hier stellt sich die Frage nach der Charakterhaltung der 
Reiseführer, die das Vertrauen der Touristen auszunutzen wissen und deren 
Berufssparte sich erst im Zuge des gesellschaftlichen Wandels herausgebildet hat. 

Modernisierungsprozesse haben den Großen Basar, der in der traditionellen 
Wirtschaft eine reine Männerdomäne war, auch für die Frauen geöffnet. In 
Kapitel 3.4 stelle ich die Frauen-Frage jenseits der allgemeinen gender-
spezifischen Fragen und zeige auf, dass die Charakterhaltung jenseits geschlechts-
spezifischer Komponenten liegt und nur durch den analytischen Einbezug des-
sen gerechtere Strukturen geschaffen werden können, denn ansonsten führt die 
Gender-Thematik zu einer ideologischen Überhöhung des weiblichen Ge-
schlechts. 

Der THEORETISCHE HINTERGRUND in Kapitel 3.5 dient dazu, auf-
bauend auf David Riesmans Dreiteilung von traditioneller über innengeleitete zu 
außengeleiteter Ehre den kulturellen Wandel auf einer theoretischen Basis zu 
vertiefen. Insbesondere stellt hier auch das Wissen um das »kollektive Unbe-
wusste in der postmodernen Gesellschaft« (Bühl 2000) und den Narzissmus, der 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


118 

zu einer geistigen Krankheit eines ganzen Zeitalters (Lasch 1986) geworden ist, 
eine unerlässliche Erkenntnisquelle dar. 

 

 

 
 

Abb. 9:  
Fälschungen Made in Turkey; 
Turnschuhe, Unterwäsche, T-Shirts  

 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

Abb. 10: Morgendliches Treiben um die 
Gemäuer des Großen Basars 

  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


119 

33.1  Die Orientierung an Prestige und Geld als Generationen- 
und Globalisierungsproblem?  

3.1.1  Fallbeispiel Außenleitung – Ein Gerichtsprozess: Gefälschte 
Teppiche aus China 

Es gibt heute auf dem Großen Basar einen Konkurrenzkampf zwischen traditio-
nellen handgewebten türkischen Teppichen und chinesischen maschinengeweb-
ten Teppichen. Zu chinesischer Ware muss angemerkt werden, dass China über 
die Seidenstraße ein Jahrhunderte alter Handelspartner ist, der qualitativ hoch-
wertige Stoffe lieferte (vgl. Laut 1996). Das Problem ist also weniger der Han-
delspartner China als solcher, sondern die mit der globalen kapitalistischen 
Wirtschaft einhergehende Logik des Homo Oeconomicus, der außer der öko-
nomisch eindimensionalen Nutzenmaximierung keine anderen Werte in seine 
Kalkulation integriert und somit auch bei chinesischer Ware mittlerweile zu 
einem Qualitätsverlust geführt hat. 

Werte werden oft unhinterfragt und selbstverständlich gelebt, was ihr Auf-
decken erschwert. Oft kommen sie erst in das Bewusstsein, wenn ihre Selbstver-
ständlichkeit ins Wanken gerät oder sie angegriffen werden. Im Folgenden wer-
de ich deshalb einen Gerichtsfall heranziehen, der die gängigen Werte am Bei-
spiel der Teppichbranche durch ihren Angriff an die Oberfläche des Alltagsbe-
wusstseins bringt:  

Im Frühjahr 2014 wurde ein Gerichtsprozess in Istanbul eröffnet. Klägerin 
ist die deutsche Psychologin Hiltje J.M. Kleine, der im Dezember 2010 ein 
chinesischer Teppich im Wert von 3.000 € für 28.000 € als Hereke56 Tep-
pich verkauft wurde. Durch den Touristenführer Hakan T. wurde sie zu 
dem Teppichhändler R.K. geführt, der ihr als sein Bruder vorgestellt wurde. 
Zu diesem gekauften Teppich wurden ihr noch zwei weitere gegeben, die 
nach Deutschland geliefert werden sollten. Als Frau Kleine zurück in 
Deutschland war, nahm sie wegen der zwei anderen Teppiche Kontakt zu 
dem Teppichhändler auf. Es wurden verschiedene Gründe angegeben, wa-

56  Hereke ist eine türkische Kleinstadt, ca. 80 km südöstlich von Istanbul, die berühmt für ihre 
Teppiche, vor allem Seidenteppiche, ist. Für einen Laien ist es auf den ersten Blick schwie-
rig, wenn gar unmöglich, chinesische Maschinenware von türkischer, handgewebter Ware zu 
unterscheiden. Man kann es sehen, wenn man den Teppich faltet und die Naht einfach zu 
sehen ist. Bei handgewebter Ware ist die Naht nur schwer zu erkennen, da die Naht sehr 
dicht gewebt ist. Außerdem ist chinesische Maschinenware nur einfach genäht, so dass der 
Teppich leicht Fäden zieht. Dies ist allerdings optisch nicht erkennbar und macht sich erst 
nach dem ersten Waschgang bemerkbar, wenn sich die Fäden lockern und die Farbe nach-
lässt. – Dann ist es allerdings für den Kunden zu spät. Die chinesischen Teppiche werden 
nicht von Chinesen in Auftrag gegeben, sondern von den Türken selbst. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


120 

rum die Teppiche nicht geliefert werden konnten, der letzte war, dass der 
Zoll angeblich Probleme mache, und deshalb Frau Kleine nochmals 30.000 
€ zahlen solle. Da die Teppiche immer noch nicht ausgeliefert waren, fing 
Frau Kleine an zu zweifeln und lies den bereits gekauften Teppich untersu-
chen. Es stellte sich heraus, dass der gekaufte Teppich chinesische Ware im 
Wert von 3.000 bis 3.500 € war.57 

Die hiesigen Teppichhändler um Kaan A (vgl. Kapitel 2.1.1) reagierten wütend 
auf die Handlung von R.K. (38 Jahre) und seine Geschäftspraxis ist ihnen nicht 
unbekannt. »Şerefsiz« (ohne Ehre und Ansehen) oder »yazık« (schändlich, Das ist 
eine Schande!) war eine gängige Beurteilung der Lage, die nicht nur auf die 
Verantwortungslosigkeit R.K.s zeigte, denn mit seiner Handlung verlor er nicht 
nur seine Ehre und sein Ansehen, sondern gleichzeitig werden dadurch auch alle 
anderen Teppichhändler und auch der Große Basar in ihrer Vertrauenswürdig-
keit und ihrem Ansehen geschädigt. Mit »şerefsiz« (ehrlos) wird eine Person be-
zeichnet, die sich nicht an die Regeln der Ehre hält. Jedwedes Handeln, so zeigt 
sich, beeinflusst somit nicht nur die Person selbst, sondern auch die Gruppe, der 
sie zugehörig ist. Dieser Aspekt ist gerade für das westliche Denken, das heute in 
der Gegenbewegung zur traditionellen Gesellschaft vor allem das Individuum 
losgelöst von sozialen Bezügen in sein Denken miteinbezieht, von zentraler 
Bedeutung. Anders als die Würde ist die Ehre ein relationales Prinzip, das einer 
Ich-Wir-Balance unterliegt. Faktisch hat das eigene Handeln nicht immer nur 
Auswirkungen auf die Person selbst, sondern es kann auch andere in unange-
nehme und peinliche Situationen bringen.  

»Ich führe heute den Beruf meines Vaters weiter. Warum sollte ich seinen Na-
men beschmutzen? Warum sollten sie meinen Vater in schlechter Erinnerung be-
halten? Ich möchte, dass sie ihn in guter Erinnerung behalten. Gut, wenn man 
sagen würde, dass es ein chinesischer Teppich ist, dann ist es das Problem des 
Kunden, wenn er es trotzdem kaufen möchte – aber niemand sagt es! Das ist das 
Problem.« (Kaan) 

»Der gute Ruf« (von Bollnow 1952) schwebe wie eine Wolke, schwer fassbar um 
das einzelne Mitglied einer Gemeinschaft und sei abhängig von der Handlung 
des Einzelnen im Wandel begriffen, sowie er erahnen lasse, welche Handlung 
erwartbar sei (vgl. ebd., S. 31). »Der gute Ruf« ist somit eine Art »soziales Kapi-
tal«, ein Ausweis für die Integrität einer Person, und da dieses Wissen vorhanden 

57  Dinçer Gökçe: Sahte halıya dört yıl sonra dava. 18.04.2014, Hürriyet gazetesi. [Gefälschter 
Teppich. Gerichtsprozess nach vier Jahren] www.hurriyet.com.tr/ekonomi/ 

 26238890.asp (Stand: 20.05.2014) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


121 

ist, kann es auch missbraucht werden, indem man Unwahrheiten über Personen 
verbreitet: der sogenannte Tratsch (dedikodu). 

Neben den Wertvorstellungen und Handlungsorientierungen, die im Fall-
beispiel zum Tragen kommen, zeigt sich hier ein weiteres Problem, das in der 
Forschung als Aspekt von »Gesellschaften des öffentlichen Misstrauens« (vgl. 
Giordano 2003) diskutiert wird: das nichtfunktionierende Rechtssystem.58 Der 
Gerichtsfall läuft, doch es herrscht wenig Hoffnung darüber, dass der offensicht-
liche Betrüger wirklich bestraft wird. 

»Es geht um eine Haftstrafe von 2 oder 7 Jahren, aber Sie wissen ja, wie das 
Rechtssystem in der Türkei funktioniert ... Nur Allah weiß es, was weiß ich – 
Glauben Sie, dass dieser Mann in diesem Land weiterhin Geld verdienen kann? 
Er kann ... Glauben Sie, dass dieser Mann weiterhin gefälschte Teppiche ver-
kauft? Er verkauft ... Warum? Wie lange? Wie viele Menschenseelen müssen 
noch verletzt werden?  Wie ich gehört habe, hat er letztens wieder für 300.000 $ 
einen Teppich verkauft. Er hat es wieder gemacht. – Ist das nicht eine Schande 
und eine Sünde gegenüber den Kunden?« (Kaan) 

R.K. selbst scheint dies wenig zu stören, wie sich mir nach meinen eigenen Be-
obachtungen der Eindruck erweckt. Beim bewussten »Herumschlendern« vor 
dem Großen Basar im Bereich des Çarşı-Eingangstores Nr. 4 kommt ein Mann 
auf mich zu. Ich gebe mich als englisch sprechende Touristin aus, er versucht 
herauszubekommen, woher ich komme und was mein Budget ist. Wir unterhal-
ten uns. Stolz berichtet er mir von seinem Arbeitgeber und dessen prestigereiche 
Tradition. Ich frage, wo sein Geschäft genau liege um sicher zu sein, dass es 
derselbe ist, den ich meine. Ich bin irritiert, mit welcher Überzeugung und wie 
positiv er von R.K. berichtet. – Als wäre er sich keiner Schuld bewusst. Das 
Geschäft von R.K., das ich mit etwas Abstand auf diese Unterhaltung hin be-
sucht habe und wo ich mich als neuseeländische Touristin ausgegeben und mich 

58  Das lückenhafte Rechtssystem macht sich auch in anderen Teilen des Basars bemerkbar. Vor 
dem Nuruosmaniye Tor, dem Eingang Nr. 1 des Großen Basars, treiben sich seit einigen 
Jahren Männer in jugendlichem Alter umher, die den Touristen gefälschtes Parfum verkau-
fen wollen. Ihre Art ist sehr aggressiv und aufdringlich, sie überhören ein »Nein« und drän-
gen sich den Touristen regelrecht auf. Es gibt Vermutungen, dass hinter diesen jungen 
Männern ein organisierter Kreis steckt, aber die Sicherheitsleute des Basars fühlen sich 
machtlos und die zuständige Polizei reagiere nicht auf Beschwerden wie manche Händler 
mokieren. Dabei ist nach Angaben der türkischen Zeitung »Haberturk«, mit Bezug auf eine 
Untersuchung einer Kommission der Europäischen Union die Türkei der größte Markt für 
gefälschtes Parfum und Kosmetik, mit einem Marktwert von 26,1 Millionen Euro, was 52 
% entspricht.                                                                 (o. A.: Türkiye’nin kokusu taklit 
çıktı. http://ekonomi.haberturk.com/ekonomi/haber/981020-turkiyenin-kokusu-taklit-cikti, 
18. August 2014: [Es riecht nach Fälschung in der Türkei]) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


122 

von ihm selbst unverbindlich beraten lassen habe, ist räumlich groß und luxuriös 
ausgestattet, der Service vorbildlich. R.K. kann als Idealtypus des außengeleite-
ten Händlertypus der Postmoderne angesehen werden. Seine Handlungen sind 
auf äußere »Ehre«, d.h. Performanz und Außendarstellung ausgelegt. Es sind die 
Hobbesschen Ehrvorstellungen, die Ehre von der Ethik trennen und den Grad 
der Ehre an einer perfekten Außendarstellung messen: »Ehrenvoll ist jeder Be-
sitz, jede Handlung oder Eigenschaft, die Beweis und Zeichen von Macht sind.« 
(Hobbes 2011, S. 91) 

Im außengeleiteten Handlungstypus der Ehre drückt sich die von Bourdieu 
(1976) beschriebene Warnung der kabylischen Gesellschaft vor amahbul, dem 
schamlosen Menschen aus, gegenüber dem man verlieren würde, auch wenn 
man eigentlich Recht hätte (vgl. Kapitel 2.3.2).  

3.1.2  Fallbeispiel Innenleitung 1 – Imitierte Ledertaschen: Mehmet  

Ob Taschen von ›Louis Vuitton‹ oder ›Chanel‹, Unterwäsche von ›Hugo Boss‹, 
Schmuck oder Parfum von ›Bulgari‹ oder die Fußballtrikots von Nationalmann-
schaften, der Große Basar ist ein Mekka für Kopien und Imitate jeglicher Art, so 
dass es manchmal schwer ist, das Imitat überhaupt noch als solches auszu-
machen. Während gefälschte bzw. imitierte Sonnenbrillen und Uhren eher aus 
China kommen, baut der Basar hierzu auf seine Jahrhunderte alte Tradition der 
Gold- und Silberschmiede, der Lederfertigung und der Herstellung von Textili-
en. Manchmal taucht ein Anwalt einer dieser namhaften Firmen auf dem Basar 
auf, doch oft wird nichts unternommen, denn in gewisser Hinsicht sind die 
Imitate auch Werbung für diese Firmen (vgl. Salm-Reifferscheidt 2008, S. 
157ff). 

Mehmet ist 30 Jahre alt, Alevite und er arbeitet seit seinem 11. Lebensjahr 
auf dem Großen Basar.59 Nach vielen Beschäftigungsverhältnissen arbeitet er 
mittlerweile als Taschenverkäufer. Es gibt einige große Fabriken in Istanbul, 
welche den Basar mit Waren beliefern. Normalerweise besorgen sich die Fabri-
ken das Original der Handtasche und verwenden sie, um daraus Imitate aus 
echtem Leder herzustellen. Für Mehmet ist es nicht problematisch, die Ta-
schenimitate zu verkaufen, denn er findet den Handels üblichen Preis absolut 
überzogen (s.a. Salm-Reifferscheidt 2008, S. 157) und meint, die Käufer bekä-
men hier sogar noch eine bessere Qualität.  

59  Mehmet war im Jahr 2008 meine erste Kontaktperson auf dem Großen Basar als er noch im 
Lampengeschäft tätig war. Ich verbrachte viele Stunden bei einem Tee bei ihm, half beim 
Verkauf und wir führten viele informelle Gespräche sowie ein Leitfragen-Interview. Ich lern-
te in dem Geschäft auch seinen Kollegen Ali kennen, sprach auch mit ihm und besuchte 
beide während ihrer gemeinsamen Zeit im Lampengeschäft regelmäßig, sowie später als sie 
in getrennten Geschäften arbeiteten. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


123 

Mehmet hat die Grundschule abgeschlossen und erst später, neben der Ar-
beit, die Mittelschule beendet. Er wollte früh selbständig sein und arbeiten ge-
hen. Seine beiden Schwestern studieren bzw. haben an der Universität studiert. 
Seine Eltern kommen aus Südostanatolien. Bereits im Alter von 8 Jahren ver-
kaufte er Wasser, Melonen und Zitronen auf der Straße, mit 11 Jahren wechsel-
te er dann auf den Großen Basar. Erst arbeitete er mit seiner Mutter und 
Schwester bei seinem Onkel im Geschäft. Da allerdings das Geschäft seines 
Onkels geschlossen werden musste, fing er in einem anderen Geschäft an zu 
arbeiten. Für die Arbeiterschicht ist es typisch in einem derart jungen Alter mit 
der Arbeit zu beginnen. 

Wie der Großteil der Händler auf dem Basar ist Mehmet mehrerer Spra-
chen, zumindest für den Verkauf ausreichend, mächtig. Englisch, Spanisch und 
Deutsch spräche er nach eigenen Angaben am besten. Mehmet habe die Spra-
chen aber nie in der Schule gelernt, sondern er lerne durch Zuhören. Für diese 
Gabe ist er Allah sehr dankbar. Generell sei Mehmet Allah sehr dankbar und 
denke, dass im Großen und Ganzen alles seinen höheren Sinn habe, den Men-
schen nicht immer ganz verstehen könnten. So ist er auch überzeugt, dass Allah 
immer für Ausgleich sorge. Zum Beispiel verdiene er in einer Woche nur 200, in 
der anderen dafür 500 Lira.  

»Ich arbeite nicht wegen dem Prestige [...] Allah teilt alles gerecht auf. An einem 
Tag gewinnt man, am anderen gibt man, alles gleicht sich immer aus. Allah 
gleicht aus. Zum Beispiel verdiene ich diese Woche 200, nächste Woche 500, in 
einer anderen Woche verdient ein anderer mehr – es gleicht sich aus, weil Allah 
alles gerecht verteilt.« (Mehmet)  

Es sind Etiketten auf den Taschen angebracht, die nur mit Beträgen, ohne Wäh-
rungszeichen, gekennzeichnet sind. Dies ist eine Art Trick. Wenn der Kunde 
fragt, ob der Preis in Euro ist, sage Mehmet »Nein« und dass sie in Lira wären. 
Mehmet meint, sie wären auf solche »Tricks« angewiesen, da in vielen Reisefüh-
rern stehen würde, die Touristen sollten beim Handel immer drei oder viermal 
weniger verlangen. Mehmet erklärt, dass die Händler diese hohen Preise ange-
setzt haben, weil die Touristenführer – egal ob in England, Spanien, Deutsch-
land, Frankreich, der Schweiz oder einem anderen europäischen Land – behaup-
ten und die Touristen davor warnen würden, dass die Händler immer den drei-
fachen Preis nennen würden. Er hat einen Freund, der Buchhändler ist und sie 
hätten es in allen Reiseführern nachgelesen. Allerdings würde das nicht stimmen. 
Normalerweise (er zeigt mir eine Tasche) würde er bei dieser Tasche 150 TL 
verlangen, dann würde der Tourist 100 sagen und sie würden sich auf 120 TL 
oder so einigen – so könnte man entspannt handeln. Da aber die Touristen nun 
mit diesem Gedanken kämen, hätten die Händler tatsächlich angefangen den 
dreifachen Preis zu nennen, um auf den eigentlichen Preis zu kommen. So nen-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


124 

ne er jetzt für die besagte Tasche 400 TL, da er weiß, dass der Tourist dann 100 
oder 150 TL sagen würde, so könnte man dann auf den gedachten Preis bzw. die 
Preisspanne kommen. Wenn er aber 150 TL sagen würde, würden die Touristen 
ihn auf 50 TL drücken. Zudem stellen die Touristenführer auch diese Behaup-
tung auf, da die Händler ihnen nicht die von ihnen gewünschte Kommission 
geben wollten (vgl. auch İlyas Bıçakçı 2001, S. 88/ Problem der Touristenführer 
im folgenden Kapitel 3.3). Außerdem meint Mehmet, müsse man erspüren, was 
es für eine Art Kunde ist, und welches Budget er hat. »Ich fühle es«, sagt er.  

Über fünf Jahre arbeitete Mehmet zusammen mit einem Freund in einem 
Geschenkartikelgeschäft, in dem viele Lampen und Teeservices verkauft werden. 
Im Jahr 2009 kam ein neuer Mitarbeiter, Ali, hinzu. Die Arbeit und somit der 
Gewinn waren zu dieser Zeit schon sehr zurückgegangen und reichten gerade für 
die beiden anderen. Einen weiteren Mitarbeiter konnte das Geschäft nicht tra-
gen, es gab immer wieder Diskussionen um die Schließung des Geschäftes. 
Mehmet war sehr enttäuscht, dass sein langjähriger Partner nach so langer Zeit 
so etwas machte, einen Mitarbeiter dazu holte, obwohl es ökonomisch nicht 
tragbar war – als ob die fünf Jahre der Zusammenarbeit zwischen ihnen nichts 
wert gewesen wären. Es kam zu Spannungen zwischen Ali und Mehmet. Meh-
met entschied sich letztlich im Jahr 2011 in einem anderen Geschäft zu arbeiten. 
Sein langjähriger Freund sagte weiterhin, er solle doch bleiben, bis das Geschäft 
geschlossen werden würde, doch Mehmet konnte hier keinen zufrieden stellen-
den Verdienst mehr erwerben. Durch alte Freunde fand er neue Arbeit in dem 
Taschengeschäft.  

Anfänglich war die Spannung zwischen Ali und Mehmet zu bemerken, sie 
gingen auf die Distanz, behandelten sich aber trotzdem respektvoll, wenn sie 
sich begegneten, was vorkommen konnte, denn das Geschäft in dem Mehmet 
nun arbeitete, war nicht allzu weit von dem früheren Geschäft entfernt.  

»So wie du die anderen behandelst, so kommt es auch zu dir zurück. Wenn du 
im Leben schlecht über jemand anderen denkst, so wird es auch zu dir zurück 
kommen. Denkst du gut über den anderen, kommt das Gute zurück zu dir. Al-
lah ist immer bei den Guten.« (Mehmet)  

Im Jahre 2014 bei meinem Feldforschungsaufenthalt war die Spannung nicht 
mehr zu spüren. Das Lampengeschäft wurde aber letztlich geschlossen und so 
war es nun Ali, der sich eine neue Arbeit suchen musste.  

Dass alles, was man im Leben tut, letztlich auf einen selbst zurückfällt, be-
rücksichtigt Mehmet auch im Umgang mit den Touristen – jedoch geht er hier 
noch einen Schritt weiter: Denn man sollte nicht nur gut sein, wenn der andere 
gut wäre, sondern immer, auch wenn der andere einen schlecht behandeln wür-
de. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


125 

»Alles kommt im Leben auf dich zurück. Wer gut ist, dem tut man auch Gutes. 
Aber wenn dir jemand etwas Schlechtes tut, bist du nicht gezwungen, demjeni-
gen etwas Schlechtes zu tun. Gerade wenn du auf jemanden positiv reagierst, der 
dir Schlechtes getan hat, irritierst du diesen Menschen und du wirst interessant 
für ihn. ›Wie kann das sein?‹, denkt er. Und du musst auch über dein Verhalten 
nachdenken, denn vielleicht hast du ihm ja zuvor etwas Schlechtes angetan – 
und hast es vergessen. Deshalb muss man immer überlegen, was zuvor war und 
sich fragen: ›Hab’ ich das gemacht?‹, ›Bin ich das Problem?‹, ›Ist er das Prob-
lem?‹, ›Wer ist das Problem?‹ Wenn du das nicht tust, wirst du immer dich selbst 
im Recht sehen.« (Mehmet) 

In diesem Sinne wurde auch der Kunde als segens- und glücksbringend bezeich-
net (»Müs ̧teri velimimetimizdir« – »Die Kundschaft ist ein Segen«). Ähnlich wie 
die deutsche Redensart: »Der Kunde ist König« galt es als Handlungsanweisung 
in der traditionellen türkischen Wirtschaft, den Kunden zuvorkommend zu 
behandeln, denn – wie Mehmet gemäß der islamischen Überlieferung verdeut-
licht – kommt alles, was ich einem anderen tue, auch wieder auf mich zurück. 

In traditioneller Weise hat Mehmet im Jahre 2009 auch eine Frau kennen-
gelernt, das heißt, es haben sich erst die Familien kennengelernt bevor die bei-
den Brautleute sich kennen lernen konnten. Beide waren einverstanden und 
nach der Verlobung fand die Hochzeit statt.60 Aufgrund psychologischer Prob-
leme der Frau, welche die Ehe stark beeinträchtigten, kam es im Jahr 2010 zur 
Scheidung. Die gesamten Ersparnisse von Mehmet gingen dadurch verloren, die 
Beziehung hatte ihm sehr geschadet, doch sein tiefer Glaube an Gott hilft ihm 
und er denkt, dass alles letztlich einen höheren Sinn hat. 

»Alles ist Gottes Werk. Deshalb kann ich mich nicht beschweren. Wir müssen 
dankbar sein für das Leben, das wir haben. Deshalb liebe ich alles im Leben, ich 
liebe auch den Stachel. Der Schmerz des Stachels ist auch schön. Wenn du Rosen 
liebst, musst du auch die Stacheln lieben. Ich liebe alles. Der Stachel fällt ab, 
aber die Narbe bleibt, die Rose verwelkt. Wenn du die Stachel liebst, kann dir 
nichts passieren.« (Mehmet) 

Nach Mehmet wären wir alle Diener Gottes und Gott wäre auch derjenige, der 
uns die Kunden schicke. Mehmet bezieht sich in vielen seiner Aussagen auf 
Allah und seinen religiösen Bezugsrahmen. Zwar verkauft er Imitate, aber anders 

60  Der genaue Ablauf dieses traditionellen Kennenlernens, der einem gleichen Muster, aber 
regionalen Unterschieden unterliegt, wurde bereits beispielsweise von Pierce 1964, S. 14ff; 
Magnarella 1974, S. 111ff oder Schiffauer 1987, S. 30ff/ S. 179ff dargelegt. Darüber hinaus 
ist die Geschlechterbeziehung nicht Fokus der Arbeit, dient aber manchmal als Hinter-
grundwissen um die Lebenswelt einer Person zu verstehen. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


126 

als bei den Teppichen ist es erstens beim Taschenverkauf offensichtlich und wird 
auch offen kommuniziert, dass es sich um Imitate handelt, zweitens steht die 
Qualität den Originalprodukten in nichts nach.  

3.1.3  Fallbeispiel Innenleitung 2 – Silberschmuck in den Händen der 
Tochter 

Das Geschäft für Silberschmuck existiert seit dem Jahre 1988. Der damalige 
Inhaber wurde vor einigen Jahren krank, so dass die Geschäftsführung vor ca. 
zwei Jahren von seiner Tochter Sema übernommen wurde und von den langjäh-
rigen Mitarbeitern John und Tarik geführt wird.61 Sein Sohn hat ein Juwelierge-
schäft in der bekannten 5th Avenue in New York. Auch er hatte kurzzeitig die 
Ladenführung im Großen Basar übernommen, dann lief aber etwas schief und 
der Vater wollte gerne, dass die Tochter das Geschäft weiterführt. Es zeigt sich 
hier und auch in einem weiteren Fallbeispiel in Kapitel 3.4, dass die Bereitschaft, 
das eigene Geschäft auch an die Tochter weiter zu geben, gestiegen ist und es 
nicht mehr als unüberwindbarer Zwang angesehen werden kann, dem Sohn 
dieses Vermächtnis zu hinterlassen. Sema hat an der Istanbul Universität, die 
direkt neben dem Basar liegt, Ökonomie studiert und zuvor bei einer größeren 
Firma gearbeitet. Neben traditionellen türkischen Schmuckstücken wie Armrei-
fen, Ketten oder Ringen, die gerne auch als komplettes Set gekauft werden, 
besteht der Bestand auch aus imitierten Schmuckstücken berühmter Designer 
wie beispielsweise Michael Cors (s. a. Salm-Reifferscheidt 2008, S. 157).  

Auch auf dem Basar ruft der Müezzin zum täglichen Gebet. Auf dem Basar 
sind alle Dinge des täglichen Lebens wie Friseur, Schneider, Deckung des Nah-
rungsbedarfes in der Nähe angesiedelt. Sema ist Muslima in einer modernen und 
selbstbestimmten Art. Sie bedeckt ihr Haar nur, wenn sie in die Moschee zum 
Beten geht, was sie regelmäßig tut, ansonsten kleidet sie sich wie berufstätige 
Frauen im Westen, mal in einer Jeans mit Bluse, manchmal trägt sie Blazer, es 
gibt keine starre Regel.  

Der größte Kundenstamm des Ladens kommt aus den USA. Vor allem viele 
Mitarbeiter einer amerikanischen Fluggesellschaft sind Stammkunden, die bei 
ihren Zwischenstopps gerne einen Ausflug zum Großen Basar machen. Dies 
liegt wohl größtenteils an John, der viele Jahre in den USA gelebt und somit die 
notwendigen Kontakte geknüpft hat. Er hat einen amerikanischen wie türkisch-
arabischen Namen, die er je danach gebraucht, ob er es mit westlichen oder 
orientalischen Kunden zu tun hat. Hier zeigt sich eine interessante Komponente 

61  Im Silbergeschäft arbeitete ich drei Wochen mit, da ich hier erweiterte Arbeiten erledigen 
durfte: Ich durfte Botengänge zu der Wechselstube erledigen sowie geschädigte Ware zur 
Reparatur bringen. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


127 

bezüglich der Generierung von Vertrauen, das natürlich zunimmt und eine Basis 
schafft, wenn der Name gewohnt für die je eigenen Ohren klingt.  

Neue Medien wie das Internet stellen einerseits durch die Möglichkeit des 
Online-Shoppings teilweise eine Konkurrenz für den Einzelhandel dar, anderer-
seits beeinflussen die neuen Smartphones den Handel auch positiv. Viele ameri-
kanische Stammkunden etwa kaufen gerne etwas für ihre Liebsten ein. Um das 
richtige Stück zu finden werden dazu vorher Bilder gemacht, im Internet nach-
geschaut oder mittels einer kurzen Skype-Konferenz die Schmuckstücke live der 
Person auf der anderen Seite der Erde präsentiert. Parallel werden die oft lang-
jährigen Beziehungen gepflegt, es wird mit der Frau des Kunden gesprochen, 
Fotos der Kinder gezeigt und manchmal bringen die Kunden aus den USA auch 
Waren für John, Sema oder Tarik mit, da diese dort günstiger zu erhalten sind.  

Tarik und John, beide 43 Jahre alt, arbeiten seit der Gründung des Geschäf-
tes, noch unter der Leitung des Vaters von Sema, zusammen. Sema, 48 Jahre, ist 
deshalb auch wie eine Schwester für sie, da sie durch die Beziehung zum Vater 
auch Sema schon immer kannten. Sema verweist mich bei Fragen auch an die 
beiden, da sie schon länger auf dem Großen Basar sind. Sie kümmert sich ver-
stärkt um die organisatorischen Belange des Ladens. Aus diesem Grund führen 
auch Tarik und John größtenteils den Verkauf durch und Sema steht ihnen zur 
Seite, in dem sie Schmuckstücke zum nahegelegenen Reparaturmeister bringt 
oder Stücke, die das Geschäft selbst nicht führt, bei Bekannten im Basar zu 
besorgen versucht. »That’s how we help each other with our business.«, so John auf 
Englisch. Wenn eine vom Kunden gewünschte Ware nicht vorhanden ist, dann 
fragen sie bei ihren Bekannten nach – und umgekehrt. Wenn ein Kunde ein 
Produkt will, dass sie selbst nicht führen, werden die Kunden zu einem ihnen 
bekannten Händler geschickt. Umgekehrt natürlich auch. Wenn die Kunden ein 
bestimmtes Schmuckstück suchen, aber ein anderes Modell oder eine andere 
Farbe möchten, geht die- oder derjenige, der gerade nicht den Verkauf führt, zu 
bekannten Schmuckhändlern und fragt nach dem gewünschten Modell. Wenn 
eine Sache z.B. 100 Lira Wert ist und für 150 Lira verkauft wird, bekommt der 
Händler, von dem sie es erhalten haben 120 Lira und sie 30 Lira, also 10-20 % 
Anteil vom Gewinn. Wenn Verkäufer vom Silberschmuckgeschäft einen Kun-
den zu einem Händler führen und dieser danach etwas verkauft, nehmen sie 
kein Geld. Dies ist aber nicht bei jedem Händler gleich, wie ich im letzten Fall-
beispiel dieses Kapitels noch zeigen werde. 

Es ist dieser Kreislauf des ständigen Geben und Nehmens (vgl. Mauss 1990), 
bei dem nicht nur Waren getauscht, sondern auch persönliche Informationen 
und Geschichten geteilt werden. Der Einkauf ist Teil eines sozialen Aktes, er ist 
»Mittel zum Zweck« (Max Weber), nicht Endzweck. Die andere Person wird als 
Subjekt behandelt und nicht verdinglicht, was nicht heißt, dass nicht auch ein 
angemessenes Kosten-Nutzen-Denken besteht. Genau diese persönlichen Bezie-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


128 

hungen schaffen das Vertrauen, das Verträge und Belege überflüssig macht. Eine 
für das heutige westliche Geschäftsgebaren interessante Verhalten ist, dass es auf 
dem Großen Basar, aber auch oft außerhalb dessen, die Kultur des Weiteremp-
fehlens gibt, das heißt, wenn ein Händler eine Sache nicht selbst besitzt, wird er 
sein Allermöglichstes tun, dem Kunden behilflich zu sein, dass er seinen 
Wunschgegenstand woanders findet. Entweder, in dem er ihn persönlich oder 
mittels seiner Mitarbeiter dort hinbringen lässt, oder er sagt, wo dieser zu finden 
ist.  

Einige Straßen von dem Silberschmuckgeschäft entfernt befindet sich eine 
kleine Silberschmiede. Wenn Schmuckstücke vergrößert oder verkleinert werden 
müssen oder Kunden ihren Schmuck von zu Hause zur Reparatur bringen, läuft 
einer der drei zur Schmiede, gibt das Stück ab, sagt was zu tun ist. Es ist ein ca. 
8m2  großer Raum, indem durch die Geräte eine große Hitze herrscht, die 
Schmiede arbeiten in einer eigebauten oberen Etage dicht gedrängt. Ohne viele 
Worte werden Blicke ausgetauscht, man kennt sich gegenseitig und man kennt 
seine Materie, so dass meist klar ist, was zu tun ist und nicht viel gesprochen 
werden muss. Auch ich darf nach einer gewissen Zeit meiner Mitarbeit diesen 
Botendienst erledigen. John stellt mich dem leitenden Chef der Schmiede vor, 
dieser betrachtet mich prüfend, nickt uns zu und ich bin eingeführt. Er weiß 
nicht, wie ich heiße, aber er kennt mein Gesicht. Ich führe meine Botengänge 
aus, gebe das gewünschte Stück ab, sage, was zu tun ist, 10 Minuten später ist 
das gewünschte Stück meist fertig und kann abgeholt werden, umhüllt von 
einem abgerissenen Notizzettel zur Erinnerung des Betrages: nur eine Zahl, kein 
Name, nichts. Hier zeigt sich, dass ein Vertrag nicht die Einhaltung der gemach-
ten Schuld leisten kann, sondern die Einhaltung vorrangig über die Person be-
gründet ist. Es sind die, inspiriert von Durkheim, beschriebenen »sozialen Vor-
bedingungen des Vertrages«. Der Vertrag kann höchstens ein bestehendes sozia-
les Verhältnis bekräftigen, jedoch niemals aus sich heraus generieren (vgl. Durk-
heim 1992, S. 47; S. 267f). Ich gehe darauf ausführlich in Kapitel 4.2 ein. 

Orkan ist 46 Jahre alt und Türke, seine muslimische Religion praktiziert er 
kaum, mit 17 Jahren hat er auf dem Basar angefangen zu arbeiten.62 Nachdem er 
ungefähr sechs Jahre auf dem Basar gearbeitet hatte, ging er in andere Länder 
wie Thailand und blieb letztlich für knapp 20 Jahre in Deutschland. Im Jahre 

62  Im Silberschmuck- und Keramikgeschäft arbeitete ich während meiner Feldforschung 2014 
zwei Wochen mit und führte danach ein Leitfragen gestütztes Interview mit Orkan, 46 Jahre 
und Erdem, 25 Jahre. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


129 

2008 ging er zurück in die Türkei und arbeitete erneut auf dem Basar, als erstes 
bei einer der ersten Frauen, die auf dem Basar ein eigenes Geschäft betrieben (s. 
Kapitel 3.4.2), danach in anderen Geschäften. Sein letzter Arbeitgeber gab ihm 
Versprechen, die er nicht hielt, wie etwa die Zusage einer Krankenversicherung, 
so dass er nach einiger Zeit auch dieses Geschäft wieder verließ, da er mit ehrli-
chen (dürüst) Leuten zusammen arbeiten wollte. Seit ungefähr einem Jahr arbei-
tet er in dem Geschäft eines langjährigen Freundes mit.  

»Ich bin nur in Kontakt mit Personen, die ehrlich (dürüst) sind, meine Freunde 
sind alle ehrlich, ansonsten habe ich mit niemandem Kontakt. Über andere 
Menschen kann ich nichts sagen, denn ich möchte nicht voreilig andere verurtei-
len und wenn ich sie nicht kenne, kann ich das nicht. Mit unehrlichen Leuten 
habe ich nichts zu tun.« (Orkan) 

Orkan mag die Arbeit auf dem Großen Basar, weil er sich dabei frei fühlt, es gibt 
nicht so viele Regeln, er kann sich seine Arbeit selbst einteilen, sich zwischen-
durch mit einem Freund treffen oder Tee trinken. Wenn er einen Arzttermin am 
Vormittag hat, spricht er es einfach mit den anderen Mitarbeitern ab. Natürlich 
achtet er darauf, dass er dies nicht ausnutzt, er ist eigenverantwortlich. Liebe 
(sevgi) und Respekt (saygı) seien bei der Arbeit die grundlegenden Voraussetzun-
gen, so meint er: 

»Der Lehrling (çırak) muss dem Gesellen (kalfa) Respekt (saygı) erweisen und 
der Geselle, dem Lehrling Liebe (sevgi). Das Wichtigste sind Liebe und Respekt. 
Die Basis von allem ist Respekt in einer Beziehung, zwischen Lehrling und Ge-
selle, zwischen Geselle und Meister, aber auch in der Partnerschaft. [...] Respekt 
ist die Grundlage für jede Beziehung. Wenn man den anderen nicht lieben 
kann, muss man ihn wenigstens respektieren, aber eigentlich gehören Liebe und 
Respekt zusammen, sie bilden eine Einheit.« (Orkan) 

Was die Preisbildung auf dem Basar angeht, findet Orkan, dass die Touristen 
sich selbst erkundigen müssten bevor sie in ein fremdes Land gehen würden. Sie 
sollten ungefähr wissen, wieviel eine Sache koste. Er selbst mache das bevor er in 
ein anderes Land gehe, sei es die Schweiz oder Frankreich. Man sei auch selber 
blöd, wenn man das nicht mache. Außerdem findet Orkan, dass die Touristen 
selbst das Feilschen fördern würden. 

»Ich sage manchmal den echten Preis, aber die Touristen wollen immer feilschen, 
sie glauben mir nicht, deshalb sind eigentlich die Touristen der Grund, warum 
wir feilschen. Verstehst du? Manchmal sage ich 10 Lira für eine Sache, die 10 
Lira wert ist, aber der Tourist glaubt es nicht und gibt mir 5 Lira. Dann sage 
ich dem Touristen 20 Lira, er sagt 10 Lira und es gibt kein Problem mehr. So 
funktioniert das.« (Orkan) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


130 

Das Geschäft liegt in einer Nebenstraße der großen Straße »Kalpakcılar Sokak«, 
auf der einen Seite der Straße befindet sich das Keramik-Geschäft mit vielen 
Produkten aus Kütahya63, auf der anderen Seite das Silberschmuckgeschäft. Das 
Inventar des Geschäftes ist erweitert mit touristischen Andenken wie Schlüssel-
anhängern oder Magneten. Es gibt neben Orkans Freund noch einen weiteren 
Chef, also ein Partnerunternehmen. Beide Chefs sind meist unterwegs, im Lager 
oder sonstige organisatorische Dinge erledigen und nur gelegentlich beim Ver-
kauf tätig. Die Straße ist sehr belebt, es gibt wenig Zeit für Pausen und auch 
selten werden Kunden auf einen Tee eingeladen, das geschieht meist nur bei 
bekannten Freunden.  

Neben dem Verkauf der Waren fragt Orkan die Touristen auch, ob diese 
noch andere Produkte suchen würden, dann könne er sie zu bekannten Geschäf-
ten bringen. Orkan erhält meist 20 % des Gewinnes, wenn es zu einer positiven 
Weitervermittlung gekommen ist und der Kunde etwas gekauft hat. Alteingeses-
sene Händler betrachten derartige Verhaltensweisen mit Argwohn, denn in der 
traditionellen Wirtschaft gehörte es zum guten Ruf, den Kunden glücklich zu 
machen und außerdem diesen gegebenenfalls zu einem Nachbarn zu schicken, 
der noch kein erstes Geschäft (siftah) gemacht hatte. Dafür bekam man kein 
Geld, aber alle waren glücklich. Der Kunde, weil er das bekam, was er wollte, 
der Nachbar, weil er sein erstes Geschäft gemacht hatte und der vermittelnde 
Händler, weil das Unglück des anderen, wie Adam Smith (vgl. 2010. S. 5ff) 
trefflich in seiner Theorie der ethischen Gefühle beschreibt, auch selbst Einfluss 
auf das eigene Glück hat. Diese soziale Logik des Glücks steht konträr zur kapi-
talistischen Logik des Glücks, nach welcher das Glück einzig von einem Selbst 
abhängt und in dem Sprichwort »Jeder ist seines Glückes Schmied« zusammen-
fassend im kollektiven Gedächtnis eingespeichert wird.  

»I have been working here since 1950. In the past relationship between the mer-
chants and the customers was completely different in many ways. Customers 
trusted the merchants and merchants trusted the customers. You can buy the 
same thing at greatly varying prices. This has lead the customers to become very 
cautious. I do not have foreign tourist customers. Therefore I prefer not to com-
ment on the relationship between tourists and other merchants. But I must em-
phasize that the problem is basically one of mutual trust.« (M. B. (textiles): »A 
matter of mistrust«, The Grand Bazaar Magazine, 2001/3, S. 88) 

63  So wie die Seidenteppiche aus Hereke bekannt sind, steht Kütahya für Keramik. Jede Stadt 
bzw. Region in der Türkei steht für eine bestimmte Handwerkskunst (die mittlerweile je-
doch am Aussterben ist). Dies ist ein weiterer Grund, warum der Große Basar als ein Spiegel 
oder Mosaik der Türkei verstanden werden kann. Auf dem Großen Basar treffen diese 
Handwerkskünste aus den verschiedenen Regionen der Türkei zusammen. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


131 

Es gibt neben Orkan noch zwei weitere Verkäufer mittleren Alters, außerdem 
zwei jüngere im Alter von 23-25 Jahren. Die Aufgabe der Jüngeren ist es vor 
allem die Waren immer wieder abzustauben und sauber zu machen, wobei sie, 
anders als im Teppich- oder gehobenen Schmuckgeschäft, auch schon Verkäufe 
durchführen dürfen. Hier werden Relikte der klassischen Lehrling-Meister-
Beziehungen weiter tradiert. Einer dieser jüngeren Arbeiter ist der 25-jährige 
gläubige Muslim und Türke Erdem. Er glaubt nicht, dass es weniger ehrliche 
(dürüst) Menschen auf dem Basar gebe als anderswo. 

»Ich glaube nicht, dass die Menschlichkeit gestorben ist, es gibt viele gute Men-
schen, es gibt sehr viele hilfsbereite Menschen. [...] Zum Beispiel geben mir 
manchmal Menschen beim Feilschen versehentlich statt Lira Euro, anstatt 10 
Lira geben sie mir 10 Euro, manche sagen 10 Lira und geben dann 50 Lira. 
Wir bringen das alles in Ordnung, wir nehmen nicht einen Cent mehr als uns 
zusteht, das ist der Wert, den wir uns selbst zuschreiben, was wir von uns selbst 
verlangen, das Konzept der Tugend (erdem), das ist der Beweis unserer Tugend-
haftigkeit.    

Natürlich gibt es auf dem Großen Basar gute und schlechte Menschen, überall 
gibt es Menschen, die falsch sind. Ich denke, dass die Menschen auf dem Großen 
Basar rechtens handeln, sie stehlen nicht, viele machen das nicht, es gibt auch 
welche, die das machen. Auf der ganzen Welt gibt es Menschen, die das machen 
und die das nicht machen – so muss es sein –, denn seit Adam, also seit dem ers-
ten Menschen, gibt es das. Adam hatte zwei Söhne: Kain und Abel, einer war 
gut, einer war schlecht. Bereits in der ersten Familie der Welt war einer gut und 
einer schlecht, deshalb wird es von Anfang der Welt bis zu ihrem Ende gute und 
schlechte Menschen geben.« (Erdem) 

 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


132 

Abb. 11:  
Imitierte Taschen;  
von Louis Vuitton bis Channel 
 

 

 

 

 

 

 

 

Abb. 12:   
Lampen, Wasserpfeifen, Teeservices 
uvm. findet man in diesem Geschäft 
 

 

 

 

 

 

Abb. 13:  
Silberschmuck: Traditionelle türkische 
Schmuckset, Spiegel oder auch imitierte 
Designerware. Das Schmuckstück wird 
gewogen und der Preis nach dem 
tagesaktuellen Silberpreis berechnet 
Tabelle: Der tägliche Silberpreis nach 
925 oder 900 Silber in Türkischer Lira, 
Dollar und in Euro ausgewiesen 
 

 

 
Abb. 14:   
Keramikwaren: Teller, Tassen, 
Aschenbecher, Schalen uvm., bekannt sind 
vor allem die handbemalten Exemplare aus 
Kütahya 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


133 

3.1.5  Die Charakterhaltung als Regulativ des globalen und kulturellen 
Wandels? Traditionsgeleitete, innengeleitete und außengeleitete 
Ehrvorstellungen  

Die Wandlungen auf dem Großen Basar sind aus einem komplexen kulturellen 
und sozialen Wandel entstanden. Billigwaren aus China und Pakistan, neue 
Medien, insbesondere das Internet und sein immenses Angebot, die neuen 
Händler (»yeni gelenler«) oder auch das Abwandern der einheimischen Bevölke-
rung sowie die Expansion des Billig-Massentourismus fordern die traditionelle 
Handelsehre auf dem Basar heraus. Gleichzeitig befindet sich die Türkei selbst in 
einem Modernisierungsprozess, indem die ehemals fraglos gegebenen Werte sich 
ihrer Existenzberechtigung beweisen müssen. Dieses Konglomerat an Neuerun-
gen fordert den einzelnen Händler auf und er ist mehr denn in der traditionellen 
Wirtschaft herausgefordert, sich bewusst oder auch unbewusst der Frage zu 
stellen, ob er sich dem außengeleiteten Handlungsmodus des Prestige oder der 
innengeleiteten Ehre verpflichtet. In der traditionellen Wirtschaft war der Ein-
zelne stärker in das Ahilik oder Gildensystem eingebunden und das ethische 
Handeln des Einzelnen war insbesondere durch die soziale Gruppe kontrolliert. 
In der Logik der traditionellen Ökonomie gehörte das Glück des Kunden zu 
einem Gesamtkonzept des Handels als einem sozialen Akt, das über die Formel 
»Bereket versin« (»Es soll Segen bringen«) darauf hindeutet, dass dies auch wieder 
als Segen zurück kommt. Das auf persönlichen Beziehungen beruhende Vertrau-
en der traditionellen Wirtschaft wird durch die beschriebenen Globalisierungs-
prozesse und ein verstärkt nutzenbringendes Verhalten angegriffen.64  

Nimmt man die Dreigliederung im Sinne Riesmans (1960), das entspricht 
dem traditionsgeleiteten Typ, dem innengeleiteten Typ und dem außengeleite-
ten Typ als Ausgangs- und Anhaltspunkt, kann folgendes festgehalten werden:  

Der »traditionsgeleitete Typ« agiert nach den Ehrvorstellungen der traditio-
nellen Wirtschaft, bei der innere und äußere Ehre mehr oder weniger eine de-

64  Diese verschiedenen Wertigkeiten möchte ich an einem vielleicht banal klingenden Beispiel 
verdeutlichen, dass aber, wie ich zeigen werde, tiefgründige Aufschlüsse über diesen Wandel 
aufzeigt: In Istanbul gibt es mittlerweile auch sehr große Restaurantketten, ausländische Ket-
ten wie »McDonald’s«, aber auch einheimische wie »Simit Saray« sein. Wenn man in einem 
dieser Ketten auf die Toilette gehen möchten, muss man mittlerweile etwas kaufen, da die 
Toilettentür mittels eines Zahlencodes verschlüsselt ist und der Zugang nur mittels, des auf 
dem Beleg aufgewiesenen Codes, bekommen. Fragt man hingegen in einem der traditionel-
len Restaurants nach, ob die Toilette benutzen könne, wird man im Sinne der Gastfreund-
schaft eher die Möglichkeit haben. Wenn man dafür etwas Geld geben möchte, wird freund-
lich abgewunken. Freilich könnte man argumentieren, dass die Toiletten auch sauber ge-
macht werden müssen, jedoch müssen sie dies einerseits in jedem Falle, andererseits liegt es 
auch in der Verantwortung des Benutzers, abzuwägen, ob es immer rechtens ist, die Toilet-
ten nur zu benutzen oder ob er dafür dann etwas ausgeben mag.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


134 

ckungsgleiche Einheit bildeten, wobei wohl das Kollektivgewissen stärker als das 
Gewissen des Einzelnen ausgebildet war. Hier sind vor allem die in Kapitel 2 
vorgestellten Beispiele einzuordnen, das heißt insbesondere die Vätergeneration. 
Die Nachkommen sind eher in die Kategorie des folgenden Typs einzuordnen. 

Der »innengeleitete Typ« folgt weitaus mehr seinem inneren Ehrgefühl, das 
aber wiederum auf die in der traditionellen Gesellschaft gebildete Wertestruktur 
baut und größtenteils durch diese generiert wurde. In Kapitel 3.2 bis 3.4 zeigen 
sich Spielarten des Wandlungsprozesses bzw. machen sie deutlich, dass es feine 
Unterschiede gibt. Mehmet beispielsweise verkauft auch imitierte Taschen, 
jedoch ist hier klar, dass die Taschen keine Originale sind, sie sind qualitativ 
hochwertig in der Türkei hergestellt. Sema übernahm als Quereinsteigerin das 
Geschäft ihres Vaters, was noch bis vor 50 Jahren allein den Söhnen vorbehalten 
war. Die langjährigen Mitarbeiter sind wie Brüder für sie. Mit Orkan haben wir 
eine dritte unkonventionelle Version der Karriere auf dem Basar, während sein 
Kollege Erdem jung auf dem Basar angefangen hat. Die meisten der hier vorge-
stellten Fallbeispiele haben einen Bezug zu Religion, manche folgen der traditio-
nellen Variante, was sich insbesondere auch in ihrem Frauenbild niederschlägt 
(Mehmet, 30 Jahre und Erdem, 25 Jahre), andere folgen eher einer individualis-
tischen und selbstbestimmten Interpretation der Religion und sehen sie insbe-
sondere als eine Beziehung zwischen sich selbst und Gott (John, Tarik 43 Jahre 
und Sema, 48 Jahre). Säkulare Einstellungen (Orkan, 46 Jahre) werden neben 
religiösen gelten gelassen wie im Silberschmuck- und Keramikgeschäft, wo au-
ßerdem der langhaarige Heavy-Metal-Fan mit dem religiösen Moschee-Gänger 
zusammenarbeitet und darüber auch Witze machen kann. 

Der »außengeleitete Typ« folgt außengeleiteten Ehrvorstellungen von Presti-
ge und Reputation. Der Gerichtsfall um einen chinesischen Teppich zeigt am 
deutlichsten den Wandel des »Homo Honoris« zum Homo Oeconomicus. Die 
traditionelle Handelsehre, die Ehrlichkeit (dürüst) bzgl. der Qualität und Her-
kunft der Ware, einen fairen Preis sowie gerechte Löhne fordert, gilt hier nicht 
mehr, es herrscht die »nackte Geldmacht« (Max Weber). Der besagte Händler 
R.K. ist 38 Jahre alt, er fällt also in die Kategorie 50-, was den generativen Cha-
rakterwandel bestätigen würde. Das Alter und die Generation sind ein hilfreicher 
analytischer Anhaltspunkt, sind aber für sich stehend keine ausreichenden 
Merkmale. Man kann jedoch nicht vom Alter allein auf die Charakterhaltung 
schließen, wie es die vielen Beispiele gezeigt haben, die zur selben Alterskohorte 
wie R.K. zählen, jedoch eher innengeleiteten Ehrvorstellungen folgen. Es ist 
allerdings zu beachten, Pluralität und individualisierte Lebenskonzepte nicht mit 
einer anything goes-Mentalität zu verwechseln. 

Zu sagen bleibt, dass es keine einheitliche Antwort auf den Umgang mehr 
gibt und es zu einer Pluralisierung der Lebens- und Handelsweisen gekommen 
ist, wobei der Einzelne verstärkt auf sein Gewissen (vicdan) und sein Ehrgefühl 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


135 

zurückgeworfen ist (innere Ehre, innengeleiteter Typ) oder sich einfach dem 
gängigen Typus des Homo Oeconomicus anpasst (äußere Ehre, außengeleiteter 
Typ). An dieser Stelle wird wiederum die Unterscheidung von äußerer und 
innerer Ehre zentral, denn an den Homo Oeconomicus angepasst zu sein, be-
deutet in einem kapitalistischen Weltbild »ehrenvoll« zu sein, jedoch ist dies und 
deshalb betone ich es erneut, ein Ehrbegriff, der philosophisch nicht tragbar ist, 
da er die innere Ehre aus seinem Ehrverständnis exkommuniziert und zum Pres-
tige degradiert. Ich widme mich im theoretischen Teil dieses Kapitels noch 
genauer dem Wandel von Ehre zu Prestige in der Postmoderne. 

Im nächsten Kapitel lege ich den Fokus nun auf die Käufer- oder Kunden-
seite, denn nicht nur der Anbieter, sondern auch der Nachfrager trägt Verant-
wortung und beeinflusst die Handelspraktiken und den Erhalt eines ehrbaren 
Handels. In der Marktlogik ausgedrückt bestimmt die Nachfrage das Angebot. 
Es ist die nutzenmaximierende Logik des Homo Oeconomicus, die heute auch 
viele Touristen, die den Basar besuchen, mitbringen. Durch Mehmet und Or-
kan wurde bereits angedeutet, dass das Feilschen keineswegs nur von den Basaris 
selbst initiiert, sondern auch von den Touristen forciert wird. Deshalb werfe ich 
im nächsten Schritt noch einen genaueren Blick auf die Touristen, die heutigen 
Hauptkunden des Großen Basars. 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


136 

33.2  Die »Geiz ist geil« -Mentalität der Touristen 

Noch bis in die 1960er-Jahre war die Istanbuler Bevölkerung die vorherrschende 
Käufergruppe des Großen Basars. Das Aufkommen des Massentourismus führte, 
gepaart mit einer kapitalistischen »Geiz ist geil«-Mentalität, auch zu einem er-
heblichen Druck auf die Verkäufer. Anstelle von Qualität und einem ausgewo-
genen Preis-Leistungs-Verhältnis ist gemäß des »Homo Oeconomicus-Prinzips« 
vor allem ein billiger Preis das Ziel des Kaufes. Touristen, die eine Reise für »3 
Tage für 250 €« (Küçükerman/ Mortan 2009, S. 184ff) buchen, haben meist 
kein größeres Budget als 5 € für ein paar Souvenirs. Mit der kapitalistischen 
Mentalität, immer den geringsten Preis zu bekommen einhergehend, sinkt das 
Interesse der Touristen an qualitativer Ware. Es wäre deshalb falsch eine Täter-
Opfer-Logik aufzumachen, in welcher der Basari der Böse ist, der zu hohe Preise 
verlangt und die Kunden über den Tisch zieht und der Kunde das Opfer, das 
dem Händler vollkommen ausgeliefert wäre. – Denn so stellt sich der (westliche) 
Tourist gerne dar. – Vielmehr geht es darum, sich aus diesen unbewussten Tä-
ter-Opfer-Spielen zu befreien und die mehrdimensionalen Dynamiken der Prob-
lematik zu betrachten.  

Am Beispiel der Teppichbranche lässt sich dies verdeutlichen. Viele Kunden 
schätzen die Qualität der Waren nicht mehr bzw. verstehen sie nichts mehr 
davon, sie kaufen für kurze Zeitperioden, in denen etwas Mode ist, wie etwa die 
Patchwork-Teppiche, dann soll etwas Neues gekauft werden. 

»Es gibt keine Teppichproduktion mehr in der Türkei, das ist alles chinesische 
Produktion. Aufgrund der chinesischen Teppichproduktion, wurde der gesamte 
Teppichsektor zerstört. Diejenigen, die etwas von der Qualität verstehen, benut-
zen immer noch die alten Teppiche und reparieren sie an den notwendigen Stel-
len, weil die neuen keine Lebensdauer haben. Es gibt Teppiche, die vor 200, 
300 oder 500 Jahren hergestellt wurden und die immer noch gut sind, weil sie 
qualitativ hochwertig sind. Diejenigen, die das wissen, kaufen diese Teppiche aus 
zweiter Hand. [...] Vor 30 Jahren ging der Teppich von hier nach Europa und 
von dort hat ein anderer Händler Teppiche gekauft und hierher gebracht und 
jemand anderem verkauft. Und so ging es weiter. Die Personen ändern sich, aber 
dieser Teppich bleibt derselbe und dieser Teppich wird eines Tages eine Antiqui-
tät sein. Aber diese Kultur versteht niemand mehr, man schneidet an den Teppi-
chen herum, so dass sie unbrauchbar werden, sie werden nicht wertgeschätzt, 
weil viele davon nichts verstehen. Deshalb bin ich immer sehr glücklich, wenn 
ich einen schönen qualitativen Teppich an einen Menschen verkaufe, der es 
wertschätzen kann. Aber die kommende Generation muss das natürlich auch 
lernen.« (Iskender) 

Ein Teppich, der über 130-150 Jahre alt ist, gilt als antik (antika), als alt (eski) 
werden diejenigen bezeichnet, die von der Lebensdauer darunter liegen. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


137 

»Für mich ist es so, dass ich möchte, dass der Wert der Ware, die ich verkaufe, 
also keine chinesische Maschinenware oder schlechte Qualität, geschätzt wird. 
Aber wenn du mich fragst, ob ich für jeden Preis verkaufe, so ist dem nicht so. 
Wer macht das? Das machen diejenigen, die chinesische Ware verkaufen. [...] 
Ohne Geld zu verdienen möchte ich aber auch nichts verkaufen, denn wir ma-
chen uns auch viele Mühen und Anstrengungen. [...] Das heißt den Teppich zu 
finden und hier herzubringen, ihn verkaufsfähig zu machen usw. dauert eine 
lange Zeit, dafür braucht man Beziehungen. Durch einfaches rumsitzen kommt 
der Teppich nicht ins Geschäft. [...] Deshalb bin ich auch nicht bereit, den Tep-
pich zu sehr unter dem Preis zu verkaufen – es macht mich traurig. [...] Wenn 
ich wirklich die ganze Handarbeit für die Teppiche bezahlen würde, müsste der 
Preis zehnmal so hoch sein. Meiner Meinung nach sind die Teppiche als Hand-
arbeit sehr preiswert.« (Iskender) 

Während Menschen aus dem östlichen Kulturkreis an das Handeln weit mehr 
gewöhnt sind, prallt mit den westlichen Touristen das »Gleichheitsprinzip« 
(John Rawls, s. Kapitel 4.3.2) und die Idee eines festen Preises auf das »Beitrags-
prinzip« (Aristoteles, s. Kapitel 4.3.1) mit einer flexibleren Preisspanne. Sicher-
lich hat sich auch die kapitalistische Mentalität in östlichen Ländern wie bei-
spielsweise Pakistan oder Indien ausgebreitet, jedoch erinnert man sich hier noch 
eher an die »Logik der Ehre«.  

Ein Pakistani, der in das Teppichgeschäft von Iskender kommt, lässt sich ei-
nige Teppiche vorführen und erkundigt sich über Qualität und Preise, weigert 
sich jedoch einen Preis zu nennen, denn er wolle den Händler nicht beschämen, 
da er weiß, dass der Preis, den er auf Grund seiner finanziellen Situation bieten 
könne, nicht angemessen wäre. Hier zeigt sich deutlich, dass auch auf Seiten der 
Kunden ein Bewusstsein für einen ehrenhaften Handel vorhanden sein muss, da 
man sich auch selbst beschämen kann, wenn man einen zu niedrigen Preis für 
ein Produkt bietet. In der kapitalistischen Kultur erscheint das rein rationale 
Denken, bei dem allein das Kalkül und die Nutzenmaximierung zählen, als eine 
besonders weit entwickelte Kulturstufe. Die »Eindimensionalität« (vgl. Marcuse 
2008), die diesem rationalen Denken unterliegt, wird weitestgehend verkannt. 

Für die Händler selbst sind die Touristen manchmal auch nicht zu verste-
hen. Ein Verkäufer, der bei Familie A arbeitet erzählt, dass, wenn man manchen 
Touristen zeige, welches ein Original Teppich wäre und welches ein chinesischer 
Teppich sei, meinten diese, sie wüssten es besser zu unterscheiden, was ein Ori-
ginal wäre und was nicht. Sie würden einem nicht glauben bis man ihnen zu-
stimmt und eigentlich lügt. Dann sind sie zufrieden. Dieses Phänomen gibt es 
auch in anderen Geschäften. So erzählt ein ehemaliger Lederverkäufer, der bei 
einem sehr bekannten und qualitativ hochwertigen türkischen Ledergeschäft auf 
dem Großen Basar gearbeitet hat, dass etwa Touristen ins Geschäft kamen und 
meinten die Lederjacke für 800 € wäre zu teuer. Sie gingen zum Nachbarn, der 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


138 

eigentlich weniger qualitative Ware verkaufte, der erzählte ihnen alle möglichen 
Märchen und sie gaben mehr als 3.000 € aus.  

»Normalerweise kommen die Touristen einmal und nie wieder bzw. ist die 
Wahrscheinlichkeit gering, dass sie wiederkommen. Wenn ich mich also unhöf-
lich und ungehobelt benehme, ist es kein Problem. Wenn ich freundlich bin, 
macht es genauso wenig. Wenn ich den Kunden beleidige, ist es auch kein Prob-
lem – so denkt er [bezieht sich auf die Mentalität mancher Händler]. Er könnte 
dasselbe Verhalten einem einheimischen Kunden gegenüber nicht an den Tag le-
gen, da dieser Mensch ein paar Monate später wieder kommen könnte, er kennt 
das Geschäft und kann dann abrechnen. [...]  

Aber: Ein höflicher Mensch, ist höflich. [...] Ein Mensch mit Würde, verhält sich 
würdevoll. Ein ehrbarer Mensch, verhält sich ehrbar. Würdelos ist würdelos. 
Ehrlos ist ehrlos.« (Bayrak) 

Zwischen einer Innen- und Außenmoral zu trennen, scheint folglich nicht rich-
tig zu sein und kann höchstens als Instrument mancher Händler verstanden 
werden, ihre ehrlosen Geschäfte moralisch zu rechtfertigen. Sie ist vielleicht 
gelebte Praxis, aber sicherlich nicht die Forderung, welche eine Kultur, und 
somit auch nicht die türkische, an die Menschen stellt (s. dazu ausführlich Kapi-
tel 5.2). Ehrbar ist gemäß Aristoteles auch nur eine Handlung, die durch eine 
bewusste Entscheidung getroffen wird. Ein »ehrbares« Verhalten, das nur an den 
Tag gelegt wird, weil ansonsten gesellschaftliche Stigmatisierung erfolgt, ist 
daraus folgend nicht ehrbar (s. Aristoteles, 1105b ff). 

Zusammenfassend kann man sagen, dass die verbreitende Logik des Homo 
Oeconomicus nicht nur durch die diversen kulturellen Wandel im Innern des 
Landes entstehen, sondern auch durch die Touristen, die westlich-kapitalistische 
»Geiz-ist-geil«-Mentalität als Aspekt des Homo Oeconomicus, verstärkt auf dem 
Großen Basar zur Handelspraxis wird. Angelehnt an die drei Typen David 
Riesmans hat sich im Zuge von Modernisierungs- und Globalisierungsprozessen 
auch der Käufer, von einem traditions- oder innengeleiteten ehrbaren, d.h. die 
Qualität und Produktionsweise schätzenden Käufer, immer stärker zu einem 
bloß nutzenmaximierenden außengeleiteten Verhalten verleiten lassen, was nicht 
heißt, dass ihm der Nutzen oder auch das Kalkül zuvor fremd gewesen wäre, 
vielmehr war es dem Ehrgefühl untergeordnet. Auch für die Käufer gilt im 
»Zeitalter des Narzissmus« (Lasch), ihr Ansehen durch immer schönere und 
größere Güter steigern meinen zu müssen.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


139 

33.3  Reiseführer  (rehberler) und  Schlepper  (hanutçular):  
Missbrauchtes Vertrauen  

Im Zuge der Veränderung der Käufergruppe auf dem Großen Basar, das heißt, 
eine geringere Anzahl einheimischer Kunden und eine größere Anzahl von Tou-
risten, wächst auch eine bestimmte Berufsgruppe: Die Reiseführer (rehber) und 
die Schlepper (hanutçu).  

Die Aufgabe von Reiseführern ist im allgemeinen, die Touristen durch die 
Stadt zu führen und ihnen die Geschichte der jeweiligen historischen Gebäude 
zu erklären. Dabei sind die Reiseführer gemäß ihrer Berufsbezeichnung dafür 
zuständig, zwischen der einheimischen Kultur und den fremden Gästen zu ver-
mitteln sowie diesen die gängigen Gewohnheiten und Sitten vertraut zu machen. 
Reiseführer genießen deshalb einen großen Vertrauensvorschuss, sie sind die 
Ansprechpartner für alle Sorgen und Belange der Gäste. Sie sind Kulturmittler. 

Die Gastfreundschaft hat einen sehr hohen Stellenwert in der traditionellen 
türkischen Kultur und ist ein wichtiges Element der Gabe wie auch der eigenen 
Ehre (vgl. Mauss 1990, vgl. auch Stirling 1965, S. 238f). Die wesentliche Defi-
nition der Ehre ist sich um seiner selbst und Bedürfnisse zu sorgen, aber dabei 
niemanden auszunutzen oder zu übervorteilen.  

»Guests in a Turkish home must be treated like royality. They are offered 
the best places, food, and drink; everyone in the household turns his full at-
tention to their comfort. Hosts are duty-bound to express the joy and honor 
that the visit brings them. In return, guests must be exceedingly polite and 
grateful. One of the most appreciated forms of thanks they can offer is the 
phrase: ›May Allah accept you‹, denoting that generosity and hospitality are 
pious virtues.« (Magnarella 1974, S. 166f)  

Dieses traditionelle Verständnis der Gastfreundschaft ändert sich im Zuge von 
Modernisierungs- und Globalisierungsprozessen. 

»The idea of taking money from a guest was met with bewilderment and 
even horror of the earlier tourists stayed in some of the best homes in 
Bodrum without paying. In 1960, the Tourism Assoziation devised a way to 
save the hosts from embarassment: they would get the money from the tour-
ists and give it to the hosts afterwards. This usage slowly established itself, 
some tourists leaving the money under the pillow before leaving and people 
began to earn some money in this way. ›Now‹, says the Associations general 
secretary, ›the people who were ashamed to take money five years ago hang 
around the bus station to grab tourists before the neighbor has a chance to 
do it!‹« (Mansur 1972, S. 65) 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


140 

Das Kommissionsgeschäft der Reiseführer (rehberler) boomt. Die Reiseführer auf 
dem Großen Basar wissen um ihre vertrauenswürdige Position bei den Touristen 
und nutzen diese gekonnt im Handel mit den Händlern aus, die auch wiederum 
um den Einfluss der Reiseführer auf die Touristen wissen.65 Natürlich gelten die 
hier beschriebenen Probleme nicht für alle Reiseführer, es ist eine tendenzielle 
idealtypische Entwicklung, die von den Basaris angeprangert wird. 

Für den Teppichhandel, erklärt Iskender, lag die von den Reiseführern ge-
forderte Kommission anfänglich bei ca. 20 %. Dann aber hätten, laut Iskender, 
auch die Händler Fehler gemacht und einer hätte 25 % geboten, damit der 
Reiseführer die Touristen zu ihm bringe. Insbesondere, wenn die Geschäfte 
gerade nicht so gut laufen ist dies verlockend, der daraus entstehende Kreislauf 
jedoch verheerend. Insofern macht Iskender auch die Teppichhändler mitver-
antwortlich für diese Entwicklung. Mittlerweile sind 30 % fast das Minimum, 
manche Geschäfte bieten sogar 50 % und hierbei handelt es sich immer um den 
Anteil am Verkaufspreis nicht am Gewinn. Letztlich wird durch die Kommissi-
on der Preis erhöht und die Kunden bezahlen die Kommission – natürlich wis-
sen diese nichts davon und vertrauen weiterhin dem Reiseführer – was die Idee 
eine vertrauensvolle Person, den Reiseführer, zu fragen, um einen guten Preis zu 
bekommen, in ihr Gegenteil verkehrt.  

»Ich finde, dass ist ein ungerechter Gewinn (haksız kazanç), denn die Kunden 
wissen nicht, was hinter den Kulissen abläuft. Der Kunde sucht sich einen Reise-
führer, damit er ihn umherführt, gleichzeitig weiß er nicht, dass er beim Ein-
kauf betrogen (kazıklamak) wird. Deshalb denke ich, dass dies ungerecht ist, es 
ist ein ungerechter Gewinn.« (Iskender) 

Auch passiert es, dass Kunden alleine zu Iskender kommen und einen Teppich 
kaufen wollen, aber der Reiseführer hätte ihnen, bevor sie aus dem Bus ausge-
stiegen sind, gesagt, sie sollten die Kreditkarten und Portemonnaies im Bus 
lassen. Die Reiseführer wollten, dass die Touristen nur bei bestimmten Firmen 
einkaufen, bei denen sie dann auch Kommission bekommen würden. Später 
haben die Touristen dann keine Zeit mehr, zurück zum Bus zu gehen, um ihre 
Geldbörse zu holen.  

65  Leider konnte ich keinen Reiseführer finden, der zu einem Interview bereit war. Ich versuch-
te über mehrere Wege Kontakt zu einem Reiseführer zu bekommen, jedoch waren sie alle, 
wie sie mir sagten, zu beschäftigt bzw. wollten sie auf mich zurück kommen und taten es 
letztlich nicht. Die Informationen in diesem Kapitel stammen folglich aus den von mir ge-
führten Interviews mit Händlern und informellen Gesprächen sowie der Sekundäranalyse 
der eingangs dargelegten Studien. Geschäfte mit Geschenkartikeln oder Gewürzen und tür-
kischem Honig haben weniger teure Waren. Interessant sind deshalb für Reiseführer vor al-
lem die Geschäfte von Juwelieren und Teppichhändlern.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


141 

İ.B. (textile-fabrics):66 »Guides lie about the Bazaar.« 

»I would say that the main reason for the illusion that the prices at the Ka-
palıçarşı is high, are the tourist guides. They brainwash the tourists even before 
they arrive here. Knowing this approach the Merchant quote higher than the ac-
tual price. This is a very hazardous vicious circle. It is very difficult to break it. 
Eventually, I can say that there is high pricing but this is not caused by the greed 
of shop owners. They are simply forced to do this. Tourist just simply don’t buy 
anything without bargaining. In order to hedge against situation the merchants 
have to keep their price high.« (S. 88) 

M.A.Ö. (souvenirs): »Guides slander us.« 

»I certainly will not accept the accusation that the Kapalıçarşı is more expensive 
than elsewhere. I personally always tour the other touristic resorts to see how the 
other markets compare with our quality and prices. The prices of goods which I 
observe during these tours are three to five times more than our prices. I really do 
not think that our prices here at the Kapalıçarşı are high at all. But despite this 
statement I could not tell you if there are shopkeepers who quote extortionate 
prices. But even if this was the case it would not be as high as the outside prices.« 
(S. 90) 

F.S. (precious goods): »Big firms and guides are lying« 

»The Kapalıçarşı is one of the most important focal points of the Turkish econo-
my. In and around the Bazaar you will find most of the important exporters and 
wholesalers of Bazaar related commodities. A vast variety of commodities are dis-
tributed to the rest of the country from here. Pricewise Kapalıçarşı shows a great 
difference with outside. The belief that Kapalıçarşı is expensive is a fabrication of 
guides and the firms that they work with. They tell unbelievable stories to the 
tourists about us. Unfortunately tourists believe these stories. This is a very bad 
course to follow.« (S. 91) 

Neben den Reiseführern existiert noch eine weitere bedeutsame Gruppe: die 
Schlepper (hanutçu). Gemäß dem Duden ist ein Schlepper u.a.: 

»(umgangssprachlich, meist abwertend) jemand, der jemandem, einem oft 
unseriösen, illegalen, betrügerischen o. ä. Unternehmen auf fragwürdige 
Weise Kunden o. Ä. zuführt.«67 

66  Die folgenden Zitate stammen aus: o. A. (2001): İster inan, ister inanmayın: En ucuz Ka-
palıçarşı/ Believe or not: Kapalıçarşı is cheap if ... IN: Kapalı Çarşı dergisi 2001/3 Kas.-Ara. / 
The Grand Bazaar Magazine, 2001/3 Nov-Dec, S.87-91 

67  Duden. www.duden.de/rechtschreibung/Schlepper (Stand: 16.09.2015) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


142 

Die Schlepper haben sich zur Aufgabe gemacht als Mittler zwischen potenziellen 
Kunden, insbesondere zwischen Touristen und Geschäften, zu fungieren und 
dafür Kommission zu verlangen. Dies ist ähnlich wie bei den Reiseführern prob-
lematisch, da letztlich die Kunden den höheren Preis bezahlen müssen. Außer-
dem erleichtern sich die Zwischenhändler ihr Leben, da sie nicht für Ladenmie-
te, Strom, Wasser, Löhne etc. bezahlen müssen. Der »Beruf« des Schleppers ist 
folglich auch von der Stadtverwaltung verboten und es gibt einige Banner rund 
um die Basargegend, die auf diese Sachlage verweisen:  

»Gegen Geschäfte, die mit Schleppern zusammenarbeiten,  
werden rechtliche Schritte eingeleitet« 

»Hanutçuluk Yapan İş Yerleri Hakkında Yasal İşlem Yapılacaktır« 

Darunter steht die zuständige Stadtteilverwaltung des Bezirkes Fatih  
mit Telefonnummer 

 
 

 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 

Abb. 15:  Banner der Stadtbezirksverwaltung Fatih mit Warnung vor  
Geschäftspraktiken mit Schleppern 

Alles in allem kann festgehalten werden, dass der Reiseführer versucht sich im-
mer stärker der innengeleiteten oder traditionellen Ehrvorstellungen zu entledi-
gen und möglichst viel Profit herauszuschlagen, dabei scheut er sich nicht seine 
Mittlerstellung zwischen Touristen und Händler für seine Zwecke zu nutzen. 
Während die Reiseführer noch die Aufgabe inne haben, nämlich den Touristen 
und somit Gästen ihr Land und ihre Kultur näherzubringen, haben die Schlep-
per gar keine andere Aufgabe mehr als Geld zu verdienen, das von jeglicher 
materiellen Produktion oder geistigen Arbeit entkoppelt ist. Aus diesem Grund 
wohl wird ihre »Arbeit« rechtlich verfolgt. Der Schlepper kann somit als das 
»Superadditivum« des außengeleiteten Typus bezeichnet werden.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


143 

33.4  Frauen und Handel:  Die Charakterhaltung als Kategorie 
jenseits von biologischem oder sozialem Geschlecht  

Wie zuvor schon angesprochen, impliziert der Wandel auch eine verstärkte 
Möglichkeit der Partizipation auf dem Großen Basar für Frauen. Die Anzahl der 
Frauen auf dem Basar ist zwar gering, jedoch ist die Tendenz steigend und es ist 
heute weit selbstverständlicher und weniger ungewöhnlich auch als Frau in der 
einst rein Männer dominierten Branche zu arbeiten – oder wie undenkbar es 
auch heute noch in den Basaren von Ägypten oder Fes und Marrakesch in Ma-
rokko sei, wie mir ein deutscher Händler berichtet. Auch werden die Geschäfte 
auf dem Großen Basar in Istanbul nun nicht mehr zwingend den Söhnen ver-
macht, sondern auch die Töchter in die Familientradition miteingespannt.68  

Dieses Kapitel ist jedoch anders, als es vermutlich erwartet wird oder der 
gängigen Forschungsrichtung entspräche. Es hat weder die Absicht die Lohnlü-
cke zwischen Männern und Frauen, die Diskriminierung von Frauen am Ar-
beitsplatz, noch die Zugangsbedingungen für Frauen zum Arbeitsmarkt und 
auch nicht die Vereinbarkeit von Familie und Beruf in Bezug auf die Lage der 
Frauen auf dem Großen Basar in Istanbul zu diskutieren. Das bedeutet nicht, 
dass dies nicht alles wichtige und richtige Themen wären, jedoch fehlt meines 
Erachtens bei der gesamten (feministischen) Diskussion um Gleichberechtigung 
zwischen den Geschlechtern ein wichtiger, wenn nicht gar zentraler Aspekt, der 
auf die geistige Dimension des Menschen verweist. Es stehen also nicht die ge-
schlechtsspezifischen Unterschiede oder Diskriminierungen im Vordergrund der 
Analyse dieses Kapitels, sondern die Geistes- und Charakterhaltung, bei der sich 
die Frage stellt, ob diese bei Frauen unterschiedlich zu der traditionellen Vorstel-
lung des ehrbaren Kaufmanns, wie ich sie in Kapitel 2 diskutiert habe, zu bewer-
ten ist. Mit anderen Worten: Hat Ehre, und ich meine hier insbesondere die 
innere Ehre, ein Geschlecht? Es geht in diesem Kapitel erst einmal unabhängig 
von traditionsgeleiteter, innengeleiteter oder außengeleiteter Ehre darum aufzu-
zeigen, dass das Ehrgefühl als Anlage unabhängig des biologischen und sozialen 
Geschlechts (sex und gender) in jedem Menschen angelegt ist. Letztlich werden 
alle drei Typen bei Frauen wie Männern aufzufinden sein, da das ursächliche 
Problem kein geschlechtsspezifisches, sondern ein charakterliches ist. 

Nach einer kleinen historischen Einführung ziehe ich im Folgenden drei 
Fallbeispiele zur Lage der Frauen auf dem Großen Basar heran und eruiere deren 

68  Insbesondere ist dies der Fall in Mahmutpaşa, der Einkaufsgegend zwischen dem Stadtteil 
Eminönü und dem Großem Basar, in dem sich hauptsächlich die ortsansässige Istanbuler 
Bevölkerung einkleidet, sind es hauptsächlich Frauen die Mäntel oder Unterwäsche verkau-
fen. Interessant ist hier, dass es Frauen mit und ohne Kopftuch gibt, so dass die Kundin je-
weils mit der ihr vertrauten Kultur bedient wird.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


144 

Rolle hauptsächlich im Kontext der Charakterhaltung. Es ist gerade auch des-
halb interessant, Frauen mit in die Untersuchung aufzunehmen, weil in den 
bisherigen Studien zum türkischen Ehrverständnis die Frau vor allem in ihrer 
Beziehung und Bezogenheit zum Mann dargestellt worden ist. Auf dem Großen 
Basar in Istanbul zeigen sich nun auch andere Facetten der Handlungsmöglich-
keiten der Frauen (s. a. Salm-Reifferscheidt 2011). 

3.4.1  »Bacıyan-ı Rum«, die erste Frauenorganisation der Welt in Anatolien 

In Anbetracht des medial verbreiteten Türkeibildes mag es vielleicht verwun-
dern, dass die erste Frauenorganisation der Welt »Bacıyan-ı Rum« (ODER: 
Anadolu Kadınlar Birliği) auf türkischem Boden von Fatma Bacı, der Frau des 
Gründers von Ahilik (vgl. Kapitel 2.1), Ahi Evran, im 13. Jahrhundert entstan-
den ist. Leider ist dieses Thema noch wenig wissenschaftlich erforscht, aber die 
vorhandenen Informationen sollen hier zumindest aufgeführt werden. Fatma 
Bacı war als »Kadın Ana« (Mutterfrau) bekannt.69  

Man kann sagen, dass neben der Ahilik Organisation eine sehr starke Frau-
envereinigung stand. Für den deutschen Orientalisten und Islamwissenschaftler 
Franz Täschner war die Tatsache einer Frauenorganisation zu dieser Epoche 
türkischer Geschichte jedenfalls so undenkbar, dass er dachte, es müsse sich um 
einen »Schreibfehler« handeln und mit »Bacıyan-ı Rum« wäre »Hacıyân-Rum« 
oder »Bahşiyan-ı Rum« gemeint. »Bacı« wird im anatolischen Raum als Anrede 
für weibliche ältere Personen verwendet und entspricht in etwa dem eher in der 
westlichen Türkei gebrauchten Wort »abla« (große Schwester).70 »Hacı« hinge-
gen steht für einen Pilger, konkret die muslimische Pilgerfahrt nach Mekka, 
genannt »hac«. Relevant war wohl für Täschner eine männliche Bezeichnung zu 
finden. Die Organisation nahm sich in ihrer sozialen Verantwortung etwa ver-
waisten Kindern und älteren alleinstehenden Frauen an, half bei der Eheschlie-

69  Türkische Botschaft, Informationsabteilung für Kultur und Fremdenverkehr, Wien/ Öster-
reich www.turkinfo.at/index.php?id=962 (Stand: 18.03.2015) 

70  In der Türkei gibt es spezielle Namen für den großen Bruder (abi), die große Schwester 
(abla), den kleinen Bruder (erkek kardeş) und die kleine Schwester (kız kardeş). Darüber hin-
aus wird zwischen dem Onkel väterlicherseits (amca) und mütterlicherseits (dayı), sowie der 
Tante väterlicherseits (hala) und mütterlicherseits (teyze) unterschieden. Diese Unterschei-
dungen sind mit einer Hierarchie verbunden. Sie sind nicht auf die Blutsverwandten be-
schränkt, sondern es wird auch im öffentlichen Raum eine andere Person in der Rolle ange-
sprochen, die ihre familiäre Position wäre, wenn sie Teil der Familie wäre. »Teyze« (Tante 
mütterlicherseits) werden all jene gerufen, welche so alt sind wie die eigene Mutter. Wer so 
alt ist wie der eigene Vater wird mit »amca« (Onkel väterlicherseits) angesprochen. Diejeni-
gen, welche so alt sind wie die eigene Großmutter bzw. über 70 Jahre werden »anne« (Mut-
ter) genannt. Wer zwei bis zehn Jahre älter ist wird als »abla« (große Schwester) bezeichnet. 
Wer jünger ist wird beim Namen genannt. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


145 

ßung junger Mädchen und bei materiellen Schwierigkeiten. Außerdem stand die 
Gastfreundschaft an oberster Stelle, fremden Gästen wurde Essen gekocht, in 
Kriegszeiten die Uniformen genäht und Materialien gepflegt. Bei den Männern 
sollte »Hand, Herz und Tisch« offen sein sowie »Auge, Bauch und Zunge« ge-
schlossen (s. Ahilik Kapitel 2.2.1), war der Leitspruch der Frauenorganisation: 
»İşine, aşına, eşine sahip ol.« (»Sei der Besitzer deiner Arbeit, deines Feuers und 
deines Mannes.«) Mit »besitzen« war hier vor allem gemeint, für das Wohl dieser 
drei Aspekte im Leben zu sorgen und sich darum verantwortungsvoll zu küm-
mern, das heißt sorgsam und nicht verschwenderisch mit materiellen Gütern 
umzugehen; seinen Herd oder Ofen ständig warm zu halten und dem eigenen 
Mann und Haus treu zu sein. Neben den sozialen Aktivitäten waren die Frauen 
auch in das wirtschaftliche Leben mittels Handarbeit wie Sticken, Stricken oder 
Teppiche weben eingebunden (vgl. www.ahilik.net). Nach Dernschwamm wa-
ren es vor allem die Frauen, die Wolle gesponnen und verkauft hatten (vgl. 
Hacıgökmen 1995, S. 190). 

3.4.2  Fallbeispiel – Arzu, Ehrlichkeit (dürüstlük) als wichtigstes 
Charaktermerkmal im Handel 

Arzu ist 57 Jahre alt und hat nach dem Tod ihres Mannes vor 20 Jahren ange-
fangen auf dem Großen Basar zu arbeiten bzw. das Bekleidungsgeschäft ihres 
verstorbenen Mannes weiterzuführen. Sie ist sozusagen das »weibliche Urge-
stein« der älteren Basarriege. Es gibt keine spezielle Frauenorganisation auf dem 
Großen Basar, sondern vielmehr sind die Werte und die Geisteshaltung aus-
schlaggebend für die Tatsache, wer mit wem Geschäfte macht und wer wen 
weiterempfiehlt. Arzu ist zum Verkauf und dem Entwerfen traditioneller Kos-
tüme insbesondere der Bekleidung für den Bauchtanz übergegangen. Arzu ent-
wirft die Kostüme und gibt sie dann zur Fertigung an Hausfrauen weiter.71 Sie 
persönlich fand es nie problematisch als Frau auf dem Basar zu arbeiten und sie 
kann es nicht verstehen, dass viele Menschen ein weniger gutes Bild von den 
Händlern auf dem Basar haben. Für Arzu ist der Große Basar wie eine große 
Familie, in der jeder dem anderen hilft. Da viele ihren Mann kannten, waren 
alle gleich sehr hilfsbereit als sie ihr Geschäft eröffnete und fragten sie, wie man 
ihr behilflich sein könne. Die Menschen auf dem Basar seien sehr warmherzige 
Menschen. Sie hat außerdem zwei Söhne groß gezogen, die neben einem ande-
ren Arbeiter auch in ihrem Geschäft mitarbeiten. Familienunternehmen sind, 
wie wir bereits gesehen haben, ein gängiges Modell auf dem Basar.  

71  Eine Studie zur Lage der arbeitenden Frauen im urbanen türkischen Raum findet sich bei 
White (2004). 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


146 

»Auch als Frau ist es schön arbeiten zu gehen, die Menschen hier sind warmher-
zige (sıcak insanlar) und seelennahe (canı yakın) Menschen. Die Menschen auf 
dem Basar werden oft nicht gemocht. Das kann ich nicht verstehen, denn die 
meisten sind Freunde. Die Menschen wollen mit einem sprechen, sie bieten etwas 
zu trinken an, sie wollen zusammen etwas unternehmen, aber niemand bringt 
jemand anderen in Not, sie sind Freunde. Für mich ist der Basar wie eine große 
Familie: ›Big Family‹. Ich liebe das und so habe ich angefangen. Von allen habe 
ich Hilfe bekommen, weil sie meinen Mann kannten. Die Bekannten haben 
immer gefragt: ›Wie können wir behilflich sein, wie können wir behilflich sein?‹ 
Und ich habe hier zwei Kinder groß gezogen.« (Arzu) 

Arzu geht gerne arbeiten und meint, sie würde sich langweilen, wenn sie nur zu 
Hause sein würde. Arzu fastet nicht im Ramadan, raucht und trägt ihr dunkel-
blond gefärbtes Haar offen, manchmal erinnert sie sich melancholisch an das 
Istanbul der 1960er-Jahre, in dem Frauen sich freier und offener in der Öffent-
lichkeit bewegen konnten als heute. Ihrer Ansicht nach bedeutet Religion eigent-
lich: »Bütün insanları sevmektir« (»Liebe alle Menschen«) und sie referiert dabei 
auf Mevlâna Rumi, den großen spirituellen Mystiker der orientalischen Welt. 
Dieser sagte immer: »Gel, ne olursan gel ...« »Komm, was auch immer sein mag, 
komm ...« Und sie führt weiter aus, dass dabei kein Unterschied zwischen Dun-
kelhäutigen, Hellhäutigen, Christen oder Muslimen zu machen sei. Nach Arzu 
gibt es überhaupt keinen Unterschied im Handel bzw. in der Wirtschaft zwi-
schen Männern und Frauen. 

»Arbeit ist Arbeit. Es ist hier nicht mehr das Istanbul vor 50 Jahren, nicht die 
Türkei vor 50 Jahren. Frauen fahren Auto, Frauen können alle Arbeit machen. 
Um zu arbeiten muss man entschlussfähig (azimli), schnell (hızlı) und ehrlich/ 
ehrenhaft sein (dürüst) – das ist alles![...]Das ist natürlich mit dem Charakter 
einer Person verbunden. Im Handel und Geschäftsleben hat das den größten 
Einfluss, die wichtigste Eigenschaft ist ehrlich (dürüst) zu sein. Also, man gibt 
den Personen gegenüber dadurch Vertrauen, das führt zu Beständigkeit im 
Handel. Und die Ehrlichen werden auf den Beinen bleiben, die Unehrlichen 
[schweigt bedeutend] werden ein Jahr später verlieren – und gehen.« (Arzu) 

 
Ehrenhaft bzw. ehrlich (dürüst) zu sein, ist also eine Eigenschaft, die jenseits 
geschlechtlicher Konnotationen liegt. 

»Also, man kann ja für eine kleine Sache handeln, aber 100 Lira zu sagen, dann 
50 und dann 20, das kann ich nicht machen. Dann wäre das, als hätte ich dich 
betrogen (aldatmak). [...]Aber, wenn ich eine Sache im Wert von 10 Lira für 
100 Lira verkaufe, dann ist das keine schöne Sache. Natürlich kann das mal 
passieren, aber von großen Zahlen nach unten zu gehen ist nicht schön. Zum 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


147 

Beispiel haben wir Gürtel im Wert von 80 Lira, 100 Lira, 50 Lira, 30 Lira, 40 
Lira. Die für 80 Lira verkaufen wir für 80 Lira, die für 20 Lira verkaufen wir 
für 20 Lira. Aber wir verkaufen Gürtel im Wert von 20 Lira nicht für 80. So 
muss die Arbeit gemacht werden, die Menschen müssen ehrlich (dürüst) sein.« 
(Arzu) 

Eine befreundete Händlerin von Arzu in der gleichen Alterskohorte, die auch 
Ende der 1980er-Jahre auf dem Basar angefangen hat ihr Geschäft zu eröffnen, 
als es auf dem Basar noch kaum Frauen gab, meint, dass die Männer am Anfang 
geschaut hätten, wer das sei, was die mache usw. – dann hätten sie sich daran 
gewöhnt und es wäre normal gewesen. 

3.4.2  Fallbeispiel – Leyla, das eigene Gewissen (vicdan) als Leitprinzip 

Leyla war mit 21 Jahren im Jahr 2004 die jüngste Händlerin auf dem Großen 
Basar. Ihr Geschäft ist Teil des Familienunternehmens und liegt auf der gleichen 
Straße, aber etwas zentraler als das Geschäft von Yavuz B, ihrem Vater (s. Kapi-
tel 2.1.2). Schon als Kind hat sie die Basarluft geschnuppert und im Familienbe-
trieb von klein auf mitgeholfen. In vielen Dingen erleichterte ihr diese Erfahrung 
ihr wirtschaftswissenschaftliches Studium. Wo andere Väter in traditioneller 
Manier nur ihre Söhne mit auf den Basar brachten, brachte Yavuz auch seine 
Tochter mit. Viele Väter hätten Angst um ihre Töchter und denken, sie müssten 
sie vor den Männern beschützen. Yavuz findet, dass »die Damen« eher dazu 
beitragen würden, »damit die frechen Kerle sich ein bisschen besser benehmen 
und nicht so viel schimpfen.« In jeder Straße sollten somit seiner Meinung nach 
vier bis fünf Händlerinnen zugegen sein, um damit eine bessere Atmosphäre und 
einen gepflegteren Umgangston zu erreichen. Diese Ansicht, dass Frauen bessere 
Umgangsformen auf den Basar bringen würden, teilen auch andere. 

»Als ich angefangen habe, waren sie es nicht gewöhnt, es gab nicht viele Frauen 
auf dem Großen Basar, es gab Ayşe, die du kennengelernt hast, aber als ich ange-
fangen habe, war es schwer für mich – eigentlich nicht für mich, für die anderen 
Händler (esnaf) war es schwer sich daran zu gewöhnen«, sagt Leyla lachend 
(Leyla) 

Religion ist für Leyla sehr wichtig, aber sie legt weniger Wert auf die äußere 
Form als auf die innere Haltung. Es ist ihr auch zu anstrengend in den heißen 
Sommermonaten zu fasten. Sie raucht, trägt ihre langen dunklen Haare offen, 
kleidet sich mit engen Jeans, trägt Schuhe mit Absätzen, ein ärmelloses Top, 
welches den Blick auf ein Tattoo auf ihrem Oberarm frei lässt und sie ist ge-
schminkt. Die wichtigste Regel ist ihrer Meinung nach, keinem anderen Men-
schen Schaden zuzufügen und das Gewissen (vicdan) ist dabei sehr wichtig. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


148 

»Das [Der Koran] ist Auslegungssache. Für jemand anderes, heißt Muslima zu 
sein sich zu bedecken. Ich sehe das nicht so. Das eigene Gewissen (vicdan), ich 
denke, dass ich alles, was mein Gewissen nicht beunruhigt, tun kann, aber et-
was, das mein Gewissen beunruhigt ist ohnehin Sünde (günah). [...] Ich glaube 
ohnehin, dass der Mensch damit geboren wird. Dass kann man ohnehin nicht 
trennen, man muss nicht so viel die anderen fragen oder lesen, warum gibt es den 
Verstand (akıl) und das Gewissen (vicdan)?« (Leyla) 

Das Gewissen ist eine wichtige Kategorie neben der Würde und der äußeren und 
inneren Ehre. Es weist Parallelen wie auch Unterschiede zur Ehre auf, ist aber 
sicherlich stark mit ihr verbunden. Der Begriff Gewissen kann folgendermaßen 
definiert werden: 

»die Fähigkeit des Menschen, seine Urteile, Gedanken und Handlungen an 
einem eigenen inneren moralischen Maßstab zu messen bzw. zu orientieren. 
Da das Vermögen solcher Selbstbeurteilung seine Aktivität jedoch unabhän-
gig von jeder willentlichen Steuerung durch den Menschen entfaltet (das 
schlechte Gewissen stellt sich ganz von selbst ein) handelt es sich dabei nicht 
um eine bewusste Reflexion des eigenen Tuns. Vielmehr könnte man das 
Gewissen als die Form bezeichnen, in der das Wissen um Gut und Böse alles 
Tun des Menschen begleitet. Differenzen zwischen diesem Wissen um das 
Gute und dem eigenen Handeln, Denken und Fühlen werden als schlechtes 
Gewissen erst einmal emotional erfahren, bevor diese Diskrepanz inhaltlich 
identifiziert und erkannt werden kann. [...] Indem das demokratische Recht 
das Gewissen als letzte moralische Entscheidungsinstanz anerkennt und da-
rauf in gewissen Fällen sogar das Widerstandsrecht des Einzelnen gründet, 
wird zumindest in diesem Fall davon ausgegangen, dass sich das individuelle 
Gewissen nicht in einer Mischung internalisierter sozialer Normen und per-
sönlicher Eigenschaften erschöpft.« (Tesak o. J.) 

»In Urteilen wie: ›Ich habe mir nichts vorzuwerfen‹, ›ich brauche mich des-
sen (vor mir) nicht zu schämen‹, oder ›das bin ich mir schuldig‹, ›das kann 
ich mit meiner Würde (meinem Selbstwert) nicht vereinbaren‹, ›darauf kann 
ich (vor mir selbst) stolz sein‹, koinzidiert offenbar das Bewußtsein der inne-
ren Ehre mit dem Spruch des Gewissens. Und doch besteht zwischen beiden 
ein grundlegender Unterschied. Im Gewissenserlebnis an sich hat der 
Mensch keinen notwendigen Bezug auf sein Selbstwertgefühl. Nicht was er 
sich selbst schuldig ist, sagt ihm das Gewissen, sondern was er schuldig ist; 
nicht was ihn lobt oder tadelt, sondern was an ihm lobenswert oder tadelns-
wert ist, und zwar ohne Interessiertheit an etwas und ohne Rücksicht auf 
sein Selbst.« (Korff 1966, S. 60) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


149 

Nach Korff ist das Gewissen somit einer allgemeinen Wahrheit und Rechtschaf-
fenheit zuzuordnen, während die Ehre diese Wahrheit mit dem eigenen Selbst in 
Verbindung setzt. 

»Das aber, was die Scham jeweils sittlich und damit zu einer Äußerungsform 
des Gewissens macht, ist nicht sie selbst in ihrer Eigengesetzlichkeit, sondern 
ihre Übereinstimmung mit der Stellungnahme des Gewissens. So kann z. B. 
der »Mangel« eines Menschen an Scham, wie man zu sagen pflegt, »Mangel« 
an Gewissen bedeuten, etwa wenn er lügt, »ohne rot zu werden«, d. h. wenn 
er die Lüge als Lüge ignoriert und aus seinem Bewußtsein verdrängt, um so 
der Pein des Sich-schämen-Müssens zu entgehen und nicht durch die Scham 
in seinem Handeln behindert zu sein.« (Korff 1966, S. 88) 

3.4.3  Fallbeispiel – Scarlett, die Universalität von Güte (iyilik), Ehrlichkeit 
(dürüstlük), Arbeit (çalışmak), Wissen (bilgi) und Liebe (sevgi) 

Auch Scarlett (48 Jahre) kennt den Großen Basar schon von Kindesbeinen an, 
wobei sie erst studiert und eine Menge anderer Berufserfahrungen gesammelt 
hat, bevor sie im Jahr 2012 das Geschäft ihres Vaters übernommen hat. Sie ist 
Christin, ihre Mutter ist eine Armenierin aus Istanbul und ihr Vater ein Aramäer 
aus Mardin. Sema (Kapitel 3.1.3) und Scarlett kennen sich schon seit jungen 
Jahren über ihre Eltern und jetzt sind sie beide durch eine ähnliche biografische 
Begebenheit auf dem Basar gelandet. Beide haben eine parallele Geschichte: Sie 
haben erst studiert und in großen Firmen gearbeitet, bevor sie als Geschäftsfüh-
rerinnen auf den Basar gekommen sind, als die Väter das Geschäft nicht mehr 
führen konnten. Trotzdem, dass Scarlett zwei Brüder hat, hat ihr Vater das 
Geschäft letztlich ihr vermacht. Dies hängt zum einen damit zusammen, dass die 
Brüder in den USA studieren oder arbeiten und zum anderen, dass die Vorstel-
lungen des einen Bruders und des Vaters über die Gestaltung des Geschäftes zu 
stark divergierten. Die Idee, dass Scarlett das Geschäft eines Tages übernehmen 
würde, stand schon längere Zeit im Raum, aber sie wollte dies zu Anfang nicht. 
Sie hatte eine Führungsposition im Bereich Public Relations und ist eine sehr 
umtriebige Person, die sich innerhalb und außerhalb des Basars auch politisch 
engagiert. Letztlich glaubt sie aber daran, dass nichts im Leben Zufall sei, und 
nach anfänglichen Eingewöhnungsschwierigkeiten ist sie jetzt sehr glücklich mit 
ihrem Geschäft auf dem Großen Basar. Was sie am Anfang sehr schwierig fand, 
war, dass sie ständig im Geschäft zu stehen hatte, denn zuvor war ihr Arbeitsle-
ben geprägt von verschiedenen Veranstaltungen, Konferenzen und Empfängen, 
zu denen sie das eigene Büro verlassen musste. Generell findet sie es angenehmer 
mit Männern zusammen zu arbeiten, sei es bei Bankgeschäften oder wenn es um 
die Frage nach dem richtigen Arzt geht, da sich Männer und Frauen ihrer Mei-
nung nach gegenseitig wie Yin und Yang ausgleichen würden. Scarletts Mitarbei-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


150 

ter ist ein junger Mann im Alter von 25 Jahren, er hat zuvor in fünf oder sechs 
Geschäften gearbeitet und gelernt, bevor er zu Scarlett kam. Er arbeite gern für 
Scarlett, weil sie ihm seine Freiheiten lasse und er sich hier frei fühle und eigen-
ständig agieren könne, wie er mir erläutert. Er könne aufstehen und hinsitzen, 
wann er wolle, sein Handy benutzen, etwas essen usw.  

Herren mit einem guten Benehmen wären die Regel gewesen, wenn sich 
Scarlett an ihre Kindheit erinnert. Dazu gehörte beispielsweise auch in dem Bus 
oder der Straßenbahn aufzustehen, wenn eine Frau oder ältere Menschen ein-
steigen. 

»Als ich ein Kind war, vor ca. 30 Jahren, hörte ich nie ein schlechtes Wort aus 
dem Munde der Herren hier, sie trugen Anzug und Krawatte. Ich erinnere mich 
daran, dass wenn ein Kunde kam und etwas einkaufen wollte, der Herr gesagt 
hat: ›Ich habe heute genug verkauft, mein Nachbar nicht, geh’ zu ihm und kauf’ 
dort ein!‹« (Scarlett)  

Die Idee des ersten Tagesgeschäftes (siftah), wie es von Gülersoy (1979) be-
schrieben wurde und das ich in Kapitel 2 ausführlich beschrieben habe, scheint 
also nicht bloß eine Romantisierung der Vergangenheit, sondern gelebte Norma-
lität und Solidarität gewesen zu sein. 

»Es war ein Privileg auf dem Großen Basar zu arbeiten, sie waren wirklich ehr-
lich, wirklich respektvoll. Das wichtigste war Liebe (sevgi), wenn jemand Liebe 
in sich trägt, dann beherbergt das Wissen (bilgi), Respekt (saygı), Ehrlichkeit 
(dürüstlük), Güte (iyilik). Liebe ohne Wissen ist nicht möglich, Liebe ist vor al-
lem durch Wissen möglich, ohne Wissen kannst du nicht lieben. Du kannst dich 
über einen anderen Menschen ärgern, aber du kannst nicht sagen, dass du ihn 
nicht liebst. Auch Liebe ist eigentlich eine Form des Wissens. [...]  

Es gibt universelle Regeln wie Güte (iyilik), Ehrlichkeit (dürüstlük), Arbeit 
(çalışmak), Wissen (bilgi) und Liebe (sevgi). Außer für Wissen und Liebe gibt es 
Grenzen, bei der Güte, bei der Ehrlichkeit und bei der Arbeit – Weshalb? Du 
arbeitest in der Woche sechs Tage, einen Tag ruhst du aus, nicht wahr? Güte – 
aber bis zu einem bestimmten Punkt, sagen wir mal, dass du Geld brauchst, ich 
kann dir etwas geben, aber nicht dreimal, weil ich auch Geld brauche. Ehrlich-
keit – Manchmal kann es falsch sein etwas zu erzählen, zum Beispiel wenn ich 
weit weg von hier bin und mir es nicht gut geht, vielleicht will meine Familie 
gar nicht, dass ich es dann erzähle, da sie aus der Ferne nichts machen können 
und sie sich nur unnötig Sorgen machen würden, vielleicht wäre es auch für 
mich schwieriger. Deshalb haben Güte, Ehrlichkeit und Arbeit ihre Grenzen, 
aber Wissen und Liebe nicht.« (Scarlett) 

Es zeigt sich also, dass diese universellen Regeln unabhängig von Kultur, Alter, 
Religion und Geschlecht sind. Sie entsprechen der Forderung der ethischen 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


151 

Tugenden des Aristoteles. Scarlett, die den Basar schon seit ihrer Kindheit 
kennt, sagt aber: 

»Heute gibt es die Händler von früher nicht mehr, sie haben ihre Geschäfte ver-
kauft oder vermietet und sind gegangen, sie sind jetzt schon zu alt oder teilweise 
gestorben. Die vornehmen Herren (Bey Efendi) gibt es kaum noch, manchmal 
pflegen die Heranwachsenden neben diesen Herren, die noch da sind, diese Ge-
pflogenheiten nachzuahmen, aber in keinem Land kannst du mehr Ehrlichkeit 
oder Respekt erwarten, alles hat sich sehr verändert ... alles hat sich sehr verän-
dert.« (Scarlett) 

3.4.4  Eine Charakterquote anstelle einer Frauenquote! 

Die drei Fallbeispiele haben gezeigt, dass wesentliche Attribute des »ehrbaren 
Kaufmanns« und somit ethische Charaktertugenden wie ehrlich (dürüst) und 
gewissenhaft (vicdanlı) zu sein, aber auch das Vorhandensein von Liebe (sevgi) 
und Respekt (saygı), Kategorien jenseits des biologischen und sozialen Ge-
schlechts sind, sie sind Aspekte der Geistes- und Charakterhaltung. Ich möchte 
mit diesem Unterkapitel anhand der untersuchten Fälle deshalb nicht sagen, dass 
die Frauen auf dem Großen Basar gerechter handeln würden als die Männer, 
sondern dass die Anlage zu ethischem Verhalten unabhängig von geschlechtli-
chen Stereotypen vorhanden ist und ausgebildet werden muss. 

Die gängige Geschlechterdiskussion läuft heute lediglich auf der äußeren 
Ebene des Habitus, sie vernachlässigt die Beschaffenheit und die Eigenschaften 
der »individuellen Seele« (Georg Simmel) im Charakter des Menschen. Diese 
Werte liegen auf einer anderen Kategorienebene, die, wie ich schon in den vo-
rangegangen Kapiteln problematisiert habe, in der soziologischen Forschung 
vernachlässigt wurden (vgl. insbesondere dazu Kapitel 2.3 des Forschungsstandes 
und Tab. 3). Das heißt nicht, dass die von der Geschlechterforschung dargeleg-
ten Punkte falsch wären, es heißt, dass sie ohne den Einbezug der seelischen 
Disposition zu falschen Interpretationen und Handlungskonsequenzen führen, 
weil sie nur die äußeren Ebenen in die Analyse miteinbeziehen. In Anklang an 
die Worte Sloterdijks (2009, S. 286) zur Kritik an Bourdieu (s. Kapitel 2.2 des 
Forschungsstandes) könnte man weiterführend sagen: »[...] – als ob das Echteste 
an uns, das uns einverleibte Geschlecht wäre.« [Hervorheb. d. Verf.]  

Wir sind jedoch mehr als unser Geschlecht, unser Alter, unsere Nationalität 
oder unsere Religion. Durkheims Vision eines »moralischen Individualismus« 
beruhte dementsprechend auf der »Sympathie für alles, was Mensch« ist: 

»Stattdessen aber scheint der Individualismus abgeglitten zu sein in den 
»Kult des Individuums«, d.h.: in eine narzisstische Form des Individualismus 
und in eine wie ehedem »mechanische« Form der Solidarität – »mechanisch« 
insofern, als archaische Kategorisierungen nach Geschlecht, Alter, körperli-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


152 

cher Erscheinungsform, ethnischer Zugehörigkeit, usw., wieder mehr gelten 
als die Organisationszugehörigkeiten in einer arbeitsteilig spezialisierten Ge-
sellschaft (Marske 1987: 3ff.).« (vgl. Bühl 2000, S. 20) 

Ich würde diese Erkenntnis fortführen, in dem ich nicht auf die Organisations-
zugehörigkeiten, sondern auf die »Sympathie für alles, was Mensch ist« (Durk-
heim) verweise, was semantisch sehr nahe an Simmels Kategorie der »individuel-
len Seele« zu liegen scheint. Dies macht insofern Sinn, da Durkheim wie Sim-
mel, auch wenn mit anderen Schwerpunkten, eine geisteswissenschaftliche Tra-
dition und Soziologie vertraten, welche die geistige Dimension des Menschen 
nicht exkludierte, wie es die heutige Soziologie auf dem Hintergrund eines mate-
rialistisch-mechanischen Weltbildes weitestgehend tut, sondern ihr einen zentra-
len Stellenwert einräumten. 

Die gegenwärtige Diskussion um Chancengleichheit und Frauenquote ver-
läuft so, als ob allein die Gegenwärtigkeit einer Frau die Gesellschaft zum Besse-
ren führen würde, als ob die Frau von »Natur« aus moralisch überlegen wäre und 
somit durch die Erhöhung des Frauenanteils in der Berufswelt, die Gesellschaft 
als Ganzes zum Besseren geführt werden würde. Während die männlichen 
Schattenseiten wie »egomanisch«, »gewalttätig« oder »machtbesessen« in der 
Gesellschaft – zu Recht – breit ausdiskutiert werden, scheint dabei die Frau von 
Natur aus eine »Heilige« zu sein und lediglich deren positive Eigenschaften wie 
»empathisch« oder »kommunikativ« werden diskutiert, so dass die weiblichen 
Schattenseiten im kollektiven Unbewussten weitestgehend unerforscht ihr Un-
wesen treiben können. Eine derartige Sichtweise vernachlässigt außerdem, dass 
Männer ebenso wie Frauen sozial und kulturell konditioniert sind, gleichwohl 
»Die männliche Sicht der Emanzipation« bis auf wenige Ausnahmen (vgl. Holl-
stein 2010 als einen führenden und oft belächelten Vertreter) erst langsam und 
sehr wenig diskutiert wird. Weitere Studien (vgl. Habermehl 1989, vgl. Schwit-
hal 2005) belegen bereits unwiderruflich, dass Männer prozentual in gleichem 
Maße der physischen Gewalt von Frauen ausgesetzt sind und dies in nicht min-
derem Maß, aber das gängige Klischee der Frau als Opfer und dem Mann als 
Täter breit in den Medien weiterdiskutiert wird, während dem Mann die Täter-
rolle qua Geburt aufoktroyiert wird. Oder wie es ein Basari formuliert: »There 
are Human Rights, there are Women’s Rights, but there are no Men’s Rights.«  

Die »Emanzipation der Frau« hat vor allem dazu geführt, dass Frauen, um 
beruflich erfolgreich zu sein, männliche Qualitäten annehmen müssen, die wie-
derum weitestgehend egoistisch konnotiert sind. Vom niederländischen Tele-
komkonzern KPN wurde dies so kommentiert: »Wir hatten auf mehr Führungs-
frauen gehofft, die aus ihrem Frausein heraus teilweise andere wichtige Werte, 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


153 

Einsichten und Qualitäten in den Betrieb bringen würden.« Was aber zeigte 
sich? »Eine Reihe glich in Verhalten und Kapazität stark den Männern, die da 
schon saßen – einschließlich ihrer Schwächen.«72  

Hinter der Idee, die Diskriminierungen des weiblichen Geschlechts aufzulö-
sen, stand eigentlich der Gedanke, dass dies auch die Gesellschaft als Ganzes 
verbessern würde. Die Idee einer Frauenquote sollte hierbei ein Mittel sein, um 
dieses Ziel zu erreichen, was aber unterstellt, dass allein die Anwesenheit einer 
Frau zu einer gerechteren Gesellschaft führen würde. Und genau diese Rechnung 
greift zu kurz. Nur wenn die charakterlichen ethischen Qualitäten ins Zentrum 
gerückt werden und die jeweiligen emotionalen Defizite ausgeglichen werden – 
so meine These – kann das angestrebte Ziel einer gerechteren Gesellschaft er-
reicht werden. Mit diesem Ziel in Wechselwirkung müssten dann die äußeren 
Aspekte des Habitus in Einklang gebracht werden, was wiederum dem Simmel-
schen Dreiklang von »individueller Seele« (Charakter), »subjektiver Kultur« 
(Geschlecht, Alter, Ethnie) und »objektiver Kultur« (kultureller Rahmen) ent-
spricht. 

Das heißt, das Hauptziel müsste sein, die Menschen mit den besten Fähig-
keiten in dem jeweiligen Fachgebiet u n d dem besten Charakter einzustellen 
und zu fördern. Dies darf nicht getrennt werden. Um dieses Ziel nun zu errei-
chen, bedarf es Instrumenten, die Diskriminierung jedweder Art eliminieren. 
Quoten, die allein auf die diskriminierende Faktoren setzen, schießen somit am 
Ziel vorbei und unterstellen unbewusst, dass dieser Mensch durch das diskrimi-
nierende Element besser sei als der »weiße Mann« bzw. der Status Quo. So wird 
Frau-Sein als eine fachliche Qualität per se gewertet. Ein ähnliches Problem zeigt 
sich nicht nur bei der Gender-Debatte, sondern auch bezüglich Alter oder Eth-
nie (s. dazu Kapitel 5). Es herrscht mittlerweile eine Tendenz, Menschen, die 
einer diskriminierten Gruppe zugehörig sind, zu bevorzugen. Was wir aber 
bräuchten, wäre eine Charakterquote! 

Hier haben wir nun ein Problem der Messbarkeit, denn mit Assessment 
Centern und quantitativen Fragebögen ist dieser Aspekt menschlichen Daseins 
nicht greifbar. Wer aber hat in einer modernen pluralistischen Gesellschaft noch 
die Autorität und das Wissen dies zu beurteilen? Wie kann ich einen »guten 
Charakter« messen oder beweisen? Oder anders gefragt: »[W]er erzieht die Er-
zieher und was beweist, daß sie im Besitz ›des Guten‹ sind?« (Marcuse 2008, S. 
61) Gleichwohl diese Fragen schwierig zu beantworten sein mögen und ich an 
dieser Stelle auch nur die Grundproblematiken aufzeigen kann, darf sie nicht 

72  Smolka, Klaus Max (2014): Sind Frauen die besseren Menschen? Frankfurter Allgemeine 
Zeitung. 14.11.2014 www.faz.net/aktuell/wirtschaft/menschen-wirtschaft/sind-frauen-die-
besseren-menschen-13266736.html (Stand: 21.11.2014) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


154 

aufgrund ihrer Komplexität zurückgewiesen werden, sondern vielmehr muss an 
diesem Sachverhalt weitergeforscht werden.  

Im Folgenden vertiefe ich nun die gesellschaftlichen Entwicklungen, die hin 
zu einer verstärkt außenorientierten Haltung geführt haben sowie deren entwick-
lungssoziologischen Implikationen auf einer theoretischen Basis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


155 

33.5  THEORETISCHER HINTERGRUND: Von der Ehre zu Prestige 
in postmodernen Gesellschaften: Performanz anstelle 
von Charakterhaltung und geistig-emotionaler 
Entwicklung 

»Ehre. Archaische Momente in der Moderne«, so lautete der Titel des im Jahre 
1994 von Ludgera Vogt und Arnold Zingerle herausgegebenen Sammelbandes. 
Die Ehre, so spiegelt sich in diesem Titel wider, wäre per se ein archaisches 
Konstrukt und der Gegenbegriff einer modernen Gesellschaft. Mit den in Euro-
pa durch Modernisierungsprozesse einsetzenden wirtschaftlichen, sozialen und 
politischen Umwälzungen wurden die, »mit der sozialen Schichtung verbunde-
nen Aspekte der Standes-Ehre [...] ihrer normativen Ansprüche entkleidet, zum 
›Sozialprestige‹ heruntergestuft.« (Zingerle 1989, S. 133) Axel Honneth verdeut-
licht, dass sich im »Kampf um Anerkennung«, von der ständischen Gesellschaft 
zur modernen, eine begriffsgeschichtliche »Umstellung von Ehrbegriffen auf 
Kategorien des sozialen ›Ansehens‹ und ›Prestiges‹« vollzogen hat (Honneth 
1994, S. 198ff zitiert nach Steuten 2005, S. 17). Alles in allem kann im Zuge 
von Modernisierungsprozessen und der Rezession zwischenmenschlicher Tugen-
den von einer Verschiebung von Ehre zu Prestige gesprochen werden.  

3.5.1  Theoretische Ankerpunkte: Wilhelm Korff, Thorstein Veblen und 
David Riesman  

Wilhelm Korff untersucht in seiner Dissertation vom Jahre 1966 die Kategorien 
»Ehre, Prestige, Gewissen«.  

»Das was die Ehre von ähnlichen, ihr verwandten Phänomenen wie dem 
Ruhm oder dem Sozialprestige unterscheidet, ist der ethische Anspruch, der 
in ihr liegt.« (Korff 1966, S. 55) 

In gleichem Zuge erkennt er, dass sich im Zuge der Postmoderne quantitative 
Leistungsprinzipien vor qualitativ ethische Prinzipien der Ehre geschoben haben. 
Prestige ist mittels Leistung quantitativ messbar, während Ehre mittels der Tu-
gend qualitativ zu eruieren ist. Mit anderen Worten kann man sagen, dass die 
positivistische Forderung der Quantifizierbarkeit auch die Erforschung des Ehr-
phänomens erschwert hat. Bei Korff lassen sich zentrale erkenntnistheoretisch 
begründete Unterscheidungsmerkmale zur Bestimmung von Ehre finden, die 
jenseits seiner christlichen Ableitungen, die er als Moraltheologe teilweise ver-
tritt, auch für eine sozialphilosophische Sicht fruchtbar sind. Beispielsweise 
macht er deutlich, dass Ehre eine verletzbare Größe sei, während Ruhm zwar 
verschwinden würde, aber nicht verletzt werden könne. Sozialprestige ließe sich 
indessen im Gegensatz zu Ruhm wiederum teilen (vgl. ebd., S.55ff). 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


156 

»Ruhm und Sozialprestige aber sind nichts anderes als defiziente Modi der 
Ehre, die ohne diese, und das heißt ohne Rückbezogenheit auf das ›intime 
Ich‹ des Menschen, lediglich etwas über seinen ›Verkehrskurs‹ aussagen wür-
den: nur im Ehrbegriff ist die Einheit von Selbstwert und Sozialwert, von in-
timer und öffentlicher Existenz gefordert.« (Korff 1966, S. 58)  

Ehre kann somit als Knotenpunkt des einzelnen Menschen zur sozialen Welt 
verstanden werden. Dazu gehört auch, dass eine Handlung erst als vollkommen 
sittlich geachtet werden kann, wenn sie aus innerer Überzeugung und nicht aus 
Angst vor Strafe oder Scham ausgeübt wird (vgl. ebd., S. 74ff). 

Ein wichtiger Vertreter bei der Analyse postmoderner Ehr- und Prestigever-
hältnisse ist zudem Thorstein Veblen (1971). Seine Hauptkategorien sind »de-
monstrativer Müßiggang« und »demonstrativer Konsum«. Die erste Kategorie 
verlangt hauptsächlich produktive Arbeit zu vermeiden und sich dem Schönen 
zu widmen, sei es in Form toter Sprachen oder der Ausübung von Musik oder 
Kunst bzw. anderer Bildungsgüter in dilettantischer Art und Weise. Es geht 
somit mehr um eine Demonstration als um wahres Können zur Erlangung von 
Prestige: »frei und ungehemmt [...] das Beste, was an Eßwaren, Getränken, 
Narkotika, Häusern, Bedienung, Schmuck, Bekleidung, Waffen, Vergnügen, 
Amuletten, Idolen und Gottheiten zu haben ist« (Veblen 1971, S. 66). Thor-
stein Veblen (1971) erkennt, dass die »müßige Klasse« nicht nur Einfluss auf die 
Sozialstruktur, sondern auch auf den Charakter und die geistige Entwicklung 
der Menschen ausübt (vgl. Veblen 1971, S. 159). Laster werden zu Tugenden 
glorifiziert. Die Wahrung des Scheins und die Zur-Schaustellung sind das zent-
rale Kriterium. »Ehre« wird zur Performanz, Inhalte sind unwichtig, die Form 
soll gewahrt bleiben.  

David Riesman (1960 [amerikanisches Original: 1950]) untersucht in sei-
nem Buch »Die einsame Masse« den Wandel des amerikanischen Charakters. Er 
arbeitet an Max Weber angelehnt, wie bereits veranschaulicht um hier vertiefend 
darzulegen, drei verschiedene Idealtypen heraus: traditionsgeleiteter, innengelei-
teter und außengeleiteter Typus. Der traditionsgeleitete Typus bekam im Buch 
selbst und folglich wohl deshalb auch in dessen Rezension wenig tiefere Auf-
merksamkeit. Dieser Typus findet sich häufig in Gesellschaften, die sich durch 
eine geringe Bevölkerungsdichte, in relativ großflächigen Gebieten oder auch 
durch eine hohe Sterblichkeitsrate auszeichnen. Dies betrifft weitestgehend 
vergangene Gesellschaften, in denen getan wurde, was auch die Vorfahren zu tun 
pflegten. Ein Regelsystem aus Alter, Geschlecht, Sippe, Stand usw. prägte den 
traditionsgeleiteten Typ und leitete ihn auf Pfade, die schon vielfach gegangen 
und erprobt worden sind.  

Die Studie von Riesman und auch dessen Rezeption fokussierte sich auf den 
innengeleiteten und außengeleiteten Typus. Seit dem 18. Jahrhundert vollzog 
sich vor allem im Zuge der Industrialisierung und des Wirtschaftswachstums in 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


157 

den Vereinigten Staaten ein steigendes Wachstum der Bevölkerung. Dies brachte 
den innengeleiteten Typus hervor, der durch seine inneren Wertmaßstäbe ge-
kennzeichnet und geleitet ist. Steigender Wohlstand und sinkende Bevölke-
rungszahlen sind der Nährboden des außengeleiteten Typs, der seinen Wert 
unablässig von Moden, Medien oder der peer-group bestimmen lässt. Um die 
tieferliegende kollektiv unbewusste Problematik des außengeleiteten Charakters, 
der vor allem an Prestige interessiert ist, und seine gesellschaftlichen Implikatio-
nen zu verstehen, bedarf es des Verständnisses um einige zentrale entwicklungs-
psychologische Komponenten zum Prozess der Selbstwerdung, die mit Bühl 
(2000) in eine soziologische Dimension eingebettet werden können. 

3.5.2  Exkurs: Der Prozess der Selbstwerdung  

Der Prozess der Selbstwerdung verläuft im Kontext verschiedener Sozialsysteme. 
Erstens dem des Mutter-Kind-System, zweitens dem des Peer-System, und drittens 
dem des Gesellschaftssystems.  

Die »participation mystique«, die erste Beziehung des Kindes zu seiner Mut-
ter (oder einer anderen Person, psychologisch betrachtet spielt das eine weniger gerin-
ge Rolle) ist eine symbiotische Beziehung, die einerseits für das Kind Gefahr, durch 
die starke Abhängigkeit und andererseits Schutz und Bedürfnisbefriedigung, dar-
stellt. Die Loslösung aus dieser Einheit in ein ausgewogenes Verhältnis von Loslösung 
und Bindung ist nicht unbedingt einfach, wie viele weibliche Bilder von der Hexe, 
der Madonna oder des Drachen zeigen. »Ein höherer Reifegrad der Selbstwerdung 
scheint erst möglich zu sein, wo die archetypische ›Allmutter‹ der ›Trennung der 
Eltern‹ bzw. der Unterscheidung von ›männlich‹ und ›weiblich‹ zu weichen beginnt, 
die nun dem Kind erst eine Wahlmöglichkeit und damit eine reale Befreiung von der 
Faszination des Mutterarchetyps erlaubt.« (Bühl 2000, S. 94) Die anfänglich sym-
biotisch notwendige Mutterbindung, wird durch eine narzisstische Phase, so um das 
vierte Lebensjahr abgelöst, die in diesem Stadium notwendig und richtig ist, um ein 
eigenes Ich auszubilden. 

Im »peer-system« findet der junge Erwachsene dann die Möglichkeiten des 
Ausdrucks von Anerkennung und Zugehörigkeit. Während im vorhergehenden Sta-
dium Narzissmus und seine individuellen Belange – das Ich-Gefühl – Vorrang ha-
ben, zählt in dieser Entwicklungsphase die Zugehörigkeit zu der eigenen Gruppe – 
das Wir-Gefühl. Die eigene Persönlichkeitsentwicklung wird hier um den Preis der 
Anerkennung und des Gehorsams, Loyalität und Verpflichtung, zurückgestellt, es 
erfolgt eine Art »Entindividualisierung«  »und  insofern [...] eine Stärkung, aber 
auch Erweiterung des kollektiven Unbewussten gegenüber dem bisher erreichten 
individuellen Bewusstsein.« (Bühl 2000, S. 95) Wenn die Loslösung aus dieser Bin-
nenorientierung geglückt ist, begibt sich der Jugendliche allein wieder auf eine Aben-
teuerfahrt, verbildlicht im Archetypus des »Helden«. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


158 

»Der Zweck der Individuation ist nun kein anderer, als das Selbst aus den fal-
schen Hüllen der Persona einerseits und der Suggestivgewalt unbewusster Bilder 
andererseits zu befreien.« (Jung 1990, S. 70 zitiert nach Bühl 2000, S. 35)  

In einen reifen Individuationsprozess eines Erwachsenen mündet diese Stufe aber 
nur, wenn sich der Held, die Glamourfrau oder der König in den »Weisen Mann« 
oder die »Weise Frau« zu wandeln verschafft. »Wird diese psychische Reifestufe in der 
Mehrheit der Bevölkerung nicht erreicht, dann kommt es zu den bekannten Verfalls-
erscheinungen der ›Massengesellschaft‹, die trotz ihrer hohen organisatorischen Diffe-
renzierung kollektivpsychisch auf der Stufe des Peer-Systems oder (als patriarchalisti-
sche oder matriarchalistische Gesellschaft) sogar des Familiensystems stehengeblieben 
ist.« (Bühl 2000, S. 96) Der gegenwärtig zu beobachtende »Jugendwahn« einerseits, 
was einer Übervorsorge des Größenselbst entspräche, und die Tendenz zur Vernach-
lässigung der äußeren Erscheinung, was ein Ausdruck des Größenklein wäre, ande-
rerseits, verdeutlichen lediglich, dass die Mehrheit der Gesellschaft in diesem Stadium 
verharrt ist. Die unterschwellig entstehende Selbstverachtung der eigenen Schwäche 
birgt dann eine hochgradige Gefahr, diese auf Sündenböcke zu schieben und einen 
Führer- und Promikult zu inszenieren. Nach einer bestimmten Zeit wirkt dieses 
Verhalten nicht mehr als von außen aufgezwungen, sondern es gräbt sich in das 
Gefühls- und Empfindungsleben des Einzelnen ein und wird als eigenes internalisiert 
(vgl. Bühl 2000, S. 95ff). Fremdzwänge werden zu Selbstzwängen (vgl. Elias 
1976). Diese Prozesse sind kulturübergreifend, sie mögen ihre jeweilige kulturelle 
Färbung besitzen, bleiben aber im Wesentlichen transkulturell. 

Bezogen auf die Ehre würde ein geglückter Individuationsprozess zu einem 
reifen Verständnis von Ehre führen, in welchem sich der Einzelne seiner gesell-
schaftlichen Um- und Mitwelt bewusst ist, gleichzeitig aber das »innere 
Standing« hat, seine Wahrheit klar und angemessen zu vertreten, ohne ständig 
die Anerkennung der anderen (peers) für seinen Selbstwert zu benötigen. Das 
vorherrschende Verlangen nach Prestige in der postmodernen Gesellschaft ist 
folglich ein Ausdruck eines gescheiterten Individuationsprozesses und dem Ver-
harren in einem »peer-system« und der Orientierung an der Gruppenehre (auch 
wenn diese vielleicht anders genannt wird), um den eigenen geringen Selbstwert 
über äußere Güter zu kompensieren. »Das ›individuelle Ich‹ des ›außengeleiteten 
Menschen‹ wird dabei gleichsam überstimmt von seinem ›sozialem Ich‹.« (Korff 
1966, S. 56f) Mit anderen Worten ist die Ablösung von der peer-group nicht 
geglückt und es konnte kein »geschäftsführendes Ich« oder »Kernselbst« (Bühl 
2000, S. 29f) gebildet werden, das jenseits einer Vielzahl von Rollen, die wir zu 
spielen haben, den einzelnen Menschen leitet und ihn oder sie zu einer reifen 
Person macht, so dass sich der Mensch nicht außengeleitet durch verschiedene 
Gruppen leiten lassen muss. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


159 

»Der Innengeleitete folgt sozusagen einem Kreiselkompass, der unabhängig 
von Umweltzuständen immer in die richtige Richtung zeigt. Der Außenge-
leitete erkundet die geltenden moralischen Maximen durch eine ständig in 
Bewegung befindliche Radaranlage.« (Bühl 2000 S. 97) 

Der grundlegende emotionale Mangel des Narzissten gleicht der Not eines Jun-
kies, dessen einziges Ziel der immer nächste Schuss ist, um sein nie enden wol-
lendes Verlangen zumindest zeitweise stillzustellen. 

Aus der Standesehre heraus entwickelte sich auch der auf den universellen 
Menschenrechten beruhende Begriff der Würde. So wird heute nicht selten die 
»Würde als Ersatz der Ehre« (Fellsches 1999) für moderne Gesellschaften ange-
sehen. Bei genauerer Betrachtung ist die Überhöhung der Würde jedoch viel-
mehr als Ausdruck der anomischen und narzisstischen Verhältnisse zu deuten, 
denn als dessen Lösung. Die Würde liegt auf der vertikalen Ebene des Selbst der 
»individuellen Seele«, sie integriert die horizontale Außenwelt (subjektive und 
objektive Kultur bzw. Habitus) nicht, sie gehört in den Gegenstandsbereich der 
Philosophie, sie ist vor-sozial. Die Ehre befindet sich im Zwischenraum von 
Philosophie und Soziologie. 

»Contrary to dignity, which is strictly philosophical yet too abstract and a 
sociologically amorphous concept, even in more recent modernity honour is 
still one of the fundamental cornerstones of social identity construction and 
›politics of reputation‹ planning.« (Giordano 2002, S. 56)  

Ehre – ich spreche hier von der idealtypischen sozialphilosophischen Idee und 
nicht von einer privatmetaphysischen Interpretation – im Verhältnis zur Würde 
ist sozial. Die Würde ist ein Teilaspekt des Gesamtgefüges menschlicher Werte. 
Idealtypisch ist eine gelungene Form von Ehre – mit Simmel gesprochen – eine 
gelungene Synthese von individueller Seele, subjektiver Kultur und objektive 
Kultur, mit anderen Worten ist sie der Knotenpunkt zwischen dem eigenen 
Selbst und der äußeren gesellschaftlichen Situation, sie hat die Selbstwerdung, 
bei gleichzeitiger Integration der jeweiligen gesellschaftlichen und sozialen Um-
stände zum Ziel. Die Würde ist subjekttheoretisch eine Kategorie, die für sich 
steht und als Gegenstandsbereich eher der Philosophie zuzuordnen ist. Ehre ist 
ein relationales Prinzip. Ehre und Würde bedingen sich, die Würde kann die 
Ehre nicht ersetzen, noch umgekehrt.  

Die Würde widerspiegelt, in der heutigen einseitigen Überhöhung gegen-
über der Ehre, lediglich die narzisstische Verhaftung postmoderner Gesellschaf-
ten. Sie bildet in der Postmoderne das pathologische Pendant zur Außenleitung, 
das narzisstische Ich, das sich wie das vierjährige Kleinkind zum Zentrum der 
Welt erhebt und dem es unmöglich ist, Bedürfnisse, außer den eigenen wahrzu-
nehmen oder seine Bedürfnisse mit seiner Umwelt abzustimmen. Das überhöhte 
Selbst des Narzissmus geht somit Hand in Hand mit der Überhöhung der Wür-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


160 

de des Einzelnen in der postmodernen Gesellschaft, die dann aber viel mehr zum 
»Kult des Individuums« (Durkheim) wird als dem Menschen die ihm zugedach-
te Würde zuzugestehen. 

Zusammenfassend stellt die folgende Tabelle die Idealtypen nach Riesman 
im Verhältnis zum gesellschaftlichen Ehrverständnis dar. Es ist anzumerken, wie 
auch Riesman schon erkannte, dass alle Typen in jeder Gesellschaftsform vor-
handen sind, jedoch jeweils der ein oder andere Typ vorherrschend ist. 

 Ehrverständnis Typen nach Riesman 

Traditionelle Gesellschaft ständische/ gruppenbezogene Ehre  
= meine Ehre 

traditionsgeleitet 

Moderne Gesellschaft kein spezifisches Ehrverständnis,  
innere Ehre 

innengeleitet 

Postmoderne Gesellschaft Prestige, Performanz der Ehre,  
äußere Ehre 

außengeleitet 

Tab. 7:  Idealtypischer gesellschaftlicher Wandel des Ehrverständnisses im Kontext des 
kulturellen Wandels 

Bezogen auf die empirischen Fälle auf dem Großen Basar in Istanbul wären die 
in Kapitel 2 dargelegten Fälle dem traditionsgeleiteten Typus (Canberk, 68 
Jahre; Yavuz, 55 Jahre; Ilhan, 67 Jahre) zuzuordnen, eingebettet in das traditio-
nelle Ausbildungssystem Ahilik und im Zuge der nachfolgenden Generationen 
tritt der innengeleitete Typ (Iskender, 37 Jahre) hervor. Der in Kapitel drei 
dargelegte Gerichtsfall um R.K. (37 Jahre) wäre ein klassischer außengeleiteter 
Fall. Die Fälle von Kapitel 3.1.2 bis 3.1.4 stellen Varianten einer innengeleiteten 
Ehre dar. Dass der Wandel von innerer zu äußerer Ehre nicht nur die Händler, 
sondern auch die Kunden betrifft, habe ich in Kapitel 3.2 dargelegt. Auch in den 
neu aufkommenden Berufssparten der Reiseführer und Schlepper lässt sich der 
gesellschaftliche Wandel vom innengeleiteten zum außengeleiteten Typus be-
obachten. 

3.5.3  Ehrenamtliches Engagement und Ehrungen als äußere Parameter 
der Ehre 

Als eine zentrale Ausdrucksform der Ehre in modernen Gesellschaften werden 
das ehrenamtliches Engagement und Ehrungen betrachtet (vgl. Vogt 1999, vgl. 
Steuten 2005). Fast täglich kann in den Zeitungen über die Wohltätigkeitsdiens-
te unterschiedlicher Personen in diversen gesellschaftlichen Bereichen gelesen 
werden. Sie erstrecken sich von der Nachbarschaftshilfe über die Mitgliedschaft 
in Vereinen, wie etwa der freiwilligen Feuerwehr oder Sportvereinen, bis hin 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


161 

zum Schöffen vor Gericht. Doch nicht alles, was glänzt, ist golden und kritische 
Stimmen problematisieren etwa, dass diese Arbeit bis zu 80 % von Frauen ver-
übt wird oder durch unbezahlte ehrenamtliche Arbeit der Status Quo sozialer 
Ungerechtigkeit mittels Anerkennungsverhältnissen in Form von sozialem Kapi-
tal verschleiert wird (vgl. Steuten 2005, S. 19ff). Kritisch formuliert ließe sich 
gegen ehrenamtliches Engagement deshalb entgegenhalten, »dass es soziale Eh-
renamtlichkeit im Sinne unbezahlter praktischer Sozialarbeit ist, ohne die den 
sozialen Sicherungssystemen moderner Gesellschaften nachweislich der Zusam-
menbruch droht.« (Steuten 2005, S. 21) 

Für ehrenamtliches Engagement werden nicht selten auch Ehrungen verlie-
hen. Ludgera Vogt (1999) zieht Ehrungen als Analyseschwerpunkt für ihre Ar-
beit »Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft« heran, wobei sie die 
Dimension von innerer und äußerer Ehre zwar andenkt, aber nicht realisiert, da 
sie die ethische Dimension in ihrer Arbeit, die sich an Hobbes orientiert, nicht 
berücksichtigt. Korff (1966, S. 57f) hat scharfsinnig den Unterschied von Leis-
tung-Prestige und Ehre-Tugend analysiert sowie das Problem gleichzeitig in den 
wissenschaftlichen Kontext des Positivismus eingebettet. Innere Ehre und Tu-
gend ist nicht quantitativ messbar und eruierbar, was dazu führt, dass Ehre, 
wenn sie überhaupt untersucht wird, vor allem an leistungsbezogenen Parame-
tern und Prestige gemessen wird.  

»Im Idealfall decken sich äussere und innere Ehre, dann nämlich, wenn 
Menschen auf Grund ihrer ethischen Qualitäten Anerkennung finden. Häu-
fig aber macht sich zwischen den beiden Dimensionen von Ehre Wider-
spruch geltend: ehr-würdige Menschen werden missachtet, während Un-
würdigen Lob zuteil wird.« (Angehrn 1982, S. 13) 

Ich wiederhole dieses Zitat bewusst, weil es das Spannungsverhältnis von innerer 
und äußerer Ehre sowie seine gesellschaftspolitische Dimension verdeutlicht. 
Ehrungen verlieren an Glaubwürdigkeit, wenn die Ehrbarkeit einer Person in 
Frage gestellt ist und der Grund der Ehrung fragwürdig bleibt. Die vorzeitige 
Überreichung des Friedens-Nobelpreises an den US-Präsidenten Barack Obama 
etwa – ohne dass er überhaupt eine Handlung vollzogen hätte, die dem Welt-
frieden gedient hätte, quasi als Vertrauensvorschuss – stellt die Vertrauenswür-
digkeit von Ehrungen in Frage. Dies gerade auch dann, wenn eine derartige 
Ehrung nicht nur einmal vorkommt, sondern mit der Europäischen Union zum 
Regelfall zu werden droht. Der Friedensnobelpreis ist nicht als der lange Arm 
der Politik gedacht, sondern als eine unabhängige Institution, die Visionen oder 
visionäre Projekte fördert, die dem Frieden auf der Welt dienen. Gerade deshalb 
muss der Akt der Ehrung unabhängig von tagespolitischen Entscheidungen 
bleiben. Derartige »Fehl-Ehrungen« schädigen den Akt der Ehrung und nehmen 
ihm seine Vertrauenswürdigkeit und Verlässlichkeit. Hier läuft die Ehrung Ge-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


162 

fahr zu einem Prestige- und Machtinstrument zu werden, indem einfach derje-
nige geehrt wird, der den eigenen Interessen gerade am nächsten steht. Genau 
deshalb bedingen sich innere und äußere Ehre. Interessen allein ohne ethischen 
Imperativ bergen die Gefahr in sich, nicht mehr dem Wohle aller zu dienen, 
sondern für das Interesse mancher zu stehen. Nur weil also Personen weiterhin 
geehrt werden, kann man nicht daraus schließen, dass Ehre weiterhin eine Be-
deutung in der modernen Gesellschaft innehätte, wie dies Vogt (1999) prokla-
miert, wenn man den semantischen Gehalt des Begriffes nicht hinreichend erör-
tert. 

Heutige Ehrvorstellungen scheinen fast vollkommen losgelöst von der eins-
tigen philosophischen Einsicht des Aristoteles, diejenigen Personen, die sich in 
einer Gesellschaft durch besondere, genauer gesagt tugendhafte Verhaltensweisen 
auszeichnen, zu ehren und somit das Ziel einer Gesellschaft, die geistige Ent-
wicklung und Vervollkommnung zu fördern, voranzubringen. Es ist auch nicht 
so, dass Hobbes narzisstische Ehrvorstellungen in der Moderne keine Bedeutung 
hätten, vielmehr werden seine von der Ethik abgetrennten Ehrperformanzen 
empirisch immer wahrer! Seine Ausführungen müssten somit vielmehr als eine 
Beschreibung postmoderner Gesellschaften, denn als philosophische Abhand-
lung gelesen werden. Wer in einer Gesellschaft geehrt wird und wer nicht, zeigt 
somit gleichzeitig die unbewusste Werteskala einer Gesellschaft auf, die in der 
Moderne Leistung und Prestige anstelle von Tugend und Ehre sind. Nicht die 
geistige Entwicklung und Vervollkommnung stehen im Vordergrund, sondern 
die materialistisch orientierte performierte Optimierung.  

3.5.4  Reputation in der Wirtschaftssoziologie 

Meine These, dass innere Ehre in postmodernen Gesellschaften (und Wissen-
schaftszweigen) nur noch als Residualkategorie existiert, aber keine zentrale 
Orientierungskategorie in der Postmoderne darstellt, bestätigt sich auch bei 
einem kurzen Blick in die Wirtschaftssoziologie. Zentral ist hier der Begriff der 
»Reputation«, welcher ähnlich dem Prestige ein soziales Kapital darstellt, das 
idealtypischerweise ehrbare Händler gebührend würdigen sollte. In der türki-
schen Sprache ist es der Begriff itibar (s. Tabelle 5), wie ich ihn in Kapitel 2 
aufgezeigt habe.  

Um Reputation zu erlangen, müssten, in Anlehnung an Habermas, erstens 
die objektive evidenzbasierte Ebene der Institutionen adressiert werden, zweitens 
die sozial-moralischen Anforderungen eingehalten und drittens eine attraktive, 
vertrauenswürdige und einzigartige Identität geschaffen werden, die ein Unter-
nehmen im Besonderen auszeichnet (vgl. Eisenegger/ Schranz 2015, S. 139f). 
Auch hier zeigt sich trotz der differenzierten Herangehensweise die Außenorien-
tierung der Forschung an äußerer Ehre, wie ich sie im Forschungsstand proble-
matisiert habe. Es werden zwar moralische Forderungen gestellt, diese sind aber 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


163 

lediglich appellativ-äußerlich. Die Autoren Eisenegger/ Schranz (2015) machen 
nämlich deutlich, dass die dritte expressive Dimension der Reputation eigentlich 
das wesentliche und ausschlaggebende Kriterium darstellt. Wer hier überzeugen 
kann, gewinnt. Dies zeigt deutlich, dass wirtschaftssoziologische Ausdeutungen 
immer in einen kulturellen Kontext eingebettet werden müssen, der heute stark 
durch den Kreiselkompass des Außengeleiteten bestimmt ist und von ökonomi-
schen Kosten-Nutzen-Relationen überschattet wird. Die neuere Wirtschaftssozi-
ologie beschäftigt sich etwa mit dem Phänomen, dass sich manche Unternehmen 
trotz ökonomischer Ineffizienz am Markt halten, wobei sich zeigt, dass sie das 
soziale Kapital der Reputation effizient einsetzen und dadurch wirtschaftliche 
Gewinne erzielen können. Besonders im Kunstmarkt muss der Wert eines Gutes 
erst durch Reputationszirkulationen geschaffen werden (vgl. Eisenegger/ Schranz 
2015, S. 136ff). Ähnlich konstruiertes Reputationskapital findet sich auch in 
den Untersuchungen von Abolafia (1996) an der Wall Street oder Smith (1989), 
der die Generierung von Wert bei Auktionen einer genaueren Untersuchung 
unterzieht.  

Problematisch bei diesen wirtschaftssoziologischen Untersuchungen ist die 
fehlende begriffliche Schärfe von innerer und äußerer Ehre. Reputation ist ein 
Teilaspekt des Prestige und misst sich über quantitative Leistungen, was dazu 
führt, dass der ethische Imperativ der Ehre exkludiert wird und Reputation 
ähnlich des Prestige ein beliebig zu füllendes Konstrukt wird, dass vom Kreisel-
kompass des Außengeleiteten immer so gefüllt wird, wie der Markt es gerade 
verlangt. Denn, wie es Korff (1966, S. 55) treffend erkannt hat, unterscheidet 
sich die Ehre von ihr nahestehenden Begriffen wie Prestige, Reputation oder 
Ruhm gerade durch ihren ethischen Anspruch.  

An dieser Stelle zeigt sich die Problematik der sogenannten Bindestrich-
Soziologien, die in ihrer detaillierten Kleinarbeit den Gesamtkontext des Han-
delns vernachlässigen, in diesem konkreten Fall die wirtschaftlichen Praktiken 
nicht in den kulturellen Wandel integriert werden. Erst wenn ich den kulturel-
len Wandel des Ehrverständnisses von einer innengeleiteten inneren Ehre zu 
einer außengeleiteten Form des Prestige und der Reputation verstehe, kann ich 
die damit einhergehenden Problematiken erkennen, so dass auch Reputation als 
solche als problematisch erkannt werden kann. Einerseits gibt es kritische Kul-
turstudien à la David Riesman, Herbert Marcuse oder Walter L. Bühl, die auf 
die pathologischen kulturellen Entwicklungen verweisen, andererseits werden 
dann aber in den Teildisziplinen der Soziologie systemimmanente Prozesse und 
Funktionen erläutert, ohne diese kritisch zu hinterfragen und kulturkritische 
Studien darin zu integrieren. So wird großzügig übersehen, dass derartige For-
men von Prestige und Reputation nicht mehr bloßes soziales Kapital, sondern 
Symptome einer anomischen und anerkennungssüchtigen Gesellschaft sind, die 
mittels Fachbegriffen verharmlost werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


164 

3.5.5  Anerkennungssucht als Ausdruck eines missglückten 
Selbstwerdungsprozesses 

Zusammenfassend zeigt sich in der Entwicklung von einer traditionellen über 
eine moderne hin zu einer postmodernen Gesellschaft idealtypisch eine Ver-
schiebung von ständischer Ehre über eine innengeleitete Ehre hin zu einer au-
ßengeleiteten »Ehre«.  

In der traditionellen Standesehre waren Inhalt und Form von Ehre noch 
weitestgehend deckungsgleich, allerdings gab es keinen Unterschied zwischen 
meiner Ehre und der Ehre meines Standes, was die Selbstbestimmungsmöglich-
keiten sehr stark eingeschränkt hat. Der gesellschaftliche Zwang der Gruppeneh-
re, die dem Einzelnen kaum eine freie Wahl bezüglich der Lebensgestaltung lässt 
sowie den Rahmen für den missbräuchlichen Gebrauch im Falle des Ehrenmor-
des bildet, erklärt die Ablehnung gegenüber überkommenen Gruppenzwängen 
und Moralvorstellungen. Insofern hat das Aufbegehren gegen die Tradition 
neben wohl wahrer Kritik, womöglich auch einige sinnvolle Instanzen wie die 
Handelsehre und die Ehre als Ganzes verworfen. Aus dieser Perspektive mag der 
erste Akt der Modernisierung ein Befreiungsakt gewesen sein, der nur in der 
Postmoderne zu einer einseitigen Überhöhung des Individuums im Gegensatz zu 
den vorherigen kollektivistischen Zwängen geführt hat. 

Da die hier zugrunde liegende Wertebasis aus der traditionellen Gesellschaft 
stammte und in der Moderne kein Raum für eine neue Wertebasis geschaffen 
wurde, konfrontiert uns heute die Postmoderne mit moralischen Entgleisungen 
und Verschiebungen: Eine Gesellschaft, die auf der Ebene des peer-Systems 
stehen geblieben ist, die Erwachsen-werden strukturell unterbindet, sodass an-
stelle der Individuation die ständige Anerkennung von den anderen im Vorder-
grund steht. Die Anerkennungssucht gründet im Liebesmangel des Narzissten, 
der zwischen Größenselbst und Größenklein, auf der ewigen Suche nach sich 
selbst im außengeleiteten Modus sich verlierend schwankt, und diese Probleme 
ursächlich und nicht symptomhaft zu behandeln bleibt die große Aufgabe der 
Gegenwart.  

Mit anderen Worten bedarf es der Schaffung von gesellschaftlichen Struktu-
ren, die dem Individuum, jenseits narzisstischer Verblendung, den Raum zur 
Selbstentfaltung bereitstellen, bei der die Fehler der traditionellen Gesellschaft 
aber nicht wiederholt werden dürfen. Gemeinschaftliche Einbindung darf das 
Individuum weder einseitig mit kollektiven Moralforderungen überfrachten, 
noch von seiner gesellschaftlichen Verantwortung als reifen Erwachsenen ent-
binden. 

Die Seele indessen, die ganz sie selbst geworden ist, ist nicht egoistisch, da 
sie nichts Äußerliches begehrt, was ihre Sehnsucht wecken könnte, »sondern weil 
sie überall sich selbst hat und nichts als ihr reinstes Inneres ist, so ist sie überall 
Verlangen und Erfüllung zugleich.« (Simmel 1995a, S. 111) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


165 

4.  Das Recht als Ersatz der Ehre ?           
Gleichheitsprinzip vs. Beitragsprinzip 

Seit den Anfängen der Soziologie ist diese mit der Moral verstrickt. Für die 
Gründerväter der Soziologie wie Max Weber, Émile Durkheim oder Georg 
Simmel war es selbstverständlich sich mit Fragen der Moral auseinanderzusetzen. 
So bezieht vor allem die Soziologie als Krisenwissenschaft ihr Entstehen und ihre 
Existenzberechtigung aus dem moralischen Unbehagen der gesellschaftlichen 
Begebenheiten Ende des 19. Jahrhunderts. Niklas Luhmann oder Jörg Berg-
mann und Thomas Luckmann jedoch sehen Moral als nicht mehr geeignet die 
komplexen Prozesse in modernen ausdifferenzierten Gesellschaften zu steuern. 
Moral würde in diesem Sinne vom Recht als ihr »funktionales Äquivalent« er-
setzt werden (vgl. Liebig 2007, S. 1ff).  
Meines Erachtens greift diese Logik zu kurz und die vorsozialen Bedingtheiten, 
derer formale Strukturen bedürfen, werden übersehen. Durkheim (1992, S. 267) 
hat ähnliches in die Formel: »nicht alles ist vertraglich im Vertrag« gebracht. Ich 
möchte an diesem Punkt noch einmal meine eingangs aufgestellten Thesen in 
Erinnerung rufen, da sie insbesondere in diesem Kapitel genauer diskutiert wer-
den. Es ist eine falsche Konjunktion westlicher Gesellschaften, dass alles, was 
formal ist, per se gerecht sei. Es gibt ein Spannungsverhältnis zwischen subjekti-
ven Dispositionen und objektiv-abstrakten Regelungen. Daraus ergeben sich 
folgende Thesen. 

Hauptthese:  

• Objektive Regeln können Gerechtigkeit nicht garantieren, wenn subjektive 
Vorbedingungen nicht erfüllt sind. 

 
Folgethesen: 

• Eine ehrenhafte Charakterhaltung stellt eine notwendige Voraussetzung für 
eine gerechte Vertragsabwicklung bzw. einen gerechten Handel dar. Ein 
formaler schriftlicher Vertrag ist an sich noch nicht gerecht. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


166 

 
• Ein objektiver Preis ist kein Garant für einen fairen Preis. Ein ausgehandel-

ter Preis ist nicht sui generis ungerecht bzw. gerecht. Die Charakterhaltung 
bestimmt primär, ob ein Preis dem Anspruch der Gerechtigkeit gerecht 
wird. 

Die vorhergehenden Kapitel waren eine notwendige Hinführung, um die Prob-
lematik im historischen Verlauf einbetten zu können. Nachdem ich in den vor-
herigen Kapiteln auf einer eher allgemeinen Ebene die Unterschiede des »Homo 
Honoris« und des »Homo Oeconomicus« am Beispiel des Wandels von einer 
vormodernen zu einer modernen Gesellschaft dargelegt habe, eruiere ich im 
folgenden Kapitel an drei Problemkomplexen die dialektische Verschränkung 
von subjektiven Dispositionen und objektiven Regeln genauer: Dies ist zum 
Ersten das Beispiel des Vertrages, zum Zweiten das Beispiel der Preisbildung und 
zum Dritten die politische Ebene. 

An Fallbeispielen zeige ich die Möglichkeiten und Grenzen von Verträgen 
auf, indem ich auf deren vorsozialen Elemente verweise und zeige, wie man trotz 
Verträgen betrügen kann, wenn die Charakterhaltung nicht mitberücksichtigt 
wird. Nicht formal-schriftliche Verträge, sondern das gegebene Wort oder der 
Handschlag garantierten die Einhaltung von Abmachungen. Der ehrbare Kauf-
mann war ein Mann des Wortes.  

Am Beispiel der Preisbildung zeigen sich, mittels der auf dem Basar vorherr-
schenden Divergenz von Feilschen und Festpreisen, die kollektiv unbewussten 
vormodernen und modernen Denk-, Wahrnehmungs-, und Handlungsstruktu-
ren. Das »Beitragsprinzip« (Aristoteles) steht idealtypisch für vormoderne, das 
»Gleichheitsprinzip« (John Rawls) für moderne Gesellschaften. Unterschiedliche 
kulturelle Mentalitäten zeigen sich hiermit als divergierende Gerechtigkeitstheo-
rien.  

Vertragstheorie und Preisbildung sind in den empirischen Kapiteln 4.1.1 
und 4.1.2 stark miteinander verwoben und gebündelt. Im THEORETISCHEN 
RAHMEN werden Vertrag (Kapitel 4.2) und Preisbildung (Kapitel 4.3) separat 
betrachtet. 

Darüber hinaus zeige ich am empirischen Beispiel der Restauration des Gro-
ßen Basars (Kapitel 4.4) auf, inwiefern sich Ehre und Macht bedingen. Nicht 
Macht als solche ist das Problem, so meine These angelehnt an Aristoteles, die 
ich im theoretischen Kapitel 4.5 explizit eruiere, denn es wird immer Menschen 
geben, die mehr Macht haben als andere, vielmehr muss der Charakter dement-
sprechend gebildet werden, so dass Ehre und Macht eine Einheit bilden.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


167 

44.1  Gerechte Verträge, gerechte Preise und die 
Charakterhaltung der Person  

Es gibt ein weitverbreitetes Vor-Urteil gegenüber den Händlern auf dem Großen 
Basar in Istanbul. Diesen wird eine fragwürdige Geschäftsmoral unterstellt und 
vor allem westliche Touristen werden davor gewarnt, sich nicht betrügen 
(kandırmak) und »übers Ohr hauen« (kazıklamak) zu lassen. Dieses Misstrauen 
resultiert daraus, dass von einem Türken tendenziell für das gleiche Produkt ein 
niedrigerer Preis als von einem Touristen aus einem anderen Land verlangt wird, 
auch wenn es hier nochmals Abstufungen dahin gehend gibt, ob er etwa aus 
einem westlichen oder einem indischen oder einem griechischen Land kommt. 
Aus westlicher Sicht klingt die Empörung über die unterschiedliche Preispolitik 
logisch, baut das westliche Gerechtigkeitsverständnis doch hauptsächlich auf 
einem abstrakten »Gleichheitsprinzip« (vgl. Rawls 1998, 2003; s. Kapitel 4.3.2) 
auf. Der Gegenpol dazu ist das »Beitragsprinzip«, vertreten durch Aristoteles, das 
auf einem situativen und kontextbezogenen Gerechtigkeitsverständnis beruht.  

Ein klassischer Handel läuft folgendermaßen ab: Nachdem der Händler den 
Kunden mittels Alter, Kleidung und Nation auf ein Budget eingeschätzt sowie 
die Preisspanne seiner eigenen Ware berücksichtigt hat, nennt der Händler einen 
Preis und wartet, was der Tourist sagen wird oder wie er reagiert. Meistens will 
der Tourist einen niedrigeren Preis. Der Händler fragt, was sich der Tourist 
vorstellt. Nennt der Tourist eine angemessene Grundlage, geht der Handel los. 
Wenn der Tourist aber von vornherein unterbietet, geht der Handel nicht wei-
ter. Mit manchen Besuchern wird auch gar kein Handel begonnen, da die 
Händler von vorn herein bemerken, dass sie nichts kaufen werden. Es gibt un-
terschiedliche Spielarten des Handelns. Zum Beispiel kann man durch Weglau-
fen auch zeigen, dass man nicht mit dem Angebot einverstanden und empört ist. 
Dann rennt bzw. ruft einem der Händler manchmal hinterher – so kann das 
eine Weile hin- und hergehen. 

Auf dem Großen Basar selbst gibt es unterschiedliche Ansichten, ob nun das 
Feilschen oder der sogenannte Festpreis für mehr Gerechtigkeit sorgen. Einige 
Händler sind der Ansicht, dass Preisetiketten notwendig und unumgänglich sind 
und das Feilschen aufhören sollte, andere wiederum betrachten das Feilschen als 
Teil und als Tradition der über 550-jährigen Geschichte des Großen Basars. 
Festzuhalten gilt, dass der Festpreis nicht nur von westlichen Touristen, sondern 
teilweise auch von Basaris selbst (allerdings ist es eine kleine Minderheit) als eine 
Art Gegenthese zum traditionellen Wirtschaften angesehen wird. Im Folgenden 
werden die unterschiedlichen Positionen dargestellt und am Schluss eine dritte 
Möglichkeit aufgezeigt, die beide Seiten in eine dritte Position integriert. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


168 

4.1.1  Fallbeispiel; Verträge und Belege braucht nur der, der betrügen will 

Beim traditionellen Handel ist der Austausch über persönliche Belange Teil des 
Handels, die Wirtschaft ist eingebettet in einen sozialen Körper. Aus westlicher 
Sicht mag zu viel Humor und Persönlichkeit bei einem Geschäft verdächtig 
klingen, beruht doch die Vorstellung von Gerechtigkeit auf Sachlichkeit und 
Unpersönlichkeit.  

In den Geschäften der Brüder von Familie A gibt es ein Buch, in das sich die 
Käufer mit ihren Gefühlen und guten Wünsche eintragen sowie ihre Adresse 
hinterlassen können (s. Abb. 17). Dies hat kein bestimmtes Ziel, sondern dient 
dazu Erinnerungen zu sammeln. Die Beziehungen sind sehr wichtig für die 
Händler, oft schicken Kunden auch Fotos von dem gekauften Teppich in der 
Wohnung per E-Mail oder per Smartphone. 

Traditionell wird im Teppichgewerbe gehandelt. Neben dem immer stärke-
ren Aufkommen von maschinengewebten chinesischen Teppichen werden in 
diesem Bereich auch Belege und Verträge eingesetzt. Iskender (Familie A) sieht 
dafür keinen Bedarf, sie nehmen entweder die Adresse, falls die Kunden den 
Teppich nicht selbst wieder mitnehmen oder eben nichts. Er sieht keinen Sinn 
in den Verträgen, sondern sieht sie eher als Versuch zu betrügen:  

»Ich sehe, dass die Menschen, die auf so eine (betrügerische) Art arbeiten, Verträ-
ge vorbereiten, wo steht, dass das Produkt ganz schön ist – weil die verkaufte 
Ware bedenklich ist und falls der Kunde zurück kommt, kann er den Vertrag als 
Beleg zeigen. Ich brauche so etwas zum Beispiel überhaupt nicht. Und bis jetzt 
hat noch nie ein Kunde etwas zurück gebracht. [...]  

Sie machen das eigentlich um sich selbst zu schützen, weil der Teppich, den sie 
verkauft haben, ein schlechter Teppich ist. Wenn die Kunden gehen und lernen, 
dass der Teppich schlecht und ein chinesischer Teppich ist, den sie zu teuer ge-
kauft haben, wollen sie den Kauf mittels ihrer Kreditkarte rückgängig machen, 
aber da sie einen Vertrag haben, geht es nicht – verstehst du? – Und der Vertrag 
wurde von einem Anwalt gemacht!!!« (Iskender) 

Anwälte, die eigentlich das Recht vertreten sollten, entwickeln Verträge für die 
Teppichhändler, die chinesische Maschinenware verkaufen, so dass die Kunden, 
wenn sie später merken, dass sie betrogen wurden, es nicht mehr rückgängig 
machen können. Der Vertrag wird hier für das komplette Gegenteil benutzt, für 
das er einst erfunden wurde. Er wurde geschaffen, um die persönlichen Charak-
terschwächen wie Neid oder Gier einzudämmen. Jetzt wird er mittels des An-
walts, der eigentlich ein Vertreter der Gerechtigkeit ist, dazu benutzt, die eige-
nen Betrügereien mittels des »Rechts« und »rechtlicher Verfahren« zuzudecken 
und zu schützen.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


169 

»Der Richter ist der Mann der Mitte, der dadurch, daß er die Mitte trifft, 
das Rechte trifft. Zum Richter gehen bedeute daher soviel wie zur Gerech-
tigkeit gehen, weil er wie die lebendige Gerechtigkeit sein soll.« (Bien 1995, 
S. 159) 

Dieses Beispiel bekräftigt meine These und zeigt, dass die Charakterhaltung das 
ursächliche Problem bei der Umsetzung von Recht und Gerechtigkeit darstellt, 
es zeigt deutlich die Lücken formaler Systeme am Beispiel des Vertrages auf.  

»Es ist wohl leider wahr, dass manche Händler zuviel von den Touristen verlan-
gen und sie haben dadurch den Namen und den guten Ruf des Großen Basars 
beschmutzt und kaputt gemacht. Also, wenn für eine Sache im Wert von 10 Lira 
110 Lira verlangt wird und, falls der Tourist es bemerkt und im Geschäft ne-
benan verhandelt und hier bis auf 10 Lira runterhandeln kann – auch wenn 
diese Unverschämtheit (yüzsüzlük) auch nur von Wenigen betrieben wird – 
wird sie die restlichen Händler mittreffen und auch sie in Frage stellen.  

Es gibt ein Sprichwort, das besagt, dass neben einem guten Menschen, das Böse 
und wenn neben einem bösen Menschen das Gute ist, das Böse überwiegt. Wir 
versuchen hier auf dem Großen Basar diese Art von Menschen zu erziehen, da-
mit die Betrügerei aufhört. [...] Wir haben und wünschen uns auch ein Etiket-
ten- oder Barcodesystem wie in Europa, aber wir haben eine Brückenfunktion 
zwischen Europa und dem Mittleren Osten, wir können weder das eine noch das 
andere sein. Wir führen den Auftrag als Brückenbauer fort. Das Preissystem ist 
aufgrund der Mentalitäten hier nicht einzuführen.« (Bayrak) 

Es ist wohl auch wahr, dass manche Produkte auf dem Großen Basar teurer sind 
als anderswo, jedoch darf hierbei nicht vergessen werden, dass jeder touristische 
Ort auf der ganzen Welt teurere Preise hat als ein lokales Geschäft. Dies hängt 
vor allem auch mit einer hohen Ladenmiete zusammen, die auf dem Basar zwi-
schen 10.000 und 15.000 US-$ pro Monat betragen kann. Dazu kommen bei 
der Preisbildung die gewöhnlichen Kosten von Strom, Wasser, Löhne etc. 

Es ist außerdem wahr, dass einem Touristen ein höherer Preis genannt wird 
als einem Einheimischen. Dies ruft sicher im ersten Moment Empörung hervor, 
hat jedoch zu einem gewissen Grade auch seine Berechtigung. So ist es ein Fak-
tum, dass die Wirtschaft in Deutschland, Großbritannien oder den USA stärker 
ist als die der Türkei und somit die Menschen aus diesen Ländern über ein hö-
heres Budget verfügen. Die Frage, die bei der Diskussion eigentlich gestellt wer-
den müsste, ist die Frage, ob man von einem absoluten oder einem relativen 
Gerechtigkeitsverständnis ausgeht, was wiederum in dem Axiom von Gleich-
heitsprinzip oder Beitragsprinzip ihre theoretische Basis findet.  

Gemäß dem Beitragsprinzip wird die Person im Kontext von Person,  Ort 
und Situation mit der Ware in Verbindung gesetzt, während beim Gleichheits-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


170 

prinzip Person, Ort und Situation abgetrennt werden. Ich denke nicht, dass die 
Händler beim Handeln darüber nachdenken, sondern vermutlich gleich unbe-
wusst darüber sind wie die westlichen Touristen, die sich darüber empören, 
wenn jemand für eine gleiche Sache weniger bezahlt als sie selbst. Natürlich gibt 
es auch hier Grenzen, die eine derartige Differenz beinhalten kann und ab einem 
bestimmten Punkt ist sicher von Betrug zu reden, wie etwa im Fallbeispiel des 
vermeintlichen Seidenteppiches in Kapitel 3.1.1, bei dem letztlich ein Gerichts-
prozess eröffnet wurde. Jedoch, und das ist die Hauptargumentation, kann we-
der ein Festpreis allein Gerechtigkeit garantieren oder Betrug eliminieren, noch 
ist das Feilschen sui generis ungerecht. Es ist die jeweils dahinter stehende Per-
son und deren Charakterhaltung, die mit den jeweiligen Prinzipien in Wechsel-
wirkung steht. 

Darüber hinaus kann das Feilschen auch als eine Art Persönlichkeitsbildung 
betrachtet werden, man testet sich gegenseitig aus, wo die jeweiligen Grenzen 
sind73 – erniedrigt man sich, oder beleidigt man den anderen, indem man zu 
wenig bietet oder überhöht man sich, indem man zu viel bietet? (vgl. Bourdieu 
1976, 11f) Aus dieser Logik heraus betrachtet, ist der Tourist dann auch selber 
»blöd«, wenn er es zu einem derartig überhöhten Preis kauft. Schließlich zwinge 
ihn ja niemand, das Produkt zu kaufen und er könne sich ja auch über die Preise 
informieren, indem er beispielsweise einfach erst einmal den Preis bei verschie-
denen Händlern abfrage. 

Viele Händler sind auch der Ansicht, dass die Touristen selbst und insbe-
sondere die Touristenführer zu dieser Art des Handels beigetragen hätten. An-
fänglich war ein Rabatt von 5 bis 20 % üblich. Da aber in und von Reiseführern 
den Touristen meist angeraten wurde, beim Handel drei Mal weniger zu sagen, 
haben die Händler sich letztlich diesem Gebaren angepasst, um auf ihren ange-
strebten Preis zu kommen. Neben einer Preisspanne, die es für ein Produkt gibt, 
gibt es auch einen letzten Preis (son fiyat). Es ist also eine Farce zu glauben, ein 
Preis wäre beliebig. Die Preisbildung ist Teil eines sozialen Akts, der auch be-
stimmten Regeln unterliegt. Ein alteingesessener Händler fasst diese Regeln etwa 
wie folgt zusammen:  

73 Bröskamp (vgl. 1988, 193ff) berichtet bei einer Gegenüberstellung von Verhalten im Sport 
zwischen deutschen und türkischen Jugendlichen, dass die Jungen im Sportunterricht ein 
derartiges Verhalten an den Tag legen. Sie raufen sich bewusst bis zu einem bestimmten 
Punkt, ohne dabei die Kontrolle über die Situation zu verlieren während der deutsche Lehrer 
manchmal Angst hat, dass dies geschieht. In der Konfrontation mit anderen Männern 
kommt es darauf an, immer nur so weit zu gehen, dass die Situation nicht eskaliert, aber ge-
rade auch so weit, dass sie kurz davor steht dies zu tun (vgl. Schiffauer 1987, S. 59f).  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


171 

»The golden rules of shopping which emerged are outlined below. 

1. Rules of competition work at their best in the Bazaar. 

2. Almost all the goods sold at the Bazaar are produced either within or 
around the Bazaar. As they are sold by a first hand they are always 
cheaper than elsewhere. 

3. Always bargain as the rules of a free market prevails in the Bazaar. 

4. And in accordance with the rules of a free market the buyers should 
check the prices in various shops before buying. 

5. Bear in mind that some tourist guides tend to falsely accuse the mer-
chants of cheating as they are not given commissions from sales. 

6. Same fallacy is also created by big firms located around the Bazaar.«74 

Ab und an statten auch Vertreter der Stadtteilverwaltung Fatih dem Basar einen 
Besuch ab, um Strafen für nicht ausgewiesene Preise zu verlangen.  

4.1.2  Fallbeispiel; »Hassle free shopping« und Preisetiketten 

Auf dem Großen Basar in Istanbul gibt es auch einige Stimmen, die sich für 
Preisetiketten aussprechen und diese auch führen. Yavuz (vgl. Kapitel 2.1.2) wie 
Ilhan (vgl. Kapitel 2.2.2) arbeiten aus Überzeugung mit festen Preisen. 

»Was mich am Basar stört sind die Waren, die aus China kommen und die 
Preise von diesen Waren über die viel gehandelt wird. Man muss ein System 
bringen mit Etiketten und festen Preisen. Gestern ist eine Kundin von mir ge-
kommen. Irgendwo hat sie einen Schal gesehen. Man hat 25 verlangt. Die haben 
gehandelt für 20. Der Händler hat ihn ihr nicht gegeben und auf der anderen 
Straße hat man den gleichen für 10 Lira gefunden. Deswegen muss man ein Eti-
kettensystem einführen und später am besten auch auf das Barcodesystem umstei-
gen. Warum? Ich habe hier eine Etikette. Sie können die Etikette sehen und Sie 
wissen, was das kostet. Wenn Ihnen der Preis zu hoch ist, gehen Sie ruhig raus 
und kaufen gar nichts bei mir. Wenn dieser Preis gut ist, kaufen Sie das. Die 
Händler mit zu hohen Preisen werden keine Chance haben, aber Etiketten muss 
man machen.« (Yavuz) 

Das Pendant der Ehre, die Scham, spielt bei der Preisbildung eine zentrale Rolle. 
Es ist das individuelle Ehrgefühl, das anzeigt, was richtig und falsch ist. Vormo-

74  İster inan, ister inanmayın: En ucuz Kapalıçarşı./ Believe or not: Kapalıçarşı is cheap if ... 
Kapalı Çarşı dergisi 2001/3 Kas.-Ara. / the Grand Bazaar Magazine, 2001/3 Nov-Dec, S.87-
91, S. 87 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


172 

derne Kulturen setzen gerade auf das Schamgefühl als Regulativ eines ehrrüchi-
gen Verhaltens (vgl. Bourdieu 1976, S. 11). Dies spiegelt auch das türkische 
Wort »yüzsüzlük« wieder, was mit Frechheit oder Unverschämtheit übersetzt 
werden könnte, die wortwörtliche Übersetzung trifft das Problem jedoch ganz 
genau: »ohne Gesicht sein« oder »kein Gesicht haben« entspricht der Idee des 
Gesichtsverlust, die in allen traditionellen Ökonomien auf die ein oder andere 
Weise integriert ist und auf die Beziehung der Person und seine Ehre abzielt. 

»Für einige Liras oder für einige Prozente kann man ja auch handeln. Besonders 
am Ende. Es macht 203 Lira oder es macht 210 Lira. Ich bin immer mit 203 
Lira einverstanden wenn es 210 Lira sind – 5 % ist gar nichts. Wenn ich 400 
verlange und für 200 verkaufe das ist peinlich.« (Yavuz) 

Das Gefühl der Scham gilt für das Feilschen wie für Festpreise, wobei dieses 
Gefühl in Ländern, die vermehrt auf Festpreise setzen, deutlich abgetrennt ist, ja 
gar als störend betrachtet wird. Dies resultiert aber größtenteils aus der Überhö-
hung der Vernunft bzw. der bloß zweckrationalen Verstandeslogik über das 
Gefühl sowie der Vermischung der Ebenen von Emotionen bzw. sekundären 
Gefühlen und (primären) Gefühlen (s. Kapitel 3.3.5 des Forschungsstandes), da 
diese weitestgehend als dasselbe betrachtet werden und aus der Warte der Ver-
nunft als lächerlich gelten. 

»Leider bringen die Touristenführer es den Kunden falsch bei. Sie sagen: »Han-
deln Sie« – als ob das Feilschen eine Tradition sei, eine unumgängliche Sache. 
Das sagen sie den Touristen, ich finde das ist falsch. Ich mag das nicht und ich 
möchte nichts verfälschen in meiner eigenen Arbeitsstelle. Der Kunde kommt 
und ich sage ihm den Preis. Ich sage zum Kunden: ›Das lege ich für dich ein bis 
zwei Stunden auf die Seite. Schau dich um, frag’ nach, dann komm’.‹ Ich möch-
te nicht übertreiben, aber von diesen Kunden kommen 30 % bis 40 % zurück 
[...] Ich finde auf diese Art zu arbeiten ist richtig (isabetli çalışmak).« (Ilhan) 

Mit dem so genannten Feilschen einhergehend beschweren sich die Touristen 
bedrängt zu werden. Das heißt sie gehen durch den Basar, wollen sich einfach 
umschauen und von allen Seiten wird versucht, sie mit »Hello Lady«, »Guten 
Tag«, »Bonjour«, »Ahlan wa Sahlan« in ihren Laden zu bewegen – was auch 
immer die Landessprache des Besuchers sein mag, denn die Basaris sind gut in 
der Einschätzung dessen. In einigen Geschäften ziert deshalb ein Schild mit 
»hassle free shopping« das Schaufenster (s. Abb. 18) und an den Waren sind Eti-
ketten angebracht, sowohl bei den Kissen wie auch bei den Teppichen. Der 
Inhaber ist von seinen Prinzipien überzeugt und wünschte, die Händler auf dem 
Basar würden sich zu benehmen lernen. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


173 

»Als ich 18 Jahre alt war, habe ich eine Familie umhergeführt, ich erinnere 
mich nicht mehr genau, aber ich war sehr jung. Zu dieser Zeit haben die Leute 
schon ›Yes, please, Yes, please‹ gerufen. An einem Tag wurde es der Frau zu viel 
›No, pleeeeease!‹, sagte sie in einem so deutlichen Tonfall, dass ich verstand, was 
sie meinte, aber diejenigen, die ›yes, please‹ sagten, haben es nicht verstanden. 
›No, pleeeease leave me alone‹, war ihre Botschaft, so musste man es verstehen. 
Da habe ich es verstanden, ich war 18 oder 19 Jahre alt. Wenn Sie selbst einen 
Tee oder Kaffee trinken möchten, muss da jemand »Bitte treten Sie ein!‹ sagen? 
Wenn Sie einen Tee trinken wollen, werden Sie auf die Preise schauen und ent-
weder es passt Ihnen oder nicht. ›Yes, please tea, coffee‹ – muss man das sagen? 
Nein! Aus meiner Sicht nicht. Gibt es das bei Ihnen? Können Sie mir das be-
antworten? Die Europäer machen das nicht.« (Serdal) 

Sein Leben lang hat Serdal versucht, die Händler auf dem Basar umzuerziehen, 
mittlerweile hat er es gelassen, denn er meint, es ginge einfach nicht.  

»Zum Beispiel sagt eine Frau: ›Ah, das würde in unserem Sommerhaus in Flori-
da sehr schön aussehen.‹ Das hört der Verkäufer, der eigentlich drei sagen wollte, 
dann aber acht Lira sagt. Das ist eine sehr schändliche Sache. ›After all we are 
all consumers‹, nicht wahr? Wir sind letztlich alle Konsumenten. Man muss sich 
gut benehmen, fair, gerecht verhalten, aber es geht nicht, das ist eine kulturelle 
Sache.« (Serdal) 

Es muss verstanden werden, dass das Feilschen wie das Ansprechen der Perso-
nen, das teilweise zu Belästigung führen kann, dem Bemühen einer Kontaktauf-
nahme und eines sozialen Austausches unterliegt, während der Tausch im westli-
chen Sinne alle persönlichen Beziehungen zu unterbinden sucht. Natürlich gilt 
es hier zwischen einem aufdringlichen Verhalten, das sogenannte »hassling«, und 
einem höflichen Verhalten zu unterscheiden. Vor- und Nachteile gibt es auf 
beiden Seiten: So kann es einerseits lästig sein beim Kauf eines Produktes mit 
dem Händler kommunizieren zu müssen und viel einfacher dem westlichen 
Prinzip »Geld auf den Tisch, Ware mitnehmen« zu folgen. Andererseits ist in 
westlichen Gesellschaften eine starke Individualisierung und Vereinzelung zu 
beobachten, deren anomische Züge zum Nachdenken veranlassen. Aus einem 
Kontext, der verstärkt auf persönliche Beziehungen beruht, kann es natürlich 
befreiend und richtig wirken, objektive und auch unpersönliche Verfahren um-
zusetzen.  

Eine interessante Beobachtung ist auf dem Ägyptischen Basar zu machen, 
der in staatlichen Händen liegt. Hierbei gilt zu bedenken, dass der Ägyptische 
Basar höchstens 1/100 der Größe des Großen Basars umfasst. In fast allen Ge-
schäften von Schals bis hin zu orientalischen Lampen oder Schmuck lassen sich 
mittlerweile Preisetiketten finden, nebst Schildern, die auf Englisch darum bit-
ten, nicht zu verhandeln (»Don’t bargain, please«).  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


174 

Abb. 16:  
Kundenbuch. Kunden schreiben hier ihre 
Erfahrungen hinein 

 

     Abb. 17: »hassle free shopping«-Schild 

  

    
  
      

Abb. 
18: 

Impressionen vom Ägyptischen Basar 

  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


175 

4.1.3  Preispolitik und das Narh-Höchstpreissystem im Osmanischen Reich 

Hauptsächlich wird auf dem Großen Basar gefeilscht. In den Gewürzläden aller-
dings, wo von Schwarzem Tee über frischen Türkischen Honig bis hin zu Tro-
ckenfrüchten alles zu finden ist, wird der Gramm- oder Kilogrammpreis auf 
einem Etikett ausgewiesen. Es drängt sich die Vermutung auf, dass dies eine 
unbewusst übernommene Tradition ist, die im »Narh-System« des Osmanischen 
Reiches ihren Ursprung hat.  

Das sogenannte Höchstpreissystem Narh sorgte für Preisstabilität vor allem 
bei den Grundlebensmitteln (vgl. Şatıroğlu/ Okan 2010, S. 25). Es fußte auf 
drei Säulen: Zum Ersten der Preiskontrolle, zum Zweiten auf der Garantie von 
Qualität und zum Dritten auf der Standardisierung. Gemäß des Zülkadiriye-
Gesetz sollte die Festlegung dreimal im Jahr (Frühjahr, Herbst und Mitte Win-
ter) durch den Kadi und eine von ihm präsidierte Kommission durchgeführt 
werden. 

»Das System legte den Höchstpreis für Waren auf dem Markt fest. Das Zül-
kadiriye-Gesetz sah vor, dass dreimal jährlich die Festlegung durch eine vom 
Kadi präsidierte Kommission erfolgte: im Frühjahr, im Herbst und Mitte 
des Winters. Aus den Narh-Registern von 1525 geht hervor, dass Brot, 
Fleisch und Reis kritische Preise waren. Bei der Neufestlegung der Preise 
wurde die Veränderung in Angebot und Nachfrage berücksichtigt.« (Küçü-
kerman/ Mortan 2009, S. 75) 

Die Festlegung der Preise erfolgte durch zwei Methoden: »Bei der ersten wurde 
die Gewichts-/ Maßeinheit stabil gehalten und berechnet, wie viel Asper das 
Produkt Wert war. Bei der zweiten wurde die Währungseinheit zugrunde gelegt 
und festgestellt.« (ebd., S. 75) Neben dem Narh-Preissystem existierten vier 
weitere Formen der Preisgestaltung. Das war erstens der Ankauf (mübayaa). 
Zweitens gab es ein halb-offizielles Modell der Preisfindung: Die sogenannten 
»Nachlass-Preise«. Nach Schätzung des Nachlasses des Warenwertes eines Ver-
storbenen durch das Gericht wurde der Bestand unter den Erben aufgeteilt. Der 
»freie Preis« war die dritte Art des Preissystems. Hier handelten die Personen 
selbst den Preis untereinander aus. Diese Preise wurden im Verhältnis zum Fest-
preissystem als »Marktpreise« (rayiç) gebraucht. Darüber hinaus gab es viertens 
noch den Auktionspreis (müzayede), der für Waren deren Besitz ungeklärt oder 
der unter Vollzug gefallen war galt (vgl. ebd, S. 75ff). 75 

75  »Die Festlegung durch eine Kommission unter Vorsitz des Kadis sollte für Gerechtigkeit 
sorgen. Die Kommission trug den festgestellten Preis zunächst ins Kadi-Register ein, um ihn 
anschließend an den gewerblichen Verkaufsstätten in Bedesten, Marketenderei und auf öf-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


176 

»The hierarchy in the foundation of the guilds was reflected in every stage of 
the organisation. Masters in all professions would elect one of their fellow 
masters (kethüda) to ensure the observation of such regulations and to man-
age the relationship with the state. If a group of masters from a certain guild 
would decide to form their own guilds, they would yet again have to choose 
a representative to apply to the local judge (kadı). The masters of the guilds 
had the right to re-elect the same representative. In addition, in every guild 
there existed a religious representative (şeyh) who had no other responsibili-
ties. On top of all such representatives was the city representative (şehir 
kethüdası). Another position within the guild was a representative (yiğitbaşı) 
to implement the interior regulations who ranked below the master repre-
sentative. Such a representative would be elected from among the experi-
enced masters and would stand for the master representative whenever nec-
essary. [...] In such activities, expert representatives (ehl-i hibre) selected from 
among new masters would assist the interior representatives.« (Pamuk 2001, 
S. 47)  

Wurden Sitten, Gebräuche oder Regeln von den Gewerbetreibenden missachtet, 
folgte eine Beschwerde beim Kadi oder Staatsrat. Ein Großteil der Beschwerden 
entstanden aus der Missachtung der Höchstpreisgrenze. Dies erforderte dann 
eine Intervention des Kadis, als Vertreter des Gewerbeverbandes und des Muhte-
sip, als Vertreter der Gewerbetreibenden. Narh, das Höchstpreissystem, war das 
zentralste Instrument zur Gestaltung der Produktion im Osmanischen Reich. Es 
fand auch seinen Eingang in die republikanische Gesetzgebung des Gesetzes Nr. 
1580. Hier werden Rechte und Pflichten der Kommunalverwaltung geregelt. 
Erst 1984 wurde das Gesetz abgeschafft (vgl. Küçükerman/ Mortan 2009, S. 76) 

»The principle that humans can make mistakes was a notable factor in the 
speed and simplicity and also the tolerance of the Ottoman judicial system. 
There were observable differences between the public authorities' tolerant at-
titude to punishment and the relatively harsher attitude of the craftsmen. 
The Kadi, when confronted by demands for severe punishments like shop 
closure, removal of craftsman membership, usually took decisions aimed at 
calming of tempers and the reconciliation of plaintiff with defendant; and 
even when he imposed a punishment this was typically much lighter than 
that demanded by the craftsmen.« (Genç 2007, S. 85) 

fentlichen Marktplätzen zu verkünden. Außerdem konnte der neue Preis in der Ordnung 
des Amts für städtische Angelegenheiten oder im Narh-Register verzeichnet werden. Der 
Gewinn sollte 10-20 % nicht übersteigen.« (Küçükerman/ Mortan 2009. S. 76) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


177 

»In Wirklichkeit wollte man gar nicht ›exakt‹ sein. Das ist eine spezifisch 
moderne Vorstellung, daß Rechnungen notwendig ›stimmen‹ müssen. Alle 
frühere Zeit ging bei der Neuheit ziffernmäßiger Wertung der Dinge und 
ziffernmäßiger Ausdrucksweise immer nur auf eine ganz ungefähre Um-
schreibung der Größenverhältnisse hinaus.« (Sombart 1913, S. 18)  

Wenn etwa beim Wiegen der Ware ein Fehler im Rahmen von 5 % gemacht 
wurde, wurde dies als menschlich angesehen und nicht bestraft. Relevant war 
hierbei vor allem auch, ob der Fehler wiederholt wurde, womöglich sogar zu 
einer höheren Rate. War dies so, war die Strafe für Muslime das Gefängnis, für 
Nicht-Muslime das Exil. Die Bestrafung dauerte jedoch nicht sehr lange und 
hielt sich meist im Rahmen von einigen Wochen und einem Monat. Eine Wie-
derholung galt es zu vermeiden und der Ausschluss aus dem Handwerkerver-
band war sehr selten (vgl. Genç 2007, S. 85) »Thus we can perhaps see this 
apparent lack of compassion for mistakes and moral weakness as a result of the 
importance they gave to solidarity and group ideals.« (ebd.) 

Ähnlich dem Interventionsgesetz im mittelalterlichen Europa, aus dem sich 
später der Begriff des »gerechten Preises« (iustum pretium) entwickelte, war das 
Narh-System ein wichtiges Steuerungselement des Osmanischen Reiches. Inte-
ressant ist hier vor allem, dass es nicht zentral gesteuert wurde, sondern über die 
dargelegten Meso-Ebenen. Auch die Gewerbetreibenden selbst konnten einen 
wesentlichen Beitrag zur Preisfestlegung geben (vgl. Küçükerman/ Mortan 2009, 
S. 75ff).  

»Bei der Festsetzung des Höchstpreises berücksichtigte das Großwesirat so-
wohl den Gewerbetreibenden als Produzenten und Verkäufer, als auch den 
Käufer, um Schaden von beiden fern zu halten, gegebenenfalls mit Erlassen. 
Wer gegen den Höchstpreis vor allem bei Nahrungsmitteln verstieß, galt als 
Wucherer. Strafen für willkürliche Preiserhöhungen durch Gewerbetreiben-
de konnten bis zur Todesstrafe gehen. [...] Das Großwesirat konnte in Fällen 
von Knappheit oder auch Überfluss einen Höchstpreis festsetzen, was je 
nach Jahreszeit geschah.« (ebd., S. 77) 

Das Wachstum der Großstädte führte im Laufe der Zeit zur Auflösung des 
Narh-Systems. Auch die sich im 19. Jahrhundert vermehrenden Gewerbever-
bände trugen zu dessen Verfall bei. Vor allem auch dadurch, dass sie ihr Mono-
polrecht nutzten, um die Preise nach ihren eigenen Wünschen zu gestalten und 
nicht mehr an die ökonomischen Erfordernisse anpassten. So wurde 1865 außer 
für Fleisch und Brot das Narh-System offiziell abgeschafft (vgl. ebd. S. 78f). 
»The narhs applied in cities worked well while prices where stable, but towards 
the end of the 16th century when the prices lost stability, they had negative 
effects.« (Köknel/ Ortaylı  2007, S. 70) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


178 

Die fehlende Organisation, die heute vielfach bemängelt wird, ist nicht, wie 
allgemein oft angenommen, etwas »typisch Türkisches« oder noch weiter gefasst 
»typisch Orientalisches«. In seiner Gründungszeit und seiner weiteren Entwick-
lung im Osmanischen Reich waren der Basar und die Wirtschaft durch Institu-
tionen und Regulierungsmechanismen, insbesondere die Gilden, organisiert. Die 
Desorganisation in Bezug auf die Kontrolle einer ausgewogenen Anzahl unter-
schiedlicher Branchen sowie die Preispolitik heute, ist weniger auf eine kulturelle 
Besonderheit zurückzuführen, als vielmehr auf Modernisierungsprozesse, deren 
Beginn vor allem Anfang des 20. Jahrhunderts mit der Auflösung der Gilden zu 
verzeichnen ist und die sich im Laufe des 20. Jahrhunderts im Zuge der Globali-
sierung vermehren. Womöglich handelt es sich sogar um eine kulturelle Spielart 
der Anomie, die Durkheim (1992) in seiner Arbeitsteilung beschrieben hatte? 

4.1.4  Die Charakterhaltung als Vorbedingung eines gerechten Handels 

In der klassischen traditionellen Ökonomie war das Feilschen ein zentrales Ele-
ment des Handels, gleichwohl Grundnahrungsmittel bereits im Osmanischen 
Reich einem Festpreis (Narh) unterlagen. Auf dem Großen Basar ist das traditi-
onelle Feilschen einerseits von innen durch manche Händler in der Kritik, die 
ein Festpreissystem befürworten. Andererseits sind es die westlichen Touristen, 
die aus ihrer Kultur, in der das Gleichheitsprinzip vorherrscht, durch das Han-
deln irritiert werden. Diese unterschiedlichen Mentalitäten zeigen sich bereits in 
der Art und Weise, wie eine Frage gestellt wird. Die Verkäufer fragen beim 
Handeln meist: »Was ist Ihr Budget?«, Die (westlichen) Touristen: »Was kostet 
es?« An diesem Beispiel zeigt sich wie sehr unsere kulturellen Gewohnheiten in 
unsere Art und Weise des Fragens eingewoben sind. Es macht einen Unter-
schied, ob ich nach dem »Budget der Person« (Beitragsprinzip) frage oder nach 
dem »Preis der Sache« (im westlichen Verständnis/ Gleichheitsprinzip, unabhän-
gig von der Person). Dieses wird in den beiden unterschiedlichen Fragestellun-
gen deutlich. Mit anderen Worten: Beim Beitragsprinzip wird die Sache mit der 
Person in Zusammenhang betrachtet, beim Gleichheitsprinzip wird die Sache 
von der Person getrennt.  

Aus westlicher Sicht ist es eine unhinterfragte Selbstverständlichkeit, feste 
Preise sui generis als gerecht und richtig zu bezeichnen, ohne sich dabei der 
Grundlagen und Voraussetzungen bewusst zu sein, die diese Ansicht rechtferti-
gen. Gleichzeitig wird die Problematik in ihren eigenen Ländern übersehen, bei 
der die Idee des gerechten Preises von innen heraus ausgehöhlt wird. Es ist rich-
tig, sich über einen unangemessenen Preis zu beschweren, nur es ist falsch anzu-
nehmen, dass allein ein fester Preis Gerechtigkeit garantiert. Außerdem ist anzu-
fragen, ob Firmen, die mit Festpreise arbeiten, automatisch auch fair sind?  

Die Non-Profit-Organisation »foodwatch« etwa »entlarvt die verbraucher-
feindlichen Praktiken der Lebensmittelindustrie und kämpft für das Recht der 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


179 

Verbraucher auf qualitativ gute, gesundheitlich unbedenkliche und ehrliche 
Lebensmittel«76, die so deklariert sind, dass man verstehen kann, welche Zutaten 
wirklich enthalten sind. Dabei geht es etwa darum einzugreifen, wenn Waren 
mit falschen Angaben deklariert werden, wie z.B. beim »Pferdefleisch-Skandal« 
bei dem Verbrauchern Pferdefleisch anstelle von dem, auf der Verpackung ange-
gebenen Rindfleisch untergejubelt wurde.77 Oder auch darum Werbelügen auf-
zudecken, bei denen einfacher Naturjoghurt zu einem Wundermittel erklärt 
wird, weil er angeblich besondere Darmkulturen beinhaltet, die faktisch aber in 
jedem Naturjoghurt vorkommen.78 Trotz Sägespäne im Himbeerjoghurt darf 
der Joghurt legal (!) weiterhin als »natürlich« und »mit Früchten« deklariert 
werden.79 Dies sind nur wenige Beispiele einer verschleierten und irreführenden 
Werbekultur, die gesetzlich gestützt und legitimiert wird – jedoch mit festen 
Preisen. Zusätzlich handelt es sich bei diesen Beispielen um Grundnahrungsmit-
tel, die selbst im Osmanischen Reich mittels des »Narh-Systems« vor Spekulati-
onen geschützt wurden. 

Doch auch bei Dingen des alltäglichen Gebrauchs macht sich diese Hand-
lungslogik erkennbar: Ist es zum Beispiel fair, dass ein Markenschuh das zwei- 
oder dreifache desselben Schuhs kostet, nur um den Namen zu bezahlen, wenn 
dabei trotzdem Menschen in Entwicklungsländern ausgebeutet werden? Wie 
steht dies im Verhältnis zu einem handgewebten Teppich, der teilweise knapp 
ein Jahr Arbeit benötigt? 

Dass heute auf dem Großen Basar teilweise die Idee verbreitet ist, man kön-
ne von dem Kunden so viel als eben möglich verlangen, ist folglich weniger eine 
Eigenart der türkischen oder gar orientalischen Kultur, als vielmehr der kapitalis-
tischen Denkweise, die zu einer Art »Kultur« geworden ist, dessen zugrunde 
liegende Motivation weniger die eigene Ehre oder das Gewissen, sondern in der 
Logik des »Homo Oeconomicus« die eigene Gewinnmaximierung, ohne Berück-
sichtigung der anderen Gesellschaftsmitglieder, ist. Es ist folglich genauso mög-
lich zu betrügen in einem System, in dem gefeilscht wird – das wäre dann wohl 
ein »orientalischer Kapitalismus« – oder einem System, das über feste Preise 

76  www.foodwatch.org/de/ueber-foodwatch/2-minuten-info/ 
77  www.foodwatch.org/de/informieren/pferdefleisch/2-minuten-info/ 
78 www.foodwatch.org/de/informieren/werbeluegen/produkte/kennzeichnungrezeptur-

verbessert/bongrain-saint-albray/was-vom-joghurt-uebrig-
blieb/?sword_list%5B0%5D=joghurt 

79  Braunmiller, Helwi/ Vonhoff, Anna (2013): Viele Tricks der Lebensmittelindustrie sind 
dreist – aber legal. Sägespäne statt Obst im Fruchtjoghurt, S. 6 Focus-Online 15.02. 2013 
www.focus.de/gesundheit/ernaehrung/lebensmittelskandale/tid-
15554/lebensmittelschwindel-saegespaene-statt-obst-im-fruchtjoghurt_aid_436664.html 
(Stand aller Fußnoten auf dieser Seite: 15.08.2015) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


180 

geregelt ist – das wäre der westliche Kapitalismus. Der narzisstische, gierige Geist 
sucht immer eine Gesetzeslücke, um auf irgend eine Weise noch mehr Profit zu 
erzielen. Die Gesundheit oder der Wahrheitsanspruch seines Tuns ist nicht im 
Fokus seines Interesses. Daher hat die Ausbildung des Charakters eine viel zent-
ralere Bedeutung als die äußeren formalen Begebenheiten.  

Aus diesen Gründen ist es die Charakterhaltung und die Person, die letztlich 
einen gerechten Handel ermöglichen. Das fängt am Anfang der Produktionsket-
te an, wenn sich ein Unternehmer fragt, ob er einen Menschen in welchem Land 
auch immer ausbeuten kann, um seine Waren so günstig wie möglich zu verkau-
fen, nur weil es vielleicht keine dementsprechende Gesetzesformel gibt? Viel-
mehr müsste er, wenn er ethisch handeln wollte, erst die Grundsicherung und 
humane Arbeitszeiten aller am Produktionsprozess beteiligten Akteure gewähr-
leisten, bevor er eine Preiskalkulation anstellt. Das wäre eine ehrenhafte ökono-
mische Betriebswirtschaft. 

Infolgedessen betone ich meine Hauptthese, dass die Charakterhaltung das 
ursächliche Problem der modernen Gesellschaft ist. Charakterhaltung und for-
male Regeln sind dabei dialektisch verschränkt und bedingen sich gegenseitig. 
Bei der Lösung der gegenwärtigen Problematiken allein Regeln und Gesetze 
ändern oder verfassen zu wollen, wird das Problem nur symptomhaft behandeln 
und folglich nur kurzfristig zu scheinbarer Besserung führen. Die ursächliche 
Problematik liegt in der Charakterhaltung der Menschen. In der heutigen Zeit 
ist die Charakterbildung allerdings vollkommen aus dem Blickfeld des Bildungs- 
und Ausbildungssystems geraten.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


181 

44.2  THEORETISCHER HINTERGRUND 1: Die sozialen 
Vorbedingungen des Vertrages 

Die Dialektik von subjektiven Dispositionen, in Form der Charakterhaltung, 
und den objektiv formalen Regeln wird in diesem Theoretischen Kapitel am 
Beispiel des Vertrages genauer diskutiert. 

Jeder kann heute die Erfahrung machen, dass bei einem Vertragsbeschluss 
der erste Blick auf »das Kleingedruckte« fällt, das sich meistens ganz am Ende 
des Vertrages befindet. Man wird skeptisch, denn man weiß aus eigener Erfah-
rung oder der von Bekannten, dass die Bedingungen, die im Vertrag genannt 
wurden, meist noch eine Ausnahmeklausel in sich tragen und »einen Haken 
haben«. Zudem ist die Rechtssprache von Verträgen für einen Laien oft so un-
verständlich, dass ein Anwalt engagiert werden muss, der einem die juristische 
Sprache in eine verständliche Sprache übersetzt. Das Vertrauen ist diesbezüglich 
sehr angeschlagen, wenn man nicht gar sagen muss, dass man misstrauisch ge-
worden ist. Der Vertrag galt in seiner Entstehung als Garant dafür der Willkür, 
die durch persönliche Entscheidung entstehen kann, entgegenzuwirken. Heute 
kann einen das Gefühl beschleichen, dass diese Schlussfolgerung lediglich ein 
Teilaspekt der Problematik ist. Anders ausgedrückt hat sich die persönliche 
Willkür, begründet auf niederen Beweggründen und emotionalen Defiziten wie 
Gier, Selbstsucht, Minderwertigkeitsgefühlen etc., lediglich in das Kleingedruck-
te des Vertrages verlagert. Es zeigt sich, dass formale Verträge Vorbedingungen 
unterworfen sind, die in sozialen face-to-face Beziehungen generiert werden. 

Mit den sozialen Vorbedingungen des Vertrages hat sich eingehend Émile 
Durkheim in seinem berühmten 7. Kapitel der Arbeitsteilung beschäftigt: 
»[N]icht alles ist vertraglich im Vertrag.« (Durkheim 1992, S. 267) Diese be-
rühmt gewordene Aussage Durkheims zeigt bereits, dass der objektive Vertrag, 
wie er uns heute in einer modernen Gesellschaft geläufig ist, auf Voraussetzun-
gen beruht, die uns augenscheinlich als selbstverständlich gelten. Um sich dieser 
Erkenntnisse genauer zu nähern und diese zu begreifen, werden in diesem Kapi-
tel drei zentrale Aspekte von Émile Durkheims Theorie verdeutlicht. Zum Ers-
ten zeigt sich der Übergang von einer traditionellen zu einer modernen Gesell-
schaft in der Gegenüberstellung von mechanischer Solidarität zu organischer Soli-
darität (4.2.1). Im Weiteren wird die Frage nach dem geeigneten Ort der Mo-
ral80 in einer arbeitsteiligen Gesellschaft gestellt, die Durkheim mittels der Be-

80  Auf den idealtypischen Unterschied von Moral und Ethik habe ich bereits in den vorherge-
henden Kapiteln verwiesen. Durkheims Originaltexte sind in französischer Sprache verfasst 
worden, so dass die Übersetzung auch in den jeweiligen historischen und gesellschaftlichen 
Kontext eingebettet werden muss. Für Durkheims Ansinnen und Forschungsfrage wäre der 
deutsche Begriff der Ethik weitaus treffender. Da seine Werke nun aber mit Moral übersetzt 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


182 

rufsgruppen (4.2.2) zu lösen sucht. Um unser heutiges für selbstverständlich 
erachtetes Vertragsverständnis zu begreifen bedarf es im Weiteren der Nachskiz-
zierung der Vertragsentwicklung vom blood convenant zum objektiv gerechten 
Vertrag (4.2.3). In Wechselwirkung mit diesen komplexen sozialen Strukturen 
generiert sich im Idealfall »Der ehrbare Kaufmann« (4.2.4).  

4.2.1  Mechanische und organische Solidarität 

An der Wende des 19. zum 20. Jahrhundert prägten Krisenphänomene die 
Gesellschaft, welche den Klassikern der Soziologie die Auseinandersetzung mit 
den Bedingungen, Möglichkeiten und Grenzen der Modernität stellte. Tönnies 
(1972) war einer der ersten, der die Bedeutung der »Gemeinschaft« für die »Ge-
sellschaft« erkannte und diese 1887 in seinem Werk veröffentlichte. Das Prob-
lem der Moderne sieht er darin, dass die Sozialphilosophie mit dem Gesell-
schaftsvertrag das Gemeinschaftsproblem vergessen und die Industriegesellschaft 
die traditionellen Gemeinschaftsformen zerstört hat.81 1893 wurde die von Émi-
le Durkheim geschriebene Dissertation »Über soziale Arbeitsteilung« veröffent-
licht (vgl. Durkheim 1992). Darin analysiert er den sozialen Wandel von einer 
Gesellschaft, die hauptsächlich auf mechanischer Solidarität beruht, hin zu einer 
Sozialorganisation, in der eine organische Solidarität die Oberhand gewinnt und 
die auf Arbeitsteilung beruht. Er kommt zu ähnlichen Erkenntnissen wie Tön-
nies, wobei interessant ist, dass er seine Begriffe »mechanische« und »organische« 
Solidarität entgegengesetzt zu denen von Tönnies verwendet, obwohl ähnliches 
gemeint ist. Während die vormoderne Gesellschaft bei Durkheim durch mecha-
nische Solidarität gekennzeichnet ist, ist dies die moderne durch organische Soli-
darität. Organisch bedeutet eine Einheit, in der aber vielerlei Beziehungsformen 
untereinander möglich sind. Mechanische Solidarität entspringt größtenteils der 
Homogenität eines Kollektivs, wie sie in einfach strukturierten archaischen 
Gesellschaften zu finden ist. Der Einzelne wird hier direkt an das Kollektiv ge-
bunden. Magische und religiöse Traditionen bestimmen die Wertebasis und das 
sogenannte »Kollektivbewusstsein«. Religion und Kultur können hier mehr oder 
weniger synonym verwendet werden (vgl. Müller 1992, S. 52). Kennzeichen 

wurden, werde ich dies in diesem Bewusstsein der Einfachheit wegen dementsprechend 
übernehmen. Auch muss natürlich verstanden werden, dass die Trennung von Ethik und 
Moral nicht strikt vollzogen werden kann und beide miteinander verwoben sind. 

81  Dies hat Friedrich Schiller bereits 1795 vorgedacht. In seinen Schriften zur Ästhetischen 
Erziehung kritisiert er die Einseitigkeit der Aufklärung, die die Vernunft über das Gefühl er-
hebt und dadurch zu einer bloßen »Aufklärung des Verstandes« führt. Für diesen Hinweis 
danke ich Andreas Zimmermann, der über Schillers Werk an der Universität zu Köln pro-
moviert und darin Schillers Bedeutung der Ästhetischen Erziehung als Grundlage einer hu-
manen Gesellschaft herausarbeitet. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


183 

dieser Solidarität sind dementsprechend ein gemeinsam geteiltes Gefühlserleben 
und Weltanschauungen. Denk-, Wahrnehmungs-, und Handlungsschemata sind 
homogen. Ein repressives Rechtssystem, das Bestrafung aufgrund der Verletzung 
des Kollektivbewusstseins und der damit einhergehenden Kollektivgefühle aus-
führt, gehört hier auch dazu. Durkheim nennt diese Kollektive »segmentäre 
Gesellschaften« (Durkheim 1992, S. 229ff).  

Eine moderne Gesellschaft ist durch Komplexität und Arbeitsteilung ge-
kennzeichnet, die »eines diversifizierten Moralkodex bedarf, um diese Einheit in 
angemessen differenzierter Weise zu repräsentieren« (Müller 1991, S. 314). 
Durch die organische Solidarität wird der Einzelne nicht direkt, sondern indirekt, 
mittels der Integration in diverse Gruppen, an die Gesellschaft gebunden. Die 
Komplexität und die quantitative Steigerung der Mitglieder verlangt eine diffe-
renziertere Form der Integration in modernen Gesellschaften. Derartige Struktu-
ren werden als »nicht-segmentäre Gesellschaften« bezeichnet (Durkheim 1992, 
S. 230). Arbeitsteilige Strukturen treten hier verstärkt in den Vordergrund, 
wobei die gemeinsamen Strukturen mechanischer Solidarität keinesfalls ver-
schwinden, sondern in den Hintergrund treten. Durkheim erkannte durchaus 
auch die Gefahren, die bei einer Verschiebung von mechanischer zu organischer 
Solidarität mittels Anomie zu Tage treten können.  

»Durkheim versteht dabei unter ›Solidarität‹ einen Relationierungsmodus, 
eine Form der Soziabilität, die den Zusammenhang zwischen der Struktur 
und Funktionsweise einer Gesellschaft – ihrer sozialen Organisationen – und 
ihrem Regel- und Wertsystem – d.h. ihrer Moral – bezeichnet. Ein hohes 
Maß an adaptivem Zusammenhalt oder Solidarität ergibt sich, wenn soziale 
Organisationsformen und Moraltypen harmonisch aufeinander abgestimmt 
sind; wo diese Korrespondenz fehlt, existieren keine sozialen Bande, und die 
Gesellschaft fällt in Anomie.« (Müller/ Schmid 1992, S. 490ff). 

Anders als Hobbes oder Spencer erkennt Durkheim die Schattenseiten eines 
einseitig überhöhten Individualismus. Mit der organischen Solidarität wie sie 
Durkheim versteht, ist nicht der Utilitarismus gemeint, demgegenüber er starke 
Bedenken äußert. Industriegesellschaften sind nach der Ansicht Durkheims 
hochkomplexe, differenzierte arbeitsteilige Gesellschaften, die für den Einzelnen 
nicht mehr zu überblicken sind. Die vermeintliche Freiheit und Unabhängig-
keit, in der sich das Individuum wägt, gleicht folglich vielmehr einer Ideologie, 
denn in Wirklichkeit findet sich das pathologisch atomisierte Individuum in 
vielfacher Systemabhängigkeit. Durkheim kritisiert infolge dieser Erkenntnis das 
Ideal einer utilitaristischen Gesellschaftstheorie. Einen Markttausch basierend 
auf rein vertraglichen Elementen entlarvt er als illusionäre Vorstellung. Mittels 
der Kritik und der Abgrenzung »organischer Solidarität« zu »Vertragssolidarität«, 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


184 

die er im siebten Kapitel seiner Arbeitsteilung vornimmt, hebt er gleichzeitig 
seine eigene Theorie hervor (vgl. Müller/ Schmid 1992, S. 494).   

Auf der Suche nach einem »moralischen Individualismus« bzw. einer »indi-
vidualistischen Moral« stellt Durkheim einfache archaische Gesellschaften kom-
plexeren Gesellschaften gegenüber. Insofern bekommen Durkheims Überlegun-
gen zu modernen Gesellschaften von Anfang an einen archaischen Grundzug 
(vgl. Müller 1992, S. 52).  

»Zu Unrecht stellt man also die Gesellschaft, die aus der Gemeinschaftlich-
keit des Glaubens entsteht, der Gesellschaft gegenüber, die auf der Zusam-
menarbeit beruht, indem man nur der ersten einen moralischen Charakter 
zubilligt und in der zweiten nur eine wirtschaftliche Gruppierung sieht. In 
Wirklichkeit hat gerade die Zusammenarbeit ebenfalls ihre eigenständige 
Moralität.« (Durkheim 1992, S. 285) 

Für Durkheim sind gerade in modernen komplexen Gesellschaften die Berufs-
gruppen der Ort, an dem eine »individualistische Moral« zu gründen möglich 
wäre. »Durkheim will die Moral jedoch nicht aus der Wissenschaft ableiten, 
sondern eine Wissenschaft der Moral betreiben, was etwas ganz anderes ist.« 
(Müller/ Schmid 1992, S. 490) 

4.2.2  Die Berufsgruppen als Träger von Solidarität in modernen 
Gesellschaften 

In seinem Werk »Physik der Sitten und des Rechts« (1991 [1893]), das er ange-
lehnt an Kants »Metaphysik der Sitten« schrieb (vgl. Müller 1992, S. 51), geht 
Durkheim den ungelösten Fragen der »Arbeitsteilung« nach. Neben der Rolle 
der Berufsgruppen als Träger organischer Solidarität und der Funktion von Staat 
und Demokratie diskutiert er die Bedeutung des »moralischen Individualismus«. 
Die Ausbildung einer neuen »individualistischen Moral«, die sich zwischen 
Berufsgruppe und demokratischem Staat formiert birgt für Durkheim die Mög-
lichkeit durch Arbeitsteilung organische Solidarität und soziale Integration zu 
gewährleisten. Die »Physik der Sitten und des Rechts« ist durch eine Komplexi-
tät an moralischen Regeln gekennzeichnet, die in einer modernen ausdifferen-
zierten Gesellschaft miteinander interagieren (vgl. Müller 1991, S. 315ff; s.a. 
Bühl 2000, S. 19f). 

Durkheim (1991) gliedert die Moral moderner Gesellschaften in zwei Kate-
gorien: die universellen Moralregeln einerseits und die partikularen Moralsyste-
men andererseits. Die universellen Moralregeln werden dann noch in die 
»Pflichten des Menschen gegenüber sich selbst« und die »Pflichten gegenüber 
der Menschheit« aufgeteilt.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


185 

»[D]ie Regeln der individuellen Moral haben die Funktion, im Bewußtsein 
des Einzelnen die grundlegenden und allgemeinen Voraussetzungen für jeg-
liche Art von Moral zu legen; auf diesem Fundament ruht alles übrige. Die 
Regeln dagegen, durch die jene Pflichten bestimmt werden, die der Mensch 
den anderen gegenüber allein aufgrund der Tatsache hat, daß sie alle Men-
schen sind, bilden den Schlußstein der Ethik, den krönenden Abschluß des 
gesamten Gebäudes.« (Durkheim 1991, S. 12) 

Durkheim verdeutlicht die unterschiedlichen Wirkungsweisen der zwei Mora-
len. Während die Berufsmoral die sie betreffenden Bereiche tangiert, greift die 
allgemeine Moral in das gesamte gesellschaftliche Leben ein. Dabei ist schwierig 
zu benennen, wo sie genau lokalisiert ist (vgl. Durkheim 1991, S. 17). Die all-
gemeine Moral scheint eher translokal verortet zu sein.  

Es macht folglich einen Unterschied bei der Schwere und dem Ausmaß der 
Sanktion, ob eine partikulare Moral oder die allgemeinen menschlichen Pflich-
ten verletzt wurden. »Bei einem Beamten zum Beispiel vermag der Verweis eines 
Vorgesetzten oder eine von einem eigens für solche Fragen eingerichteten Spezi-
algericht verhängte Disziplinarstrafe den Schuldigen in seiner Ehre nicht sonder-
lich zu beeinträchtigen, sofern er natürlich mit seiner Tat nicht zugleich gegen 
Vorschriften der allgemeinen Moral verstoßen hat.« (Durkheim 1991, S. 16)  

Die partikularen Moralregeln unterteilt Durkheim in drei Bereiche: die häus-
liche Moral, die berufliche Moral und die staatsbürgerliche Moral (vgl. Durkheim 
1991, S. 11ff; vgl. Liebig 2007, S. 9; vgl. Müller 1991, S. 316ff). Leider – so 
muss bedauert werden – sind ein Großteil der Schriften und Vorlesungen zur 
häuslichen Moral verloren gegangen.  

»Der moralische Partikularismus, der in der individuellen Moral völlig fehlt, 
tritt in der häuslichen Moral erstmals auf, erreicht seinen Höhepunkt in der 
Berufsmoral, nimmt dann in der staatsbürgerlichen Moral wieder ab und 
löst sich schließlich in einer allgemeinen Menschheitsmoral auf.« (Durkheim 
1991, S. 15) 

Während der archaische Mensch direkt in ein Stammeskollektiv integriert war 
und hier seine Rolle im Kollektiv erhält, ist der moderne Mensch in vielerlei 
Gruppierungen verwoben. Als »Mitglied einer Familie, einer Schule, einer Be-
rufsgruppe, einer Gesellschaft und der gesamten Menschheit« (Müller 1991, S. 
317), muss er sich mit verschiedenen Regeln, deren unterschiedlicher Reichweite 
sowie verschiedener Ordnungsniveaus arrangieren. Eine Hierarchie von Familie, 
Beruf, Staat und Menschheit entsteht durch den Grad der Persönlichkeit bzw. 
Allgemeinheit, die die verschiedenen Regeln tangieren. Die berufliche Moral 
stellt die wichtigste Moral unter den partikularen Regeln dar, da die Familie im 
Laufe der geschichtlichen Entwicklung an Einfluss verloren hat (vgl. Müller 
1991, S. 317ff).  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


186 

Familie und Berufskorporationen haben interessante Parallelen, die helfen 
die Genese moralischer Bande zu verstehen. Während die Familie noch den 
Einzelnen auf allen Ebenen der Existenz, d.h. politisch, wissenschaftlich, religiös 
usw. vereinnahmt, begrenzt sich der Einfluss der beruflichen Korporationen (vgl. 
Durkheim 1992, S. 57ff). Durkheim sieht im beruflichen Milieu den zentralen 
Ort für eine moralische Ausbildung in einer modernen Gesellschaft, denn die 
Familie hat einerseits an Einfluss gebüßt und der Staat ist zu abstrakt und zu 
weit entfernt, um stark genug in das persönliche Leben und die persönliche 
Lebensführung einzuwirken. Die Berufsgruppen können den Einzelnen nun in 
eine Gruppe integrieren und durch eine fachliche Ausbildung, die Talente des 
Menschen fördern (vgl. Müller 1991, S. 317ff). 

»Die Tätigkeit einer Berufsgruppe kann nur durch eine Gruppe wirkungs-
voll geregelt werden, die selber diesem Beruf so nahesteht, daß sie ihre Ar-
beitsweise gut kennt, alle ihre Bedürfnisse fühlt und allen ihren Veränderun-
gen folgen kann. Die einzige, die diese Bedingungen erfüllt, ist die Gruppe, 
die aus allen Trägern eines gleichen Gewerbes besteht und die in einem ein-
zigen Verband vereinigt und organisiert ist, das heißt in einer Korporation 
oder einer Berufsgruppe.« (Durkheim 1992, S. 46) 

In den unterschiedlichen Berufsgruppen können die Pflichten teilweise sehr 
verschieden sein. So unterscheiden sich die Pflichten von Professoren zu Kauf-
leuten, von Unternehmern zu Soldaten, Soldaten haben wiederum andere 
Pflichten als Priester. Man könnte hier unendlich fortfahren und kann festhal-
ten, »daß es ebenso viele unterschiedliche Moralen wie Berufe gibt« (Durkheim 
1991, S. 14). Zudem übt jeder Mensch normalerweise lediglich einen Beruf aus. 
Das bedeutet dann, »daß diese unterschiedlichen Moralen für vollkommen 
verschiedene Gruppen von Menschen Geltung haben. Die Unterschiede können 
sich sogar bis zu Gegensätzen steigern.« (ebd.). Wissenschaftler haben ihren 
kritischen Verstand zu schulen und darauf zu achten ein freier Geist zu sein. 
Priester und Soldaten haben fast Gegenteiliges zu tun. Sie müssen sich eher 
passiv verhalten und sich höheren Gesetzen unterwerfen und diesen dienen. Der 
Arzt muss, um seiner Schweigepflicht getreu zu sein, gelegentlich sogar lügen. 
Die unterschiedlichen beruflichen Moralen unterliegen aber bei Durkheim nicht 
der Beliebigkeit. Durch die Einbettung partikularer Moralregeln in universale 
moralische Regeln unterbindet Durkheim von vornherein die Gefahr der Will-
kür und des Machtmissbrauches. Mit anderen Worten finden die unterschiedli-
chen moralischen Regeln der Berufsgruppen ihre Grenzen an den Menschen-
rechten selbst (vgl. Durkheim 1991, S.12ff). 

»Wir sehen in der Berufsgruppe vor allem die moralische Kraft, die die indi-
viduellen Egoismen zügeln, im Herzen der Arbeiter ein lebhafteres Gefühl 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


187 

ihrer Solidarität erhalten und das Gesetz des Stärkeren daran hindern kann, 
sich derart brutal auf die gewerblichen und kommerziellen Beziehungen aus-
zuwirken.« (Durkheim 1992, S. 51) 

Hier zeigt sich auch eine Parallele zu Georg Simmel, der mit einer etwas anderen 
Gewichtung erkannte, dass die traditionelle Lehrlingsausbildung, nicht nur die 
fachmäßige, sondern auch die Ausbildung des Herzens integrierte (vgl. 1992, S. 
503).82  

Durkheim verdeutlicht, dass die beruflichen Korporationen trotz ihres zeit-
weiligen Untergangs immer wieder neu belebt wurden. Nach einer Regenerati-
onsphase im 11. und 12. Jahrhundert wurden sie spätestens im 13. Jahrhundert 
wiederbelebt. Er möchte an der Beharrlichkeit der Berufskorporationen über die 
Jahrhunderte hinweg aufzeigen, dass es ich hierbei nicht um zeitweilige Phäno-
mene, sondern um allgemeingültige Institutionen handelt, die sich lediglich 
immer wieder der neuen sozialen Verhältnissen anpassen (vgl. Durkheim 1992, 
S. 48ff; vgl. Durkheim 1991, S. 34). Von den Anfängen der Städtebildungen bis 
zum Ende des Römischen Reiches, von Anbeginn des Christentums bis zur 
Französischen Revolution waren die beruflichen Korporationen vorhanden. 
Nach ihrem Niedergang entstanden sie auf einer anderen Ebene immer wieder 
in neuer Weise. Entstanden war etwa die Zunft zunächst als religiöse Verbin-
dung mit einem jeweils eigenen Gott und Kult. Gemeinsame Mahlzeiten stärk-
ten das Kollektivgefühl untereinander und vermittelten einen familiären Charak-
ter. Eine Vielzahl von Belegen unterstreichen die Annahme, dass sich die Mit-
glieder als Brüder und als Teil einer erweiterten Familie verstanden haben. Das 
wechselseitige Verhältnis und die Pflichten von Meister und Geselle waren äu-
ßerst präzise geregelt. Weder konnte der Geselle einfach aufgekündigt werden, 
noch von selbst einfach gehen. Zudem gab es etwa diverse Vorkehrungen, um 
ein Täuschen des Käufers durch den Kaufmann zu verhindern, beispielsweise 
durch das Aufbereiten des Aussehens der Waren (vgl. Durkheim 1991, S. 31ff).  

Natürlich muss berücksichtigt werden, dass die unterschiedlichen Reglemen-
tierungen teilweise als Schikane angesehen wurden und das Ziel der Ehrbarkeit 
und des guten Rufes hinter der »Erhaltung von Privilegien« des Meisters zurück-
fiel (wie etwas im 18. Jahrhundert). Die Geschichte zeigt jedoch, dass die Dege-
neration einstiger funktionierender Institutionen fast zu ihrem Konstitutions-
merkmal gehört, und zwar immer dann, wenn die eigentlichen Ziele entfremdet 
und Eigenvorteile sich in welch auch immer gearteter Form entwickelten. Nach 

82  »Der in die Lehrlingsschaft bei einem Meister Aufgenommene wurde dadurch zugleich 
Mitglied seiner Familie usw.; kurz, die fachmäßige Beschäftigung zentralisierte das ganze Le-
ben, das politische und das Herzensleben oft mit eingeschlossen, in der energischsten Wei-
se.« (Simmel 1992, S. 503)  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


188 

Durkheim dürfen diese (Fehl)Entwicklungen aber nicht die Errungenschaften 
dieser Korporationen als Ganzes verkennen (vgl. Durkheim 1991, S. 40).  

In Kapitel 2.1 und 2.2 habe ich dargelegt, wie sich diese Berufsmoral auf 
dem Großen Basar in Istanbul in der traditionellen Gesellschaft generiert hat. Es 
gibt hier sicher auch kulturelle Unterschiede bezüglich der partikularen Moralre-
geln, letztlich aber gibt es wie Durkheim erkennt zeit- und kulturübergreifende 
Muster- und Prinzipien.   

Neben dem historischen Vorurteil korporativer Systeme, ist ein weiterer 
Grund für das Misstrauen gegenüber den Berufsgruppen die Frage der Regle-
mentierung. Oftmals wird Reglementierung mit Schikane assoziiert und Regeln 
werden lediglich als äußeres fremdes Faktum betrachtet, welches weniger den 
Menschen in seinem Herzen und Gewissen anspricht, sondern vielmehr als 
Unterwerfungs- und Machtmittel benutzt wird. Die Reglementierungen nach 
denen es Durkheim trachten, haben damit aber wenig gemeinsam. Er erkennt 
sehr wohl, dass Regeln nur Sinn machen und eine beständige kollektive Ord-
nung garantieren, wenn sie in den Sitten verankert sind und nicht willkürlich 
den Machtinteressen von Obrigkeiten dienen (vgl. Durkheim 1991, S. 46ff). 
Scharfsinnig begrenzt Durkheim die Menschen durch ihr Menschsein selbst, 
indem er die »Pflichten des Menschen gegenüber sich selbst« und die »Pflichten 
gegenüber der Menschheit« als ein – wie man interpretieren könnte – System 
von Checks and Balances versteht.  

»Nichts ist falscher, als zwischen der Autorität der Regel und der Freiheit des 
Individuums einen Widerspruch herstellen zu wollen. Im Gegenteil: die 
Freiheit – wir verstehen darunter die gerechte Freiheit, deren Beachtung zu 
erzwingen die Gesellschaft verpflichtet ist – ist nachgerade das Ergebnis von 
Regulationen.« (Durkheim 1992, S. 43) 

Durkheim erkennt somit, dass soziale Regeln existieren, um Missbrauch und 
Unterdrückung der Individuen untereinander zu vermeiden. Es ist eine miss-
bräuchliche Verwendung von Regeln sie als Repressionsgewalt über andere Indi-
viduen zu benutzen und daraus zu schließen, Pflichten würden Freiheit ein-
schränken. Für Durkheim ist klar, dass Menschen äußerer Reglementierungen 
bedürfen, um ihre einseitigen egoistischen Bestrebungen zu begrenzen und das 
Individuum unter ein größeres Ganzes zu stellen. Dies gilt umso mehr, je größer 
die Gruppe sich gestaltet, da es hierbei für den Einzelnen selbst immer schwerer 
einzusehen ist, wohin sein Handeln führt (vgl. ebd.).  

Modernisierungs- und damit einhergehend Differenzierungsprozesse ermög-
lichten dem Einzelnen, insbesondere auch durch die Geldkultur (vgl. Simmel 
1989; 1992), sich immer stärker über die eigene Sippe hinaus allein aufgrund 
bestimmter Ideen und Interessen zusammenzufinden. Diese gegenseitige Anzie-
hung impliziert meist gleichzeitig eine Abgrenzung gegenüber den Gruppierun-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


189 

gen, die diese Interessen nicht teilen. Nach und nach bildet sich somit auf fast 
natürliche Weise ein bestimmtes moralisches Leben heraus, dass die Bedingun-
gen in sich trägt, die es geschaffen hat. »Denn es ist unmöglich, daß Menschen 
zusammenleben und regelmäßig miteinander verkehren, ohne schließlich ein 
Gefühl für das Ganze zu entwickeln, das sie mit ihrer Vereinigung bilden, ohne 
sich an dieses Ganze zu binden, sich um dessen Interessen zu sorgen und es in 
ihr Verhalten einzubeziehen.« (Durkheim 1992, S. 56, Hervorh. d. Verf.) 

Die eigentliche Quelle der Moral aber ist diese Unterordnung der einzelnen 
Interessen unter ein größeres gemeinsames Ganzes. »Damit sich nun dieses Ge-
fühl präzisieren und bestimmen und auf die gewöhnlichsten oder bedeutsamsten 
Umstände auswirken kann, überträgt es sich in bestimmte Formeln; und infol-
gedessen entsteht ein Korpus moralischer Regeln.« (Durkheim 1992, S. 56?) 

Die Grundmerkmale der Berufsmoral lassen sich wie folgt zusammenfassen: 
»1. Welche allgemeinen Merkmale kennzeichnen die Berufsmoral im Verhältnis 
zu den übrigen Bereichen der Ethik? 2. Welches sind die notwendigen Bedin-
gungen für die Entstehung und das Funktionieren jeglicher Berufsmoral?« 
(Durkheim 1991, S. 15).  

4.2.3  Von der Vertragsentwicklung und den nichtvertraglichen Elementen 
des Vertrages 

In die »Physik der Sitten und des Rechts« zeichnet Durkheim auch die Entste-
hungs- und Entwicklungsgeschichte des Vertrages nach. Der Wandel von ver-
stärkt kollektiven zu individuellen Gesellschaftsstrukturen spielt auch bei der 
Geschichte und Entwicklung des Vertragsrechts eine Rolle. War der Lebensplan 
zuvor verstärkt vorgegeben, ist er nun immer stärker wählbar. Die »Heiligkeit« 
des Kollektivs wechselt in diesem Zuge zu einer »Heiligkeit« der Person, vom 
Gemein- zum Individualeigentum. Anfänglich stand der blood convenant, gefolgt 
von dem »Realvertrag« und dem »feierlichen Vertrag«. Alle diese stellen Vorfor-
men des modernen Vertrages dar und waren auf religiösen Riten begründet. Der 
»Konsensualvertrag« in der Folge baute auf Reziprozität und erlangte seine 
Wirksamkeit durch den Austausch der gegebenen Sachen. Der gerechte Vertrag 
baut auf Fairness. Speziell im Übergang vom Konsensualvertrag zum »objektiv 
gerechten Vertrag« sieht Durkheim ein einschneidendes Moment in der Ver-
tragsentwicklung, welches das Eigentumsrecht aus einer neuen Sicht erscheinen 
lässt. Da neben Reziprozität nun insbesondere auch Gleichheit und Gerechtig-
keit treten, muss sich die Erbschaft zunehmend ihrer Institution rechtfertigen. 
Sie erscheint dann als ein Verdienst, dessen Legitimation nicht gerechtfertigt ist 
(vgl. Müller 1991, 331). Durch die Erweiterung der Bedürfnisse kamen neben 
den realen Bindungen (Familie, Blutsverwandtschaft) auch willentliche (Miete, 
Vertrag) hinzu.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


190 

»Und dieser Gegensatz könnte deutlicher gar nicht sein: auf der einen Seite 
Rechtsverhältnisse, die ihren Ursprung im Zustand von Sachen oder Perso-
nen oder in Modifikationen haben, welche von Anfang an in diesem Zu-
stand enthalten sind; auf der anderen Seite Rechtsverhältnisse, die aus 
gleichlautenden Willensakten hinsichtlich der Modifikation dieses Zustan-
des hervorgehen.« (Durkheim 1991, S. 245) 

Als die Menschen auch Bedürfnisse nach anderen Bindungen hatten, nahmen sie 
die ihnen bekannte Form als Vorbild. »[D]ie Mitglieder eines Klans oder einer 
Familie haben Pflichten gegeneinander, weil sie vom selben Fleisch und Blut 
sind. Nicht dass die physische Blutsverwandtschaft aus sich heraus moralische 
Wirksamkeit entfaltete, vielmehr ist das Blut Träger eines heiligen Prinzips, mit 
dem es sich vermischt; vom selben Blut sein heißt dann, an ein und demselben 
Gott teilzuhaben, dieselbe religiöse Qualität zu besitzen.« (Durkheim 1991, S. 
248) Rituale wie das Blut vermischen (Blutsbrüderschaft) resultieren daraus und 
waren letztlich die Geburt des blood-convenant. Vom selben Teller zu essen, der 
Handschlag oder das Anstoßen vor oder nach einem geschlossenem Vertrag sind 
heute noch Relikte, die aus dem Gedanken stammen, eine Bindung zu bekräfti-
gen. In der weiteren Entwicklung wirkt das Übergeben einer Sache bekräftigend 
für den »Realvertrag« (vgl. Durkheim 1991, S. 249f). Weder der blood-convenant 
noch der Realvertrag sind Verträge im eigentlichen Sinne, da sie nicht aufgrund 
einer Willensübereinstimmung vollzogen wurden, sondern bei diesen Formen 
vor allem noch der Status der Personen bzw. der Sachen in Rechnung getragen 
wurden. Sie waren also vielmehr die Bestärkung bereits vorhandener Verhältnis-
se.  

»Alle Rechte und Pflichten basieren auf einem bestehenden Zustand von 
Personen oder Dingen; beim Vertrag im eigentlichen Sinne hat die Ver-
pflichtung ihren Ursprung dagegen in einem Zustand, der nur vorgestellt 
und noch zu verwirklichen ist.« (Durkheim 1991, S. 254) 

Ein weiterer Entwicklungsschritt war daraufhin, anstelle von Sachen zu überge-
ben Worte auszusprechen. Bestimmte Worte gelten dabei als heilig und geben 
demjenigen Respekt, der sie ausspricht. Der »feierliche Vertrag« bindet den 
Menschen noch in zweifacher Weise: zum einen untereinander und zum ande-
ren an Gott. Durch die ausgesprochenen Formeln wurde ein göttliches Wesen 
angerufen und der Schwur wurde gestärkt. Gleichzeitig sollte auch Angst her-
vorgerufen werden, um einer Nichteinhaltung Einhalt zu gebieten. Die feierli-
chen oder formellen Verträge lösten sich nach und nach vom materiellen Reich-
tum ab. Durch die Anerkennung des Eides als notwendige und hinreichende 
Bedingung ermöglichte die Kirche die Entwicklung zum »Konsensualvertrag«. 
Worte waren nun unmittelbarer Ausdruck des Willens. Die hinderlichen Forma-
litäten nahmen bei steigenden Austauschvorgängen zu viel Zeit in Anspruch. Im 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


191 

Weiteren konnten somit schneller neue Beziehungen über Verträge eingegangen 
werden. Steigende Flexibilität im gesellschaftlichen Leben machte dies notwen-
dig. Der zeitliche Charakter war vor allem für die Wirtschaft von tragender 
Bedeutung. Damit einhergehend war ein schwindender Glaube zu vermerken. 
Ein aktiveres Leben erforderte folglich, feierliche Vorschriften nur noch für 
bestimmte Anlässe (z.B. Hochzeit) geltend zu machen (vgl. Durkheim 1991, S. 
263ff).  

War die Bindung beim feierlichen Vertrag noch an etwas Heiliges geknüpft, 
wurde diese Verbindung gelöst und mit einer anderen Ursache verknüpft. Im 
daraus entstandenen Konsensualvertrag werden somit die nützlichen Wirkungen 
beibehalten, aber auf eine andere Art erzielt. Während der feierliche Vertrag 
seine Festigkeit durch magische oder religiöse Elemente erhielt, erfuhr der Kon-
sensualvertrag seine Wirkung durch das Gesetz. Nun war der Weg für die Ent-
wicklung »des objektiv gerechten Vertrages« geebnet.  

Gehörte das Feilschen, Aushandeln und somit persönliche Preisüberlegun-
gen lange Zeit zum Markt auf dem Dorf oder in der Stadt, erforderte die globale 
Entwicklung und Internationalisierung der Märkte Zeit sparende und gerechtere 
Formen der Preise (vgl. Durkheim 1991, S. 289f).   

»Zusammenfassend können wir sagen, daß die Familienpflichten, während 
sie zahlreicher werden, zugleich einen sozusagen öffentlichen Charakter an-
nehmen. Sie haben anfänglich nicht nur keinen vertraglichen Ursprung, die 
Rolle, die der Vertrag darin spielt, wird vielmehr immer kleiner. Dagegen 
nimmt die soziale Kontrolle über die Art, wie sie geknüpft, gelöst und ver-
ändert werden, ständig zu.« (Durkheim 1992, S. 266) 

Wie sich das heutige gültige Verständnis eines »objektiv gerechten Vertrages« 
entwickelt hat, zeigt deutlich, dass es Vorformen dieses Vertragsverständnisses 
gab, die auch heute noch relevant sind, jedoch als Selbstverständlichkeit behan-
delt werden.  

In der Arbeitsteilung unterzieht Durkheim die utilitaristische Gesellschafts-
theorie deshalb einer radikalen Kritik (vgl. Müller/ Schmid 1992, S. 494). Das 
Interesse allein wie es Hobbes und Spencer postulieren hält Durkheim nicht für 
bestandsfähig. Selbstinteresse und Vertragsschluss allein hält er für unterkomplex 
und den Hobbesschen Anspruch den Staat als »omnipotentem Sanktionator« zu 
sehen, erklärt Durkheim für unrealistisch (vgl. Opielka 2006, S. 44).  

»Denn wo das Interesse allein regiert, ist jedes Ich, da nichts die einander ge-
genüberstehenden Egoismen bremst, mit jedem anderen auf dem Kriegsfuß, 
und kein Waffenstillstand kann diese ewige Feindschaft auf längere Zeit un-
terbrechen. Das Interesse ist in der Tat das am wenigsten Beständige auf der 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


192 

Welt. Heute nützt es mir, mich mit Ihnen zu verbinden; morgen macht 
mich derselbe Grund zu Ihrem Feind.« (Durkheim 1992, S. 260)  

Durkheim erkennt hier ähnlich wie bereits Smith, dass es mehr braucht als ego-
istische Individuen, die einzig ihren temporäreren Interessen nachjagen, die sich 
genauso schnell wieder ändern können. Wenn die vor-kontraktuellen Rahmen-
bedingungen fehlen, zu deren Einhaltung die Akteure sich vorher moralisch 
verpflichten, sind Austausch und Verträge riskant. Es bleibt meist unmöglich alle 
möglichen Eventualitäten und Einzelheiten bei einem Vertragsabschluss vorweg 
einzukalkulieren. Es bedarf deshalb einer Form der Solidarität, die es erlaubt bei 
etwaigen Änderungen oder unerwarteten Ereignissen Lösungen zu finden, die 
die Vertragspartner trotzdem zu einem fairen Tausch und Verhalten bewegen 
(vgl. Müller/ Schmid 1992, S. 495, vgl. Opielka 2006. S. 43ff).  

»Das soziale Handeln entfaltet seine Wirkungen aber nicht nur außerhalb 
von vertraglichen Beziehungen, sondern wirkt sich auch auf das Zusammen-
spiel dieser Vertragsbeziehungen untereinander aus; denn nicht alles ist ver-
traglich im Vertrag.« (Durkheim 1992, S. 267, Hervorheb. d. Verf.) 

Der Vertrag ist nicht aus sich entstanden und erhält sich nicht selbst. Sein Ur-
sprung ist sozialer Natur, die gleichzeitig dessen Voraussetzung ist. Der Vertrag 
schafft weniger neue Regeln, als dass er die vorher sozial festgelegten auf Einzel-
fälle anwendet.  

»Es gibt nichts in der Natur der Dinge, aus der man ableiten könnte, daß die 
wechselseitigen Verpflichtungen eher hier als dort ihre Grenze finden. Jede 
Entscheidung dieser Art kann also nur aus einem Kompromiß resultieren. Er 
liegt in der Mitte zwischen dem vorhandenen Gegensatz der Interessen und ihrer 
Solidarität. Es handelt sich um ein Gleichgewicht, das man nur nach mehr 
oder weniger mühsamen Versuchen finden kann.« (Durkheim 1992, S. 270, 
Hervorh. d. Verf.)  

Der Großteil unserer Beziehungen ist vertraglicher Natur. Müssten wir die 
Rahmenbedingungen für einen Vertrag jedes Mal aufs Neue erkämpfen, wären 
wir handlungsunfähig. Eine Solidarität, die lediglich aus den tatsächlich im 
Vertrag erwähnten und festgelegten Bedingungen bestehen würde, wäre höchst 
fragil (vgl. Durkheim 1992, S. 270). Verträge können folglich nur den jeweili-
gen Status Quo der unterschiedlichen Parteien ausdrücken. »Sie bestätigen einen 
faktischen Zustand; sie können aber daraus keinen Rechtszustand machen.« 
(Durkheim 1992, S. 47) 

Im Folgenden widmen wir uns nun dem Idealtypus, der entsteht, wenn die 
genannten sozialen Rahmenbedingungen existieren, und der auch historisch 
komplementär zur gesellschaftlichen Struktur zu finden ist: Der ehrbare Kauf-
mann. Durkheim selbst geht nicht explizit auf diesen Personentypus ein. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


193 

4.2.4  Der ehrbare Kaufmann  

Seit der Finanzkrise im Jahr 2008 gibt es immer mehr Stimmen, die über die 
Relevanz des ehrbaren Kaufmanns und seine ökonomische und politische Funk-
tion diskutieren (vgl. Horn 2009, vgl. Köhler 2008). Der ehemalige Bundesprä-
siden Horst Köhler baut darauf in seinen Reden,83 Firmen wie beispielsweise die 
Industrie- und Handelskammer (IHK)84 oder der Bund Deutscher Versiche-
rungskaufleute (BVK)85 nehmen explizit die Leitgedanken des ehrbaren Kauf-
manns als ethischen Kodex für ihr Handeln in Anspruch.   

Auch in der Wissenschaft wird das Konzept vor allem unter dem Begriff der 
»Corporate Social Responsibility« (CSR) diskutiert und die Humboldt-
Universität hat am Institut für Management ein eigenes Portal für den ehrbaren 
Kaufmann eingerichtet (vgl. Klink/ Schwalbach 2015)86, das jedoch für eine 
soziologische Analyse nur bedingt erkenntnisreich ist. Daniel Klink (2008) geht 
der Untersuchung des ehrbaren Kaufmannes nach, der einst selbstverständliches 
Leitbild der Betriebswirtschaftslehre war. Seine Analysen belaufen sich auf einen 
Zeitraum vom 11. Jahrhundert bis in die Gegenwart. Europa teilte sich zu dieser 
Zeit in zwei starke Gruppen von Kaufleuten auf: einerseits die Italiener im euro-
päischen Süden und andererseits die Hansen im Norden. Beide weisen grundle-
gende Ähnlichkeiten auf (vgl. Klink 2007, S. 12ff; S. 27).  

»Als durchaus verwerflich galt aber noch lange Zeit, während welcher die 
Geschäftsanzeige schon bestand, die Geschäftsreklame, das heißt die Anprei-
sung, der Hinweis auf besondere Vorzüge, die ein Geschäft etwa vor anderen 
aufzuweisen sich anmaßte. Als den höchsten Grad kaufmännischer Unan-
ständigkeit aber betrachtete man die Ankündigung: daß man billigere Preise 
nehme als die Konkurrenz.« (Sombart 1913, S. 204) 

Der Kaufmann war hauptsächlich durch seine praktischen und wirtschaftlichen 
Fähigkeiten gekennzeichnet. In den vielen Kaufmannshandbüchern des 14. 
Jahrhunderts sind deshalb die Beschreibungen auf Aussagen über die praktischen 
Rahmenbedingungen beschränkt. Zusammenfassend kann man sagen, dass 
Gewinnstreben, rationale und emotionale Intelligenz, organisatorische Fähigkei-

83  »Im Grunde wären viele Selbstverpflichtungen und gesetzliche Regelungen überflüssig, wenn 
jeder sich so vertrauenswürdig verhielte, wie es dem Leitbild des ehrbaren Kaufmanns ent-
spricht.« (Köhler 2008) 

84  Den traditionellen Kaufmann leben. Mit Tradition zu Innovation. Herausgegeben von der 
IHK für München und Oberbayern. www.muenchen.ihk.de/de/standortpolitik/Anhaenge 

 /grundsatzbroschuere-den-ehrbaren-kaufmann-leben-mit-tradition-zur-innovation-3.pdf 
(Stand: 05.10.2015) 

85  www.ehrbarerkaufmann.de (Stand: 05.10. 2015) 
86  www.der-ehrbare-kaufmann.de (Stand: 05.10.2013) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


194 

ten gepaart mit einem politischen und wirtschaftlichen Weitblick die praktische 
Seite des Kaufmanns ausmachten. Ein ehrbarer Kaufmann war somit aber noch 
nicht gefunden. Erst in der Verbindung mit einem tugendhaften Verhalten 
wurde er zu einem angesehenen Mitglied der Gemeinschaft ausgezeichnet (vgl. 
Klink 2007, S. 16ff). Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts konnte Ehre mit Ehr-
lichkeit gleichgesetzt werden. Ehrlichkeit galt weniger als moralische denn als 
eine soziale Kategorie (vgl. Burkhart 2006, S. 11). Es ist außerdem anzumerken, 
dass die Ehrbarkeit als Selbstverständlichkeit galt und dessen Erwähnung deshalb 
in vielen Dokumenten ausblieb. Individualethische Aspekte durch Institutionen 
zu regeln war nicht notwendig (vgl. Klink 2007, S. 34). Ähnliches galt für die 
Genese des ehrbaren Kaufmanns im türkischen Kontext, wie ich im Kapitel über 
das Ahilik-System deutlich gemacht habe und wie es Ülgener (2006, 2008) für 
die türkische Geschichte mit Bezug auf Sombart und Weber dargelegt hat.  

Es könnte an dieser Stelle noch viel gesagt werden und weitere Literatur her-
angezogen werden, die diese Aussagen bestätigen, jedoch möchte ich an dieser 
Stelle das Moment herausgreifen, das bei all diesen ehrbaren Gedanken meist 
vernachlässigt wird, aber gemäß meiner These entscheidet, ob die ethischen 
Gedanken auch ihre praktische Umsetzung finden können: die emotionale Aus-
bildung und die Genese des ethischen Gefühls.  

Bei Aristoteles war, wie ich in Kapitel 4.3 gleich noch ausführlich zeigen 
werde, echte Bildung Verstandes- wie Herzensbildung. Die Studien und analyti-
schen Modelle zum ehrbaren Kaufmann, die in der wirtschaftswissenschaftlichen 
Analyse verwendet werden (vgl. Klink/ Schwalbach  2015, S. 188f), mangeln 
aber genau an diesem Punkt, denn sie suggerieren, ethisches Handeln wäre allein 
über kognitive Erkenntnisse und moralische Vorschriften zu generieren. Das 
wäre durchaus eine schöne Wunschvorstellung, wenn ich allein dadurch, dass 
ich denke, dass ich gut, gerecht und ehrenvoll bin, auch mein Handeln und 
mein Habitus so sind. Wenn dem so wäre, wäre unsere Welt schon längst ein 
Paradies, denn es mangelt uns nicht an ethischen oder moralischen Gedanken, 
sondern an der Überwindung der psychologischen und sozialen Muster, deren 
Transformation und Auflösung »Arbeit an sich selbst« voraussetzt.  

Wie stark kulturelle Strukturen etwa in unseren Habitus eingewoben sind, 
sodass wir sie als unhinterfragt hinnehmen, ohne uns darüber bewusst zu sein, 
zeige ich im nächsten Kapitel am Beispiel des gerechten Preises auf einer theore-
tischen Ebene auf.  

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


195 

44.3  THEORETISCHER HINTERGRUND 2: Beitragsprinzip und 
Gleichheitsprinzip (Aristoteles und Rawls)  

Westliche Touristen, die in Länder reisen, in denen zumindest an manchen 
Orten noch gefeilscht wird, wie beispielsweise der Türkei, Marokko oder Indien, 
sind oftmals empört über diese kulturelle Praxis. Aus dem westlichen Kulturver-
ständnis heraus, das dem »Gleichheitsprinzip« unterworfen ist, wird dies als 
ungerecht definiert. Dieser emotionalen Reaktion entgegen muss wissenschaft-
lich hinterfragt werden, ob die Universalansprüche des westlichen Gleichheits-
ideals, gerechtfertigt sind oder ob hier eine kulturelle Bias vorliegt? 

In vormodernen Gesellschaften war vor allem das »Beitragsprinzip« vorherr-
schend, das »Gleichheitsprinzip« war eine Art Gegenthese und eine Antwort auf 
die mit dem »Beitragsprinzip« verbundenen persönlichen Missbräuche. Außer-
dem baut das »Gleichheitsprinzip« auf unhinterfragten Grundannahmen vor-
moderner Gesellschaften auf, die bei der Diskussion meist vernachlässigt werden. 
Heute jedoch sehe ich es als unsere Aufgabe die jeweiligen Vor- und Nachteile 
beider Prinzipien zu erkennen, und diese in einer mehrwertigen Logik in eine 
höhere Kultursynthese zu überführen.  

Die Frage der Gerechtigkeit hat in der Philosophie Zeit ihres Bestehens Exis-
tenz. Einer der ersten, der in der Philosophie-Geschichte eine Theorie der Ge-
rechtigkeit vorgelegt hat, war Aristoteles. Auch ihm war bereits bewusst, dass 
nicht allein das tugendhafte Verhalten der Person für die Umsetzung der Ge-
rechtigkeit notwendig ist, sondern auch eine Form der gerechten Verteilung von 
Gütern (vgl. Aristoteles, 1130b; vgl. Merkel 2007, S. 1; vgl. Bien 1995, S. S. 
149). Er sah beide Aspekte, während heute eigentlich nur noch der Verteilungs-
gerechtigkeit Aufmerksamkeit geschenkt wird. 

Es gibt in der Folge unzählige Gerechtigkeitstheorien, denen unterschiedli-
che Prämissen zugrunde liegen. Insofern ist es unmöglich und auch nicht der 
Anspruch der folgenden Abhandlung darüber einen ausreichenden Überblick 
geben zu können. Natürlich jedoch gibt es eine Begründung für die von mir 
gewählte Auswahl, die ich im Folgenden erläutern möchte. Es gibt in der Theo-
riegeschichte unterschiedliche Gerechtigkeitsprinzipien, die sich nach wie vor im 
Widerstreit befinden. Dazu gehören: 

• Beitragsprinzip 
• Bedürfnisprinzip 
• Gleichheitsprinzip 
• Prinzip der Verfahrensgerechtigkeit 

Das Beitragsprinzip deren einschlägige Vertreter Aristoteles und Friedrich Hayek 
sind, beruht auf der Idee eines proportionalen Gerechtigkeitsverständnisses. 
Ähnliches gilt für das Bedürfnisprinzip. Das Gleichheitsprinzip steht im Gegensatz 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


196 

zu diesen Auffassungen, indem es alle Menschen als gleich ansieht und ihnen 
somit gleiche Bedürfnisse unterstellt. John Rawls und Jean-Jacques Rousseau 
sind dessen wichtigste Vertreter. Durch die Erkenntnis, dass die Verteilung nicht 
nur ein Ergebnis ist, sondern einem Entscheidungsprozess zugrunde liegt, ent-
stand ergänzend zu den bereits existierenden Prinzipien das Prinzip der Verfah-
rensgerechtigkeit. Dieses kann allerdings den anderen Prinzipien nur als komple-
mentäres Verfahren dienen und nicht eigenständig herangezogen werden, des-
halb spielt sich die Hauptdiskrepanz zwischen »Beitragsprinzip« und »Gleich-
heitsprinzip« ab (vgl. Röhl 198787, S. 165ff; s.a. Bien 1995, S. 162f).  

Im Folgenden werde ich deshalb anhand von Aristoteles das Beitragsprinzip 
und mittels John Rawls das Gleichheitsprinzip näher eruieren. Dies ist wichtig, 
um die im vorherigen Kapitel dargelegte Reibung von objektiven Preisetiketten 
(Gleichheitsprinzip) und dem Feilschen (Beitragsprinzip) auf dem Großen Basar 
in Istanbul auf einer theoretischen Basis zu verstehen und dadurch das Ver-
ständnis dieser sich widerstreitender Gerechtigkeitsprinzipien zu erweitern. Der 
Preis dient hier als Beispiel der abstrakten Diskussion des Verhältnisses von 
Form und Inhalt, Regel und Person. Aristoteles (Beitragsprinzip) und John 
Rawls (Gleichheitsprinzip) dienen somit als Idealtypen, an denen ein grundle-
gendes Problem sichtbar gemacht werden soll. 

4.2.1  Beitragsprinzip: Aristoteles’ Nikomachische Ethik 

In der »Nikomachischen Ethik« gibt Aristoteles einen Leitfaden, wie ein gelin-
gendes Leben zu erreichen sei. Er sieht dies vor allem im angemessenen tugend-
haften Handeln. Das Gut der Glückseligkeit (eudaimonía) zu erreichen sieht er 
dabei als das oberstes Ziel des menschlichen Daseins an (Aristoteles, 1094a-
1096a). Dies zu erreichen bedarf eines tugendhaft-geführten Lebens. Ehre soll in 
diesem Sinne demjenigen gebühren, der sich als besonders tugendhaft verhält. 
Ehre ist der »Lohn der Tugend«. »Denn der Lohn der Tugend und Wohltat ist 
die Ehre« (Aristoteles, 1163b oder auch 1123b). Zentral ist für Aristoteles das 
angemessene und rechte Handeln in Abhängigkeit von Person, Ort und Situa-
tion (Beitragsprinzip), das nicht in einen bestimmten Moralkodex oder Dogma 
gefasst werden kann, wie dies traditionelle Religionen gerne tun. 

87  Im Jahr 1987 erschien das »Lehrbuch der Rechtssoziologie« erstmals im Verlag Carl Hey-
manns. Nach ungefähr 20 Jahren sah der Autor Bedarf nach einer Neubearbeitung und 
plante »eine grundlegend neue Gesamtdarstellung der Rechtssoziologie«. Der Drittmittelan-
trag wurde vom DFG im August 2006 abgelehnt. Der Autor arbeitet aktuell selbst an einer 
Überarbeitung und stellt bis dahin das alte Werk online zur Verfügung, da das Buch nicht 
mehr aufgelegt wird. Der letzte Stand entspricht dem Jahr 2013. Weitere Informationen 
sind hier zu finden: www.ruhr-uni-bochum.de/rsozinfo/ (Stand: 15.10.2015) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


197 

Die Seele kann in drei Kategorien eingeteilt werden. Zum Ersten die Lei-
denschaften, zum Zweiten die Fähigkeiten und zum Dritten die Eigenschaf-
ten. Leidenschaften sind Begierde, Zorn, Angst, Mut, Neid, Freude, Liebe, Haß, 
Sehnsucht, Missgunst, Mitleid etc., also folglich alles, was mit Lust und Schmerz 
zu tun hat. Durch die Fähigkeiten können die Leidenschaften verspürt, also 
Zorn, Schmerz oder Mitleid empfunden werden. Die Eigenschaften ermöglichen 
es, sich richtig oder falsch bzw. weise zu den Leidenschaften zu verhalten. Somit 
muss noch einmal betont werden, dass Leidenschaften wie Zorn, Haß usw. bei 
Aristoteles nicht schlecht sind, sondern eines angemessenen Umgangs bedürfen. 
Dazu wiederum bedarf es der Tugend, welche den Eigenschaften zuzuordnen ist. 
Eigenschaften gehen durch Mangel oder Übermaß verloren. Deshalb führt zu 
viel Bewegung, wie auch zu wenig Bewegung zur Krankheit. Nur durch das 
angemessene Verhalten entsteht Gesundheit. Ähnlich verhält es sich mit allen 
menschlichen (Grund)Bedürfnissen wie Nahrung, Beziehungen, Sexualität etc. 

Das richtige Maß kann nämlich nicht als rigide abstrakte Norm konzipiert 
werden, sondern ist kontextbedingt immer abhängig von Person, Ort und Situ-
ation. Durch Übermaß und Mangel gehen Besonnenheit und Tapferkeit zu-
grunde, durch das Maß werden sie bewahrt. Die Eigenschaften können gut an 
Lust und Schmerz manifestiert werden. Wer besonnen mit den körperlichen 
Bedürfnissen umgeht ist tugendhaft. Der hingegen, der dies ungern tut, ist es 
nicht. Tugendhaftigkeit darf deshalb nicht mit Leidenschaftslosigkeit und Stille 
verwechselt werden, sondern bedeutet vielmehr, sich angemessen zu verhalten, 
was im ethischen Gefühl empfunden und mit einer bewussten und standfesten 
Entscheidung beschlossen wird (vgl. Aristoteles, 1105b ff).  

»Wenn es nämlich drei Ziele des Erstrebens und des Meidens gibt, das 
Schöne, Förderliche und Angenehme, und ebenso die Gegensätze, das Häss-
liche, Schädliche und Schmerzhafte, so wird der Tugendhafte in all diesem 
das Rechte finden, der Schlechte aber in allem das Rechte verfehlen, vor al-
lem aber, was die Lust betrifft.« (Aristoteles, 1104b).  

Ein ehrenhaftes Handeln liegt in der Mitte zwischen zwei Polen. Weder Egois-
mus noch Altruismus sind ehrenhaft, sie sind die zu beschreibbaren Polaritäten, 
während das rechte Handeln nicht festgeschrieben werden kann, sondern sich je 
nach Kontext neu konstituiert. Dieses rechte Maß zu finden schafft der Tugend- 
und Ehrenhafte. Die Mitte hat keinen Namen.  

Aristoteles unterteilt die Tugenden in eine dianoetische, verstandesmäßige 
(Weisheit, Auffassungsgabe, Einsicht) und eine ethische (Großzügigkeit, Beson-
nenheit), die sich durch die praktische Übung auszeichnet.  

»Denn wir meinen, daß der wahrhaft Gute und Verständige in guter Hal-
tung jede Art von Schicksal trägt und in der gegebenen Lage stets das Beste 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


198 

tut, wie auch der tüchtige Feldherr das gegebene Heer auf das kriegsmäßige 
einsetzt und der Schuster mit dem gegebenen Leder den schönsten Schuh 
verfertigt und so auch alle anderen Handwerker.« (Aristoteles, 1100b-1101a)  

Während die Einübung der verstandesmäßigen Tugend größtenteils durch Be-
lehrung erfolgt, geschieht dies bei der ethischen vor allem durch Gewohnheit 
bzw. durch praktische Einübung. Letztlich bedingen sich beide gegenseitig. Der 
Stein wird sich niemals daran gewöhnen nach oben zu steigen, denn er ist darauf 
angelegt nach unten zu fallen. Ähnlich ist es mit dem Feuer, dessen Flammen 
nach oben und nicht nach unten steigen. Mit den Tugenden verhält es sich so, 
dass sie weder von Natur noch gegen Natur sind, vielmehr sind die Menschen 
von Grund her darauf ausgerichtet, sie aufzunehmen. Zu ihrer Vollendung 
bedarf es der tugendhaften Handlung. Die entsprechenden Fähigkeiten liegen 
somit als rudimentäre Möglichkeiten in den Menschen, die durch die Übung zu 
Gewohnheiten und somit in Fähigkeiten umgewandelt werden müssen. So wird 
auch der Baumeister erst durch bauen ein solcher und ein Mensch erst durch 
gerechtes Handeln gerecht. Ziel jedes Gesetzgebers sollte somit sein, seine Bür-
ger durch die Gesetze zu tugendhaften Menschen zu erziehen (vgl. Aristoteles, 
1103a ff). Es gibt nun gute und schlechte Baumeister, gerechtes und ungerechtes 
Handeln. »Es kommt also nicht wenig darauf an, ob man von Jugend auf dies 
oder jenes gewöhnt ist; es kommt vieles darauf an, ja sogar alles.« (Aristoteles, 
1103a) 

Der Tugendbegriff (griech. areté, Tüchtigkeit) hat eine lange Tradition. Die 
philosophisch-ethischen Tugendlehren interessieren nur jene Tüchtigkeiten 
»letzte Grundhaltungen mit denen sich die sittliche Vervollkommnung des 
Menschen ausspricht« (von Bollnow 1981, S. 19 zitiert nach Bellebaum 1984, S. 
73). Das Wort Tugend ist mittlerweile wenig gebräuchlich und wird oft verbun-
den mit äußerlich korrektem Lebenswandel, Scheinheiligkeit, Bravheit, altmodi-
scher Gesinnung, Trottel, Keuschheit etc. (vgl. ebd.). »Kurzum: der soziale 
Wandel hat vor Tugenden und Tugendlehren nicht Halt gemacht und dabei 
eben auch den Wortgebrauch beeinflusst« (ebd., S. 74). Wer moderne Werte wie 
Pluralität und Differenzierung durchweg positiv konnotiert, übersieht die darun-
ter liegende Orientierungslosigkeit der Menschen (vgl. ebd.). Die Beschäftigung 
mit Tugenden geht zurück ins antike Griechenland. Platon (Der Staat, 427-436) 
ist richtungsweisend hierfür und ordnet die Tugenden in »Der Staat« hinsicht-
lich der drei Seelenteile in die Mäßigkeit, die Tapferkeit und die Weisheit, wel-
che er mit der vierten übergeordneten Tugend, der Gerechtigkeit, ergänzt. Im 
Mittelalter wurden diese mit den drei christlichen Tugenden Glaube, Hoffnung 
und Liebe erweitert, welche Thomas von Aquin in einem Grundstock von sie-
ben Tugenden vereint. Mitgefühl, Rücksichtnahme, Dankbarkeit und Treue 
können als weitere Beispiele angeführt werden. Die Liste könnte ohne weiteres 
verlängert werden. Ein geschlossenes System von Tugenden zu entwerfen ist 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


199 

folglich weder möglich noch sinnvoll. Aristoteles erkennt dies und ordnet sie 
folglich nicht stringent, sondern »in lockeren Gruppen« (vgl. von Bollnow 1958, 
S. 24ff).   

Die Gerechtigkeit ist wie für Platon auch bei Aristoteles eine übergeordnete 
Tugend. Sie ist gleichzeitig eine vollkommene Tugend und ein Teil der anderen 
Tugenden (vgl. Platon, Der Staat, 332-334). Die Gerechtigkeit ist deshalb eine 
universale Tugend, weil sie für alle Gebiete von Relevanz ist. Ferner ist gerecht 
derjenige, welcher sich gegenüber anderen und nicht nur sich selbst derart ver-
halten kann. Aristoteles sieht somit verstärkt im Beitragsprinzip den Weg Ge-
rechtigkeit zu verwirklichen. 

Die Einheit der dianoetischen Verstandestugenden und ethischen Tugen-
den, die insbesondere auf der emotionalen Ebene zu verorten sind und sich im 
Handeln ausdrücken, wurde jedoch im Laufe der Geschichte voneinander ge-
trennt. Die Vernunft und die Ratio über die Emotionen und die biologisch-
triebhafte Seite des Menschen zu stellen wurde nach Jung (1968X: 373ff) durch 
das Christentum eingeleitet (vgl. Bühl 2000, S. 153). Diese Trennung wurde in 
der Geschichte weitergeführt.  

Max Weber sah die Entwicklung des kapitalistischen Geistes als Trennung 
von Rationalität und Religion. Interessen und Leidenschaften waren hier zwei 
entgegengesetzte Handlungspole. Demgegenüber erläuterte Albert O. 
Hirschman, dass im Zuge des kapitalistischen Geistes Interessen Leidenschaften 
vorgezogen wurden, jedoch nicht in einer absoluten Negation der Leidenschaf-
ten, sondern vielmehr in der utilitaristischen Verwendung bestimmter gewinn-
bringender Leidenschaften gegenüber anderen (vgl. Neckel 2011, S. 43). 

»Eine solche Formulierung wurde denn auch gefunden, und zwar in der 
Weise, daß die Interessen der Menschen ihren Leidenschaften gegenüberge-
stellt wurden, um damit die günstigen Folgen, die sich ergeben, wenn die 
Menschen sich durch ihre Interessen leiten lassen, dem verhängnisvollen Zu-
stand entgegenzusetzen, der herrscht, wenn die Menschen ihren Leiden-
schaften die Zügel schießen lassen.« (Hirschman 1987, S. 40) 

Man dachte also, dass das vernünftige und rationale Denken etwas Positives 
wäre, während die emotionalen Leidenschaften als gefährlich und negativ einge-
stuft wurden. Im Liberalismus des frühen 17. Jahrhunderts wurden Leidenschaf-
ten als starke und schwer beherrschbare Emotionen verstanden.  

»Leidenschaften schalten jede reflexive Distanzierung in dem Maße aus, wie 
sich die ganze Person in das Begehren eines einzigen Objekts involviert, des-
sen psychologisches Gewicht alles andere zur Seite drängt. Folgerichtig wer-
den Leidenschaften emotionspsychologisch auch in die unmittelbare Nach-
barschaft zur sexuellen Erregung gestellt.« (Neckel 2011, S. 43)  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


200 

Moralische Kontrolle wurde somit als Mittel gesehen der Entgleisung der »ge-
fährlichen« Leidenschaften Einhalt zu gebieten. Während seit Augustinus die 
Gier in der Dreieinigkeit von Machtgier, sexueller Zügellosigkeit und Habsucht 
verstanden wurde, vollzog sich im frühen Liberalismus ein geistesgeschichtlicher 
Wendepunkt. Die Habsucht wurde positiv umgewandelt (vgl. Neckel 2011, S. 
43):  

»Daß nämlich eine Gruppe von Leidenschaften, die bislang verschiedentlich 
als Gier, Habsucht oder Gewinnsucht bekannt waren, nutzbringend einge-
setzt werden könnten, um andere, wie Ehrgeiz, Machtgier oder sexuelle Be-
gierde zu bekämpfen oder zu zügeln.« (Hirschman 1987, S. 49) 

Die Habgier erfuhr in diesem Zuge eine Aufwertung zu einer »priviligierten 
Leidenschaft«, deren Aufgabe es war »die ›wilden‹ Triebe zu zähmen« (ebd., S. 
49f). Damit wurden auch die Vorteile des Antriebs, der primär aus Emotionen 
bestand, erkannt. Das Interesse diente damit vielmehr dazu die Leidenschaften 
in einer domestizierten Form aufzunehmen, anstatt sie wahllos oder gar obsessiv 
auszuleben. Durch ihre Bindung an wirtschaftliche Interessen und der Limitie-
rung ihrer Erregungsmöglichkeiten sollte die Gier im Zaum gehalten werden 
und im Sinne David Humes in eine »ruhige Leidenschaft« gewandelt werden 
(vgl. Hirschman 1987, S. 75; vgl. Neckel 2011, S. 44). 

Im klassischen Liberalismus des 18. Jahrhunderts war man sich der Schat-
tenseiten gieriger Leidenschaften bewusst. Gleichwohl sah man, dass ökonomi-
sches Gewinninteresse einer starken Affektstruktur zugrunde liegt. Diese Ein-
sicht wurde in den folgenden ökonomischen Theoriesträngen, vor allem dem 
neoklassischen, vernachlässigt und »zum harmlosen Modell des vernünftigen 
Eigennutzes, hinter dem alle gewissermaßen schmutzigen Seiten des Gewinn-
strebens vollständig verschwanden« (Neckel 2011, S. 44) – rationale Wirt-
schaftssubjekte mit reiner emotionsloser Zweckrationalität.  

Rationale Verfolgung der Eigeninteressen schien somit die Lösung für das 
reibungslose Funktionieren der sozialen Ordnung. Das Paradigma dieses Den-
kens war »der friedliche Kaufmann«. »Man sagte sich gewissermaßen: Solange 
sich jemand nur darum kümmert, Geld zu verdienen, richtet er gesellschaftlich 
keinen Schaden an.« (Schimanck 2000, S. 114). Heute zeigt sich, dass diese 
Theorie angesichts der Wirtschaftskrisen, die wir erleben, problematisch ist.  

»Die Spekulationen Montesquieus und Stuarts über die heilsamen politi-
schen Konsequenzen der wirtschaftlichen Expansion waren eine Großtat der 
Phantasie auf dem Gebiet der politischen Ökonomie – eine Tat, die großar-
tig bleibt, auch wenn der Lauf der Geschichte diese Spekulationen im we-
sentlichen widerlegt hat.« (Hirschman 1987, S. 125) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


201 

Gleichwohl ist heute allgemein bekannt, dass unsere Emotionen unsere Ent-
scheidungen und Handeln unbewusst bestimmen, die dann aber wiederum 
rational verteidigt und als rationales Interesse vermarktet werden.  

Interesse und Rationalität scheinen noch heute so selbsterklärend, dass sich 
niemand mehr darum bemüht dies genauer auszuführen (vgl. Hirschman 1987, 
S. 52). Rationale Handlungen werden unhinterfragt als richtig angesehen und es 
wird gefragt: Wie komme ich zu einer rationalen Entscheidung? Es wird gar 
nicht hinterfragt, ob eine rationale Entscheidung überhaupt die beste ist. Dieses 
dualistische Denken meint, dass wenn man Personen und mit ihnen einherge-
hende Bedürfnisse und Leidenschaften unterdrücke, seien die Probleme gelöst. 
Was im dualistischen Denken allerdings anklingt, ist vielmehr die kirchliche 
Spaltung von »guten oberen« Tugenden und »schlechten niederen« Trieben, die 
bereits von C.G. Jung als tiefsitzendes Problem der Kollektivseele angesehen 
wurde (vgl. Bühl 2002, S. 153) Mit C.G. Jung könnte man argumentieren, dass 
ein Schatten dauerhaft nicht zu verdrängen ist, sondern nur durch die bewusste 
Durchdringung und Transformation gelöst werden kann. Auch die aristotelische 
Auffassung war eine andere. Bei dieser ging es um eine Kultivierung der Leiden-
schaften und nicht deren Unterdrückung, sowie daneben um die Bildung eines 
standfesten tugendhaften Charakters. Kurzum Herzens- und Verstandesbildung 
bedingen sich gegenseitig. In eine ähnliche Richtung argumentiert Adam Smith 
in seiner Theorie der ethischen Gefühle, wo durch das »Gefühl für das sittlich 
Richtige« die Interessen, die durchaus auch egoistisch konnotiert sein können, 
als Selbstregulation des Einzelnen dienen.  

»Mag man den Menschen für noch so egoistisch halten, es liegen doch of-
fenbar  gewisse Prinzipien in seiner Natur, die ihn dazu bestimmen, an dem 
Schicksal anderer  Anteil zu nehmen, und die ihm selbst die Glückseligkeit 
dieser anderen zum Bedürfnis  machen, obgleich er keinen anderen Vorteil 
daraus zieht als das Vergnügen, Zeuge  davon zu sein.« (Smith 2010, S. 5) 

4.2.2  Gleichheitsprinzip: John Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit 

Anders als Aristoteles beschäftigt sich John Rawls mit dem Gleichheitsprinzip 
bzw. mit dem Prinzip der Verfahrensgerechtigkeit auf Grundlage des Gleichheits-
prinzips. Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit zielt auf eine Gerechtigkeitsvorstel-
lung, welche die traditionelle Lehre des Gesellschaftsvertrages – wie etwa von 
Locke, Rousseau und Kant – zu verallgemeinern und auf eine höhere Abstrakti-
onsebene zu heben sucht (Rawls 1998, S. 11f).  

John Rawls trägt wesentlich zur Renaissance der Vertragstheorien nach 
Hobbes, Locke und Hume bei. Thomas Hobbes sah den inneren Frieden durch 
die Religionskriege in Gefahr. Die Lösung des im Urzustand geführten Krieges 
alle gegen alle kann bei Hobbes nur durch die Selbstentmachtung des Individu-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


202 

ums zugunsten einer absoluten Herrschaft gewonnen werden. Der Grundcha-
rakter der Rawlschen Theorie lässt sich dahingehend beschreiben, dass die Ge-
rechtigkeit in der Moderne nicht mehr qua einer vorgegebenen Ordnung zu 
legitimieren sei, sondern die Ordnung selbst von der Gerechtigkeit her zu be-
gründen wäre. Die Instanz neuzeitlicher Vertragstheorien ist somit nicht Gott, 
sondern das Individuum. Dies ist die Reaktion auf die durch Reformation, Auf-
klärung, Entwicklung der modernen Wissenschaften und zunehmende Ökono-
misierung entstandene Auflösung traditioneller Orientierungsmuster.  

Bei Aristoteles gab es bereits die zwei Gerechtigkeitsprinzipien der iustitia 
distributiva (Verteilungsgerechtigkeit) und der iustitia direktiva (Einhaltung der 
Vertragsverpflichtungen) (vgl. Merkel 2007, S. 1; s.a. Bien 1995). Im Zuge der 
Moderne wurde der Fokus verstärkt auf die Verteilungsgerechtigkeit gerichtet, 
während die iustita direktiva und die Charakterbildung vernachlässigt wurde. So 
ist auch zu erklären, dass Rawls sich Aristoteles und der Tradition verpflichtet 
sieht, allerdings eben nur der einen und nicht der anderen Traditionslinie.  

Als gerecht oder ungerecht kann man umgangssprachlich verschiedene Din-
ge wie etwa Verträge, Kriege, Urteile etc. bezeichnen. Rawls fasst diesen Begriff 
enger. Er benutzt ihn ausschließlich zur moralischen Bewertung von Institutio-
nen. Seinen Moralbegriff gliedert er zum einen in die Gerechtigkeitslehre und 
zum anderen in die Fragen der Ethik. Erstere »beurteilt die sozialen Institutio-
nen, die die Beziehungen und Interaktionen innerhalb eines Sozialsystems struk-
turieren« (Pogge 1994, S. 36) Dieser Moralbegriff basiert somit auf einer Ge-
rechtigkeitslehre, die »die sozialen Institutionen, die die Beziehungen und Inter-
aktionen innerhalb eines Sozialsystems strukturieren« (ebd.). 

»Als Vertragstheorien bezeichnet man moral-, sozial- und politikphilosophi-
sche Konzeptionen, die die moralischen Prinzipien menschlichen Handeln, 
die rationale Grundlage der institutionellen gesellschaftlichen Ordnung und 
die Legitimationsbedingungen politischer Herrschaft in einem hypotheti-
schen, zwischen freien und gleichen Individuen in einem wohldefinierten 
Ausgangszustand geschlossenen Vertrag erblicken und damit die allgemeine 
Zustimmungsfähigkeit zum fundamentalen normativen Gültigkeitskriterium 
erklären.« (Kersting 2002, S. 163) 

Rawls Grundfrage lautet: Wie muss die Grundstruktur einer Gesellschaft be-
schaffen sein, damit die gemeinsam erwirtschafteten Güter gerecht verteilt wer-
den? Für Rawls zählt der »Vorrang des Rechten vor dem Guten«.  

»Eine moderne demokratische Gesellschaft ist nicht einfach durch einen 
Pluralismus umfassender religiöser, philosophischer und moralischer Lehren 
gekennzeichnet, sondern durch einen Pluralismus zwar einander ausschlie-
ßender, aber gleichwohl vernünftiger umfassender Lehren. Keine dieser Leh-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


203 

ren wird von Bürgern allgemein bejaht. Und es ist nicht zu erwarten, daß ei-
ne von ihnen (oder irgendeine andere vernünftige Lehre) in absehbarer Zeit 
von allen oder fast allen Bürgern bejaht wird. Der politische Liberalismus 
geht davon aus, daß eine Pluralität vernünftiger und dennoch einander aus-
schließender umfassender Lehren das natürliche Ergebnis des Gebrauchs der 
menschlichen Vernunft innerhalb des Rahmens der freien Institutionen ei-
ner konstitutionellen Demokratie ist« (Rawls 1998, S. 12f).  

Es gibt eine Liste von Grundgütern, an deren gerechten Verteilung alle ein Inte-
resse haben, wie etwa Grundrechte und Grundfreiheiten, Freizügigkeit und freie 
Berufswahl vor dem Hintergrund vielfältiger Möglichkeiten, Befugnisse und 
Zugangsrechte zu Ämtern und Positionen innerhalb der politischen und öko-
nomischen Institutionen der Grundstruktur, Einkommen und Besitz; und 
schließlich, die sozialen Grundlagen der Selbstachtung (vgl. Rawls 1998, S. 
275). Durch ein gedankliches Experiment soll im »Urzustand« und hinter dem 
»Schleier des Nichtwissens« die gesellschaftliche Struktur in eine gerechte Ord-
nung gebracht werden.  

»Im Urzustand dürfen die Beteiligten weder die soziale Stellung noch die be-
sonderen Globaltheorien der von ihnen repräsentierten Personen kennen. 
Ebenso wenig kennen sie die rassische und ethnische Gruppenzugehörigkeit 
der Personen, ihr Geschlecht oder ihre diversen angeborenen Fähigkeiten 
wie Stärke und Intelligenz – allesamt im Bereich des Normalen. Diese In-
formationsbeschränkungen kennzeichnen wir metaphorisch und sagen, die 
Beteiligten befänden sich hinter einem Schleier des Nichtwissens.« (Rawls 
2003, S. 40) 

Hier gilt vor allem die Maximin Regel: die am meisten Benachteiligten sollen am 
besten gestellt sein »Maximum der Minima«. Daraus leitet er zwei Gerechtig-
keitsgrundsätze ab: 

1. »Jede Person hat den gleichen unabdingbaren Anspruch auf ein völlig 
adäquates System gleicher Grundfreiheiten, das mit demselben System 
von Freiheiten für alle vereinbar ist. 

2. Soziale und ökonomische Ungleichheiten müssen zwei Bedingungen 
erfüllen: erstens müssen sie mit Ämtern und Positionen verbunden 
sein, die unter Bedingungen fairer Chancengleichheit allen offenstehen; 
und zweitens müssen sie den am wenigsten begünstigten Angehörigen 
der Gesellschaft den größten Vorteil bringen (Differenzprinzip).« 
(Rawls 2003, S. 78) 

Der »überlappende Konsens« solle dann unabhängig von moralischen, philoso-
phischen oder religiösen Weltanschauungen zu begründen sein. Vernunft und 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


204 

rationale Argumente wären die Mittel für gerechten und fairen Austausch glei-
cher Individuen. 

Gerechtigkeitstheorien bewegen sich meist zwischen zwei Hauptachsen, das 
ist einerseits die Frage, ob dem Individuum oder der Gemeinschaft Vorrang 
gegeben wird, der klassische Streit zwischen Liberalismus und Kommunitaris-
mus. Andererseits stellt sich die Frage, ob die Theorien der Verteilungsgerech-
tigkeit eher zu- oder abgeneigt gegenüber stehen (vgl. Merkel 2007, S. 2).  

Die stärkste Kritik hat der Liberalismus88 durch den Kommunitarismus er-
fahren.  Im Liberalismus geht man von einem Menschenverständnis aus, welches 
das Individuum als von sozialen, historischen und kulturellen Kontexten losge-
löst begreift. Dabei leben die Mitglieder von moralischen Traditionen, die in 
Gemeinschaften gebildet werden zu deren Erhaltung der Liberalismus keinen 
Beitrag leistet. Damit einhergehend wird der Anspruch auf eine universalistische 
Moralbegründung postuliert. Dem allen liegt ein Neutralitätsanspruch zu Grun-
de, der sich bei genauer Betrachtung als Farce erweist, da im Liberalismus selbst 
ein Konzept des »guten Lebens« implizit vermittelt wird (vgl. Meyer 1996, S. 
39-71). »Die begründungstheoretische Leistungsfähigkeit des Vertrages ist prin-
zipiell begrenzt; die Vertragstheorie vermag nicht auf eigenen Füßen zu stehen 
und bedarf immer fremden systematischen Beistandes.« (Kersting 2001, S. 124) 
Moderne Gesellschaften haben sich in gewisser Weise jedoch auch von den 
Werten der traditionellen Gesellschaft ernährt: 

»Der freiheitlich säkularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst 
nicht garantieren kann. Das ist das große Wagnis, das er, um der Freiheit 
willen, eingegangen ist. Als freiheitlicher Staat kann er einerseits nur beste-
hen, wenn sich die Freiheit, die er seinen Bürgern gewährt, von innen her, 
aus der moralischen Substanz des einzelnen [...] reguliert.« (Böckenforde 1967, 
S. 60, Hervorh. d. Verf.) 

Bei Rawls ist das (Gerechtigkeits)Problem hauptsächlich ein Strukturproblem, er 
fragt sich weniger, wie ein Charakter und eine Person gebildet wird, sondern 
geht davon aus, dass gerechte Gesellschaftsstrukturen automatisch zu einer ge-
rechteren Welt führen. Gemäß meiner These, dass das Hauptproblem moderner 
Gesellschaft ursächlich in der bereits dargelegten kollektiv narzisstischen Persön-
lichkeitsstörung begründet ist und die Lösung in der Aufarbeitung sozialer und 
psychologischen Komponenten auf der emotionalen Ebene liegt, die mit einer 

88  Problematisch ist heutzutage die Verwendung des Begriffes Liberalismus. Die klassischen 
Liberalen wie Adam Smith verbanden ethische Tugenden mit freiheitlichen Ansprüchen. 
Erst im Zuge des Neoliberalismus, wurde Freiheit als Parameter zur Befriedigung narzissti-
scher Bedürfnisse gebraucht. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


205 

Charakterbildung einhergehen, möchte ich abschließend folgende Kritik an 
Rawls Theorie und dem Gleichheitsprinzip äußern:  

• Im Kontext der Logik seiner Zeit hebt Rawls vor allem die Vernunft als 
zentrales Kriterium zur Erschließung universeller Lehren sowie der Bejahung 
dessen durch die Bürger der Gesellschaft hervor. Hier zeigt sich sogleich 
wieder die einseitige Überhöhung der Vernunft, die von sich als aufgeklärt 
verstehenden Wissenschaftlern, Philosophen und Intellektuellen unhinter-
fragt als Anfangs- und Endpunkt aller Theorien herangezogen wird. Aristo-
teles hingegen sah die Notwendigkeit der Verbindung von Tugenden, die 
die Vernunft betreffen und von dieser erkannt werden, sowie der Charakter-
tugenden, die die emotionale Bildung in ihrem Fokus haben. Das Ehrgefühl, 
das eng mit dem Gerechtigkeitsgefühl verknüpft ist, liegt als rudimentäre 
Möglichkeit im Menschen selbst, muss aber durch ein bestimmtes Training 
ausgebildet werden, da es ansonsten rudimentär verkümmert. 

• »Rawls’ Ziel ist die Befreiung der individuellen Lebenschancen von den 
Zufälligkeiten der sozialen Herkunft, des Geschlechts und der natürlichen 
Begabung.« (Merkel 2007, S. 6) Somit wird der Mensch nach dieser Theorie 
allein dadurch befreit, dass alle äußeren Umstände, die zur Unterdrückung 
dienen, beseitigt werden. Schon Georg Simmel (1995) entlarvte ein derart 
naives Verständnis der Freiheit, das lediglich auf »äußere quantitative Frei-
heit« (vgl. Kapitel 2.2) setzt, in seinem Aufsatz »Die beiden Formen des In-
dividualismus«. Genau dieser Fehler wurde bereits in der Aufklärung began-
gen, indem man dachte, durch den Sturz aller religiösen, politischen oder 
wirtschaftlichen Kräfte und die Auflösung aller ständischen zünftigen und 
kirchlichen Bindungen würde sich die »innere qualitative Freiheit« von selbst 
entwickeln. Aber genau an dieser Stelle liegt die Täuschung (vgl. Simmel 
1995, S. 50ff), was uns zu einem dritten Kritikpunkt führt. 

• Rawls vernachlässigt wie viele moderne Denker im Zuge der Aufklärung (s. 
Kritikpunkt 1) die Frage nach der Genese und Bildung der Person und ihres 
Charakters. Ich trenne an dieser Stelle bewusst zwischen Person und Charak-
ter, Persönlichkeitsbildung und Charakterbildung. Die Person ist der äuße-
ren Seite des Habitus, der »subjektive Kultur« (Simmel) zugewandt, gemäß 
der personae, der Maske, die nach außen hin getragen wird. Der Charakter 
bezieht sich auf die innere ethische Dimension des Habitus, der »individuel-
len Seele« (Simmel), die in der Persönlichkeitsbildung der »außengeleiteten« 
(Riesman) Moderne vollkommen vernachlässigt wird. Letztlich geht Person 
mit Charakterbildung einher, die Person ohne Charakter ist keine Person im 
philosophischen Sinne (s. Hannah Arendt). In der Postmoderne wird jedoch 
die Person im Kontext der Persönlichkeitsbildung einseitig außengeleitet 
verwendet. Es geht in der außengeleiteten modernen Gesellschaft (Riesman 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


206 

1960) nicht darum, wer man ist, sondern wie man wirkt, wie man in jedem 
Rhetorik-Training lernen kann. Die Charakterhaltung ist auch insofern 
wichtig, als sie die Vor-Bedingung der rechten Entscheidung und Güterver-
teilung hinter dem »Schleier des Nichtwissens« garantiert wie die »nicht-
vertraglichen Elemente«  (Durkheim) den Vertrag. Rawls vergisst die kom-
plexe Genese der Person im kulturellen und historischen Kontext zu unter-
suchen, und sieht den Menschen bereits als vollkommenen reifen Menschen 
an, den es nach Aristoteles erst noch zu schaffen gilt. Das heißt nicht, dass 
wir keine Verteilungsgerechtigkeit brauchen, sondern dass wir theoretisch 
und praktisch erst dann dazu fähig werden, wenn wir in uns das Gerechtig-
keitsgefühl ausgebildet und unsere narzisstischen emotionalen Bedürfnisse 
überwunden haben. 

4.2.3  Zur Vorrangstellung des Beitragsprinzips in transrationalen Kulturen 

»Das Kalkül wird nur geduldet, wenn es sich dem Gefühl der Gerechtigkeit 
unterordnet, welches eher in einem akribischen Gerechtigkeitssinn (der ›Eh-
rensache‹) als in einem rationalen und abstrakten Verständnis von Gleichheit 
wurzelt.« (Bourdieu 2000, S. 46, Hervorheb. d. Verf.)  

Mit diesem Zitat, das ich hier bewusst wiederhole, bringt Bourdieu den grundle-
genden Unterschied zwischen dem Beitragsprinzip und dem Gleichheitsprinzip 
auf den Punkt. Das Beitragsprinzip ist gekoppelt an ein »Gefühl der Gerechtig-
keit«, dem sich das Kalkül unterzuordnen hat. Das Verständnis eines abstrakten 
und rationalen Gleichheitsprinzips wird in der modernen Gesellschaft, der »Eh-
rensache« vorgezogen und es herrscht die allgemeine unhinterfragte Annahme, 
dass eine Gesellschaft gleicher, freier und rationaler Individuen doch die bessere 
Gesellschaft wäre. Erst im Zuge der Postmoderne bröckelt dieses einseitige Ver-
ständnis immer stärker, da nun auch die Schattenseiten dieser Vorannahme zu 
Tage treten: Anomie, Vereinzelung, soziale Verarmung etc. Der kollektive Fehl-
schluss dieser Grundannahme kann nur im historischen Rahmen verstanden 
werden.   

Die mit der Ehre einhergehenden Missbräuche durch die Vorteilsnahme 
persönlicher Beziehungen oder grausame Gewalttaten verführten zu der Annah-
me zu glauben, dass Rationalität etwas Gutes und Emotionalität etwas Schlech-
tes sei. Dass wir nun allerdings einmal vor allem durch unser Emotional- und 
Gefühlsleben bestimmt werden, sollte mittlerweile zum Allgemeinwissen gehö-
ren, was bedeutet, dass wir unsere emotional gefällten Entscheidungen rational 
legitimieren, weil die Gesellschaft in der wir leben nur rationale Erklärungen 
anerkennt und akzeptiert. Nüchtern, rational und wertfrei betrachtet zeigt dies 
aber vielmehr die Notwendigkeit einer emotionalen Charakterbildung, um die 
ethischen Tugenden des Herzens und dianoetischen Tugenden der Vernunft in 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


207 

ein Zusammenspiel zu bringen, denn sicher ist auch, dass wir nicht zurück in 
eine bloße Emotionalität fallen sollten, die archaischen Kulturen zugrunde liegt 
– keine Prärationalität, sondern Transrationalität (vgl. Kapitel 2.3.5). 

Wichtig ist hierbei vor allem zu begreifen, dass diese Prinzipien emotional in 
unseren Habitus-Strukturen verankert sind und uns unbewusst in unserem 
Denken, Fühlen, Wahrnehmen und Handeln prägen. Es sind in den Termini 
Bourdieus »strukturierte Strukturen«. Wir haben theoretisch und schriftlich 
niedergelegt teilweise die tugendhaftesten Gesetze. Wir haben universelle Men-
schenrechte, aber warum leben wir sie nicht?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


208 

44.4  Die Restauration des Großen Basars und die daran 
beteil igten Gruppierungen:  Ein Kampf um Macht und 
Prestige  

Die mehr als 550-jährige Geschichte ist nicht spurlos an dem Gemäuer des 
Großen Basars vorbeigegangen und an vielen Stellen gibt es Makel: Der Regen 
dringt durch die Gemäuer und hinterlässt bei starken Regenfällen kleine Pfützen 
und Bäche, Schimmel und Fäulnis machen sich breit, die Wandmalereien und 
der Stuck blättern ab. In den Sommermonaten quält die Hitze Besucher und 
Händler, während in den Wintermonaten die kalten Temperaturen vor dem 
Inneren des Basars keinen Halt machen. Man diskutiert über Klimaanlagen und 
Isolation. Außerdem gibt es nicht ausreichend Parkplätze für die mehr als 
300.000 Besucher täglich und 40.000 Beschäftigten. Ob Gas, Wasser oder die 
Elektrizitätsfrage89 – alles in allem bedarf es dem Großen Basar einer dringenden 
Restauration.  

Die letzte Restauration des Basars ist für das Jahr 1983 zu verzeichnen. Al-
lerdings wurde diese nicht ordnungsgemäß durchgeführt und die Mängel ma-
chen sich heute bemerkbar. Eine letzte ordentliche Restauration kann für das 
Jahr 1954, nach dem damaligen Erdbeben verzeichnet werden, was allerdings ca. 
60 Jahre zurück liegt. 90  

»1954 fire caused severe damages in the Bazaar. The governor of the time, 
Kerim Gökay, and the head of the Grand Bazaar Tradesmen Union, 
Mehmet Esmer, had showed great effort in order to re-construct the Bazaar. 
On April 25, 1955, a law 6538 on the restoration and repairation of the Ba-
zaar was published by the official newspaper numbered 8989. The expenses 
for the roads and areas were met by the Ministry of Public Works. The City 

89  »Today there is still this wire terror lived in the Grand Bazaar. The telephone and diaphone 
wires create an extreme visual pollution. When you add a good number of lambs hanging 
sporadically from to that, you can imagine the enormous traffic of wires. The situation was 
worse until 1986. While the electrical wires hung over the walls and ceilings were threaten-
ing the whole Bazaar, that year, a foreign delegate visited the Bazaar. As he realized the threat 
which such an important historical inheritance was under, he wrote a better explaining the 
situation to Turgut Özal, the prime minister of the time. Turgut Özal took the situation in 
hand and gave orders to the Department of Energy to all the wires to underground. Howev-
er, during the subsurface exploration that we had done in 2002, we were shocked to find out 
that the electric wires and the water canals were laid together. Any water canal that could 
leak might have caused a tragedy. We were literally living on a bomb. We tried to relocate 
the wires as much as we could, but it was not enough.« (Özbey 2010, S. 246) 

90  vgl. Hürriyet Daily News (2008): Grand Problems at Grand Bazaar, 06.06.2008 
 www.hurriyetdailynews.com/grand-problems-at-grand-bazaar.aspx?pageID=438&n=grand-

problems-at-grand-bazaar-2008-06-14 (Stand: 06.06.2014) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


209 

of Istanbul undertook the cost of the restoration of stores. But the amount 
of money that was determined by the Ministry of Public Works was paid 
back in payments to the City of Istanbul by the storeowners in ten years. 
This means that the repair and maintenance costs of the stores were paid by 
the storeowners while the government paid for the damage on the street and 
its components.« (Özbey 2010, S. 255) 

Im Jahr 2012 diente der Große Basar als Kulisse für Teile des James-Bond-
Filmes »Skyfall«. Die Stimmung über diese Entscheidung war unter den Händ-
lern gespalten. Man erhoffte sich durch den berühmten Film weltweite Wer-
bung, gleichwie die Ladenbesitzer insgesamt eine Aufwandsentschädigung von 
ca. 3 Million Lira erhielten.91 Doch gleich zu Drehbeginn raste ein Stuntman in 
ein 330 Jahre altes Juweliergeschäft, wobei darüber hinaus noch eine wertvolle 
Kristallscheibe zu Bruch ging. Dazu kam, dass die Motorradszenen auf dem 
Dach des Großen Basars große Schäden anrichteten, die später nur notdürftig 
repariert wurden.92  

Dieses Kapitel soll verdeutlichen, was der Unterschied von Ehre, Macht und 
Prestige ist und warum eine ehrenvolle Charakterhaltung als Ergänzung der 
fachlichen Eignung ein notwendiges Regulativ gesellschaftlicher Aushandlungs-
prozesse darstellt. Am Beispiel der Diskussion um die Restauration des Großen 
Basars kann aufgezeigt werden, wie Macht und Prestige benutzt werden um 
Reputation zu erlangen, warum aber ein ehrenvoller Habitus im wirtschaftlichen 
wie politischen Leben notwendig ist, um einen gerechten Handel abzuwickeln 
und ehrbar im politischen Leben zu agieren. Institutionelle Regelungen und 
Gesetzesformeln reichen dazu nicht aus, denn Handlungen werden immer von 
Personen ausgeführt, sodass die Ausbildung der Integrität und Ehrbarkeit weit 
bedeutender ist als jedwede äußere schriftliche Niederlegung. Es ist auch nicht 
die Macht als solche, die gerne als das Problem dargestellt wird, sondern ihre 

91  Entspricht ca. 1,2 Mio Euro (durchschnittlicher Kurs im Jahre 2015) 
92  vgl. Deutsch-Türkische-Nachrichten (DTN) (2012): Schaden vs. Nutzen: James Bond Dreh 

in Istanbul hinterlässt gemischte Gefühle, 23.04.2012. www.deutsch-tuerkische-
nachrichten.de/2012/04/452351/schaeden-vs-nutzen-james-bond-dreh-in-istanbul-
hinterlaesst-gemischte-gefuehle/ (Stand: 26.04.2015); 

 vgl. Deutsch-Türkische-Nachrichten (DTN) (2015): Renovierung im Großen Basar. Istan-
buler Polizei räumt Läden gewaltsam, 25.04.2015. www.deutsch-tuerkische-
nachrichten.de/2015/04/511296/renovierung-im-grossen-basar-istanbuler-polizei-raeumt-
laeden-gewaltsam/ (Stand: 26.04.2015);  

 vgl. yapi.com, Yapı Sektörünün Haber Portalı (2015a) [Das Nachrichtenportal für den 
Bausektor]: Kapalıçarşıya ‘Darbe’ Hazırlığı [Die Vorbereitungen eines Putsches auf dem 
Großen Basar], 12.01.2015 www.yapi.com.tr/haberler/kapalicarsiya-darbe-
hazirligi_127715.html (Stand: 26.04.2015) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


210 

Abkopplung von dem inneren Ehrgefühl, wie sie durch Hobbes geistesgeschicht-
lich vollzogen wurde. Menschen mit mehr Macht als andere wird es immer 
geben, die Antwort kann also nicht die Abschaffung der Macht, sondern muss 
die Ausbildung des ehrbaren Charakters sein, um mit Macht richtig, das heißt 
gerecht im Sinne aller (vgl. Aristoteles), umzugehen. 

Als methodische Grundlage dienen neben meinen selbst geführten narrati-
ven Interviews bzw. meinen Notizen aus der Feldforschung und Teilnehmenden 
Beobachtung, insbesondere Artikel aus der türkischen Presse, die die Diskussion 
um die Restauration des Großen Basars von Beginn an bis heute begleitet haben. 
Die Zeitungsartikel habe ich als Quellenverweis in die Fußnoten und nicht zur 
Literaturliste gefügt. Meine Forschungen endeten im Mai 2015, so dass später 
eintretende Neuerungen nicht mehr in die Analyse einfließen, wobei anzumer-
ken ist, dass bei meinem letzten Besuch im November 2015 noch nicht mit der 
Restauration begonnen wurde. Die gesammelten Informationen sind jedoch 
ausreichend, um die Problemlage zu veranschaulichen. 

Die Diskussion über die Restauration des Großen Basars begann im Jahre 
2008. Die zentralen von der Restauration betroffen Akteure sind die Händler 
des Großen Basars (esnaf), die Handelsorganisation des Großen Basars (Kapalı 
Çarşı Esnaf Derneği) sowie die Stadtbezirksverwaltung Fatih (Fatih Belediyesi) als 
verlängerter Arm der AKP-Regierung. Die unterschiedlichen Gruppen und ihre 
Rolle bei der Restauration werden im Folgenden vorgestellt und am Schluss mit 
den theoretischen Überlegungen verbunden. 

4.4.1  Die Händler (esnaf)93 

Die Geschäfte des Großen Basars sind zu 92 % in privater Hand, 8 % gehören 
den Stiftungen, sodass außer einem Zuschuss von 20 Millionen Lira der Fatih 
Stadtverwaltung die Kosten der Restauration von den Eigentümern getragen 
werden müssen.94 Die Straßen jedoch sind in Besitz des Staates, so dass er für 
Ware, die die Geschäfte draußen auf den Straßen anbieten, Steuern verlangt95 

93  In der täglichen Alltagskommunikation verwenden die Händler den Begriff esnaf, der eine 
Art Sammelbegriff für alle Händler ist und historisch durch die Handwerksgilde gewachsen 
ist. Heute sind nicht alle Händler automatisch Handwerker. 

94  vgl. Worldbulletin (2014): Istanbul’s Grand Bazaar undergoes restoration, 01.03.2014. 
www.worldbulletin.net/istanbuls-grand-bazaar-undergoes-restoration/129937/istanbuls-
grand-bazaar-undergoes-restoration (Stand: 16.05.2014); 

 vgl. Deutsch-Türkische-Nachrichten (DTN) (2015): Renovierung im Großen Basar. Istan-
buler Polizei räumt Läden gewaltsam, 25.04.2015. www.deutsch-tuerkische-
nachrichten.de/2015/04/511296/renovierung-im-grossen-basar-istanbuler-polizei-raeumt-
laeden-gewaltsam/ (Stand: 26.04.2015) 

95  Das sind nach Angaben eines Händlers etwa 1.500 Lira (knapp 500 €) für 1,5 m2 im Jahr. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


211 

und das Recht (bzw. die Pflicht) hat, für die Instandhaltung der Straßen zu 
sorgen.  

In der Straße »Orta Kazaklar Sokak« nahe des Old Bedesten stolpern die Bas-
arbesucher beispielsweise regelmäßig über einen unebenen Kanalisationsdeckel. 
Ein »Nazar-Boncuk«96, den die Händler angebracht haben, ziert mittlerweile 
dessen Kante (s. Abb. 20). Die Straßen sind uneben. Den Händlern sind die 
Hände gebunden selbst für eine Reparatur zu sorgen, da der Basar unter Denk-
malschutz steht und die Straßen dem Staat gehören, der allerdings auch nichts 
unternimmt. In der Querstraße »Zenneciler Sokak« haben einige Händler trotz 
dieser Regelungen die Straße in Eigeninitiative und -organisation reparieren 
lassen (s. Abb. 21), weswegen sie seit ca. zehn Jahren in einen Gerichtsprozess 
involviert sind. 

Die Händler wollen ihre Freiheit und Selbstregulierung behalten. Im Jahre 
2008 wollte die Stadtverwaltung beispielsweise mehr Einfluss auf dem Basar. Sie 
hat einige Geschäfte angewiesen, ihre Waren an den Außenwänden abzuhängen. 
Auf dem Basar haben viele Geschäfte aufgrund der meist nur 3-5 Quadratmeter 
großen »Boxen« ihre Waren vor dem Geschäft auf der Straße deponiert bzw. sie 
hängen Waren an die Wände über dem Geschäft (s. Abb. 22).  

»Have any of you ever seen the walls of the Bazaar? Even its gates are seized. 
The tradesmen display their greed and their lack of understanding of history, 
culture and values by hanging their merchandise with huge nails onto the 
walls located right next to the gate. Its walls are blocked because of the shan-
ties and illegal structures. The Bazaar is blockaded with chaos. I don't think 
the tourists would feel anything other than bewilderment when they see the 
situation of the Bazaar where they always come with adornment.« (Özbey 
2010, S. 256) 

 

 

 

 

 

 

 

96  In der traditionellen türkischen Kultur gilt ein Nazar-Bonzuk als Schutz gegenüber negativen 
Energien bzw. dem »Bösen Blick« anderer Menschen, der sich zum Beispiel in Form von 
Neid, Eifersucht oder Tratsch äußern kann. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


212 

 
 
 
 
 
 
    
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Abb. 19:  links: Ein Kanalisationsdeckel in der Orta Kazaklar Sokak. Die Kanten sind 
uneben, so dass viele Besucher darüber stolpern. Händler haben einen »Nazar-
Boncuk angebracht«. Ein Beispiel von vielen; rechts: »Not macht erfinderisch«, 
ein Kanaldeckel verziert mit Keramikplatten 

 
 

 

Abb. 20:  
oben: Die reparierte Straße Zenneciler Sokak; 
unten: Der unreparierte Straßenzug derselben 
 
 

 

 

 

Abb. 21: Umstrittener Wandbehang 
 
 
 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


213 

Durch den Wandbehang werden teilweise auch die Verzierungen des Basars 
verdeckt. Die Belediye97 argumentiert mit Denkmalschutz, allerdings wisse man 
manchmal nicht, ob es um die Sache geht oder doch um Macht und Einfluss. 
400 bis 500 Ladenbesitzer haben sich auf diese Anweisung hin vor einigen Jah-
ren solidarisiert und einige Vertreter sind zur Belediye gegangen. Das Problem 
liege hier vor allem auch darin, dass die Stadtverwaltung keine Konsistenz in 
ihrem Verhalten aufweise. Manche Geschäfte weise sie an, ihre Waren abzuhän-
gen, andere nicht, was die Händler ärgere. Die Händler haben zusammen gehal-
ten und die Geschäfte für einige Tage geschlossen, um ihre Autonomie zu be-
wahren. Auch wenn die esnaf nicht immer einer Meinung seien, hielten sie bei 
Einmischungen in die inneren Angelegenheiten des Basars zusammen, so erzähl-
te mir ein Händler. Dies hat historische Tradition: 

»In der osmanischen Gesellschaft hatte die esnaf drei Symbole: eine Waffe, 
eine Fahne und eine Pauke. Diese wurden bei Reisen, bei amtlichen Durch-
fahrten, bei Feiern und bei Aufständen herausgeholt. Die Aufstände nach 
dem 17. Jahrhundert haben dazu führen können, dass viele hochrangige Be-
amte des Staates, wie z.B. Großwesire, Janitscharen oder der oberste Finanz-
beamte, entlassen oder sogar getötet wurden. Die Aufstände geschahen in 
einigen Fällen, um die Regierung zu unterstützen, in anderen Fällen resul-
tierten sie aus der Einführung von Auflagen bzw. von Bestimmungen, die 
den handwerklichen Traditionen zuwiderliefen oder aus der Nichteinhal-
tung von Beschlüssen des Großen Rates. In diesem Fall wurden die Geschäf-
te geschlossen.« (Şatıroğlu/Okan 2010, S. 26) 

Der Streik der Basarkaufleute war im traditionellen Orient eine Möglichkeit 
politisch Stellung zu beziehen (vgl. Wirth 1974, S. 215). Im Jahr 2008 gab es 
etwa eine Abstimmung, ob der Basar am Şeker Bayram (Zuckerfest) geschlossen 
werden soll. Die Händler stimmten dafür. Da es viele Einzelgeschäfte sind, 
schließen sie, weil sie die Zeit mit ihren Familien verbringen wollen.  

Bei der Diskussion um die Restauration des Großen Basars sind die Händler 
aufgrund ihrer langjährigen Erfahrung misstrauisch geworden. Sie sind vorsich-
tig und skeptisch, ob es hier denn wirklich um das Wohl des Großen Basars geht 
oder es sich nicht vielmehr um die Interessen der AKP und der Fatih Belediyesi 
handelt, die dadurch mehr Einfluss und Kontrolle auf dem Großen Basar und 
damit einhergehend mehr Wählerstimmen und Geld erhalten möchten. Warum 

97  In der Kommunikation verwenden die Händler den Begriff »Belediye«, gemeint ist die 
Stadtbezirks-verwaltung Fatih, ich werde ihn deshalb wie »esnaf« verwenden, wenn es kon-
textuell sinnvoll ist. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


214 

zum Beispiel wollen sie ein Organisationsteam, das die Restauration betreut, 
welches den Basar und seine 3.000 Geschäfte gar nicht wirklich kennt?98  

Aber auch für die Händler stehen manchmal die eigenen Interessen vor den 
Interessen des Großen Basars und des Gesamtwohles. Die Händler haben im 
Laufe der Zeit die Wände ihrer Geschäfte bearbeitet und dadurch verschmälert, 
um somit mehr Platz in den oft nur drei bis fünf Quadratmeter großen »Boxen« 
zu schaffen.  

»They found that 135 shops had expanded by knocking down walls in the 
bazaar, that 242 holes had been carved into walls to make room for lockers 
and benches, that 926 shops had expanded by thinning out interior walls, 
and that 52 basements had been added in addition to a large number of steel 
columns.« (Today’s Zaman, 08/ 2013)99 

Für den Großen Basar besteht mittlerweile Einsturzgefahr100, dazu haben nicht 
nur die mangelhaften und verzögerten Renovierungsarbeiten, sondern auch die 
Tatsache geführt, dass die Händler die Wände bearbeitet haben.  

4.4.2  Die Handelsorganisation des Großen Basars (Kapalı Çarşı Esnafları 
Derneği) 

Die Diskussion um die Organisation des Großen Basars ist so alt wie die Ge-
schichte des Osmanischen Reiches und der Türkischen Republik selbst. Die 
Organisation der Händler wurde im Osmanische Reich wie in Kapitel 2.2 darge-

98  vgl. etwa Deutsch-Türkische-Nachrichten (2012): Großer Basar in Istanbul, Kontroverse 
über Renovierungsarbeiten entbrannt, 26.05.2012. www.deutsch-tuerkische-
nachrichten.de/2012/05/454172/grosser-basar-kontroverse-ueber-renovierungskosten-
entbrannt/ (Stand: 14.06.2014); 

 yapi.com, Yapı Sektörünün Haber Portalı (2015a) [Das Nachrichtenportal für den Bau-
sektor]: Kapalıçarşıya ‘Darbe’ Hazırlığı [Die Vorbereitungen eines Putsches auf dem Großen 
Basar], 12.01.2015 www.yapi.com.tr/haberler/kapalicarsiya-darbe-hazirligi_127715.html 
(Stand: 26.04.2015) 

99  Today’s Zaman (2013): Grand Bazaar on Brick of collapse, 18.08.2013.  
 www.todayszaman.com/national_report-grand-bazaar-on-brink-of-collapse_323841.html  
 (Stand: 17.10.2014) 
100  Diese Meldung hat es sogar in deutsche und internationale Medien geschafft, zum Beispiel: 

Süddeutsche Zeitung (2010): Der Schiefe Basar von Istanbul, 17.05.2010.  
 www.sueddeutsche.de/reise/tuerkei-der-schiefe-basar-von-istanbul-1.472713 (18.04.2014); 
 Der Spiegel (2013): Sehenswürdigkeit in Gefahr: Großer Basar droht einzustürzen, 

20.08.2013. www.spiegel.de/reise/staedte/grosser-basar-in-istanbul-ist-wegen-umbauten-
einsturzgefaehrdet-a-917499.html (Stand: 18.04.2014) 

 Al Jazeera (2015): Grand Bazaar haggling for survival, 30.01.2015. 
www.aljazeera.com/news/2015/01/grand-bazaar-haggling-survival-
201511911469447510.html (Stand: 18.02.1015) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


215 

legt durch das Ahilik- bzw. Gilden-System gesichert. Der Generalsekretär des 
dernek schwärmt von der Einrichtung Ahilik, er sah in ihr die erste Form der 
Demokratie, die Händler arbeiteten selbstbestimmt und verantwortlich, die 
Teilhabe am politischen Leben gehörte zur Arbeit des Handwerkers dazu. Des-
halb beziehen sich heute noch viele Händler auf Ahilik, Ahilik steht für eine 
demokratische Form der Selbstorganisation. 

Die Gilden hatten die Autorität, die unterschiedlichen Probleme der Händ-
ler zu lösen. Sie hatten auch die Autorität der Verschwendung der Gesellschaft 
entgegenzusteuern, in dem sie etwa die Lederproduktion auf eine bestimmte 
Anzahl und den Verkauf auf eine ausgewählte Gegend beschränkten. Außerdem 
untersuchten sie die Preise, um Ausbeutung und Profit vorzubeugen. Während 
der Herrschaftsperiode des Sultans Abdülhamid II. (1876 bis 1909) machten 
sich jedoch durch seinen unterdrückenden Herrschaftsstil bereits Probleme breit. 
Manipulation und Korruption taten schließlich das Ihrige die Gildenstruktur 
1913 zur Auflösung zu bringen. Seit dem Zusammenbruch des Osmanischen 
Reiches Anfang des 20. Jahrhunderts bzw. bereits in seiner Endphase teilte sich 
somit die einst funktionieren Organisationsstruktur in Fragmente, wobei sich 
Korruption und Machtmissbrauch stärker verbreiteten. Nach dem sich die Gil-
denstruktur aufgelöst hatte, gründeten einige Händler eine Organisation namens 
»Umran«. Im Jahr 1926 schloss sich diese Organisation mit anderen kleineren 
Einheiten zusammen um somit die »Grand Bazaar Foundation« zu bilden (vgl. 
Özbey 2010, S. 289f). Anschließend folgten weitere Organisationsversuche in 
den Jahren 1939 mit dem Namen: »Die Gesellschaft zur Erhaltung und Ent-
wicklung des Großen Basars in Istanbul« (türkischer Originalname: »İstanbul 
Kapalı Çarşı Bayındırma ve Koruma Cemiyeti«), 1952 und 1953101 (vgl. ebd., S. 
298ff). Im Jahr 1952 trug der Name der Organisation, der meist wiederkehrend 
von denselben Mitgliedern getragen wurde, den Namen: »Kapalı Çarşı Esnafları 
Derneği«, was auch noch die heutige Namensgebung ist. Die genauen Regeln 
und Regulierungen der einzelnen Organisationen können bei Özbey (2010, S. 
292-300) nachgelesen werden.  

Heute gibt es alle drei Jahre Wahlen, die Mitglieder außer dem Präsidenten 
sind selbst Händler, sie arbeiten ehrenamtlich. Insgesamt sind 15 Personen in 
diesem Verein. Sie kümmern sich um die unterschiedlichen Belange des Basars 
wie die Sicherheitsleute, die an den Eingängen des Basars stehen oder die tägli-
che Reinigung. Auch wenn Besuch von Botschaftern ansteht oder Filmteams 
den Basar als Kulisse benutzen möchten, ist der Verein die zentrale Anlaufstelle. 

101  In der Organisation im Jahre 1953 gibt es einige Unstimmigkeiten, die hier zur Sache nichts 
beitragen. Wer diese genauer studieren möchte, der sei auf Özbey 2010, S. 298 ff verwiesen. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


216 

»There are many important presidents who left their footprints in the history 
of the Grand Bazaar. Although the Grand Bazaar has an ordinary set of 
regulations, the authority that it gains from its traditions has always made 
the Bazaar's importance felt. The Grand Bazaar Tradesmen Association has 
always been the first place to go, when there is a problem from the restrooms 
to the streets, from blackouts to broken windows. However, The Association 
has never had a straight budget. It is a association that no one pays their 
monthly dues to, but everyone expect the service from.« (Özbey 2010, S. 
301) 

Die Rolle der Handelsorganisation des Großen Basars (Kapalı Çarşı Esnafları 
Derneği) ist bei der Restaurationsdiskussion widersprüchlich und unklar, die 
Meinung über dessen Nutzen und Handlungsmacht unter der esnaf gespalten. 
Allgemein bemängeln die einen Stimmen die fehlende Arbeitsmoral der Organi-
sation und beklagen, dass es bis heute etwa keine gesicherte Bestandsaufnahme 
der Geschäfte gebe. Außerdem steht auch die Bezichtigung der Vorteilsnahme 
und des Wahlbetrugs im Raum. Manche sprechen gar von Korruption des am-
tierenden und wiederholt gewählten Präsidenten der Organisation: »He was 
charged with corruption in the past and he does not work for the benefit of the Ka-
palıçarşı or the shopkeepers but for his own benefits.«102  

Die anderen loben die Errungenschaften, die vor allem durch die Leitung 
dieses Präsidenten entstanden sind:  

»During his time, Grand Bazaar was no longer a hidden place, but a place 
that often took its place in the media. For the first time in its history, the 
Grand Bazaar had an advertisement in an international magazine. Most of 
the Bazaar's roads were remodelled, and in order to dean the smoothened 
roads, modern cleaning devices were purchased. Other than its regular work 
hours, the Bazaar became a place where premieres, live TV programs and 
private dinners took place. The Bazaar, which had its own website and host-
ed many fashion shows, started to be seen on Turkish media as well as a 
number of international TV channels, including CNN.« (Özbey 2010, S. 
301) 

Im Jahre 2008 in der ersten Wahlperiode des aktuell amtierenden Präsidenten 
der Handelsorganisation wurden etwa drei Hauptverkehrsstraßen renoviert: 
Kalpakçılar Caddesi, die das Nuruosmaniye Tor und das Beyazıt Tor verbindet, 
sowie die Örücüler Sokak und die Kavavlar Sokak. 

102  Hürriyet Daily News (2008): Grand Problems at Grand Bazaar, 06.06.2008. 
 www.hurriyetdailynews.com/grand-problems-at-grand-bazaar.aspx?pageID=438&n=grand-

problems-at-grand-bazaar-2008-06-14 (Stand: 06.06.2014) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


217 

Unterschiedliche Händler haben versucht, das kulturelle Erbe des Basars auf 
verschiedene Weise zu erhalten, viele haben jedoch mittlerweile resigniert, da 
nichts voran zu gehen scheint – außer dem ständigen Verfall des historischen 
Gebäudes. 

4.4.3   Der Staat unter der Leitung der Istanbuler Stadtteilverwaltung des 
Bezirkes Fatih (Fatih Belediyesi) 

Wie zu Beginn des empirischen-theoretischen Teils in Kapitel 1.1 beschrieben, 
wurde der Große Basar von Anfang an als ein »Symbol der Macht« konzipiert. 
Ehre schließt Macht nicht zwangsläufig aus, jedoch ist Macht ohne Ehre prob-
lematisch. Schon Aristoteles erkannte, dass die Herrschaft den Mann zeige (vgl. 
Aristoteles, 1130a). Damit war gemeint, dass der oder die Herrschende zum 
Wohle aller zu handeln habe und deshalb diejenige Person sein müsse, die die 
Tugenden, allen voran die Gerechtigkeit, am weitesten in sich vervollkommnend 
hat. »In der Gerechtigkeit ist alle Tugend zusammengefasst.« (Aristoteles, 1130a) 
Nur mit dieser inneren Charakterhaltung ist es möglich, Entscheidungen zu 
treffen, die dem Wohle aller am meisten dienen. Heute ist jedoch vielmehr 
Hobbes Definition von Ehre, die lediglich nach äußerer Ehre und Prestige trach-
tet, von Belang.  

Wie hat sich nun der Staat im Laufe der Diskussion um die Restauration des 
Großen Basars verhalten? Istanbul wurde im Jahr 2010 zusammen mit Essen in 
Deutschland und Pécs in Ungarn zur »Kulturhauptstadt Europas« gewählt. Die 
»Kulturhauptstadt Europas« ist eine Initiative der Europäischen Union, die den 
Reichtum und die Vielfalt des gemeinsamen europäischen Erbes wahren und 
erhalten möchte. Somit ist die Ernennung zur Kulturhauptstadt mit einem 
Preisgeld zur Realisierung dieser Idee verbunden.103 Einige Händler fragen sich, 
wo das Geld geblieben sei und warum es nicht in die Restaurationsarbeiten des 
Großen Basars geflossen ist.  

Als Grund für die Verzögerung des Projektes wird auch die Zusammen-
schließung der beiden Stadtbezirke Eminönü und Fatih angeführt, die heute 
beide unter der Leitung der der AKP nahestehenden Fatih-Belediyesi stehen. 
Dieser Stadtteil ist der zentrale Touristenattraktionspunkt. Die wichtigsten und 
meistbesuchten Sehenswürdigkeiten befinden sich auf dem Areal der Fatih-
Belediyesi: Dazu gehören der Topkapı Palast, der ehemalige Palast der osmani-
schen Sultane; die »Hagia Sophia« (griechisch) bzw. »Aya Sophia« (türkisch) 

103  »Durch das Programm KREATIVES EUROPA leistet die EU finanzielle Unterstützung für 
die Kulturhauptstädte Europas. Für jede Kulturhauptstadt Europas sind 1,5 Mio. Euro aus 
dem Programm KREATIVES EUROPA vorgesehen, die in Form des ›Melina Mercouri 
Preises‹ an die ausgewählten Städte vergeben werden.« www.ccp-
deutschland.de/kulturhauptstadt-europas0.html (Stand: 15.03.2015) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


218 

(deutsch: Heilige Sophia/ Heilige Weisheit), eine einstige byzantinische Kirche, 
dann Moschee und heute Museum, und die »Sultanahmet Camii«, die Blaue 
Moschee sowie der »Yerebatan Sarnıcı«, der Versunkene Palast. – Und natürlich 
der Große Basar. Dieser ist jedoch der einzige der genannten Orte, der nicht im 
Besitz des Staates bzw. der Regierungsverwaltung der Fatih Belediyesi stehen. 
Umso größer muss deshalb das Interesse der Regierung an dem Großen Basar 
sein, da hier auch eine nicht zu unterschätzende Menge an Geldwert und somit 
Steuergeldern einzusammeln ist. Der Gesamtwert der ca. 3285 Läden beläuft 
sich auf einen Nettorealwert von 1,5 Milliarden Dollar (vgl. Küçükerman/ Mor-
tan 2009, S. 192). 

Im Jahr 2013 hat die Restauration des Ägyptischen Basars unter der Leitung 
des Zentralen Stiftungsverbandes begonnen (T.C. Başbakanlık Genel Vakıflar 
Müdürlüğü) (s. Abb. 23). Teile des Basars sind, wie oben angeführt, in privaten 
Händen, andere in Händen der Stiftungen bzw. des Stiftungsverbandes. Einige 
Händler der älteren Basarriege hatten die Gelegenheit in den 1960er-Jahren, als 
die Preise noch nicht so hoch waren, ihren Laden zu kaufen und ihn nun im 
Rentenalter zu vermieten. 10.000 bis 15.000 $ pro Monat für die Ladenmiete 
von 3m2 zu bezahlen ist heutzutage keine Seltenheit auf dem Großen Basar. 

Die langjährige Diskussion hat vor allem durch ihre Unklarheit für viel 
Verwirrung gesorgt, so dass sich viele Händler von Staat und der Fatih Belediyesi 
betrogen fühlen und misstrauisch gegenüber den Restaurationsplänen geworden 
sind. Am Anfang wären es, nach Angaben eines gut informierten Händlers, 
geschätzte 14 Millionen Lira gewesen, dann wäre auf einmal von 120 Millionen 
Lira die Rede gewesen, dann wieder von 120 Millionen Dollar, beim nächsten 
Mal von 120 Millionen Euro. Dies verwirre nach Meinung vieler Händler und 
sorge für eine geringe Vertrauensbasis. Man spräche von 25.000 Euro für jedes 
Geschäft, 2. bis 3.000 Euro zur Reparatur des Daches eines Geschäftes von ca. 
15 m2 müsste allerdings reichen, so Yavuz (vgl. Kapitel 2.1.2). Wie oben ange-
führt sind die Straßen des Basars Eigentum des Staates und allein die Straßen 
machen die Hälfte des Großen Basars aus. Bei der Diskussion, wer die Kosten 
für die Renovierung trägt, scheint der Staat aber seinen Eigentumsanspruch auf 
die Straßen vergessen zu haben. 

Mittlerweile ist nun die Rede von einem 200 Millionen Lira teuren Renovie-
rungsprojekt. Die Restaurationsarbeiten sollen dabei in Etappen durchgeführt 
werden, um den laufenden Betrieb nicht zu stören.104 Dies bestätigte auch der 

104  vgl. Habertürk Ekonomi (2012): Dünyanın en pahalı tamiri! [Die teuerste Instandhaltung 
der Welt!], 25.05.2012. http://ekonomi.haberturk.com/emlak/haber/745157-dunyanin-en-
pahali-tamiri (Stand: 06.06.2014); 

 vgl. Habertürk (2014): Kapalıçarşı'nın çehresi değişiyor. Tarihi çarşı 200 milyon lira ma-
liyetle restore edilecek [Die Gestalt des Großen Basars ändert sich. Der historische Basar 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


219 

zuständige Bauprojektleiter (Etüd Proje Müdürlüğü) der Fatih Belediyesi bei 
meiner Nachfrage im Jahr 2014. Er nannte auch den Sommer 2015 als geplan-
ten Baubeginn. Meine Recherchen endeten zu diesem Zeitpunkt, jedoch hatten 
die Bauarbeiten damals noch nicht begonnen. 

»Who takes care of its pavements, lights, trashes, cleaning, walls, or the root? 
There is only one answer: the tradesmen. Normally, the City of Istanbul is 
responsible from the maintenance of the main arterial roads. They take care 
of the roads and canals everywhere, but in the Bazaar, it is the tradesmen. 
The byroads are always the responsibility of the Town Halls, but in the Ba-
zaar, it is the tradesmen's. The roads are lightened by the government eve-
rywhere. The government not only ignores the demands of the Bazaar, but 
also they sue the foundation for taking care of those things. The trashes are 
collected by the members of the foundation. They also take care of the 
cleaning. [...]  

Then, why do you demand trash tax, tax, income tax, additional tax, this 
tax, that tax ... When it comes to collecting the taxes, they apparently know 
their responsibilities, but when it comes to serve us, they step aside.« (Özbey 
2010, S. 244)  

 
Die Probleme auf dem Großen Basar sind auch Teil eines größeren Problem-
komplexes. Die UNESCO sieht viele historische Gebäude in Istanbul wie die 
Blaue Moschee, den Topkapı Palast oder auch kleine Stadtteile auf der Halbinsel 
als äußerst einzigartig und als zu erhaltendes Welterbe für die Menschheit an. 
Das Problem von Historikern sei, die geringe Bewusstheit in der Bevölkerung 
für diesen Wert und das starken Streben gen Westen und westliche Kommerz-
gebilde.105 Nach Meinung eines gut informierten Händlers müsste schon längst 
ein Bericht an die UNESCO fertiggestellt sein. Dann nämlich würde der Große 
Basar als Weltkulturerbe gelten, also ein Erbe der Menschheit sein und nicht 
mehr das alleinige Erbe des türkischen Staates. Somit würde die Restauration in 
die Hände der UNESCO fallen und das Einmischen des Staates und auch der 
Handelsorganisation könnte unterbunden werden.  

wird mit einem Kostenfaktor von 200 Millionen Lira restauriert werden], 07.02.2014. 
www.haberturk.com/yasam/haber/919485-kapalicarsinin-cehresi-degisiyor (06.06.2014); 

 vgl. Sabah (2014): Kapalıçarşı'da restorasyon [Die Restauration des Großen Basars], 
14.03.2014. www.sabah.com.tr/Yasam/2014/03/14/kapalicarsida-restorasyon (06.06.2014); 

105  Al Jazeera (2010): Istanbul’s heritage under threat. Ancient Turkish city faces being placed 
on Unesco's »endangered« list, 27.07.2010. www.aljazeera.com/video/europe/ 

 2010/07/20107276201737863.html (Stand: 07.05.2015) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


220 

Der Große Basar wird seit 555 Jahren von der esnaf selbst geleitet und diese 
will die Leitung weiterhin selbst übernehmen. Die AKP nahe Stadtverwaltung 
hat andere Pläne, die auch die Opposition kritisiert. Ein CHP-Mitglied kriti-
siert, dass es hier vor allem um Rendite und Mieteinnahmen ginge.106 Hier dreht 
es sich um die Frage der Selbstorganisation und Selbst- bzw. Mitbestimmung, 
die eine lange Tradition im Ahilik-System hat oder aber der Herrschaft des 
Staates von oben nach unten.  

Der Staat will nach Ansicht vieler Händler dem Basar seinen Entwurf »auf-
drücken«. Die Geschäfte des Basars sind aber hauptsächlich in Privatbesitz. Der 
Große Basar ist kein modernes Einkaufszentrum und muss deshalb in den Au-
gen der Händler anders betrachtet werden. Es ist die Angst von großen Ketten 
verdrängt zu werden, die aber mehr Geld und somit dem Staat mehr Steuern 
einbringen würden. Auch die Handelsorganisation des Großen Basars hat einen 
Entwurf erarbeitet. 

»Gemäß dem Entwurf muss jede Entscheidung des Leitungsrates von der 
Stadtbezirksverwaltung Fatih bewilligt werden. Sie werden das Budget, die 
Rechnung und die Zuschläge bestimmen. Sie werden den Generalsekretär 
festlegen. Es macht keinen Sinn, dass unsere Organisation in dem Entwurf 
der Stadtbezirksverwaltung nicht vorkommt. Sie werden alles machen. Die 
sieben Personen, die von uns dort sind, haben keinen Einfluss. Wir wollen 
elf Personen der Händler und vier Personen aus öffentlichen Ämtern, aber 
davon niemanden aus der Stiftungsverwaltung. Statt dessen wollen wir, dass 
jemand vom Tourismusministerium dabei ist. Im Moment ist in der Leitung 
das Governeursamt vertreten, aber nur zur Beaufsichtigung. Er kann nicht 
abstimmen, kein Präsident werden und hat kein Unterzeichnungsrecht.«, so 
ein Mitglied der Handelsorganisation des Großen Basars und Eigentümer 
eines Geschäftes.107 

4.4.4  Restauration des Sandal-Bedesten im Jahr 2015 

Im Frühjahr 2015 begann die Restauration im Sandal Bedesten, die außerhalb 
der allgemeinen Restaurationsdiskussion steht, da deren Läden im Besitz des 

106  vgl. yapi.com, Yapı Sektörünün Haber Portalı (2015a) [Das Nachrichtenportal für den 
Bausektor]: Kapalıçarşıya ‘Darbe’ Hazırlığı [Die Vorbereitungen eines Putsches auf dem 
Großen Basar], 12.01.2015. www.yapi.com.tr/haberler/kapalicarsiya-darbe-
hazirligi_127715.html (Stand: 26.04.2015) 

107  vgl. yapi.com, Yapı Sektörünün Haber Portalı (2015a) [Das Nachrichtenportal für den 
Bausektor]: Kapalıçarşıya ‘Darbe’ Hazırlığı [Die Vorbereitungen eines Putsches auf dem 
Großen Basar], 12.01.2015. www.yapi.com.tr/haberler/kapalicarsiya-darbe-
hazirligi_127715.html (Stand: 26.04.2015) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


221 

Zentralrats der Stiftungen in Istanbul (T.C. Başbakanlık Genel Vakıflar Müdür-
lüğü) stehen. Der Sandal Bedesten ist einer der ersten gebauten Sektoren des 
Großen Basars (vgl. Kapitel 1.1).  

Die Ladenmieter bekamen Nachricht von der Stadtbezirksverwaltung Fatih, 
ihre Läden bis zum 22. April 2015 zu räumen, damit mit den Bauarbeiten be-
gonnen werden könne. Die Händler waren jedoch mit den Renovierungsarbei-
ten nicht einverstanden, da sie aus ihrer Sicht zu wenig einbezogen wurden. 
Schon einige Tage vorher wurden Pressestimmen laut, dass die Händler einen 
Aufstand dagegen planten. So kam es auch. Am 21. April 2015 schlossen sie die 
vier Türen des Sandal Bedesten hinter sich zu, so dass niemand in das geplante 
Baugebiet eindringen konnte. 

»Die Polizei wies uns an, nicht hinter der Tür zu stehen. Wir antworteten 
ihnen, dass wir bleiben, bis wir sterben. Wir verbrennen uns selbst, wenn 
nötig. Und wir haben tatsächlich daran gedacht, uns aus Protest selbst zu 
verletzen«, sagt einer der beim Protest Anwesenden.108 

Dabei wurde eine historische Tür gesprengt und auch Tränengas kam zum Ein-
satz. Ähnliche Szenen der türkischen Polizei sind bekannt, wie etwa im Frühjahr 
2013 bei den Protesten um den Gezi-Park im Stadtteil Taksim.109  

Die Händler sind überzeugt, dass sie sich selbst am besten kennen und wis-
sen, was gut für den Basar ist, und sie wollen nicht aufgeben. Am 27. und 28. 
April sammelten einige Betroffene Unterschriften gegen die geplanten Aktionen 
der Stadtverwaltung und der Stiftungsleitung (s. Abb. 24). 80 Geschäfte wurden 
im Kontext dieser Räumung geschlossen. »Werden 300 Menschen des Hand-
werks durch eine Person vernichtet?« (Bedestenin 300 esnafı bir kişi yok 
ediliyor?«), steht etwa auf den Plakaten zu lesen. Dies verweist wiederholt auf den 
relationalen Aspekt der Ehre, denn dieses Verhalten betrifft sicher nicht alle 300 
Personen im Sandal Bedesten, doch die Unschuldigen müssen nun auch das 
Fehlverhalten der anderen büßen. Nach eigenen Angaben haben sie ca. 2.000 
Unterschriften gesammelt und wollen für ihr Recht kämpfen. Ein Händler ist 

108  Deutsch-Türkische-Nachrichten (DTN) (2015): Renovierung im Großen Basar. Istanbu-
ler Polizei räumt Läden gewaltsam, 25.04.2015. www.deutsch-tuerkische-
nachrichten.de/2015/04/511296/renovierung-im-grossen-basar-istanbuler-polizei-raeumt-
laeden-gewaltsam/ (Stand: 26.04.2015) 

109  vgl. Deutsch-Türkische-Nachrichten (DTN) (2015): Renovierung im Großen Basar. Istan-
buler Polizei räumt Läden gewaltsam, 25.04.2015. www.deutsch-tuerkische-
nachrichten.de/2015/04/511296/renovierung-im-grossen-basar-istanbuler-polizei-raeumt-
laeden-gewaltsam/ (Stand: 26.04.2015);  

 vgl. Hürriyet Daily News (2015): Shops in Istanbul’s Grand Bazaar evacuated by the police, 
22.04.2015. www.hurriyetdailynews.com/shops-in-istanbuls-grand-bazaar-evacuated-by-the-
police.aspx?PageID=238&NID=81425&NewsCatID=341 (Stand: 26.04.2015);  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


222 

sich auch sicher, dass jeder irgendwann für seine Taten büßen muss – wenn 
nicht im Diesseits, dann im Jenseits. 

Es gibt jedoch auch Stimmen auf dem Großen Basar, die froh über die 
Räumaktion sind, da ihrer Erfahrung nach im Sandal Bedesten viele Dinge 
schief liefen. So mieteten manche Personen ein Geschäft, um es dann für das 
Zwei- oder Dreifache weiter zu vermieten. Die nächste Person verdoppelte dann 
diesen Betrag wieder usw. Der Basar ist ein lukrativer Ort und über die Miet-
preise wird manchmal spekuliert wie an der Börse. Korruption, Betrug und 
Kommissionen wären an der Tagesordnung gestanden. 
 

»Das Restaurationsprojekt des Ägyptischen 
Basars, durchgeführt vom Ministerium der 
Türkischen Republik des Zentralrats der 
Stiftungen in Istanbul« 
Auftraggeber: Zentralrat der Stiftungen in 
Istanbul, Leitung Gebiet 1 
Name des Projekts: Restaurationsarbeiten am 
Ägyptischen Basar 2013-2014 
Kontrolle: Zentralrat der Stiftungen in 
Istanbul, Leitung Gebiet 1 
Firma: GETA 
Vertragsdatum: 16.7.2013 
Arbeitsende: 05.10.2014 
Betrag: 7.444.408.15 TL 
Entscheidungsdatum des 
Gremiumsausschusses: 
Istanbul,  Kultur- und Denkmalpflegeamt des 
4. Distriktes 15.08.2011- Entscheidung 4748 
 

Abb. 22: Restaurationsprojekt: Ägyptischer 
Basar 
 

Abb. 23: 
Unterschriftenaktion gegen  
die »Gentrifizierung« des  
Sandal Bedesten 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


223 

4.4.5  Zur notwendigen Einheit von innerer Ehre und Macht 

Die Intention dieses Kapitels war, die unterschiedlichen Interessengruppen, die 
in die Restauration des Großen Basars involviert sind, vorzustellen, um dadurch 
zu verdeutlichen, wie auf jeder Ebene, das heißt »Akteurs- und Mikro-Ebene« 
(Händler), »Meso-Ebene« (Die Handelsorganisation des Großen Basars) und 
»Makro-Ebene« (Der Staat vertreten durch die Fatih Stadtbezirksverwaltung), 
die Einheit von innerer Ehre und Macht notwendig ist. Aus der Warte einer 
ehrenhaften Verhaltensweise heraus betrachtet müsste von den Händlern erwar-
tet werden können, dass sie nicht die Wände zu ihrem Eigennutz bearbeiten und 
dadurch den Großen Basar in Einsturzgefahr bringen. Die Handelsorganisation 
müsste von der Stadtbezirksverwaltung genügend Freiraum erhalten, um im 
gerechten Interesse der Händler für das Wohl des Basars zu sorgen. Dazu wäre es 
jedoch notwendig, dass die in der Leitung stehenden Personen die innere Ehre 
ausgebildet hätten. Alles in allem geht es aristotelisch gedacht darum, das Wohl 
des Großen Basars ins Zentrum zu stellen und die eigenen egoistischen Interes-
sen nach Macht und Geld zurückzunehmen. Je mehr Macht eine Person hat, 
umso mehr innere Ehre und die Tugend der Gerechtigkeit müsste sie ausgebil-
det haben. 

Gelebte Praxis bei der Diskussion um die Restauration des Großen Basars ist 
vielmehr der Kampf um äußere Anerkennungsparameter à la Hobbes. »Symboli-
sche Gewalt« ist das Mittel, diese Reputationsgüter zu erlangen, sie zeigt sich in 
subtilen Machtkämpfen, die wenig messbar oder beweisbar sind:   

»Es ist jene sanfte, für ihre Opfer unmerkliche, unsichtbare Gewalt, die im 
wesentlichen über die rein symbolischen Wege der Kommunikation und des 
Erkennen, oder genauer des Verkennens, des Anerkennens oder, äußersten-
falls, des Gefühls ausgeübt wird, das der Herrschende wie der Beherrschte 
kennen und anerkennen. Dabei kann es sich um Sprache (oder Aussprache), 
einen Lebensstil (oder eine Denk-, Sprech-, oder Handlungsweise) und, all-
gemeiner, eine distinktive Eigenschaft, ein Emblem oder ein Stigma han-
deln, unter denen die symbolisch wirksamste die Hautfarbe ist, diese völlig 
willkürliche körperliche Eigenschaft ohne jede Voraussagekraft.« (Bourdieu 
2005, S. 8)  

Bourdieu bringt hier die Subtilität auf den Punkt, mit der die »symbolische 
Gewalt« und damit einhergehend Prestige und Reputation funktionieren. Es ist 
keine messbare Gewalt, sondern vielmehr eine unmerkliche Gewalt, die meines 
Erachtens sehr wohl erkannt werden kann, jedoch nur wenn das eigene Ehrge-
fühl ausgebildet ist. 
Die Begriffe »Symbolische Gewalt«, »Symbolische Macht« oder »Symbolische 
Herrschaft« werden von Bourdieu synonym verwendet (vgl. Moebius/ Wetterer 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


224 

2011, S. 1). Sie ist durch unsere Sozialisation in unser Denk-, Wahrnehmungs-, 
und Handlungsschemata inkorporiert. 

»Die symbolische Macht ist eine Macht, die jedesmal ausgeübt wird, wenn 
eine Macht (oder ein Kapital) ökonomischer oder auch physischer (die Kraft 
als Zwangsinstrument), kultureller oder sozialer Art in die Hände von Agen-
ten gelangt, deren Wahrnehmungs- und Bewertungskategorien den Struktu-
ren dieser Macht, oder genauer gesagt, ihrer Verteilung angepasst sind und 
die daher dazu neigen, sie als natürlich, als selbstverständlich wahrzunehmen 
und die ihr zugrundeliegende willkürliche Gewalt zu verkennen, sie also als 
legitim anzuerkennen.« (Bourdieu 2007, S. 265 zitiert nach Möbius 2011, 
S. 3)  

Die zentralen Aspekte symbolischer Gewalt lassen sich in drei Punkten zusam-
menfassen. Erstens ihr Wirken durch Sprache und Kommunikation gleichwie 
Denk- und Wahrnehmungsschemata. Sie zeigen sich zweitens in Gesten, Ritua-
len, Verhaltensweisen oder Dingen, die der Verschleierung und Neutralisierung 
von Machtverhältnissen dienen. Als Voraussetzung dessen bedarf es drittens der 
Anerkennung all dieser Prinzipien (vgl. Mauger 2005, S. 218 ff zitiert nach 
Moebius/ Wetterer 2011, S. 4) 

Bourdieu macht hier wichtige Punkte deutlich, denn die Ausübung von 
Herrschaft durch symbolische Gewalt und Macht verläuft keinesfalls direkt, 
vielmehr subtil und kaum nachweisbar. Die Ausbildung des inneren Gefühlsle-
bens und der ethischen Tugenden ist folglich eine notwendige Maßnahme, um 
die manipulativen Formen symbolischer Gewalt und Macht erkennen und auf-
decken zu können.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


225 

44.5  THEORETISCHER HINTERGRUND: Die Charakterhaltung als 
notwendiges Kriterium von staatlichen Akteuren sowie 
den Bürgern  

Moral und Ethik, und damit einhergehend die Ehre, werden in modernen Ge-
sellschaften nicht mehr als angemessen gesehen, komplexe Steuerungsprozesse 
durchzuführen. Recht soll in diesem Verständnis die Ehre ablösen, es gilt als 
»funktionales Äquivalent« von Moral (vgl. Liebig 2007, S. 1ff) »Bergmann und 
Luckmann konstatieren deshalb eine ›Aggregatsänderung‹ der Moral, vom insti-
tutionalisierten Regelsystem hin zu einer situativen Alltagsmoral. Moral ist des-
halb – Luhmann – nur noch als besondere Form der Kommunikation sichtbar, 
einer Kommunikation, in der es um die persönliche Achtung und Missachtung 
geht.« (Liebig, 2007, S. 3).  

Es ist richtig, dass es kein einheitliches Moralsystem in der Moderne mehr 
gibt und moderne Gesellschaften sich in unterschiedliche Subsysteme mit jeweils 
unterschiedlichen Werten aufteilen. Genau dies problematisiere ich. Jenseits aller 
unterschiedlichen Geschmacksurteile, die sich heute weitestgehend jedoch nur 
noch zwischen besserem Wein und schickerem Auto abspielen, gibt es sehr wohl 
auch Subsystem-übergreifende Werte oder ästhetische Empfindungen. Ich ver-
weise an dieser Stelle auf meine einführenden Überlegungen zu Ethik und Mo-
ral.  

Im Folgenden zeige ich im ersten Unterkapitel mittels Georg Simmel in ei-
nem ersten Schritt auf, wie Recht, Sitte und Moral – und somit das Recht – auf 
die Person angewiesen sind und sich gegenseitig bedingen. Das zweite Unterka-
pitel beschäftigt sich mit Aristoteles’ Idee der gerechten Herrschaft, die zeigt, 
dass der Staat allein Recht und Gerechtigkeit nicht garantieren kann, sondern 
auch die sittlich ausgebildete Person als notwendiges Regulativ braucht.  

4.5.1  Ehre als Bindeglied zwischen Recht und Individuum (Georg Simmel) 

Für Georg Simmel ist Ehre ein Teil der Sitte, die sich zwischen Recht (Simmel 
hat hier vor allem das Strafrecht im Blick) einerseits und Moral bzw. individuel-
ler Sittlichkeit andererseits befindet. Das Recht hat sich erst im Laufe der phylo-
genetischen Entwicklung herausgebildet (vgl. Vogt 1997, S. 157ff). Simmel 
behandelt die Sitte als solche im Kapitel »Die quantitative Bestimmtheit der 
Gruppe« und die Ehre noch einmal explizit im Kapitel »Die Selbsterhaltung der 
sozialen Gruppe« (vgl. Simmel 1992).  

Gemäß Georg Simmel sind Recht und Moral die äußeren Glieder der gesell-
schaftlichen Kette, in deren Mitte sich die Sitte als eine Art Bindeglied befindet. 
Das Recht hat im Gesetz seinen Geltungsbereich, Inhalte werden hier genau 
beschrieben und äußerlich erzwungen. Derartige Bedingungen funktionieren 
allerdings nur auf allgemeiner Ebene, das heißt, das Recht erfasst die allgemeins-
ten Formen menschlichen Zusammenlebens. Die freie Sittlichkeit des Individu-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


226 

ums andererseits speist sich aus dem individuellen Gewissen, von innen heraus, 
abhängig davon wie dieses ausgebildet ist. Da dieses Handeln anfällig für 
Schwankungen ist braucht es laut Simmel noch ein drittes Element, das ihren 
Ausdruck in der Sitte findet (vgl. Simmel 1992, S. 76ff).  

»Durch die Sitte nun sichert sich ein Kreis das ihm angemessene Verhalten 
seiner Mitglieder da, wo der Zwang des Rechtes unzulässig und die indivi-
duelle Sittlichkeit unzuverlässig ist. So wirkt heute die Sitte als Ergänzung 
dieser beiden Ordnungen, wie sie die einzige Lebensregulierung zu einer 
Zeit war, als jene differenzierten Normierungsformen noch garnicht oder 
nur keimhaft bestanden.« (Simmel 1992, S. 78f) 

Das Recht bildet den größten Kreis und Bezugsrahmen dessen Verbindlichkeit 
am schärfsten verfolgt wird, aber dessen Reichweite nur die allgemeinsten Ebe-
nen menschlichen Daseins tangieren kann. Somit wird bei einer Verletzung auch 
die Allgemeinheit aufgebracht sein. Die Sitte formt den mittleren Kreis und 
betrifft den entsprechenden Kreis, wie etwa die kaufmännische Sitte, die Aristo-
kratie, den religiösen Kreis, den literarischen usw. Die Missachtung der Regeln 
des mittleren Kreises berührt dessen Mitglieder, bleibt aber meistens für die 
Allgemeinheit nicht weiter relevant. Als dritter Bezugsrahmen steht die individu-
elle Sittlichkeit oder Moral, die sich auf das Gewissen gründet. Simmel scheint 
dieser Bereich zu großen Schwankungen unterworfen zu sein, wodurch er sie als 
»unzuverlässig« ansieht (vgl. Simmel 1992, S. 79). Während in archaischen 
Gesellschaften eine Einheitsmoral vorhanden war, haben sich im Prozess der 
phylogenetischen Entwicklung die individuellen Interessen auf verschiedene 
Gruppen verteilt und stehen somit nicht mehr in einer organischen Einheit. Fast 
alle Sitte nun ist Standes- oder Klassensitte, die sich in äußerem Benehmen wie 
Mode oder Ehre ausdrückt (vgl. Simmel 1992, S. 79ff).  

»Bringt man diese Normierungsarten auf ihren ganz spezifischen Ausdruck, 
unter Vorbehalt des Ineinanderverlaufens und des Austausches von Inhalten, 
so erwirkt das Recht äußere Zwecke durch äußere Mittel, die Sittlichkeit in-
nere Zwecke durch innere Mittel, die Ehre äußere Zwecke durch innere 
Mittel. Ordnet man sie weiterhin in die Reihe: Sittlichkeit, Ehre, Recht – so 
deckt jedes frühere den Umfang des folgenden, aber nicht umgekehrt. Die 
vollkommene Sittlichkeit gebietet von sich aus, was Ehre und Recht fordern, 
die vollkommene Ehre, was das Recht verlangt, das Recht hat den geringsten 
Umfang.« (Simmel 1992, S. 599) 

Simmel macht hier auf einen zentralen Aspekt aufmerksam, wenn es darum 
geht, ob das Recht als Ersatz der Ehre gesehen werden kann, wie dies in der 
Moderne gerne behauptet wird. Das Recht steht bei Simmel an letzter Stelle, es 
hat den wenigsten Einfluss und ist auf seine Vorläufer Sittlichkeit und Ehre 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


227 

angewiesen und keinesfalls umgekehrt. In modernen westlichen Gesellschaften 
lässt sich heutzutage eine starke Fokussierung auf das Recht und gesetzliche 
Regelungen beobachten. In Simmels Termini wird der äußere große Kreis tan-
giert, der kleine Kreis und der mittlere Kreis werden vernachlässigt.  

Die Moderne ist durch Ausdifferenzierung von Recht und Moral gekenn-
zeichnet, wobei der Wert der Sitte und der Ehre für diese Bereiche verkannt 
wird. Gerade das Problem von zunehmenden Verrechtlichungsprozessen tritt in 
postmodernen Gesellschaften häufig zutage (vgl. Vogt 1997, S. 166). Dies zeigt, 
dass das von Simmel für die Moderne beschriebene Zusammenspiel von indivi-
dueller Sittlichkeit, Ehre und Recht nicht mehr funktioniert. Auf dem Großen 
Basar hat sich am Fallbeispiel des gefälschten Hereke-Teppiches gezeigt (s. Kapi-
tel 3.1.1), dass eine gerichtliche Lösung Gerechtigkeit nicht immer herbeiführen 
kann. 

Von Beginn unseres Eintritts in das irdische Leben sind wir in Kreise einge-
bunden. Am Anfang steht der Familienkreis, von dem wir uns meist im Laufe 
unseres Lebens entfernen und uns anderen Kreisen anschließen.  

»Mit fortschreitender Entwicklung aber spinnt jeder Einzelne ein Band zu 
Persönlichkeiten, welche außerhalb dieses ursprünglichen Assoziationskreises 
liegen und stattdessen durch sachliche Gleichheit der Anlagen, Neigungen, 
Tätigkeiten usw. eine Beziehung zu ihm besitzen; die Assoziation durch äu-
ßerliches Zusammensein wird mehr und mehr durch eine solche nach in-
haltlichen Beziehungen ersetzt.« (Simmel 1992, S. 457)  

Die Zugehörigkeit zu mehreren Kreisen beinhaltet einen Dualismus für die 
eigene Persönlichkeit, den verschiedenen Anforderungen zu genügen und trotz-
dem sich selbst zu bleiben. Gerade aber auch der Dualismus und die dadurch 
entstehende Differenzierung fördert die Einheit der Gesamtperson. Dualismus 
und Einheit tragen sich somit wechselseitig (vgl. Simmel 1992, S. 468)  

»Wenn die fortgeschrittene Kultur den sozialen Kreis, dem wir mit unsrer 
ganzen Persönlichkeit angehören, mehr und mehr erweitert, dafür aber das 
Individuum in höherem Maße auf sich selbst stellt und es mancher Stützen 
und Vorteile der enggeschlossenen Gruppe beraubt: so liegt nun in jener 
Herstellung von Kreisen und Genossenschaften, in denen sich beliebig viele, 
für den gleichen Zweck interessierte Menschen zusammenfinden können, 
ein Ausgleich jener Vereinsamung der Persönlichkeit, die aus dem Bruch mit 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


228 

der engen Umschränktheit früherer Zustände hervorgeht.« (Simmel 1992, S. 
485) 110  

Wie eng die Reichweite dieses Kreises ausgebildet ist und wie sehr sie den Ein-
zelnen integriert, hängt gemäß Georg Simmel mit der Ausbildung einer »beson-
deren Ehre« zusammen, so dass die Verletzung dieser Ehrregeln die anderen 
Mitglieder wie eine eigene empfinden. Neben diesen eher standesmäßigen Kon-
ventionen kann sich der Einzelne durchaus ehrenhaft im allgemein-
menschlichen Sinne verhalten, auch wenn er dadurch die »Standesehre« verletzt. 
Gleichzeitig kann ein bloßes Anpassen an die Standeskonventionen das Indivi-
duum nicht vor Verletzung der allgemein-menschlichen Ehre abhalten. Dies ist 
einsichtig, da etwa wie erläutert der mittlere Kreis, in dem sich die Sitte befindet, 
nicht in das individuelle Gewissen der Person vordringen kann. »So können 
verschiedene Seiten der Persönlichkeit verschiedenen Ehren unterstehen, als 
Reflexen der verschiedenen Gruppen, denen die Personen gleichzeitig zugehört.« 
(Simmel 1992, 486). Simmel und Durkheim verweisen hier auf einen ähnlichen 
Punkt, den Durkheim mit seiner Unterscheidung von partikularen und univer-
salen Moralregeln in seiner »Physik der Sitten und des Rechts« nachgeht wie ich 
bereits in Kapitel 4.2.2 dargelegt habe. Diese Unterscheidung muss immer wie-
der betont werden, da genau sie es ist, die das Phänomen Ehre zwischen Soziolo-
gie und Philosophie verorten lässt. Der Soziologie kommt hier die Aufgabe zu 
verstärkt auf die äußeren Parameter der Ehre zu sehen, die Philosophie sucht 
nach dem »spezifisch Menschlichen«. Beide bedingen sich letztlich gegenseitig, 
und nur so ist es möglich das Phänomen Ehre notwendig und hinreichend zu 
erfassen. 

Das Recht ist auf sein Pendant, die ehrenwerte Charakterhaltung, angewie-
sen. Jenes allein kann Gerechtigkeit nicht garantieren. Menschliches Leben ist 
eine hochkomplexe Angelegenheit und es ist nicht möglich für jede eventuelle 
Möglichkeit ein Gesetz zu schaffen, geschweige denn diese Möglichkeit über-
haupt vorauszusehen. Zudem sind Gesetze meist linear geschrieben und bedür-
fen der richtigen kontextuellen Einbindung. Dies kann nur mit der rechten 
Charakterhaltung und den richtigen Absichten passieren. Ergo sind Gesetze 
gleichzeitig auch anfällig für Missbrauch, wenn die mit rechter Intention verfass-
ten Gesetze ihrem Kontext und ihrer Bedeutung entrissen werden. Aus diesem 
Grunde ist eine funktionsfähige Gesellschaft darauf angewiesen, dass ihre Mit-
glieder auch ohne ständige Kontrolle und Bestrafung agieren. Es sind also die 

110  Durkheim hat in der Berufsgruppe eine wichtige Instanz für Solidarität gerade in differen-
zierten modernen Gesellschaften gesehen. Somit setzen Berufsgruppen an der Schnittstelle 
von Individuum und Gesellschaft, individueller Sittlichkeit und Moral an und tragen zur 
Generierung einer je gruppenspezifischen Sitte bei. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


229 

Bereiche der Sitte und des Gewissens, die das Funktionieren einer Gesellschaft 
weitaus stärker beeinflussen als die des Rechts. Dieses Wissen ist jedoch nicht 
positivistisch, so dass es in der aktuell vorherrschenden allgemeinen und wissen-
schaftlichen Meinung schwer zu vertreten ist. 

Ein spezifischer Bereich der gruppenbezogenen Ehre ist der Stand. Vor allem 
Max Weber hantiert mit der Begrifflichkeit »Ehre« im Zusammenhang mit einer 
ständischen Lebensführung. Anders als Georg Simmel behandelt Weber die Ehre 
»als ein zentrales Bestimmungskriterium im Bereich der Sozialstrukturanalyse« 
(Vogt 1997, S. 65). Insbesondere der Zusammenhang von Ehre und Macht 
steht im Fokus seiner Untersuchungen. Neben ökonomischem Erwerb von 
Macht kann diese auch über Ehre erworben werden. Dies allerdings ist abhängig 
von der gesellschaftlichen Konstitution. Während die Klassenlage durch »Besitz« 
und »Besitzlosigkeit« gekennzeichnet ist, ist die ständische Ehre nur durch eine 
spezifisch geartete Lebensführung zu erlangen. Die Unterscheidung von Klasse 
und Stand ist bei Weber sehr wichtig, denn er grenzt sich bewusst von der Marx-
schen Klassentheorie ab und stellt dieser ein mehrdimensionales Modell durch 
die Unterscheidung von Klasse, Stand und Partei entgegen. Klassen sieht Weber 
verstärkt durch ihre ökonomischen Verhältnisse determiniert, während der 
Stand vor allem auch mit einer »spezifisch gearteten Lebensführung« (Weber 
1972, S. 535) korreliert (vgl. ebd., S. 65; s. 67f). Das Streben nach Macht ziehe 
oft ein Streben nach Ehre mit sich, wobei dies nicht gleichgesetzt werden dürfe 
und auch nicht immer gültig sei. Einige Berufsgruppen bevorzugen die »nackte 
Geldmacht« und wären deshalb vom Erwerb von Ehre von vornherein ausge-
schlossen.  

»Der typische amerikanische Boss ebenso wie der typische Großspekulant 
verzichtet bewußt auf sie, und ganz allgemein ist insbesondere gerade die 
›bloß‹ ökonomische Macht, namentlich die ›nackte‹ Geldmacht, keineswegs 
eine anerkannte Grundlage sozialer ›Ehre‹. Und andererseits ist nicht nur 
Macht die Grundlage sozialer Ehre. Sondern umgekehrt kann soziale Ehre 
(Prestige) die Basis von Macht auch ökonomischer Art sein und war es sehr 
häufig.« (Weber 1972, S. 531). 

Max Weber nimmt keine genaue Unterscheidung von Ehre und Prestige, weder 
hier noch an anderen Stellen vor (vgl. Vogt 1997, S. 66). Anders als Émile 
Durkheim, aber insbesondere Georg Simmel unterscheidet Weber nicht in einen 
Bereich der allgemeinen menschlichen Regeln, innere und äußere Ehre, Prestige 
und Ehre sind mehr oder weniger deckungsgleich.  

An dieser Stelle möchte ich auch eine kritische Anmerkung zu Simmels 
Dreiklang von »Recht, Sitte und individueller Sittlichkeit« äußern. Für Simmel 
scheint die »Sitte«, die über den Gruppencharakter geregelt ist, ein stärkeres 
Gewicht zu haben als die »individuelle Sittlichkeit«, die allein die Person und ihr 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


230 

Gewissen in die Verantwortung nimmt. Betrachten wir die Geschichte waren es 
jedoch oft Einzelpersonen mit einem ausgeprägten Gewissen, die durch ihr 
Ehrgefühl und ihr Gewissen Missstände angeprangert und dadurch für die Ge-
rechtigkeit gesorgt haben. Das Gruppengewissen kann stark vom »Zeitgeist« 
geprägt sein und ist nicht zwangsläufig ethischer als das Gewissen Einzelner. 
Insofern würde ich Simmels Argumentation einer Metainstitution zwischen 
Staat (Recht) und Individuum nicht gänzlich widersprechen, jedoch ist dies nur 
gegeben, wenn der Gruppencharakter oder das Gruppenbewusstsein im Geiste 
der inneren Ehre ausgerichtet ist. Mit anderen Worten ist die Charakterhaltung 
auch ein wichtiges Regulativ der Gruppe und nicht nur die Gruppe ein wichti-
ges Regulativ, welche Leidenschaften oder die egoistischen Interessen des Indivi-
duums zu bändigen hat. 

Wir können also von einem Dreiklang von Staat, Gruppe und Ehre ausge-
hen. Jedes System restringiert das andere und verhindert, dass dessen Macht zu 
groß und somit dessen Ziel: Gerechtigkeit, verfehlt wird. Das Gewissen des 
Einzelnen verhindert, dass die gruppenspezifische Ehre zu kollektivistischen 
Zwängen führt, in Durkheims Worten, dass die partikularen über den universa-
len Moralregeln stehen. Umgekehrt verhindert die allgemeine Gruppenmoral, 
dass das individuelle Ehrgefühl in Egoismus abgleitet. Das Recht ist auf die 
Ausbildung von Ehre und Sitte angewiesen, da rechtliche Eingriffe nach Simmel 
nur den äußersten Kreis tangieren. Andersherum greift auch der Staat ein, wenn 
individuelle Konflikte nicht gelöst werden können. Nur also, wenn in allen drei 
Instanzen ein Verständnis von Gerechtigkeit ausgebildet ist, kann der sogenann-
te Rechtsstaat funktionieren. Mit »ausgebildet« meine ich allerdings nicht ein 
bloßes Wissen durch kognitives Auswendiglernen und repetitiven Aussagen, 
sondern im aristotelischen Sinne insbesondere einer Ausbildung der dianoeti-
schen Tugenden, einer Ausbildung des Gefühlsvermögens, das sich im Handeln 
niederschlägt. 

4.5.2  Aristoteles’ Idee der gerechten Herrschaft 

Gerechtigkeit ist für Aristoteles die vollkommene Tugend, da sie in allen Berei-
chen Bedeutung hat. Zudem teilt er die Gerechtigkeit in eine allgemeine oder 
gesetzliche Gerechtigkeit (iustitia universalis sive legalis) und eine Teilgerechtig-
keit (iustitia particularis) ein. (vgl. Bien 1995, S. 140ff; S.145ff; S. 162; Aristote-
les, 1130b).111 112 Die moderne Gesellschaft und Wissenschaft fokussiert sich auf 

111  Auch Durkheim spricht in seiner »Physik der Sitten und des Rechts« von universalen und 
partikularen Moralregeln. Es wäre interessant zu forschen, inwiefern er durch Aristoteles in-
spiriert wurde. 

112  »Es ist nicht zu übersehen, daß die Einteilung der verschiedenen Begriffe und Formen der 
Gerechtigkeit und des Rechts bei Aristoteles sehr vielgestaltig und z.T. auch widersprüchlich 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


231 

die jeweiligen Rahmenbedingungen und äußeren Strukturen, von denen bereits 
auch Aristoteles sprach. Sie vernachlässigt jedoch die Frage der Genese der inne-
ren Haltung der Bürger sowie den Vertretern des Staates.  

»In der Gerechtigkeit ist alle Tugend zusammengefasst. Sie gilt vor allem als 
die vollkommene Tugend, weil sie die Anwendung der vollkommenen Tu-
gend ist. Vollkommen ist sie, weil der, der sie besitzt, die Tugend auch dem an-
dern gegenüber anwendet und nicht nur für sich. Viele nämlich können in ih-
ren eigenen Angelegenheiten die Tugend anwenden, nicht aber in den Be-
ziehungen zu anderen. Darum scheint das Wort des Bias richtig zu sein: 
»Die Herrschaft zeigt den Mann«; denn der Herrschende steht bereits in 
Gemeinschaft und in Beziehung zu anderen. Aus demselben Grunde scheint 
auch die Gerechtigkeit allein unter allen Tugenden ein fremdes Gut zu sein, 
weil sie sich auf den andern bezieht. Der Schlechteste ist dementsprechend, 
wer die Schlechtigkeit gegen sich selbst und gegen die Freunde anwendet, 
der Beste, wer die Tugend nicht nur gegen sich, sondern gegen den anderen 
anwendet. Denn dies ist eine schwierige Sache.« (Aristoteles, 1129b, Her-
vorh. d. Verf.) 

Gerade im »Zeitalter des Narzissmus« (Lasch 1986) sind diese Erkenntnisse 
wegweisend. Menschen sind soziale Wesen, das heißt auf andere Menschen und 
Gruppen bezogen. Aristoteles macht hier nun deutlich, dass die vollkommene 
Tugend der Gerechtigkeit keinesfalls bedeutet, der Größte und Tollste zu sein 
und das Beste für sich selbst herauszuholen, wie dies die narzisstische Gesell-
schaft verlangt und unterstellt, sondern die Fähigkeit zu erlangen, zum Wohle 
aller, inklusive sich selbst, zu handeln. Dies ist eine Qualität der Seele und nicht 
des Egos. 

Um noch einmal den Unterschied zwischen Hobbes und Aristoteles zu ver-
deutlichen: Während für Hobbes eine ehrenvolle Handlung dadurch legitimiert 
wird, je größer und hehrer diese ist, unabhängig von der Gerechtigkeit, verlangt 
die Ehre bei Aristoteles die Ausbildung der ethischen Tugenden. Das Problem 
ist somit auch nicht die Macht als solche, sondern die Trennung von innerer 
Ehre und Macht. Es ist naiv zu glauben, eine Gesellschaft ohne Machtpositionen 
schaffen zu können, vielmehr muss gemäß Aristoteles ein Mensch, je höher er in 
der gesellschaftlichen Hierarchie aufsteigt, umso mehr seine egoistischen und 
selbstsüchtigen Interessen und Leidenschaften überwunden haben, um dem 
Ganzen, dem Wohl der Gemeinschaft, dienen zu können. Dies ist ein Dienst an 
der Gemeinschaft und nicht als Beherrschung und Unterdrückung der anderen 

ist, jedenfalls daß sie nicht ohne weiteres klar ist.« (vgl. Reiner 1964, 59 Anm. 17 zitiert nach 
Bien 1995, S. 150)  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


232 

misszuverstehen. Das hierzu auch ein gewisses Fachwissen gehört, steht außer 
Frage, es allein genügt jedoch nicht. 

Die gesetzlichen Institutionen sollten laut Aristoteles die notwendigen Rah-
menbedingungen erfüllen, um das Ziel der Glückseligkeit für den Einzelnen zu 
sichern. 

»Die antike Idee eines Staates, indem das Sein zur Erfüllung gelangt, in dem 
die Spannung zwischen »Sein« und »Sollen« im Kreislauf einer ewigen Wie-
derkehr gelöst wird, hat an der Metaphysik der Herrschaft teil.« (Marcuse 
2008, S. 181) 

Dass die Erfüllung dieses hehren Ziels in der Praxis Schwierigkeiten haben 
könnte, erkannte jedoch auch Aristoteles. Ein guter Mensch zu sein, das heißt 
ein tugendhafter Mensch zu sein, wurde in der antiken Philosophie oftmals 
damit gleichgesetzt ein guter Bürger zu sein. Dies implizierte ein rechtschaffen-
der und gesetzestreuer Bürger zu sein (vgl. Bien 1995, S. 135ff). Nun aber konn-
te es auch durchaus möglich sein, dass die Gesetze nicht zwangsläufig dem Gu-
ten und Rechten Leben zugewandt waren, dies war abhängig vom Gesetzgeber.  

»So sieht man denn, daß alle diejenigen Verfassungen, die auf den gemein-
samen Nutzen abzielen, richtige sind nach dem Maßstabe des Rechtes 
schlechthin, und daß dagegen diejenigen, die nur auf den eigenen Vorteil 
der Regierenden abzielen, sämtlich fehlerhafte Verfassungen und Entartun-
gen der richtigen sind.« (Politik III 6, 1279a17ff zitiert nach Bien 1995, S. 
141) 

So kann man in einer tyrannischen Staatsverfassung ein »guter Bürger« sein, 
indem man sich konform an die Gesetze hält. Damit ist man jedoch noch kein 
guter Mensch, der die Tugenden in sich verwirklicht hat. Genau gesagt, kann 
beides geradezu im Widerstreit stehen: 

»Die Einsicht in die Pluralität der politischen Verfassungen und in die 
grundsätzliche Unterscheidungsmöglichkeit der Herrschaftsformen erstens 
danach, ob sie den Nutzen der Regierenden oder der Regierten oder – das 
wäre das aristotelische Ideal – den gemeinsamen Nutzen aller verfolgen, so-
wie zweitens danach, auf welcher Qualität und welchem Rechtsanspruch der 
jeweiligen Amtsinhaber die Herrschaft beruht (freie Geburt, überlegene Tu-
gend, Reichtum, Adel, Bildung, Überlegenheit der Zahl nach) ist die ent-
scheidend Erkenntnis, aufgrund derer die schlichte Gleichsetzung von ›ge-
setzlich‹ und ›gerecht‹ nicht mehr möglich ist.« (Bien 1995, S. 141) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


233 

Dieser Traditionslinie folgte auch Hannah Arendt (2013 [1963]) in ihrer be-
rühmten Analyse über die »Banalität des Bösen«.113 Gerade die kritiklose Befol-
gung der Gesetze ohne deren Hinterfragung war ihre Kritik an dem Angeklagten 
Eichmann, an dessen Fallbeispiel sie aufzeigte, dass das eigene Denken ein not-
wendiges Regulativ staatlicher Aktionen ist. Wenn Arendt von »Denken« spricht 
folgt sie der antiken griechischen Tradition, als einem »stummen Zwiegespräch 
zwischen mir und mir selbst« (Arendt 2016, S. 81). »Jeder Mensch, so wurde 
angenommen, hatte eine Stimme in sich, die ihm sagte, was Recht und was 
Unrecht ist, und dies unabhängig vom Recht des Landes und den Stimmen 
seiner Mitmenschen.« (ebd., S. 26) Mit »Denken« ist hier keinesfalls das »eindi-
mensionale Denken fortgeschrittener Industriegesellschaften« (Marcuse 2008) 
gemeint, das sich bloßer rational-linearer Argumentationen bedient, Denken mit 
»Rechnen« verwechselt und deren Menschen es an einer »Störung in der vertika-
len Achse des Selbst« (vgl. Bühl 2000) fehlt. Das wäre in Platons Termini 
»dóxa«114, ein bloßes Meinen, eine Projektion der eigenen Unzulänglichkeiten 
auf den anderen und die Welt. In der Tradition griechischer Philosophie galt 
Denken als ein innerer Dialog mit sich selbst – man könnte sagen mit dem 
eigenen (Ehr)Gefühl –, das den Einzelnen erst zu einem moralischen Urteil 
befähigte. Die Ausbildung der moralischen Urteilsfähigkeit ging mit der Ausbil-
dung von Tugenden einher, die sowohl in den Bürgern als auch bei den Staats-
führern ausgebildet sein mussten, um eine gerechte Herrschaft zu gewährleisten. 

113  Ich kann an dieser Stelle nicht auf die Kritikpunkte zu Arendts Werk eingehen, da es zum 
einen irrelevant für diese Untersuchung ist und zweitens der Brillanz ihrer Analyse keinen 
Abbruch tut. Ein Großteil der Kritik betrachte ich als nicht gerechtfertigt und ist auf ein 
Nicht-Verstehen der philosophischen Argumentationen Arendts zurückzuführen. Auch die 
später auftauchenden Sassen-Protokolle, in denen Eichmanns Behauptung, er hätte sich nur 
an die Gesetze gehalten, widerlegt wurde und er angeblich auch Eigenmotive gehabt hätte, 
tuen der Brillanz und Stichhaltigkeit von Arendts Analyse meines Erachtens keinen Ab-
bruch. 

114  Ich übernehme hier bewusst die Platonschen und nicht Bourdieuschen dóxa-Vorstellungen 
(s. etwa Bourdieu 2005, S. 8 und 20). Ohne Bourdieus Leistungen schmälern zu wollen, 
scheint es mir eine Art Muster in Bourdieus Vorgehensweise zu sein, die philosophischen 
Begriffe in (soziologisch)-empirische Termini zu übersetzen bzw. teilweise einfach den sozio-
logischen Anteil, der in den philosophischen Begriffen oftmals auch mitschwingt, aus dem 
Gesamtkomplex des Begriffs herauszufiltern. Es kann an dieser Stelle nur die These aufgstellt 
werden, dass er mit dem dóxa-Begriff ähnlich wie mit dem Habitus-Begriff verfahren ist. In 
Platons dóxa-Begriff schwingt Bourdieus dóxa-Begriff mit, auch wenn er aus heutiger sozio-
logischer Sicht noch differenzierter ausbuchstabiert werden müsste, aber nicht umgekehrt. Es 
wäre eine interessante Untersuchung Bourdieus Umdeutung philosophischer Begriffe einmal 
systematisch zu untersuchen. Dies kann hier nicht geleistet werden.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


234 

»Der Regierende ist Wächter über das Gerechte, und wenn über das Gerech-
te, so auch über die Gleichheit. Da er nun für sich selbst keinen Überschuss 
zu haben beansprucht, wenn er gerecht ist. (Denn er teilt sich nicht mehr zu, 
wenn es ihm nicht proportional ist; er arbeitet insofern für einen andern; 
und darum nennt man die Gerechtigkeit ein fremdes Gut, wie schon vorhin 
bemerkt), so muß er also einen Lohn haben. Dieser besteht in Ehre und 
Auszeichnung. Wem dies nicht genügt, der wird ein Tyrann.« (Aristoteles, 
1134b) 

Der wahre Herrscher oder die wahre Herrscherin dient somit seinem bzw. ihrem 
Volk und die eigene Machtposition ist nicht dazu geschaffen, sich zu bereichern 
und die eigenen niederen Beweggründe und Leidenschaften zu nähren. Dieses 
Wissen ist transkulturell, wie im nächsten Kapitel gezeigt wird. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


235 

Wer sich selbst und andere kennt,  
Wird auch hier erkennen:  

Orient und Okzident  
Sind nicht mehr zu trennen.  

-Johann Wolfgang von Goethe115 

5.  Kultur als Ausrede!  Die Charakterhaltung und das 
Ehrgefühl als transkulturelle Prinzipien 

Bisher habe ich gezeigt, wie sich die Charakterhaltung von einer vormodernen 
zu einer modernen Kultur hin ändert (Kapitel 1 bis 3), sodann wie sich diese 
Änderungen auf den Handel, konkret die Preisbildung und den »objektiv ge-
rechten Vertrag« (Durkheim) auswirken (Kapitel 4), was mit meiner Kernthese, 
dass die ehrbare Charakterhaltung die Vorbedingung eines gerechten Handels 
darstellt, in Zusammenhang steht. Als Ergänzung dessen ist im folgenden Kapi-
tel anhand der aristotelischen universellen Einsicht, dass das Ehrgefühl als rudi-
mentäre Möglichkeit allen Menschen innewohnt (Aristoteles 1103a-1103b) – 
aber natürlich geweckt und geübt werden muss – sowie meiner Beobachtungen, 
Gespräche und Erfahrungen auf dem Großen Basar darzulegen, dass die ehrbare 
Charakterhaltung ein transkulturelles Prinzip darstellt.  

Gegenwärtig wird insbesondere die Differenz der verschiedenen Kulturen 
hervorgehoben und ihr gemeinsames Erbe am Mensch-sein vernachlässigt. Dabei 
werden kulturelle Formen meist äußerlich beobachtet, ohne ihre innere Absicht 
zu verstehen. Man nehme das Beispiel Begrüßung: In jeder Kultur gibt es eine 
Form der Begrüßung. In Deutschland ist es der Handschlag, bei näheren Be-
kannten ist mittlerweile auch die Umarmung möglich. In einigen asiatischen 
Kulturen werden die Hände zusammen vor das eigene Herz gelegt und man 

115  West-Östlicher Divan. Studienausgabe. Herausgegeben von Michael Knaupp. Stuttgart 
1999, S. 521 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


236 

verneigt sich vor dem anderen. In der Türkei gibt man sich im öffentlichen 
Leben bei Bekannten die Hand, bei näher stehenden Menschen sind vor allem 
die Küsschen auf die Wange links und rechts gängig. Bei all diesen kulturell 
unterschiedlichen äußeren Gesten und feinen Nuancierungen wird letztlich dem 
anderen Respekt und Ehre erwiesen. Insofern kann man auch durch die Igno-
ranz und Nicht-Begrüßung Abneigung und Verachtung zeigen.  

Anhand dieser Darstellungen mache ich deutlich, wie wichtig es ist, kulturel-
le Untersuchungen nicht bloß auf ihre äußeren Formen zu beschränken, sondern 
die dahinter stehende geistige Dimension zu verstehen. Durkheim wie Simmel 
(Kapitel 4.5.1) haben auf ihre je eigene Art gezeigt, dass es zwischen den innerli-
chen Aspekten und den äußeren Formen einer Gruppe ein Spannungsverhältnis 
gibt, letztlich müssen aber beide Ebenen parallel betrachtet werden. 

Auf dem Großen Basar arbeiten seit Jahrhunderten verschiedene Ethnien 
und Religionen zusammen. Dies ist nur deshalb möglich, weil nicht der kultu-
rellen Besonderheit, sondern den menschlichen Prinzipien der Tugenden in 
Form von dürüst (ehrlich, aufrichtig) Vorrang eingeräumt wird bzw. wurde. 
Unethische Verhaltensweisen als kulturelle Besonderheiten darzustellen, sehe ich 
als Ausrede an, um die eigenen Charakterfehler zu vertuschen.  

55.1  Der »alte« Basar als Beispiel für das Zusammenleben und 
-arbeiten unterschiedlicher Kulturen und Religionen  

»The Grand Bazaar has always been important. The Bazaar, which sadly had 
happened to be the sitting target of many attacks, is the cultural and busi-
ness symbol for the whole Anatolia as well as the secret economy of the 
country. Each bomb that exploded here, each bullet directed towards the 
Bazaar was actually targeted at our historical background, culture, the heart 
of tourism and the brain of the actual economy. As a place which even ter-
rorists see as their biggest target, one of the major significance of the Bazaar 
is the fact that throughout centuries, different religions, ethnicities, lan-
guages, people from various nationalities lived and worked here in peace and 
harmony. This place, in which everybody can observe their traditions and 
cultures freely, is the real World Trade and Culture Center. The Grand Ba-
zaar is the end point of the Silk Road, and its gate to the world market. The 
population of the Bazaar is more than many cities' of the Eastern Turkey. It 
even exceeds the population of many large European cities as it becomes 300 
to 400 thousands in the mornings.« (Özbey 2010, S. 244) 

Die Ladengeschäfte auf dem Großen Basar sind oft kleine Boxen von nicht mehr 
als 4m2, deren internationale Verflechtung man von außen nicht zu vermuten 
mag, nicht selten sind sie jedoch das Tor zu einer globalen Handelskette in weite 
Teile der Welt. Der Große Basar ist aus seiner Geschichte heraus ein Beispiel für 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


237 

das funktionierende Zusammenleben verschiedener Menschen unterschiedlicher 
ethnischer und religiöser Herkunft: Türken, Armenier, Syrer; Christen, Juden 
sowie sunnitische und alevitische Muslime arbeiten und leben hier zusammen. 
Viel wichtiger als die Nationalität, die Religions-, oder Geschlechtszugehörigkeit 
ist für die alteingesessene Basarriege auf dem Großen Basar die innere Gesin-
nung und der Charakter einer Person. Sie ähnelt dem von Mauss (1990) und 
Bourdieu (1998, 2000) beschriebenen Reziprozitätsprinzip, das eng mit der 
Logik der Ehre verknüpft ist. Zu betonen gilt, dass es sich hierbei nicht um 
moralische Dogmen handelt, sondern um ein ethisches Gefühl, das abhängig 
von Person, Ort und Situation (Aristoteles) richtig und falsch unterscheiden 
kann. 

Außerdem wird in der breiten Öffentlichkeit »der Türke« automatisch mit 
»dem Islam« verknüpft, wobei dies weder der historischen noch aktuellen »Viel-
falt türkischer Religionen« (Laut 1996) gerecht wird. Diese Tatsache wird von 
vielen Wissenschaftlern gescheut und nur wenige machen sich den mühsamen 
Weg dieser Ergründung.116 Jedoch muss klar sein: 

»Wohl keine Sprachenfamilie des Erdballs erstreckt sich über ein so riesiges 
Ländergebiet wie die türkische. Vom Nordosten Afrikas und der europäi-
schen Türkei über den südöstlichen Theil von Rußland, über Kleinasien 
und Turan bis hoch nach Sibirien herauf und bis zur Sandwüste Gobi leben 
überall Stämme, die die türkische Zunge reden.« (Wilhelm Radloff 1866 
Cultura Turcica 1 (Ankara 1964), S. 15 zitiert nach Laut 1996, S. 24) 

So ist die Türkei schon durch ihre Geschichte eine Kultur und ein Land, das von 
verschiedenen religiösen Strömungen beeinflusst wurde (und weiterhin wird) 
und das im Laufe seiner Geschichte mit dem Großteil der Weltreligionen – wie 
etwa dem Buddhismus117, dem Christentum, dem Judaismus oder dem Zoroast-

116  »Die sehr wenigen Religionswissenschaftler, die sich mit der faszinierenden Vielfalt der vor- 
bzw. nichtislamischen türkischen Religionen beschäftigen, und dem falschen Bild entgegen-
wirken könnten, haben es in vieler Hinsicht schwerer als z. B. Kollegen mit den Schwer-
punkten Griechenland, Indien, China oder Japan« (Laut 1996, S. 24). 

117  In dem Bestseller »Der Diamantschneider« wendet der Manger und Buddhist Geshe Micha-
el Roach (2011) die Prinzipien des Buddhismus, allen voran die Gerechtigkeit, an, um im 
New Yorker Diamantgeschäft Fuß zu fassen. Er fängt als Laufbursche an, bis er sich letztlich 
in die obersten Führungsetagen arbeitet. Aus der Erkenntnis heraus und durch die Anwei-
sung seines Meisters, dass die buddhistischen Prinzipien in der geschützten Abgeschiedenheit 
eines Klosters einfach umzusetzen sind und in der Realität überprüft werden müssten, stellte 
er sich diesem Experiment. Wichtig dabei ist kurz zusammengefasst, sein Geld auf ehrliche 
und anständige Weise zu verdienen, ein gesundes Verhältnis zum Geld zu entwickeln und 
keine Abhängigkeiten zu schaffen. Zudem darf die Arbeit den Menschen weder geistig noch 
körperlich aufzehren.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


238 

rismus – in Austausch stand. Auch der Schamanismus war vor allem bei den 
Türken Sibiriens und der Altai weit verbreitet. Diese Einflüsse haben unter-
schiedliche Spuren hinterlassen und wurden auf die je eigene türkische Art inte-
griert, das heißt also, dass ein Buddhismus in Tibet ein anderer ist als einer in 
der Türkei. Von einer einheitlichen religiösen Landschaft zu sprechen, mag zwar 
den Machtinteressen manch’ politischer Parteien von Nutzen sein, aber wenig 
den realen Begebenheiten vor Ort entsprechen (vgl. Laut 1996, S. 24). Aufgrund 
der geopolitischen Lage ihres Landes waren die Türken von jeher »gezwungen« 
mit anderen Kulturen und Religionen in Kontakt und Austausch zu treten. Die 
Seidenstraße stellt hierbei eines der bedeutendsten Beispiele dieses kulturellen 
und wirtschaftlichen Kontaktes dar, bei deren Erforschung Dokumente in 17 
Sprachen und 25 Alphabetformen zu Tage getreten sind (vgl. Laut 1996, S. 26) 

»Sie sind »Wanderer und Mittler zwischen den Welten«, d. h. sta ̈ndig ab-
ha ̈ngig von fremden Einflu ̈ssen, aber auch stets bemu ̈ht, diese ihren Erfor-
dernissen gemäß zu modifizieren und die eigene türkische Identita ̈t zu be-
wahren, und dabei unter Umständen zerrissen in diesem Konflikt. Und 
wenn man sich die Identita ̈tsprobleme der heutigen Türkei anschaut, den 
Konflikt zwischen Europäisierung und Traditionalismus, kann man fast me-
lancholisch feststellen, daß sich hierbei seit mehr als 1000 Jahren eigentlich 
recht wenig gea ̈ndert hat.« (Laut 1996, S. 28)118 

Nach dieser kurzen Einführung möchte ich nun auf die interkulturellen Bege-
benheiten auf dem Großen Basar in Istanbul zu sprechen kommen. In Kapitel 
5.1.1 habe ich relevante Akteure der vorangegangenen Kapitel zusammenge-
führt, in Kapitel 5.1.2 ergänze ich diese kulturelle und religiöse Vielfalt von 
Türken, Kurden und Aramäern; sunnitischen und alevitischen Muslimen sowie 
Christen mit deutschen Handelspartnern. 

5.1.1  Türken, Kurden und Aramäer – Christen, Juden, sunnitische und 
alevitische Muslime  

»Die Leute, die in Europa über Menschenrechte sprechen, kennen uns leider 
nicht. Ein Geschäft in den Vereinigten Staaten zu eröffnen ist sehr schwer. 
[...]Wir begrenzen niemals die Leute und Religionen oder Nationalitäten. [...] 
Es gibt auch Armenier, weniger Römer, Juden, Jugoslawen, Albaner [...]. Es gibt 

118  »Wie ehemals in Zentralasien wird auch in islamischer Zeit die historische Rolle der Türken 
als »Wanderer und Mittler zwischen den Welten« deutlich. Es war der türkisch geprägte Is-
lam, den Europa kennenlernte, und mit dem sich die christlichen Theologen, auch Martin 
Luther, auseinandersetzten, und auch jeder Kar1 May-Leser muß sich im klaren sein, daß 
dessen Beschreibungen des Islam Formen des seinerzeit bekannten türkischen Islam als Hin-
tergrund haben.« (Laut, S. 32) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


239 

jetzt auch europäische Leute, die im Basar Geschäfte haben wie Ann: sie hat ein 
Café. Araber, Araber aus der Türkei und aus Syrien; aus Afghanistan, Uzbekis-
tan, Turkmenistan gibt’s Leute jetzt im Basar, die Geschäfte haben. [...] aus 
Ostanatolien, aus dem Schwarzmeergebiet, aus dem Mittelmeergebiet, aus Aser-
baidschan, aus Turkmenistan, aus Afghanistan, Jugoslawien, aus Albanien, aus 
Rumänien …, natürlich aus Syrien, woher noch? Russen kommen nicht so gerne 
zum Basar, die gehen mehr zu den Läden, einige haben auch Geschäfte, aber 
nicht auf dem Basar.« (Yavuz, Familie B) 

Der Basar ist in sich selbst organisiert, er funktioniert wie ein lebendiger Orga-
nismus. Der Meister von Yavuz (Kapitel 2.1.2) war nicht sein Vater, sondern der 
Partner seines Vaters, ein Armenier. Er hat von ihm alles über Farben, Formen 
und Materialien gelernt. Sein bester Freund auf dem Basar ist heute ein Syrer, 
ein Juwelier, der 25 Jahre älter als Yavuz ist. 

»Es ist eine unglaubliche Beziehung zwischen uns. Wir gehen zu Besuch in unse-
re Häuser. Jede Woche verschenken wir etwas an unsere Frauen und Kinder. 
Das ist sehr wichtig. Wenn er morgens kommt und abends weggeht, muss er 
mich irgendwie sehen. Wenn er mich nicht sieht, fragt er: ›Wo ist Doktor?‹ Es 
kann sein, dass ich hinten bin. Die Kinder sagen: ›Er ist irgendwo hier.‹ Er geht 
ruhig weg. Eine perfekte Beziehung.« (Yavuz) 

Der Deutsche Peter ist ein mehr als 20-jähriger Geschäftskunde von Yavuz. Seit 
gut 25 Jahren betreibt er ein Geschäft mit Waren aus dem Orient in einer deut-
schen Großstadt, darunter finden sich Fliesen, Hamam-Artikel, Sitzkissen, 
Schmuck etc. Begonnen hat sein mittelständisches Unternehmen während seines 
Arabistik-Studiums. Er importiert Waren aus Ländern wie Ägypten, Marokko, 
Syrien, Iran, dem Nahen und dem Fernen Osten und darunter auch der Türkei.  

»Ich meine, ich komme ja nicht als Tourist hin und brauche ein Andenken, son-
dern ich will gleich immer 1000 oder 2000 Stück von einer Sache haben. Da 
hast du eine ganz andere Gesprächsgrundlage. Bevor ich Yavuz kennengelernt 
habe, habe ich die anderen auch kennengelernt, habe Preisvergleiche gemacht 
und habe mich einfach irgendwann auf Yavuz eingeschossen, weil er Deutsch 
spricht, das heißt auch meine Mitarbeiter können ihn anrufen und was bestellen. 
Er hat eine gleichbleibende gute Qualität und im Laufe der Zeit sind die Preise 
auch ok geworden bei ihm. Das erste Mal habe ich bei ihm für einen Artikel 2 
Lira gezahlt, mittlerweile bin ich bei 0,35 Lira oder so. Also, es macht sich schon 
bezahlt, längerfristige Kontakte auch zu pflegen und irgendwann, wenn ich eine 
Stunde bei Yavuz bin, reden wir fünf Minuten über die Bestellung und 55 Mi-
nuten über sein neues Häuschen, was er sich in Anatolien gekauft hat, oder was 
ich mir gerade in Marokko gekauft habe. – Also über private Angelegenheiten. 
Da steht der Handel gar nicht mehr im Vordergrund. Wir wissen einfach, es 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


240 

läuft, es ist klar, er verdient damit sein Geld, ich will damit auch mein Geld 
verdienen.« (Peter) 

Ein anderer Geschäftskunde von Yavuz kommt aus Palästina und betreibt ein 
Geschäft in den Vereinigten Staaten, wo er Hamam-Artikel wie Badetücher 
(peştemal) zum Abtrocknen verkauft.  

»Er verkauft alles so artistisch und die fühlen sich so, sie müssen irgendwie etwas 
kaufen, aber er lügt niemals, er ist ein guter Muslim. Er sagt: ›Ich kann nicht 
lügen etwas zu verkaufen.‹ Das ist sehr wichtig – wie bei uns.« (Yavuz) 

Es ist die Beziehung, die das Leben und Arbeiten auf dem Basar bestimmt. Diese 
gilt es, kultur- und religionsübergreifend zu pflegen. Das Geld ist im Verständnis 
der traditionellen Ökonomie »Mittel zum Zweck« und nicht Endzweck (Max 
Weber). Die Beziehungen und das langjährige Vertrauen stehen vor dem schnel-
len Geschäft. Es sind die sozialen Beziehungen, die die Basis für ökonomische 
wie persönliche Solidarität darstellen, wobei sich beides bedingt. Ehre ist ein 
Beziehungsprinzip, welches auf Gegenseitigkeit und Reziprozität beruht. Was 
angemessen ist zu geben und zu nehmen, ist abhängig von dem Grad der Bezie-
hung, d.h. ob es ein Geschäftsfreund, persönlicher Freund, Familienmitglied ist 
(s. dazu auch Boissevain 1974; Weber-Pazmiño 1991; Giordano 2003, wobei 
diese Texte, wie im Forschungsstand problematisiert, kritisch zu lesen sind, da 
sie oftmals von einer westlichen Perspektive aus abstrakte Prinzipien als gerechter 
gegenüber persönlichen Beziehungen einstufen). Während der Narzisst keine 
andere Frage kennt, außer die, was das Beste für ihn sei, fragt die emotional reife 
Person, was das Beste für alle Beteiligten wäre. Das heißt natürlich, dass Letztere 
sich selbst auch mitberücksichtigt, jedoch in Zusammenhang mit den anderen. 
Sicherlich muss bedacht werden, dass die vormoderne Kultur durch eine Über-
macht der Gemeinschaft charakterisiert werden kann, während die moderne 
Kultur diesen sozialen Zwängen den Individualismus entgegengesetzt hat. Das 
Ehrgefühl liegt zwischen Kollektivismus und Individualismus. 

Yavuz fastet im Ramadan. Im Fastenmonat Ramadan war es oft so, dass am 
Abend das Fastenbrechen (iftar) gemeinsam begangen wurde – außer im Jahr 
2011 ging es nicht und auch nicht danach, da Ramadan in die Sommermonate 
fiel und die Sonne sehr spät unterging. Yavuz berichtet, dass Armenier, Grie-
chen, Juden, alle zusammen gesessen hätten, als Ramadan in den Wintermona-
ten stattfand. Jeder brachte Speisen von zu Hause mit. Yavuz betont immer 
wieder die Wichtigkeit dessen (siehe auch Özbey 2010, S. 229f). 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


241 

Abb. 25: Gaumenfreuden 

Abb. 24:   
Buntes Treiben um den Großen Basar 

Der christliche Aramäer Ilhan arbeitet seit 45 Jahren auf dem Großen Basar (vgl. 
Kapitel 2.2.2) und hatte nie Probleme wegen seiner Ethnizität oder Religion. 
Seiner Meinung nach sind die Quelle der Probleme meist persönliche Charak-
terschwächen und haben weniger mit einer bestimmten Religionsgemeinschaft 
oder Ethnie zu tun. In Istanbul gibt es sechs Kirchen seiner Religionsgemein-
schaft. Im Fastenmonat Ramadan besuchte der Leiter seiner Kirche das von der 
Stadtbezirksverwaltung ausgerichtete Fastenbrechen und umgekehrt. »Jeder betet 
auf seine Weise und macht so das Fastenbrechen (iftar), also um Toleranz zu zeigen 
strengen sich beide Seiten sehr an.« (Ilhan) 

Nach Ilhan lebt die Liebe in jedem und es ist nicht allein eine Sache des 
Christentums. Dazu gehört auch, seine Nachbarn wie sich selbst zu lieben.  

»Ich bin seit 45 Jahren an einem Ort, ich hatte mit keinem meiner Nachbarn 
jemals Probleme. Sie lieben mich und ich liebe sie. Wenn wir am morgen kom-
men, begrüßen wir uns und wünschen uns 'Hayırlı işler' (Gesegnete Arbeit).« 
(Ilhan) 

Dass die Nächstenliebe unabhängig der Religion, der Hautfarbe oder des Ge-
schlechts ist, denkt auch Arzu (vgl. Kapitel 3.4.1): 

»Religion heißt meiner Meinung nach alle Menschen zu lieben. Man sollte nicht 
zwischen Dunkelhäutigen, Hellhäutigen, Christen oder Muslimen trennen. Was 
sagte Mevlana [Rumi]? ›Komm’, was auch immer sein mag, komm’‹ Japaner 
kommen, Katholiken, Juden – ruft er nur Muslime? Er ruft alle. [...] Religion 
heißt meiner Meinung nach, alle Menschen zu lieben – dann hast du die Men-
schen verstanden. [...] Hier gibt es Menschen aus der ganzen Welt. Was habe ich 
für ein Glück an so einem Ort zu arbeiten. [...] Manchmal bin ich traurig, 
meine Seele langweilt sich, dann kommt eine Freundin aus Tokio – und sie 
macht mich wieder glücklich.« (Arzu) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


242 

Es ist die Idee einer Großen Familie (Big Family), die Arzu im Großen Basar 
sieht. Interessanterweise erkannte Durkheim in der Familie das Kernelement 
menschlichen Daseins, die er als Vorbild nahm, seine Idee der Berufsgruppen als 
Ort der Moralbildung in modernen Gesellschaften auszubauen (vgl. Durkheim, 
Kapitel 4.2). 

»Zu lieben bedeutet nicht nur die Menschen zu lieben, du musst alles lieben, du 
musst den Vogel lieben und auch die Schlange. Allah hat sie auch geschaffen. 
Wenn sie nicht notwendig wären, hätte Allah sie nicht erschaffen. Du solltest 
dich nicht zu groß machen, wir sind alle gleich, jeder hat zwei Augen und einen 
Mund. Wenn du geliebt werden möchtest, musst du erst einmal lieben lernen. 
Wenn du nicht lieben kannst, kannst du nicht geliebt werden. Sag nicht: ›Sie 
lieben mich nicht‹, ›sie lieben mich nicht‹. Damit sie dich lieben, musst du erst 
einmal dich selbst lieben. So betrachte ich das Leben.« (Arzu) 

Scarlett (vgl. Kapitel 3.4.3) erinnert sich an die Geschichten, die sie zwar nicht 
alle selbst gesehen hat, aber ihr Vater ihr bestätigte. Es gab einen Platz für das 
Gebet beim Café Şark, wo sich alle, egal welcher Religion, vor dem Beginn des 
Tages versammelten, um zusammen zu beten: Juden, Armenier, Katholiken, 
Muslime, Aramäer usw. 

»Bevor die Geschäfte geöffnet wurden, haben sie sich zum Beten versammelt: Ju-
den, Armenier, Katholiken, Muslime usw. – jeder hat auf seine Weise gebetet, 
danach haben sie ihre Geschäfte geöffnet. Zu dieser Zeit gab es viele Juden, dann 
kamen die türkischen Griechen (Rumlar), die Armenier sind gekommen, dann 
die Aramäer usw. Also, es war sehr gemischt, es ist eigentlich eine gute Sache, 
wenn es durchmischt ist. Wenn man mit sehr verschiedenen Kulturen zu hat, 
kann man sich gut entwickeln, man wächst und erweitert seinen Horizont.« 
(Scarlett) 

Um meine eigene kulturelle Brille einer kritischen Korrektur von außen zu un-
terziehen, habe ich deutsche Geschäftspartner über ihre langjährige Erfahrung in 
Bezug auf den Handel gefragt. 

5.1.2  Deutsche, christlich geprägte Handels- und Geschäftspartner 

Der 64-jährige Ulrich ist katholisch getauft, vor 30 Jahren ausgetreten und be-
zeichnet sich als Freigeist. Er und Canberk, Vater der Familie A, kennen sich seit 
mehr als 30 Jahren. Seit den 1970er-Jahren bestehen die Beziehungen. Angefan-
gen hat alles mit einem Elektronikgeschäft in Istanbul, das Ulrich durch die 
Militärputsche und die unruhige politische Situation aufgeben musste, mittler-
weile betreibt er seit 1980 ein Orientgeschäft in einer deutschen Kleinstadt mit 
Teppichen, Schmuck und Trockenfrüchten von seiner eigenen Plantage aus 
Ostanatolien. Canberk hatte ihm beim Aufbau seiner Plantage geholfen und 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


243 

Ulrich kauft heute seine Teppiche bei den Söhnen (vgl. Kapitel 2.1.1). Wenn er 
sich zurückerinnert, fallen ihm vor allem jene Abende ein, an denen zehn Händ-
ler zum gemeinsamen Essen gingen, ein soziales Ereignis, dass meist von 19 Uhr 
abends bis 23 oder 24 Uhr nachts ging. Nach den Vorspeisen folgte ein langer 
Hauptgang, dann das Dessert, das mit dem klassischen türkischen Mokka abge-
schlossen wurde und bei dem man sich darüber stritt, wer das Essen bezahlen 
durfte. 

Wenn ein Händler in Not gerät, so erzählt Ulrich, würde er nicht zur Bank 
gehen, sondern als erstes – wenn er nicht Anlagen wie Häuser, Wohnungen oder 
Land hat – seine Freunde fragen, ob diese ihm aushelfen könnten. In der Regel 
wird dies auch gemacht und es wird natürlich auch erwartet, dass das Geld wie-
der zurückkommt. Dies wird aber nicht mittels eines Vertrages festgehalten, 
sondern basiert allein auf dem gesprochenen Wort (söz tutmak) – auch wenn es 
sich um 20., 30., oder 50.000 Lira handelt. Die eigene Ehre und Aufrichtigkeit 
gebietet es dann, dieses Geld zurück zu bringen, denn ansonsten erniedrigt man 
sich selbst (küçülmek; küçük düşürmek). In diesem Kontext kommt auch die 
Fatalität und der Missbrauch des Wortes »In’shallah« (»So wahr Gott will«) zu 
Tage, denn die Bedeutung dieses Ausspruchs verlangt, dass man erst all sein 
Mögliches tut und erst dann darauf verweist, dass letztlich nicht alles in der 
eigenen Hand liegt. Mit diesem Ausspruch ist also nicht gemeint, dass man sich 
gemütlich hinsetzen soll und darauf warten, dass Gott es schon richten werde, 
oder konkret Schulden aufnehmen könne, die bei genauer Betrachtung niemals 
zurückgezahlt werden können. Dies kann die Beziehung stark beeinträchtigen. 
Auch wenn der Geldgeber nicht unbedingt die Beziehung abbrechen wird, wird 
er vorsichtiger sein und dem anderen dadurch weniger Vertrauen schenken, was 
zu Lasten des Respekts und der Beziehungsgleichwertigkeit gehen wird.  

Auch wenn man in der gesellschaftlichen Hierarchie gleichwertig ist, kann 
man im Kontext der Ehre auf einer anderen Ebene stehen, das bedeutet ebenso, 
dass man in der gesellschaftlichen Hierarchie jemanden unterlegen, aber die 
Ehre betreffend überlegen sein kann (vgl. Bourdieu 1976, S. 11f). Die Konven-
tionen kennen nur die Garantie von Treu und Glauben, welcher auf der Moral 
der Ehre beruht. Abmachungen werden nur im Bekanntenkreis oder mit ver-
wandten Personen getroffen, was die Zahlungssicherheit in der Zukunft in sich 
trägt. Diese »objektive Beziehung« ist ein Garant, welcher durch keine formellen 
Verträge je erreicht werden kann, die ja gerade die Unpersönlichkeit zum Ge-
genstandsbereich hat (vgl. Bourdieu 2000, S. 39f). »Derjenige, der das Darlehen 
oder den Potlatsch nicht zurückzahlen kann, verliert seinen Rang und sogar den 
Status eines freien Mannes.« (Mauss 1990, S. 101) 
Heinz ist 56 Jahre alt, evangelisch und er hat vor 12 Jahren ein Lampengeschäft 
in einer deutschen Großstadt eröffnet. Sein Bruder Paul ist 52 Jahre alt und 
besitzt ein ähnliches Geschäft in einer Kleinstadt, so dass beide Brüder oftmals 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


244 

gemeinsam auf Geschäftsreise nach Istanbul gehen. Dies war ihm dadurch mög-
lich, dass ihm ein Bekannter in Istanbul das Angebot machte, die Erstausstat-
tung des Ladens zu übernehmen und Heinz das Geld erst bezahlen musste, als er 
selbst die Verkäufe getätigt hatte. Es gab keinen Vertrag. Dieses Vertrauen war 
nur möglich durch Heinz’ anderem jüngeren Bruder, der die Person schon 
kannte und somit ein unausgesprochener Bürge war. 

»Und dann hat es sich im Laufe der Jahre aber entwickelt, dass ich auch 
manchmal das Geld langsam zurückzahlen konnte, weil die Verkäufe auch nicht 
gut waren und der lange auf sein Geld warten musste. Und das war nie ein 
Problem, in dem Sinn, wir hatten auch privat Kontakt, wir sind Essen gegangen 
und wir waren bei ihm zu Hause, auch mit meiner Frau. Aber er hat sich ir-
gendwann 'mal geäußert nach ein paar Jahren, dass er im geschäftlichen, als Ge-
schäft mit mir gar nicht mehr so betrachtet, sondern dass er, dass ich für ihn ein 
Freund wär. [...] Ich habe das Gefühl, manchmal habe ich den Respekt bei ihm 
verloren, er fand's nicht immer schön, wie's gelaufen ist – aber er war nie böse. 
Vielleicht enttäuscht – aber vielleicht war er enttäuscht. Irgendwann bin ich 
dann aus diesem Grunde als Geschäftsmann, mit dem er gute Geschäfte machen 
kann, mit dem er gutes Geld machen kann, eher uninteressant geworden. – Was 
nicht heißt, wenn ich 'ne Bitte hatte, er mich hängen gelassen hätte. Auch in Si-
tuationen, wo es mir selber unangenehm wurde. Es gab dazwischen auch immer 
Phasen, wo alles rund lief, ja – also, es ist nicht so, dass es immer so gewesen ist 
und immer so war. Es geht grade in den Phasen, wo es mal nicht so rund lief, da 
war er immer da.« (Heinz) 

Es gibt kein schriftlich fixiertes »Zahlungsziel«, wie das heute in der kapitalisti-
schen Wirtschaft gängig ist, trotzdem macht sich ein Gefühl breit und man 
bemerkt, dass es nun Zeit wäre »die Gabe« zu erwidern.  

»Jedwede Gegenleistung bedarf einer gewissen »Zeit«. Der Fristbegriff ist also 
immer dann logisch impliziert, wenn es darum geht, Besuch abzustatten, Heira-
ten und Bündnisse einzugehen, einen Frieden schließen, an organisierten Spielen 
und Kämpfen teilzunehmen, Feste bei anderen zu feiern, rituelle und Ehren-
dienste zu leisten, sich gegenseitig »Respekt« zu erweisen.« (Mauss 1990, S. 83)  

Respekt zu erweisen hieße in diesem Fall, die Rechnung zu begleichen. Es kann 
aber auch sein, dass es darum geht, die andere Person einmal wieder anzurufen. 
Es ist sicher nicht dasselbe, denn Geld zu schulden hat andere Konsequenzen als 
die Beziehung mittels eines Telefonates zu pflegen, jedoch ist das Prinzip ver-
wandt und es macht sich in unserem Gefühl bemerkbar. Nach Heinz’ Einschät-
zung ist der Respekt etwas gebrochen, was aber sicher blieb, ist eine Form der 
Solidarität, in der er unterstützt wurde, auch wenn er die erwarteten Anforde-
rungen nicht erfüllen konnte. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


245 

»Also, es läuft da anders, es läuft nicht so ab, dass er 'ne Rechnung schreibt, er 
schreibt natürlich 'ne Rechnung, aber da steht dann nicht drauf ›Skonto inner-
halb vier Wochen, zahlbar in acht Wochen‹ oder so ähnlich, sondern er wartet 
geduldig bis ich ankomme und Geld vorbei bringe – dann wird's mir selber un-
angenehm und das ist natürlich auch 'ne Sache, die, wo er das nicht ausdrückt, 
sondern sagt. ›Ja, wie geht's dir denn so?‹ Und dann merke ich dann schon, dass 
es jetzt eigentlich ’mal an der Zeit wäre …« (Heinz) 

Osman ist ein weiterer Geschäftskunde der Brüder Heinz und Paul. Er stellt 
Glas her. Wenn die Brüder auf Geschäftsreise in Istanbul sind, nimmt er sich die 
Zeit sie an die gewünschten Orte zu bringen und sie anderen Geschäftspartnern 
vorzustellen. Die soziale Komponente, die persönlichen Gespräche und die 
geteilten Erlebnisse spielen eine wichtige Rolle im gesamten Geschäftsprozess, 
vielmehr noch ist die soziale Beziehung das Hauptanliegen und das Geschäft 
eher ein Nebenprodukt. Die Gastfreundschaft ist ein sehr wichtiges Element der 
türkischen Kultur und ein Teilaspekt der Ehre. Man erweist dem anderen auch 
Ehre durch einen Besuch. 

»Aber es ist ein sehr sensibler Prozess, weil es ist schon ausgereizt, ich würde nie-
mals geschenkt die Sachen nehmen, oder unter Wert und er würde es nicht unter 
Wert verkaufen – also die Ebene haben wir schon. Also, nicht das es heißt ›ich 
mag dich, komm nimm’ mal‹, sondern dass da schon noch eine Geschäftsebene 
auch da ist, auch keine ungesunde, das wäre ja doof, wenn er mir was schenken 
würde oder wenn auf der anderen Seite ich sag: ›Du, [...], ich hab' jetzt soviel 
Geld, ich zahl dir das doppelte‹, das wäre ja auch ein Quatsch, das würde das 
persönliche auch zerstören, wir hätten ja gar keinen Respekt, wie wollten wir uns 
da gegenseitig einschätzen, wenn so etwas passieren würde …« (Heinz) 

Trotz der Tatsache, dass Heinz wie sein Bruder Paul in der westlichen Kultur 
sozialisiert und aufgewachsen sind, werden sie von einem Gefühl geleitet, ob es 
jetzt an der Zeit ist, die Rechnung zu begleichen, seinen Geschäftspartner anzu-
rufen oder wie viel bezahlt werden muss, um nicht den Respekt zu verlieren. Es 
ist dieser Balanceakt, die eigene Ehre zu wahren und dabei keinen zu hohen oder 
niederen Preis zu vereinbaren. Dinge geschenkt anzunehmen, die einem nicht 
zustehen, wäre somit eine Erniedrigung. Es war bereits die These von Marcel 
Mauss (1990), dass die Gabe ein universelles Prinzip ist, dass nicht nur für ar-
chaische Gesellschaften Gültigkeit trägt. Dies ist nur daher möglich, da dieses 
Ehrgefühl ein transkulturelles Gefühl ist, welches jedoch nicht mit dysfunktiona-
len Emotionen verwechselt werden darf (s. Forschungsstand: 3.5 Zur Unter-
scheidung von Interesse, Emotion und (Ehr-Gefühl). 

»Das würde auch zu Lasten des Respekts gehen – und der Wertschätzung, wenn 
so etwas passiert … das sind Dinge, die glaube ich hier einen ganz ganz anderen 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


246 

Stellenwert haben wie in unserer industrialisierten, westlichen Ökonomie, die 
sich da ganz ganz anders darstellt.« (Paul) 

»Wenn ich in Deutschland eine Rechnung nicht bezahle, schmeißt der Computer 
'ne Mahnung raus … Ja, wenn ich als Geschäftsmann in Deutschland bei einem 
neuen Lieferanten einkaufe, dann werde ich gecheckt über Schufa und Kredit-
würdigkeit, und die haben da ja ihre Mechanismen, wie sie das prüfen können, 
wie kreditwürdig ich bin, das ist ja auch eine gesunde Sache, hier ist das ganz 
anders gewesen – gaaaanz anders, das war nur aufgrund des persönlichen Kon-
taktes und wie wir miteinander gesprochen haben, die haben ja nie eine Schufa-
Auskunft oder eine Kreditwürdigkeit oder ein Konto geprüft von mir … « 
(Heinz) 

Die westliche Kultur und hier konkret die deutsche Kultur, baut ihre Solidarität 
und ihr Vertrauen über unpersönliche abstrakte Systeme und Institutionen auf, 
über formale Verträge soll Rechtssicherheit geschaffen werden. 

»Dass ich eben das Gefühl hab', dass die Leute, die hier 'was verkaufen auch am 
Basar oder ob's nun der mit seinen Erdnüssen ist oder wie auch immer, die sind 
alle Teil einer Wertschöpfungskette und diese Wertschöpfungskette ist für mich 
wichtiger Bestandteil, ein philosophischer wichtiger Bestandteil, weil da ein 
Mehrwert mit dranhängt und diesen Mehrwert wir dann praktisch als Steuer 
bezahlen müssen, diese Mehrwertsteuer, die wir bezahlen und ich häng mich 
deswegen so an dem ganzen Begriff auf, weil wir auf der einen Seite einen Wa-
renverkehr haben und auf der anderen Seite einen Geldverkehr haben und der 
Warenverkehr unterliegt diesem Mehrwert, weil auch eine Wertschöpfung da-
hintersteckt, bei einem Geldtransfer wird keinerlei Steuern oder nur in sehr ge-
ringstem Maße bezahlt, da steckt aber auch kein Mehrwert hinterm Geld. Da ist 
keine Wertschätzung da, sondern das ist virtuell, und das wird uns irgendwann 
einmal einfach auf die Füße fallen …« (Paul) 

Es ist jene Logik des »Beitragsprinzips« (Aristoteles), das Sache und Person nicht 
trennt, sondern in der Verhältnismäßigkeit abhängig von Person, Ort und Situa-
tion betrachtet. Mensch und Produkt sind etwas, was als zusammengehörend 
betrachtet wird, das gilt für die Preisbildung, für die Logistik sowie für die Pro-
duktion.  

»Und hier sind die Leute, wenn wir am Basar unterwegs sind, am Produkt mit 
ihren Händen beteiligt, und jeder trägt seinen Teil dazu bei. Da ist jetzt der am 
Basar und der hat jetzt keinen Angestellten, der für ihn den Tee bringt, er hat 
auch niemanden in der Teeküche, sondern er sagt dann dem Ahmet und dem Ali 
und dem Mehmet Bescheid, ›geh mal Tee holen‹ und der ›Teerumrenner‹ ver-
dient sein Geld mit dem Tee rum rennen und der nächste verdient sein Geld 
damit und dann sind da die Leute, die dann das ganze Gut noch in der Gegend 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


247 

rumtragen, und dieses ganze System, diese ganze Struktur ist eine extrem soziale, 
die wird durch eine Shopping-Mall, die in einem Viertel entsteht, wird diese so-
ziale Struktur völlig platt und völlig kaputt gemacht, weil da gibt's kein 
›Teerumlaufer‹ [türk.: çaycı] mehr, da gibt's kein ›Gepäckrumlaufer‹ mehr, da 
gibt's diese ganzen Klein- und Kleinstdienstleistungen, die so ein Viertel, so ein 
Kiez am Laufen halten, nicht mehr, die sind weg, was machen die Leute? Die 
haben kein Auskommen mehr.« (Paul) 

Mensch und Produkt werden nicht getrennt, nicht wegrationalisiert, sondern 
sind Teil einer Wertschöpfungskette, die sich gegenseitig bedingt. Diese kultu-
relle Logik oder Wertschätzung kann man tatsächlich in vielen Geschäften be-
obachten:  

»... und das ist eben das, was ich so faszinierend finde, was ich so riesig find und 
was ich auch vom Handelssystem so klasse find. Da gibt's nicht wie in Deutsch-
land 'ne Produktion und die geht dann zum Großhändler und die geht dann 
zum Einzelhändler, sondern hier habe ich immer das Gefühl, wenn da der LKW 
noch reinkommt [in die enge Gasse] dann liefert er das, wenn das aber nicht 
geht, dann muss man halt den nächst kleineren LKW nehmen und da man nicht 
in den Strukturen, Produktion, Großhändler, Einzelhändler ist, sondern Pro-
duktion gut, und dann schon 'nen Großhändler, der ist aber draußen, und das 
wird dann mit einem Verteilsystem, da ist der mittlere Verteiler und der kleinere 
Verteiler und der noch kleinere Verteiler und dann ist der, der dann mit der 
›Ape‹ unterwegs ist, mit seinem Dreirad, und die Sachen dann ausliefert, die 
›Ape‹ ist ja die Biene. [...]  

Ja, ja oder wenn halt einfach der Stand in einer Gasse ist, wo das Obst und Ge-
müse verkauft wird, dass da wirklich nur 'n Dreirad durchpasst und wenn der 
mit seiner Schubkarre durch muss, der mit der Schubkarre das Obst da hinliefert 
ist in seiner Weise auch 'n Großhändler, aber halt 'n kleiner Großhändler und 
diese Struktur, das für jeden das passende da ist [...] Für jede Gegebenheit und 
für jede Situation wird die richtige Lösung angeboten, wenn's die richtige Lö-
sung nicht gibt, dann wird sie gefunden – und das ist das, was ich faszinierend 
find', was aber wie in einem Ameisenhaufen, eine hohe soziale Kompetenz vo-
raussetzt.« (Paul) 

Auch an dieser Stelle kommt wieder die Unterscheidung von Beitragsprinzip und 
Gleichheitsprinzip zu Tage (vgl. Kapitel 4.3). Das in westlichen Gesellschaften 
vorherrschende Gleichheitsprinzip (John Rawls) lebt im Wesentlichen von Pla-
nung und Kontrolle, wobei es »Person, Ort und Situation« möglichst ausklam-
mert und unabhängig von den realen Lebensumständen einen abstrakten Plan 
entwirft. Das Beitragsprinzip (Aristoteles) lebt von Flexibilität und Vertrauen, 
Arrangements werden situativ und spontan je gemäß der Situation getroffen. Es 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


248 

ist in der Tat eine hohe soziale Kompetenz dafür erforderlich. Aus westlicher 
Sicht wird dies oft als »Chaos« und »Desorganisation« gewertet und verurteilt, 
was letztlich aber nur auf die eigene kulturelle Bias zurückzuführen ist.  

Wer einmal in einer nicht-westlichen Kultur für einige Zeit gelebt hat, hat 
im Wesentlichen zwei Alternativen: Er lässt sich auf den Fluss des Geschehens 
ein, wozu unbedingt die Anbindung an das eigene intuitive Gefühl von Nöten 
ist – dabei wird er feststellen, wie sehr alles aufeinander abgestimmt ist und das 
vermeintliche Chaos wird zu einer komplexen Synchronizität. Weitaus häufiger 
tritt aber ein anderer Fall ein: Das fremde System, das durch seine Andersartig-
keit tiefenpsychologisch Angst und Fremdheit auslöst, wird kurzerhand abgewer-
tet und mittels der eigenen rationalen Wertigkeiten klein gemacht. Hier ist die 
gängige westliche Wertung zu verorten, die sich über vermeintlich fehlende 
Organisation und Planung beschwert. Darunter verbirgt sich allerdings meist 
vielmehr die Unfähigkeit, die eigene Verstandeswelt zu verlassen und das Leben 
in seiner Spontanität zu erfahren. Der Narzisst etwa ist unfähig, Empathie zu 
empfinden und Kontrolle abzugeben.  

»Ich kenn's ja nur in Deutschland, für die anderen Länder kann ich nicht spre-
chen der ›Flur bereinigt‹ – das ist meine Vokabel dazu, es wird alles glatt ge-
macht, es wird alles sauber gemacht, es wird alles hergerichtet, das es den Gege-
benheiten, die man sich wünscht, angepasst wird – es werden also nicht die 
menschlichen Gegebenheiten hergenommen und sich an denen angepasst und den 
Wünschen, sondern es ist das, was am ökonomisch sinnvollsten ist, und dafür 
werden die Voraussetzungen geschaffen, und da brauch ich dann auch keine So-
zialkompetenz dafür, da hab' ich alles hier ›in time‹ und das ist alles durchgestylt 
und durchorganisiert und das läuft dann so, und dann kommt's im Verteiler 
und dann wird das hier mit Online, Internet und alles Mögliche, das ist alles – 
ja entmenschlicht. Wo das hier, jedes Geschäft und jedes Getue und jedes Gema-
che, ist hier der Mensch notwendig, den braucht's hier, ohne den geht gar nix 
…« (Paul) 

Anstatt den Menschen also aus der Produktion zu entfernen und wegzurationali-
sieren, wird er mit seinen Fehlern und Schwächen integriert. Heinz und Paul 
bemerken aber trotz ihrer deutschen Sozialisation, dass es jenseits ihrer kulturel-
len Prägungen ein Gefühl für richtig und falsch gibt. 

5.1.3  Die innere Ehre als Leitprinzip: Partikulare und universale Regeln 
(Durkheim) als Checks and Balances 

»The Ottoman system was successful in harmonizing the different religions, 
sects and nationalities. The craftsman organizations accomplished the same. 
Muslims, Greeks, Armenians, Bulgarians, Jews, etc. lived together in the 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


249 

same organization. Religious differences did not harm the organizational sol-
idarity and integration.« (Genç 2007, S. 83) 

Vielmehr als das hat der Basar von Anbeginn seiner Entstehung unterschiedliche 
Kulturen und Religionen beherbergt und genau diese Kombination macht seine 
einzigartige Erfolgsgeschichte aus. Bereits der Auftraggeber des Großen Basars, 
der Sultan Fatih, sah sich als Herrscher aller Kulturen und Religionen, orderte 
den Patriarchen Gennadios an, ein Buch über das Christentum zu verfassen, und 
hielt enge Beziehungen zu den Juden (vgl. Ortaylı, 2007, S. 44ff) »The Grand 
Bazaar which still protects its importance in trade continues to be a center of 
active trade by combining many cultures since the day it was opened.« (Köknel / 
Ortaylı, 2007, S. 61)  

Gerne wird in der sich als modern und aufgeklärt verstehenden, deutschen 
Gesellschaft, insbesondere auch der Wissenschaftslandschaft, der Ehrbegriff als 
altertümlich und vormodern betrachtet – jedenfalls nicht den Anforderungen 
der aus ihrer Sicht »entwickelten« Gesellschaften angemessen. Dabei wird verges-
sen, dass die Handelsehre auch in deutschen Breitengraden bekannt war. Volks-
sprüche wie »Geldschulden sind Ehrenschulden« weisen noch auf diesen Zu-
sammenhang hin.  

Die Verschiebung von innerer Ehre, von einer traditionellen zu einer mo-
dernen Gesellschaft, kann am Beispiel des Großen Basars besonders gut aufge-
zeigt werden, sollte aber nicht dazu verleiten zu meinen, dass dies ein alleiniger 
kulturspezifischer Wandel wäre. Selbstverständlich gibt es auch kulturspezifische 
Besonderheiten, jedoch sind die zentralen Regeln von Geben und Nehmen – wie 
bereits Mauss (1990) erkannt hat – transkulturell. Der narzisstische Missbrauch, 
der aus dem universellen Prinzip von Geben und Nehmen eine bloße Kosten-
Nutzen-Strategie entworfen hat, sollte uns nicht dazu verleiten, das Prinzip zu 
verurteilen, sondern uns endlich den ursächlichen Problemen, den menschlichen 
Charakterfehlern und der kollektiven narzisstischen Störung, widmen lassen. 

Eine Kultur, die diesen Namen verdient, hat im Sinne ihrer Begriffsbedeu-
tung die Kultivierung des Menschen zum Ziel. Die geistige Entwicklung gehört 
hier immer dazu, wenn man von Kultur sprechen kann. Gleichwohl anzumerken 
ist, dass Kulturen ähnlich wie Menschen Licht- und Schattenseiten aufweisen. 
Der einzelne Mensch steht immer im Kontext einer Kultur, jedoch nicht als 
bloßer Ausführer irgendeiner kulturellen Regel, sondern die Kultur ist der Sozi-
albezug, indem sich das Individuum erfährt. Kultur und Individuum stehen in 
einem wechselseitig dynamischen Verhältnis, nur das Individuum kann jedoch 
die Schattenseiten der eigenen Kultur in sich transformieren.  

Wie bereits in Kapitel 4.2.2 aufgezeigt, hat Émile Durkheim in seiner »Phy-
sik der Sitten und des Rechts« zwischen partikularen und universalen Moralre-
geln unterschieden. Das bedeutet einerseits, Pflichten einzuhalten, die der 
Mensch sich selbst schuldet, und andererseits diejenigen, denen er als Teilhabe 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


250 

an der Menschheit verpflichtet ist. Wichtig dabei ist zu verstehen, dass partikula-
re und universale Moralregeln sich gegenseitig bedingen. Partikulare Moralre-
geln sind den universellen Moralregeln jedoch untergeordnet. Man kann sie als 
eine Art Checks and Balances verstehen. Was heißt das? Es bedeutet, dass es sehr 
wohl äußerliche Unterschiede und Gebärden zwischen den kulturellen Gruppie-
rungen geben kann – man denke etwa an die unterschiedlichen Formen der 
Begrüßung, die ich am Anfang des Kapitels dargestellt habe – diese jedoch dür-
fen die »Pflichten gegenüber der Menschheit«, die Menschenrechte, nicht verlet-
zen. Das Wort muss nicht gehalten werden, wenn die Abmachungen unter 
Vortäuschung von Voraussetzungen gegeben wurde oder das Versprechen einen 
Menschen deckt, der unrechtmäßige Handlungen vollzieht. Insofern muss auch 
hier immer situationsgemäß abgewogen werden. Ein sogenannter »Ehrenkodex« 
etwa, der eingehalten werden soll, wenn man einer bestimmten Gruppe oder 
Kultur angehört, kann nicht als Ehrenkodex gelten, wenn er die grundlegenden 
Menschenrechte verletzt. Dies wäre eine erneute Bekräftigung dafür, warum die 
Begründung für einen Ehrenmord keine angemessene partikulare Moral dar-
stellt, denn sie verletzt das grundlegende Menschenrecht, demzufolge niemand 
das Recht hat, jemand anderen zu töten sowie das Recht eines jeden Menschen 
auf Freiheit und Selbstbestimmung.  

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


251 

55.2  THEORETISCHER HINTERGRUND: Die islamische 
Wirtschaftsethik?  

Die Wirtschaft, wie wir sie heute kennen, ist in einem kulturellen Kontext histo-
risch gewachsen. Religion hat dabei Kultur und Wirtschaft in ihren Entwick-
lungsprozessen maßgeblich mitgeprägt. Auch wenn wir uns als säkularisierte 
Menschen begreifen möchten, haben wir Anteil an den historischen Prozessen 
und auch wenn wir uns als nicht religiös begreifen, hat uns Religion in unserem 
»kollektiven Unbewussten« (Walter L. Bühl 2000, C. G. Jung) geprägt. Allen 
voran ist Max Weber der Frage nachgegangen, wie sich ein bestimmtes wirt-
schaftliches Handeln, das sich vor allem in einer starken Rationalität ausdrückt, 
herausgebildet hat. Wichtige Hinweise fand er in den Weltreligionen. Dieses 
Kapitel zeigt in einem ersten Schritt die allgemeinen Unterschiede zwischen den 
verschiedenen Weltreligionen und damit ihren (wirtschafts)ethischen Implikati-
onen auf (Kapitel 5.2.1), um darauf aufbauend in einem zweiten Schritt die 
konkreten Aspekte der islamischen Wirtschaftsethik herauszuarbeiten (Kapitel 
5.2.2). Abschließend wird die Frage gestellt, ob ethische Verhaltensweisen über-
lappende Konsense haben, wie dies Hans Küng in seiner Idee des Weltethos 
formuliert hat (Kapitel 5.2.3). 

5.2.1  Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen 

Die Frage, die Max Weber (2005) umtreibt, ist die, warum viele Kulturerschei-
nungen nur im Okzident auftraten beziehungsweise auftreten und warum sie 
anderenorts, wenn überhaupt, nur in Ansätzen vorhanden sind. Beispiele dafür 
sind die Entwicklung der Wissenschaften, der Staats- und Rechtslehre, der 
Künste, Musik und Architektur, die in anderen Ländern zwar vorhanden sind, 
denen aber das rationale Element fehlt. Auch die »schicksalsvollste Macht unse-
res modernen Lebens«, der Kapitalismus, existiert nur im Okzident (vgl. Weber 
2005, S. 7ff). Er findet die Antwort – sich selbst als »religiös unmusikalisch« 
bezeichnend – in der Religion. Einschlägig in diesem Zusammenhang sind seine 
Studien zu: »Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus« (2005) 
sowie »Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen« (1989). Insgesamt betrachtet 
Max Weber die Rationalisierung von Weltbildern als einen Prozess, der sich in 
allen Weltreligionen beobachten lässt, aber nur in der okzidentalen Traditionsli-
nie in einer Radikalität zu Ende geführt wird, die sich anderswo so nicht be-
obachten lässt. Dadurch werden im Abendland Bewusstseinsstrukturen freige-
setzt, die ein bestimmtes Weltverständnis hervorbringen (vgl. Habermas 1987, 
S. 277). 

Besonders in seinem Werk »Die protestantische Ethik und der Geist des Ka-
pitalismus« geht er der Frage nach dem okzidentalen Sonderweg nach. »Ein 
Blick in die Berufsstatistik eines konfessionell gemischten Landes pflegt mit 
auffallender Häufigkeit eine Erscheinung zu zeigen […] den ganz vorwiegend 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


252 

protestantischen Charakter des Kapitalbesitzes und Unternehmertums, sowohl 
wie der oberen gelernten Schichten der Arbeiterschaft, namentlich aber des 
höheren technisch oder kaufmännisch vorgebildeten Personals der modernen 
Unternehmungen.« (Weber 2005, S. 25)  

Die Reformation und die Spaltung des Christentums durch Luther brachte 
eine Wertschätzung der Pflichterfüllung des weltlichen Berufes mit sich, welche 
bis dahin nur dem Mönchtum vorbehalten war. In Calvins »Lehre von der Gna-
denwahl« wurde die Schicksalhaftigkeit des Lebens zum Ausdruck gebracht: Wer 
ausgewählt war, wäre von vornherein von Gott bestimmt gewesen. Diese Unge-
wissheit war aber ein unerträgliches Lebensmoment, so musste nach Kennzei-
chen für diese electi gesucht werden. Gefunden wurde sie aus der Askese heraus 
in einer rastlosen Berufsarbeit. Der berufliche Erfolg wurde als Zeichen der 
göttlichen Auserwähltheit gedeutet. Im Unterschied zu den Katholiken impli-
zierte dies einen langfristigen Lebensplan im Gegensatz zu einem Leben »von der 
Hand in den Mund«, wodurch sich der systematisch methodische Charakter der 
innerweltlichen Askese auszeichnete und oben beschriebene Entwicklungen 
begünstigt wurden (vgl. Weber 2005, S. 102f). Das Geldstreben selbst wird 
somit zum Zweck des Lebens und nicht mehr nur als »Mittel zum Zweck« ver-
standen. Diese Verkehrung der Mittel-Zweck Relation findet in der postmoder-
nen Kultur ihren Höhepunkt: 

»Wo die ›Berufserfüllung‹ nicht direkt zu den höchsten geistigen Kulturwer-
ten in Beziehung gesetzt werden kann – oder wo nicht umgekehrt sie auch 
subjektiv einfach als ökonomischer Zwang empfunden werden muss –, da 
verzichtet der einzelne heute meist auf ihre Ausdeutung überhaupt.« (Weber 
2005, S. 160)  

Während Weber sich in seiner Protestantismus-Studie dezidiert den Erschei-
nungsformen und der Herausbildung der kapitalistischen Kultur widmet, syste-
matisiert er in »Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen« (1989) die verschiede-
nen Weltreligionen. Das Thema ist hier vor allem das Theodizee Problem zu 
lösen und eine rationale Erklärung für die ungerechte Güterverteilung zu gewin-
nen. Anders als in archaischen Stammeskulturen entwickelt sich im Zuge der 
phylogenetischen Entwicklung die Frage nach der Lösung des individuellen 
Schicksals, wo vorher nur das Kollektiv als Ganzes gesehen wurde. Weber unter-
scheidet zwischen einem theozentrischen und einem kosmozentrischen Weltbild. 
Das theozentrische Weltbild findet sich vor allem im Okzident. Es beinhaltet 
einen persönlichen jenseitigen Schöpfergott, der sich im Idealtypus »Jahwe« 
ausdrückt. Es ist ein transzendentes Gottesverständnis, in dem sich der Mensch 
als »Werkzeug Gottes« (Weber 1989, S. 482) versteht und sich durch sein »gött-
liches« Handeln auf Erden Wohlgefallen, Gnade, Heilung und Erlösung erhofft. 
Das kosmozentrische Weltbild des Orients geht von einem unpersönlichen, 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


253 

nicht schaffenden Kosmos aus, dessen Idealtypus »Brahman«, der Gott der Ord-
nung, darstellt. Das immanente Weltverständnis sieht das Göttliche in jedem, so 
ist auch jeder durch Wissen und Weisheit zur Selbsterlösung bzw. -heilung 
befähigt. Der Mensch versteht sich in diesem Sinne als »Gefäß des Göttlichen« 
(Weber 1989, S. 482). Die abrahamitischen Religionen Judentum, Christentum 
und Islam unterliegen einem theozentrischen Weltbild. Konfuzianismus, Taois-
mus, Buddhismus und Hinduismus beruhen auf einem kosmozentrischen Welt-
bild (vgl. Habermas 1987, S. 282ff). 

»Als Gegensätze auf dem Gebiet der Weltablehnung wurden schon in den 
einleitenden Bemerkungen hingestellt: die aktive Askese, ein gottgewolltes 
Handeln als Werkzeug Gottes einerseits, andererseits: der kontemplative 
Heilsbesitz der Mystik, der ein ›Haben‹, nicht ein Handeln bedeuten will 
und bei welchem der Einzelne nicht Werkzeug, sondern ›Gefäß‹ des Göttli-
chen ist, das Handeln in der Welt mithin als Gefährdung der durchaus irra-
tionalen und außerweltlichen Heilszuständigkeit erscheinen muß.« (Weber 
1989, S. 482) 

Neben den »Wegen der Heilssuche« trifft Weber eine weitere Unterscheidung. 
Er untersucht, ob die Religionen, die Welt eher als positiv (Weltbejahung) oder 
negativ (Weltverneinung) betrachten. Alle abrahamitischen Religionen sehen die 
diesseitige Welt grundsätzlich nicht als die eigentliche Welt an und verneinen 
sie. In den östlichen Religionen gibt es keine derartige Übereinstimmung. Bud-
dhismus und Hinduismus verneinen die Welt, während Taoismus und Konfuzi-
anismus die diesseitige Welt als die eigentliche Welt betrachten. Ethisch leis-
tungsfähiger ist die Weltverneinung, weil sie mit ihrem Dualismus und der 
Heilsorientierung einen stärkeren Anreiz bietet, indem das Spannungsverhältnis 
zwischen Gott einerseits und der profanen Lebensordnung andererseits dem 
Gläubigen ein besseres Leben im Jenseits verspricht (vgl. Habermas 1987, S. 
282ff).  

Die Weltverneinung wird außerdem in eine »aktive Askese« und »passive 
Mystik« ausdifferenziert. Die abrahamitischen Religionen stehen hier dem Hin-
duismus gegenüber. Im Gegensatz zur Mystik sieht der Asket sich als »Werkzeug 
Gottes«, dessen er sich durch aktives Handeln in der Welt bewähren muss. Der 
Mystiker hingegen versteht sich nicht als Werkzeug, sondern als »Gefäß des 
Göttlichen«. Dabei gefährdet jedes Handeln in der Welt mit all seinen Span-
nungen und Konflikten den Kontakt zu Gott und die Heilssuche. Es geht dabei 
um die Flucht aus der Welt und eine passive Heilssuche in der Mystik. Orienta-
lische und okzidentale Religiosität finden somit in der kontemplativen Mystik 
und der innerweltlichen Askese ihren Hauptgegensatz (vgl. Habermas 1987, S. 
280ff).  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


254 

Den Grad der Rationalisierung eines Weltbildes markiert Max Weber dar-
über hinaus auf der einen Seite an der Ablösung von magischem Denken, der 
»Entzauberung der Welt«, auf der anderen Seite an der Systematisierung seiner 
Weltvorstellungen. Im Okzident begegnen sich die Weltbilder, deren Struktur 
und Systematisierung das größte Potential an Normativität und Ontologie auf-
weist, zu Gunsten des höchsten Maßes an Objektivität und Sachlichkeit (vgl. 
Habermas 1987, S. 284; S. 293ff).  

Die Berührungspunkte zwischen Judentum, Christentum und Islam als ab-
rahamitische Religionen machen insbesondere auch die Untersuchung des Ju-
dentums für Weber interessant, da es die älteste der drei Religionen darstellt. 
Insbesondere der »Gastvolkcharakter« prägte sein Verhältnis zur Außenwelt. Der 
Exklusivcharakter des Judenvolkes ist auch konstitutiv für die Entwicklung und 
Ausbildung der Innen- und Außenmoral. Was den Wucher betrifft, geht es im 
Deuteronomium vor allem darum, den eigenen Konfessionsbruder nicht zu 
übervorteilen, während dem Fremden gegenüber der Wucher gestattet ist. Hier-
bei muss aber darauf geachtet werden, den guten Ruf des eigenen Volkes nicht 
in Verruf zu bringen (vgl. Weber 1986, S. 352-357).   

Seinen Plan, eine eigene Studie über den Islam anzufertigen, konnte Max 
Weber nicht mehr realisieren. Bryan S. Turner (1974) war der erste und einer 
der Wenigen, welcher sich die Mühen machte, Max Webers Arbeiten hinsicht-
lich des Islam zu durchforsten und zu systematisieren. Allgemein gesagt, sieht 
Weber im Islam eine Religion, die dem Wandel eher beharrlich gegenüber stün-
de und kriegerische Züge in sich tragen würde. Jedoch, darauf macht Turner 
darauf aufmerksam, hat der Islam schon im Mittelalter eine moderne Struktur 
mit den entsprechenden Verwaltungsapparaten herausgebildet, die hauptsächlich 
durch die inneren Widersprüche des osmanischen Zentralstaates zerfallen sind. 
Andere Beispiele wie in Malaysia (vgl. Stauth 2006, S. 6f) oder der Türkei zeigen 
wie Webers Ansichten in ihr Gegenteil verkehrt werden. In der mittelanatoli-
schen Provinz Kayseri etwa drängt ein neuer religiöser Mittelstand nach oben. In 
seinem Wirtschaften bezieht er sich explizit auf den Islam. Sure 2,274: »[...] 
Doch Allah hat den Handel erlaubt und das Zinsnehmen verboten. [...]« Fleiß 
und Askese erscheinen hier als religiöse Pflichterfüllung und nicht selten ist hier 
dann von »islamischen Calvinisten« die Rede (vgl. EIB 2005).119  

Was von Max Webers Analysen der Weltreligionen hinsichtlich des Islam 
ergiebig ist, ist die Einsicht der Unterscheidung theozentrischer Religionen ab-
rahamitischer Tradition, die einen jenseitigen Gott anbeten, von den kosmo-

119  Kalligraphische Inschrift über dem Beyazıt Tor Nr. 4 von II. Abdülhamid: »El-kasibu habil-
lullah« – »Gott liebt alle Händler«, »God loves those, who practice trade«, »Tanrı ticaret ya-
panı sever« – (Çaykara 2001, S. 19; Salm-Reifferscheidt 2008, S. 73) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


255 

zentrischen Religionen Asiens. Bei konkreten inhaltlichen Fragen hinsichtlich 
des Islam ist Max Weber aber eher ungeeignet. Bezüglich des Islams in der Tür-
kei müsste man fast von einer Mischform der beiden Weberschen Idealtypen 
sprechen.120 Abgesehen von den allgemeinen Unterscheidungen zwischen abra-
hamitischen Religionen und Kosmos-Religionen, die durchaus Erklärungspoten-
tial haben, trägt jedoch das in jüngster Zeit gestiegene Interesse an islamischer 
Ethik und Wirtschaftsethik mehr inhaltliche Komponenten in sich als Webers 
Islam-Ansichten, die dabei eher obsolet wirken zumal Weber seine Islamstudie 
aufgrund seines Todes auch nicht zu Ende führen konnte. 

5.2.2  »Doch Allāh hat den Handel erlaubt und den Wucher verboten« (Sure 
2, 274) 

Durch ihre aktive und weltverneinende Weltsicht ergeben sich Überschnei-
dungspunkte von Islam, Christentum und Judentum, gleichzeitig hat aber auch 
jede Religion ihre Besonderheiten. Zum Ersten gilt festzuhalten, dass es im Islam 
keine zentrale Stelle wie den Vatikan im Christentum gibt und eine Vielzahl 
verschiedener Schulen und Richtungen vorzufinden sind. Trotzdem bleibt ein 
gemeinsamer Nenner an Verhaltensmustern und Grundüberzeugungen. Drei 
Aspekte sind hierfür maßgeblich: Erstens der »Absolutheitsanspruch« des Islam 
gegenüber Christentum und Judentum aus der geschichtlichen Entwicklung als 
letztes und somit endgültiges »Schlusswort Gottes«. Zweitens beansprucht der 
Islam eine alles umfassende Lebensordnung, einen »Totalitätsanspruch«, der sich 
von Moral bis Familienstruktur zu Staat erstreckt. Als letzte Religion in der 

120  Die materielle Welt verändern zu wollen ist ein religiöser Gedanke, der durch die Tradition 
abrahamitischer Religionen entstand. Auch wenn heute politische Akteure sich explizit als 
nicht-religiös bezeichnen, entspricht allein die Tatsache, Sozialstrukturen zu verändern die-
sem religiösen Impetus. Auf der anderen Seite haben wir ein Land wie Indien, hinduistisch 
geprägt, das heißt in Webers Analysen passiv und weltverneinend. Indien nun ist ein Land, 
das nicht unbedingt Wert auf saubere Straßen legt, was die Inder aber haben, ist ein sehr 
komplexes Händewaschritual um den Schmutz der äußeren Welt nicht an sich heran zu las-
sen. Man könnte ja (westlich) logisch formulieren, dass es viel sinnvoller wäre die äußere 
Welt sauberer zu halten, so dass das Händewaschen weniger kompliziert wäre. Dieser Ge-
danke ist aber nur für die westliche Mentalität logisch, da sie geknüpft an die religiös-
motivierte Änderung der äußeren Welt geknüpft ist. So banal das klingt, so tiefgreifend zei-
gen sich die Weberschen Unterscheidungsmerkmale hinsichtlich unserer Weltwahrneh-
mung. In der Türkei finden wir nun eine Mischform beider Seiten. Aus der Sicht von je-
mandem, der aus einem westlichen Land kommt mag die Türkei schmutzig sein, aus Indien 
kommend wirkt sie eher wie ein klinisch reines Umfeld. Zudem sieht die türkische Kultur 
traditionell eine strikte Trennung zwischen Außen- und Innenwelt vor. Die eigenen vier 
Wände sauber zu halten ist viel wichtiger als die äußere Welt, deshalb werden auch Straßen-
schuhe niemals in den Häusern getragen und die meisten Türken wechseln auch ihre Klei-
dung sofort, wenn sie nach Hause kommen.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


256 

dreigliedrigen Kette der abrahamitischen Religionen verlangt er »Universalitäts-
anspruch«, d.h. die Ausbreitung auf der ganzen Welt, friedlich, aber notfalls 
auch mittels Gewaltanwendung (vgl. Khoury 2005, S. 174). Eine Art der Welt-
abgewandtheit zeigt sich im Islam als Vorbild einer asketischen Haltung im 
Sinne der christlichen Klöster (vgl. Khoury 2005, S. 175): 

»(Es ist) in Häusern, für die Allāh die Erlaubnis erteilte, sie sollen errichtet 
werden und Sein Name soll darin verkündet werden. Darin preisen (sie) Ihn 
am Morgen und am Abend – Männer, die weder Ware noch Handel vom 
Gedenken an Allāh abhält und der Verrichtung des Gebets und der Entrich-
tung der Zakāh; sie fürchten einen Tag, an dem sich Herzen und Augen ver-
drehen werden. Damit Allāh sie belohne für die besten ihrer Taten und 
ihnen reichlich gebe aus Seiner Fülle.« (Sure 24, 35-38)121  

Mohammad musste nach seinem Auszug aus Medina, anders als Moses oder 
Jesus, gleichzeitig die Rolle eines politischen Führers übernehmen und war somit 
gezwungen, sich auch mit weltlichen Angelegenheiten zu beschäftigen. Erfolge 
wurden dabei als Wohlwollen Gottes gedeutet. Darin lag aber gleichzeitig die 
Gefahr der Muslime selbstgefällig zu werden und sich egoistisch zu rühmen, 
sowie ihren Sinn mehr im Diesseits denn im Jenseits zu finden. Die Welt (dün-
ya) stellt somit im Islam immer auch eine Gefahr und Versuchung dar. Hinder-
nisse und Prüfungen warten in ihr, in denen sich der Mensch bewähren muss. 
Dafür gibt es einige Beispiele im Koran wie etwa das Opfer Abrahams, der sei-
nen Sohn hinzugeben bereit war (vgl. Khoury 2005, S. 176ff).  

»Um die Probe zu bestehen und Gott zu gefallen, muß der Mensch die 
Wahrheit finden und den Glauben annehmen. Er muß den rechten Weg 
gehen und den göttlichen Willen befolgen, wie er ihn in der Offenbarung 
Gottes kundgetan und in seinem Gesetz festgelegt findet. Wer auf diese 
Weise von Gott rechtgeleitet wird, ist ein echter Muslim. Er darf auf die Be-
lohnung im Paradies hoffen. Er wird am Jüngsten Tag in Gott einen milden 
Richter finden.« (Khoury 2005, S. 178) 

Die Religion des Islam vertritt einen kompromisslosen Monotheismus, der ein 
bedingungsloses Bekenntnis zu dem einzig wahren Gott und dessen absoluter 
Transzendenz verlangt. Gottes Wille zeichnet sich durch Souveränität, Barmher-
zigkeit und Weisheit aus. Der Mensch ist hierin gedacht als Gottes Geschöpf. Er 

121  Alle Suren beziehen sich auf diese Version des Koran: Die ungefähre Bedeutung des Al-
Qur'ān Al-Karīm in deutscher Sprache. Aus dem Arabischen von Abu-r-Riḍā' Muḥamm-
ad ibn Aḥmad Ibn Rassoul. Die Interpretationen sind jedoch aus der Sekundärliteratur 
entnommen. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


257 

steht in jeglicher Hinsicht in dessen Abhängigkeit. Gleichzeitig ist es das Wesen, 
das vor anderen steht und Gott am ähnlichsten ist. Problematisch ist die Schwä-
che und Sündhaftigkeit des Menschen. Sünde, Umkehr und Vergebung bilden 
somit eine immer wiederkehrende Geschichte im menschlichen Dasein. Durch 
seine Nachfolgerschaft Gottes auf Erden trägt der Mensch aber auch Verantwor-
tung und es gilt, »das Böse« zu überwinden und sich nicht davon verführen zu 
lassen. Der Mensch trägt Verantwortung für die Schöpfung Gottes. Dabei ver-
weisen einige Verse des Koran auf die Vorherbestimmung und darauf, dass die 
ganze Macht des Weltgeschehens in Gottes Händen liegt. Andere Verse betonen 
die Entscheidungsfreiheit des Einzelnen. Vor allem seit dem 9. Jahrhundert 
sprechen sich muslimische Theologen verstärkt für die Willensfreiheit aus (vgl. 
Khoury 2005, S. 179ff).  

»Das Leben des Menschen werde nicht von einem blinden Schicksal be-
herrscht, es werde von einem lebendigen Gott gelenkt, dessen Entscheidun-
gen zwar souverän seien, der aber auch der weise und barmherzige Herr ist.« 
(Khoury 2005, S. 183).  

Grundlage der islamischen Wirtschaftsethik ist der Islam und damit tauhīd, der 
Monotheismus. Damit ist der Glaube an den Einen Gott bezeichnet, der die 
Welt durch die creatio ex nihilio erschuf und sie erhält. Dies impliziert eine Ver-
pflichtung des Menschen an Gott und seine Schöpfung, in dem er sich als Got-
tes Stellvertreter auf Erden um diese kümmert. Alleiniger Eigentümer aller Din-
ge ist jedoch Gott und der Mensch kann lediglich deren Benutzer sein (vgl. 
Leipold 2003, S. 135; s.a. Mortan/ Kücükkerman 2009, S. 124). Der Mensch 
kann also von seinen Fähigkeiten Gebrauch machen und sie entwickeln, darf sie 
aber nicht missbrauchen. Das Leben ist in islamischer Vorstellung in dieser 
Hinsicht eine Prüfung und das eigentliche Leben wartet im Jenseits. Aufgabe ist 
es, seine egoistisch motivierten Bedürfnisse zu überwinden, das Ego (nafs) zu 
erziehen. Sein Verhalten im Diesseits entscheidet über das Leben des Menschen 
im Jenseits (vgl. Kalisch 2003, S. 109). 

Der Ausdruck: »In’shallah« bedeutet etwa »So wahr Gott will.« oder »Gottes 
Wille geschehe.« Damit ist aber nicht gemeint, dass man einfach nichts tun, und 
alles Gott überantworten soll, sondern erst gilt es, sein Möglichstes zu tun, dann 
aber darauf zu vertrauen, dass, wenn es auch Gottes Wille ist, es auch geschehen 
wird. 
Wesentliche Eckpfeiler des religiösen Lebens sind die »Fünf Säulen des Islam«: 

1. Das Glaubensbekenntnis: »Es gibt keinen Gott außer Allah und Muham-
med ist sein Prophet.« 

2. Das tägliche, fünfmalige Gebet 
3. Zakat – eine Steuer für die Bedürftigen (vgl. Leipold 2003, S. 135f; vgl. 

Kalisch 2003, S. 114) 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


258 

4. Das Fasten im Ramadan, um nachzufühlen, in welcher Lage arme Men-
schen sind 

5. Die Pilgerfahrt nach Mekka (haj), zumindest einmal im Leben, wenn es 
finanziell möglich ist (vgl. Magnarella 1974; S. 169f; vgl. Petersen 1985, 
S. 45; vgl. Pierce 1964, S. 47). 

Im islamischen Recht gibt es keine Trennung zwischen Recht und Ethik. Wört-
lich heißt das islamische Recht fiqh, was so viel wie Einsicht bedeutet. Allerdings 
kann nicht von einem einheitlichen islamischen Recht gesprochen werden, viel-
mehr sind in der geschichtlichen Entwicklung verschiedene methodische Strö-
mungen und Rechtsschulen entstanden. Dabei ist wichtig zu beachten, dass die 
Ethik im islamischen Recht teilweise separat behandelt wird. Die Ethik bezieht 
sich hier auf die innere Haltung des Menschen, die vor allem in der Haltung des 
Herzens seinen Ausdruck findet und weniger an äußeren Handlungen zu messen 
ist. Das islamische Recht umfasst somit das »gesamte Handeln des Menschen«. 
Es ist einerseits eine Rechtsordnung und andererseits ein Rechtssystem. Mit 
anderen Worten bedeutet Wirtschaftsethik für den Muslim islamisches Wirt-
schaftsrecht (vgl. Kalisch 2003, S. 105f). 

Vielfach wird eine starke Divergenz zwischen islamischem Recht und westli-
chen Rechtsordnungen angenommen, wobei sich beide Rechtsvorstellungen 
mehr ähneln als allgemein angenommen. Es sind vermehrt fanatische Gruppen, 
die das islamische Recht einseitig auslegen, die aber nicht als repräsentativ ange-
sehen werden können (vgl. ebd.).  

»Das islamische Recht fordert einen Rechtsstaat mit unabhängiger Recht-
sprechung, in dem die Exekutive an das Recht gebunden ist und kontrolliert 
werden kann. Korruption und Willkür, die in Staaten mit islamischer Be-
völkerung anzutreffen sind, haben mit dem islamischen Recht nichts zu tun 
(wobei die meisten dieser Staaten ohnehin das islamische Recht fast völlig 
abgeschafft und durch europäische oder an das europäische Recht angelehn-
te Rechtsordnungen ersetzt haben). Es sind Missstände, die überall auf der 
Welt anzutreffen sind.« (Kalisch 2003, S. 107) 

Im Allgemeinen gibt es also viele Gemeinsamkeiten zwischen islamischem und 
europäischem Recht. Ein wesentlicher Unterschied ist allerdings im Zivilrecht zu 
finden. Hier gibt es eine stärkere Einschränkung der Vertragsfreiheit, die den 
Austausch nicht äquivalenter Leistungen und spekulativer Elemente unterbindet 
(vgl. ebd.) 

Einige Marktwirtschaftliche Gebote sind: 

1. Der Markt darf sich nicht selbst zerstören 
2. Die Normen der Ethik sind Grenzen des wirtschaftlichen Gewinnstrebens 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


259 

3. Die Ablehnung von Spekulations- und Risikogeschäften sowie nicht äqui-
valentem Leistungsaustausch 

4. Eingreifen des Staates, wenn der Markt allein keine ausreichende Grund-
sicherung schafft (Kalisch 2003, S. 110-114) 

Gerechtigkeit spielt eine wesentliche Rolle im Koran:  

»Oh ihr, die ihr glaubt, setzt euch für Allāh ein und seid Zeugen der Gerech-
tigkeit. Und der Hass gegen eine Gruppe soll euch nicht (dazu) verleiten, 
anders als gerecht zu handeln. Seid gerecht, das ist der Gottesfurcht näher. 
[...]« (Sure 5,7)  

Betrug und Unehrlichkeit im Geschäftsleben werden im Koran stark verurteilt. 
Zinsen und Wucher stehen gegen die Regeln des Islam. Ehrlichkeit in den 
Tauschbeziehungen ist ebenso wichtig wie seine Versprechungen einzuhalten. 
Dieses Gerechtigkeitsverständnis gebietet auch, sich gerecht gegenüber den 
Armen und Schwachen zu verhalten und nicht etwas zu nehmen, was einem 
nicht zusteht (vgl. Khoury 2005, S. 190). All diese Aspekte liegen sehr nahe an 
den philosophischen Abhandlungen des Aristoteles bzgl. der Ehre und Gerech-
tigkeit. Hendrich (2011) hat die Einflüsse des Aristoteles auf die arabisch-
islamische Philosophie eingehend dargestellt (s.a. Kapitel 1.3 des Forschungs-
standes). 

Ein wesentliches Mittel um sozialen Ausgleich zu tätigen, ist die Steuer 
zakāt, was wortwörtlich »Reinigung« bedeutet. Die oftmalige Übersetzung Al-
mosen ist laut Kalisch inkorrekt. Zakāt ist Teil eines Ausgleichssystems, das 
neben einer sozial gerechten Verteilung der Güter, für die vor allem auch der 
Staat verantwortlich ist, soziale Gerechtigkeit herstellt. Steuerpflichtig ist aber 
nur, wer ein bestimmtes Mindestmaß (nisāb) an Vermögen besitzt, so dass er 
durch die Steuerabgaben nicht selbst hilfebedürftig wird. Wie sich die Umset-
zung im Einzelnen gestaltet, wird jedoch verschieden interpretiert (vgl. Kalisch 
2003, S. 114ff).  

Auch Marcel Mauss hat darauf aufmerksam gemacht, dass das hebräische 
Wort zedaqa oder das verwandte arabische Wort sadaqa ursprünglich auf Ge-
rechtigkeit zurückgeht und erst später die Bedeutung von Almosen bekam (vgl. 
Mauss 1990, S. 47). »Mit der mischanischen Epoche, dem Sieg der ›Armen‹ in 
Jerusalem, läßt sich sogar der Zeitpunkt angeben, da die Doktrin der Nächsten-
liebe und des Almosens entstanden ist, die dann mit dem Christentum und dem 
Islam um die Welt wanderte. In jener Zeit erfuhr das Wort zedaqa einen Bedeu-
tungswandel, denn in der Bibel hieß es noch nicht Almosen.« (Mauss 1990, S. 
47) Ersetze man nun Allah durch die Gesellschafts- oder die Berufsgruppe oder 
für religiöse Menschen mit allen dreien und nehme man anstatt des Wortes 
Almosen Zusammenarbeit durch gegenseitig geleitete Arbeit, führe dies zu einer 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


260 

guten Vorstellung darüber, wie somit eine ökonomische Praxis entstehen könne 
(vgl. Mauss 1990, S. 175).  

Als wichtige Frage bei der Diskussion um Wirtschaftsethik bleibt allerdings 
die Frage nach dem Ziel der Wirtschaft. Der Kapitalismus geht im Wesentlichen 
von einem grenzenlosen und stetigen Wachstum aus, das in seiner Zuspitzung 
die Anhäufung von immer mehr Güter als letztes Ziel und Endzweck betrachtet 
und so zu einer »Religion« wird (vgl. Benjamin 2004; vgl. Deutschmann 2004). 
Diese Idee würde der Islam keinesfalls unterstützen, denn er sieht, dass eine 
Vielzahl der produzierten Güter unnötig bis destruktiv für das menschliche 
Dasein und dessen Bestimmung sind (vgl. Kalisch 2003, S. 116).  

»Es kann daher nicht das primäre Ziel einer islamischen Wirtschaftsordnung 
sein, unbedingt den westlichen Lebensstandard zu erreichen. Islamisch gebo-
ten ist die Linderung von Not und die Sicherung menschlicher Grundbe-
dürfnisse aller, ohne Rücksicht auf die soziale Herkunft. Darüber hinaus 
aber ist eine Mehrung von Wohlstand und materiellen Gütern nur zulässig, 
wenn dadurch die Schöpfung insgesamt nicht geschädigt und vor allem das 
spirituelle Wohl des Menschen nicht beeinträchtigt wird.« (Kalisch 2003, S. 
118f) 

Der Islam ist eine der stärksten Gegenkräfte gegen den (Neo)Liberalismus. Die 
Traditionsverhaftetheit, die in islamisch geprägten Ländern zu beobachten ist, 
hat aber nicht unbedingt mit dem Islam selbst zu tun. So kann im Koran an sich 
kein wirklicher Aufschluss gegen Wandel und Veränderungen gefunden werden.  

Der Islam als abrahamitische Religion weist große Nähe zur biblischen Wirt-
schaftsethik auf. Auch hier wurde Wucher – und dazu gehört auch der Zins – 
verboten, nur wurde dieses Verbot im Laufe der historischen Entwicklung auf-
geweicht und aufgelöst. Das Zinsverbot wird derweilen allerdings auch in der 
islamischen Wirtschaft trickreich umgangen: 

»Als wichtigstes Substitut haben sich Vereinbarungen über prozentuale Er-
folgsbeteiligungen entwickelt. So ist es erlaubt, dass ein Kreditgeber, z.B. ei-
ne Bank, ein spezifisches Projekt finanziert und nach dessen Fertigstellung 
prozentual am Gewinn oder Verlust beteiligt wird. 

[...] Eine zulässige und übliche Praxis bilden auch zinslose Handelsgeschäfte, 
bei denen der Kreditgeber für den Kreditnehmer Waren kauft und an diesen 
mit einem Preisaufschlag dann verkauft. Damit wird der Zins zwar formal, 
nicht jedoch faktisch vermieden.« (Leipold 2003, S. 136f)  

Hinsichtlich wirtschaftsordnender Anweisungen (Makroebene) lässt sich in der 
Scharia kaum etwas finden. Vorherrschend sind die ethischen Apelle an die 
Menschen auf der Mikroebene. Zusammenfassend lässt sich festhalten: »... daß 
die aus den Inhalten der klassischen Lehre abzuleitende Wirtschaftsordnung des 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


261 

Islam weitgehend einer Marktwirtschaft mit dem Imperativ des sozialen Aus-
gleichs – also der ›sozialen Marktwirtschaft‹ – am nächsten kommt.« (Ghaussy 
1986, S. 274 zitiert nach Leipold 2003, S. 137). 

Ein Muslim muss sich auch in einer nicht-muslimischen Umwelt an die is-
lamische Rechtspraxis halten, das heißt aber nicht, dass er andere zum Islam 
bekehren soll. Für ihn gilt allerdings von Verhaltensweisen abzusehen, die in 
einem anderen Staat erlaubt sind, wenn sie nicht mit dem Islam kompatibel 
sind. Ferner darf ein Muslim keinen Unterschied zwischen Muslimen und 
Nichtmuslimen machen. »Die ethischen Verpflichtungen des Muslims gelten 
nicht nur gegenüber Muslimen, sondern auch gegenüber Nichtmuslimen.« 
(Kalisch 2003, S. 124) Hier liegt ein bedeutender Unterschied zum Judentum 
vor, wo der Wucher nur innerhalb der Konfessionsgemeinschaft als sträflich 
erachtet wird:  

»Ausdrücklich gestattete das Deuteronomium den Wucher am Konfessions-
Fremden (nakhri). Ursprünglich war es, wie die hierher gehörigen deutero-
nomischen Verheißungen und die parallelgehenden Unheilsdrohungen (von 
denen letztere statt des nakhri noch den ger nennen) zeigen, der Wucher am 
ger. Wucher bleibt zwar Wucher. Aber, so ist Deut. 23, 20 zu verstehen, 
auch diesen Wucher wird Jahwe, wie alle anderen Unternehmungen des Is-
raeliten, durch Erfolg segnen, wenn er nur an seinem Bruder nicht wuchert. 
Ebenso sind alle anderen sozialethischen Bestimmungen: Sabbatjahr, Ar-
menecke, Nachlese, auf die gerim und die ebjonim des eigenen Volkes be-
schränkt. Der »Nächste« ist immer der Volks- oder jetzt der Konfessionsge-
nosse.« (Weber 1986, S. 357) 

So betonte Mohammed in seinen Reden stets die Gleichheit und Gleichwertig-
keit der Menschen, niemand wäre besser als der andere, ob Araber oder Nicht-
Araber, Muslim oder Nicht-Muslim, ob weiß oder schwarz. Ein Unterschied 
wurde höchstens gemacht aufgrund der Frömmigkeit oder guten Taten (vgl. 
Köknel/ Ortaylı, 2007, S. 27) Mohammed begann denn seine Reden auch mit 
»Oh, Ihr Menschen!« und nicht etwa mit »Oh, Ihr Muslime!« (vgl. Köknel / 
Ortaylı, 2007, S. 26). Dies verleitet unweigerlich zu der Frage, ob nicht etwa 
allen Religionen vielmehr ein gemeinsamer Wertekern zugrunde liegt. 

5.2.3  Der Weltethos und die Goldene Regel – Ein Ethos für die Welt?  

Trotz all der differenzierenden Aspekte der unterschiedlichen Religionen stellt 
sich die Frage nach einer gemeinsam verbindenden Wertebasis, denn wenn es 
nur Unterschiede gäbe, wie wäre ein Dialog dann überhaupt möglich? Es geht 
um die Dialektik von Durkheims universalen und partikularen Moralregeln. 

Hans Küng (1991) ging auf die Suche nach einem gemeinsamen »Welte-
thos«, der allen Religionen und auch philosophisch-humanistischen Ansätzen 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


262 

zugrunde liegt. Zur Ethik gehört die Ehre insofern, als sie ein Teil der Ethik ist, 
das Wort Ethos bezieht sich zudem auf das praktische Handeln und weniger auf 
die theoretische Ebene, wodurch der Zusammenhang zur Ehre noch naheliegen-
der wird. Küng sieht den Frieden zwischen den Nationen nur umsetzbar, wenn 
auch Frieden zwischen den Religionen herrscht. Das Zusammenleben auf der 
Erde ist nur möglich, wenn ein Weltethos für eine Welt gefunden wird. Dies 
darf nicht mit einer Einheitsreligion oder Einheitsideologie verwechselt werden, 
sondern muss als ein Mindestmaß an weltweiten verbindlichen Werten, Nor-
men, Idealen und Zielen verstanden werden, die heute nicht mehr bloß lokal 
und national begründet werden können. Die Kernelemente eines gemeinsamen 
Ethos beziehen sich auf das Prinzip der Menschlichkeit, die »Goldene Regel« der 
Gegenseitigkeit, die Verpflichtung auf Gewaltlosigkeit, Gerechtigkeit, Wahrhaf-
tigkeit und die Partnerschaft von Mann und Frau. Religionen und Kulturen 
müssten dafür in einen Dialog treten, vor allem hinsichtlich des Wissens um die 
Gemeinsamkeiten des Ethos. Diese Erkenntnis und diese Werte müssen den 
Kindern kulturübergreifend in ihrer primären Sozialisation vermittelt werden. 
Auch die Wirtschaft kann langfristig gesehen nicht ohne ein kulturübergreifen-
des Wertefundament bestehen. Recht und Ethos müssen folglich auch in der 
internationalen Politik verankert sein und anstelle militärischer Konfrontation 
muss Diskurs, Kooperation und Integration stehen. 

Die »Goldene Regel« ist jedoch weitaus älter als die Religionen selbst und 
findet sich bereits in archaischen Kulturen (vgl. Mauss 1990), deren »Religion« 
vor allem darin lag, im Einklang mit der Natur und allen Wesen zu leben. In 
religiösen Texten finden wir heute wohl nicht zufällig die beiden feierlichen 
Vertragsformeln »do ut des« (ich gebe, damit du gibst) im Lateinischen und 
»dadami se, dehi me« im Sanskrit (vgl. Mauss 1990, S. 46). In der Bibel: »Was 
ihr für einen meiner geringsten Brüder getan habt, das habt ihr mir getan« (Mat-
thäus 25, 40). Oder in der bekannten Sure 64 des Koran gegeben zu Mekka an 
Mohammed: »Eure Reichtümer und eure Kinder sind nur eine Versuchung; 
doch bei Allah ist unendlicher Lohn. So fürchtet Allah, soviel ihr nur könnt, und 
höret und gehorchet und spendet Almosen (sadaqa); es wird für euch selbst 
besser sein. Und wer vor seiner eigenen Habsucht bewahrt ist – das sind die, 
denen es wohl ergehen soll.« (vgl. Mauss 1990, S. 174f) 

Dass allen Religionen ein gemeinsamer Kern innewohnt, ist auch einleuch-
tend, wenn man sich veranschaulicht, dass Philosophie und Religion eine ähnli-
che Botschaft vermitteln wollen, Religion sich lediglich einer anschaulicheren 
Sprache und praktikableren Regeln bedient als die Philosophie (vgl. Simmel 
1995a, S. 109ff).  

Gleichwohl ich Hans Küngs Einsicht der Teilhabe der Menschheit an einem 
gemeinsamen Weltethos teile, seine Arbeit wertschätze und als ersten wichtigen 
Schritt begreife, scheint sie mir insofern problematisch, als er Ethik im Geiste 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


263 

seiner Zeit vor allem über die Vernunft zu erreichen versucht (dianoetische 
Tugend bei Aristoteles). Der Integration von Emotionen und Gefühlen, den 
ethischen Tugenden zugeordnet und sich im Ethos ausdrückend, wird kaum 
Bedeutung beigemessen, wobei aber hier das Unbewusste mit all seinen unerlös-
ten Emotionen sitzt, die seinen Ansatz letztlich verhindern mögen, denn nur 
über die Aufarbeitung der emotionalen Dispositionen kann das ethische Gefühl 
ausgebildet werden – denn auch Philosophen und Theologen sind von ihrer Zeit 
und Kultur geprägt, die ihrem Habitus einverleibt sind. Die vernunftbasierte 
Einsicht bezüglich eines gemeinsamen Weltethos ist sicherlich eine wichtige und 
fundamentale Erkenntnis. Die Umsetzung kann allerdings nur über die Ausei-
nandersetzung mit dem eigenen kulturell-historisch und individualpsychologisch 
geprägten Habitus auf emotionaler Ebene gepaart mit Übung erreicht werden. 
Dies würde einen Einbezug soziologischer und psychologischer Aspekte von 
Nöten machen. Religion ist eine Möglichkeit, jedoch keine Bedingung zur Aus-
bildung des ethischen Gefühls.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


265 

Wenn die Begriffe nicht richtig sind, so stimmen die Worte nicht; 
stimmen die Worte nicht, so kommen die Werke nicht zustande; 

kommen die Werke nicht zustande, so gedeihen Moral und Kunst nicht; 
gedeihen Moral und Kunst nicht, so trifft die Justiz nicht; 

trifft die Justiz nicht, so weiß die Nation nicht, wohin Hand und Fuß zu setzen. 
Also dulde man nicht, daß in den Worten etwas in Unordnung sei.  

-Konfuzius122 

 

III. Schlussfolgerungen und Ausblick 

Konfuzius macht in diesem Zitat philosophisch-metaphysisch deutlich, was 
geschieht, wenn wir von falschen erkenntnistheoretischen Begriffskonstruktio-
nen ausgehen, da diese im Weiteren unser Denken und unsere Wahrnehmung 
beschränken und zu falschen Schlussfolgerungen führen.  

Am Anfang der Untersuchung stand die Fragestellung, wie sich der soziokul-
turelle globale Wandel auf den traditionellen ökonomischen Handelstypus aus-
wirkt, und wie sich die Änderung der Charakterstruktur im Kontext von Ver-
trauen, Solidarität und Gerechtigkeit darlegt. Meine damit einhergehende 
Grundthese war, dass subjektive Vorbedingungen, konkret eine ehrenhafte Cha-
rakterhaltung, notwendige Voraussetzungen für abstrakt objektiv-gerechte Rege-
lungen sind. Am Beispiel des Großen Basars habe ich die subjektive Disposition 
durch den Typus des ehrbaren Kaufmanns und dessen sozial-historische Genese 
konkretisiert sowie die Problematik an den »nicht-vertraglichen Elementen des 
Vertrages« sowie der Diskussion um Feilschen oder Festpreise dargelegt.  

Im ersten Teil des Schlusskapitels möchte ich die aus der Untersuchung ge-
wonnenen Erkenntnisse thesenartig zusammenfassen und in einen größeren 
Kontext stellen. Außerdem schließt sich ein Ausblick auf weiterführende Frage-

122  Gespräche. Lun-yü. Herausgegeben von Hans van Ess. München, 2005: XIII, 3 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


266 

stellungen an. Im zweiten Teil des Schlusskapitels folgt eine vertiefte metaphysi-
sche Auseinandersetzung mit der Person und ihrer Fähigkeit zum moralischen 
Urteil (Kapitel 2.1), um daran anschließend Lösungsmöglichkeiten für die Bil-
dung des Charakters in der Moderne zu skizzieren, die ich jenseits traditionell 
religiöser Dogmen, jedoch auch jenseits der postmodernen »Beliebigkeitsphilo-
sophie« (Kapitel 2.2) verorte. 

1.  Empirisch-theoretische Implikationen: Die 
Handelsehre als über-sehene Kategorie der 
ethnologischen und soziologischen Ehrforschung 

Ehre und Mord sind sich widersprechende Begriffe 
Ausgangspunkt der vorliegenden Untersuchung war, dass das gängig als »Eh-
renmord« umschriebene Phänomen wenig, um genauer zu sein gar nichts mit 
Ehre zu tun hat. Dieses falsch verstandene Ehrverständnis resultiert aus »männli-
chem Egoismus« (vgl. Simmel 1989, S. 190ff) und der »männlichen Herrschaft«, 
in der bestimmte Kategorien als »Natur der Dinge« erscheinen (vgl. Bourdieu 
2005). Die ethnologische Forschung hat bis dato fahrlässig die Reflektion dieser 
Dimension vernachlässigt und zur Fehlverwendung des Ehrbegriffes beigetragen. 
Dies hat gleichzeitig zu einer Ablehnung des Ehrbegriffes als Ganzem geführt. 
Sicherlich gibt es ein Ehrverständnis zwischen den Geschlechtern, dieses jenseits 
verkrusteter moralischer Dogmen der traditionellen Gesellschaft zu ergründen, 
wäre eine weitere lohnenswerte Aufgabe für zukünftige Forschungen.  

Konfuzius hat in seinem Zitat deutlich gemacht, inwiefern Fehler in der er-
kenntnistheoretischen Grundannahme der Begriffsdeutungen zu einer langen 
Kette von falschen Deutungen von der Moral über die Kunst bis hin zur Recht-
sprechung führen. Am Beispiel des sogenannten »Ehrenmordes« zeigt sich genau 
dies, wenn Gerichte heutzutage Morde aufgrund von »Ehre« als »kulturelle Be-
sonderheit« milder beurteilen.  

Innere und äußere Ehre bedingen sich gegenseitig 
Die gängige soziologische Forschung hat das Phänomen Ehre lediglich in Hin-
blick auf ihre Äußerlichkeit untersucht. Die Soziologie hat sich auf die Erfor-
schung des Sozialprestiges fokussiert, das quantitativ über Leistung messbar ist. 
Begriffe haben eine extensionale und eine intensionale, quantitative und qualita-
tive bzw. äußere und innere Dimension. Beide Ebenen müssen bei der Analyse 
dialektisch betrachtet werden, da der Begriff andernfalls nicht notwendig und 
hinreichend erfasst wird (vgl. Baumann 2002, S. 86; vgl. Bühl 2002, S. 25ff; vgl. 
Simmel 1995). Diese Aspekte wurden beim Phänomen der Ehre vernachlässigt, 
sie erfordern eine Integration von Soziologie und Philosophie, da Ehre anders als 
die Würde zwischen beiden steht. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


267 

Die innere Ehre ist bloß qualitativ eruierbar, was ihre Erforschung in einer 
Wissenschaftslandschaft erschwert, die als Grundannahme ein positivistisches 
Weltbild vertritt. Sie erfordert außerdem jenseits einer dualistischen Außen- und 
Innenperspektive einem Dreiklang von individueller Seele, subjektiver Kultur 
sowie objektiver Kultur (Georg Simmel), wie ich in der Arbeit ausführlich an 
unterschiedlichen Beispielen dargelegt habe. 

Der Charakter wird in den Mikro- und Mesozellen einer Gesellschaft (Familie und 
Berufsgruppen) gebildet 
In der traditionellen Gesellschaft schloss die Ausbildung die Herzensbildung mit 
ein. Am Beispiel des traditionellen türkischen Ausbildungsprinzips konnte auf-
gezeigt werden, wie durch die primäre Sozialisation der Charakter neben sachli-
chem Wissen gebildet und später in der Ausbildung in der persönlichen Meister-
Lehrlings-Beziehung weitergeführt wurde. Die guten fachlichen Fähigkeiten 
waren nicht vom ethischen Imperativ zu trennen, man konnte also etwa kein 
guter Goldschmied sein, wenn man nicht ethisch war, das hieß vor allem ehrlich 
bezüglich der Qualität der Ware zu sein und einen angemessenen Preis anzubie-
ten. Sachliches Wissen war in der traditionellen Wirtschaft mit der Charakter-
bildung verknüpft. Die Charakterbildung war somit nicht nur Teil der familiä-
ren Erziehung, sondern wurde im Beruf weiterverfolgt. Die Wirkung einer Aus-
bildung auf die Persönlichkeitsentwicklung zeigt sich auch in der Moderne, 
gleichwohl diese sich nicht explizit der Charakterbildung widmet. Wie Haus-
man/ McPherson (1993, S. 674) etwa zeigen, haben Studierende nach einem 
wirtschaftswissenschaftlichen Studium eine deutlich höhere Neigung, eigennüt-
zig zu handeln. Natürlich können wir in der traditionellen Erziehung und Aus-
bildung nur Anhaltspunkte finden, die in einen modernen Kontext übersetzt 
werden müssten, worauf ich im zweiten Teil dieser abschließenden Betrachtung 
noch genauer eingehe. 

Der Habitusbegriff muss um den Aspekt der Charaktertugenden erweitert werden 
Bourdieu entlehnt das Habitus-Konzept aus der griechischen Philosophie, ver-
nachlässigt dabei aber bewusst oder unbewusst die Dimension der Tugend, was 
dazu führt, dass der Habitus ein rein äußerlicher Mechanismus wird, der den 
Einfluss der »individuellen Seele« nicht beachtet. Macht wird dadurch unabhän-
gig von innerer Ehre diskutiert und fehlverwendet. Dabei scheint es so, als ob 
das Erlangen einer hohen gesellschaftlichen Position zu einer Art seelischen 
Glückseligkeit führen würde. Auch wenn dies nicht explizit diskutiert wird, 
schwingt es in der Art der Fragestellung immer mit. Die klassische Fragestellung 
verläuft immer von unten nach oben, so als ob das Akademikerkind keinen 
gesellschaftlichen Zwängen unterliegen würde und schon frei wäre.  

Habitus ist gemäß Aristoteles und der griechischen Tradition die seelische 
Disposition und Gewohnheit im besten Sinne, die mittels des rechten Handelns 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


268 

(Tugend) zur Glückseligkeit (eudaemonia) führen soll. Ihre Richtung geht verti-
kal nach innen, bei gleichzeitigem Miteinbezug soziokultureller Strukturen 
(Person, Ort und Situation). Es ist ein inneres Streben, das die seelische Vervoll-
kommnung mittels der Tugend zum Ziel hat und Glücksstreben nicht mit einer 
(Anerkennungs-)Sucht verwechselt, indem »höhere« Güter wie der bessere Wein, 
das schickere Auto oder sonstige Kapitalsorten angehäuft werden. 

Die Charakterhaltung liegt jenseits von biologischem und sozialem Geschlecht 
Die Ausklammerung der »individuellen Seele« und somit der Charakterhaltung 
zeigen sich auch bei den gegenwärtigen Gender-Diskussionen. Die Vervoll-
kommnung der Seele mittels der Tugenden zur Ausbildung eines ethischen 
Charakters sind Thematiken, die seit Menschengedenken diskutiert werden und 
durch unterschiedliche Methoden zu lösen versucht wurden.  

Geschlechtsspezifische Aspekte, die auf der äußeren Ebene des Habitus lie-
gen, stellen aktuell den Hauptfokus der sogenannten Gender-Studies dar. Damit 
einhergehend werden oft diskriminierende Komponenten erörtert, die Frauen 
beispielsweise den Zugang zum Berufsleben erschweren oder sie für die gleiche 
Arbeit geringer bezahlen (z.B.: Gender-Paygap). Ich möchte den Wert dieser 
Erkenntnisse nicht negieren, aber darauf hinweisen, dass durch die Fokussierung 
auf die diskriminierenden Faktoren oder eine bevorzugte Einstellung von Frauen 
Gleichberechtigung nicht hergestellt werden kann. Dies ist eine ähnliche Täu-
schung wie sie Georg Simmel (vgl. 1995) für die Aufklärung dargestellt hat, 
denn indem nur die unterdrückenden Aspekte zu eliminieren ersucht werden, 
wird der Mensch und die Gesellschaft nicht automatisch freiere, gleichere und 
gerechtere Strukturen schaffen. Damit dies möglich wird, muss insbesondere der 
Charakter des Menschen innerlich mitausgebildet und kultiviert werden. 

Die Handelsehre ist ein transkulturelles Prinzip. Unser Ehrgefühl liegt auf der verti-
kalen Achse der »individuellen Seele«  
Nicht nur zeigt sich die Problematik einer eindimensionalen Forschung der 
äußeren Aspekte des Habitus bei der Geschlechterforschung, sondern auch bei 
der interkulturellen Diskussion. Keine Kultur, die diesen Begriff verdient, kann 
einen Charakterfehler als kulturelle Besonderheit deklarieren. Durkheim hat mit 
seiner Unterscheidung zwischen den universalen und partikularen Moralregeln 
verdeutlicht, dass eine Gruppierung keine ihr eigene Besonderheit über die Men-
schenrechte stellen kann.  

Das Ehrgefühl ist insofern ein transkulturelles Prinzip, das im Gefühl unse-
rer »individuellen Seele« verortet ist. In welcher äußeren Erscheinung und Farbe 
es sich ausdrücken mag, ist keine primäre, sondern sekundäre Frage, sie ist eine 
inhaltliche, keine formale Frage, die nicht der Verstand, sondern nur das ausge-
bildete Herz zu unterscheiden vermag.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


269 

Der türkische Begriff dürüst (ehrlich), der im traditionellen Handel für die 
innere Ehre steht, ist eine Kategorie, die sich dieser metaphysischen Idee weitest-
gehend annähert. 

Die ehrenhafte Charakterhaltung ist ein notwendiges Regulativ und Steuerungssys-
tem gesellschaftlicher Prozesse 
Die Logik modernen westlichen Denkens sieht gängig die Einhaltung bestimm-
ter formaler Rahmenbedingungen als Garant für Gerechtigkeit schlechthin. 
Diese Gerechtigkeitsvorstellung bekannt als »Gleichheitsprinzip« oder Vertei-
lungsgerechtigkeit findet in John Rawls (1998, 2003) als ein Vertreter der Ver-
tragstheorien nach Hobbes und Locke einen seiner aktuell führenden Vertreter. 
Eine andere Gerechtigkeitsvorstellung, genannt das »Beitragsprinzip« (Aristote-
les), wird in diesem Kontext vernachlässigt und es hat keine Beachtung gefun-
den, dass moderne Gesellschaften aus dem Beitragsprinzip hervorgegangen sind.  

Sicherlich sind größere Organisationseinheiten auf die Verteilungsgerechtig-
keit angewiesen, jedoch, und dies wollte ich zeigen, bauen sie auf das Beitrags-
prinzip, das weitaus grundlegender als die Verteilungsgerechtigkeit ist. Dies hat 
sich besonders anhand der Vertragsentwicklung verdeutlicht. Mit der Untersu-
chung konnte aufgezeigt werden, dass »Gleichheitsprinzip« und »Beitragsprin-
zip« nicht einfach zwei verschiedenen Gerechtigkeitsprinzipien entsprechen, 
sondern sich gegenseitig als »Dialektik von subjektiven Dispositionen und objek-
tiven Regeln« ergänzen. Wobei es meine These ist, dass man dem Beitragsprin-
zip sogar eine höhere Gewichtung zusprechen muss. Es stellt eine Notwendigkeit 
dar, beide Gerechtigkeitsprinzipien zu betrachten, denn nur dann können sie 
sich gegenseitig ergänzen und korrigieren. Georg Simmel zeigte hier hinreichend 
auf, dass die gesellschaftliche Makroebene (Recht, Gesetze) die äußerste Schicht, 
die Mesoebenen (Gruppen) die mittlere Schicht und die Mikroebene (Charak-
terbildung) die zentralste Schicht für ethische Bildung darstellt. 

Am Beispiel des Großen Basars wird vor allem deutlich, dass Verträge, die 
aus westlicher Sicht als Garant für gerechten Handel gesehen werden, seiner 
Intention entfremdet und zum Schutz der eigenen rechtlichen Vergehen einge-
setzt werden – und dazu wird ein Anwalt, der Vertreter des Rechts (!), genom-
men, der dieses Vorgehen mit unterstützt. Auch in Deutschland muss man sich 
angesichts der Vertragspraxis fragen, inwiefern Verträge allein das erklärte Ziel 
der Gerechtigkeit garantieren. Knebelverträge und versteckte Vertragsklauseln 
deuten auf diese Problematik. Insofern haben sich die emotionalen Defizite der 
Person und die Charakterfehler mit der Einführung vertraglicher Regelungen 
und Gesetzen nicht etwa transformiert, sondern sich lediglich in das »Kleinge-
druckte« verschoben. 

Dies zeigt, dass das primäre Problem und somit auch die Lösung im Charak-
ter der Menschen zu suchen ist. Deshalb ist es die Charakterhaltung, die wesent-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


270 

lich am Beitragsprinzip angelehnt ist, eine grundlegende Voraussetzung für einen 
gerechten Handel in jedweder Hinsicht. Es sind die »nicht vertraglichen Ele-
mente«, auf die bereits Émile Durkheim aufmerksam gemacht hat, die grundle-
gend dafür sorgen, ob ein Vertrag, der Gerechtigkeit garantieren soll, dies auch 
wirklich tut. Ich gehe noch einen Schritt weiter, als dies Durkheim getan hat, 
indem ich insbesondere auf die inneren Motive verweise, die im Charakter ange-
legt sind. 

Die Einsicht mittels der Vernunft allein ist dafür nicht ausreichend, wenn 
das zugehörige Ethos auf emotionaler Ebene nicht ausgebildet wurde. Denn um 
eine derartige Verteilungsgerechtigkeit zu generieren, wie dies etwa der von 
Rawls postulierte »Urzustand« fordert, müssen die niederen Beweggründe wie 
Gier, Neid, Selbstsucht etc. bereits überwunden und in Tugenden der Großge-
sinntheit, der Gerechtigkeit und der Besonnenheit transformiert worden sein. 
Was hierbei also vernachlässigt wird, ist die Frage nach der Genese einer Person, 
die ein ethisches Urteil fällen kann. Hierzu ist eine Verbindung von Soziologie 
und Philosophie unumgänglich. 

Die gegenseitige Bedingtheit von Sozialwissenschaften und Philosophie  
Abschließend zum ersten Kapitel möchte ich auf die notwendige Verbindung 
der empirischen Wissenschaften wie Sozial- und Kulturwissenschaften und der 
klassischen (nicht analytischen!) Philosophie aufmerksam machen. Gerade das 
Beispiel der Ehre hat gezeigt, inwiefern eine Trennung dieser das Menschliche 
umfassenden Wissensbereiche zu falschen Begriffsverwendungen führt, dessen 
gravierende Implikationen begrifflicher Fehlverwendung ich bereits ausreichend 
verdeutlicht habe. 

Bereits Georg Simmel (1995) prangerte die Unvollständigkeit der formalen 
Soziologie an. Diese Unvollständigkeit kann nur mit Hilfe der Philosophie be-
hoben werden. Neben äußeren Strukturen bedarf es hier insbesondere der Aus-
bildung des qualitativen Selbst, welches der Ort für innere Freiheit und innere 
Ehre darstellt. 

Ich möchte hier anmerken, dass die Philosophie ebenso auf die Soziologie 
oder andere empirische Wissenschaften wie die Ethnologie angewiesen ist. Mei-
ne These ist, dass sich beide gegenseitig bedingen und es auch die Pflicht der 
Philosophie ist, den Dialog mit der Lebenswelt zu suchen, die allgemein von den 
empirisch arbeitenden Sozialwissenschaften untersucht wird. Mit anderen Wor-
ten: Metaphysik und Empirie bedingen sich gegenseitig. 

Ausblick 
Da die Ehre im öffentlichen Raum, die ich hier unter der Kategorie der Handel-
sehre untersucht habe, bis dato keinen Eingang in die Forschung gefunden hat, 
war es meine Absicht die zentralen Strukturen und Zusammenhänge unter-
schiedlicher gesellschaftlicher Institutionen wie Familie und Berufsgruppen 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


271 

darzulegen. Mit der Erforschung der Ehre im öffentlichen Raum kann hier 
lediglich ein Anfang gemacht werden, dessen weitere Erforschung notwendig ist. 

Politik: Gegenwärtig werden Fragen nach der Funktion von Staaten lediglich 
auf der Strukturebene zu lösen und zu erforschen versucht. Gerne werden westli-
che Demokraten hier als Vorbilder genannt und kritisch auf andere Staaten 
geblickt, deren Strukturen nicht den westlichen Vorstellungen entsprechen. Gar 
wurden und werden Kriege legitimiert, um anderen Nationen westliche Struktu-
ren aufzuoktroyieren, immer unter der Annahme, dass der Westen freier wäre als 
die anderen und durch die Änderung der äußeren Strukturen allein Menschen 
zur Freiheit geführt werden würden. Das diesem Denken eine Täuschung zu-
grunde liegt, hat bereits Georg Simmel (1995) eindringlich am Beispiel der 
Aufklärung verdeutlicht. Was in diesem Gedankenbild fehlt, ist die Tatsache, 
dass innerhalb von Strukturen immer Personen agieren, deren Charakter es auch 
auszubilden gilt, um eine gerechte Herrschaft zu legitimieren. Beispielsweise 
wäre die Frage zu stellen, welche Rolle der »Ehrenmann« als Akteur im politi-
schen Raum spielt, um die Gefahren des Politikers, der sich immer unter Ein-
fluss von diversen Interessengruppen steht, zu minimieren? Warum ist ein 
Mensch anfälliger für Korruption als ein anderer? Welche sozialisations- und 
strukturbedingten Erklärungen gibt es dafür? Es wäre also die erweiterte These 
aufzustellen und zu untersuchen, dass Gewaltenteilung und demokratische 
Strukturen eine gerechte Herrschaft nur garantieren, wenn auch eine entspre-
chende ehrenhafte Charakterhaltung gegeben ist. 

Geschlechterbeziehung: Wenn die Ehre der traditionellen Gesellschaft obsolet 
geworden ist, heißt das für die moderne Beziehung zwischen Mann und Frau, 
dass jeder machen kann, was sein Ego will, wie es die »Beliebigkeitsphantasie« 
der Postmoderne postuliert? Gibt es auch hier ein Ehrgefühl, das sich im 
Mensch-sein begründen lässt? Wie ließe sich eine »individualistische Moral« 
zwischen den Geschlechtern beschreiben, die das individuelle Ehrgefühl des 
qualitativen Selbst ins Zentrum rückt? 

Alles in allem bleibt mein Schlussplädoyer und Fazit, dass der Person und ihrem 
innewohnenden Charakter in der Forschung zu wenig Aufmerksamkeit ge-
schenkt wurde, gleichwohl, wie ich gezeigt habe, im Charakter und den emotio-
nalen Dysfunktionen die ursächlichen Problematiken der Anomien postmoder-
ner Gesellschaften zu finden sind (Unterscheidung Emotion und Gefühle), 
während die moderne Forschung in der symptomhaften Bekämpfung äußerer 
Strukturen feststeckt. Ich möchte mich infolgedessen der Kategorie der Person 
im zweiten Kapitel des Schlussteils noch ausführlicher widmen. 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


273 

2.  Metatheoretische Implikationen: Die 
»Unpersönlichkeitsphilosophie« und das 
»Objektivitätsdogma« moderner westlicher 
Gesellschaften als Kategorienfehler 

Der Fokus moderner westlicher Gegenwartsgesellschaften liegt auf der Perfekti-
onierung objektiver Strukturen und Regelungen, auf pedantisch ausgearbeiteten 
Gesetzesformeln und ausgetüftelten Verträgen. Diese Vorgehensweisen liegen 
auf der horizontalen Ebene, sie bauen aber auf der Entwicklung des vertikalen 
Selbst des Menschen auf, welche nicht weiter berücksichtigt wird.  

Heutzutage hat sich eine immer stärkere Kultur verbreitet, wo sich der Ein-
zelne nicht fragt: »Steht mir das zu?«, sondern: »Welchen Vorteil kann ich hier 
herausschlagen?« Diese persönliche Abwägung, ob die Inanspruchnahme einer 
objektiven Regel wie eines Gesetzes rechtens ist, muss und kann nur auf der 
persönlichen Ebene entschieden werden. Deshalb ist die Ausbildung des Charak-
ters mindestens so bedeutend, ich behaupte jedoch sogar bedeutender, als die 
Perfektionierung objektiver Regelungen. Dies ist ein Ringen zwischen dem 
Ehrgefühl, das weiß, ob die Annahme der Hilfeleistung gerecht wäre und auf der 
anderen Seite der Gier des Menschen, heute verstärkt durch das utilitaristische 
Nutzenkalkül. Umgekehrt bedarf es ebenso eines ehrenhaften Charakters, um 
ein Gesetz oder einen Vertrag zu verfassen, denn wenn der Einzelne kein Ge-
rechtigkeitsgefühl in sich ausgebildet habe, wie soll er dann ein gerechtes Gesetz 
schaffen? Die ehrenhafte Charakterhaltung ist deshalb ein notwendiges Regulativ 
und Steuerungssystem gesellschaftlicher Prozesse.  

Es ist das ungeschriebene Gesetz der modernen Gegenwartsgesellschaft und 
damit einhergehend ihrer Wissenschaft, von einem Objektivitätsanspruch auszu-
gehen, der besagt, dass subjektive Elemente nicht rechtens und unwissenschaft-
lich wären. Darin enthalten ist der nie ausgesprochene, aber immer implizierte 
Verdacht, die Person wäre ein suspektes, fehleranfälliges und nicht vertrauens-
würdiges Wesen, und deren Einfluss zu reduzieren führe zu mehr Recht und 
Wahrheit. 

Mit dem Missbrauch und der Willkür, die teilweise durch persönliche Be-
ziehungen in der Vergangenheit geschehen sind, wurde unbewusst daraus der 
Schluss gezogen, wenn man alles sachlich und abstrakt halten würde, würden die 
mit der Person verbundenen Fehlerquellen ganz einfach verschwinden. Genau 
an dieser Stelle tritt jedoch ein Kategorienfehler auf. Auch wenn die Person von 
der Sache theoretisch getrennt wird, steht faktisch hinter jeder Handlung eine 
Person. Diese wird dann lediglich in den Schattenbereich verdrängt und die 
persönlichen (oder kulturellen) Anteile, die zu willkürlichem, habsüchtigen oder 
anderen niederen Beweggründen geführt haben, werden nicht bearbeitet.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


274 

Vielleicht war dieses Vorgehen zur Erreichung einer bestimmten Entwick-
lungsstufe von Nöten, zumindest müssen wir aber heute anerkennen, dass eine 
derartige Verdrängung zu keinem sinnvollen Ergebnis führt. Viel wichtiger 
erscheint im Angesicht dieser Erkenntnisse die Frage, wie wir zwar das Sachprin-
zip weiterhin über das Personenprinzip stellen, aber dabei gleichzeitig die Person 
und ihre individualpsychologischen sowie soziokulturellen emotionalen Disposi-
tionen bearbeiten, auflösen und integrieren können? 

»Nicht der empirische Mensch nämlich bildet die correspondentia zur Welt, 
wie das Mittelalter dachte, sondern vielmehr die nicht zu beschreibende 
Ganzheit des seelischen oder geistigen Menschen, der nicht beschrieben 
werden kann, weil er aus dem Bewußtsein sowohl als auch aus dem unbe-
stimmbaren Umfang des Unbewußten zusammengesetzt ist.« (Jung 2011, S. 
328) 

22.1  Die Person als unreduzierbare Kategorie der Conditio 
Humana 

Moderne Gesellschaften legitimieren – wie Luhmann (1993) trefflich in seinem 
Werk »Legitimation durch Verfahren« aufgezeigt hat – ihre Entscheidungen und 
Verhandlungen über (objektive) Verfahren. In mechanistischer Denktradition 
wird das Verfahren ähnlich einer Maschine dem Menschen als überlegen ange-
sehen. Was hierbei vergessen wird ist, dass auch diese Verfahren von Menschen 
entworfen wurden, und etwas, was diese Menschen nicht denken oder sehen 
können oder konnten, kann auch das Verfahren nicht messen. Mittlerweile 
bestätigt die härteste aller Wissenschaften, die Physik – die die Soziologie einst 
zwang von ihren weichen qualitativen Methoden auf quantitative umzustellen 
(Durkheim, Comte) – durch die Quantenphysik, dass der Beobachter das Beo-
bachtete beeinflusst (vgl. Görnitz 2012, vgl. Dürr 2012). Dies wird umso bedeu-
tender wenn man eine weitere Erkenntnis der Quantenphysik miteinbezieht, 
nämlich die, dass die Materie nur ca. 5 % unseres Daseins ausmachen, 95 % 
dagegen geistiger Natur sind (vgl. Dürr 2012). Faktisch und logisch gedacht 
messen also alle empirischen und evidenzbasierten Wissenschaften nur 5 % der 
gesamten Realität (!) – das ist angesichts des empirischen Anspruchs auf Realität 
und Rationalität äußerst irrational. Während Quantenphysiker sich mittlerweile 
aufmachen geistige Phänomene zu studieren, steckt die Soziologie im Positivis-
mus fest und versucht sich weiter zwanghaft sich mittels empiristischer Metho-
den ihrer Bedeutung zu versichern, gleichwohl ihre wahre Stärke in den fluiden, 
wenig messbaren und qualitativ eruierbaren Phänomenen liegt. Mit Bezug zu 
ihrem Vorläufer der Philosophie und somit einer Jahrhunderte alten geisteswis-
senschaftliche Tradition hat sie sich die Fähigkeiten angeeignet, die die Quan-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


275 

tenphysiker gerade nachzuahmen suchen, denn diesen fehlt weitläufig das not-
wendige Handwerkszeug von Erkenntnistheorie und qualitativer Methodik. 

Der Einfluss subjektiver Elemente auf die objektive Erkenntnis 
Eigentlich weiß die Soziologie um den Einfluss der Person auf das zu Beobach-
tende oder wie der Autor und sein Werk einander bedingen. Es ist deshalb nicht 
verwunderlich, dass zentrale und wichtige soziologische Werke von Personen mit 
einer Fremderfahrung geschrieben wurden, also von jenen, die »ungenügend« in 
die sozialen Herrschaftsverhältnisse »integriert« wurden – sei es, weil sie Juden 
(z.B. Hannah Arendt, Walter Benjamin oder Georg Simmel) waren oder aus 
einer sozialen Schicht kamen, die normalerweise keine akademische Ausbildung 
erhält (z.B. Pierre Bourdieu). Was die Soziologie nicht hinreichend macht, ist 
daraus Konsequenzen zu ziehen, was hieße die eigenen kulturellen und biografi-
schen Muster als Forschungsgegenstand heranzuziehen und in den Erkenntnis-
prozess miteinzubeziehen. Oder wie Bourdieu (2005, S. 197) es formuliert:  

»Denn der Analytiker, der in dem gefangen ist, was er zu verstehen wähnt, 
[...] läuft vor allem auch Gefahr, Wahrnehmungs- und Denkschemata als 
Erkenntnismittel zu verwenden, die er als Erkenntnisgegenstände zu behan-
deln hätte.« 

Zu wenig kümmert sich die Soziologie um ihre erkenntnistheoretischen Grund-
lagen und die kollektiven wie individualpsychologischen Prägungen ihrer Reprä-
sentanten. Dies ist insofern problematisch, als dass Soziologen kritische und 
wahrhafte Gesellschaftsstudien betreiben sollen, aber gleichzeitig die jeweiligen 
Werte der Gesellschaft inkorporiert haben. Deshalb wäre es von Nöten, die in 
der Gesellschaft analysierten Erkenntnisse über schicht- und kulturspezifische 
Prägungen erst einmal auf sich selbst anzuwenden und zu transformieren. 

»Und auch der versierteste Analytiker (ein Kant oder selbst ein Sartre, ein 
Freud oder auch ein Lacan ...) ist nicht dagegen gefeit, einem undurchschau-
ten Unbewußten, ohne es zu wissen, die gedanklichen Mittel zu entnehmen, 
die er bei dem Versuch, das Unbewußte gedanklich zu erfassen, verwendet.« 
(ebd.) 

Zum Ersten ist dem Ideal wissenschaftlicher Forschung, das stets nach Objekti-
vität strebt, vollkommen zuzustimmen. Bei genauerer Betrachtung ist es jedoch 
nicht möglich nicht zu werten. Dass alles beliebig wäre, ist ebenso eine Wertung 
als zu sagen, dass Stehlen falsch sei. Es erscheint dem Anwender dieser Bewer-
tungen jedoch heutzutage nicht so, da er in einem historischen Kontext steht, 
der ihn denken lässt, wenn er nicht werte, wie es in der traditionellen Gesell-
schaft üblich war, dann wäre er automatisch wertfrei. Das einzige, was aber 
gemacht wurde, war, die alte dogmatische Moral gegen eine neue Moral der 
Beliebigkeit auszutauschen. Im ersten Moment erscheint dies als ein Freiheits-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


276 

Moment, jedoch nur so lange bis sich neue Zwänge auftun, wie Simmel bereits 
ausführlich dargelegt hat, indem er gezeigt hat, dass äußere Freiheitsgewinne 
lediglich ein Wechsel der Verpflichtungen sind (vgl. Simmel 1989, S. 375ff; vgl. 
Unterkapitel 2.3 des Forschungsstandes).  

Was gemacht werden kann, ist auf emotionaler Ebene eine Handlung nicht 
abzuwerten. Wissenschaft sucht aber in klassischer Weise nach Wahrheit und 
Erkenntnis, so dass Unterscheidungsfähigkeit eine grundlegende Fähigkeit eines 
Wissenschaftlers zu sein hat.  

Es ist nicht möglich nicht zu werten sowie es nicht möglich ist, nicht zu 
handeln. Ein Nicht-Urteil ist ebenso ein Urteil wie eine Nicht-Wertung eine 
Wertung ist. Mit jeder Unterscheidung wird gleichzeitig ein Wert gesetzt. In der 
Handlungstheorie ist dieses Dilemma bereits bekannt, denn auch eine Nicht-
Handlung ist eine Handlung. Genau aus diesem Grund gibt es im Strafrecht 
auch die Strafe aufgrund »unterlassener Hilfeleistung«, die gerade darauf abzielt, 
dass, wenn ein Unrecht oder eine Not geschieht und man n i c h t eingreift, sich 
strafbar macht!  

In der Wissenschaft gibt es einen Wertungskanon, der meist nicht hinter-
fragt wird, aber einer bestimmten Wertung unterliegt, die, da er kollektiv als 
richtig angesehen wird, als objektiv gilt. Jemand, der dies anders sieht, wird als 
normativ abgewertet, wobei die eigenen normativen Wertungen nicht erkannt 
werden. 

Wir können uns der Objektivität annähern, in dem wir uns unserer Subjek-
tivität bewusst werden, sie reflektieren und unserem Gegenüber mitteilen (vgl. 
Engert/ Sigg 2012). Ähnliches meint Platon, wenn er in seinem Liniengleichnis 
den Unterschied zwischen dóxa (meinen, vermuten) und nous (intuivites Den-
ken) bzw. epistēmē (Erkenntnis) aufzeigt. Die Meinung beruht auf den Täu-
schungen der Sinneswahrnehmungen, sie ist eine Projektion der eigenen uner-
lösten individualpsychologischen wie kulturell-kollektiven Anteile auf andere 
Personen oder Sachen. Erst wenn ich die Ebene der Projektion verlassen habe 
(auch wenn dies meist nur graduell möglich ist), kann ich mich der Objektivität 
nähern. Was heute allgemein also als objektive Wissenschaft bezeichnet wird, 
wäre bei Platon bloßes Meinen gewesen, eine Täuschung der Sinneswahrneh-
mung.  

Moralische Urteilsfähigkeit 
Um sich ein moralisches Urteil zu bilden, bedarf es in der Tradition von Platon 
und Sokrates einer denkenden Person. Mit Denken ist hierbei ein »Zwiegspräch 
zwischen mir und mir selbst« (Arendt 2016, S. 81) gemeint, man könnte auch 
sagen ein Dialog mit dem eigenen (Ehr-)Gefühl. In Hannah Arendts viel und 
durchaus kontrovers diskutiertem Buch über die »Banalität des Bösen« (Arendt 
2013), macht sie deutlich, dass das »Lästige an den Nazi-Verbrechern war [...], 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


277 

daß sie willentlich auf alle persönlichen Eigenschaften verzichteten, als ob da 
niemand mehr übrigbliebe, der entweder bestraft oder dem vergeben werden 
könnte.« (Arendt 2016, S. 101). Durch die Weigerung eine Person zu sein, 
nimmt er sich die Eigenschaft selbständig zu denken. Und erst durch diese Form 
des Denkens, das nicht mit dem eindimensionalen rationalen Denken (Marcuse 
2008) zu verwechseln ist, ist es möglich ein moralisches Urteil zu bilden. Diese 
griechische Denktradition wird im Kontext der »eindimensionalen Gesellschaft« 
(Marcuse 2008) vergessen, da nur das logisch-rationale Denken einerseits und 
Emotionen andererseits überhaupt gedacht werden. »Um es anders zu sagen: Das 
größte begangene Böse ist das Böse, das von Niemandem getan wurde, das 
heißt, von menschlichen Wesen, die sich weigern, Personen zu sein.« (Arendt 
2016, S. 101) 

Die kollektive Persönlichkeitsstörung des Narzissmus will aber genau dieses 
stumme Zwiegespräch »zwischen mir und mir selbst« nicht führen, weil dadurch 
auch all jene unangenehmen verdrängten Themen zu Tage treten würden und 
erst nach Überwindung dieser, wäre die Möglichkeit gegeben, ein moralisches 
Urteil zu bilden. In ihrer dependenten »Außenleitung« (Riesman 1960) braucht 
die postmoderne Gesellschaft deshalb eine Unterhaltungs-, Kleidungs-, Promi-
kult-, Ernährungsindustrie usw., die sie permanent davon abhält, ihren abgespal-
tenen Schmerz zu fühlen und in einen inneren Dialog mit sich selbst zu treten.  

Letztlich ist es kein System und auch kein Ismus, der zur Verantwortung ge-
zogen werden kann, sondern hinter allen Systemen stehen Menschen. Allerdings, 
wenn diese nicht denken, fehlt ihnen der Anspruch eine Person zu sein, deshalb 
nannte sie Arendt wertfrei treffend »Nobodies«/ »Niemande«: Menschen, die 
keine bösen Absichten haben und denen die Eigeninitiative fehlt, die aber blind 
das machen, was andere sagen oder die von ihren unbewussten Emotionen ge-
steuert sind, wenn sie z.B. dafür Anerkennung bekommen oder nicht unange-
nehm auffallen.  

Wir müssen also die Person wieder in das Zentrum der Aufmerksamkeit rü-
cken und fragen, wie deren Charakter in einer modernen Gesellschaft angemes-
sen gebildet werden kann, ohne die Errungenschaften, die durch die Moderni-
sierung entstanden sind, zu verlieren. 

22.2  Eine Ethik jenseits traditionell  religiöser Dogmen, aber 
auch jenseits postmoderner Beliebigkeitsphantasien 

»Modern« gilt als unhinterfragter Kultbegriff. Um schlechte Dinge gut aussehen 
zu lassen, nennt man sie einfach »modern« – jeder will ja cool und hip sein, wer 
will schon als konservativ und traditionell gelten? Die moderne Gesellschaft 
verhält sich kollektivgeschichtlich betrachtet zur Tradition wie individualpsycho-
logisch der pubertierende Teenager gegenüber seinen Eltern. In der Pubertät 
rebelliert der Heranwachsende im Allgemeinen gegen alle Autoritätspersonen in 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


278 

seinem Umfeld, dazu gehören Eltern wie Lehrer. Es geht schlichtweg darum 
»dagegen zu sein«. Ab einem gewissen Alter wird meist bemerkt, dass das, was 
Eltern und Lehrer einem beibringen wollten, nicht unbedingt alles schlecht war, 
man beginnt einen differenzierten Blick zu gewinnen, eine Bilanz mit Vor- und 
Nachteilen in sich zu integrieren. Dies ist letztlich der Übergang von der peer-
group-orientation hin zur Individuation (vgl. Bühl 2000), wo man gegen nie-
manden sein muss, um sich selbst zu sein. 

In der modernen Gesellschaft wird alles, was irgendwie als neu und modern 
gepriesen wird, als gut und fortschrittlich konnotiert, Traditionen begegnet man 
mit Vorbehalten und wenn man sich damit beschäftigt, muss man sich mit der 
subtilen Unterstellung auseinandersetzen, man wäre konservativ und rückwärts-
gewandt. Die Phrase »Früher war alles besser« ist natürlich genauso halbwahr wie 
»Heute ist alles besser«. Um erwachsen zu werden sollten wir uns also weder von 
der einen, noch von der anderen Einseitigkeit vereinnahmen lassen und prüfend 
fragen, was in der traditionellen Gesellschaft Recht und Unrecht war, was richtig 
und falsch. 

Die Transformation kollektiver und individueller Prägungen  
Es gilt zu fragen, warum ein Mensch unethisch oder nicht moralisch handelt. 
Meines Erachtens gibt es hierfür zwei Möglichkeiten. Die erstere bezieht sich auf 
finanzielle Not, die Menschen dazu veranlasst, unehrlich zu agieren. Dieser 
Aspekt könnte – etwa durch die Möglichkeit eines Bedingungslosen Grundein-
kommens – gelöst werden. Die zweite bezieht sich auf die soziokulturellen und -
psychologischen Prägungen. 

Weil letztere der grundlegendere und problematischere von beiden ist, 
möchte ich mich dieser Möglichkeit hier ausführlicher widmen, auch deshalb, 
weil, wenn diese weitestgehend gelöst ist, auch die Akzeptanz eines Bedingungs-
losen Grundeinkommens erleichtert wird, da der Einzelne dann keine Macht 
über jemand anderen mehr ausüben muss, um sich als wertvoll zu erfahren. 
Hierfür ist das Wissen um das bereits dargelegte Krankheitsbild des Narzissmus 
von Nöten, das zur geistigen Haltung einer ganzen Kulturepoche geworden ist. 
Insofern ist es nicht mehr bloß ein psychologisches, sondern ein soziologisches 
Problem. Wie ich bereits dargelegt habe, schwankt der Narzisst zwischen einem 
zu hohen Selbstwertgefühl (Größenselbst) und einem zu geringen Selbstwertge-
fühl (Größenklein). Ein angemessenes Selbstwertgefühl zeigt sich in der Mitte 
und einer integrierten Persönlichkeit, wo auch die Ehre und das Ehrgefühl zu 
verorten sind. Ehre und Ehrgefühl stellen die Mittlerfunktion zwischen Selbst-
wert und Sozialwert dar. Ein gelungener Individuationsprozess befähigt den 
Menschen Teil einer Gesellschaft zu sein, der er nicht in allen Punkten zustim-
men muss, aber er muss auch nicht gegen sie sein. Aufgabe einer Kultur ist, den 
sozialstrukturellen Rahmen zu stellen einen gelingenden Individuationsprozess 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


279 

zu ermöglichen. Der Einzelne kann dann einen Standpunkt vertreten, ohne die 
Anerkennung der anderen zu bekommen, weil er die Phase der »peer-group-
orientation« (Bühl 2000) verlassen hat und die Anerkennung der anderen nicht 
als Ausgleich für seine Minderwertigkeitsgefühle benötigt. Der Kapitalismus nun 
lebt aktuell genau von diesem liebesbedürftigen Wesen, dem es ständig neue 
»falsche Bedürfnisse« (Marcuse 2008) aufoktroyiert und es dazu verführt zu 
glauben, wenn es dieses Produkt kaufe, würde es das lang ersehnte innere Glück 
erreichen, nachdem es sich innerlich so sehnt. Dass dieses Pseudo-Glücksgefühl 
nicht von nachhaltiger Dauer ist, bemerkt es schnell, und der Markt wartet nur 
gierig darauf, ihm ein neues vorgegaukeltes Glücksversprechen verkaufen zu 
können. 

Die Problematiken der postmodernen westlichen Gegenwartsgesellschaften 
sind insbesondere kollektiv tiefenemotionaler Natur, sie können deshalb auch 
nur emotional und nicht allein kognitiv bearbeitet und transformiert werden. 
Ein emotional gesunder Mensch ist natürlicherweise ethisch, aber nicht zwangs-
läufig moralisch, denn die wahren Bedürfnisse der Menschen können verschie-
den sein. Er handelt nach seinem eigenen inneren Wertmaßstab und weniger 
nach gesellschaftlichen Normierungsformen. Das Zentrum für seine Handlun-
gen ist die »individuelle Seele« (Georg Simmel), die »richtig« und »falsch« ab-
hängig von »Person, Ort und Situation« (Aristoteles), das heißt den historisch-
bedingten gesellschaftlichen Rahmenbedingungen, beantworten kann. Wo muss 
also strukturell zur Generierung einer »individualistischen Moral« (Émile Durk-
heim) in der modernen Gesellschaft angesetzt werden? 

Orte der Bildung ethischer Urteilsfähigkeit 
Die Frage der Moral und Ethik beantwortete die traditionelle Gesellschaft mit 
den religiösen Dogmen ihrer Zeit, die in »Du musst« und »Du sollst«-Geboten 
aber keinesfalls die Lösung der emotionalen Defizite oder Charakterschwächen 
herbeiführten, sondern diese in den Schattenbereich drängten.  

Es braucht heute eine Möglichkeit, wie neben sachlichem auch ethisches 
Lernen in unsere Bildungskultur miteinbezogen werden kann – und damit mei-
ne ich nicht Ethikunterricht im Sinne eines kognitiven Lernprozesses, sondern 
im aristotelischen Sinne vor allem eines praktischen Übungsraumes, indem das 
Emotional- und Gefühlsleben ausgebildet werden kann. Die Idee der Aufklä-
rung war, die Menschen zu mündigen und urteilsfähigen Bürgern werden zu 
lassen. Was die Aufklärung vergessen hat, ist die »Bildung des Herzens«, die 
emotionale Bildung der ethischen Tugenden, welche dann die Vernunft bzw. die 
dianoetischen Tugenden ergänzen und einen ganzheitlichen Menschen hervor-
bringt. Bildung des Verstandes ohne Bildung des Herzens ist nach Aristoteles 
keine Bildung.  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


280 

Eine neue Ethik muss deshalb die »individuelle Seele« (Georg Simmel) ins 
Zentrum ihres Referenzpunktes stellen und nicht einen abstrakten Moralcode, 
der für alle gleich zu sein hat. Hier zeigt sich wiederum die Bedeutung der Per-
son. Jeder Mensch hat unterschiedliche Bedürfnisse, die es von »falschen Be-
dürfnissen« (Marcuse), die dem Ego des Menschen und nicht seiner Seele oder 
seinem Kernselbst zuzuordnen sind, zu unterscheiden gilt. Richtig und Falsch ist 
dann kein abstraktes Dogma mehr, sondern eine individuelle Entscheidung 
freier und reifer Menschen, abhängig von »Person, Ort und Situation« (Aristote-
les). Die Person ist hier nicht eine bloße Maske (personae), die nach außen den 
Schein wahrt, sondern ein von seinem inneren Ehrgefühl geleiteter Mensch, der 
sehr wohl auch seine äußere Erscheinung in Einklang mit seinem inneren Wert 
verfeinern kann. Das Problem der »Beliebigkeitsphilosophie« moderner und 
postmoderner Gesellschaften liegt im Fehlen der Ausbildung des individuellen 
Selbst, sie verwechselt Egoismus mit wahrer Selbstbestimmung, es fehlt die ver-
tikale Verbindung zu sich selbst, die im »Zwiegespräch zwischen mir und mir 
selbst« (Arendt) eigentlich selbst weiß, wann sie rechtens gehandelt hat und 
wann nicht. 

In der modernen Gesellschaft gibt es keinen einheitlichen Ort der Moralbil-
dung, wie es in der traditionellen Gesellschaft vor allem die Familie und die 
Religion war. Um diese »individualistische Moral« (Durkheim) auszubilden 
braucht es einen Ort, den Durkheim treffend in den Berufsgruppen sah und 
wiederum auf die »häusliche Moral« baut. 

Gleichwohl ich Durkheim prinzipiell zustimme, ist es meines Erachtens zu 
spät moralische und ethische Kategorien erst im Berufsalter auszubilden, sie 
müssen hier, wie in der traditionellen Gesellschaft gezeigt, mitausgebildet wer-
den, jedoch kann dies nur fruchtbringend geschehen, wenn bereits in frühen 
Jahren die Grundlagen gebildet werden. Auch sollte dies nicht über den eher 
dogmatischen Weg umgesetzt werden, wie dies die Erziehung in der traditionel-
len Gesellschaft oft beinhaltete, sondern es bedarf Räumen, in denen sich der 
einzelne Mensch erst einmal selbst kennenlernen darf, bevor er von gesellschaft-
lichen Erwartungen und Konditionierungen seelisch erstickt wird.123 

123  Ein Projekt zur »Emotionalen Bildung« habe ich zusammen mit dem Bildungsphilosophen 
Andreas Zimmermann entwickelt. In der Publikation wird aus interdisziplinärer, wissen-
schaftlicher Sicht eruiert, wie die oben dargelegten Emotionen und Gefühle im Bildungs- 
und Ausbildungssystem integriert werden können. Dabei liegt der Fokus insbesondere da-
rauf, Denken und Fühlen als kohärente Prozesse zu betrachten. Neben Fragen der Ästheti-
schen Erziehung (Friedrich Schiller) wird auch soziologisches und psychologisches Wissen 
einbezogen. Etwa geht es um die Auseinandersetzung mit kulturellen und schichtspezifi-
schen Prägungen. (Publikation: Sigg, Gabriele/Zimmermann, Andreas (Hrsg.): Emotionale 
Bildung. Die vergessene Seite der Bildungsdebatte. Erscheint im Herbst/Winter 2017 im 
Verlag Dr. Kovac)  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


281 

An dieser Stelle muss auch eine Unterscheidung zwischen der Charakterbil-
dung und der Persönlichkeitsbildung der Moderne getroffen werden. Gemäß des 
postmodernen Zeitgeistes wird die Persönlichkeit vor allem »außengeleitet«, 
nach ihrer Wirkung gebildet, das heißt, es geht nicht darum, ob ich beispielswei-
se ehrlich oder vertrauensvoll bin, sondern dass ich eine Performanz ablege, die 
mich so erscheinen lässt. Auch wenn ich psychische Dispositionen, kulturelle 
Fehlprägungen und Charakterfehler habe, soll ich diese nicht lösen, sondern 
weg-performieren. Der Charakterbildung hingegen, die nicht bloß den äußeren 
Habitus nach Bourdieu im Fokus hat, sondern im klassischen aristotelischen 
Sinne den Habitus mit der »individuellen Seele« verbindet, geht es um die Ver-
vollkommnung der Seele hin zu einer tugendhaften Person, die ihre Leiden-
schaften nicht negiert, sondern in sich in gesundem Maße integriert. Und an 
dieser Stelle möchte ich wiederum die Bedeutung der Ehre als relationales und 
gefühltes Prinzip hervorheben. Ehre ist kein abstraktes Dogma, der Begriff wur-
de nur Jahrhunderte lang missbraucht und entfremdet, sodass wir teilweise eine 
kollektive Abwehrhaltung dagegen aufgebaut haben. Letztlich tragen wir aber 
alle ein Ehrgefühl in uns, das sehr wohl unterscheiden kann, was Ehre ist und 
was nicht. Eine moderne Ethik stellt dieses Ehrgefühl der »individuellen Seele« 
ins Zentrum ihrer Werteskala, sodass Selbstbestimmung keine wohl klingende 
Floskel oder ein performierter äußerer Habitus mehr ist, sondern gelebte Realität 
geistig und emotional reifer Menschen, die gegenseitig das Beste für sich und die 
Allgemeinheit hervorbringen.   

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


283 

Erkenntnistheoretische Anmerkungen 

Ehre. Dieser Begriff mag für manchen als ein Relikt aus längst vergangenen 
Zeiten klingen, das heute höchstens noch in rückständigen Gesellschaftsformen 
oder separaten Gruppierungen zu finden ist. Ein sich als modern und aufgeklärt 
definierender Mensch distanziert sich zuweilen lieber von diesem Begriff, da er 
kollektivgeschichtlich eher mit negativen Konnotationen aufgeladen ist. Im 
türkischen Kontext ist dies vor allem der sogenannte »Ehrenmord«, im deut-
schen Kontext sind dies die »Gebräuche« des Begriffes im Nationalsozialismus. 
Gleichwohl dies zwei unterschiedliche Aspekte sind, wie der Ehrbegriff verwen-
det wurde bzw. wird, haben sie gemeinsam, dass in beiden Fällen viel Blut ver-
gossen wurde bzw. bei ersterem immer noch wird. Und dieser negative, wenn 
nicht gar barbarische Gebrauch der Ehre hat in einem Großteil der Menschen 
der Folgegenerationen unbewusst eine Ablehnung hervorgerufen, die kollektiv-
historisch begründet und psychologisch inhärent ist.  

Ich bin jedoch der Überzeugung, dass jeder Begriff einen Inhalt hat, der 
nicht beliebig austauschbar ist, sondern der dem Begriff immanent ist. Dieser 
Inhalt ist nicht starr, sondern in gewisser Weise ist er dehnbar, jedoch wird ein 
anderer Begriff passender, wenn der Inhalt eine bestimmte Grenze überschreitet. 
Man könnte also die Übergänge als fließend betrachten, allerdings muss man 
aufpassen, nicht den Übergang zu verpassen.  

So ist es gerade die Aufgabe von Wissenschaft, nach den richtigen Begriffen 
zu suchen und um sie zu ringen, wenn sie nicht im bloßen »Meinen« (dóxa) 
verharren möchte. Genau das ist die Unterscheidung von nóēsis, der direkten 
Einsicht der Vernunft in das Wesen der Dinge bzw. einem intuitiven Erkennen 
und dóxa, dem bloßen Meinen und Glauben aufgrund der eigenen unreflektier-
ten Sinneswahrnehmungen, wie es Platon in seinem Liniengleichnis aufgezeigt 
hat. In den sich selbst als modern und fortgeschritten ansehenden heutigen 
Wissenschaften sind diese epistemologischen Grundlagen leider nicht mehr als 
selbstverständlich anzusehen. 

Wie ein Musiker den richtigen Ton zu finden sucht, muss ein Wissenschaft-
ler den richtigen Begriff finden, der, wie der richtige Ton, in seiner Seele einen 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


284 

Widerhall auslöst, und er weiß: Das ist er! Was würde denn passieren, wenn ein 
Musiker einfach ein »c« zu einem »d« machen würde? Die Musikwelt würde 
aufschreien! Und mit dem gleichen entsetzenden Aufschrei müsste die Wissen-
schaft reagieren, wenn ihr ein Begriff für einen anderen zu verkaufen versucht 
wird, in diesem konkreten Fall die Vermischung von Ehre und Mord oder Ehre 
und Prestige.124  

Der subjektive Faktor als Element objektiver Erkenntnis 
Erkenntnis und Selbsterkenntnis bedingen sich gegenseitig und Platon hat in 
seinem Linien- und Höhlengleichnis verdeutlicht, dass erst durch Transformati-
on der persönlichen Schattenanteile wissenschaftliche Erkenntnis bzw. die Ein-
sicht in die Ideenwelt (epistēmē, nous) erreicht werden kann. Diese heutzutage 
vergessenen wissenschaftlichen Grundlagen erlangen jedoch durch die Quanten-
physik wieder neue Bedeutung. 

Heute bestätigt uns die Quantenphysik, dass Beobachter und Beobachtetes 
sich gegenseitig beeinflussen, was die alte Trennung von Subjekt und Objekt 
widerlegt. Ein für sich stehendes unabhängiges Objekt scheint es nicht zu geben 
(vgl. Dürr 2012, vgl. Görnitz 2012, vgl. Warnke 2015). Das heißt, die härteste 
aller Wissenschaften, die Physik, die einst den Geistes- und Sozialwissenschaften 
ihre »Weichheit« vorwarf und sie dazu brachte sich den »harten Naturgesetzen« 
zu unterwerfen, wird auf einmal ganz »weich«.  

Gerade auch die Soziologie weiß aus ihrer Beschäftigung mit ihren Theore-
tikern, inwiefern die eigenen biografischen Erfahrungen die Entwicklung einer 
Theorie beeinflussen. Sei es das Fremdheitselement als Jude bei Georg Simmel, 
die protestantischen Eltern Max Webers oder die Erfahrung als Arbeiterkind bei 
Pierre Bourdieu – es war die am eigenen Leibe erfahrene Geschichte, die viele 
Theoretiker erst zu ihren Theorien inspirierte. Diese »seinsverbundene oder 
standortgebundene Aspektstruktur des Denkens« (Mannheim 1982) wird in der 
Wissenssoziologie schon viele Jahrzehnte diskutiert, jedoch keine wirkliche Kon-
sequenz für den Erkenntnisprozess daraus gezogen. 

Da ich die Auffassung vertrete, dass nur durch die Aufarbeitung der indivi-
dualpsychologisch-charkterlichen und soziokulturellen Prägungen objektive 

124 Der Ehrbegriff ist sicher nicht der einzige Begriff auf der Liste der Vermischung bzw. des 
Missbrauchs zentraler menschlicher Kategorien. Ähnliches geschah mit Begriffen wie etwa 
Schuld, Gott, Sexualität oder Reinheit. Dies zu untersuchen bedürfte aber jeweils gesonder-
ter Arbeiten und kann hier nicht geleistet werden. Allerdings kann es sehr hilfreich sein, das 
Problem des Missbrauchs an einem Beispiel, sprich Begriff durchzuspielen und zu verstehen, 
da dadurch das Grundmuster des Missbrauchs deutlich wird und somit eine Transferleistung 
zu Missbräuchen bei anderen Begriffen einfacher möglich ist. 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


285 

Erkenntnis angestrebt werden kann,125 sehe ich es als meine wissenschaftliche 
Pflicht, die wesentlichen Einflüsse, die mich zur vorliegenden Arbeit bewogen 
haben, kurz darzulegen. 

Durch meine Biografie und Sozialisation, die ich in den 1980er-Jahren im 
ländlichen Raum Süddeutschlands durchlief, wurde ich von Kindesbeinen an 
mit dem Spannungsverhältnis zwischen traditioneller und moderner Gesellschaft 
konfrontiert. Als jüngstes von fünf Kindern übernahmen meine sieben bis 13 
Jahre älteren Geschwister mir gegenüber eine wichtige Rolle in der Sozialisation 
ein. Mein Vater wurde in den Kriegsjahren und meine Mutter in der Nach-
kriegszeit geboren. Sie vermittelten uns Kindern ein idealtypisch eher traditio-
nelles Weltbild und christliche Werte, jedoch mit liberalen Elementen. Die 
traditionellen Werte meiner Eltern wurden durch meine Geschwister in deren 
Jugendzeit stark angegriffen. Durch dieses Spannungsfeld von traditionellen und 
modernen Werten, das ich als Vorschulkind erlebte, war ich schon früh gezwun-
gen, die unterschiedlichen Positionen zu reflektieren und meine eigene Position 
darin zu finden. Meine Welt war niemals fraglos gegeben.  

Anders als meine Geschwister befand ich mich allerdings in einer Generati-
on, in der sich bereits die Kehrseiten der Modernisierung und die postmodernen 
Zerfallserscheinungen in Formen von »Anomie« in meiner peer group zeigten. 
Sehr wohl teilte ich einige Ansichten meiner Geschwister über Zwänge und 
Rollenvorstellungen der traditionellen Gesellschaft, jedoch erkannte ich auch 
durchaus positive Züge traditioneller Wertvorstellungen: Meine Eltern trugen 
weitaus mehr innere Freiheit und Gleichmut in sich, als ich es bei vielen »mo-
dernen« Eltern meiner Freunde beobachten konnte. Gleichwohl meine Eltern 
den Begriff »Ehre« nie verlauten ließen, brachten sie mir das Ehrgefühl näher. 

Das Spannungsverhältnis zwischen traditionellen und modernen Werten 
zeigte sich mir insbesondere auch in der Ökonomie. Mein Vater durchlief eine 
Ausbildung in der Bank und besetzte in diesem Sektor verantwortungsvolle 
Positionen. Die damalige Ausbildung verlangte eine Orientierung am Wohl des 
Kunden, wobei die Bank als Verwalter des Geldes des Kunden anzusehen war 
und nicht als dessen Besitzer, mit dem beliebige Spekulationen betrieben werden 

125  Ich habe diese These 2012 in dem Aufsatz »Der subjektive Faktor. Innere Reife als Schlüssel 
zu objektiver Wissenschaft« ausführlich mit dem Philosophen Ronald Engert dargelegt. Sie-
he dazu: Tattva Viveka Nr. 53, S. 96-107: »Um Objektivität zu erreichen, wurde das »Prob-
lem« der Subjektivität und Emotionalität in den verschiedenen Kulturen, Wissenschaften 
und Religionen bis dato durch Leugnung oder Trennung zu lösen versucht. Die Autoren 
zeigen die Problematiken der verschiedenen Wege auf und plädieren für eine Klärung bio-
grafisch und gesellschaftlich bedingter Konditionierungen. Nur so kann in der radikalen 
Subjektivität maximale Objektivität möglich sein. Objektivität ist nicht durch die Leugnung 
von Subjektivität zu erreichen.«  

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


286 

konnten. Geld war »Mittel zum Zweck«. Durch den gesellschaftlichen Wandel 
änderte sich der Berufsethos von dem des Bankiers zu dem des Bankers, 
wodurch bereits im Ausbildungssystem Lehrlinge zu unverhältnismäßigem Profit 
und Eigennutz »erzogen« wurden. Der »Verkehrung von Mitteln zu Zwecken« 
(Max Weber). 

Ein weiterer wichtiger Eckpunkt in meinem Leben war die Begegnung mit 
einer Freundin mit türkischem Migrationshintergrund. Wie mir auch schon im 
Kontakt mit anderen türkischstämmigen Mitbürgern auffiel, deckten sich, trotz 
äußerer kultureller Unterschiede in der Form, unsere Werte oftmals inhaltlich. 
Dies bewog mich vor dem Hintergrund meiner Biografie, die ursächlichen 
Gründe genauer zu erforschen und in der Dialektik von meiner subjektiv reflek-
tierten Position die objektiven Aspekte herauszuarbeiten. Insbesondere meine 
Begegnung mit dem Großen Basar in Istanbul im Jahre 2008, im Rahmen eines 
Auslandspraktikums während meines Studiums, ermöglichten es mir, diese 
Fragen an einem Ort in einer sinnvollen Fragen- und Thesenstellung zu unter-
suchen. 

Sprachstilcollage als Erkenntnismittel 
Aktuell findet wissenschaftliche Erkenntnis verstärkt in einzelnen Spezialdiszip-
linen statt. Hier wird das zu untersuchende Objekt meist losgelöst seines Kon-
textes untersucht. Insbesondere in den Geistes- und Sozialwissenschaften führt 
diese Trennung zu einer verzerrten Realitätswahrnehmung. In der hier vorgeleg-
ten Untersuchung wurden philosophische, soziologische, ethnologische und 
teilweise sozialpsychologische Aspekte miteinander verwoben. Jede dieser Diszip-
linen hat im Zuge ihrer Spezialisierung eine ihr eigene Sprache entwickelt, die 
ich hier oftmals bewusst übernommen habe, da an sie das Fachwissen gekoppelt 
ist. Dies mag an mancher Stelle als Stilbruch erscheinen, wenn soziologische 
Sprachgewohnheiten durch philosophische Weisheiten abgelöst werden oder 
inmitten von akademischen Erörterungen alltagssprachliche Elemente erschei-
nen. Die dadurch entstehenden vermeintlichen »Brüche« sind infolgedessen 
gewollt und verdeutlichen die Mehrdimensionalität der Lebenswelten, in denen 
wir uns tagtäglich bewegen und in denen wir handeln. Zwischen den verschie-
denen Sprachstilen entstehen dann neue Erkenntnisräume. 

Die Alltagssprache trägt insbesondere die Möglichkeit in sich, abstrakt er-
scheinende Phänomene konkret und zugänglich zu machen. Auch wenn sie teils 
robust und plump wirken mag, hat sie die Fähigkeit das Problem direkt und 
unmittelbar zu veranschaulichen.  

Sprache kann uns auf die banalsten Dinge unserer Alltagsrealität zurückwer-
fen oder in die höchsten philosophischen Sphären hinaufschwingen, die in 
Wirklichkeit nicht getrennt sind. Auch diese Erkenntnis können wir aus den 
Errungenschaften der Quantenphysik ziehen. Gemäß dem Kernphysiker Hans-

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


287 

Peter Dürr (2012) gibt es gar keine Materie, sie ist lediglich die »Schlacke des 
Geistigen«. Materie und Geist sind somit untrennbar miteinander verwoben. 
Die Soziologie darf sich insofern wieder selbstbewusst auf ihre qualitative Er-
kenntnisgewinnung und ihr Unterscheidungsvermögen berufen. Hier fehlt den 
quantentheoretischen Naturwissenschaften m. E. wichtige philosophische Vor-
bildung in Erkenntnistheorie. Dieses Unterscheidungsvermögen und die Ver-
bindung von Denken und Gefühl im »stummen Zwiegespräch zwischen mir 
und mir selbst« (Hannah Arendt) zu kultivieren ist notwendig, um die »babylo-
nische Sprachverwirrung« aufzuheben und die Begriffe in ihrer wesensgemäßen 
Bedeutung wieder erkennen u n d verstehen fähig zu sein. So können Begriffe 
ihrer Funktion als geistige Orientierung für die Seele wieder gerecht werden und 
es ermöglichen – sowie es auch die treffenden Töne vermögen – der eudaemonia 
(Glückseligkeit) ein Stück weit näher zu kommen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


289 

Literatur 

Abolafia, Mitchel Y. (1996): Making markets. Opportunism and restraint on Wall 
Street. Cambridge/ London 

Adloff, Frank/ Mau, Steffen (2005): Zur Theorie der Gabe und Reziprozität. IN: 
ders.: Vom Geben und Nehmen. Zur Soziologie der Reziprozität, Frankfurt am 
Main, S. 9-61 

Ahi Kültürünü Araştırma ve Eğitim Vakfı [The Foundation for Research and Training 
in Ahi Culture] www.ahilik.net/index.php?option=com_content 
&view=article&id=48&Itemid=50 (Stand: 15.08.2014) 

Akgün, Lale (1995): Der Ehrbegriff in der Türkei. IN: Zentrum für Türkeistudien 
(Hrsg.):  Ehre, Veraltetes Konzept oder Schlüsselbegriff der multikulturellen 
Gesellschaft. Dokumentation einer Veranstaltung im Rahmen des 
Sensibilisierungsprojektes gegen Fremdenfeindlichkeit in Duisburg und Essen am 
Zentrum für Türkeistudien am 24.07.1995 in Duisburg, S. 91-98 

Angehrn, Otto (1982): Nachruf auf die Ehre. Zürich 
Anker, Heinrich (2007): Eigennutzenstreben versus Sinnerfüllung. 

Motivationstheorien und ihre Implikationen für die Wirtschaftsethik im liberalen 
Staat. IN: Philosophie und Wirtschaft, E-Journal, Ausgabe 11, S. 8-25 
www.philosophieundwirtschaft.de/ausgaben/Philosophie&Wirtschaft_Ausgabe11
_280207.pdf (Stand: 15.05.2015) 

Arendt, Hannah (72013 [1963]): Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der 
Banalität des Bösen. München 

Arendt, Hannah (112016): Über das Böse. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik. 
München 

Aristoteles: Die Nikomachische Ethik. Übersetzt von Olof Gigon. Herausgegeben von 
Rainer Nickel. Düsseldorf/ Zürich 2005 

Baumann, Peter (2002) Erkenntnistheorie. Lehrbuch Philosophie. Stuttgart 
Beer, Bettina (Hrsg.): Methoden und Techniken der Feldforschung. Berlin 
Don Beck, Christopher Cowan (1996): Spiral Dynamics: Mastering Values, 

Leadership, and Change 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


290 

Bellebaum, Alfred (1984): Tugenden. Ein Beitrag zur Soziologie persönlicher 
Beziehungen. IN: Braun, Hans/ Hahn, Alois: Kultur im Zeitalter der 
Sozialwissenschaften. Friedrich H. Tenbruck zum 65. Geburtstag. Schriften zur 
Kultursoziologie Bd. 4. S. 73-93 

Benjamin, Walter (²2004): Kapitalismus als Religion. IN: Baeker, Dirk (Hrsg.): 
Kapitalismus als Religion. Berlin, S. 15-19 

Benjamin, Walter (2010) [Original: 1936]: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner 
technischen Reproduzierbarkeit. Frankfurt am Main 

Berger, Peter L. (1975): Exkurs: Über den Begriff der Ehre und seinen Niedergang. 
IN: Berger, Brigitte/ Berger, Peter L./ Kellner, Hansfried: Das Unbehagen in der 
Modernität. Frankfurt am Main/ New York, S. 75-86 

Bestor, Theodore C. (2004): Tsukiji. The Fish Market at the Center of the World, 
California  

Bibel, die (1980): Einheitsübersetzung. Altes und Neues Testament. Freiburg 
Bien, Günther (1995): Gerechtigkeit bei Aristoteles (V). IN: Höffe, Ottfried (Hrsg.): 

Aristoteles. Die Nikomachische Ethik. Berlin, S. 135-165 
Blau, Peter M. (2005 [engl. Original: 1968]): Sozialer Austausch, IN: Adloff, Frank/ 

Mau, Steffen (Hrsg.): Vom Geben und Nehmen. Zur Soziologie der Reziprozität. 
Frankfurt am Main, S. 125-139 

Boissevain, Jeremy (1974): Friends of Friends: Networks, Manipulators and 
Coalitions. Oxford: Blackwell Publishers 

Bourdieu, Pierre (1976): Ehre und Ehrgefühl. IN: ders.: Entwurf einer Theorie der 
Praxis auf der ethnologischen Grundlage der kabylischen Gesellschaft. Frankfurt 
am Main, S. 11-46 

Bourdieu, Pierre (1983): Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital. 
IN: Reinhard Kreckel (Hrsg.): Soziale Ungleichheiten (= Soziale Welt Sonderband 
2). Göttingen, S. 183-198 

Bourdieu, Pierre (1993): Symbolisches Kapital: IN: ders: Sozialer Sinn. Kritik der 
theoretischen Vernunft. Frankfurt am Main, S.205-222 

Bourdieu, Pierre (1998): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen 
Urteilskraft. Frankfurt am Main 

Bourdieu, Pierre (2000 [frz. Original: 1977]): Die zwei Gesichter der Arbeit. 
Interdependenzen von Zeit- und Wirtschaftsstrukturen am Beispiel einer 
Ethnologie der algerischen Übergangsgesellschaft. Konstanz 

Bourdieu, Pierre (2005): Die männliche Herrschaft. Frankfurt am Main  
Böckenforde, Ernst-Wolfgang (1967): Staat, Gesellschaft, Freiheit. Frankfurt am Main 
Bröskamp, Bernd (1988): Der fremde Körper. Das Problem des Körperlichen im 

Kontext migrationsbedingter Kulturkontakte unter besonderer Berücksichtigung 
des Sports. Innaugural-Dissertation. Berlin 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


291 

Bühl, Walter L. (2000): Das kollektive Unbewusste in der postmodernen Gesellschaft. 
Konstanz 

Burkhart, Dagmar (2006): Eine Geschichte der Ehre. Darmstadt 
Çağatay, Neşet (1990): Ahilik nedir? Türkiye Esnaf ve Sanatkârları Konfederasyonu 

Yayın No: 40. Ankara. [Was ist »Ahilik«?] 
Çağlar, Ayşe (2002): Der diskrete Charme der Eingeborenen. Drei Gerichtsfälle und 

die Frage der Regierbarkeit. IN: Internationale Deutschland-Ethnographie der 
Gegenwart, herausgegeben von Hausschild, Thomas/ Warneken/ Bernd Jürgen, S. 
321-339 

Çaykara, Emine (2001): Kapalı mı, açık mı? Türkiye’nin aynısı: Kapalıçarşı/ Covered 
or uncovered? The mirror of Turkey: Grand Bazaar IN: Kapalı Çarşı Dergisi, 
Eylül 2001/1  / The Grand Bazaar Magazine, October 2001/1. Istanbul, S. 12-20 

Coleman, James S. (1991): Grundlagen der Sozialtheorie. Handlungen und 
Handlungssysteme. Band 1. München 

Damasio, Antonio (2005): Descartes’ error. Emotion, reason and the human brain. 
Penguin Books 

DeSousa, Ronald (1990): The rationality of emotion. Bradford book 
Dietrich, Wolfgang (2009): Frieden als Kulturbegriff. Energetisches Erfahren und 

transrationales Erkennen. IN: Isop, Utta/ Ratković, Viktorija/ Wintersteiner, 
Werner (Hrsg.): Spielregeln der Gewalt. Kulturwissenschaftliche Beiträge zur 
Friedens- und Geschlechterforschung. Bielefeld, S. 67-83 

Deutschmann, Christoph (²2004): Die Verheißung absoluten Reichtums: 
Kapitalismus als Religion? IN: Baeker, Dirk (Hg.): Kapitalismus als Religion. 
Berlin, S. 145-175 

Dıyarbakırlıoğlu, Mehmet Ali (2010): Kaybolan Meslekler ve Son Ustalar. İstanbul 
Ticaret Odası. www.ito.org.tr/itoyayin/0021102.pdf (Stand: 15.10.2014) [Die 
verloren gegangenen Berufe und die letzten FachMeister] 

Driessen, Henk (2002): People, Boundaries and the Anthropologist’s Mediterranean. 
IN: Greverus, Ina-Maria; Römhild, Regina (eds.) (2001): The Mediterraneans. 
Anthropological Journal of European Cultures. Vol. 10, S. 11-23 

Dumont, Louis (1991): Individualismus. Zur Ideologie der Moderne. Frankfurt am 
Main/ New York 

Durkheim, Émile (²1992 [1893]) : Über soziale Arbeitsteilung. Studie über die 
Organisation höherer Gesellschaften. Frankfurt am Main 

Durkheim, Émile (1991): Physik der Sitten und des Rechts. Vorlesungen zur 
Soziologie der Moral. Frankfurt am Main 

Dürr, Hans-Peter (2012): Teilhaben an einer unteilbaren Welt. Das ganzheitliche 
Weltbild der Quantenphysik. IN: Hüther, Gerald/ Spannbauer, Christa (Hrsg.) 
Connectedness. Warum wir ein neues Weltbild brauchen, Bern, S. 15-29 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


292 

Eisenegger, Mark/ Schranz, Mario (2015): Unternehmen, moralische Risiken und 
Reputationsmanagement. Unternehmensreputation öffentlichkeitssoziologisch 
modelliert. IN: Michael Hüther/ Bergmann, Knut/ Enste, Dominik H. (Hrsg.): 
Unternehmen im öffentlichen Raum: Zwischen Markt und Mitverantwortung, 
Heidelberg/ Berlin, S. 133-153 

Eisenstadt, S./ Roniger, L. (1982): Cultural an Structural Continuities in Situations of 
Change and Development. Persistence and Change in Patron-Client-Relations. 
IN: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie 8, S. 29-52 

Elias, Norbert (1976): Über den Prozeß der Zivilisation. 2 Bd. Frankfurt am Main 
Engert, Ronald/ Sigg, Gabriele (2012): Der subjektive Faktor. Innere Reife als 

Schlüssel zu objektiver Wissenschaft. IN: Tattva Viveka. Zeitschrift für 
Wissenschaft, Philosophie und spirituelle Kultur. Sonderausgabe Nr. 53: Die 
spirituelle Dimension der Wissenschaft. Eine Spurensuche, Berlin, S. 96-107 

European Stability Initiative (EIB) (2005): Islamische Calvinisten. Umbruch und 
Konservatismus in Kayseri. Berlin - Brussels - Istanbul 
www.esiweb.org/pdf/esi_document_id_71.pdf. (Stand: 01.06.2015) 

Faroqhi, Suraiya (2005): Understanding Ottoman Guilds. IN: Crafts and Craftsmen 
of the Middle East, Fashioning the Individual in the Muslim Mediterranean, 
edited by Suraiya Faroqhi and Randi Deguilhem. London: Tauris, S. 3-41 

Faroqhi, Suraiya (2008): Honour and Hurt Feelings: complaints addressed to an 
Ottoman merchant trading in Venice. IN: Faroqhi, Suraiya/ Veinstein Gilles 
(Hrsg.): Merchants in the Ottoman Empire, Paris – Louvain – Dudley, S. 63-81 

Fellsches, Josef (1999): Die Modernität der Ehre: Würde. IN: Ethik und 
Sozialwissenschaften. Streitforum für Erwägungskultur (1999), Heft 10, Fünfte 
Einheit, S. 350-352 

Flam, Helena (2002): Soziologie der Emotionen. Eine Einführung. Konstanz 
Fromm, Erich (692010): Die Kunst des Liebens. München 
Fromm, Erich (61980): Haben oder Sein. Die seelischen Gundlagen einer neuen 

Gesellschaft. München 
Fröhlich, Gerhard (1999). Habitus und Hexis. Die Einverleibung der Praxisstrukturen 

bei Pierre Bourdieu. IN: Schengel, Hermann: Grenzenlose Gesellschaft. Band 
II/2. Pfaffenweiler, S. 100-102 

Fuchs-Heinritz, Werner/ König, Alexandra (2005): Pierre Bourdieu. Eine Einführung. 
Konstanz 

Gebser, Jean (41992): Ursprung und Gegenwart. 1. Teil: Die Fundamente der 
aperspektivischen Welt. München 

Gerhards, Jürgen (1988): Soziologie der Emotionen. Fragestellungen, Systematik und 
Perspektiven. München 

Geertz, Clifford (1978): The Bazaar Economy: Information and Search in Peasant 
Marketing. IN: American Economic Review 68, S. 28-32

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


293 

Geertz, Clifford (1979): Suq: The bazaar economy in Sefrou. IN: Geertz, Clifford/ 
Geertz, Hildred/ Rosen, Lawrence: Meaning and order in maroccan society. Three 
essays in cultural analysis, Cambridge, S. 123-313 

Genç, Mehmet (2007): Ottoman Craftsmen and Government. IN: Köknel, Suat / 
Ortaylı, İlber: From Guild to Chamber. For the 125th Anniversary of the Istanbul 
Chamber of Commerce, Istanbul, S. 80-89 

Giordano, Christian (2002): Mediterranean Honour Reconsidered. Anthopological 
Fiction or Actual Action Strategy? IN: Greverus, Ina-Maria/ Römhild, Regina 
(eds.): The Mediteraneans. Anthropological Journal of European Culture Vol 10, 
S. 39-59 

Giordano, Christian (2003): Beziehungspflege und Schmiermittel. Die Grauzone 
zwischen Freundschaft, Klientelismus und Korruption in Gesellschaften des 
öffentlichen Misstrauens. IN: Hettlage, Robert (Hrsg.): Verleugnen, Vertuschen, 
Verdrehen. Leben in der Lügengesellschaft. Konstanz, S. 97-121 

Giordano, Christian (2003a): Ehre als soziale Strategie. Mediterrane Spezifität und 
transkulturelle Aspekte. IN: Burmeister, Hans-Peter (Hrsg.): Wie viel Ehre 
braucht der Mensch? Maßstäbe der Selbstachtung und Formen der Anerkennung. 
Rehburg-Loccum. S. 9-31 

Girtler, Roland (42001): Methoden der Feldforschung. Wien 
Goleman, Daniel (1996): The Emotional Intelligence. Why it can matter more than 

IQ, London 
Görnitz, Thomas (2012): Sprung in die Unendlichkeit. Quantentheorie und ein neues 

Wissenschaftsverständnis. IN: Tattva Viveka. Zeitschrift für Wissenschaft, 
Philosophie und spirituelle Kultur. Sonderausgabe Nr. 53: Die spirituelle 
Dimension der Wissenschaft. Eine Spurensuche, Berlin, S. 72-82 

Greverus, Ina-Maria/ Römhild, Regina (2002) (eds.): The Mediteraneans. 
Anthropological Journal of European Culture Vol 10 

Gülersoy, Çelik (1979): Kapalı Çarşının Romanı. Istanbul. [Der Roman über den 
Großen Basar], Istanbul 

Habermas, Jürgen (41987): Max Webers Theorie der Rationalisierung. IN: ders.: 
Theorie des kommunikativen Handelns Bd. 1, Frankfurt am Main, S. 225-355 

Habermehl, Anke (1989): Gewalt in der Familie. Hamburg 
Hacıgo ̈kmen, Mehmet Ali (1995): Ankara Ahilerinin Ticari ̂ Faaliyetleri ve Baciya ̂n-i 

Ru ̂m Hakkında Bir Aras ̧tırma. OTAM (Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi 
Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi) 18, S.185-212 [Commercial Activities of 
the Ahi Groups in Ankara and Baciyan-i Rum] 
http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/19/23/123.pdf (Stand: 15.04.2015) 

Halder, Alois (2000): Philosophisches Wörterbuch. Mitbegründet von Max Müller. 
Freiburg/Basel/Wien 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


294 

Hart, Kimberley (2007): Performing Piety and Islamic Modernity in a Turkish 
Village. IN: Ethnology. An international Journal of cultural and social 
anthropology. Vol. XLVI. No. 4. S. 289-305 

Hausman, Daniel/ Mc Pherson, Michael (1993): Taking ethics seriously: economics 
and contemporary moralphilosophy. IN: Journal of Economic Literature 31, S. 
671-731 

Hartmann, Martin (2001): Einleitung. IN: Hartmann, Martin/ Offe, Claus (2001) 
(Hrsg.): Vertrauen. Die Grundlage des sozialen Zusammenhalts. Frankfurt am 
Main, S. 7-37 

Hausschild, Thomas (2009): Ehrenmord, Ethnologie und Recht. IN: Özkan, Ezli et 
al.: Wider den Kulturenzwang. Migration, Kulturalisierung und Weltliteratur. 
Bielefeld, S. 23-47 

Hendrich, Geert (2011): Arabisch-islamische Philosophie. Geschichte und Gegenwart. 
Frankfurt am Main 

Hettlage, Robert (2003) (Hrsg.): Verleugnen, Vertuschen, Verdrehen. Leben in der 
Lügengesellschaft. Konstanz 

Hillmann, Karl-Heinz (52007):Wörterbuch der Soziologie. Stuttgart 
Hirschman, Albert O. (1987): Leidenschaften und Interessen. Politische 

Begründungen des Kapitalismus vor seinem Sieg. Frankfurt am Main 
Hobbes, Thomas (2011 [1651]): Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines 

kirchlichen und bürgerlichen Staates. Teil I und II. Aus dem Englischen von 
Walter Euchner. Kommentar von Lothar R. Waas. Berlin  

Hollstein, Walter (2010): Der entwertete Mann. IN: Merkur. Deutsche Zeitschrift für 
europäisches Denken Nr. 07/2010, Stuttgart, S. 582-593 

Horn, Karen (2009): Why Adam Smith still matters. In: Standpoint Magazine, April 
2009, S. 52-53. http://standpointmag.co.uk/node/1099/full (Stand: 15.05.2015) 

Hüwelmeier, Gertrud (2004): Zur Ethnographie des Mittelmeerraumes: lokal, 
regional, transrational. IN: Schweizerisches Archiv für Volkskunde 100, S. 65-78 

Jung, Carl Gustav (52011): Gesammelte Werke Band 9.1: Die Archetypen und das 
kollektive Unbewusste. Herausgegeben von Lilly Jung-Merker/ Dr. phil. Elisabeth 
Rüf. Stuttgart. Daraus:  

 - Über die Archetypen des kollektiven Unbewussten, S. 11-53 
 - Der Begriff des kollektiven Unbewussten, S. 53-67 
 - Bewusstsein, Unbewusstes und Individuation, S. 291-309 
Jüssen, G. (1984): Moral, moralisch, Moralphilosophie. IN: Historisches Wörterbuch 

der Philosophie. Herausgegeben von Joachim Ritter und Karlfried Gründer. Band 
6: Mo-O. Basel/ Stuttgart, S. 149-151 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


295 

Kalisch, Muhammad (2003): Islamische Wirtschaftsethik in einer islamischen und in 
einer nichtislamischen Umwelt. IN: Nutzinger, Hans (Hrsg.): Christliche, 
jüdische und islamische Wirtschaftsethik. Über religiöse Grundlagen 
wirtschaftlichen Verhaltens in der säkularen Gesellschaft. Metropolis-Verlag 
Marburg, S. 105-131 

Kapalı Çarşı dergisi/ The Grand Bazaar magazine, Istanbul 2001-2004, 
Herausgegeben von Atilla Özbey/ und Rifat Dedeoğlu 

Kardam, Filiz (2008) Dynamics of honor killings in Turkey: Prospects for Action, 
Human Development Report (HDR), United Nations Development Programme 
www.unfpa.org/sites/default/files/pub-pdf/honourkillings.pdf (Stand: 13.10.2014) 

Keller, Reiner (2010):  Sozialität und Leidenschaft. IN: Honer, Anne/ Meuser, 
Michael/ Pfadenhauer, Michaela (Hrsg.): Fragile Sozialität. Inszenierungen, 
Sinnwelten, Existenzbastler. Wiesbaden, S. 103-114 

Kersting, Wolfgang (2001): John Rawls zur Einführung. Hamburg 
Kersting, Wolfgang (2002): Kontraktualismus. IN: M. Düwell u.a. (Hrsg.) Handbuch 

Ethik. Stuttgart, S. 163-178 
Khoury, Adel Theodor (2005): Das Ethos des Islam. IN: ders. (Hrsg.): Die 

Weltreligionen und die Ethik. Freiburg im Breisgau. S. 174-207 
Kim, Ju-Young/ Natter, Martin / Spann, Martin (2010): »Pay-What-You-Want – 

Praxisrelevanz und Konsumentenverhalten«, in: Zeitschrift fu ̈r Betriebswirtschaft, 
80 (2), S. 147-169. Vorabversion des Beitrags: www.ecm.bwl.uni-
muenchen.de/publikationen/pdf/pwyw-zfb.pdf (Stand: 19.03.2015) 

Kirner, Guido (2003): Politik, Patronage, Gabentausch. Zur Archäologie vormoderner 
Sozialbeziehungen in der Politik moderner Gesellschaften. IN: Berliner Debatte 
Initial 14, 4/5, S. 168-183 

Kleinert, Claudia (1995): Der deutsche Ehrbegriff – gibt es den überhaupt? IN: 
Zentrum für Türkeistudien (Hrsg.):  Ehre, Veraltetes Konzept oder 
Schlüsselbegriff der multikulturellen Gesellschaft. Dokumentation einer 
Veranstaltung im Rahmen des Sensibilisierungsprojektes gegen 
Fremdenfeindlichkeit in Duisburg und Essen am Zentrum für Türkeistudien am 
24.07.1995 in Duisburg, S. 15-23 

Klink, Daniel (2007): Der ehrbare Kaufmann. Berlin. Diplomarbeit, Institut fu ̈r 
Management, Humboldt-Universita ̈t zu Berlin. www.der-ehrbare-
kaufmann.de/files/der-ehrbare-kaufmann.pdf. (Stand: 03.03.2014) 

Klink, Daniel/ Schwalbach, Joachim (22015): Der ehrbare Kaufmann als individuelle 
Verantwortungskategorie der CSR-Forschung. IN: Schneider, Andreas/ 
Schmidpeter, René (Hrsg.): Corporate Social Responsibility. Verantwortungsvolle 
Unternehmensführung in Theorie und Praxis. Berlin, S. 177-199  

Korff, Wilhelm (1966): Ehre, Prestige, Gewissen. Köln 
Korff, Wilhelm (1969): Von der Ehre zum Prestige. Concilium. Internationale 

Zeitschrift für Theologie 5, Mainz/ Zürich, S. 390-394 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


296 

Koran, der. Die ungefähre Bedeutung des Al-Qur'ān Al-Karīm in deutscher Sprache. 
Aus dem Arabischen von Abu-r-Ridā' Muhammad Ibn Ahmad Ibn Rassoul. 

Köhler, Horst (2008): Rede von Bundespräsident Horst Köhler anlässlich der 
Verleihung des Max-Weber-Preises für Wirtschaftsethik. 27.05.2008. 
www.bundespraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/Horst-
Koehler/Reden/2008/05/20080527_Rede.html (Stand: 05.10.2015) 

Köknel, Suat / Ortaylı, İlber  (2007): From Guild to Chamber. For the 125th 
Anniversary of the Istanbul Chamber of Commerce, Istanbul. 
www.ito.org.tr/itoyayin/0018310.pdf (Stand: 15.08.2014) 

Körber Stiftung (Hrsg.): Ehre und Würde. Şeref und Onur. Deutsch-Türkisches 
Symposium. Hamburg 2000 

Küçükerman, Önder/ Mortan, Kenan (2009): Der Große Basar und die Geschichte 
des Handels in Anatolien. Hückelhoven [Türkisches Original 2007: Kapalıçarşı] 

Küçükerman, Önder/ Mortan, Kenan (2010): Çarşı, pazar, ticaret ve Kapalıçarşı. 
Istanbul [Markt, Basar, Handel und der Große Basar] 

Küng, Hans (31991): Projekt Weltethos. Wien 
Lasch, Christopher (1986 [1979]): Das Zeitalter des Narzißmus. München 
Laut, Jens Peter (1996): Die Vielfalt türkischer Religionen. IN: Spirita. Zeitschrift für 

Religionswissenschaft Nr. 1996/1, S. 24-36 www.freidok.uni-
freiburg.de/volltexte/1829/pdf/Laut_Vielfalt_tuerkischer_Religionen.pdf (Stand: 
05.01.2015) 

Leipold, Helmut (2003): Wirtschaftsethik und wirtschaftliche Entwicklung im Islam. 
IN: : Nutzinger, Hans (Hrsg.): Christliche, jüdische und islamische 
Wirtschaftsethik. Über religiöse Grundlagen wirtschaftlichen Verhaltens in der 
säkularen Gesellschaft. Metropolis-Verlag Marburg, S. 131-149 

Liebig, Stefan (2007): Theoretische Grundlagen und methodische Zugänge einer 
erklärenden Soziologie der Moral. IN: Duisburger Beiträge zur Soziologischen 
Forschung 6/2007 www.uni-
due.de/imperia/md/content/soziologie/dubei_liebig_moral.pdf. (Stand: 
09.01.2014) 

Luhmann, Niklas (31993): Legitimation durch Verfahren. Frankfurt am Main 
Luhmann, Niklas (2001): Vertrautheit, Zuversicht, Vertrauen. Probleme und 

Alternativen. IN: Hartmann, Martin/ Offe, Claus (Hrsg.): Vertrauen. Die 
Grundlage des sozialen Zusammenhalts. Frankfurt am Main, S. 143-161 

Maaz, Hans-Joachim (32015): Die narzisstische Gesellschaft. Ein Psychogramm. 
München 

Magnarella, Paul J. (1974): Tradition and Change in a Turkish Town. New York 
Mannheim, Karl (1982): Wissenssoziologie. IN: Vierkandt, Alfred: Handwörterbuch 

der Soziologie. Stuttgart. S. 216-235 
Mannheim, Karl (1970): Das Problem der Generationen. IN: ders.: Wissenssoziologie. 

Berlin. S. 509-566 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


297 

Mansur, Fatma (1972): Bodrum. A town in the Aegean, Leiden 
Mantran, Robert (1991 [Frz. Original 1965]): XVI.-XVII. Yüzyıl’da İstanbul’da 

Gündelik hayat. Istanbul [Das Alltagsleben in Istanbul zu Zeiten von Süleyman 
dem Prächtigen und seiner Nachfahren (XVI.-XVII. Jahrhundert)] 

Mauss, Marcel (1975): Die Techniken des Körpers. IN: ders.: Soziologie und 
Anthropologie, Bd. 2., S. 199-218 

Mauss, Marcel (1990): Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen 
Gesellschaften. Frankfurt am Main 

Maus, Heinz/ Fürstenberg, Friedrich (Hrsg.) (1972): Der Positivismusstreit in der 
deutschen Soziologie. Darmstadt/Ulm  

Marcuse, Herbert (62008): Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie der 
fortgeschrittenen Industriegesellschaft. Bonn 

MacIntyre, Alasdair (2006): Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der 
Gegenwart. Erweiterte Neuauflage. Frankfurt am Main 

Merkel, Wolfgang (2007): Soziale Gerechtigkeit: Theorie und Wirklichkeit. Online 
Akademie der Friedrich Ebert Stiftung http://library.fes.de/pdf-
files/akademie/online/06078.pdf (Stand: 30.09.2015), S. 1-19 

Meyer, Lutz (1996): John Rawls und die Kommunitaristen: eine Einführung in Rawls’ 
Theorie der Gerechtigkeit und die kommunitaristische Kritik am Liberalismus. 
Würzburg 

Moebius, Stephan/ Wetterer, Angelika (2011): Symbolische Gewalt. Editorial. IN: 
Österreichische Zeitschrift für Soziologie Heft 39, S. 1-10 

Müller, Hans-Peter (1983): Wertkrise und Gesellschaftsreform. Émile Durkheims 
Schriften zur Politik. Stuttgart 

Müller, Hans-Peter (1991): Die Moralökologie moderner Gesellschaften. Durkheims 
‚Physik der Sitten und des Rechts’. IN: Durkheim, Émile: Physik der Sitten und 
des Rechts. Vorlesungen zur Soziologie der Moral. Frankfurt am Main, S. 307-
342 

Müller, Hans-Peter/ Schmid, Michael (1992): Arbeitsteilung, Solidarität und Moral. 
Eine werkgeschichtliche und systematische Einführung in die ‚Arbeitsteilung’ von 
Émile Durkheim. IN: Durkheim, Émile: Über soziale Arbeitsteilung. Studie über 
die Organisation höherer Gesellschaften. Frankfurt am Main, S. 481-522 

Müller, Hans-Peter (1992): Gesellschaftliche Moral und individuelle Lebensführung. 
Ein Vergleich von Émile Durkheim und Max Weber. IN: Zeitschrift für 
Soziologie, Jg. 21, Heft 1, S. 49-60 

Müller, Hans-Peter (1993): Soziale Differenzierung und Individualität. Georg 
Simmels Gesellschafts- und Zeitdiagnose. Antrittsvorlesung an der Humboldt-
Universität zu Berlin. http://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/mueller-hans-
peter/PDF/Mueller.pdf (Stand: 12.09.2014) 

Müller, Hans-Peter (2009): Émile Durkheims Moralpolitik des Individualismus. IN: 
Berliner Journal für Soziologie 19, S. 227-247 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


298 

Mürner, Beat (2003): Die individuelle Freiheit – Gesellschaftliche Determinierung der 
Individualisierung. http://socio.ch/sim/t_muerner.htm. (Stand: 15.08.2015) 

Neckel, Sighard (2011): Der Gefühlskapitalismus der Banken: Vom Ende der Gier als 
»ruhiger Leidenschaft«. IN: Leviathan 39 Heft 1, S. 39-55 

Nutzinger, Hans (Hrsg.) (2003): Christliche, jüdische und islamische 
Wirtschaftsethik. Über religiöse Grundlagen wirtschaftlichen Verhaltens in der 
säkularen Gesellschaft. Marburg 

o. A. (2001): İster inan, ister inanmayın: En ucuz Kapalıçarşı/ Believe or not: 
Kapalıçarşı is cheap if ... IN: Kapalı Çarşı dergisi 2001/3 Kas.-Ara. / The Grand 
Bazaar Magazine, 2001/3 Nov-Dec, S.87-91 

Oberwittler, Dietrich/ Kasselt, Julia (2011): Ehrenmorde in Deutschland 1996-2005. 
Eine Untersuchung auf der Basis von Prozessakten. Projektnehmer: Max-Planck-
Institut für ausländisches und internationales Strafrecht. Bundeskriminalamt. 
Köln 

Offizielle Homepage des Großen Basars: www.kapalicarsi.org.tr 
Opielka, Michael (²2006): Moral und Ethik als soziologisches Problem. IN: ders.: 

Gemeinschaft in Gesellschaft. Soziologie nach Hegel und Parsons. Wiesbaden, S. 
238-245 

Ortaylı, İlber  (2007): Ottoman Peace. The Istanbul of Fatih. IN: Köknel, Suat / 
Ortaylı, İlber: From Guild to Chamber. For the 125th Anniversary of the Istanbul 
Chamber of Commerce, Istanbul, S. 40-46 

Özbey, Atilla (2010): İstanbul – The Grand Bazaar: From Past to Present. İstanbul 
Ticaret Odası. www.ito.org.tr/itoyayin/0022166.pdf (Stand: 15.09.2014) 

Pamuk, Şevket (2001): Osmanlı’da loncalar./ Ottoman guilds: the loncas. IN: Kapalı 
Çarşı Dergisi, Ekim 2001/2-3/ The Grand Bazaar Magazine, October 2001/ 2-3. 
Istanbul, S. 45-49; S. 64-70 

Pierce, Joe E. (1964): Life in a Turkish Village. New York 
Pitt-Rivers, Julian (1971 [1954]): The people of the Sierra. Chicago & London 
Peristiany, J.G. (ED.) (1965): Honour and Shame. The value of Mediterranean 

Societies. London 
Petersen, Andrea (1985): Ehre und Scham. Das Verhältnis der Geschlechter in der 

Türkei. Berlin 
Platon: Der Staat. Über das Gerechte. Aus dem Griechischen von Otto Apelt. Köln 

52010 
Pogge, Thomas W. (1994): John Rawls. München 
Riesman, David (1960): Die einsame Masse. Eine Untersuchung der Wandlungen des 

amerikanischen Charakters. Mit einer Einführung in die deutsche Ausgabe von 
Helmut Schelsky 

Rawls, John (1998): Politischer Liberalismus. Frankfurt am Main 
Rawls, John (2003): Gerechtigkeit als Fairness. Ein Neuentwurf. Frankfurt am Main 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


299 

Ritter, Joachim et al. (1972): Ethik. IN: Historisches Wörterbuch der Philosophie. 
Herausgegeben von Joachim Ritter und Karlfried Gründer. Band 2 D-F. Basel/ 
Stuttgart, S. 759-809 

Roach, Michale Geshe (22011): Der Diamantschneider. Die Weisheit des Diamanten. 
Buddhistische Prinzipien für beruflichen Erfolg und privates Glück. Edition 
Blumenau Hamburg 

Röhl, Klaus (1987/ 2013): Kapitel 5: Verhaltens- und handlungstheoretische 
Erklärungsansätze. IN: ders.: Rechtssoziologie. S. 145-216. www.ruhr-uni-
bochum.de/rsozinfo/. (Stand: 27.08.2013) 

Ricken, Friedo (1997): Ist eine moralische Konzeption der politischen Gerechtigkeit 
ohne umfassende moralische Lehre möglich? IN: Hinsch, Wilfried (Hrsg.): Zur 
Idee des politischen Liberalismus. Frankfurt am Main. S.420-439 

Said, Edward (22009): Orientalismus. Frankfurt am Main 
Salm-Reifferscheidt, Laura (2008): Die Basare Istanbuls. Mosaik einer sinnlichen Welt 

mit 30 Rezepten. Wien.  
Salm-Reifferscheidt, Laura (2011): Die Macht der Frauen im Großen Basar. IN: 

Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 5. Mai 2011. www.faz.net/-01tobx (Stand: 
04.06.2013) 

Şatıroğlu, Ayşen/ Okan, Oya (2010): Çarşı – Esnaf. Kapalıçarşı. İstanbul Ticaret 
Odası. İstanbul [Basar – Handwerk. Der Große Basar] 
www.ito.org.tr/itoyayin/0024483.pdf (Stand: 15.09.2014) 

Sayar, Ahmet Güner (2008): Prof. Dr. Sabri F. Ülgener Hayatı ve Eserlerine Dair 
Özet bir Sergileme [A Sketch of Prof. Sabri F. Ülgener’s Life and Works] IN: İş 
Ahlakı Dergisi/Turkish Journal of Business Ethics, Cilt/Volume 1, Sayı/Issue 1, 
123-136 http://isahlakidergisi.com/wp-content/uploads/2014/05/sayi01-sayar.pdf 
(Stand:10.11.2014) 

Schefeld, Martin (²2008): Strukturierte Interviews und Fragebögen. IN: Beer, Bettina 
(Hrsg.): Methoden und Techniken der Feldforschung. Berlin, S. 143-167 

Scheibelhofer, Paul (2009): Der Blick der Sozialwissenschaft auf Türkische 
Männlichkeit im Migrationskontext. IN: Österreichische Zeitschrift für 
Soziologie, S. 76-83 

Schiffauer, Werner (1983): Die Gewalt der Ehre. Erklärungen zu einem deutsch-
türkischen Sexualkonflikt. Frankfurt am Main 

Schiffauer, Werner (1987): Die Bauern von Subay. Das Leben in einem türkischen 
Dorf. Stuttgart 

Schimanck, Uwe (2000): Emotional Man. IN: ders.: Handeln und Strukturen. 
Einführung in die akteurtheoretische Soziologie. Weinheim und München, S. 
107-121 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


300 

Schmidt-Lauber, Brigitta (2001): Das qualitative Interview oder: Die Kunst des 
Reden-Lassens. In: Göttsch, Silke / Lehmann, Albrecht (Hrsg.): Methoden der 
Volkskunde. Positionen, Quellen, Arbeitsweisen der Europäischen Ethnologie. 
Berlin, S. 165-186 

Schultheis, Franz (2000): Initiation und Initiative. Entstehungskontext und 
Entstehungsmotive der Bourdieuschen Theorie der sozialen Welt. IN: Bourdieu, 
Pierre: Die zwei Gesichter der Arbeit. Interdependenzen von Zeit- und 
Wirtschaftsstrukturen am Beispiel einer Ethnologie der algerischen 
Übergangsgesellschaft. Universitätsverlag Konstanz, S. 165-184 

Schwithal, Bastian (2005): Weibliche Gewalt in Partnerschaften. Book on Demand 
Segbers, Franz (2002): Geld – der allergewöhnlichste Abgott auf Erden (Martin 

Luther). IN: Deutschmann, Christoph (Hrsg.): Die gesellschaftliche Macht des 
Geldes. Leviathan Sonderheft. Darmstadt, S. 129-147 

Sennett, Richard (2009): The Craftsman. Penguin Books London  
Simmel, Georg (1989): Einleitung in die Moralwissenschaft. Eine Kritik der ethischen 

Grundbegriffe. Band 1. Gesamtausgabe 3.  Herausgegeben von Klaus Christian 
Köhnke und Ottheim Rammstedt. Frankfurt am Main 

Simmel, Georg (1989): Philosophie des Geldes. Gesamtausgabe 6. Frankfurt am Main 
Simmel, Georg (1992): Soziologie. Untersuchungen über die Formen der 

Vergesellschaftung. Frankfurt am Main. Daraus: 
- Die quantitative Bestimmtheit der Gruppe, S. 63-159 
- Der Streit, S. 284-382 
- Die Kreuzung sozialer Kreise, S. 456-511 
- Die Selbsterhaltung der sozialen Gruppe, S. 556-625 
- Exkurs über Treue und Dankbarkeit, S. 652-670 

Simmel, Georg (1992): Das Geld in der modernen Cultur. IN: Dahme, Heinz-Jürgen, 
Frisby, David P. (Hrsg.): Gesamtausgabe 5: Aufsätze und Abhandlungen 1894-
1900. Frankfurt am Main. 1992. S. 178-196 

Simmel, Georg (1995): Die beiden Formen des Individualismus. IN: ders.: Aufsätze 
und Abhandlungen 1901-1908. Bd. 1. Gesamtausgabe 7. Frankfurt am Main, S. 
49-56 

Simmel, Georg (1995a): Das Heil der Seele. IN: Kramme, Rüdiger/ Rammstedt, 
Angela/  Rammstedt, Ottheim (Hrsg.): Gesamtausgabe 7: Aufsätze und 
Abhandlungen 1901-1908. Bd. 1. Frankfurt am Main, S. 109-116 

Sloterdijk, Peter (2009): Du musst dein Leben ändern. Über Anthropotechnik. 
Frankfurt am Main 

Smith, Adam (2010 [1759]): Theorie der ethischen Gefühle. Nach der Auflage letzter 
Hand übersetzt und mit Einleitung, Anmerkungen und Registern herausgegeben 
von Walther Eckstein. Hamburg 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


301 

Smith, Adam (1974 [1776]): Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung seiner 
Natur und seiner Ursachen. Aus dem Englischen übertragen und mit einer 
umfassenden Würdigung des Gesamtwerkes herausgegeben von Horst Claus 
Recktenwald. München 

Smith, Charles (1989): Auctions. The social construction of value. London 
Solak, Fahri (2010): Ahilik. Kuruluşu, İlkeleri ve Fonksyonları. İstanbul [Ahilik. Seine 

Gründung, Grundsätze und Funktionen.] www.ito.org.tr/itoyayin/0022380.pdf 
(Stand 15.09.2014) 

Sombart, Werner (1913): Der Bourgeois. Zur Geistesgeschichte des modernen 
Wirtschaftsmenschen. München 

Stauth, Georg (2006): »Protestantisierung des Islams«. Authentizität, Anerkennung, 
Entwicklung? IN: Institut für Ethnologie und Afrikastudien. Arbeitspapiere Nr. 
70. www.ifeas.uni-mainz.de/Dateien/AP70.pdf (Stand: 20.06.2016) 

Steuten, Ulrich (2005): Von der Lebensführung zur Selbstinszenierung. Soziologische 
Überlegungen zur Diffusion der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft. IN: 
Duisburger Beiträge zur Soziologischen  Forschung 2/2005. http://soziologie.uni-
duisburg.de/forschung/DuBei_0205.pdf (Stand: 27.03.2014) 

Stehr, Christoph (2013) Lohn-Revoluzzer. Welches Gehalt darf's denn sein? 
30.01.2013 spiegel online. www.spiegel.de/karriere/gehalts-revoluzzer-mitarbeiter-
legen-gehaelter-selber-fest-a-879626.html (Stand: 27.03. 2015) 

Stewig, Reinhard (2009): From Bazaar to Shopping Center in Istanbul. Hamburg-
Schenefeld Stirling, Paul (1965): Turkish Village. London 

Stirling, Paul (1965): Turkish Village. London 
Tesak, Gerhild (o. J.): Gewissen. IN: UTB Online Wörterbuch Philosophie. Das 

Philosophielexikon im Internet. www.philosophie-woerterbuch.de/online-
woerterbuch/?tx_gbwbphilosophie_main[entry]=377&tx_gbwbphilosophie_main[
action]=show&txgbwbphilosophie_main[controller]=Lexicon&cHash=b86accc7f
6fe19f8115a6481b23d6aae (Stand: 18.03.2015)  

Tezcan, Mahmut (2003): Türkiye’de Töre (Namus) Cinayetleri. [Gewaltverbrechen 
im Namen der Ehre in der Türkei] Ankara 

Tillack, Hans-Martin (2015): Argumente sind völlig überschätzt. Emotionen sind viel 
wichtiger. Interview von Tilo Jung am 30.04.2015. https://krautreporter.de/646--
argumente-sind-vollig-uberschatzt-emotionen-sind-viel-wichtiger (Stand 
30.08.2015) 

Tillack, Hans- Martin (2015): Die Lobby-Republik. Wer in Deutschland die Strippen 
zieht. Berlin 

Tönnies, Ferdinand (³1972): Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der 
reinen Soziologie. Darmstadt 

Toprak, Ahmet (22007): Das schwache Geschlecht - Die türkischen Männer. 
Zwangsheirat, häusliche Gewalt, Doppelmoral der Ehre. Freiburg  

Turner, Bryan S. (1974): Weber and Islam. A critical Study. London 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


302 

Treibel, Annette (62006): Einführung in soziologische Theorien der Gegenwart. 
Wiesbaden 

Ülgener, Sabri F. (2006 [1951/1981]): İktisadî çözülmenin ahlâk ve zihniyet dünyası. 
Fikir ve sanat tarihi boyu akisleri ile bir portre denemesi. İstanbul [Moral und 
Geisteshaltung als Lösung der Wirtschaft. Der Versuch einer Porträtierung 
anhand der Ideen- und Kunstgeschichte] 

Ülgener, Sabri F. (2008): Iktisat zihniyeti ve iktisat ahlaki. [Mentality of Economics 
and Ethics of Economics] IN: İş Ahlakı Dergisi/Turkish Journal of Business 
Ethics, Cilt/Volume 1, Sayı/Issue 1, 137-162, http://isahlakidergisi.com/wp-
content/uploads/2014/05/sayi01-ulgener.pdf (Stand: 15.08.2014) 

Veblen, Thorstein (1986): Die Theorie der feinen Leute. Eine ökonomische 
Untersuchung der Institutionen. Frankfurt am Main 

Vogt, Ludgera/ Zingerle, Arnold (Hrsg.) (1994): Ehre. Archaische Momente in der 
Moderne 

Vogt, Ludgera (1997): Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft. 
Differenzierung, Macht, Integration. Frankfurt am Main 

Vogt, Ludgera (1999): Die Modernität der Ehre. IN: Ethik und Sozialwissenschaften. 
Streitforum für Erwägungskultur (1999), Heft 10, Fünfte Einheit, S. 335- 345  

Vogt, Ludgera (1999a): Kontinutität und Wandel. IN: Ethik und 
Sozialwissenschaften. Streitforum für Erwägungskultur (1999), Heft 10, Fünfte 
Einheit, S. 384-395  

von Aquin, Thomas (1964 [1265]): Summa Theologica. Vollständige, ungekürzte 
deutsch-lateinische Ausgabe, übersetzt und kommentiert von Dominikanern und 
Benediktinern Deutschlands und Österreichs. Bd. 21: Tapferkeit und 
Maßhaltung (1. Teil). Heidelberg u.a. 

von Bollnow, Otto Friedrich (1952): Ehre und guter Ruf. Ein Beitrag zur einfachen 
Sittlichkeit. IN: Die Sammlung, 7. Jg. Heft 1, S. 31-40 

Warnke, Ulrich (52015): Quantenphilosophie und Spiritualität. Der Schlüssel zu den 
Geheimnissen des menschlichen Seins. Berlin/ München 

Weber-Pazmiño, Gioia (1991): Klientelismus. Annäherungen an das Konzept. Zürich. 
Weber, Max (1972): §6 Machtverteilung innerhalb der Gemeinschaft. Klassen, 

Stände, Parteien. IN: ders.: Wirtschaft und Gesellschaft, S. 531-541 
Weber, Max (1988): Die protestantischen Sekten und der Geist des Kapitalismus. IN: 

ders. (1988): Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I, Tübingen, S. 207-
236 

Weber, Max (2005): Der Geist des Kapitalismus und die Protestantische Ethik. 
Erfstadt 

Weber, Max (81986 [1911-1920]): Die Entwicklung der rituellen Absonderung und 
der Dualismus der Innen- und Außemoral. IN: ders.: Die Wirtschaftsethik der 
Weltreligionen. Vergleichende religionssoziologische Versuche. Das antike 
Judentum. 1. Halbband. Tübingen, S. 351-379 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


303 

Weber, Max (1989 [1915-1920]): Zwischenbetrachtung: Theorie der Stufen und 
Richtungen religiöser Weltablehnung, IN: ders.: Die Wirtschaftsethik der 
Weltreligionen. Vergleichende religionssoziologische Versuche. Konfuzianismus 
und Taoismus. Herausgegeben von Helwig Schmidt-Glintzer. Tübingen, S. 479-
522 

Wickert, Ulrich (1994): Der Ehrliche ist der Dumme. Über den Verlust der Werte. 
Hamburg 

White, Jenny B. (²2004): Money makes us relatives. Woman’s labour in urban 
Turkey. New York u.a. 

Wilber, Ken (2007): Integrale Spiritualität. Spirituelle Intelligenz rettet die Welt. 
München  

Wirth, Eugen (1974/ 75): Zum Problem des Basars (suq, çarşı). IN: Der Islam 51, S. 
203-260/ Der Islam 52, S. 6-46 

Yalçın-Heckmann, Lale (1999): Einige Gedanken zu den drei türkischen Ehrbegriffen 
»Namus«, »Şeref« und »Onur« [Namus, Şeref ve Onur Kavramları Üzerine 
Düşünceleri] IN: Körber Stiftung (Hrsg.): Ehre und Würde. Şeref und Onur. 
Deutsch-Türkisches Symposium, Hamburg 2000, S. 143-155 [S. 333-343] 

Zentrum für Türkeistudien (Hrsg.):  Ehre, Veraltetes Konzept oder Schlüsselbegriff 
der multikulturellen Gesellschaft. Dokumentation einer Veranstaltung im 
Rahmen des Sensibilisierungsprojektes gegen Fremdenfeindlichkeit in Duisburg 
und Essen am Zentrum für Türkeistudien am 24.07.1995 in Duisburg, S. 91-99 

Zingerle, Arnold (1989): Ehre. IN: Endruweit, Günter/ Trommsdorff, Gisela 
(Hrsg.):Wörterbuch der Soziologie. Bd. 1. Stuttgart, S. 132-133 

Zingerle, Arnold (1992): Soziologie der Ehre. 7. Soziologisches Jahrbuch. Trento 
Zinnecker, Jürgen (2003): »Das Problem der Generationen«. Überlegungen zu Karl 

Mannheims kanonischem Text. IN: Reulecke, Jürgen (Hrsg.): Generationalität 
und Lebensgeschichte im 20. Jahrhundert, S. 33-59 

 
 
 
 
 

 

 

 

 
 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192


https://doi.org/10.5771/9783828867192 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:41:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867192

	Inhalt
	Vorwort
	Einleitung, Gegenstandserklärung und Methodik
	I. Forschungsstand und erkenntnistheoretische Begriffsbestimmung
	1. Die Fehlverwendung des Ehrbegriffs in der Ethnologie
	1.1 Kurzer historischer Abriss der Mittelmeerraumetnographie
	1.2 Ethnologische Ehrforschung und der »Ehrenmord« heute
	1.3 Ehre zwischen Metaphysik und empirischen (Kultur-)Wissenschaften
	2. Die Vernachlässigung der Ehre in der Soziologie
	2.1 Die Klassiker soziologischer Ehrforschung
	2.2 Habitus, Ehre und Tugend
	2.3 Die gegenseitige Bedingtheit von Soziologie und Philosophie
	2.4 Zur Unterscheidung von äußerer und innerer Ehre
	3. Die zwei Grundannahmen der Ehre in der Philosophie
	3.1 Aristoteles: Ehre als »Lohn der Tugend«
	3.2 Hobbes: Ehre als Machtinstrument
	3.3 Exkurs: Individualisierung, Narzissmus und Ehre
	3.4 Aristoteles oder Hobbes?
	3.5 Zur Unterscheidung von Interesse, Emotion und (Ehr-)Gefühl

	II. Empirisch-Theoretische Erkenntnisse: Die Divergenz vor moderner und moderner Ökonomie als Schauplatz der Veränderung der Charakterhaltung
	1. Wesentliche Eckdaten in der historischen Entwicklung des Großen Basars
	1.1 Der Große Basar und seine Rolle im Osmanischen Reich: Ein Symbol der Macht
	1.1.1 Der Bau des Großen Basars in Istanbul: Der Basar als Symbol der Macht
	1.1.2 Die Organisationsstruktur des Osmanischen Reiches: Gilden undZünfte, Ehl-i Hiref – die Elite des Sultans
	1.1.3 Drei Phasen der Geisteshaltung im Gewerbe des Osmanischen Reiches
	1.2 Modernisierungs- und Globalisierungsprozesse auf dem Großen Basar
	1.2.1 Shopping-Malls als Konkurrenz des Großen Basars?
	1.2.2 Änderung der Kundenlandschaft: Massentourismus löst die einheimische Kaufkraft ab
	1.2.3 Billigwaren aus China, das Internet und »die Neuen« (»Yeni gelenler«)
	2. Zur Genese und Beschaffenheit des traditionellen Handelshabitus: Der ehrbare Kaufmann
	2.1 Ehrlichkeit (dürüstlük) als leitendes Prinzip der älteren Basarriege (Idealtypus)
	2.1.1 Fallbeispiel – Teppichgeschäft (Kilimcilik): Familie A
	2.1.2 Fallbeispiel – Geschäft für Badeutensilien (Hamamcılık): Familie B
	2.1.3 Die primäre Sozialisation als wegweisende Instanz der Charakterbildung
	2.2 Das traditionelle Ausbildungssystem Ahillik als Ort der Charakterbildung
	2.2.1 Die Einrichtung Ahilik und das Gildensystem
	2.2.2 Fallbeispiel – Das Teppichgewerbe in der Tradition des Vaters: Iskender
	2.2.3 Fallbeispiel – Juwelier in der Tradition des Onkels: Ilhan
	2.2.4 Die Charakterbildung als vernachlässigte Ressource moderner Ausbildungssysteme
	2.3 THEORETISCHER HINTERGRUND: Vom Homo Honoris zumHomo Oeconomicus
	2.3.1 Die zwei Gesichter der Arbeit als Ausdruck der Reibung vormoderner und moderner Bewusstseinsstrukturen
	2.3.2 Ehre und Ehrgefühl als Grundlage der traditionellen kabylischen Gesellschaft
	2.3.3 Die Gabe als grundlegende Struktur archaischer Bewusstseinsstrukturen
	2.3.4 Reziprozität, Ehre und Vertrauen
	2.3.5 Transrationale Ehre heute: Die Schenkökonomie?
	3. Der Wandel der Charakterhaltung im Wandel zurModerne und Postmoderne: Traditionsgeleitete, innengeleitete und außengeleitete Ehrvorstellungen
	3.1 Die Orientierung an Prestige und Geld als Generationen und Globalisierungsproblem?
	3.1.1 Fallbeispiel Außenleitung – Ein Gerichtsprozess: Gefälschte Teppiche aus China
	3.1.2 Fallbeispiel Innenleitung 1 – Imitierte Ledertaschen: Mehmet
	3.1.3 Fallbeispiel Innenleitung 2 – Silberschmuck in den Händen derTochter
	3.1.4 Fallbeispiel Innenleitung 3 – Keramik und Silberschmuck: Orkan und Erdem
	3.1.5 Die Charakterhaltung als Regulativ des globalen und kulturellen Wandels? Traditionsgeleitete, innengeleitete und außengeleiteteEhrvorstellungen
	3.2 Die »Geiz ist geil«-Mentalität der Touristen
	3.3 Reiseführer (rehberler) und Schlepper (hanutçular):Missbrauchtes Vertrauen
	3.4 Frauen und Handel: Die Charakterhaltung als Kategorie jenseits von biologischem oder sozialem Geschlecht
	3.4.1 »Bacıyan-ı Rum«, die erste Frauenorganisation der Welt in Anatolien
	3.4.2 Fallbeispiel – Arzu, Ehrlichkeit (dürüstlük) als wichtigstes Charaktermerkmal im Handel
	3.4.2 Fallbeispiel – Leyla, das eigene Gewissen (vicdan) als Leitprinzip
	3.4.3 Fallbeispiel – Scarlett, die Universalität von Güte (iyilik), Ehrlichkeit (dürüstlük), Arbeit (çalışmak), Wissen (bilgi) und Liebe (sevgi)
	3.4.4 Eine Charakterquote anstelle einer Frauenquote!
	3.5 THEORETISCHER HINTERGRUND: Von der Ehre zu Prestigein postmodernen Gesellschaften: Performanz anstelle von Charakterhaltung und geistig-emotionaler Entwicklung
	3.5.1 Theoretische Ankerpunkte: Wilhelm Korff, Thorstein Veblen und David Riesman
	3.5.2 Exkurs: Der Prozess der Selbstwerdung
	3.5.3 Ehrenamtliches Engagement und Ehrungen als äußere Parameter der Ehre
	3.5.4 Reputation in der Wirtschaftssoziologie
	3.5.5 Anerkennungssucht als Ausdruck eines missglückten Selbstwerdungsprozesses
	4. Das Recht als Ersatz der Ehre ? Gleichheitsprinzip vs. Beitragsprinzip
	4.1 Gerechte Verträge, gerechte Preise und die Charakterhaltung der Person
	4.1.1 Fallbeispiel; Verträge und Belege braucht nur der, der betrügen will
	4.1.2 Fallbeispiel; »Hassle free shopping« und Preisetiketten
	4.1.3 Preispolitik und das Narh-Höchstpreissystem im Osmanischen Reich
	4.1.4 Die Charakterhaltung als Vorbedingung eines gerechten Handels
	4.2 THEORETISCHER HINTERGRUND 1: Die sozialen Vorbedingungen des Vertrages
	4.2.1 Mechanische und organische Solidarität
	4.2.2 Die Berufsgruppen als Träger von Solidarität in modernen Gesellschaften
	4.2.3 Von der Vertragsentwicklung und den nichtvertraglichen Elementen des Vertrages
	4.2.4 Der ehrbare Kaufmann
	4.3 THEORETISCHER HINTERGRUND 2: Beitragsprinzip und Gleichheitsprinzip (Aristoteles und Rawls)
	4.2.1 Beitragsprinzip: Aristoteles’ Nikomachische Ethik
	4.2.2 Gleichheitsprinzip: John Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit
	4.2.3 Zur Vorrangstellung des Beitragsprinzips in transrationalen Kulturen
	4.4 Die Restauration des Großen Basars und die daran beteiligten Gruppierungen: Ein Kampf um Macht undPrestige
	4.4.1 Die Händler (esnaf)
	4.4.2 Die Handelsorganisation des Großen Basars (Kapalı Çarşı EsnaflarıDerneği)
	4.4.3 Der Staat unter der Leitung der Istanbuler Stadtteilverwaltung des Bezirkes Fatih (Fatih Belediyesi)
	4.4.4 Restauration des Sandal-Bedesten im Jahr 2015
	4.4.5 Zur notwendigen Einheit von innerer Ehre und Macht
	4.5 THEORETISCHER HINTERGRUND: Die Charakterhaltung als notwendiges Kriterium von staatlichen Akteuren sowie den Bürgern
	4.5.1 Ehre als Bindeglied zwischen Recht und Individuum (Georg Simmel)
	4.5.2 Aristoteles’ Idee der gerechten Herrschaft
	5. Kultur als Ausrede! Die Charakterhaltung und das Ehrgefühl als transkulturelle Prinzipien
	5.1 Der »alte« Basar als Beispiel für das Zusammenleben und-arbeiten unterschiedlicher Kulturen und Religionen
	5.1.1 Türken, Kurden und Aramäer – Christen, Juden, sunnitische und alevitische Muslime
	5.1.2 Deutsche, christlich geprägte Handels- und Geschäftspartner
	5.1.3 Die innere Ehre als Leitprinzip: Partikulare und universale Regeln (Durkheim) als Checks and Balances
	5.2 THEORETISCHER HINTERGRUND: Die islamische Wirtschaftsethik?
	5.2.1 Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen
	5.2.2 »Doch Allāh hat den Handel erlaubt und den Wucher verboten« (Sure2, 274)
	5.2.3 Der Weltethos und die Goldene Regel – Ein Ethos für die Welt?

	III. Schlussfolgerungen und Ausblick
	1. Empirisch-theoretische Implikationen: Die Handelsehre als über-sehene Kategorie der ethnologischen und soziologischen Ehrforschung
	2. Metatheoretische Implikationen: Die »Unpersönlichkeitsphilosophie« und das »Objektivitätsdogma« moderner westlicher Gesellschaften als Kategorienfehler
	2.1 Die Person als unreduzierbare Kategorie der Conditio Humana
	2.2 Eine Ethik jenseits traditionell religiöser Dogmen, aber auch jenseits postmoderner Beliebigkeitsphantasien

	Erkenntnistheoretische Anmerkungen
	Literatur

