Verehrergemeinschaften und
Regisseure des Charisma
Heroische Figuren und ihr Publikum

Einleitung

Ronald G. Asch — Michael Buiter

I

Im Hollywoodfilm ,Hero“ aus dem Jahr 1992 spielt Dustin Hoffmann den
Kleinkriminellen Bernie, der zufillig als Erster zur Absturzstelle eines Flugzeugs
kommt, dort Uberlebende aus den Triimmern birgt, sie versorgt und einigen
auch gleich die Brieftaschen klaut. Zudem verliert er am Unfallort einen Schuh;
den anderen gibt er wenig spiter dem Vietnamveteranen Bubber (Andy Garcia),
dem er auch von seiner Tat berichtet. Als die Medien wenig spiter eine hohe Be-
lohnung fiir den ,,Engel von Flug 104“ ausloben, kann Bernie diese nicht fiir sich
beanspruchen, da er mittlerweile im Gefingnis sitzt. Bubber nutzt diese Chance,
gibt sich als Retter der Uberlebenden aus - was ihm leicht fillt, da er ja den
Schuh hat - und wird von den Medien schnell als Held gefeiert. Daran hat die
Journalistin Gale (Geena Davis), eine Uberlebende des Absturzes, groflen Anteil,
weil sie ihm hilft, sich in der Offentlichkeit gekonnt zu prisentieren. Obwohl sie
sich in ihn verliebt, kommen ihr jedoch im Laufe der Zeit Zweifel, ob Bubber
wirklich der Held ist, der er vorgibt zu sein. Bei ihren Recherchen findet sie
schlieSlich Bernie, der vor Kurzem aus dem Gefingnis entlassen wurde. Beide
werden in diesem Moment von der Nachricht tiberrascht, dass Bubber sich ge-
plagt von Gewissensbissen von einem nah gelegenen Hochhaus stiirzen will. Sie
eilen dorthin, und Bernie, der eigentlich vorhatte, Ruhm und Ehre fiir sich zu
beanspruchen, gelangt im Gesprich mit Bubber zu der Einsicht, dass die Offent-
lichkeit einen strahlenden Helden als Vorbild braucht und dass Bubber fiir diese
Rolle besser geeignet ist als er selbst. Deshalb gibt er vor, sich in den Tod stiirzen
zu wollen, und wird von Bubber gerettet, der somit eine vermeintlich zweite
Heldentat vollbringt — dieses Mal sogar vor den Augen der Medien. Bernie ver-
spricht Gale jedoch, seinem Sohn die Wahrheit zu sagen. Ob er das wirklich tut,
bliebt unklar. Der Film endet damit, dass Bernie bei einem Zoobesuch der bei-
den einer Frau zu Hilfe eilt, deren Tochter ins Lowengehege gefallen ist.

»Hero® lenkt die Aufmerksamkeit auf eine Reihe von Elementen, die im Zent-
rum der Erforschung von heroischen Figuren stehen. Hier ist zunichst der Kon-
struktionscharakter von Heldinnen und Helden zu nennen. Heroische Figuren
existieren nicht einfach, sondern werden gemacht, auch wenn eine Konstruktion,
die Resonanz finden will, die iiberzeugend wirken will, ihre Helden - wenn es

https://dol.org/10.5771/6783856505850-9 - am 13.01.2026, 08:28:02. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

10 RONALD G. ASCH / MICHAEL BUTTER

keine rein fiktiven, sondern zum Beispiel historische Figuren sind - nicht ohne
Weiteres aus dem Nichts erschaffen kann, sondern auf gewisse Ressourcen, auf
Elemente der Realitit, angewiesen ist. Aus einer im politischen Betrieb ginzlich
marginalen Figur einen heroischen Staatsmann zu machen, ist jedenfalls keine
einfache Aufgabe und diirfte meistens scheitern; ein Feldherr, der eine Schlacht
verliert und bei erster Gelegenheit die Flucht ergreift, statt heroisch unterzuge-
hen, eignet sich als Held eben auch nicht wirklich, das vermag keine Inszenie-
rung wirklich zu dndern. Historische im Gegensatz zu rein fiktiven Helden miis-
sen so angelegt sein, dass ihre ,Konstruktion® eine Kritik, die auf nachweisbare
Defizite im Charakter oder in den Taten des jeweiligen Helden verweist, aufzu-
fangen vermag. Die Auseinandersetzung, die in Deutschland zum Beispiel iiber
die Helden und Heldinnen des Widerstandes gegen den Nationalsozialismus ge-
fuhrt wurde und wird, zeigt dies ja deutlich genug. Oft genug reicht der Hinweis
auf eine allzu grofle Anpassung an das Regime in fritheren Lebensabschnitten —
vor der mutigen Tat — eben doch aus, um eine Figur zu entzaubern oder zu dis-
kreditieren, auch wenn die abschlieffende Bewertung solcher Argumente natiir-
lich immer auch eine Frage des politischen Standpunktes ist, wie das ja fiir zivile
und militirische Nationalhelden jeder Art gilt.

Auch ist es vom jeweiligen kulturellen und politischen Kontext abhingig, wel-
che Fakten das Charisma einer heroischen Gestalt wirklich zu beschadigen ver-
mogen. An der Tatsache, dass die ,Griinderviter’ der Amerikanischen Republik,
soweit sie aus dem Siiden, etwa aus Virginia kamen, fast alle Sklaven hielten,
storten sich im 19. und frithen 20. Jahrhundert die allerwenigsten (weifen) Ame-
rikaner. Heute hingegen l6sen Hinweise auf diesen Umstand intensive Kontro-
versen aus. Macht die Tatsache, dass etwa Thomas Jefferson ein Sklavenhalter
war, es nun unmoglich, ihn zu heroisieren und als Helden zu bewundern? Das
wiirde zu weit gehen, aber die Heroisierungsstrategien miissen sich eben doch
der jeweiligen historischen Erkenntnislage ebenso wie den verinderten politi-
schen Wertvorstellungen des frithen 21. Jahrhunderts anpassen.! Wire Jefferson
nur eine Romanfigur, wiirde sich dieses Problem in dieser Form nicht stellen; et-
was Uber seine geschiftlichen Aktivititen als Sklavenhalter zu ,entdecken’, wire
dann gar nicht moglich, weil es nur die konstruierte Wirklichkeit der Romanfigur
und sonst keine andere gibe.

Siehe zur Kontroverse etwa H. Wiencek, Master of the Mountain. Thomas Jefferson and
His Slaves, New York 2012; W. Throckmorton / M. Coulter, Getting Jefferson Right. Fact
Checking Claims about Our Third President, Grove City, PA 2012; D. Barton, The Jeffer-
son Lies. Exposing the Myths You’ve Always Believed About Thomas Jefferson, Nashville,
TN 2012. Bartons Buch musste vom Verlag zuriickgezogen werden, nachdem sich erwiesen
hatte, dass der Versuch des Autors, Jefferson als christlichen Helden im Sinne der moder-
nen evangelikalen Bewegung zu konstruieren, doch ein wenig zu fantasievoll war.

https://dol.org/10.5771/6783856505850-9 - am 13.01.2026, 08:28:02. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VEREHRERGEMEINSCHAFTEN UND REGISSEURE DES CHARISMA 11

Dennoch gilt: ,Von Helden muss [...] berichtet werden®, wie Herfried Miinkler
schreibt.2 Ja man kann vielleicht noch weiter gehen und sagen, dass Held(inn)en
zwar nicht unbedingt als Person, aber als Objekt der Verehrung und Bewunde-
rung erst dadurch geschaffen werden, dass von ihnen erzihlt wird; sie sind das
Produkt heroisierender Prisentationen und Zuschreibungen, die allerdings auch
Selbstzuschreibungen sein konnen: ,Als heroische Figur verstehen wir deshalb
zunichst eine reale oder fiktive, lebende oder tote menschliche Person, die als
Held, hero, héros usw. benannt und/oder prisentiert wird und der heroische Ei-
genschaften zugeschrieben werden.”3 Diese Konstrukthaftigkeit des Heroischen
ist — um noch einmal auf den Film ,Hero® zuriickzukommen - in dieser filmi-
schen Erzidhlung ganz offensichtlich, was die Figur des Bubber angeht, aber sie
betrifft auch Bernie. Dieser ist zwar auf den ersten Blick als ,wahrer® Held als
Kontrastfigur zum ,falschen® Helden Bubber angelegt und insofern geeignet, den
Konstruktionscharakter des Heroischen zu verschleiern. Doch zum einen unter-
lauft der Film selbst diese Dichotomie schliefflich, und zum anderen macht eine
nuanciertere Lektiire des Films deutlich, dass es letztlich bestimmte Strategien
wie erzdhlerische Schwerpunktsetzung, Kameraeinstellungen oder Musik sind,
die Bernie fiir die Zuschauer vor der Leinwand genauso als Helden konstruieren,
wie innerhalb der fiktionalen Welt die Medien Bubber zum Helden machen.

Der Film verhandelt somit zentral denjenigen Aspekt, der im Fokus dieses
Bandes steht und der anders als die vielfiltigen Strategien der Heroisierung bis-
her nur sehr wenig wissenschaftliche Aufmerksamkeit erfahren hat: das Publikum
von Helden und ihren Taten. Genauso nimlich wie Held(inn)en nicht ohne Er-
zdhlungen existieren, existieren sie nicht ohne Publikum. Jede heroische Figur
benotigt eine Interpretationsgemeinschaft, in der Heldenerzihlungen einen Re-
sonanzraum finden und fur die sie als Held(in) fungiert. Ein Held ist immer ein
Held fiir jemanden und bendtigt zumindest zur (vielleicht auch widerwilligen)
Akzeptanz, wenn nicht sogar Bewunderung oder Verehrung ein bereites Publi-
kum. Der Held oder die Heldin schreibt sich im Fall der Selbstheroisierung (oft
im wortlichen Sinne) in einen politischen, sozialen oder kulturellen Erwartungs-
horizont, eine soziale Figuration im Sinne Norbert Elias’, ein, oder wird im Fall
der Fremdheroisierung in solch einen Erwartungshorizont eingeschrieben. Fehlt
ein solcher Erwartungshorizont, laufen alle Versuche der heroisierenden Selbst-
und Fremdinszenierung ins Leere: Die Figur ist dann kein Held, weil es niemand
gibt, der sie als solchen akzeptiert. Ist der Erwartungshorizont aber gegeben, wer-
den die Figuren fur ihre Interpretationsgemeinschaften zu Held(inn)en.

2 H. Miinkler, Heroische und postheroische Gesellschaften, in: Merkur 61, Heft 8/9, 2007,
S. 742-752, hier S. 742.

R. von den Hoff [et al.], Helden - Heroisierungen - Heroismen. Transformationen und
Konjunkturen von der Antike bis zur Moderne. Konzeptionelle Ausgangspunkte des Son-

derforschungsbereichs 948, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des Heroi-
schen 1, Heft 1, 2013, DOI 10.6094/helden.heroes.heros./2013/01/03, S. 7-14, hier S. 8.

3

https://dol.org/10.5771/6783856505850-9 - am 13.01.2026, 08:28:02. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

12 RONALD G. ASCH / MICHAEL BUTTER

Als solche erfiillen sie fiir ihr Publikum eine Reihe von Aufgaben, die je nach
Kontext variieren. So konnen Held(inn)en die Werte einer Interpretationsgemein-
schaft reprisentieren, indem sie diese idealtypisch verkorpern. Sie konnen diese
Werte aber auch bestirken, indem sie diese verletzen, was ithnen erlaubt ist, aber
nicht den ,normalen® Mitgliedern der Gemeinschaft.* Heldenfiguren kénnen zur
Imitation anregen und so den kulturellen Habitus derjenigen (mit)bestimmen, die
sie als Leitfiguren anerkennen. Ebenso konnen sie aber auch einen ,vicarions he-
roism‘ erlauben, es also denjenigen, denen eine heroische Selbstinszenierung zum
Beispiel aufgrund ihrer sozialen Klasse, Ethnie oder ihres Geschlechts nicht un-
mittelbar moglich ist, ermoglichen, durch die Verehrung des Helden oder der
Heldin an der Welt des Heroischen teilzuhaben.

Wer sich fur die sozialen Funktionen von Held(inn)en und Heroisierungen in-
teressiert, kommt daher an der Auseinandersetzung mit deren Publika nicht vor-
bei. Dennoch ist das Thema in der Forschung, die sich lange Zeit vor allem auf
die einzelnen Heldenfiguren und deren Rezeption in unterschiedlichen Texten
konzentriert und in jlingerer Zeit vor allem die unterschiedlichen Strategien der
Heroisierung in den Blick genommen hat, bisher vernachlissigt worden.> Der
vorliegende Band ist ein erster Schritt, diese Forschungsliicke zu schlieflen. Insge-
samt stehen drei Fragenkomplexe im Mittelpunkt:

1. Wer ist im konkreten Fall das Publikum der Heroisierung, und wie verhilt es
sich zur Gesellschaft der Zeit? Kann man von einer in der Offentlichkeit oder
Teiloffentlichkeit stattfindenden Heldenverehrung sprechen, oder dient die he-
roische Figur einem exklusiven Kreis gerade dazu, sich in Opposition zur brei-
ten Offentlichkeit als Kollektiv zu definieren? Und inwiefern ist die Reichweite
einer Heroisierung an mediale Bedingungen gekoppelt bzw. bedingt die Inter-
pretationsgemeinschaft, die erreicht werden soll, die Wahl des Mediums?

2. Wie ist die Beziehung zwischen heroischer Figur und Publikum definiert?
Handelt es sich um eine eher neutrale Zuschauerposition, widerwillige Akzep-
tanz, Bewunderung oder gar Verehrung? Und korrelieren diese verschiedenen
Formen der Rezeption an unterschiedlichen historischen Momenten und in
unterschiedlichen Kulturen mit den verschiedenen Funktionen, die heroische
Figuren fiir ihre Interpretationsgemeinschaften erfiillen konnen?

3. Welche Rolle spielen die ,Heldenmacher, also diejenigen Akteure oder Institu-
tionen, die reale oder fiktive Figuren fur ein bestimmtes Publikum als Held
oder Heldin projizieren? Wie ist ihre Position innerhalb der Interpretationsge-

Auch diese Liminalitit von Helden, also ihre Positionierung an der Grenze der Gemein-
schaft oder sogar jenseits davon, ldsst sich an ,,Hero“ beobachten. Weder der Veteran Bub-
ber noch der Dieb Bernie sind - zumindest anfangs — wirklich in die Gesellschaft inte-
griert, und die Handlung des Films kreist gerade um die Frage, ob jemand aus einer sol-
chen Position heraus zum Helden werden kann.

Starker thematisiert wird dieser Aspekt allerdings in einer mafigeblichen jiingeren Arbeit
von A. Lilti, Figures publiques. U'invention de la célébrité 1750-1850, Paris 2014.

https://dol.org/10.5771/6783856505850-9 - am 13.01.2026, 08:28:02. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VEREHRERGEMEINSCHAFTEN UND REGISSEURE DES CHARISMA 13

meinschaft? Erlangen sie unter Umstinden selbst bisweilen einen quasi hero-

ischen Status, vielleicht weil sie iiberhaupt erst ein rezeptionsfihiges Publikum
schaffen?

I1

Diese fundamentalen Fragen und ihre theoretischen Implikationen werden von
Veronika Zink in ihrem Beitrag zur ,,Produktion des Idolatrischen® aufgegriffen.
Wihrend in ilteren Darstellungen — man denke an den Charisma-Begriff bei Max
Weber - die Beziehung zwischen der charismatischen, heroischen Figur und ihren
Verehrern oft als eine Abhingigkeit dargestellt wird, die auf der Uberwiltigung der
Admiranten durch das Charisma der Ausnahmegestalt beruht, betont Zink, dass
es sich bei der Beziehung zwischen Held und Verehrergemeinde viel eher um ein
Wechselspiel handele, bei dem ein stillschweigendes Einverstindnis zwischen bei-
den Seiten bestehe. Die geheimnisvolle Aura der verehrten Gestalt — das gilt na-
turlich auch und gerade fiir religiose Kontexte — ldsst sich nur aufrechterhalten,
wenn die Verehrer ihrerseits diese Aura gegen Kritik verteidigen und die verehrte
Gestalt vor allzu zudringlichen Blicken schiitzen, denn das Geheimnis ist ein we-
sentliches Element ihrer Wirkung. Diese Wirkung setzt voraus, dass die Figur, die
man verehrt, durch den Akt der Adoration von der Sphire des Profanen aktiv ab-
gegrenzt wird. Im religiosen Bereich handelt es sich um einen genuinen Sakralisie-
rungsvorgang, der ohne einen Kultus mit seiner eigenen Liturgie und seinen eige-
nen Riten oft gar nicht vorstellbar ist. Aber auch dort, wo es um weltliche Figuren
geht, finden, wie Zink betont, dhnliche Prozesse statt. Die verbreitete postreligiOse
Haltung, die unsere europdischen Gesellschaften dominiert, erleichtert es heutzu-
tage, jeden und alles zum Gegenstand der Idolatrie werden zu lassen.

Zugleich richtet sich aber in einem tendenziell postheroischen Zeitalter immer
ein besonderer Verdacht gegen diese bewusste Produktion des Idolatrischen, gera-
de weil sie so leicht als beliebig erscheinen kann. Dem begegnet die Idolatrie zu-
mindest im Bereich der Popkultur und ihres Starkultes - in einem politischen
Umfeld wire eine solche Haltung schwieriger —, indem sie ausdriicklich die
Scheinwelt, die sie selber geschaffen hat, bejaht, also gar nicht mehr postuliert, der
Gegenstand der Verehrung gehore einer hoheren transzendenten Sphire an, die
sich deshalb dem Blick der normalen Sterblichen entziehe.® Die Illusion wird als
solche bejaht und der Hinweis auf die ,kiinstliche® Produktion von Stars und ihres
Charismas vermag deren Popularitit gerade nicht zu erschiittern, wihrend fur il-
tere Epochen dann doch zumindest der Grundsatz der Rhetorik gegolten hitte:
maxima ars est celare artem. Heute hingegen schadet es nicht, wenn die Theaterma-
schinen und technischen Mittel der Inszenierung offen sichtbar werden.

6 Siche dazu den Beitrag von Veronika Zink in diesem Band, besonders S. 37-40.

https://dol.org/10.5771/6783856505850-9 - am 13.01.2026, 08:28:02. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

14 RONALD G. ASCH / MICHAEL BUTTER

Das ist sicherlich bis zu einem gewissen Grad eine neue Situation. Ansitze zu
dieser Art von Heldenverehrung finden wir aber schon im frithen 20. Jahrhun-
dert und eben gerade nicht im Bereich der Populidrkultur, sondern eher in eliti-
ren Kreisen, die der Massenkultur einen esoterischen Lebensentwurf gegeniiber-
stellen wollten. Dies zeigt Ann-Christin Bolay in ihrem Beitrag zum George-
Kreis. In heldenarmer Zeit oder in einer Epoche wirkmichtiger, aber falscher
Heldenkulte — das war jedenfalls die Sicht Georges und seiner Jiinger — schufen
der Dichter und seine Mitstreiter aus dem Miunchner Gymnasiasten Maximilian
Kronberger (eigentlich Max Konrad August Kronberger), dem Sohn eines Wiirz-
burger Kaufmanns, eine Kultfigur. Das einzig Ungewohnliche an Kronberger war
vielleicht seine Schonheit, die George, der fiir solche Reize empfinglich war, of-
fensichtlich anzog. Im Ubrigen starb Kronberger schon im Alter von sechzehn
Jahren an Meningitis. In Erinnerung an ihn lief der George-Kreis in einschligi-
gen Publikationen sein kurzes Leben als die Epiphanie eines Gottes erscheinen.
Es muss den Beteiligten bewusst gewesen sein, dass eine solche Verherrlichung
des jungen Gymnasiasten sich auf keine wie immer geartete Heldentat Kronber-
gers stiitzen konnte. Die im George-Kreis ebenfalls betriebene Verherrlichung be-
stimmter historischer Gestalten wie César oder des Stauferkaisers Friedrich II. be-
saf$ hier schon eine solidere Basis, verband sich allerdings auch oft mit der radi-
kalen und bisweilen fiir Auflenstehende befremdlichen Umdeutung dieser Figu-
ren im Sinne der Ideale des Kreises. Umgekehrt eignete sich Kronberger aber
auch besonders gut fiir eine idolatrische Inszenierung, denn weil er kaum eine
eigene Biographie besafi, jedenfalls keine exzeptionelle, und so frith gestorben
war, eignete er sich als ideale Projektionsfliche fir die unterschiedlichsten Erwar-
tungen und Wertvorstellungen.

Am Ende ging es auch gar nicht um Kronberger respektive Maximin - so wur-
de er genannt — als Person, sondern um den Akt der Verehrung an sich. In einer
Zeit, der, wie es schien, die Fihigkeit zur reinen Adoration abhandengekommen
war, bewiesen George und seine Jiinger, dass sie sich die Fihigkeit zur Verehrung
bewahrt hatten. Am Ende war es der Regisseur des Kultes, George selber, der he-
roisiert wurde, und weniger der Jiingling Maximin, der letztlich eine austauschba-
re Figur blieb. George wurde zur verehrungswiirdigen Gestalt, weil er selbst die
Fahigkeit besaf’, zu verehren und eine Atmosphire der Verehrung zu schaffen.
Dass in der Verehrung des Heros der Verehrer wichtiger wird als der Held, kann
man vielleicht auch als Phinomen einer Spitzeit sehen, der der Glaube an Hel-
den eigentlich auflerhalb sehr spezifischer ideologischer, hochpolitischer Kontex-
te bereits fehlte, die aber die Helden- und Genieverehrung dennoch als erheben-
des und erhabenes Gefiihl und als eine Kraft, die kollektive Identifikationsoptio-
nen schafft, nicht missen wollte. Also galt es, praktisch aus dem Nichts einen
Heldenkult und eine Verehrergemeinde zu schaffen.

Ganz neu war diese Konstellation im frithen 20. Jahrhundert nicht, denn Car-
lyle, der als spiritus rector des Genie- und Heldenkultes des 19. Jahrhunderts eine

https://dol.org/10.5771/6783856505850-9 - am 13.01.2026, 08:28:02. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VEREHRERGEMEINSCHAFTEN UND REGISSEURE DES CHARISMA 15

so maflgebliche Rolle spielte, hatte in seinen Vorlesungen tiber ,Heroes, Hero-
Worship, and the Heroic in History®, die er im Jahr 1840 hielt, bereits konsta-
tiert, dass es zwar in der Gegenwart kaum noch wirkliche Helden gebe - oder je-
denfalls keine, die allgemein Bewunderung und Anerkennung finden -, dennoch
sei und bleibe Heldenverehrung das Fundament jeder Gesellschaft: ,Society is
founded on Hero-Worship“, wie er lakonisch schrieb.”

Wenn das freilich galt, dann verdiente der Dichter oder Historiker, der der Ge-
sellschaft ihre Helden gab oder zuriickgab, ebenso Verehrung wie der Held sel-
ber. Carlyle hitte nicht davon gesprochen, dass Dichter oder Historiker den ,gro-
Ben Mann‘ oder Helden einfach erschufen, denn er war davon tiberzeugt, dass
nur providence, die Vorsehung, einer Gesellschaft oder Epoche den Helden, den
sie ersehnte, senden konne. Ein Historiker, der mehr war als ein knochentrocke-
ner Annalist — wie jener fatale Pedant Dryasdust, der uns bei Carlyle gelegentlich
begegnet —, dessen Werke vielmehr durch eine moralische Botschaft und eine Vi-
sion heroischer Grofle inspiriert waren, war auf eine gewisse Weise selbst eine he-
roische Figur, und so inszenierte sich der dustere schottische Seher und Prophet
auch. Er fand dabei durchaus seine publizistischen Fiirsprecher etwa in der Zeit-
schrift ,Fraser’s Magazine®, mit der sich Christiane Hadamitzky in ihrem Beitrag
auseinandersetzt.

In dem Londoner Journal, das 1830 begriindet wurde, veroffentlichte Carlyle
nicht nur eigene Artikel, hier fand auch seine Deutung der Rolle des Historikers
als Dichter und Seher Resonanz. Diese Konzeption von Geschichtsschreibung
richtete sich vor allem gegen jiingere Vertreter einer stirker akademisierten histo-
rischen Forschung, die einen distanzierteren, wissenschaftlicheren Stil der Dar-
stellung pflegten, der Carlyle und seinen Anhingern als blofler Positivismus er-
schien. Nach 1850 erschien der Kampf, den ,Fraser’s Magazine® fur die Carlyle-
Ideale fithrte, jedoch zunehmend als ein Riickzugsgefecht. Die zunehmende
Demokratisierung der Gesellschaft — jedenfalls auf der politischen Ebene - lie§
die elitiren Vorstellungen Carlyles als ebenso antiquiert erscheinen wie seine
Vorstellungen von der Rolle des Historikers, wie Hadamitzky betont. Die Zu-
kunft gehorte nun Zeitschriften, die ihre Held(inn)en ihren Lesern ndherbrach-
ten, sie als normale Menschen, die eben nur tiber sich hinausgewachsen waren,
darstellte. Gefragt waren nicht Halbg6tter und nie erreichbare Ausnahmefiguren,
sondern Helden, die dem Alltag nahe genug blieben, um nachahmbar zu sein.

Entsprechend propagierten die entsprechenden Magazine, von denen sich vie-
le auch an Jugendliche richteten, weniger eine unkritische Verehrung von Hel-
den, sondern eher eine auf Nachahmung angelegte Bewunderung, die sich
durchaus auch mit einer Kritik der transgressiven Ziige des Heroischen verbinden
konnte. Moralische Grofle zihlte am Ende mehr als die spektakulire Tat; ent-
sprechend wurden auch klassische kriegerische Helden wie der Herzog von Wel-

7 T. Carlyle, On Heroes, Hero-Worship, and the Heroic in History, hrsg. von D. R. Sorensen

und B. E. Kinser, New Haven, CT 2013, S. 21-195, hier S. 29.

https://dol.org/10.5771/6783856505850-9 - am 13.01.2026, 08:28:02. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

16 RONALD G. ASCH / MICHAEL BUTTER

lington gewissermaflen auf ein Normalmaf$ reduziert, um sie fiir das Publikum
der Zeitschriften didaktisch verwertbar werden zu lassen, wie Barbara Korte her-
vorhebt.? Die Betonung des moralischen Heldentums gegentiber dem reinen
Heldentum der Tat lieff auch fur weiblichen Heroismus einen gewissen Raum.
Obwohl die klassischen Heldenfiguren eher minnlich waren, konnte das stillere
weibliche Heldentum geradezu als iiberlegen dargestellt werden. Freilich wurde
mit einer solchen Akzentuierung das ,,Iransgressionspotenzial“ weiblicher Heroi-
nen auch bewusst eingehegt, wie Barbara Korte zeigt. Insgesamt wurde in den
Zeitschriften der Held ,als provokanter Grenzginger und Normensprenger® eher
ausgeblendet. An seine Stelle trat der Held als ,vorbildlicher Normerftller.” Bei
aller zuweilen recht deutlichen Kritik an der blinden Verehrung von Helden
wurde andererseits doch gleichzeitig durchaus der soziale und politische Wert be-
tont, den die Bewunderung fiir eine heroische Tat oder Figur als gemeinschafts-
bildendes Erlebnis haben konnte. Ohne Zweifel gingen die Zeitschriften - die
sich ja auch verkaufen mussten — in ihren Artikeln auf eine bereits vorhandene
Erwartungshaltung des Publikums ein, vermochten diese aber durchaus auch im
Sinne eines erzieherischen Ideals zu modifizieren. Das neue Heldenideal, das sie
propagierten, war dabei schon durch die sich wandelnden Wertmaf3stibe einer
sich zumindest teilweise demokratisierenden Gesellschaft geprigt.

Zeitschriften, die bewusst ein Massenpublikum zu erreichen suchten, waren im
19. Jahrhundert ein relativ neues Medium. Ganz anders verhielt es sich mit dem
Musiktheater: Urspriinglich hatten Opern in den deutschen Territorien und ande-
ren monarchisch verfassten Lindern ihren Platz im Umbkreis furstlicher Hofe ge-
funden. Es gab natiirlich Ausnahmen wie die bekannte Hamburgische Oper am
Ginsemarkt, die von 1678 bis 1738 in Betrieb war, aber sie wirkten in Deutsch-
land insgesamt fur das Musiktheater weniger stilbildend als die Opern in den
zahlreichen groferen und kleineren Residenzstddten. Erst im 19. Jahrhundert 6ft-
nete sich die Oper tberall stirker einem biirgerlichen Publikum. Allerdings, dar-
auf weist Carolin Bahr in ithrem Beitrag hin, entstand kein neues homogenes Pub-
likum, vielmehr trafen sich in der Oper ganz unterschiedliche Rezipientenkreise,
die auch raumlich im Auditorium relativ stark getrennt blieben, da der 1. Rang,
das Parkett und die oberen Ringe sowie die Galerie jeweils unterschiedlichen so-
zialen Schichten vorbehalten waren.

Die Oper war dabei nicht nur der Ort fur die Inszenierung von Bithnenhelden,
sondern auch das Publikum oder die Publika inszenierten sich hier zum Beispiel
als Kunstkenner, leidenschaftliche Musikliebhaber oder vielleicht auch als gelang-
weilt snobistische Genieler. Da das Auditorium meist auch wihrend der Vorstel-
lung erleuchtet blieb, konnte man darauf zihlen, dass Gesten und Zeichen des
Beifalls und der Hingabe, aber auch der Missbilligung oder des blolen Gelang-
weilt-Seins auch von den anderen Zuschauern durchaus wahrgenommen wurden.

Siehe dazu den Beitrag von Barbara Korte in diesem Band, S. 93-114, hier S. 94.
9 Ebd.,S. 114.

https://dol.org/10.5771/6783856505850-9 - am 13.01.2026, 08:28:02. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VEREHRERGEMEINSCHAFTEN UND REGISSEURE DES CHARISMA 17

Zum Teil waren solche Gesten und Kundgebungen auch zuvor einstudiert wor-
den. Das Publikum spielte jedenfalls auf seine Weise bei einer Auffithrung durch-
aus mit, seine Rolle war alles andere als nur eine passive.

Nach der Mitte des 19. Jahrhunderts setzten sich jedoch schrittweise andere
Verhaltensformen und soziale Praktiken in der Oper durch, und die Aufmerksam-
keit des Publikums richtete sich nun stirker als frither auf die Auffithrung selbst,
die nun mehr wurde als nur eine besondere Form der Unterhaltung fiir eine Fest-
gesellschaft, die eher mit sich selbst beschiftigt war. Die biirgerliche Oper der
Epoche bot mit ihren neuen Helden, die nicht selten politische Revolutionire
oder Widerstandskimpfer waren, ganz neue Identifikationsmoglichkeiten. Die
Protagonisten der Oper waren nun keine antiken oder mythischen Gestalten
mehr, sondern Figuren der Geschichte, deren Leben auf einer hoheren Ebene psy-
chologische Konflikte widerspiegelte, die auch dem Publikum vertraut waren.
Zugleich kam dem Chor im Operngeschehen eine groflere Bedeutung zu als zu-
vor. Mit thm war ein als Interpretationsgemeinschaft agierendes Publikum gewis-
sermaflen in die Handlung selber eingebaut. Das reale Publikum konnte sich mit
dieser Interpretationsgemeinschaft identifizieren, aber auch weiterhin selber auf
das Bithnengeschehen aktiv einwirken, wie Bahr hervorhebt, etwa durch ,Mitsin-
gen, Zischen oder andere Bekundungen des Beifalls oder Missfallens®.10

I1I

Es entbehrt nicht einer gewissen Ironie, dass das 19. Jahrhundert einerseits die
Epoche der grolen biirgerlichen Heldenverehrung und der Heldenkulte war, an-
dererseits auch durch das Aufkommen einer wissenschaftlichen Betrachtung von
Gesellschaft geprigt wurde, die eher dazu angetan war, traditionelle Heldennarra-
tive zu dekonstruieren. Auf den Aufstieg einer Geschichtswissenschaft, die die
eher naive Heldenverehrung, die ein Carlyle predigte, zu dessen Arger desavouier-
te, wurde bereits verwiesen. Immerhin, die historistische Geschichtsschreibung
auch noch des spiten 19. Jahrhunderts verstand sich als idiographische, nicht als
nomothetische Disziplin; fir den ,grofflen Mann® - meist handelte es sich um
Minner, nicht um Frauen - als Faktor der historischen Entwicklung blieb daher
immer noch reichlich Raum. Ganz anders war dies anfangs in der Soziologie, mit
deren Entwicklung in dieser Epoche sich Tobias Schlechtriemen auseinandersetzt.
Thr ging es gerade darum, allgemeine Regeln und Gesetze fiir soziale Prozesse auf-
zustellen, die Giberall und immer galten. Individuen waren hier ein eher zu ver-
nachlissigender Storfaktor, fiir das Exzeptionelle als relevantes Moment der Ent-
wicklung sollte gerade kein Raum bleiben, dann hitte sich die Soziologie ja selber
demontiert. So sahen es zumindest die frithen Vertreter des Faches, be1 Max We-
ber oder Werner Sombart sollte sich die Akzentuierung dann verindern.

10" Siche dazu den Beitrag von Carolin Bahr in diesem Band, S. 115-137, hier S. 135.

https://dol.org/10.5771/6783856505850-9 - am 13.01.2026, 08:28:02. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

18 RONALD G. ASCH / MICHAEL BUTTER

Freilich mussten die frithen Soziologen sich selbst Rechenschaft dariiber able-
gen, dass in ihrer eigenen Epoche der Geniekult und die Bewunderung fiir grofle
historische Gestalten mehr denn je wirkmichtig waren. Es gab Vertreter der Dis-
ziplin wie Herbert Spencer, die das letztlich darauf zuriickfiihrten, dass die meis-
ten Menschen sich in ganz naiver Weise nach simplen Erklirungsmustern sehn-
ten. Heroische Narrative waren ganz einfach eine enorm wirksame Erzdhlform,
zumal sie zu den Zeiten Spencers auch von vielen Historikern, wenn auch in sub-
limierter Form iibernommen wurden. Etwas subtiler argumentierte der franzosi-
sche Soziologe Adolphe Quételet, fir den ,grofle Minner* vor allem in besonders
prignanter Weise etwas reprisentierten, was in Wirklichkeit allen oder sehr vielen
Menschen in einer Gesellschaft gemeinsam war: Sie waren fiir ihn representative men
und eben gerade nicht exzeptionell, sondern eher eine ins Monumentale gesteiger-
te Form des Durchschnittlichen.

Wie immer man Quételets Deutung beurteilen mag, sicher ist, dass es durchaus
Gesellschaften gibt, die in heroischen Figuren gerade nicht das schlechthin Exzep-
tionelle und potenziell Transgressive suchen. Sie bemithen sich eher darum, sich
ihrer selbst und ihrer Werte zu vergewissern, indem sie Helden verehren, die zwar
stirker und mutiger sind als der Durchschnitt, aber im Ubrigen ganz dessen Le-
bensideal entsprechen. Die USA scheinen fir diese Form der Heldenverehrung
von jeher ein besonders fruchtbares Feld geboten zu haben, da die Gesellschaft
sich auch schon im 19. Jahrhundert als demokratisch und egalitir verstand.

Eine der Organisationen, die sich in den USA zu Beginn des 20. Jahrhunderts
der Aufgabe annahm, Helden zu finden oder, wenn man so will, zu erfinden, mit
denen sich der durchschnittliche Amerikaner oder in diesem Fall eher die durch-
schnittliche Amerikanerin identifizieren konnte, waren die 1890 begriindeten
Daughters of the American Revolution (DAR). Es handelte sich um einen Zu-
sammenschluss von Frauen, die in aller Regel aus der weilen Mittelschicht
stammten (heute besteht diese rassische Exklusivitit nicht mehr) und fiir sich in
Anspruch nahmen - und noch nehmen - von einem ,Patrioten® abzustammen,
der sich im spiten 18. Jahrhundert aktiv am Kampf fiir die amerikanische Unab-
hingigkeit beteiligt hatte. Oder wie es in den heute gliltigen Regeln fiir die Auf-
nahme in die Organisation heifit: Um eine Aufnahme konne sich jede Frau be-
werben, ,,18 years or older who can prove lineal, bloodline descent from an an-
cestor who aided in achieving American independence. [...] She must provide do-
cumentation for each statement of birth, marriage and death, as well as of the Re-
volutionary War service of her Patriot ancestor.“1! Wie Simon Wendt zeigt, ver-
folgten die Tochter der Revolution ihr ganz spezifisches Heroisierungsprogramm
mit Blick auf die amerikanische Geschichte. Frauen fanden in dieser Geschichte
zwar nun einen grofleren Platz als in der Vergangenheit, aber doch primir als
Miitter und Ehefrauen, die nur in Ausnahmesituationen auch einmal minnliche

11 http://www.dar.org/national-society/become-member/how-join, 10. Juni 2015.

https://dol.org/10.5771/6783856505850-9 - am 13.01.2026, 08:28:02. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VEREHRERGEMEINSCHAFTEN UND REGISSEURE DES CHARISMA 19

Rollen iibernahmen, indem sie etwa mit der Waffe in der Hand im Westen Ame-
rikas die neu erworbene Farm verteidigten — ohne dabei ihre Aufgabe als Miitter
zu vernachlissigen. Ein dezidiert konservatives anti-emanzipatorisches Familien-
ideal verband sich bei den Daughters also mit dem Versuch, Frauen einen grofie-
ren indirekten Einfluss auf Kultur und Politik zu verschaffen, denn die Daughters
waren zumindest vor dem Zweiten Weltkrieg eine einflussreiche und prestige-
trichtige pressure group.

Afroamerikanische Frauen waren von der amerikanischen Heldengeschichte,
wie die Tochter der Revolution sie propagierten, freilich so gut wie vollstindig
ausgeschlossen, und erst seit den 1970er Jahren begann sich dies schrittweise zu
indern. Allenfalls einzelne Native Americans fanden Aufnahme in der Heldenka-
non der DAR, vorausgesetzt sie hatten als ,gute Indianer® die Westexpansion der
weiflen Siedler loyal unterstiitzt, statt sie zu bekdmpfen.

Der Heldenkult, den die Daughters of the American Revolution betrieben,
sollte dabei auch dazu dienen, den eigenen sozialen Status zu festigen, denn die
Mitglieder des Vereins nahmen fur sich ja in Anspruch, von den Helden der Re-
volution abzustammen. Je heller der Ruhm dieser Patrioten strahlte, desto stirker
auch das soziale Prestige, das man aus einer Abstammung von diesen Minnern
(und Frauen) ableiten konnte. In einer demokratischen Gesellschaft konstituierte
sich somit eine — allerdings immer noch relativ breit angelegte — ,heroische’ Elite,
die sich sehr bewusst von Aufienseitern abgrenzte, zu denen nicht nur Afroame-
rikaner, sondern zunichst lange Zeit auch noch ethnische oder konfessionelle
Gruppen, die nicht angelsichsisch und nicht protestantisch genug waren, gehor-
ten. In gewisser Weise verstanden sich die Daughters als eine durch Abstammung
legitimierte heroische Aristokratie in einem demokratischen Land, oder zumin-
dest gestatteten ihre Aktionen und Feiern es ihren Mitgliedern, von einer solchen
Rolle zu triumen, ohne in der Realitit die ganz unheroische Alltagswelt der ame-
rikanischen Mittelschicht und ihrer Familienidylle jemals zu verlassen.

Heldenverehrung war hier Teil einer bewussten Geschichtspolitik und einer
kontroversen Debatte iiber das, was den Kern der amerikanischen Identitit als Na-
tion ausmachte. Dazu trat ein weiterer Umstand: Die Mitglieder der DAR waren
zwar ihrer sozialer Position nach sicherlich nicht marginalisiert, konnten aber zu-
mindest vor 1920, als in Amerika das Frauenwahlrecht eingefithrt wurde, am poli-
tischen Prozess nur indirekt teilnehmen. Thre Heroisierungsstrategien kénnen so-
mit durchaus auch als Versuch verstanden werden, sich mit der gebotenen Vor-
sicht einer anfinglich noch peripheren Statusgruppe doch eine Stimme in der Po-
litik zu verschaffen.

Dass gerade marginale Figuren als ,Heldenmacher® auftreten konnen, ist ein
Thema, mit dem sich auch Andreas Schliiter in seinem Beitrag auseinandersetzt.
Freilich geht es hier um keine grolere gesellschaftliche Gruppe, sondern um ein-
zelne Individuen, die ihre Auflenseiterposition dadurch zu kompensieren versuch-
ten, dass sie sich als artisans of glory, als Regisseure des Ruhms, fiir einige der fith-

https://dol.org/10.5771/6783856505850-9 - am 13.01.2026, 08:28:02. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

20 RONALD G. ASCH / MICHAEL BUTTER

renden Aristokraten des elisabethanischen Zeitalters unentbehrlich machten. Die
drei Minner, mit denen Schliiter sich auseinandersetzt, Hubert Languet, Giorda-
no Bruno und Antonio Pérez, konnten alle bis zu einem gewissen Grad als Ent-
wurzelte gelten. Languet, der als Diplomat titig war und aus einer nicht unbedeu-
tenden franzosischen Familie stammte, erscheint noch am wenigsten als Auflen-
seiter, aber faktisch verfolgte er seine Karriere fern seiner Heimat in Kursachsen.
Die Verfolgung seiner Glaubensgenossen, der Hugenotten, in Frankreich lieff ihn
in seiner Heimat, die er nach der Bartholomiusnacht kaum noch aufsuchte, eben
doch zum Mitglied einer marginalisierten Gruppe werden. Noch stirker entspre-
chen Bruno und Pérez dem Bild des Intellektuellen als Auflenseiter, der eine pre-
kire Existenz auflerhalb seiner Heimat, im Exil fiihren musste, denn beide hatten
aus ihrem Land, aus Italien im Falle Brunos, aus Spanien im Falle von Pérez, flie-
hen miissen.

Was alle drei Minner verband, war der Versuch, in England einen aristokrati-
schen Patron zu finden, dem sie eine heroische Rolle als Fithrer einer Allianz ge-
gen die Michte der Finsternis, das heifit vor allem gegen Spanien und das Papst-
tum, zuschreiben konnten. Im Falle Languets und Brunos sollte diese Rolle der
Dichter und Krieger Sir Philip Sidney tibernehmen, im Falle von Pérez Robert
Devereux, der zweite Earl of Essex. Namentlich Languet hoffte, dass Sidneys
Ruhm, den er zu verbreiten suchte, ihn zu einer der zentralen Figuren in einem
europaweiten Netzwerk von militanten Protestanten machen wiirde, von dem er
sich die energische Bekimpfung der Gegenreformation erhoffte. Alle drei erwarte-
ten sich aber auch eine Aufwertung ihres eigenen eher prekiren Status’, wenn ihre
Position als Vertraute und Berater einer heroischen Fithrungsfigur 6ffentliche An-
erkennung fand. Auffillig ist im Ubrigen, das hebt Schliiter hervor, wie sehr sich
Sidney und Essex auf dieses Spiel einlieffen. Sie iibernahmen zumindest bis zu
einem gewissen Grad die von auflen an sie herangetragene heroische Rolle, wobei
Sidney als Dichter natirlich durchaus dazu in der Lage war, selber mit literari-
schen Mitteln die eigene heroische Reputation zu mehren. Da er am elisabethani-
schen Hof jedoch selber eher ein Auflenseiter war, waren die Kontakte zu konti-
nentaleuropdischen Adligen, die ihm Languet verschaffte, besonders wertvoll fiir
ihn. Zugleich entwarfen sowohl Languet und Bruno im Falle von Sidney als auch
Pérez im Falle von Essex ein heroisches Gegenprogramm zu der im Kern doch
recht vorsichtigen Auen- und Konfessionspolitik Elisabeths I.

Es wire sicherlich falsch, in Sidney und Essex nur das leb- oder willenlose Ma-
terial zu sehen, aus dem Languet, Bruno und Pérez Heldenfiguren nach Maf3 er-
schufen, denn beide wirkten auf je unterschiedliche Weise (Essex zum Beispiel
auch durch sein Auftreten bei hofischen Turnieren) an der Konstruktion eines he-
roischen #mage mit, das ihre mehr oder weniger stark ausgeprigte politische Au-
Benseiterposition kompensieren sollte. Auffillig bleibt dennoch, wie stark heroi-
sche Lebensentwiirfe und Leitbilder nicht nur von ehrgeizigen Aristokraten, die
selber gern als heroische Leitfiguren anerkannt werden wollten, instrumentalisiert

https://dol.org/10.5771/6783856505850-9 - am 13.01.2026, 08:28:02. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VEREHRERGEMEINSCHAFTEN UND REGISSEURE DES CHARISMA 21

werden konnten, sondern auch von ihren Vertrauten und Beratern, die den Ruhm
ithres Patrons als Mittel zum Zweck — fir hohere politische Ziele, aber auch fiir die
eigene Karriere — einzusetzen versuchten. Faktisch wurde das Skript fiir die heroi-
sche Rolle, die Minner wie Sidney und Essex zu spielen versuchten, immer erneut
zwischen den Protagonisten und den ,Heldenmachern®, aber auch einem Publi-
kum, dessen Erwartungen einen Kontext darstellten, in den sich alle heroischen
Selbstentwiirfe und Konstruktionen einschrieben, ausgehandelt.

Die Beitrdge zu diesem Band heben somit nachdriicklich die aktive Rolle her-
vor, die Verehrergemeinschaften, aber auch ein zuweilen eher diffus strukturiertes
Publikum zusammen mit bewussten ,Heldenmachern® fur die Geburt und die Ak-
zeptanz heroischer Figuren spielen. Dennoch sollte man sich am Ende klar ma-
chen, dass es sowohl gesellschaftlich als auch historisch durchaus die Moglichkeit
des schlechthin Exzeptionellen, des nicht Prognostizierbaren gibt, auch in Gestalt
des Wirkens konkreter Individuen. Tobias Schlechtriemen hat in seinem Beitrag
zu Recht darauf aufmerksam gemacht, dass es der Fehler der Soziologie in ihrer
Frithphase war, keinen Raum fiir das Nicht-Berechenbare zu lassen, wohl auch
deshalb, weil sie nicht tiber die Voraussetzungen des eigenen Wissenschaftsideals
reflektierte. Soziologen wie Spencer hitten — wie er schreibt - voreilig einen kon-
tinuierlichen Entwicklungsprozess vorausgesetzt. In diesem Prozess ,kann es we-
der grofle Spriinge geben, noch koénnen heroische Figuren wirklich Neues schaf-
fen®. Grenzen habe Herbert Spencer nicht thematisiert. ,Ohne Grenzziehungen
kann sich aber auch keine Figur vor einem Hintergrund abheben, ebenso wenig
wie nicht ableitbares Handeln erklirt werden kann.“12

Eine heutige Auseinandersetzung mit heroischen Gestalten sollte die Fehler der
allzu sehr auf die scheinbar unabianderlichen Gesetze der sozialen Entwicklung
oder selbst auf Statistiken vertrauenden frithen Soziologie nicht nachvollziehen,
aber sich bewusst machen, dass selbst die scheinbar ginzlich exzeptionelle histori-
sche Personlichkeit, man denke an Napoleon, dessen Niederlage bei Waterloo sich
dieses Jahr zum 200. Mal jahrt, sich in einen Erwartungshorizont und in eine po-
litische und kulturelle Figuration einschreibt, ohne die sie in dieser Gestalt nie-
mals eine geschichtliche Wirkung hitten entfalten kénnen. Der Held oder der
Charismatiker muss erst denkbar, imaginierbar werden, ja sogar explizit erwartet
werden, ehe er tatsichlich auftreten kann; seine Gestalt hingt immer auch von
den Hoffnungen und Befiirchtungen ab, die an ihn von Anhingern und Jingern
ebenso wie von Gegnern und Kritikern herangetragen werden. Die heroische Fi-
gur ist immer auch Projektionsfliche der Sehnsiichte eines Publikums oder einer
Verehrergemeinschaft. Daraus bezieht sie ihre Kraft, dies macht sie aber auch ab-
hingig von der Offentlichkeit, vor der sie sich inszeniert, aber auch von den Re-
gisseuren ihres Charismas, die diesen Prozess der Inszenierung wenn schon nicht
immer in allen Einzelheiten lenken, so doch mitgestalten.

12 Siehe S. 196-197 dieses Bands.

https://dol.org/10.5771/6783856505850-9 - am 13.01.2026, 08:28:02. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956505850-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/6783858505850-9 - am 13.01.2026, 08:26:02.



https://doi.org/10.5771/9783956505850-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

