
»Die großen Philosophien sind ragende Berge,
unbestiegen und unbesteigbar. Aber sie ge-
w�hren dem Land sein H�chstes und weisen in
sein Urgestein. Sie stehen als Richtpunkt und
bilden je den Blickkreis; sie ertragen Sicht und
Verh�llung …«

Martin Heidegger

Karen Gloy /
Manuel Bachmann (Hg.)

Das 
Analogiedenken
Vorstöße in ein neues Gebiet
der Rationalitätstheorie

ALBER PHILOSOPHIE BPH
IL

O
SO

PH
IE

Fr
is

ch
m

an
n

·
Sp

ra
ch

e
–

D
ic

ht
un

g
–

Ph
ilo

so
ph

ie

ISBN 978-3-495-48404-3

A

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ALBER PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu diesem Buch: Der Sammelband erschließt - erstmalig in dieser kon­
zentrierten Ausrichtung - das Analogiedenken als eine eigenständige 
und rationale Denkform. Diese ist für die abendländische Geistes­
geschichte von überragender Bedeutung und wird gegenwärtig ins­
besondere in der Kreativitätsforschung und der wissenschaftlichen 
Heuristik wiederentdeckt. Um so wichtiger ist, das Analogiedenken in 
seinen Strukturen und Gesetzmäßigkeiten zu verstehen. Die hier ver­
sammelten Beiträge untersuchen Analogiesysteme vom Alten Ägypten 
über die Renaissance-Magie bis zur Psychoanalyse und Chaostheorie 
und legen unter typologischen, kategorientheoretischen, formallogi­
schen und hermeneutischen Gesichtspunkten die Erkenntnisleistung 
dieser Denkform frei. Der Band schließt direkt an das Buch über Ratio­
nalitätstypen an, das zur hier diskutierten rationalitätstheoretischen 
Fragestellung den Grund legt.

About this book: This anthology explores - for the first time in this 
concentration - analogical thinking as an independent and rational 
form of thought. This is of prime importance for the western history 
of ideas and is presently being rediscovered particularly in the areas of 
creativity research and scientific heuristics. This makes it even more 
important to understand the structures and the regularities of analogi­
cal thinking. This collection attempts to prepare the way for such an 
understanding. Analogical systems of ancient Egypt through Renais­
sance magic to psychoanalysis and chaos theory are examined and the 
epistemic achievements of this form of thought are revealed in their 
typological, theory of categories, formal logic and hermeneutical 
aspects. This volume is a direct continuation of the book Rationalitäts­
typen by Karen Gloy, which provides the basis for the questions on the 
theory of rationality discussed here.

Die Herausgeber: Dr. phil. Karen Gloy, geb. 1941, ist ordentliche Pro­
fessorin für Philosophie und Geistesgeschichte an der Universitären 
Hochschule Luzern. Gastprofessuren u. a. in China, Taiwan, Kolumbien. 
Hauptarbeitsgebiete: Deutscher Idealismus, Rationalität, Naturphilo­
sophie. Veröffentlichungen beiAlber: Bewußtseinstheorien (1998);Ra­
tionalitätstypen (als Hg., 1999). - Dr. phil. Manuel Bachmann, geb. 
1965, arbeitet z. Zt. an der Universität Basel an seiner Habilitation.

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.) 
Analogiedenken

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alber-Reihe Philosophie

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy /
Manuel Bachmann (Hg.)

Das Analogiedenken
Vorstöße in ein neues Gebiet 
der Rationalitätstheorie

Sonderdruck

Verlag Karl Alber Freiburg/München

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gedruckt mit freundlicher Unterstützung des 
Forschungskredits der Universitären Hochschule Luzern 
und der Dr. phil. Josef Schmid-Stiftung Luzern

Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme

Das Analogiedenken : Vorstöße in ein neues Gebiet der 
Rationalitätstheorie / Karen Gloy ; Manuel Bachmann (Hg.). - 
Freiburg (Breisgau) ; München : Alber, 2000 

(Alber-Reihe Philosophie)
ISBN 3-495-47964-3

Texterfassung: in der Verantwortung der Herausgeber 
Registererstellung: Rainer Höltschl, Freiburg

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei)
Printed on acid-free paper
Alle Rechte Vorbehalten - Printed in Germany
© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg/München 2000
Einbandgestaltung: Eberle & Kaiser, Freiburg
Einband gesetzt in der Rotis SemiSerif von Otl Aicher
Satzherstellung: SatzWeise, Föhren
Inhalt gesetzt in der Aldus und Gill Sans
Druck und Bindung: Difo-Druck, Bamberg 2000
ISBN 3-495-47964-3

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

I. Teil:
Das Analogiedenken als Forschungsfeld

Manuel Bachmann
Brücken zu einer vergessenen Denkform.................................. 11
Bibliographie.............................................................................. 24

II. Teil:
Systeme

Thomas Schneider
Die Waffe der Analogie. Altägyptische Magie als System ... 37

Manuel Bachmann
Das hermetische Wissenschaftsparadigma und seine rationali- 
tätstypologischen Konstanten. Grundlagen des Analogieden­
kens .............................................................................................. 86

Manuel Bachmann
Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renais­
sance ............................................................................................. 117

Manuel Bachmann
Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas 
Magie ............................................................................................. 144

Tamara Albertini
Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Re­
naissance, aufgezeigt an der Philosophie Charles de Bovelles' . 184

Analogiedenken ^ 7

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

III. Teil:
Strukturen und Logik

Karen Gloy
Das Analogiedenken der Renaissance. Seine Herkunft und sei­
ne Strukturen..............................................................................  215

Karen Gloy
Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der 
Psychoanalyse Freuds.................................................................. 256

Karen Gloy
Versuch einer Logik des Analogiedenkens............................... 298

Patrick Frei
Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaft­
lichen Entsprechungslogik........................................................  324

Nicolas Füzesi
Nietzsches analogisches Denken............................................... 346

Curricula der Autoren............................................................... 360

Personenregister ........................................................................ 363

Sachregister.................................................................................. 367

8 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Teil:

Das Analogiedenken 
als Forschungsfeld

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Brücken zu einer vergessenen Denkform

Manuel Bachmann

Historische Tragweite und theoretisches Verständnis des Analogie­
denkens stehen in einem auffälligen Mißverhältnis. Über Jahrhun­
derte hinweg eine verbindliche Denkform, ist das Analogiedenken 
ein weißer Fleck auf der Landkarte der gegenwärtigen Rationalitäts­
theorie. Erst allmählich erschließen sich seine Prinzipien und Gesetze 
einer zögerlich einsetzenden Reflexion. Leider sind die verfügbaren 
Forschungsansätze nur schwer zu bündeln, die Forschungslage prä­
sentiert sich als ziemlich disparat. Nicht einmal der Begriff >Analo- 
giedenken< ist als Bezeichnung eines eindeutigen Gegenstands­
bereichs innerhalb der Rationalitätstheorie gängig. Der Gegenstand 
ist vorerst noch, was seine Stellung in der Forschung betrifft, gleich­
sam exzentrisch positioniert, umgeben von Ellipsen, Tangenten, 
Parabeln und noch nicht von konzentrischen Kreisen, die eine homo­
gene Theoriebildung darstellten.

Diese Lage hängt sicher damit zusammen, daß Analogien in den 
verschiedensten Bereichen beobachtet werden können und daß diese 
Bereiche denkbar weit auseinanderklaffen. So finden wir Analogien 
im Mythos, in der Dichtung, in der Psychoanalyse, in der fraktalen 
Geometrie, in Goethes Naturforschung, in der Alchemie, in der For­
mulierung von Modellen der modernen Physik, in der Alltagsspra­
che. Wo ist ihr Auftreten signifikant und wo nicht? Gibt es Gesetz­
mäßigkeiten ihrer Anwendung, die sich durch alle Bereiche ihres 
Auftretens durchhalten? Gibt es unterschiedliche, vielleicht sogar sy­
stematisch klassifizierbare Analogietypen? Solche Fragen gälte es zu 
klären, bevor der Gegenstand in schärferen Konturen hervortreten 
kann. Da sie zum Teil noch nicht einmal gestellt wurden, ist eine 
Homogenisierung der Theoriebildung noch in weiter Ferne.

Die Diskontinuität der Forschungsansätze schlägt sich auch in 
der Einschätzung des Analogiedenkens nach seinem epistemologi- 
schen Wert, seiner Erkenntnisleistung, nieder. In dieser Frage lassen 
sich die Extreme eindeutig lokalisieren. Auf der einen Seite wird der

Analogiedenken w 11

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Analogiebildung ein gegenstandskonstituierender Status abgespro­
chen. So werden Weltmodelle, welche die Objekte über Analogien 
definieren, ins Dunkel der »pseudo-sciences« gestellt (Brian Vickers) 
oder zumindest ins Dämmerlicht eines vermeintlich »vorwissen­
schaftlichen Denkens« (Ernst Cassirer). Auf der anderen Seite sieht 
man sich mit einer positiven Verabsolutierung konfrontiert, welche 
einem auf Analogien beruhenden Weltverständnis das Wort redet 
und ausschließlich diese Sicht der Dinge für wesentlich und jeder 
anderen Weltsicht überlegen erklärt. In diese Richtung zielen einer­
seits neohermetische Ansätze, andererseits Versuche, aus der Ana­
logie die Erkenntnismethode schlechthin zu entwickeln. Offenbar 
läßt sich die Strukturanalyse dieser Denkform von der Frage nach 
deren epistemologischer Leistung gar nicht abkoppeln, zumal das 
Analogiedenken gegenüber etablierten Rationalitätsstandards exo­
tisch wirkt und deshalb zu einer Beurteilung herausfordert. Jeden­
falls bezeugt das Auftreten kontradiktorischer Einschätzungen den 
niedrigen Entwicklungsstand der Theoriebildung, auf dem die Ex­
trempositionen noch einer Vermittlung harren.

Zur Verdeutlichung der Situation sollen im folgenden einige 
wichtige Positionen der Forschung herausgegriffen und in ihren 
Grundzügen beschrieben werden. Daß dabei das Hauptgewicht auf 
Cassirer, Foucault und Eco gelegt wird, ist dadurch gerechtfertigt, 
daß diese drei jeweils einen denkbaren Ansatz zu einer regelrechten 
Theorie ausziehen.

1. Cassirer: Theorie des strukturalen Denkens

Cassirers Theorie des strukturalen Denkens ist in der Geschichte der 
Forschung die erste, die sich ernsthaft unter einer rationalitätstheo­
retischen Fragestellung mit denjenigen Traditionen beschäftigt, die 
sich in signifikanter Weise des Analogiedenkens bedienen: Alchemie, 
Astrologie und Renaissance-Magie. Cassirers These ist, es handle 
sich bei diesem Dreigestirn um Übergangsformen zwischen Mythos 
und Logos. Was aber besagt die These von »Übergangsformen«? Und 
inwiefern können die Analogie-Systeme der Alchemie, Astrologie 
und Renaissance-Magie zwischen die Eckpunkte >Mythos< und >Lo- 
gos< gestellt werden? Im folgenden geht es um den Erklärungswert 
der These und ihre Unzulänglichkeit. Um beides abzuwägen, muß 
man ausholen.

12 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Brücken zu einer vergessenen Denkform

Für Cassirer ist das auf Schelling und Hegel zurückgehende dy­
namische Geistesmodell leitend, das die gesamte Begrifflichkeit von 
Sprache und Wissenschaft einem Prozeß logischer Genese unterwor­
fen sieht. Ein solcher Prozeß konstituiert sich aus sukzessiv sich über­
bietenden Reflexionsstufen der Apperzeption, die in den geistigen 
Erscheinungsformen, wie sie mit dem Mythos, der Religion, der Wis­
senschaft und der Philosophie vorliegen, repräsentiert werden. Über 
eine Phänomenologie des mythischen Denkens, die hier nicht aus­
geführt werden soll, gelangt Cassirer zu dem Ergebnis, daß das my­
thische Bewußtsein sich im Besitz derselben Anschauungsformen, 
Aussageweisen und Strukturprinzipien wie das wissenschaftliche 
Denken befindet, daß es dieselben Kategorien sind, welche das Be­
zugssystem sowohl für die rein begriffliche als auch für die mythi­
sche Apperzeption liefern, obwohl sich fundamentale Auffassungs­
unterschiede zwischen Mythos und Logos auftun. Die Differenz 
zwischen dem in der mythischen und dem in der begrifflichen Apper­
zeption Gedachten kann damit nicht anders als eine in der Modalität 
der Kategorien liegende bestimmt werden.1 Das bedeutet, daß die 
Begrifflichkeit, in welcher der Logos im Gegensatz zum Mythos ope­
riert, latent im mythischen Bewußtsein angelegt ist. Die Latenz zeigt 
sich darin, daß die kategorialen Fixierungen erst diffus vollzogen und 
in begrifflich unausgeprägter Form stets anschaulich gebunden blei­
ben. Gerade die bildlichen Struktursymmetrien, die das Analogie­
denken in Astrologie, Alchemie und Renaissance-Magie leiten, do­
kumentieren eine solche Anschauungsgebundenheit und damit ihre 
Herkunft aus dem mythischen Denken. Sobald aber der Gedanke sich 
von seiner sinnlichen Unterlage losreißt und rein zu denken beginnt, 
ist die Zauberwelt des Mythos dahin. Dessen Erbe tritt der Logos an, 
und zwar als Präzisierung des Mythos. Die logische Genese des Den­
kens besitzt demnach drei Stufen allmählicher Präzisierung: den My­
thos, die Übergangsformen in Gestalt von Astrologie, Alchemie und 
Renaissance-Magie und schließlich den Logos, wie er sich in der neu­
zeitlichen Wissenschaft mit der Ersetzung des Substanzbegriffs

1 E. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 2: Das mythische Denken, 
Nachdruck Darmstadt 1973, S. 78: »Wenn man das empirisch-wissenschaftliche und 
das mythische Weltbild miteinander vergleicht, so wird alsbald deutlich, daß der Gegen­
satz zwischen beiden nicht darauf beruht, daß sie in der Betrachtung und Deutung des 
Wirklichen ganz verschiedene Kategorien verwenden. Nicht die Beschaffenheit, die 
Qualität dieser Kategorien, sondern ihre Modalität ist es, worin der Mythos und die 
empirisch-wissenschaftliche Erkenntnis sich unterscheiden.«

Analogiedenken ^ 13

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

durch den mathematischen Funktionsbegriff den engültigen Durch­
bruch verschafft.

Das eigentliche Denkprinzip des Mythos wird dort am deutlich­
sten sichtbar, wo es sich als Übergangsform zwischen Substanz- und 
Funktionsdenken zu präzisieren beginnt:
»Aber das eigentümliche Denkprinzip, das ihr [der mythischen Verding­
lichung] zugrunde liegt, tritt noch weit schärfer als auf den primitiven Stufen 
mythischer Weltanschauung dort hervor, wo es bereits im Begriff steht, sich 
mit dem Grundprinzip des wissenschaftlichen Denkens zu verbünden und zu 
durchdringen, - wo es in Gemeinschaft mit ihm eine Art Zwitterwesen: eine 
halbmythische >Wissenschaft< der Natur erzeugt. Wie man sich die Eigenart 
des mythischen Kausalbegriffs vielleicht am klarsten am Aufbau der Astro­
logie vergegenwärtigen kann, so tritt die besondere Tendenz des mythischen 
Eigenschaftsbegriffs am deutlichsten heraus, wenn man die Struktur der Al­
chimie ins Auge faßt. Die Verwandtschaft zwischen Alchimie und Astrologie, 
die durch ihre ganze Geschichte hindurch zu verfolgen ist, findet hier ihre 
systematische Erklärung: sie beruht zuletzt darauf, daß beide nur zwei ver­
schiedene Ausprägungen derselben Denkform, des mythisch-substantiellen 
Identitätsdenkens, sind.«2

Dieses Identitätsdenken besteht darin, daß die Realität aus einer Ag­
gregation von Elementarqualitäten aufgebaut gesehen wird. Sie mi­
schen und entmischen sich und konstituieren so die Struktur eines 
jeden Dinges. Und da diese Elementarqualitäten sich überall wieder­
finden, ist das Universum von Strukturähnlichkeiten und Sym­
metrien durchzogen, mithin von einer Struktur, die die universale 
Anwendung von Analogien ermöglicht, ja sich durch Analogien erst 
erschließt. Am greifbarsten wird dieses strukturale Identitätsdenken 
am mythischen Strukturraum, wie er in der Astrologie zugleich in 
die Zeit übersetzt wird. Die Astrologie betrachtet den Kosmos als 
nach einem Modell gebaut, »das sich uns bald in vergrößertem, bald 
in verkleinertem Maßstabe darstellen kann, das aber stets im 
Größten wie im Kleinsten dasselbe bleibt«3. Denn für die Astrologie 
existiert eine Prädetermination des Seins, die sowohl für das Indivi­
duum wie für das Universum gilt. Zustande kommt sie dadurch, daß 
- unter dem Aspekt des Raumes - die Planeten dem Individuum sub­
stantiell innewohnen, ähnlich wie - unter dem Aspekt der Zeit - das 
Leben des Individuums von einem anfänglichen Gesetz bestimmt ist,

2 A.a.O., S. 85.
3 A.a.O., S. 110.

14 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Brücken zu einer vergessenen Denkform

das sich nur noch zu explizieren braucht, das »für uns, die Zuschauer, 
gewissermaßen in der Zeit abrollt«4. Raum und Zeit sowohl des Kos­
mos wie auch des Individuums werden durch eine in jeder Einheit 
eingefaltete Struktur beherrscht, die sich im Modell der Konstella­
tion abbilden läßt - im Horoskop. Es ist diese Einfaltung, die die 
Analogien zwischen Mikro- und Makrokosmos, zwischen Lebens­
und Weltzeit ergeben.

Nun handelt es sich beim Analogie-System der Astrologie des­
halb um eine Übergangsform zwischen Mythos und Logos, weil es 
einerseits dem mythischen Identitätsdenken verhaftet bleibt, ande­
rerseits eine Form der wissenschaftlichen Welterkenntnis antizipiert: 
dem Mythos entstammt der Gedanke der strukturellen Einfaltung, 
während der Gedanke eines Modells, aus dem sich das ganze Uni­
versum extrapolieren läßt, auf den Logos verweist. Methode des er- 
steren ist die Analogie, des letzteren eine Art von Kalkül, von quasi­
mathematischem Funktionsdenken. Da aber die Analogie hier 
durchaus gegenstandskonstituierenden Status hat, also nicht bloß 
als Reflexionsbegriff gilt, und der Kalkül auf diesem Status gründet, 
muß man von einem Zwitter, von einer »halbmythischen Wissen­
schaft der Natur« sprechen. Denn Analogien können einen Gegen­
stand nicht wissenschaftlich beschreiben, wenn sie als für den Gegen­
stand konstitutiv gelten würden. Mit der (in seinen Ausführungen 
allerdings nirgends deutlich ausgesprochenen, weil von seinem Kan- 
tischen Standpunkt aus selbstverständlichen) Unterscheidung der 
Analogie im Status eines Reflexionsbegriffs - über den sie im wis­
senschaftlichen Denken nicht mehr hinauskommen darf, ohne dieses 
zu pervertieren - und der Analogie im gegenstandskonstituierendem 
Status verweist Cassirer das Analogiedenken der Astrologie und der 
ihr verwandten Systeme definitiv in das Reich des vorwissenschaft­
lichen Denkens.

Cassirers Theorie ist in einer Forschungsgeschichte des Ana­
logiedenkens deshalb wichtig, weil sie erstmals die eigenständige Er­
kenntnisleistung analogischer Weltsysteme würdigt, und zwar gera­
de dadurch, daß sie deren Eigengesetzlichkeit gegenüber dem 
sogenannten wissenschaftlichen Denken betont. Der Wert der These, 
die das Analogiedenken als Übergangsform zwischen Mythos und 
Logos begreift, ist darin zu sehen, daß hier ein eigener Rationalitäts­
typus gesehen und sowohl gegen das archaische mythische Denken

4 A.a.O., S. 111.

Analogiedenken W 15

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

wie gegen das funktionale Denken der Neuzeit abgegrenzt wird. An 
diesem Punkt offenbart sich jedoch zugleich die Unzulänglichkeit der 
These. Lediglich als Derivat des Mythos kommt das Analogiedenken 
in den Blick und nicht als eine genuine Denkform. Ebenso ist Cassi- 
rers Logos-Konzept problematisch. Den Logos als eine monolithische 
Größe anzusetzen, indem er auf das mathematische Funktionsden­
ken festgelegt wird, ist eine metaphysische Vorentscheidung, um 
vom Gedanken einer (transzendentalen) Einheit der Vernunft nicht 
abzurücken. Mit nicht minderem Recht läßt sich der Logos als Pool 
diverser Formalstrukturen einschließlich des Analogiedenkens kon­
zipieren, so daß zuletzt sogar die Entgegensetzung von Mythos und 
Logos neu überdacht werden muß.

2. Foucaults Episteme der Ähnlichkeit

Daß es sich bei den für die Renaissance typischen Wissenschaften der 
Alchemie, Astrologie und Magie (so die Triade bei Cassirer) nicht um 
eine Übergangsform handelt - dem Mythos immer noch verhaftet 
und trotzdem dem Logos schon verpflichtet -, muß spätestens dann 
deutlich werden, wenn man Foucaults Untersuchungen zur herr­
schenden Denkform in den Wissenschaften der Renaissance und des 
Barock zur Hand nimmt: Die Ordnung der Dinge von 1966 und die 
die Unschärfen des ersten Buches präzisierende Archäologie des Wis­
sens von 1969.5 Foucault prägt hier den Begriff einer eigenen Denk­
form, die »Episteme der Ähnlichkeit«. Diese These nimmt die Kate­
gorie der Ähnlichkeit bzw. der similitudo als Leitkategorie des 
gesamten wissenschaftlichen, philosophischen und künstlerischen 
Erkenntnisbemühens jener Zeit, die deren Form a priori festlegt und 
starr dominiert. Den Begriff »Episteme« definiert Foucault im Sinne 
eines »epistemologischen Feldes«, in dem »die Erkenntnisse, außer­
halb jedes auf ihren rationalen Wert oder ihre objektiven Formen 
bezogenen Kriteriums betrachtet, ihre Positivität eingraben und so 
eine Geschichte manifestieren, die die [...] der Bedingungen ist, 
durch die sie möglich werden«6.

Wie geht Foucault vor und wie versteht er sein eigenes Unter­

5 Deutsche Übersetzungen: M. Foucault: Archäologie des Wissens, 5. Aufl. Frankfurt 
a.M. 1986; ders.: Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a. M. 1989.
6 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 24f.

16 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Brücken zu einer vergessenen Denkform

nehmen? Er will es nicht als Ideengeschichte verstanden wissen, son­
dern als ihre Preisgabe. An ihre Stelle tritt die Analyse von »Diskurs­
formationen«7. Diese arbeitet strukturalistisch, d. h. unter Ver­
abschiedung der Annahme, es gäbe ein Subjekt des Textes und eine 
intentio auctoris, die für die Archäologie des Wissens von Belang 
wäre. Interessant ist allein die von den einzelnen Autoren ablösbare 
Diskurspraxis, die auf eine anonyme Diskursformation hinführt. Erst 
auf dieser Ebene werden die epistemologischen Strukturen, in denen 
die Ideen der Zeit formuliert werden, sichtbar. Inhaltliche Bestand­
teile der Diskursformationen sind die Formationen der Gegenstände, 
der Äußerungsmodalitäten der Begriffe und der argumentativen 
Strategien. Auf Foucaults strukturalistische Methodologie sei hier 
nicht weiter eingegangen, lediglich darauf verwiesen, daß es kritische 
Stellungnahmen zu ihr gibt.8

Die Episteme der Ähnlichkeit operiert mit einem System von 
vier Kategorien, die Foucault kurz »die vier Ähnlichkeiten«9 nennt: 
convenientia, aemulatio, analogia und sympathia. Dabei handelt es 
sich bloß um die Hauptkategorien, entnommen einem reichen se­
mantischen Raster, das die Ähnlichkeit noch differenzierter denkt. 
Hierzu gehören - Foucault konsultiert Pierre Gregoire: Syntaxeon 
artis mirabilis, Köln 1610 - amicitia, aequalitas, contractus, consen­
sus, matrimonium, societas, pax, similia, consonantia, concertus, 
continuum, paritas, proportio, similitudo, coniunctio, copula. Die vier 
Ähnlichkeiten lassen sich folgendermaßen charakterisieren:

Die convenientia ist eine Funktion des Raumes, nämlich eine 
Ähnlichkeit aufgrund örtlicher Nachbarschaft, die weniger auf eine 
äußerliche Beziehung zwischen den Dingen hindeutet als vielmehr 
auf eine innere Berührung, kraft derer sich die Dinge einander assi­
milieren; sie ist Zeichen einer im Berührungsraum entstandenen 
»dunklen Verwandtschaft«10. Mit dem Ausdruck »dunkle Verwandt­
schaft« hat Foucault treffend die ontologische Relation bezeichnet, 
die hinter der Ähnlichkeit schlechthin gedacht ist. Auch die übrigen 
Ähnlichkeiten sind und bleiben über ihren spezifischen Sinn hinaus 
Zeichen dunkler Verwandtschaft, die die Kohärenz des Analogien-

7 Der Grundbegriff in M. Foucault: Archäologie des Wissens, a.a.O.
8 M. Frank: Was ist Neostrukturalismus?, Frankfurt a.M. 1983; S. Otto: Das Wissen 
des Ähnlichen. Michel Foucault und die Renaissance, Frankfurt a.M. 1992.
9 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, a. a. O., S. 46.
10 A.a.O., S. 47.

Analogiedenken ^ 17

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Systems im ganzen begründet und in den verschiedenen Disziplinen 
des Analogiedenkens jener Zeit, wie der Naturmagie oder der Signa­
turenlehre, mit der Entwicklung einer Hermeneutik der Ähnlich­
keitsphänomene dem Licht der Rationalität aufgeschlossen wird. - 
Die aemulatio ist ebenfalls eine Funktion des Raumes, die jedoch 
vom Gesetz des Ortes frei ist, also ohne unmittelbare Nähe oder 
räumliche Verkettung zustande kommt; sie funktioniert nach qua­
sioptischen Gesetzen der Spiegelung, die auch in weiter Entfernung 
verstreute Dinge miteinander kommunizieren läßt. Eine Funktion 
des Raumes ist sie insofern, als sie aus einer Falzung des Seins ent­
steht, in der die auseinanderliegenden Extreme die Ähnlichkeit von 
Zwillingen annehmen. - Und wenn sich aemulatio und convenientia 
in der Raumfaltung überlagern, dann entsteht die analogia. Sie tritt 
selten als lediglich zweistellige Relation auf, wie sie der Zwilling ver­
körpert, vielmehr als ein mehrstelliges Strukturgitter, in das die 
kommunizierenden und einander assimilierenden Dinge nach den 
Regeln eines komplizierten Ordnungssystems gestellt sind. - Die 
vierte Ähnlichkeit, die sympathia, ist hingegen von den Vorgaben 
dieses Strukturgitters weitgehend frei und artikuliert jene dunkle 
Verwandtschaft der Dinge eher diffus, Grenzen des Raumes und der 
Zeit transzendierend, eingeschränkt nur durch ihren Kompensator, 
die antipathia. Mit diesen vier Ähnlichkeiten sind allerdings gleich­
sam nur die Schemata der möglichen Analogien vorgegeben, noch 
nicht die konkreten Verlaufslinien, das hinsichtlich der Phänomene 
interpretierte Strukturgitter. Dieses erschließt sich erst über eine 
grundlegende Funktion aller vier Ähnlichkeiten, die darin besteht, 
ihren Relata Signaturen einzuzeichnen: Das System der Ähnlichkei­
ten äußert sich in einem Signaturensystem, um erst über dieses als 
konkreter Kosmos der Analogien für die menschliche Erkenntnis 
faßbar zu werden.

Trotz seiner anschaulichen Schilderungen kann Foucault nicht 
darüber hinwegtäuschen, daß sein Kategoriensystem der Ähnlichkeit 
künstlich und, mit einem Worte Kants, »rhapsodisch« wirkt. Was 
sind die Kriterien, Konvenienz, Ämulation, Analogie und Sympathie 
als Hauptkategorien auszuzeichnen? Sind die übrigen Kategorien der 
Ähnlichkeit ihre Spezifikationen? Auch läßt Foucault unberücksich­
tigt, daß alle diese Kategorien der Ähnlichkeit, der Korrespondenz 
und Assimilation von weiteren, in ihnen noch nicht enthaltenen 
Ordnungsgesetzen überformt werden, allen voran von Klassifikation 
und Hierarchisierung sowie von einem zyklischen Einheitsmodell

18 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Brücken zu einer vergessenen Denkform

der Emanation und Rückkehr aller Dinge zum Ursprung. Was Fou- 
cault mit seinen vier Ähnlichkeiten bietet, ist weder eine systemati­
sche noch eine erschöpfende Kategorienlehre des Analogiedenkens, 
ein Defizit, das sicher auch mit der schmalen Materialbasis zu erklä­
ren ist, die Foucault seinen Ausführungen zugrunde legt. In einer 
gelehrten Kritik hat Stephan Otto denn auch Foucalts Vorgehens­
weise »eher traumwandlerisch als im Duktus einer überzeugenden 
Analyse«11 genannt. Gleichwohl bleibt Foucaults Theorie der Ähn­
lichkeiten ein Meilenstein in der Forschung, weil sie erstmals eine 
Kategorienlehre des Analogiedenkens bietet.

3. Ecos Theorie der hermetischen Semiose

Gegenüber den beiden skizzierten Theorien, jener der Mythos­
Logos-Übergangsform und jener der Episteme der Ähnlichkeit, wählt 
Eco einen ganz anderen Gesichtspunkt, indem er dem Analogieden­
ken die Maßstäbe der Semiotik anlegt. Basis seiner Überlegungen 
bilden eindeutig Foucaults Analysen, ohne sie als Inspirationsquelle 
namentlich zu bezeichnen. So geht Eco aus von einem Vorverständ­
nis der historisch gewachsenen Analogiesysteme - zu ihnen zählt er 
die antike Gnosis und Hermetik einschließlich deren Disziplinen wie 
Alchemie, Astrologie und Magie -, das er nicht mehr weiter in Frage 
stellt, sondern als allgemein verfügbar voraussetzt. Nach Ecos Ver­
ständnis handelt es sich hierbei um Systeme einer »universellen 
Sympathie und Ähnlichkeit«12, deren innere Systematik nicht inter­
essiert. Gegenstand der Untersuchung sind hier nicht mehr die kate- 
gorialen Denkgesetze der Sympathie und Ähnlichkeit, sondern das 
von jenen Systemen ablösbare Modell, nach dem das Analogieden­
ken in der wirren Mannigfaltigkeit der Phänomene Sinn stiftet: wie 
es zu einem allgemeinen Zeichensystem, zu seinen Verweisungs­
funktionen und zur Bedeutungsgebung seiner Zeichen gelangt. Die­
ses Modell nennt Eco »die hermetische Semiose« und das dahinter­
stehende Analogiedenken deshalb »hermetisches Denken«13.

Beim Modell der hermetischen Semiose handelt es sich nach Eco

11 S. Otto: Das Wissen des Ähnlichen, a. a. O., S. 10.
12 U. Eco: Die Grenzen der Interpretation, München 1992, S. 64.
13 A.a.O.

Analogiedenken ^ 19

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

um eine »Mystik der grenzenlosen Interpretation«14. Mit dieser auf­
fälligen Bezeichnung ist das Resultat der Analyse vorweggenommen. 
Sie besagt, daß das Analogiedenken eine mystische Deutung seiner 
Gegenstände vornimmt, und zwar mystisch in dem Sinne, daß es in 
jeder Deutung neue Deutungsmöglichkeiten eröffnet, ohne je einen 
sinnvollen Abschluß der Deutung zu erreichen. Die Gründe hierfür 
liegen im hermetischen Denken selbst, nicht in seinem Gegenstand, 
genauer in den logischen und metaphysischen Voraussetzungen der 
hermetischen Sinngebung, die da sind: Erstens: das Identitäts- und 
Widerspruchsprinzip ist außer Kraft gesetzt, zweitens: an seine Stelle 
tritt das Gesetz des Zusammenfalls der Gegensätze, drittens: jede 
Bedeutung bezieht sich nur auf das Eine (auf dem die Ähnlichkeit 
und Sympathie basiert), viertens: dieses Eine läßt sich durch Vieldeu­
tigkeit benennen. Mit solchen Voraussetzungen wird ein paradoxes 
Programm sichtbar. Eindeutigkeit soll durch Vieldeutigkeit erreicht 
werden, womit jene erkauft wird um den Preis des »unaufhaltsamen 
Weggleiten[s] des Sinnes«15.

Verantwortlich für den Sinnverlust, durch den das ganze herme­
tische Programm der Bezeichnung des Einen ad absurdum geführt 
wird, ist der Iterationsmechanismus der Analogie. Er besteht darin, 
den Gegenstand durch Verweis auf eine andere Instanz zu definieren, 
die ihrerseits Sinn besitzt, wodurch diese Instanz auf eine weitere 
Instanz verweist, für die dasselbe gilt, und so weiter bis ins Unend­
liche. Im Grunde handelt es sich bei der Analogie um ein Modell der 
Sinnstiftung, das mit einer Potenzierung der Interpretation arbeitet, 
indem jede Interpretation wiederum interpretiert wird. Zwar soll die 
Analogie gerade die Bindung des unendlich Vielen an das omniprä- 
sente Eine in jedem Schritt der Gegenstandsdeutung beweisen, je­
doch ist damit, um mit Hegel zu sprechen, nur ein »Schlecht-Unend­
liches« erreicht, nämlich die Bestimmung des Endlichen, unendlich 
zu werden ohne Rückkehr zu sich selbst.16

So ist beispielsweise das Analogie-System der Alchemie, die 
über weite Strecken ihrer Texte sich in einem Diskurs über den 
(alchemistischen) Diskurs ergeht, ein System potenzierter Interpre­

14 A.a.O., S. 74.
15 A.a.O., S. 64.
16 Vgl. G. W F. Hegel: Wissenschaft der Logik. Erster Band: Die objektive Logik. Erstes 
Buch: Das Sein (1812), hrsg. von H.-J. Gawoll, Hamburg 1986, S. 91.

20 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Brücken zu einer vergessenen Denkform

tation, ein »Diskurs im Quadrat«17. Dieser potenzierte Diskurs ba­
siert darauf, das Prinzip der Analogie zu universalisieren, nämlich 
es vom naturalen Bereich auf die Sprache und auf die Bilder zu über­
tragen. Um den alchemistischen Prozeß in seiner Bedeutung zu klä­
ren, werden fortlaufend neue Bezugssysteme der Deutung erschlos­
sen. Texte völlig heterogenen Ursprungs wie klassische Mythen oder 
Bibeltexte werden als Beschreibungen des alchemistischen Prozesses 
enthüllt, worin nicht nur sie, sondern auch der Prozeß - also auch 
ihre Deutung - gedeutet wird. Potenzierung (und Zirkularität) der 
Deutung liegt vor, weil auf diese Weise die Deutungen sich selbst 
deuten. Demgemäß führt Eco die hermetische Semiose im Bereich 
der Alchemie auf drei Prinzipien zurück: Erstens sagt jeder Ausdruck 
nie das, was er sagen zu wollen scheint, zweitens sagt jeder Ausdruck 
auch das, was er sagt, und drittens sagt jeder beliebige Ausdruck im­
mer nur das eine und dasselbe.18 Hieraus resultiert eine unendliche 
Übersetzbarkeit jedes Diskurses in einen anderen, jedes Ausdrucks in 
sein Gegenteil. Der alchemistische Prozeß koinzidiert mit der herme­
tischen Semiose und entartet zu »einem Prozeß, bei dem man bis ins 
Unendliche von Symbol zu Symbol fortschreitet, ohne jemals die 
Reihe von Gegenständen oder Vorgängen identifizieren zu können, 
deren Geheimnis man angeblich enthüllt«19. Letztlich resultiert aus 
diesem proteushaften Spiel der Korrespondenzen das »Hermetische« 
des hermetischen Denkens, der Eindruck der Verschlossenheit, den 
dieses Denken, von einem äußeren Standpunkt aus betrachtet, her­
vorruft.

Akzeptiert man Ecos Analyse bis zu diesem Punkt, so liefert das 
Modell der hermetischen Semiose die Begründung dafür, weshalb das 
Analogiedenken als unwissenschaftlich abgetan werden muß. Der 
Hermetiker besitzt eine »semiosische Toleranz«20, die für eine wis­
senschaftliche Phänomendeutung unerträglich ist. In Berufung auf 
Brian Vickers, der auf einem anderen Weg zur Abqualifizierung des 
Analogiedenkens gelangt, wagt Eco eine epistemologische Abwer­
tung, die hinter Foucaults neutralen Strukturalismus und selbst noch 
hinter Cassirers genetisches Modell zurückfällt; denn er setzt gar zur 
psychologischen Pathologisierung jener semiosischen Toleranz an:

17 U. Eco: Die Grenzen der Interpretation, a.a.O., S. 103.
18 Vgl. a.a.O., S. 104f.
19 A.a.O., S. 116.
20 A.a.O., S. 90.

Analogiedenken W 21

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

»Daß die Menschen auf der Grundlage von Urteilen über Identität und Ähn­
lichkeit denken, läßt sich nicht bezweifeln. Es ist indes eine Tatsache, daß wir 
im Alltagsleben gewöhnlich zwischen relevanten Ähnlichkeiten und solchen, 
die zufällig und illusorisch sind, zu unterscheiden wissen. Man kann von wei­
tem jemanden sehen, der in seinen äußeren Merkmalen an die Person A er­
innert, die man kennt, kann ihn mit A verwechseln und später merken, daß es 
sich um einen unbekannten B handelte: Gewöhnlich läßt man dann die Hy­
pothese von der Identität fallen und kümmert sich nicht mehr um diese Ähn­
lichkeit, die man nun als zufällig einstuft. Man tut das, weil jeder ein unan­
zweifelbares und von vielen Semiologen und Sprachphilosophen illustriertes 
Prinzip verinnerlicht hat: Unter einem bestimmten Gesichtspunkt hat jedes 
Ding Analogie, Kontinuitäts- und Ähnlichkeitsbeziehungen zu jedem ande­
ren. Man kann das ins Extrem treiben und behaupten, es bestehe ein Zusam­
menhang zwischen dem Adverb >während< und dem Substantiv >Krokodil<, 
weil beide zumindest in dem eben gelesenen Satz vorkommen. Der Unter­
schied zwischen normaler und paranoischer Interpretation besteht jedoch 
darin, daß es sich eben nur um einen minimalen Zusammenhang handelt, 
während man im zweiten Fall aus diesem Minimum ein Maximum an Folge­
rungen ableitet.«21

Die hermetische Semiose ist, sobald sie per analogiam aus einem 
minimalen Zusammenhang ein Maximum an Folgerungen ableitet, 
ein Fall »paranoischer« Interpretation.

Ohne Zweifel leitet Ecos Theorie der hermetischen Semiose aus 
einem Minimum an Texten, die er dem hermetischen Denken zu­
rechnet, ein Maximum an abwertenden Folgerungen ab. Er zieht, 
neben eher zufälligen Rückgriffen auf Agrippa, della Porta, Crollius 
u. a., wenige Texte des 18. Jahrhunderts heran, die der allegorischen 
Alchemie angehören und von einem einzigen Autor stammen (Dom 
Antoine Pernety). Jenes Strukturgitter der analogia, auf das schon 
Foucault verwies, wird hier gänzlich übersehen. Dieses Strukturgitter 
- wie die weiteren Analysen in diesem Buch zeigen werden - besteht 
nicht in einer infiniten, sich im Unbestimmbaren verlierenden Linie, 
sondern in endlichen, in sich zurücklaufenden Vernetzungen. Zudem 
verknüpft es nur eine beschränkte Zahl von Ebenen miteinander. So 
gibt die analogia andere Parameter der hermetischen Semiose vor als 
diejenigen, von denen Eco ausgeht. In diesem Sinne ist das Ergebnis, 
zu dem Eco gelangt - die These von einem absurden Iterations­
mechanismus der Analogie -, von vornherein falsch. Indessen trifft 
diese Falsifikation nicht den semiotischen Ansatz als solchen, der mit

21 A.a.O., S. 76.

22 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Brücken zu einer vergessenen Denkform

Begriffen arbeitet, die dem Gegenstand insofern besonders angemes­
sen sind, als das Analogiedenken in hohem Grade hermeneutische 
Affinität besitzt, nämlich von der Zeichenhaftigkeit, Sinnfülle und 
den schillernden Deutungsmöglichkeiten der Dinge lebt. Trotzdem 
ist der semiotische Ansatz bislang in der Forschung nicht wieder auf­
gegriffen worden.

4. Prüfsteine der Globaltheorien

Betrachtet man die drei skizzierten Ansätze, dann fällt ihr Anspruch 
auf, das Analogiedenken en bloc auf eine Formel zu bringen. Das 
Ansinnen muß angesichts des Umstands erstaunen, daß alle drei 
auf umfangreiche und eingehende Studien am Material verzichten. 
Was sie aus der Materialmasse herausschneiden, erklären sie für 
repräsentativ. Dagegen steht eine Vielzahl von bescheideneren Ein­
zeluntersuchungen, die ihre Aussagen unter Berücksichtigung histo­
rischer Differenzierungen jeweils sorgfältig aus detaillierten Text­
analysen gewinnen und zugleich darauf verzichten, ihre Befunde zu 
einer allgemeinen Theorie des Analogiedenkens zu extrapolieren. 
Offenbar herrschte bislang in der Forschung ein Gesetz der Rezipro­
zität: je globaler die Theorie, desto schmaler die Materialbasis und 
umgekehrt, je breiter diese, desto eingeschränkter jene. An den de­
taillierten, wenngleich eingeschränkten Einzeluntersuchungen hat 
sich aber jede Globaltheorie zu messen, ob sie ihrem Gegenstand 
auch in jeder Hinsicht gerecht wird. Eigens zu nennen ist beispiels­
weise die Paracelsusforschung, die sich sehr differenziert mit dem 
Analogiedenken der Signaturenlehre auseinandersetzt, ohne bereits 
über eine allgemeine Theorie des Analogiedenkens zu verfügen. Eine 
solche kann nicht auf Anhieb, sondern nur im Abschreiten der Ein­
zeluntersuchungen allmählich entwickelt werden.

Analogiedenken ^ 23

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliographie

Aus der Fülle der Literatur bietet das vorliegende Verzeichnis eine 
möglichst umfassende Auswahl. Um die thematische Suche zu er­
leichtern, führt die Bibliographie gewisse Titel unter verschiedenen 
Rubriken auf.

1. Bibliographien, Zeitschriften, Lexikonartikel

Daiber, D. Lorenz: Actualid bibliografica de la analogia, in: Analogia, Bd. 5 (1991), 
S. 169-203

Holz, Harald: Analogie, in: Krings, Hermann, Baumgartner, Hans Michael, und Wild, 
Christoph (Hrsg.): Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Bd. 1, München 1973, 
S. 51-65

Kluxen, Wolfgang, Schwarz, H., und Remane, A.: Analogie, in: Ritter, Joachim (Hrsg.):
Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 1, Basel 1971, Sp. 214-229 

Sandkühler, Hans Jörg: Analogie, in: ders. (Hrsg.): Europäische Enzyklopädie zu Phi­
losophie undWissenschaften, Bd. 1, Hamburg 1990, S. 101-108 

Similia. Die Zeitschrift für Homöopathie, Bd. 1 (1992) ff.

2. Allgemeines zum Begriff - Gesamtdarstellungen

Allers, Rudolph: Microcosmus. From Anaximander to Paracelsus, in: Traditio, Bd. 2 
(1944), S. 319-407

Anderson, James Francis: Reflections on the Analogy of Being, Den Haag 1967
Arber, Agnes Robertson: Analogy in the History of Science, in: Montagu, M. F. Ashley 

(Hrsg.): Studies and Essays in the History of Science and Learning offered in Homage 
to George Sarton on the Occasion of his Sixtieth Birthday, 31. August 1944, New 
York 1946, S. 219-233

Barkan, Leonard: Nature's Work of Art. The Human Body as Image of the World, New 
Haven, London 1975

Bendig, Volker: Das Prinzip des Gegensatzes. Beitrag zu einem interdisziplinären phä­
nomenologischen Vergleich fundamentaler Strukturgesetze in Natur und Kultur, 
Frankfurt a.M., Berlin, New York, Paris, Wien 1992

Benz, Ernst: Die Signatur der Dinge. Außen und Innen in der mystischen Kosmologie,

24 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliographie

in der Schriftauslegung und Physiognomik, in: Die Welt der Entsprechungen, Eranos 
Jahrbuch, Bd. 42 (1975), S. 517-579 

Blumenberg, Hans: Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurta.M. 1981 
Bochenski, Joseph M.: Gedanken zur mathematisch-logischen Analyse der Analogie, in:

Studium Generale, Bd. 9 (1956), S. 121-125 
Böhme, Gernot, und Böhme, Hartmut: Feuer, Wasser, Erde, Luft. Eine Kulturgeschichte 

der Elemente, München 1996
Breidbach, Olaf: Der Analogieschluß in den Naturwissenschaften oder die Fiktion des 

Realen. Bemerkungen zur Mystik des Induktiven, Frankfurt a.M. 1987 
Burell, David: Analogy and Philosophical Language, New Haven 1973 
Cacciari, Christina: Similarity in Language, Thought and Perception, Turnhold 1995 
Canfora, Luciano: Analogia e storia, Mailand 1986
Cassirer, Ernst: Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 2: Das mythische Denken, 

1. Aufl. Berlin 1924, 8. Aufl. Darmstadt 1987 
Conger, George Perrigo: Theories of Macrocosmus and Microcosmus, New York 1967 
Derrida, Jacques: Signatur, Ereignis, Kontext, in: Engelmann, Peter (Hrsg.): Jacques Der- 

rida: Randgänge der Philosophie, Wien 1988, S. 291-314 
Dorelle, Maurice: Le raisonnement par analogie, Paris 1949 
Eckes, Thomas: Formale Modelle zu Ähnlichkeitsstrukturen, Saarbrücken 1981 
Farber, Eduard: Chemical Discoveries by Mean of Analogy, in: Isis, Bd. 41 (1950), 

S. 20-26
Gabriel, Gottfried: Zwischen Logik und Literatur. Erkenntnisform von Dichtung, Phi­

losophie und Wissenschaft, Stuttgart 1991
Gabriel, Gottfried: Logik und Rhetorik der Erkenntnis. Zum Verhältnis von wissen­

schaftlicher und ästhetischer Weltauffassung, Paderborn 1997 
Gloy, Karen: Kalkulierte Absurdität. Die Logik des Analogiedenkens, in: dies. (Hrsg.):

Rationalitätstypen, Freiburg, München 1999, S. 213-243 
Gut, Bernardo Juan: Inhaltliches Denken und formale Systeme. Der platonische Stand­

punkt in Logik, Mathematik und Erkenntnistheorie, Oberwil bei Zug 1979 
Haas, Alois Maria: Vorstellungen von der Makrokosmos-Mikrokosmosbeziehung im 

Denken der Zeit vor Paracelsus, in: Nova Acta Paracelsica, NF Bd. 6 (1991/92), 
S. 51-76

Helman, David (Hrsg.): Analogical Reasoning. Perspectives of Artificial Intelligence, 
Cognitive Science, and Philosophy, Dordrecht 1988 

Hempel, Carl Gustav: Aspekte wissenschaftlicher Erklärung, Berlin, New York 1977, 
Kap. IV: Modelle und Analogien bei der wissenschaftlichen Erklärung 

Höffding, Harald: Der Begriff der Analogie, Leipzig 1924
Hofstadter, Douglas R., und die Fluid Analogies Research Group: Die FARGonauten.

Über Analogie und Kreativität, Stuttgart 1996 
Hofstadter, Douglas R.: Fluid Concepts & Creative Analogies. Computer Models of the 

Fundamental Mechanisms of Thought, London 1997 
Holyoak, Keith J.: Mental Leaps, Cambridge (Mass.) 1995
Holz, Harald: Analogie, in: Krings, Hermann, Baumgartner, Hans Michael, und Wild, 

Christoph (Hrsg.): Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Bd. 1, München 1973, 
S. 51-65

Irmscher, Johannes: Die Analogie. Versuch einer Wortgeschichte, in: Wissenschaftliche 
Zeitschrift der Universität Rostock, Geisteswissenschaftliche Reihe, Bd. 37 (1988), 
S. 4-6

Analogiedenken ^ 25

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Keane, Mark T.: Analogical Problem Solving, Chichester 1988
Kluxen, Wolfgang, Schwarz, H., und Remane, A.: Analogie, in: Ritter, Joachim (Hrsg.):

Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 1, Basel 1971, Sp. 214-229 
Krings, Hermann: Wie ist Analogie möglich?, in: Gott in Welt. Festgabe für Karl Rah­

ner, Bd. 1, Freiburg, Basel, Wien 1964, S. 97-110 
Krösch, Samuel: Analogy as a Factor in Semantic Change, in: Language, Bd. 2 (1926), 

S. 15-45
Krösch, Samuel: Changed Meaning by Analogy, in: Studies in Honor of St. Collets, 

Baltimore 1930, S. 176-189
Kunert, Friedrich: Logik und Logos. Implikationen und Spekulationen zum Thema, 

Frankfurt a. M. 1995
Leatherdale, W. H.: The Role of Analogy. Model and Metaphor in Science, Amsterdam 

1974
Mach, Ernst: Die Ähnlichkeit und die Analogie als Leitmotiv der Forschung, in: ders.: 

Erkenntnis und Irrtum. Skizzen zur Psychologie der Forschung, 1905,5. Aufl. Leipzig 
1926, Nachdruck Darmstadt 1991, S. 220-231 

Marion, Jean-Luc: Analogie et dialectique, Genf 1982 
Mclnerny, Ralph M.: Studies in Analogy, Den Haag 1968 
Mengel, Peter: Analogien als Argumente, Frankfurt a. M. 1995 
Merian, Paul: Homologien und Analogien der Planeten, Basel 1944 
Merian, Paul: Abendländische Selbständigkeit und das Gesetz der Analogie, Basel 1948 
Nieborak, Stefan: >Homo analogia<. Zur philosophisch-theologischen Bedeutung der 

>analogia entis< im Rahmen der existentiellen Frage bei Erich Przywara S. J. 
(1889-1972), Frankfurt a. M., Berlin, Bern, New York, Paris, Wien 1994 

Poly, Georg: Mathematik und plausibles Schließen 1. Induktion und Analogie in der 
Mathematik, Basel, New York 1988

Portmann, Adolf, und Ritsema, Rudolf (Hrsg.): Die Welt der Entsprechungen, Eranos 
Jahrbuch, Bd. 42, Leiden 1975

Pospesel, Howard: The Method of Propositional Analogues, in: Teaching Philosophy, 
Bd. 16 (1993), S. 157-164

Puntel, Lorenz Bruno: Analogie und Geschichtlichkeit. Philosophiegeschichtlich-kriti­
scher Versuch über das Grundproblem der Metaphysik. Mit einem Vorwort von Max 
Müller, Freiburg, Basel, Wien 1969

Robbins, Steven J.: Schema Training in Analogical Reasoning, in: Journal of Educational 
Psychology, Bd. 85 (1993), S. 529-538

Rödel-Kappl, Cornelia: Analogie und Sprachwandel im Vergleich zweier verwandter 
Sprachen, München 1984

Schweidler, Walter: Unvergleichliche Distanz. Zum existenzphilosophischen Analogie­
begriff, in: Salzburger Jahrbuch für Philosophie, Bd. 41 (1996), S. 29-51 

Secretan, Philibert: L'analogie, Paris 1984
Seeliger, Rudolf: Analogien und Modelle in der Physik, in: Studium Generale, Bd. 1 

(1947/48), S. 125-137
Siewerth, Gustav: Die Analogie des Seienden, in: Gott in Welt. Festgabe für Karl Rah­

ner, Bd. 1, Freiburg, Basel, Wien 1964, S. 111-135 
Sigloch, Gerhard: Die Analogie als rechtstheoretischer Grundbegriff, Frankfurt a. M. 

1982
Söhngen, Gottlieb: Analogie und Metapher. Kleine Philosophie und Theologie der Spra­

che, Freiburg 1962

26 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliographie

Stammberger, Ralf M.: On Analogy, Frankfurt a. M. 1995
Steudel-Günther, Andrea: Analogie und Paraphrase in Fach- und Gemeinsprache, Bonn 

1995
Strub, Christian: Kalkulierte Absurditäten. Versuch einer historisch reflektierten 

sprachanalytischen Metaphorologie, Freiburg, München 1991 
Swinburne, Richard: Analogy, Metaphor, and Religious Language, Duisburg 1996 
Teuwsen, Rudolf: Familienähnlichkeit und Analogie. Zur Semantik genereller Termini 

bei Wittgenstein und Thomas von Aquin, Freiburg, München 1988 
Tiemann, Axel: Analogie. Analyse einer grundlegenden Denkweise in der Physik, 

Frankfurt a.M. 1993
Vosniadou, Stella, und Ortony, Andrew (Hrsg.): Similarity and Analogical Reasoning, 

Cambridge, New York, New Rochelle, Melbourne, Sidney 1989 
Wagner, Hans: Existenz, Analogie und Dialektik. Religio pura seu transcendentalis, 

München, Basel 1953
Wahler, Roland: Der analoge Denkprozeß. Ein kognitionspsychologisch orientierter Bei­

trag zum Verhältnis von Anforderungsstruktur und Denkvorgang bei der sprachlich­
begrifflichen Analogiebildung einschließlich empirischer Untersuchungen von Wort­
analogiebildungsaufgaben, Eichstätt 1987

Weingartner, Paul: Analogie. Ein Versuch, verschiedene Arten der Analogiebildung zu 
präzisieren, in: Patzig, Günther, Scheibe, Erhard, und Wieland, Wolfgang (Hrsg.): 
Logik, Ethik, Theorie der Geisteswissenschaften, XI. Deutscher Kongreß für Philoso­
phie, Göttingen, 5.-9. Oktober 1975, Hamburg 1977, S. 500-511 

Witt, Hermann de: Analogik. Grundlagen einer Wissenschaft der Analogien, ihre Ge­
setze und ihre Anwendungen, 3 Bde., Luzern, Winterthur, Oberwil bei Zug 1972­
1983

3. Antike

Allers, Rudolph: Microcosmus. From Anaximander to Paracelsus, in: Traditio, 2 (1944), 
S. 319-407

Barkan, Leonard: Nature's Work of Art. The Human Body as Image of the World, New 
Haven, London 1975

Bärthlein, Karl: Der Analogiebegriff bei den griechischen Mathematikern und bei Pla­
ton, hrsg. von Talanga, Josip, [Diss. Würzburg 1957] Würzburg 1996

Boll, Franz: Sphära. Neue griechische Texte und Untersuchungen zur Geschichte der 
Sternbilder, Leipzig 1903

Fiedler, Wilfried: Analogiemodelle bei Aristoteles, Amsterdam 1978
Grenet, Paul: Les origines de l'analogie philosophiques dans les dialogues de Platon, 

Paris 1948
Gundel, Hans Georg: Weltbild und Astrologie in den griechischen Zauberpapyri 

(Münchner Beiträge zur Papyrusforschung und Antiken Rechtsgeschichte, Bd. 53), 
München 1968

Hirschberger, Johannes: Paronymie und Analogie bei Aristoteles, in: Philosophisches 
Jahrbuch, Bd. 68 (1960), S. 191-203

Kunert, Friedrich: Logik und Logos. Implikationen und Spekulationen zum Thema, 
Frankfurt a. M. 1995

Analogiedenken ^ 27

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Lloyd, Geoffrey Ernest Richard: Polarity and Analogy. Two Types of Argumentation in 
Early GreekThought, Cambridge 1971

Lossky, V. : La notion des >analogies< chez Denys le pseudo-Areopagite, in: Archives 
d'histoire doctrinale et litteraire du moyenage, Bd. 5 (1930), S. 279-309

Melchiorre, Virgilio: L'analogia in Aristotele, in: Rivista di filosofia neo-scolastica, 
Bd. 85 (1993), S. 230-255

Otto, Detlef: Wendungen der Metapher. Zur Übertragung in poetologischer, rhetori­
scher und erkenntnistheoretischer Hinsicht bei Aristoteles und Nietzsche, München 
1998

Partington, James Riddick: The Origin of the Planetary Symbols for the Metals, in: 
Ambix, Bd. 1 (1937), S. 61-64

Roochnik, David L.: Socrates' Use of the Techne-Analogy, in: Journal of the History of 
Philosophy, Bd. 24 (1986), S. 295-310

Schindler, Alfred: Wort und Analogie in Augustins Trinitätslehre, Tübingen 1965
Szabo, Ärpad: Anfänge der griechischen Mathematik, Oldenbourg, München, Wien 

1969, bes. S. 131-242

4. Mittelalter

Berg, L.: Die Analogie-Lehre bei Bonaventura, in: Studium Generale, Bd. 8 (1955), 
S. 662-670

Bober, Harry: The Zodiacal Miniature of the Tres Riches Heures of the Duke of Berry, 
in: Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, Bd. 11 (1948), S. 1-34

Chavannes, Henry: L'analogie entre Dieu et le monde selon saint Thomas d'Aquin et 
selon Karl Barth, Paris 1969

Courtine, M. Jean-Fran^ois: Difference ontologique et analogie de l'etre le tournant 
suarezien, in: Bulletin de la societe frangaise de philosophie, Bd. 83 (1989), S. 4­
76

Dionne, Maurice: Saint Thomas d'Aquin et le probleme logique de l'analogie, Quebec 
1984

Dufour, Carlos A.: Die Lehre der >proprietas terminorum<. Sinn und Referenz in mittel­
alterlicher Logik, München 1989

Fehr, Jakob: Offenbarung und Analogie. Ihr Verhältnis in dialektischer und thomisti- 
scher Theologie, Freiburg i. Ü. 1937

Klubertanz, George Peter: St. Thomas Aquinas on Analogy, Chicago 1960
Koch, Josef: Zur Analogielehre Meister Eckharts, in: Melanges offerts a Etienne Gilson 

de l'Academie frangaise, Toronto 1959, S. 327-350
Kohlenberger, Helmut: Similitudo und ratio. Überlegungen zur Methode bei Anselm 

von Canterbury, Bonn 1972
Lakebrink, Bernhard: Hegels dialektische Ontologie und die Thomistische Analektik, 

Köln 1955
Lyttkens, Hampus: The Analogy between God and the World. An Investigation of its 

Background and Interpretation of its Use by Thomas of Aquino, Uppsala 1953
Mclnerny, Ralph M.: The Logic of Analogy. An Interpretation of St. Thomas, Den Haag 

1961
Mojsisch, Burkhard: Meister Eckhart. Analogie, Univozität und Einheit, Hamburg 

1983

28 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliographie

Otten, Willemien: Nature and Scripture. Demise of Medieval Analogy, in: Harvard 
Theological Review, Bd. 88 (1995), S. 257-284 

Przywara, Erich: Analogia entis. Metaphysik, München 1932 
Siewerth, Gustav: Die Analogie des Seienden, Einsiedeln 1965
Teuwsen, Rudolf: Familienähnlichkeit und Analogie. Zur Semantik genereller Termini 

bei Wittgenstein und Thomas von Aquin, Freiburg, München 1988

5. Renaissance und Barock

Bachmann, Manuel: Zur Rationalität der Geheimwissenschaften: Das Koordinaten­
system im hermetischen Kosmogramm, in: Gloy, Karen (Hrsg.): Rationalitätstypen, 
Freiburg, München 1999, S. 185-212

Bachmann, Manuel, und Hofmeier, Thomas: Geheimnisse der Alchemie, Basel, Stutt­
gart 1999

Betschard, Ildefons: Die Signaturenlehre des Paracelsus, in: Nova Acta Paracelsica, NF 
Bd. 6 (1977), S. 164-179

Bianchi, Massimo Luigi: Signatura rerum. Segni, magia e conoscenza da Paracelso a 
Leibniz (Lessico Intellettuale Europeo, Bd. 43), Rom 1987

Böhme, Gernot: Der offene Leib. Interpretation der Mikrokosmos-Makrokosmos-Be- 
ziehung bei Paracelsus, in: Kamper, Dieter, und Wulf, Christoph (Hrsg.): Transfigura­
tionen des Körpers. Spuren der Gewalt in der Geschichte, Berlin 1989, S. 44-58

Böhme, Gernot: Sprechende Natur. Die Signaturenlehre bei Paracelsus und Jacob 
Böhme, in: Böhme, Gernot: Für eine ökologische Naturästhetik, Frankfurt a. M. 1989, 
S. 121-138

Böhme, Hartmut: Denn nichts ist ohne Zeichen. Die Sprache der Natur: Unwiederbring­
lich?, in: Böhme, Gernot (Hrsg.): Natur und Subjekt, Frankfurt a.M. 1988, S. 38-66

Bonheim, Günther: Denken in Signaturen. Zum Verhältnis von Name und Ding bei 
Jacob Böhme und Walter Benjamin, in: Jäger, Lorenz, und Regehly, Thomas (Hrsg.): 
Was nie geschrieben wurde, lesen. Frankfurter Benjamin-Vorträge, Bielefeld 1992, 
S.189-207

Bonheim, Günther: Zeichendeutung und Natursprache. Ein Versuch über Jacob Böhme, 
Würzburg 1992

Braun, Lucien: Paracelsus und der Aufbau der Episteme seiner Zeit, in: Domandl, Sepp 
(Hrsg.): Die ganze Welt ein Apotheken. Festschrift für Otto Zekert, Wien 1969, 
S. 1-18

Brinkmann, Donald: Mythos und Logos im Weltbild des Paracelsus, in: Nova Acta Pa- 
racelsica, Bd. 1 (1944), S. 109-134

Canziani, Guido: Causalite et analogie dans la theorie physiognomonique (XVIe - debut 
XVIIe s.). Remarques liminaires, in: Revue des sciences philosophiques et theologi- 
ques, Bd. 72 (1988), S. 209-225

Chapiel, J.: Des rapports de l'homoeopathie avec la doctrine des signatures. Lettre a 
Monsieur le docteur F. Fredault, Paris 1866

Crollius, Oswaldus: De signaturis internis rerum. Die lateinische Editio princeps (1609) 
und die deutsche Erstübersetzung (1623), hrsg. von Kühlmann, Wilhelm, und Telle, 
Joachim, Stuttgart 1996

Da Costa Kaufmann, Thomas: Arcimboldo's Imperial Allegories, in: Zeitschrift für 
Kunstgeschichte, Bd. 39 (1976), S. 275-296

Analogiedenken ^ 29

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Domandl, Sepp: Hohenheims >De natura rerum<. Eine Einführung in die geistige Welt 
des Paracelus, Wien 1984

Eco, Umberto: Die Grenzen der Interpretation, München, Wien 1992 
Eusterschulte, Anne: Analogia entis seu mentis. Analogie als erkenntnistheoretisches 

Prinzip in der Philosophie Giordano Brunos, Würzburg 1997 
Faivre, Antoine: Mystische Alchemie und geistige Hermeneutik, in: Die Welt der Ent­

sprechungen, Eranos Jahrbuch, Bd. 42 (1975), S. 323-356 
Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, 

Frankfurt a.M. 1989
Geßmann, Gustav Wilhelm: Katechismus der Sympathielehre, Berlin [1919]
Gloy, Karen: Das Analogiedenken. Seine Herkunft und seine Strukturen, in: Appell, 

Rainer G. (Hrsg.): Homöopathie und Philosophie & Philosophie der Homöopathie, 
Eisenach 1998, S. 9-41

Gloy, Karen: Das Analogiedenken der Renaissance. Seine Herkunft und seine Struktu­
ren, in Rudolph, Enno (Hrsg.): Die Renaissance und die Entdeckung des Individuums 
in der Kunst. Die Renaissance als erste Aufklärung II (Religion und Aufklärung, 
Bd. 2), Tübingen 1998, S. 103-134

Hagengruber, Ruth: Thomas Campanella. Eine Philosophie der Ähnlichkeit, St. Augu­
stin 1994

Hartwig, Joan: Shakespeare's Analogical Scene, Lincoln 1984
Jüttner, Guido: Alchemie und Sympathielehre in der Therapie der frühen Neuzeit, in: 

Der Übergang zur Neuzeit und die Wirkung von Traditionen. Vorträge gehalten auf 
der Tagung der Joachim Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften Hamburg am 13. 
und 14. Oktober 1977 (Veröffentlichungen der Joachim Jungius-Gesellschaft der Wis­
senschaften, Bd. 32), Göttingen 1978, S. 130-140 

Kühlmann, Wilhelm: Oswald Crollius und seine Signaturenlehre. Zum Profil hermeti­
scher Naturphilosophie in der Ära Rudolphs II., in: Buck, August (Hrsg.): Die okkul­
ten Wissenschaften in der Renaissance (Wolfenbütteler Abhandlungen zur Renais­
sanceforschung, Bd. 12), Wiesbaden 1992, S. 103-123 

Müller-Jahncke, Wolf-Dieter: Ordnung durch Signatur. Analogiedenken und Arznei­
schatz im 16. und 17. Jahrhundert, in: Deutsche Apotheker Zeitung, Bd. 124 (1984), 
S. 2184-2189

Müller-Jahncke, Wolf-Dieter: Die Signaturenlehre des Paracelsus, in: Dopsch, Heinz, 
Goldammer, Kurt, und Kramml, Peter F. (Hrsg.): Paracelsus (1493-1541): »Keines 
andern Knecht«, Salzburg 1993, S. 167-169

Otto, Stephan: Das Wissen des Ähnlichen. Michel Foucault und die Renaissance, Frank­
furt a.M., Bern, New York, Paris 1992

Pecht, Rainer: Gassendi-Analogien in Lockes Theorie des sinnlichen Wissens, in: Phi­
losophisches Jahrbuch, Bd. 100 (1993), S. 266-281 

Quecke, Kurt: Die Signaturenlehre im Schrifttum des Paracelsus, in: Pharmazie Beihef­
te, Bd. 2 (1955), S. 41-55

Samsonow, Elisabeth von: similitudo - simulacrum - simulatio. Die Transformation des 
Wahrheitsbegriffes in der Renaissance und ihre Bedeutung für eine Theraphie der 
Memoria, in: Appell, Rainer G. (Hrsg.): Homöopathie und Philosophie & Philosophie 
der Homöopathie, Eisenach 1998, S. 99-113 

Schmitz, Rudolf: Okkulte Wissenschaften und die moderne Pharmazie, in: Buck, Au­
gust (Hrsg.): Die okkulten Wissenschaften in der Renaissance (Wolfenbütteler Ab­
handlungen zur Renaissanceforschung, Bd. 12), Wiesbaden 1992, S. 5-19

30 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliographie

Scholz, Bernhard F.: Zur Bedeutung von Michel Foucaults These eines epistemischen 
Bruchs im 17. Jahrhundert für die Barockforschung, in: Garber, Klaus (Hrsg.): Euro­
päische Barock-Rezeption, Wiesbaden 1991, S. 169-184 

Schulze, Werner: Ein harmonikales Analogon. Leibniz' Stammbaum-Modell in der dis- 
sertatio de arte combinatoria, in: Studia Leibnitiana, Bd. 19 (1987), S. 98-116 

Strasser, Gerhard F.: Lingua realis, lingua universalis und lingua cryptologica. Analogie­
bildungen bei den Universalsprachen des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Berichte zur 
Wissenschaftsgeschichte, Bd. 12 (1989), S. 203-217 

Stuart, Matthew: Locke's Geometrical Analogy, in: History of Philosophy Quarterly, 
Bd. 13 (1996), S. 451-469

Tinguely, Frederic: Jean de Lery et les vestiges de la pensee analogique, in: Bibliotheque 
d'humanisme et renaissance, Bd. 57 (1995), S. 25-44 

Vickers, Brian: Analogy versus Identity. The Rejection of Occult Symbolism, 
1580-1680, in: ders. (Hrsg.): Occult and Scientific Mentalities in the Renaissance, 
Cambridge 1984, S. 65-163 

Vickers, Brian: In Defence of Rhetoric, Oxford 1988
Vickers, Brian: On the Function ofAnalogy in the Occult, in: Merkel, Ingrid, und Debus, 

Allen George (Hrsg.): Hermeticism and the Renaissance. Intellectual History and the 
Occult in Early Modern Europe, Washington 1988, S. 265-292 

Wegener, Christoph: Der Code der Welt. Das Prinzip der Ähnlichkeit in seiner Bedeu­
tung und Funktion für die Paracelsische Naturphilosophie und Erkenntnislehre, 
Frankfurt a.M., Bern, New York, Paris 1988

6. 18. und 19. Jahrhundert

Braungart, Georg: Leibhafter Sinn. Der andere Diskurs der Moderne, Tübingen 1995 
Carpi, Orlando: Il problema dell' analogia in Kant, in: Divus Thomas. Commentarium 

de philosophia et theologia, Bd. 100 (1997), S. 9-34 
Coreth, Emerich: Dialektik und Analogie des Seins. Zum Seinsproblem bei Hegel und in 

der Scholastik, in: Scholastik, Bd. 26 (1951), S. 37-86 
Ess, Charles u.a.: What makes Kant Kant? Various Efforts to Unearth Kant's Ideas of 

Ultimate Reality and Meaning. Kant and Analogy: Categories as Analogical Equivo- 
cals, in: Ultimate Reality and Meaning. Interdisciplinary Studies in the Philosophy of 
Understanding, Bd. 17 (1994), S. 89-99

Faggiotto, Pietro: Recherche sur la metaphysique kantienne de l'analogie, in: Revue 
Thomiste, Bd. 87 (1987), S. 85-92 

Faggiotto, Pietro: La metafisica kantiana della analogia, Trento 1996 
Gill, Jerry H.: Kant, Analogy, and Natural Theology, in: International Journal for Phi- 

losophy of Religion, Bd. 16 (1984), S. 19-28 
Hughes, R. I. G.: Kant's Analogies and the Structure of Objective Time, in: Pacific Phi- 

losophical Quarterly, Bd. 71 (1990), S. 141-163 
Lakebrink, Bernhard: Hegels dialektische Ontologie und die Thomistische Analektik, 

Köln 1955
Otto, Detlef: Wendungen der Metapher. Zur Übertragung in poetologischer, rhetori­

scher und erkenntnistheoretischer Hinsicht bei Aristoteles und Nietzsche, München 
1998

Pieper, Annemarie: Kant und die Methode der Analogie, in: Schönrich, Gerhard, und

Analogiedenken ^ 31

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Kato, Yasushi: Kant in der Diskussion der Moderne, Frankfurt a.M. 1996, S. 92­
112

Schmitz, Hermann: Wie kann man sagen, was nicht ist? Zur Logik des Utopischen, 
Würzburg 1989

Shannon, Daniel E.: Hegel's Criticism of Analogical Procedure and the Search for Final 
Purpose, in: The Owl of Minerva, Bd. 19 (1988), S. 169-182

Snelders, Henricus u.a.: Analogieschlüsse in der chemischen Vergangenheit. Irrwege 
und Wegweiser, in: Internationale Zeitschrift für Geschichte und Ethik der Naturwis­
senschaften, Technik und Medizin, NF Bd. 2 (1994), S. 65-76

Specht, Ernst Konrad: Der Analogiebegriff bei Kant und Hegel, Köln 1952 (Kant-Stu­
dien, Ergänzungsheft 66)

Takedo, Sueo: Kant und das Problem der Analogie, Den Haag 1969
Ward, Andrew: On Kant's Second Analogy and His Reply to Hume, in: Kant-Studien, 

Bd. 77 (1986), S. 409-422
Waxman, Wayne: What are Kant's Analogies About?, in: Review of Metaphysics, Bd. 47 

(1993), S. 63-114
Wood, Stephen: The First Use of the Terms >Homology< and >Analogy< in the Writings 

of Richard Owen, in: Archives of Natural History, Bd. 22 (1995), S. 255-259
Zitko, Hans: Nietzsches Philosophie als Logik der Ambivalenz, Würzburg 1991

7. 20. Jahrhundert

Anzenbacher, Arno: Analogie und Systemgeschichte, Wien, München 1978 
Attfield, Robin: Too High a Theme? Of Finitude, Predication and Analogy, in: The Scot- 

tish Journal of Religious Studies, Bd. 17 (1996), S. 5-20 
Barion, Jakob: Über die Bedeutung der Analogie für die Metaphysik, in: Philosophisches 

Jahrbuch, Bd. 49 (1936), S. 30-48
Beveridge, Michael: Visual Representation in Analogical Problem Solving, in: Memory 

& Cognition, Bd. 15 (1987), S. 230
Breidbach, Olaf: Der Analogieschluß in den Naturwissenschaften oder die Fiktion des 

Realen. Bemerkungen zur Mystik des Induktiven, Frankfurt a. M. 1987 
Cardal, Roman: Sostanze e analogia in Tomas Tyn (1950-1990), in: Divus Thomas.

Commentarium de philosophia et theologia, Bd. 100 (1997), S. 34-65 
Chavannes, Henry: L'analogie entre Dieu et le monde selon saint Thomas d'Aquin et 

selon Karl Barth, Paris 1969
Concetta di Maio, Maria: Predictive Probability and Analogy by Similarity in Inductive 

Logic, in: Erkenntnis, Bd. 43 (1995), S. 369-394 
Dormael, Jan van: Metaphor and Analogy. Preface, in: Communication & Cognition, 

Bd. 22 (1989), S. 3-4
Dormael, Jan van: The Emergence of Analogy. Analogical Reasoning as a Constraint 

Satisfaction Process, in: Philosophica, Bd. 46 (1990), S. 65-76 
Falkenhainer, Brian, Forbus, Kenneth D., und Gentner, Dedre: The Structure-Mapping 

Engine. Algorithm and Examples, Urbana (Ill.) 1987 
Falkenhainer, Brian, Forbus, Kenneth D., und Gentner, Dedre: The Structure-Mapping 

Engine, in: Artificial Intelligence, Bd. 41 (1990), S. 1-63 
Festa, Roberto: Analogy and Exchangeability in Predictive Inferences, in: Erkenntnis, 

Bd. 45 (1996), S. 229-252

32 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliographie

Flood, Robert L., und Robinson, S. A.: Analogy and Metaphor and Systems, in: Cyber- 
netics and Systems, Bd. 19 (1988), S. 501-520 

Grabow, Stephen: From Goethe to Chaos. Creativity in Morphic Analogues, in: The 
Structurist (University of Saskatchewan), Bd. 33/34 (1993/94), S. 17-22 

Hedrich, Reiner: Analogien in der Welt oder im Geiste?, in: Praxis der Naturwissen­
schaften. Physik, Bd. 43 (1994), S. 16-23

Hesse, Friedrich W.: Use of Analogies in Problem Solving, in: Computers in Human 
Behavior, Bd. 6 (1990), S. 115-131

Hesse, Friedrich W.: Analoges Problemlosen. Eine Analyse kognitiver Prozesse beim 
analogen Problemlosen, Weinheim 1991

Heydenbluth, Cornelia u.a.: Impact of Superficial Similarity in the Application Phase of 
Analogical Problem Solving, in: The American Journal of Psychology, Bd. 109 (1996), 
S. 37-59

Hoffmann, Kai: Das Nichtidentische und die Struktur. Adornos strukturalistische Ret­
tung mit Lacanschen Modellen, Würzburg 1996 

Johansson, Ingvar: Ontological investigations. An inquiry into the Categories of Nature, 
Man and Society, London 1989

Koslowski, Barbara, und Okagaki, Lynn: Non-Human Indices of Causation in Problem- 
Solving Situations: Causal Mechanism, Analogous Effects, and the Status of Rival 
Alternative Accounts, in: Child Development, Bd. 57 (1986), S. 1100-1108 

Kühn, Dieter: Analogie und Variation. Zur Analyse von Robert Musils Roman >Der 
Mann ohne Eigenschaften^ Bonn 1965

Kuhn, Wilfried: Analogien in historischer, methodologischer und didaktischer Sicht, in:
Praxis der Naturwissenschaften. Physik, Bd. 43 (1994), S. 2-16 

Kunzmann, Peter: Dimensionen der Analogie. Wittgensteins Neuentdeckung eines 
klassischen Prinzips, Düsseldorf 1998

Macdonald, Christie: Resonances associatives. La pensee analogique selon Denis Dide­
rot, in: £tudes franqaises (Montreal), Bd. 22 (1986), S. 9-21 

Melis, E.: Grundlagen von Analogiebildung - Zur Perspektive ihrer Rechnerstützung, 
in: Communication & Cognition, Bd. 22 (1989), S. 87-110 

Mengel, Peter: Analogien als Argumente, Frankfurt a. M. 1995
Merian, Paul: Die europäische Weltverfassung und das >Gesetz< der ergänzenden Ge­

gensätzlichkeit, Basel 1945
Meyer, Hans: Die Funktion der Analogie im Werk Oswald Spenglers, Diss. Freiburg in 

Ü.1976
Pape, Helmut (Hrsg.): Kreativität und Logik. Ch. S. Pierce und das philosophische Pro­

blem des Neuen, Frankfurt a. M. 1994
Pöhlmann, Georg: Analogia entis oder analogia fidei? Die Frage der Analogie bei Karl 

Barth, Göttingen 1965
Pospesel, Howard: The Method of Propositional Analogues, in: Teaching Philosophy, 

Bd. 16 (1993), S. 157-164
Puntel, Lorenz Bruno: Analogie und Geschichtlichkeit. Philosophiegeschichtlich-kriti­

scher Versuch über das Grundproblem der Metaphysik. Mit einem Vorwort von Max 
Müller, Freiburg, Basel, Wien 1969

Reeves, Lauretta M. u. a.: On the Concrete Nature of Human Thinking. Content and 
Context in Analogical Transfer, in: Educational Psychology, Bd. 13 (1993), S. 245-258 

Rella, Walter: Der Schritt in die Analogie I, in: Wiener Jahrbuch für Philosophie, Bd. 16

Analogiedenken ^ 33

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

(1984), S. 129-138; Der Schritt in die Analogie II: Vom Gegensatz zur Bestimmung, 
in: Wiener Jahrbuch für Philosophie, Bd. 17 (1985), S. 141-158 

Sanchez, Joseph: Metaphore, contexte, analogie: >le lezard< de Francis Ponge, in: Langue 
frangaise, Bd. 110 (1996), S. 103-118

Schweidler, Walter: Unvergleichliche Distanz. Zum existenzphilosophischen Analogie­
begriff, in: Salzburger Jahrbuch für Philosophie, Bd. 41 (1996), S. 29-51 

Skrupskelis, Ignas K.: James and Kant's Second Analogy, in: Kant-Studien, Bd. 80 
(1989), S. 173-179

Steinhart, Eric: Beyond Proportional Analogy. A Structural Model of Analogical Map- 
ping, in: Pragmatics & Cognition, Bd. 2 (1994), S. 95-130 

Stüttgen, Johannes (Hrsg.): Similia similibus. Joseph Beuys zum 60. Geburtstag, Köln 
1981

Suzuki, H.: The Centrality of Analogy in Knowledge Acquisition in Instructional Con- 
texts, in: Human Development, Bd. 37 (1994), S. 207-219 

Teuwsen, Rudolf: Familienähnlichkeit und Analogie. Zur Semantik genereller Termini 
bei Wittgenstein und Thomas von Aquin, Freiburg, München 1988 

Tiemann, Axel: Analogie. Analyse einer grundlegenden Denkweise in der Physik, 
Frankfurt a. M. 1993

Tiles, Mary: Philosophy and the Analogies of Time, in: The Philosophical Forum, Bd. 20 
(1989), S. 182-194

Trümpy, Hans: Similia Similibus, Basel 1966 (Sonderdruck aus dem Schweizerischen 
Archiv für Volkskunde)

Vosniadou, Stella, und Ortony, Andrew (Hrsg.): Similarity and Analogical Reasoning, 
Cambridge, New York, New Rochelle, Melbourne, Sidney 1989 

Weitzenfeld, Julian S. : Valid Reasoning by Analogy, in: Philosophy of Science, Bd. 51 
(1984), S. 137-149

Westermann, Rainer: Die Anwendung von Merkmalsmodellen zur Quantifizierung der 
Ähnlichkeit zwischen analogen Problemen, in: Zeitschrift für Psychologie mit Zeit­
schrift für angewandte Psychologie, Bd. 204 (1996), S. 317-399 

Woudstra, Egbert: Analogies in Non-Specialist Journals, in: Communication & Cog­
nition, Bd. 22 (1989), S. 47-60

8. Außereuropäische Philosophie

Eberhard, Wolfram: Beiträge zur homologischen Spekulation Chinas in der Hun-Zeit, 
in: Baessler-Archiv, Bd. 16 (1933), S. 1-100

Granet, Marcel: Das chinesische Denken. Inhalt, Form, Charakter, übersetzt von M. Por- 
kert, 2. Aufl. München 1971

Lo, Yuet Keung: From Analogy to Proof. An Inquiry into the Chinese Mode of Knowled­
ge, in: Monumenta Serica, Bd. 43 (1995), S. 141-158

Schwartz, Benjamin Isadora: The World of Thought in Ancient China, Cambridge 
(Mass.) 1985

Unschuld, Paul Ulrich: Chinesische Medizin, München 1997
Wu, Laurence C.: Fundamentals of Chinese Philosophy (Social Research Institute Book 

Series, Bd. 3), Lanham (Md.) 1986

34 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Teil:

Systeme

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

Altägyptische Magie als System

Thomas Schneider

Heinrich G. Haas zum 70. Geburtstag

1. These

Altägyptische Magie* 1 * * * S. stellt ein umfassendes System zur Stabilisie­
rung der bestehenden Ordnung dar, auf das in allen Bereichen der 
Welt rekurriert werden kann. Dieses Regelwerk funktioniert nach 
rationalen Mechanismen, die bedrohte bzw. chaotische Bereiche der 
Welt durch Analogien in die normative Struktur der sinnhaften Ord­
nung reintegrieren. Erst ein detailliertes Verständnis dieser Funk­
tionsweise erlaubt eine angemessene Gesamtbeurteilung der alt­
ägyptischen Magie im Sinne eines großen intellektuellen Entwurfes 
zur Problematik von Ordnung und Chaos.

1 An Darstellungen zur Magie im Alten Ägypten vgl.: J. F. Borghouts: Artikel Magie, 
in: Lexikon der Ägyptologie, Bd. 3 (1980), Sp. 1137-1151; P. Eschweiler: Bildzauber im 
alten Ägypten. Die Verwendung von Bildern und Gegenständen in magischen Hand­
lungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Reiches (OBO, Bd. 137), Freiburg
i. Ü., Göttingen 1994; W Gutekunst: Artikel Zauber, in: Lexikon derÄgyptologie, Bd. 6 
(1986), Sp. 1320-1355; E. Hornung: Die Machtdes Zaubers, in: ders.: Geist der Pharao­
nenzeit, Zürich, München 1989, S. 51-66; L. Kakosy: La magla nell'antico Egitto, in: La
magla in Egitto ai tempi dei faraoni, Modena 1985, S. 7-101; L. Kakosy: Zauberei im 
alten Ägypten, Leipzig 1989; A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La Magia in Egitto ai 
Tempi dei Faraoni. Atti Convegno internazionale di studi Milano 1985, Milano 1987;
Y. Koenig: Magie et magiciens dans l'Egypte ancienne, Paris 1994; F. Lexa: La magie 
dans l'Egypte Antique de l'Ancien Empire jusqu'äl'epoque copte, Paris 1925; M. Meyer 
und R. Smith (Hrsg.): Ancient Christian Magic. Coptic Texts of Ritual Power, San Fran­
cisco 1994; G. Pinch: Magic in Ancient Egypt, London 1994; R. K. Ritner: Egyptian 
Magic: Questions of Legitimacy, Religious Orthodoxy, and Social Deviance, in: A. B. 
Lloyd (Hrsg.): Studies in Pharaonic Religion and Society in Honour of J. Gwyn Grif­
fiths, London 1992, S. 189-200; R. K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Ma- 
gical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993; A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La 
magla in Egitto ai tempi dei faraoni, Milano 1987; G. Roeder: Zauberei und Jenseits­
glauben im alten Ägypten, Zürich 1961; S. Sauneron: Le monde du magicien egyptien, 
in: D. Bernot u. a. (Hrsg.): Le monde du sorcier (Sources orientales, Bd. 7), Paris 1966,
S. 27-65; R. H. Wilkinson: Symbol & Magic in Egyptian Art, London 1994.

Analogiedenken ^ 37

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

Diese Leitthese der folgenden Ausführungen, die ägyptische 
Magie als System2 verstehen will, zielt insbesondere auf drei Punkte:

(1) sie will eine ganzheitliche Beschreibung ägyptischer Magie 
geben im Gegensatz zu der in der Forschung vorherrschenden selek­
tiven Beschäftigung mit einzelnen Texten oder Praktiken;

(2) sie will den umfassenden Anwendungsbereich ägyptischer 
Magie aufzeigen. Ägyptische Magie kann nicht auf eine partikulare 
Verwendung eingeengt werden, ist gerade nicht nur der häuslichen 
Anwendung und dem persönlichen Gebrauch zuzuweisen, wie J. Ass­
mann postuliert.3 Entsprechend ist die von ihm vollzogene Unter­
scheidung zwischen »magic in the general sense« und »magic in the 
specific sense (in the sense of a particular discourse)« nicht sinnvoll, 
vielmehr besteht eine direkte Korrelation zwischen der universalen 
ägyptischen Kraft >Magie< und ihrer umfassenden konkreten An­
wendung.

(3) sie will die innere Funktionsweise und Funktionalität ägyp­
tischer Magie darstellen in Absetzung von überholten Ansätzen, die 
noch der religionsethnologischen Magiediskussion des 19. und 
20. Jahrhunderts verpflichtet sind. Aus ägyptischer Sicht kann, wie 
zu zeigen sein wird, gerade nicht davon gesprochen werden, daß 
»Magie immer eine Restkategorie bleiben [wird], vom wissenschaft­
lichen Beobachter geschaffen, um Handeln, das ihm unverständlich 
(irrational) erscheint, zusammenzufassen«4.

Dieser Ansatz stellt sich bewußt der traditionellen Sicht ägypti­
scher Magie entgegen. So spiegelt sich beispielsweise in der Beurtei­
lung durch E. A. W. Budge von 1899 deutlich der Evolutionismus 
eines Edward Burnett Tylor (1832-1917) und James G. Frazer 
(1854-1941) wider, wonach Magie als archaisches Stadium kulturel­
ler Entwicklung, als infantiles und ignorantes Denken der frühen 
Menschheit zu betrachten sei.5 A. Erman beurteilte 1934 in seiner 
negativistischen Darstellung der ägyptischen Religion, die diese aus 2 3 4 5

2 Zu Beschreibungen der Form »X als Y« siehe H. Feilke: Sprache als soziale Gestalt. 
Ausdruck, Prägung und die Ordnung der sprachlichen Typik, Frankfurt a. M. 1996, S. 11.
3 J. Assmann: Magic and Theology in Ancient Egypt, in: P. Schäfer und H. G. Kippen­
berg (Hrsg.): Envisioning Magic. A Princeton Seminar and Symposium (Studies in the 
History of Religions, Bd. 75), Leiden, New York, Köln 1997, S. 1-18: hier S. 3 f.
4 H. G. Kippenberg: Artikel Magie, in: H. Cancik, B. Gladogow und M. Laubscher 
(Hrsg.): Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe, Bd. 4, Stuttgart, Berlin, 
Köln 1998, S. 85-98: hier S. 95.
5 E. A. W. Budge: Egyptian Magic, New York, 1899, S. XIII f.

38 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

einer modernen europäischen Perspektive abqualifizierte und jegli­
ches theologische System in ihr leugnete6, Magie 1934 als Paradebei­
spiel eines falschen Bewußtseins.7 H. Bonnet interpretierte Magie 
1952 als psychische Grundstruktur des Ägypters, der die (höherste­
hende) Religion unterliegen mußte.8 Und nach der immer noch evo- 
lutionistischen Beurteilung L. Kakosys von 1989 gehörte Magie zu 
den Schattenseiten der ägyptischen Kultur, von denen sich Wissen­
schaft, Kunst und Philosophie als positive Bereiche menschlichen 
Denkens und Handelns abheben.9

Eine derartige Ausgrenzung und Abwertung der Magie erlau­
ben die ägyptischen Quellen aber gerade nicht. Das System ägypti­
scher Magie gelangt im Gegenteil in allen Bereichen der ägyptischen 
Welt zur Anwendung. Die Anwendung erfolgt komplementär zu 
spezifischen Instrumenten, entweder im Vorgriff oder als Reaktion 
auf Bedrohungen der Ordnung. Entsprechend möchte ich von prä­
ventiver Magie bzw. reaktiver Magie sprechen:

Bereich magisches spezifisches
Instrument Instrument

Kosmos präventive Magie Tempelkult
Außenpolitik präventive Magie Armee, Festungen, 

Diplomatie
Innenpolitik präventive Magie Erziehung, Ethik
Stabilität Ägyptens präventive Magie Tempelkult, Verwaltung
Haus und Feld präventive Magie konkrete Sicherung
Krankheit reaktive Magie Medizin
Jenseitsleben präventive Magie Ethik, Totenkult

6 K. Koch: Das Wesen altägyptischer Religion im Spiegel ägyptologischer Forschung, 
Hamburg 1989 (Berichte aus den Sitzungen der Joachim Jungius-Gesellschaft der Wis­
senschaften e. V.; Jg. 7, Heft 1), S. 45-50.
7 A. Erman: Die Religion der Ägypter. Ihr Werden und Vergehen in vier Jahrtausenden, 
Berlin, Leipzig 1934, S.295f.
8 H. Bonnet: Reallexikon der Ägyptischen Religionsgeschichte, Berlin 1952, S. 435 und 
S. 439.
9 L. Kakosy: Zauberei im alten Ägypten, Leipzig 1989, S. 230. Vgl. auch Urteile wie 
jenes von H. Brunner: Grundzüge der altägyptischen Literatur, 4. Aufl. Darmstadt 
1986, S. XI, der von »Machwerken, wie sie die Magie liebt« spricht.

Analogiedenken ^ 39

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

Zu dieser äußeren Universalität von Magie korrespondiert eine inne­
re Stringenz: ein Mechanismus von Analogien10, durch die die be­
drohten Bereiche in die geordnete Welt zurückgeführt werden. Der 
Begriff der Analogie ist in der religionsethnologischen Diskussion 
über Magie in klassischer Form durch J. Frazers Law of Similarity 
etabliert und neuerdings durch S. J. Tambiah reaktualisiert worden.11 
Nach Tambiah stellen magische Riten persuasive Analogien dar, d. h. 
Handlungen, die analog zu einem beabsichtigten Geschehen sind und 
die durch ihren Vollzug jene Personen, vor denen sie vollzogen wer­
den, von ihrer Wirksamkeit überzeugen sollen. Diese Definition 
trifft für die Analogien altägyptischer Magie nicht zu, die niemanden 
überzeugen wollen, sondern eine primäre, technische Funktion besit­
zen. Sie stellen Relationen her zwischen dem gefährdeten Bereich 
und der konstitutiven Ordnung der Welt. Auf diese Weise werden 
schon erfolgte oder in Zukunft mögliche Störungen an die geordnete 
Welt angebunden und in der Folge völlig reintegriert. Die Analogien 
ägyptischer Magie umfassen sowohl strukturelle als auch funktiona­
le Entsprechungen12, die fallweise bis auf eine Identität (etwa zwi­
schen dem Magier und einem Gott; dem Patienten und dem Horus- 
kind des Mythos) hin tendieren. Die hauptsächlich verwendeten 
Analogien, deren Behandlung in Abschnitt 4 geboten wird, sind:

[geordnete, Rückbindung [gefährdeter
regelhafte Welt] Bereich]

durch:
Analogie des Aktanten 
Analogie des Zielobjektes 
Analogie der Handlung 
Analogie des Sprechaktes 
Analogie der Bezeichnung 
Analogie des Hilfsmittels

10 Die folgende Übersicht berücksichtigt die hauptsächlichen Analogien; im einzelnen
siehe unten Abschnitt 3. [ 1990.
11 S. J. Tambiah: Magic, Science, Religion, and the Scope of Rationality, Cambridge
12 Vgl. C. Thiel: Artikel Analogie, in: Enzyklopädie Philosophie und Wissenschafts­
theorie, Bd. 1, Mannheim, Wien, Zürich 1980, S. 98ff.; H. J. Sandkühler, Artikel Ana­
logie, in: ders. (Hrsg.): Europäische Enzyklopädie zu Philosophie und Wissenschaften, 
Bd. 1, Hamburg 1990, S. 101-108; außerdem die weiteren Beiträge dieses Bandes.

40 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

Das Gesamtsystem altägyptischer Magie wird in den folgenden Ab­
schnitten nach seinen Voraussetzungen, seinen Grundgegebenhei­
ten, seiner Funktionsweise und seinen Anwendungsbereichen einge­
hender ausgeführt.

2. Begriff

Eine Auffassung ägyptischer Magie als umfassender konzeptueller 
Rahmen wird u.a. durch Darstellungen der religiösen Ikonographie 
der 21. Dynastie nahegelegt. Ein Papyrus des Kunsthistorischen Mu­
seums Wien13 (Abb. 1) gibt eine verkürzte Darstellung des Sonnen­
laufs in der Unterwelt, der ewig andauernden Folge von Untergang 
und Regeneration des Sonnengottes. Zu beiden Seiten des Sonnen­
gottes Re stehen Maat (die ägyptische Personifikation der sinnhaften 
Ordnung in Natur und Gesellschaft - vom Aufbau des Kosmos bis hin 
zur menschlichen Solidarität) und Heka (die ägyptische Personifika­
tion der Magie), die damit als für den Bestand der Welt unabdingbar 
festgehalten sind. Im Papyrus Greenfield (Abb. 2) stehen hinter Osi­
ris, dem Herrscher der Unterwelt, gleichberechtigt Maat und Heka.14 
Sowohl Maat als auch Heka wurden mit der Erschaffung der Welt 
hervorgebracht und als Tochter bzw. Sohn des Sonnengottes und 
Weltschöpfers Atum-Re personifiziert. Besonderen Ausdruck hat die 
Bedeutung von Maat und Heka für die Erhaltung der Welt - und 
damit der politischen und sozialen Ordnung - in den Unterweltsbü­
chern des Neuen Reiches gefunden. Die Riesenschlange Apophis, die 
die Fahrt der Sonnenbarke - und damit den Lauf der Welt - aufzuhal­
ten droht, wird Nacht für Nacht von dem Sonnengott und seinen 
Helfern bekämpft. Als Göttin, die die Sonnenbarke leitet, erscheint 
u. a. Maat, während in anderen Darstellungen Heka am Bug des 
Schiffes steht. Ein Spruch der Sargtexte des Mittleren Reiches spricht 
davon, daß der Verstorbene sowohl magische Kräfte (hier wird der 
Plural von Heka, hekau, verwendet) verschluckt als auch Maat ißt.15

Während Maat als System jedoch unumstritten und ausführlich

13 Papyrus Wien 3859 des Chonsumes; A. Piankoff und N. Rambova: Mythological Pa­
pyri, New York 1957, Tafel 16, dazu Bd. 1, S. 143 f.; H. te Velde: The God Heka in Egyp- 
tian Theology, in: JEOL, Bd. 21 (1970), S. 175-186: hier pl. XXXII.
14 E. A. W Budge: The Greenfield Papyrus, London 1912, pl. 108; H. te Velde: The God 
Heka in Egyptian Theology in: JEOL, Bd. 21 (1970), S. 175-186: hier pl. XXVIII.
15 Sargtexte Spruch 1017.

Analogiedenken ^ 41

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

beschrieben ist16, muß dies für Heka erst noch geleistet werden. Im­
merhin hat P. Eschweiler Heka und Maat als »zunehmend personifi­
zierte kategoriale Formen« angesprochen, wobei »insbesondere die 
hkl-Zauberkraft m. E. im Rahmen einer >präwissenschaftlichen Phy- 
sik< gewissermassen als konkret substantiell vorgestellte Effizienz zu 
verstehen [ist], die dann zunehmend zum >Begriffsgott< gestaltet 
wird«.17 Terminologisch existiert eine Linie vom modernen Begriff 
>Magie<18 zur altägyptischen Bezeichnung heka, da in christlicher 
Zeit die Ägypter die griechische Bezeichnung ^ayeia durch diesen 
ägyptischen Ausdruck übersetzten.19 Der in der Magie-Diskussion

16 J. Assmann: Maat, L'Egypte pharaonique etl'idee de justice sociale, Paris 1989; ders.: 
Ma'at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Ägypten, München 1990, 2. Aufl. 
1995; M. V. Fox: World Order and Maat: A Crooked Parallel, in: JANES, Bd. 23 (1995), 
S. 37-48; E. Hornung: Maat - Gerechtigkeit für alle?, in: Eranos Jahrbuch, Bd. 56 
(1987), S. 385-427; F. Junge, Rezension von J. Assmann: Ma'at. Gerechtigkeit und Un­
sterblichkeit im Alten Ägypten, München 1990, in: GGA, Bd. 245 (1993), S. 145-160; 
M. Lichtheim: Maat in Egyptian Autobiographies and Related Studies (OBO, Bd. 120), 
Freiburg i.Ü., Göttingen 1992; dies.: Moral Values in Ancient Egypt (OBO, Bd. 155), 
Freiburg i.Ü., Göttingen 1997; E. Teeter: The Presentation of Maat. Ritual and Legiti- 
macy in Ancient Egypt (SAOC, Bd. 57), Chicago 1997.
17 P. Eschweiler: Bildzauber im alten Ägypten. Die Verwendung von Bildern und Ge­
genständen in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Rei­
ches (OBO, Bd. 137), Freiburg i.Ü., Göttingen 1994, S. 239. Als Ansatz zu einem um­
fassenden Verständnis siehe v.a. auch R. K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian 
Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993.
18 Vgl. zur Magiediskussion u.a. F. Goodman: Artikel Magie, in: S. R. Dunde (Hrsg.): 
Wörterbuch der Religionspsychologie, Gütersloh 1993, S. 190-195; H. Haarmann: Die 
Gegenwart der Magie. Kulturgeschichtliche und zeitkritische Betrachtungen, Frankfurt 
a.M. 1992; R. Horton: Patterns of Thought in Africa and the West: Essays on Magic, 
Religion and Science, Cambridge 1993; D. L. O'Keefe: Stolen Lightning. The Social 
Theory of Magic, New York 1982 (anachronistisch, vgl. R. K. Ritner [wie Anm. 1], 
S. 239 ff.); H. G. Kippenberg: Artikel Magie, in: H. Cancik, B. Gladogow und M. Laub­
scher (Hrsg.): Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe, Bd. 4, Stuttgart, 
Berlin, Köln 1998, S. 85-98; ders. und B. Luchesi (Hrsg.): Magie. Die sozialwissen­
schaftliche Kontroverse über das Verstehen fremden Denkens, Frankfurt a.M. 1978, 
2. Aufl. 1987; M. Meyer und P. Mirecki: Ancient Magic and Ritual Power, Leiden 1995; 
J. Middleton: Theories of Magic, in: M. Eliade (Hrsg.): Encyclopedia of Religion, New 
York 1987, Bd. 7, S. 82-89; L. Petzold: Magie und Religion: Beiträge zu einer Theorie 
der Magie, Darmstadt 1978 (Wege der Forschung, Bd. 337); G. Schlatter: Artikel Reli­
gionsethnologie, in: H. Cancik, B. Gladogow und M. Laubscher (Hrsg.): Handbuch reli­
gionswissenschaftlicher Grundbegriffe, Bd. 1, Stuttgart, Berlin, Köln 1988, S. 157-194; 
S. J. Tambiah: Magic, Science, Religion, and the Scope of Rationality, Cambridge 1990; 
H. S. Versnel: Some Reflections on the Relationship Magic-Religion, in: Numen, Bd. 38 
(1991), S. 177-197.
19 Koptisch hik < altägyptisch hk? (heka).

42 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

häufig geäußerte Vorwurf des Ethnozentrismus - der Anwendung 
des modernen europäischen Begriffs >Magie< auf Phänomene einer 
außereuropäischen Kultur, die einer europäischen Definition von 
>Magie< entsprechen, ohne daß nach der vielleicht ganz anderen Zu­
ordnung dieser Phänomene durch Angehörige der Kultur selbst ge­
fragt wird - ist hier nicht angebracht. Allerdings ist der ägyptische 
Begriff erheblich weiter gespannt als der griechisch-moderne.

Die Funktion angewandter Magie wird in ägyptischen Quellen 
selbst als Schutz bzw. Abwehr böser Geschehnisse definiert, so in 
einer berühmten Passage der Lehre für König Merikare (um 2000 v. 
Chr.): »Er [Gott] schuf ihnen [den Menschen] Zauber(mittel) (hekau) 
zu Waffen, um den Schlag des Ereignisses abzuwehren, über das in 
der Nacht wie am Tag gewacht wird.«20 Diese Waffen funktionieren 
mittels Analogien, wie im 3. Abschnitt zu zeigen sein wird.

Ausführlicher berichtet von der Problematik des Zaubers das 
Buch von der Himmelskuh, wo Re den Erdgott Geb vor den Schlan­
gen warnt, die in ihm sind, und vor »jenen Zauberern, die ihre 
Sprüche kennen, denn (der Gott) Heka ist selber darin«. Dann be­
kräftigt er, daß er selbst sich Heka einverleibt und sich nicht fürchten 
muß vor der Größe dessen, der vor ihm entstanden ist, und befiehlt: 
»Gib ihre Zaubersprüche (achu), die nach ihrem Willen wirken sol- 
len21, über die ganze Welt - als ihre Zauber (hekau), die in ihrem Leib 
sind!«22

Der Verstorbene, der im Besitz von Heka ist und ihn in Form 
von Sprüchen umsetzen kann, ist umfassend geschützt.23 Sehr pla­
stisch wird diese Funktion - Magie als Schutz und Waffe - in zwei

20 J. F. Quack: Studien zur Lehre für Merikare (GOF, Reihe IV, Bd. 23), Wiesbaden 
1992, S. 78-81 (Merikare E 136-137). Der Schlag des Menschen gegenüber einer feind­
lichen Einwirkung, die die Ordnung bedroht, ist legitim und wird daher ermöglicht, 
während ein ungerechtfertigter Schlag des Menschen gegen die Ordnung vergolten 
wird: »Ein Schlag wird mit einem ebensolchen vergolten / ein Treffer (einer Waffe) wird 
alles, was man getan hat« (Merikare E 123). Im Gegensatz zu J. F. Quack (a.a.O., S. 75) 
und anderen Bearbeitern fasse ich mctt (zu mct »(mit der Waffe) treffen«) in Parallele zu 
dem zuvor genannten »Schlag« als »das, was trifft; Treffer« auf.
21 So wohl korrekter zu verstehen statt »die sie nach ihrem Willen gemacht haben« 
(E. Hornung [wie Anm. 22]).
22 E. Hornung: Der ägyptische Mythos von der Himmelskuh. Eine Ätiologie des Un­
vollkommenen (OBO, Bd. 46), Freiburg i. Ü., Göttingen, 3. Aufl. 1997, S. 21 und S. 45.
23 Etwa Sargtexte, Spruch 648: »Mein Zauber ist auf meinem Munde. Ich habe Macht 
über meine Feinde, die auf der Flammeninsel [einer Region des Jenseits] sind. Ich gehe 
geschützt vorüber.«

Analogiedenken ^ 43

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

Szenen des Pfortenbuches, einer ägyptischen Unterweltsbeschrei­
bung aus der Zeit des Neuen Reiches (um 1300 v. Chr.) dargestellt. 
Die dargestellten Götter tragen über sich Wurfnetze, wozu die Bei­
schrift ausführt:
»Das sind Götter, die Magier sind für [den Sonnengott] Re-Harachte im We­
sten. Ihre Zauber (hekau) sind das, was auf dem Wurfnetz und was in dem 
Wurfnetz in ihrer Hand ist [...] Wir bezaubern dich [angeredet ist die Chaos­
schlange Apophis, die den Bestand der Welt bedroht] mit dem, was in unserer 
Hand ist.«24

Die Energie des Zaubers wird also von dem Wurfnetz auf Apophis 
geschleudert, dessen Gefährlichkeit damit gebannt ist. In Korrelation 
mit heka begegnet häufig der Ausdruck ach, der vielleicht die kon­
krete Realisierung der magischen Kraft meint (etwa der magische 
Spruch), die Eruptionen von Zauberkraft, die aus dem Kraftfeld Heka 
herausbrechen.25 Wie deutsch Zauber kann Heka sowohl allgemein 
für das umfassende Phänomen Magie als auch spezifisch für die kon­
krete magische Handlung eintreten. Im Gegensatz zu Ausprägungen 
von Magie in anderen Kulturen und dem klassisch-modernen Begriff 
>Magie< deckt die Kategorie heka aber umfassendere Inhalte ab. Heka 
stellt nicht nur ein Instrument zur Realisierung bestimmter Ziele 
dar, sondern ist eine Grundkomponente des Kosmos26, deren Charak­

24 E. Hornung: Das Buch von den Pforten des Jenseits (ÄH, Bd. 7/8), Bd. 1, Genf 1979, 
S. 341 ff., S. 344ff.; Bd. 2, Genf 1984, S. 232f., S. 234ff. (64. und 66. Szene).
25 Aufschlußreich ist das »Ritual zur Vernichtung des Bösen«. Hier wird die sprachlich 
ältere, mittelägyptische Version »der den Bösen mit seinen Achu zurücktreibt« auf 
neuägyptisch übersetzt, wobei statt Achu Heka verwendet wird (S. Schott: Die Deutung 
der Geheimnisse des Ritualsfür die Abwehr des Bösen. Eine altägyptische Übersetzung, 
Mainz 1954, S. 64). In den Sargtexten (CT V 49c) findet sich die Aussage: »Mein Spruch 
besitzt in der Tat mehr Ach-Kraft als sein Messer«. Da in bezug auf das Messer nicht 
von Zauberkraft gesprochen werden kann, wird offenbar eher die Wirksamkeit der bei­
den Waffen verglichen. Die ägyptische Lautfolge Jh hat die Bedeutung »(aus)strahlen, 
wirksam sein; Ausstrahlung, Wirksamkeit« (eine Unterscheidung zweier Wurzeln 
dürfte nicht korrekt sein). R. K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Magical 
Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993, S. 34, etwa verficht für Ach die Bedeutung »Ef­
fizienz«, J. Assmann »Strahlkraft« (Ägypten. Theologie und Frömmigkeit einer frühen 
Hochkultur, 2. Aufl. Stuttgart 1991, S. 108).
26 J. F. Borghouts: Akhu and Hekau. Two Basic Notions of Ancient Egyptian Magic, and 
the Concept of the Divine Creative Word, in: A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La Ma- 
gia in Egitto ai Tempi dei Faraoni, Milano 1987, S. 29-46; J. F. Borghouts: Divine Inter­
vention in Ancient Egypt and its Manifestation (bJw), in: R. J. Demaree und J. J. Janssen 
(Hrsg.): Gleanings from Deir el-Medina, Leiden 1982, S. 1-70; K. Bosse-Griffiths: The

44 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

teristika von zahlreichen Texten und Darstellungen bestimmt wer­
den. Magie ist nicht der sekundäre Oberbegriff für unterschiedliche 
Praktiken, sondern ihr struktureller Unterbau.

In einer ersten Annäherung kann Heka als Schöpferkraft defi­
niert werden, ohne die die Welt nicht entstanden wäre und nicht 
weiter bestehen könnte. In personifizierter Form gilt »Heka, der äl­
teste vom heiligen Ort der Schöpfung«27, als der erste von dem 
Schöpfergott Atum erschaffene Gott, »als noch keine zwei Dinge in 
diesem Lande entstanden waren«28. In Spruch 75 der Sargtexte ver­
teidigt sich der Gott Schu - nach ägyptischer Theologie der Sohn des 
Atum - gegen diese theologische Doktrin, nach der der Gott Heka als 
Urgott noch älter sei als er. Heka kann aber die üblicherweise von 
Schu vollzogene Trennung von Himmel und Erde, d. h. die Erschaf­
fung unserer Lebenswelt, auch selbst durchführen. Er wird öfter als 
Bestandteil des Schöpfergottes, als sein Ba (»Individualität«) oder 
sein Ka (»Lebenskraft«) aufgefaßt, als welcher er älter als die Zeit 
und mächtiger als die Götter ist, wie es das Buch von der Himmels­
kuh formuliert: »Mein [des Schöpfergottes Re] Ba ist Heka/Magie, er 
ist älter als sie [die Zeit].« Als Ba des Schöpfergottes ist er dessen

Great Enchantress in the Little Golden Shrine of Tufankhamün, in: JEA, Bd. 59 (1973), 
S. 100-108; dies.: Further Remarks on Wrt Hk>w, in: JEA, Bd. 62 (1976), S. 181 f.; 
G. Englund: Akh - Une notion religieuse dans l'tgypte pharaonique (Boreas 11), Upp­
sala 1978; P. Eschweiler: Bildzauber im alten Ägypten. Die Verwendung von Bildern 
und Gegenständen in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen 
Reiches (OBO, Bd. 137), Freiburg i.Ü., Göttingen 1994, S. 232-238; F. Friedman: The 
Root Meaning of >h: Effectiveness or Luminosity, in: Serapis, Bd. 8 (1985), S. 39-46; 
A. F. Gardiner: Some Per-sonifications. I. HIKE* 5, the God of Magic, in: PSBA, Bd. 37 
(1915), S. 253-262; R. Hari: Lagrande-en-magie et la stele du temple de Ptah a Karnak, 
in: JEA, Bd. 62 (1976), S. 100-107; E. Liptay: Heka as Hypostasis of the Sungod in the 
21st Dynasty in: U. Luft (Hrsg.): The Intellectual Heritage of Egypt. Studies Presented 
to Laszlo Kakosy, Budapest 1992, S. 389-391; A. Piankoff: Une statuette du dieu Heka, 
in: Melanges Maspero (MIFAO 66), Bd. 1, Cairo 1935-1938, S. 349-352; R. K. Ritner: 
The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993,
S. 14-28; T Schneider: Beiträge zur sogenannten >Neueren Komparatistik<, in: Ling- 
Aeg, Bd. 5 (1997), S. 189-209: hier S. 203 (Etymologie von hkl); H. te Velde: The God 
Heka in Egyptian Theology in: JEOL, Bd. 21 (1970), S. 175-186; W Vycichl: Un roy- 
aume dans un pot de lentilles. Une histoire de magie copte recueillie en 1936 a Farchout 
(Haute £gypte). L'origine du mot hik >magie<, in: Melanges Gutbub, Montpellier 1984, 
S. 233-237; J. Zandee: Das Schöpferwort im alten Ägypten, in: Verbum. Essays on some 
Aspects of the Religious Function of Words (FS H. W. Obbink), Utrecht 1964, S. 33-66.
27 Sphinxstele Thutmosis' IV.
28 Sargtexte Spruch 261.

Analogiedenken ^ 45

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

äußere Realisierung29, die Umsetzung seiner Vorstellungen im Kos­
mos. Heka stellt gleichzeitig die dem Schöpfergott immanente Kraft 
dar, die durch seinen Ausspruch zur geschaffenen Welt wird.30 Sie ist 
die conditio sine qua non der Welt, von der alles - auch die Götter - 
abhängt, so daß nach einer Aussage des Berliner Ptah-Hymnus »je­
der zittert, wenn sein (des Schöpfergottes Ptah) Ba entsteht, das heißt 
Heka/die Magie, die Macht über die Götter hat«31. Das Verständnis 
von Heka als Kraft par excellence führt ab der 20. Dynastie dazu, daß 
das Wort für »Kraft« mit dem Schriftzeichen heka notiert werden 
kann. Über den Schöpfungsakt hinaus belebt und durchdringt Heka 
den Kosmos, ist im Wort, in den Körpern von Göttern und Menschen 
vorhanden.32 »Magie« ist damit ein integraler Bestandteil der Welt 
und ihre Existenz eine Grundvoraussetzung für Kosmos und Natur. 
Diese weitergehende Funktion Hekas als Energie, die die Welt am 
Leben erhält und der alles unterliegt, formuliert wiederum Spruch 
261 der Sargtexte, wo es heißt:
Heka »war stärker als er [der Schöpfergott], als er Hu (den schöpferischen 
Ausspruch) auf seinen Mund nahm. Ich [der mit Heka identifizierte Tote] 
bin fürwahr der Sohn von dem, der den Kosmos geschaffen hat, ich bin der 
Beschützer dessen, was der einzige Herr [der Schöpfergott] ins Leben gerufen 
hat. Ich bin es, der die Gesamtheit der Götter am Leben hält, ich bin der, der 
ausführt, was er will, der Vater der Götter [...] Mir gehörte alles, ehe ihr 
entstanden seid. Ich bin Heka.«

Diese Funktion findet ihre ganz konkrete Ausprägung darin, daß 
Heka als eine der Hauptgottheiten der Stadt Esna in griechisch-römi­
scher Zeit in einer Festprozession durch die Felder geführt wird und 
dann als ruhmvoller König in den Tempel zurückkehrt. Heka als un­
angreifbare Garantenergie fortwährender Existenz macht sie für den 
Toten erstrebenswert, der sich im Jenseits in Heka verwandelt oder 
sich dieser Kraft bemächtigen will, vor der »der Himmel ächzt und

29 Vgl. R. K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC, 
Bd. 54), Chicago 1993, S.23.
30 Vgl. Papyrus British Museum 10188 (col. 28/22), wo der Schöpfergott Re-Atum fest­
stellt: »Mein eigener Mund brachte hervor. Mein Name war/bedeutete Zauber. Ich 
machte dort Gestalten durch diese Kraft.«
31 Vgl. noch Spruch 539 der Pyramidentexte, wonach Heka mächtiger als die Götter, die 
er züchtigt oder bedroht; nach Spruch 648 der Sargtexte machen Hekas Kräfte den 
Göttern, die nach ihm geworden sind, Angst.
32 R. K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54), 
Chicago 1993, S. 23.

46 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

die Erde erzittert«33: »NN hat die hehu-Götter gegessen und Hu (den 
schöpferischen Ausspruch), er hat Sia (die Erkenntnis) verschluckt, er 
hat die Zauberkraft (heka) des Heka gegessen.«34 Am drastischsten - 
und in dieser Hinsicht singulär - ist der sogenannte Kannibalen­
spruch aus den Pyramidentexten35, in denen der verstorbene König 
im Jenseits Gottheiten aufißt, um ihre Heka-Kräfte in sich aufzuneh­
men.

In den konkreten magischen Handlungen wird auf diese Grund­
komponente des Kosmos rekurriert, um die ideale Ordnung (Maat) 
zu erhalten und zu beschützen. Da dem übergeordneten Ziel der Be­
wahrung Ägyptens die unterschiedlichsten Bereiche staatlichen, ge­
sellschaftlichen oder individuellen Handelns im alten Ägypten ver­
pflichtet sind, ist zu fragen, wo der Ort ägyptischer Magie innerhalb 
dieses Systems der Welterhaltung anzusetzen ist. Grundsätzlich 
scheinen sich zwei Ansätze zu eröffnen:

(1) Magie als spezifischer Bereich der Welt und des menschlichen 
Handelns neben den Aktivitäten des Staates (wirtschaftliche Versor­
gung, Schutz des Landes, Rechtsprechung), des Kultes (Kommuni­
kation mit und Versorgung von Göttern und Toten), der Medizin 
(Behandlung von Erkrankungen und Verletzungen), der Ethik (maat­
konformes Leben, gesellschaftliche Solidarität), der Wissenschaft 
usw. Ein derartiges Verständnis implizieren die traditionellen negati­
ven Urteile zur ägyptischen Magie, die von der Degeneration eines 
kulturellen Bereichs sprechen, neben dem andere floriert hätten. 
Gleichzeitig befürwortet eine derartige Beurteilung auch eine Unter­
scheidung verschieden orientierter Handlungssegmente (säkular, re­
ligiös, medizinisch, magisch usw.) mit je eigenem Instrumentarium.

(2) Magie als übergeordnete Kategorie, die grundsätzlich in al­
len Bereichen der Welt und Gesellschaft Bedeutung besitzt. Eine mo­
derne Kategorisierung wie bei (1) ist dann nicht plausibel. Magie ist 
dann nicht mehr als ungeliebtes Nebenprodukt des ägyptischen Gei­
stes auszugrenzen, sondern wird zu einer Grundkonstante des ägyp­
tischen Weltbildes, ohne die letzteres nicht verstanden werden kann. 
Meines Erachtens ist nur dieser Ansatz praktikabel und in sich ge­
schlossen.

33 Pyramidentext 924 a-b.
34 Sargtexte Spruch 689 (ähnlich Spruch 469; vgl. Pyramidentexte 1324 b; Sargtexte 
Spruch 261).
35 Pyramidentexte Spruch 273 f.

Analogiedenken ^ 47

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

3. Inventar

Im System altägyptischer Magie sind folgende Größen involviert:
(1) das Objekt, auf das Magie angewendet wird,
(2) seine Schädigung oder Bedrohung,
(3) der Akteur, der Magie anwendet,
(4) das Mittel, durch das Magie zur Anwendung gebracht wird.
Die Szenerie magischer Handlungen kann wie folgt verdeutlicht

werden. Das Anwendungsziel der Magie ist eine Person oder ein Ob­
jekt, das - aus der Perspektive der sinnvollen Ordnung der Welt 
(Maat) - verformt, ungeordnet, abgewichen ist. Dabei kann es sich 
um eine von einer Krankheit befallene Person handeln, um die Ge­
fährdung Ägyptens durch die Rebellion eines ausländischen Fürsten 
oder um die Bedrohung des Kosmos durch den allnächtlichen Angriff 
auf den Sonnengott. Der Magier oder Aktant aktiviert Heka durch 
einen Sprechakt, eine Handlung und/oder einen Gegenstand und be­
seitigt die schon eingetretene oder drohende Deformation der Ord­
nung: der Patient wird geheilt, die Rebellion scheitert oder wird ver­
hindert, das Gefüge des Kosmos hat Bestand. Ziel des magischen 
Aktes ist es also, eine Abweichung von der Ordnung rückgängig zu 
machen, einen aktuellen Problemfall wieder in das bestehende Regel­
system der Welt zu integrieren.

Die einzelne Gefährdung, die an einem Punkt das Gefüge der 
Ordnung zu zerstören droht, bedroht in Konsequenz gleichzeitig die 
gesamte Struktur des Kosmos. Wenn eine Krankheit oder ein Gift 
den Patienten nicht verlassen, wird die Sonne nicht länger scheinen, 
die Nilüberschwemmung ausbleiben, werden Pflanzen nicht wach­
sen, wird der Nordwind nicht länger blasen, wird Süd zu Nord wer­
den, werden sogar Himmel und Erde umstürzen und Apophis in der 
Sonnenbarke den Platz des Sonnengottes einnehmen.36 Der Angriff 
auf den Kopf des Kranken, der mit dem Kopf des Re identifiziert 
wird, würde wieder zur Urfinsternis führen. Entsprechend wird die 
den Patienten bedrohende Krankheit als nicht zum geordneten ägyp­
tischen Kosmos gehörige Ausländerin bezeichnet (etwa als Asiatin 
oder Nubierin in den Zaubersprüchen für Mutter und Kind), mit 
der Negation der Ordnung, der Chaosschlange Apophis, identifiziert, 
als Feind oder Dämon bezeichnet und als verkehrtes, monströses, ja

36 J. Podemann S0rensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in: 
ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19: hier S. 14f.

48 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

undenkbares Wesen dargestellt.37 Direkt heißt es in Papyrus Chester- 
Beatty VIII, Spruch V: »du Übeltäter, der nicht existiert«. In Ab­
schnitt 4 wird deutlich werden, daß in diesen Fällen Analogien zum 
Tragen kommen - bei der Verallgemeinerung der Bedrohung von 
einem einzelnen auf eine des ganzen Kosmos und umgekehrt in der 
Androhung der Vernichtung des ganzen Kosmos durch den Magier 
für den Fall, daß keine Regulierung des konkreten Einzelfalles er­
folgt.

Der Einsatz von Magie zieht unweigerlich die beabsichtigte 
Konsequenz nach sich. Daher begegnet Magie in den verschiedensten 
Bereichen der Welt, wo sie neben spezifischen Instrumentarien auf­
tritt und wie diese zum Ziel hat, die Regelhaftigkeit der Welt zu 
erhalten. Ihr stehen verschiedene Arten von Bedrohung gegenüber. 
Dabei kann zwischen dem Zeitpunkt der Gefährdung und dem Be­
reich der Gefährdung unterschieden werden.

Eine aktuelle, ganz konkrete Gefährdung, die den Bereich des 
Individuums betrifft, liegt vor bei Krankheit. Magie wirkt hier nach­
träglich, reagiert auf den Vorfall. Ich bezeichne sie als reaktive Ma­
gie. In der engeren Lebenswelt des einzelnen - in der Siedlung, auf 
dem Feld, in Gebäuden, auf Land- und Wasserwegen - drohen wei­
tere aktuelle oder zumindest potentielle Gefahren (darunter Men­
schen38, Wetter, wilde Tiere, Unfälle, Depressionen, böse Träume, 
der böse Blick39, Unglückstage usw.); über sie geben Tagewählkalen­
der (Hemerologien) Auskunft. In der Natur sind der Mensch, sein 
Vieh und seine Felder von gefährlichen Tieren bedroht, vor allem 
von giftigen Schlangen und Skorpionen, aber auch von Krokodilen, 
in geringerem Maß von Schakalen, Hyänen oder Löwen. Der magi­

37 A.a.O., S. 13 f.
38 Nur selten erscheint die Bedrohung, Verletzung oder Ermordung durch einen ande­
ren Menschen. In dem Katalog von Todesarten des Papyrus Turin 1993 wird der Tod 
durch eine Waffe angesprochen, während der magische Papyrus Harris von Menschen 
spricht, die Feldfrüchte rauben. Umstritten in seiner Bedeutung ist der Zauber gegen 
einen Mann auf dem Ostrakon Armytage aus Deir el-Medine. Hier handelt es sich 
vielleicht um einen Abwehrzauber gegen einen bösen Menschen, da der »Mann« seine 
Füße packen bzw. ihn sogar töten will. »Falls du meine Füße packst, bin ich Month; falls 
du mich töten willst, bin ich Osiris.« Die Details (Vergleich mit Jungbulle; Feind wird 
fliehen, während der Bedrohte »auf seinen eigenen Füßen« standhaft sein wird) lassen 
an einen Zweikampf denken.
39 S. Schott: Ein Amulett gegen den Bösen Blick, in: ZÄS, Bd. 67 (1931), S. 106-110; 
W. Spiegelberg: Der Böse Blick im altägyptischen Glauben, in: ZÄS, Bd. 59 (1924), 
S. 149-154.

Analogiedenken ^ 49

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

sche Papyrus Harris trägt die Überschrift: »Die guten Sprüche zum 
Rezitieren, die den Schwimmenden [= das Krokodil] abwehren«. 
Und am Ende des Papyrus folgen »Sprüche für das Freimachen des 
Feldes (von wilden Tieren)«; Feld und Vieh werden dem Schutz des 
»tapferen Hirten Hauron« anvertraut, der den Wolfsschakal zusam­
men mit Horus, Herischef, Anat und Seth erschlägt.40 Ein weiterer 
Spruch soll das Getreide des Feldes - damit die Lebensgrundlage 
einer Familie - davor schützen, von wilden Tieren gefressen bzw. 
von bösen Menschen geraubt zu werden.
»Ein anderer Spruch, um die Gehege zu verschließen. O Hauron, vertreibe 
vom Feld, o Horus laß niemanden eintreten! Ich bin mit dem guten Buch 
ausgerüstet, das Re in meine Hand gegeben hat, das Löwen bannt und Men­
schen verzaubert.«

Dann folgt ein Katalog wilder Tiere, deren Maul verschlossen werden 
soll; ebenso soll der Mund böser Menschen verschlossen, ihre Glieder 
geschwächt und ihnen in der Nacht Finsternis gegeben werden. An 
diesen Schutz von Vieh und Getreide als Existenzgrundlage kann 
man den Schutz des Hauses41 anschließen.

Verschiedene Texte bieten eine umfassende Absicherung gegen 
alle erdenklichen Arten von Schädigung und Tod.42 Die entsprechen­
de Passage des Papyrus Turin 199343 skizziert zunächst die kosmische 
Katastrophe, die eintritt, falls die Bedrohung einer einzelnen Person 
nicht verhindert wird. Sie gibt dann einen Katalog von insgesamt 
72 Todesarten, der die umfassende Bedrohung des einzelnen Men­
schen aufzeigt. Genannt werden der Tod durch Erkrankung einzelner 
Körperglieder (Lunge, Leber, Milz, Herz usw.) oder durch schwere 
Verletzungen, der Tod durch Löwe, Krokodil, Skorpion, Schlange, 
die Hörner eines Stieres; der Tod durch eine Waffe, durch Ertrinken 
oder das Einstürzen einer Mauer; der Tod durch Früchte und Kräuter, 
durch einen Stein, durch Vogel- und Fischknochen (die im Hals stek- 
ken bleiben), durch Eile, Stichwunden, Hunger und Durst, durch

40 Vgl. noch H. Altenmüller: Der Sockel einer Horusstele des Vorstehers der Wab-Prie- 
ster der Sachmet Benitehhor, in: SAK, Bd. 22 (1995), S. 1-20: hier S. 4 (Schutz vor 
Löwen, Krokodilen, Schlangen).
41 Etwa Papyrus Chester Beatty VIII; Papyrus Kairo 58027. Zur Deutung der u.a. im 
Tempel von Edfu überlieferten Sprüche zum »Schutz des Hauses« als Neujahrsritual 
siehe D. Jankuhn: Das Buch >Schutz des Hauses<, Bonn 1972.
42 Etwa Papyrus Ramesseum IX; Papyrus Turin 1995+1996; Papyrus Chester Beatty 
VIII, XV.
43 J. F. Borghouts: Ancient Egyptian Magical Texts, Leiden 1978, S. 4ff.

50 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

einen Sturz, eine Frühgeburt, Kummer und Depression. Dem umfas­
senden Schutz, was mögliche Arten und Orte von Tod und Schädi­
gung anbelangt, entspricht der umfassende zeitliche Schutz, dessen 
man sich durch die Benutzung von Tagewählkalendern bzw. Schutz­
formeln magischer Papyri für bestimmte Tage bzw. Tageszeiten44 zu 
versichern suchte.

Anschließen läßt sich hier die Gefährdung des Verstorbenen 
nach seinem Tode. Eine ethische Lebensführung ist zwar die generel­
le Vorbedingung, um das Jenseitsgericht in der »Halle der vollkom­
menen Maat« zu überstehen (stellt also ein spezifisches Instrumen­
tarium dar, um die Ordnung - im sozialen Bereich - zu bewahren). 
Der Verstorbene nimmt aber ausreichend magische Unterstützung 
(Totenbuch, Amulette) mit auf diesen Weg. Vielleicht wurden beim 
Begräbnis auch magische Gegenstände wie die sogenannten Zauber­
messer (Apotropaia) benutzt, die im Diesseits die Geburt und das 
Leben des Neugeborenen beschützten, aber als Grabbeigaben über­
liefert wurden45, also sicher auch den Toten beschützen sollten. Bei 
den Totentexten, die der Verstorbene mit sich nimmt, handelt es sich 
- wie S. Morenz prononciert formuliert hat - um nichts anderes als 
magische Texte:
»Wir wollen [...] insbesondere für die Totenliteratur den Grundsatz so ein­
dringlich wie möglich proklamieren, daß sie zwar religiöses Gut verwertet, an 
sich selbst aber, d. h. in ihrer Einheit von Inhalt und Zweck, nicht Religion, 
sondern Zauber darstellt [...] Totentexte sind Zaubertexte.«46

Ebenso hat R. Caminos unterstrichen, daß Magie im Jenseits vermut­
lich als noch wichtiger angesehen wurde als im Diesseits, da alle fune- 
rären Bücher im Grunde magische Bücher für den Toten darstellten.47

44 Etwa Papyrus Ramesseum XVI/XVII.
45 H. Altenmüller: Totenglauben und Magie, in: A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La 
Magia in Egitto ai Tempi dei Faraoni, Milano 1987, S. 131-146. Vgl. noch ders.: Die 
Apotropaia und die Götter Mittelägyptens, Diss. München 1965; ders.: Ein Zaubermes­
ser aus Tübingen, in: WdO, Bd. 14 (1983), S. 30-45; ders.: Ein Zaubermesser des Mitt­
leren Reiches, in: SAK, Bd. 13 (1986), S. 1-27.
46 S. Morenz: Ägyptische Religion, Stuttgart 1960, S. 104f., S. 241 f. Ebenso J. F. Borg- 
houts: Ancient Egyptian Magical Texts, Leiden 1978, S. 7.
47 R. A. Caminos: Magic for the Dead, in: A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La Magia 
in Egitto ai Tempi dei Faraoni, Milano 1987, S. 147-159. Er erwähnt unpublizierte 
»texts of mortuary magic«, u. a. den Papyrus British Museum 10194, der freien Zugang 
und Schutz im Jenseits gewährt, und Papyrus British Museum 10201, wo u.a. alle 
Körperglieder des Verstorbenen im Jenseits begrüßt werden.

Analogiedenken W 51

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

Der Tote ist mit der Papyrusrolle, d. h. dem Zauberbuch des Thot, aus­
gerüstet, dessen Rezitation Effizienz des Zaubers verspricht.

Diese Bedeutung von Magie im Jenseits erklärt sich u. a. daraus, 
daß zahlreiche Institutionen und Methoden, die die Regelhaftigkeit 
der diesseitigen Welt sichern - Kult, Justizwesen, ethisches Leben, 
Medizin usw. - im Jenseits entfallen. Da das Spektrum von Hand­
lungsmöglichkeiten verengt ist, steigt die Bedeutung der verbleiben­
den Magie. In der unbekannten Welt des Jenseits, wo die Orientierung 
schwerfällt, besondere Kenntnisse vonnöten sind und zahlreiche exi­
stentielle Gefahren drohen, übt der Verstorbene außerdem auf sich 
allein gestellt selbst Magie aus und identifiziert sich mit zaubermäch­
tigen Gottheiten. Jenseitige Magie entspricht auf weite Strecken der 
diesseitigen Magie.48 Sie wendet sich gegen Feinde und Gefahren49 
bzw sorgt für ein sicheres50 und wohlversorgtes51 Leben.

48 Der Inhalt der wichtigsten Jenseitstexte - Pyramidentexte, Sargtexte, Totenbuch, 
Unterweltsführer - kann durch die Begriffe »Sicherung des Verstorbenen, praktische 
Hilfe und magische Unterstützung für das Jenseits« (vgl. E. Hornung: Altägyptische 
Jenseitsbücher. Ein einführender Überblick, Darmstadt 1997) abgegrenzt werden. Die 
Abwehr von Gefahren im jenseitigen Leben des Verstorbenen, seine Orientierungs­
fähigkeit (Wissen und Beweglichkeit), die materielle Versorgung und seine Verwand­
lungen in und Identifizierung mit Göttern formuliert zusammenfassend die Überschrift 
von Totenbuch-Spruch 182: Ziel ist, »Osiris [= jeden Toten] dauern zu lassen, dem 
>Herzensmatten< Atem zu geben mit Hilfe des Thot und die Feinde des Osiris zu ver­
treiben, wenn er dorthin (ins Jenseits) gelangt ist in seinen Erscheinungsformen, Schutz, 
Hilfe und Unterstützung (zu geben) im Totenreich. Thot selber hat (das Buch) ange­
fertigt, damit das Sonnenlicht auf ihm ruhe Tag für Tag.«
49 Zahlreiche Ritualtexte innerhalb der Pyramidentexte erstreben die Belebung und den 
Schutz des toten Königs oder richten sich gegen (potentielle) Feinde (Ritual vom Zer­
brechen der roten Krüge: Spruch 244; vgl. Spruch 23); konkret gegen Schlangen und 
Skorpione (Spruch 227). Bei der Dekoration der Sarkophagkammer mit den Pyramiden­
texten sorgte man durch Verstümmelung gefährlicher Hieroglyphen dafür, daß diese 
nicht lebendig und dem König gefährlich würden. Sprüche der Sargtexte verhindern 
die Verwesung oder ein nochmaliges Sterben (44/45, 154), schützen vor dem Osten 
und seiner Schlachtstätte (176). Sie bewahren den verstorbenen Menschen vor Gefah­
ren, feindlichen Wesen und lassen ihn über seine Feinde triumphieren. Sie erreichen die 
Wiedervereinigung von Ba und Körper (91-92) und sichern dem Verstorbenen einen 
Platz im Jenseits (152). Die Bücher vom Atmen garantieren dem Toten Luft, körperliche 
Ganzheit und Sehfähigkeit. Zahlreiche Totenbuch-Sprüche sollen den Toten über Wi­
dersacher triumphieren lassen (18) - über den Sonnenfeind Apophis (39,108), den Esel- 
verschlinger (40), Krokodile im Jenseits (31/32), Schlangen (33-35). Spruch 153 be­
wahrt den Toten vor dem riesigen Fangnetz zwischen Himmel und Erde. Weitere 
Sprüche gehören zu bestimmten wirksamen Amuletten/Objekten (155-160, 162, 166, 
167) und garantieren die Verläßlichkeit des Herzens im Jenseitsgericht (26-30).

52 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

Unterschiede ergeben sich aus der unterschiedlichen Situation 
des Anwenders und der Andersartigkeit der beiden Welten. Es ver­
wundert wenig, daß Magie gegen Krankheiten fehlt, die den Verstor­
benen nicht mehr betreffen, während die Gefahr des endgültigen so­
genannten »2. Todes« im Jenseits der Gefahr des gewöhnlichen Todes 
im Diesseits entspricht. Besonders hervorgehoben ist der Bereich der 
Orientierung50 51 52, was nicht erstaunt angesichts der Unbekanntheit des 
Jenseits im Vergleich zu der wohlbekannten diesseitigen Welt Ägyp­
tens. Die Bedeutung der Maat - der Ordnung - im Totenreich sym­
bolisiert die berühmte Szene des Totengerichts, wo ein ethisches Ver­
halten des Verstorbenen in Einklang mit dem idealen Vorbild der

50 Ziel des Verstorbenen ist das sichere und gut versorgte Fortleben im Jenseits. Er geht 
ein unter die unterweltlichen Götter und erringt besondere Macht. Er kann daher die 
Erscheinungsform und Identität vieler verschiedener Götter annehmen - insgesamt sind 
über 100 verschiedene Identifikationen mit Gottheiten in funerären Texten belegt (in 
Spruch 17 des Totenbuches etwa mit dem Schöpfergott Atum). Daneben kann er sich in 
andere Elemente der Welt wie Feuer, Luft, Korn, auch Lotusblüte und Tiere (Falke, 
Schwalbe, Skorpiongöttin, Schlange, Krokodil usw.) verwandeln.
51 Die Ausstattung des Toten mit Nahrung, mit Atemluft und Wasser stellt ein Haupt­
anliegen der Totentexte dar (etwa Totenbuch Sprüche 38, 54-56, 57-63, 72, 106, 148, 
161). In Spruch 94 und 98 f. wird der Verstorbene mit Schreibmaterial und einem Fähr- 
boot ausgestattet.
52 Erst exakte Kenntnisse der Topographie der Unterwelt, ihrer Gefahren und der Orte 
und Namen ihrer Bewohner boten eine gewisse Garantie dafür, hier überleben zu 
können. Außerdem stellen diese Kenntnisse gleichsam den Passepartout des Verstorbe­
nen dar. Indem er alle wichtigen Gegebenheiten und ihre Namen kennt, hat er Macht 
über sie und Legitimation. Dies ist schon in den Pyramidentexten für den König ge­
genüber Torwächtern und Fährmann wichtig. Das Zweiwegebuch im Korpus der Sarg­
texte, das nach einer alten Beurteilung von H. Kees »der Hexenküche der Magie« und 
der »abergläubigen Phantasie des Volkes« entsprungen sei, informiert über Hindernisse 
und Gefahren. Im ersten Spruch des Totenbuches legitimiert sich der Verstorbene, in­
dem er sich mit Thot - dem Gott der Weisheit - höchstpersönlich identifiziert und 
unterstreicht, daß er Kenntnis habe von den geheimen Vorgängen um Osiris. Kennt­
nisse über die Topographie und die Bewohner der Unterwelt vermitteln weitere 
Sprüche: 144-147 (Tore des Jenseits und ihre Wächter); 149f. (die 14 Hügel des Toten­
reiches); 107-109, 111-116 (Kenntnis der Wesen der heiligen Orte), 124-126 (das Tri­
bunal/der Feuersee und seine Wächter). Besonders bemerkenswert sind zwei weitere 
Sprüche. Spruch 23 verhindert, daß der Tote seinen eigenen Namen vergißt (und damit 
die Macht über sich selber verliert). Spruch 137 bewirkt eine Beleuchtung, wenn Sonne 
und Mond fehlen. Zu dieser Thematik - Orientierung im Jenseits - lassen sich weitere 
Sprüche seit den Pyramidentexten stellen, die den problemlosen Eintritt des Verstorbe­
nen ins Jenseits und die freie Beweglichkeit im Totenreich bezwecken, die Mitfahrt in 
der Sonnenbarke und die Aufnahme unter die Götter des Jenseits (etwa Totenbuch­
Sprüche 100-102,130,133f., 136, 103f.).

Analogiedenken ^ 53

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

Maat gefordert wird. Auch hier spielt die Magie mit: die Darstellung 
der Wägung des Herzens des Toten, das nicht schwerer als die Maat 
sein darf, nimmt das Resultat vorweg.

Im vorliegenden Zusammenhang sind die Existenz und die An­
wendungsbereiche von Magie ausschlaggebend, nicht die konkrete 
Art ihrer Einbindung oder der Grad der Standardisierung (»Rituali- 
sierung«). Zu dem System der Magie gehören daher weiter jene Be­
reiche, die Riten, d. h. standardisierte magische Handlungen, zur An­
wendung bringen. Einen solchen Bereich stellt die Gefährdung des 
Königs oder Ägyptens durch Feinde, Seuchen u. a. m. dar, wobei es 
sich in der Regel um potentielle Bedrohungen handelt, gegen die die 
Magie präventiv verwendet wird, um eine Irregularität von vornher­
ein zu verhindern. Nach der ägyptischen Königsideologie ist es Auf­
gabe des Königs, zu der er vom Schöpfergott eingesetzt wurde, die 
Maat auf Erden zu realisieren, den Idealzustand der Schöpfung wie­
derherzustellen. Der König, der den Staat verkörpert, setzt diese 
Ordnung in der Gesellschaft um, sei es durch die Verwaltung, den 
Justizapparat oder die ägyptische Armee und ein Festungssystem, 
die das Land nach außen schützen. Diese Instrumente reagieren 
ebenfalls auf schon vorliegende Irregularitäten (Angriffe, Aufstände, 
Straftaten). Regelmäßig werden zu wichtigen Anlässen (Regierungs­
antritt eines neuen Königs, Jahreswechsel, Feste) aber auch besondere 
Riten durchgeführt, die die potentiellen Feinde präventiv unschäd­
lich machen oder sie dem König verpflichten sollen.53

Verschiedene Rituale zur Vernichtung von Feinden, bei denen 
magische Praktiken angewandt werden, sind textlich und durch Ob­
jekte überliefert. Das Ritual des »Zerbrechens der roten Töpfe« ist 
seit dem Alten Reich mit der Ächtung von Feinden verbunden. In 
den sogenannten Ächtungstexten werden einerseits nubische, asiati­
sche und lybische Fürsten und Völker aufgezählt, andererseits ägyp­
tische Individuen: »Sterben soll Ameni, der Betreuer und Erzieher 
der (Prinzessin) Sathathor-Nofru.«54 Der Grund für ihre Ächtung 
wird in der sogenannten Rebellionsformel genannt, die als Zielgrup­

53 Vgl. aus der umfangreichen Literatur nur J.-C. Goyon: Confirmation du pouvoir 
royal au Nouvel An [Brooklyn Museum Papyrus 47.218.50] (Bibliotheque d'etude, 
Bd. 52), Le Caire 1972; P. Germond: Sekhmet et la protection du monde (Aegyptiaca 
Helvetica, Bd. 9), Geneve 1981, S. 194-274; J. F. Borghouts: Nieuwjaar in het Oude 
Egypte, Leiden 1986.
54 K. Sethe: Die Ächtung feindlicher Fürsten, Völker und Dinge auf altägyptischen Ton­
gefäßscherben des Mittleren Reiches, Berlin 1926, S. 63; das folgende Zitat S. 61f.

54 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

pe der Verfluchung die ausländischen Fürsten mit ihrem Gefolge an­
gibt bzw. alle Ägypter, »die rebellieren werden, sich verschwören 
werden, kämpfen werden, die nach Kampf und Rebellion trachten, 
jeder Rebell, der auf Rebellion sinnt in diesem ganzen Land«. Offen­
bar handelt es sich in allen Fällen um in der Zukunft mögliche Ver­
brechen gegen den König oder solche, die latent (in Gedanken, Reden 
oder im Traum) vorhanden sind. Dies führt auch die abschließende 
Auflistung böser Dinge aus, die von der Ächtung betroffen sind:
»Alle schlechten Worte, alle schlechte Rede, alle schlechte Verleumdung, alle 
schlechten Gedanken, alle schlechten Ränke, aller böser Kampf, jede böse 
Störung, alle schlechten Pläne, alle schlechten Dinge, alle schlechten Träume, 
jeder schlechte Schlaf.«

J. Assmann konnte plausibel machen, daß die Ächtung dieser Per­
sonen eine Präventivhandlung darstellt gegen Personen, die zum 
Zeitpunkt der Abfassung der Texte in den Diensten oder der Abhän­
gigkeit des ägyptischen Königs standen - für den Fall, daß diese in 
Zukunft dem ägyptischen König illoyal würden. So erklärt sich die 
Nennung hoher ägyptischer Beamter, die uns auch aus anderen 
Quellen bekannt sind, und zwar nie als Feinde des Königs: es sind 
die Beamten des Staates, die ja nicht vom König abfallen, sondern 
ihm ergeben bleiben sollen. Vergleichbare Texte finden sich auf den 
seit dem Alten Reich bis in späte Zeit belegten Ächtungsfiguren, die 
wie die Gefäße zerbrochen wurden. Eine Beschreibung der Figuren­
riten findet sich in verschiedenen späten Texten. Die sogenannten 
Fangnetz-Riten der ptolemäischen Tempel sprechen davon, daß das 
Ritual, das alle Länder unter die Sohlen Pharaos geben soll, wie folgt 
anzuwenden sei: »Beim Abwenden der Lästerung von 4 Feinden, de­
ren Namen auf ihre Brust geschrieben ist mit frischer Tinte. In die 
Flamme zu werfen.«55 Die Sprüche gegen Feinde des Papyrus British 
Museum 10081 sollen »alle Münder, Lippen, Hälse und Kehlen ver­
siegeln«,
»alle lebenden Münder, die mit irgendwelchen bösen und roten (d. h. schlech­
ten) Worten gegen Pharao reden oder planen, Böses und Schlimmes gegen 
ihn zu sagen; bei Nacht und bei Tag, in jeder Stunde jeden Tages. Zu sprechen 
über der Statuette eines Rebellen, gemacht aus Wachs oder Ton, nebst einem

55 J. Assmann: Spruch 23 der Pyramidentexte und die Ächtung der Feinde Pharaos, in: 
C. Berger, G. Clerc und N. Grimal (Hrsg.): Hommages a Jean Leclant, Bd. 1, Le Caire 
1994 (Bibliotheque d'etude, Bd. 106/1), S. 45-59: hier S. 54.

Analogiedenken ^ 55

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

Papyrusblatt, auf dem sein Name geschrieben ist, sowie die Namen seines 
Vaters und seiner Mutter, in frischer Tinte.«

Analoge magische Beschwörungen über Feindfiguren finden sich 
auch in dem späten Ritual des Papyrus Salt 825, das ausdrücklich 
dem Ziel verpflichtet ist, das Leben in Ägypten zu erhalten: hier wer­
den Wachsfiguren geschmolzen und damit ihre Namen ausgelöscht. 
Ein Fund südlich der Chephren-Pyramide in Giza scheint zu belegen, 
daß im Rahmen eines Rituals gegen Feinde ein Gefangenenkäfig tief 
in die Erde eingeschlossen wurde, um so magisch die Feinde Ägyp­
tens einzuschließen.56 Dieselben magischen Praktiken richten sich 
dann in weiterem Sinn gegen die dämonischen Feinde des Kosmos 
wie Apophis und Seth. Das »Ritual zur Abwehr des Bösen (= Seth)« 
und das Apophisbuch vollziehen magische Handlungen und Be­
schwörungen über einer Figur des Seth bzw. Apophis aus Wachs, 
Holz oder einer Zeichnung von ihnen auf Papyrus, die geschmolzen, 
durchbohrt, gefesselt, geschlagen wird. Verschiedene Anlagen später 
Tempel - z. B. ein Komplex dekorierter und beschrifteter Kultschrei­
ne der Göttin Bastet in Bubastis - stellen »une forme monumentale 
(donnee) a un arsenal de protection magique«57 dar gegen die Bedro­
hung Ägyptens. Neben den Ritualen sichert dort auch der gewöhn­
liche Kult den Fortbestand der Welt.58

Die übergreifende Systemhaftigkeit ägyptischer Magie wird 
nicht zuletzt darin deutlich, daß als Aktanten (»Magier«) Absolven­
ten des Lebenshauses fungieren, jener den Tempeln Ägyptens ange­

56 M. Lehner und P. Lacovara: An enigmatic object explained, in: JEA, Bd. 71 (1985), 
S. 169-174; A. Grimm: Ein Käfig für einen Gefangenen in einem Ritual zur Vernich­
tung von Feinden, in: JEA, Bd. 73 (1987), S. 202-206.
57 V. Rondot: Une monographie bubastite, in: BIFAO, Bd. 89 (1989), S. 249-270: hier
S. 270.
58 Aber nicht nur der Kult für die Götter, sondern auch derjenige für die Toten (die im 
Jenseits zu Göttern werden) erhält die Ordnung der Welt. Nicht nur ist die Ausrichtung 
des Totenkultes durch die Hinterbliebenen ein wichtiger Bestandteil sozialer Solidarität. 
Darüber hinaus aber gehört das Jenseits ebenso zu der Welt wie das Diesseits. Ausblei­
bende Opfer, fehlende Gebete stellen schwerwiegende Störungen und Beeinträchtigun­
gen der im Jenseits herrschenden Maat dar, was zu einer Schwächung der zu Göttern 
gewordenen Verstorbenen, ihrer Zauberkräfte und Hilfe für Re führen und damit den 
Sieg des Apophis und das Ende der Welt mitbewirken könnte. Die Konsequenz einer 
Abwendung von den Götterkulten skizziert dramatisch die sogenannte Asclepius-Apo- 
kalypse, in Übersetzung zugänglich etwa bei J. Assmann: Magische Weisheit. Wissens­
formen im ägyptischen Kosmotheismus, in: A. Assmann (Hrsg.): Weisheit. Archäologie 
der literarischen Kommunikation III, München 1990, S. 241-257: hier S. 256.

56 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

schlossenen Institution, in der die religiösen und wissenschaftlichen 
Werke Ägyptens verfaßt wurden und in dem u.a. ein Ritual voll­
zogen wurde, um das Land Ägypten zu bewahren.59 Der Magier, des­
sen nahezu unbegrenzte Macht über Lebende, Götter und die Mächte 
des Universums ihn nach einer Beurteilung S. Saunerons zu einem 
gefährlichen Wesen machte, übergreift verschiedene moderne Kate­
gorien. Als Funktionsbezeichnungen, die auf seine umfassende Kom­
petenz abzielen, begegnen hekay »Magier« (als direkte Ableitung 
vom Terminus Heka), rech-ichet »Sachverständiger« (wobei mit den 
»Sachen« heilige oder rituelle Vorgänge gemeint sind) oder heri- 
seschta »der, der über dem Geheimnis ist«, seit dem Mittleren Reich 
der spezifische Titel eines Priesters, der besonderes kultisches, kos- 
mologisches oder magisches Wissen besitzt.60 Die Kiste eines Man­
nes, der die letztere Bezeichnung trug, enthielt neben magischen 
bzw. medizinisch-magischen Texten und Utensilien auch literarische 
Texte. Von ihrer Ausbildung und beruflichen Stellung her handelte 
es sich bei den Personen, die während staatlicher und religiöser Ri­
tuale, für apotropäische Magie »privater« Kunden oder bei Begräb­
niszeremonien Beschwörungen rezitierten oder magische Handlun­
gen ausführten, um Priester und Schriftgelehrte. Am häufigsten sind 
es »(oberste) Vorlesepriester« bzw. »Schreiber des Lebenshauses«61. 
Die sogenannte »private« Verwendung magischer Texte beschränkt

59 Papyrus Salt 825: P. Derchain: Le papyrus Salt 825 (B.M. 10051), rituel pour la Con­
servation de la vie en fgypte, Brüssel 1965.
60 Sprechend ist das Beispiel des Zauberers, dem die Kiste mit den sogenannten Rames- 
seum-Papyri gehörte, aus dem Mittleren Reich. R. K. Ritner hat gesehen, daß die Form 
der Kiste dem Schriftzeichen entspricht, mit dem man im Ägyptischen den Titel 
hrj-ssß »der über dem Geheimnis ist; Zauberer« schreibt: R. K. Ritner: The Mechanics 
ofAncient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993, S. 231 f. Zu Person 
und Fundjetzt L. D. Morenz: Beiträge zur Schriftlichkeitskultur im Mittleren Reich und 
in der 2. Zwischenzeit (ÄAT, Bd. 29), Wiesbaden 1996, S. 144-154.
61 Auch die Statue eines Magiers Hetepi aus dem Beginn des Mittleren Reiches (Statue 
Louvre E 123) belegt die Feststellung, daß Magier in Ägypten von der Ausbildung her 
Priester und Schreiber waren. Hetepi trägt nämlich die Titel eines Vorstehers der Ma­
gier, Vorstehers der Schreiber, Priesters und Verantwortlichen für die (Tempel-) Opfer. 
Eine indirekte Bestätigung dafür, daß Priester für den Vollzug magischer Handlungen 
verantwortlich waren, ergibt sich auch aus der Entlehnung des Terminus hrj-h>h hrj tp 
»oberster Vorlesepriester« ins Alte Testament, wo die Traumdeuter und Zauberer Pha- 
raohs als hartümim bezeichnet werden. Die koptische Übersetzung der Septuaginta hat 
dann die griechische Wiedergabe »Traumdeuter« ihrerseits wiederum durch ägyptisch 
sh> n pr nh > koptisch C$P^HC4 »Schreiber des Lebenshauses« übersetzt: R. K. Ritner: 
The Mechanics of AncientEgyptian Magical Practice, a.a.O., S. 222.

Analogiedenken ^ 57

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

sich bei genauerem Hinsehen auf Priester, die die Schriftrollen aus 
Tempelbibliotheken oder Skriptorien erhielten. Entgegen älteren 
Auffassungen spricht einiges dafür, daß auch Beschwörungen, die in 
der Bevölkerung zirkulierten, letztlich auf priesterliche Schöpfung 
zurückgehen.62 Es scheint nicht so gewesen zu sein, wie einst G. Po- 
sener urteilte: »Les formules magiques etaient polyvalentes, elles 
passaient de la vie courante dans le Livre des Morts, et du temple dans 
la rue.«63

Auch im Falle der Ärzte ist die moderne Kategorisierung nicht 
durchführbar. Ein Orakeldekret des British Museum spricht explizit 
von der »Magie eines Arztes«. Die von Ärzten ausgeübte magische 
Tätigkeit ist, wie unten ausgeführt werden soll, nicht dadurch zu 
erklären, daß die ägyptische Medizin sich von Irrationalem nicht ha­
be lösen können oder degeneriert sei. Auch hier ist Magie die umfas­
sendere Kategorie, die - wie in andere - auch in das spezialisierte 
medizinische Instrumentarium zum Schutz der Gesundheit des ein­
zelnen mit anderen Mitteln eingreift. Da auch die Ausbildung der 
Ärzte am Lebenshaus erfolgte, ist die institutionelle Grundlage iden­
tisch; der Autor des medizinischen Papyrus Berlin 3038 etwa ist 
»Oberarzt« und »Schreiber der heiligen Bücher«. Der in der Notfall­
versorgung von Verletzten bei Steinbruchexpeditionen »speziell für 
die Vorbeugung und Behandlung von Bissen und Stichen giftiger 
Tiere zuständige und ausgebildete Arzt«64 trug den Titel »Be­
schwörer der (Skorpiongöttin) Selkis«, wobei die enge Verbindung 
von magischer Prävention und magisch-medizinischer Bekämpfung 
von Vergiftungen durch zahlreiche Texte (nicht zuletzt das Brook- 
lyner Schlangenbuch65) belegt ist. Gegen die in der älteren Forschung 
vorgeschlagene Unterscheidung von weltlichen und religiösen Ver­
tretern des Ärzteberufs spricht ebenfalls das prominente Beispiel 
des Sachmetpriesters, eines Facharztes zur Seuchenbekämpfung66,

62 R. K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice, a.a.O., S. 204f.
63 Zitiert nach S. Sauneron: Le monde du magicien egyptien, in: D. Bernot u.a. (Hrsg.): 
Le monde du sorcier (Sources orientales, Bd. 7), Paris 1966, S. 27-65: hier S. 33.
64 H. Engelmann und J. Hallof: Zur medizinischen Nothilfe und Unfallversorgung auf 
staatlichen Arbeitsplätzen im alten Ägypten, in: ZÄS, Bd. 122 (1995), S. 104-136: hier 
S. 120-122.
65 Dazu jetzt C. Leitz: Die Schlangennamen in den ägyptischen und griechischen 
Giftbüchern (Akademie der Wissenschaften und der Literatur, Abhandlungen der gei­
stes- und sozialwissenschaftlichen Klasse, 1997, Nr. 6), Stuttgart 1997.
66 F. von Känel: Les pretres-ouab de Sekhmet et les conjurateurs de Serket, Paris 1984.

58 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

den vor 120 Jahren G. Maspero noch als »Zauberer« und »Kur­
pfuscher« abtat.67 Gleichzeitig vollzieht dieser am Jahresbeginn die 
Rituale zur Bekräftigung der königlichen Macht, bittet Sachmet, 
den regierenden König im Leben »vor allen schlimmen Dingen, Fie­
ber, Hitze, ungünstigen Winden, Überfällen der Todesboten zu be­
wahren, damit der Pharao seine Lebenskraft behalte im gegenwärti­
gen Jahr«, und führt Ersatzopfer (Tiere anstelle von Feinden) durch.68 
H. Engelmann und J. Hallof beurteilen dieses Ritual aus einer evolu- 
tionistischen, naturwissenschaftlichen Position, die nicht angebracht 
ist:
»Da methodisch erworbene Naturkenntnisse noch fehlten, waren Entwick­
lung und Gebrauch ritueller Feindbilder [...] praktikable Methoden, [um] le­
benswichtige Bedürfnisse [.] der Verwirklichung wenigstens näher zu brin­
gen. Doch erst die Bewährung auf einer dadurch erreichten höheren Stufe der 
Realitätserfahrung ermöglicht den Abbau alter ritueller Denkmodelle. So­
weit waren die Erkenntnisfortschritte der Ägypter bis 300 n. Chr. nicht mehr 
gediehen. Es gibt sogar Beispiele dafür, daß das Bemühen um Kausalität 
durch praktisch bewährte und notwendige Ritualhandlungen verdrängt und 
dadurch weiterführende Erkenntnismöglichkeiten verhindert werden. So war 
wohl auch der Sachmetpriester bei der täglichen Überwachung des Schlacht­
rituals weniger von wissenschaftlichen Neugier getrieben, sondern vielmehr 
vom Ehrgeiz, es den Fleischern gleich zu tun [bei der möglichst geschickten 
Portionierung des Fleisches].«69

Diese Fehlinterpretation geht auf die Unterstellung moderner Prä­
missen (Ritualhandlungen anstelle einer höheren Stufe der Reali­

Die löwenköpfige Sachmet galt als Verursacherin von Krankheiten und Krieg, über die 
sie daher Verfügungsgewalt hatte.
67 H. Engelmann und J. Hallof: Der Sachmetpriester, ein früher Repräsentant der Hy­
giene und des Seuchenschutzes, in: SAK, Bd. 23 (1996), S. 103-143: hier S. 104.
68 G. Posener: Les empreintes magiques de Gizeh et les morts dangereux, in: MDAIK, 
Bd. 16 (1958), S. 252-270: hier S. 256f. Opfertiere werden als »Feind« bezeichnet und 
nehmen dessen Platz ein. An den Hörnern des Opfertieres (durch den Sachmetpriester 
ausgesucht, der also auch veterinärärztliche Funktionen wahrnimmt) wird ein Siegel 
befestigt, das einen gefesselten Feind mit Dolch in der Kehle zeigt. Zu der hier durch 
das Siegel vollzogenen Identifizierung und der oben angesprochenen Bedeutung des 
Namens vgl. ein weiteres Ritual, bei dem »Feinde« in Gestalt von Fischen vernichtet 
werden: auf Papyrus werden die Namen von Feinden des Königs, von Apophis, Seth 
und Baba notiert und mit Wachs an die Fischmäuler geheftet, »so daß sie zu Namen 
der vier Fische werden«; dann werden die Fische verbrannt: R. K. Ritner: The Mechanics 
of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993, S. 209 mit n. 969.
69 H. Engelmann und J. Hallof: Der Sachmetpriester, ein früher Repräsentant der Hy­
giene und des Seuchenschutzes, in: SAK, Bd. 23 (1996), S. 103-143: hier S. 127f.

Analogiedenken ^ 59

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

tätserfahrung, Streben nach Erkenntnisfortschritt, Bemühen um 
Kausalität, wissenschaftlicher Neugier) zurück und übersieht, daß 
gerade die Anwendung ritueller Handlungen die alleinige Garantie 
für den Fortbestand der Welt bot.

4. Funktion

Der Magier erreicht oder bewahrt durch Sprechakte, Handlungen 
und Applizierung von Objekten die Regelhaftigkeit. Er erzielt dies 
nicht dadurch, daß er der chaotischen Situation, der bedrohten Ord­
nung eine mächtigere Wirklichkeit, die geordnet und kohärent ist, 
lediglich gegenüberstellt. Sondern die Reintegration in die sinn­
gemäße Ordnung erfolgt mittels Analogien, die Teilaspekte dieser 
Szenerie mit Elementen der regulären, ideal geordneten Welt unlös­
bar verknüpfen und das hauptsächliche Instrument des Systems Ma­
gie darstellen. Die Unordnung wird an gewissen Schnittpunkten 
gleichsam an den geordneten Kosmos zurückgebunden. Die Analo­
gien sind Fesseln, die eine weitere Desintegration des Kosmos ver­
hindern. Innerhalb einzelner Realisierungen dieses Systems - einzel­
ner magischer Handlungen - können gleichzeitig mehrere Analogien 
vorliegen, so daß, um bei dem Bild zu bleiben, häufig mehrere Fes­
seln geknüpft sind.

Den Begriff der Analogie verwende ich dabei in einem sehr 
weitreichenden Sinn, der über das klassische, von J. Frazer formulier­
te Gesetz der Gleichartigkeit hinausgeht. Ich verwende ihn auch 
nicht in dem Sinn, wie er in der religionsethnologischen Diskussion 
über Magie durch Stanley Jeyaraja Tambiah reaktualisiert wurde. 
Nach letzterem stellen magische Riten sogenannte persuasive Ana­
logien dar, d. h. Handlungen, die analog zu einem beabsichtigten Ge­
schehen erfolgen und gleichzeitig persuasiv sind, d. h. eine Gruppe 
von Personen, vor der sie vollzogen werden, von ihrer Wirksamkeit 
überzeugen sollen. Für Altägypten entfällt meist der Gruppenbezug; 
Handlungen werden von einer Einzelperson meist ohne Publikum 
durchgeführt. Offensichtlich geht es auch nicht darum, jemanden 
von der Effizienz der Magie zu überzeugen. Die Wirksamkeit der 
angewandten Analogien ist keine scheinbare und vordergründige, 
und sie soll auch keine sozialen Zwecke erfüllen, sondern der Ägyp­
ter versteht sie als konkretes und tiefgreifendes Instrumentarium.

Der Bezugspunkt einer Analogie, auf die sich die Effizienz des

60 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

Zaubers gründet, liegt im Bereich der sinnvoll geordneten Welt. Die 
Analogie unterwirft aktuelle Fälle einem vorgegebenen Regelwerk. 
Sie bindet jene an dieses an und gliedert sie dadurch in die konstitu­
tive Ordnung der Welt ein. Häufig bezieht sich die Analogie daher 
auf den Mythos, insbesondere den Mythenkreis um Osiris, Isis und 
Horus, der das Zustandekommen dieser konstitutiven Ordnung auf­
zeigt. Der Mythos erklärt und legitimiert die bestehende Welt.70 
Weil im Mythos Horus seinen ermordeten Vater Osiris rächte und 
anstelle des zerstörerischen Seth König wurde, existiert ein ägypti­
sches Königtum, in dem der regierende ägyptische König als neuer 
Horus amtiert, der für die Bewahrung der Maat sorgen soll (usw). 
Eine Analogie in diesem Bereich verknüpft das aktuelle Geschehen 
(z. B. Krankheit, Schlangenbiß) mit einem mythischem Präzedenz­
fall. Das kleine Horuskind wurde einst von Schlangen gebissen, aber 
von der Zauberkraft seiner Mutter Isis geheilt; sein Überleben war 
für den Fortbestand des Kosmos unabdingbar. Wenn der aktuelle Fall 
als analog, ja nahezu als identisch mit einer im Mythos vorgege­
benen und hier notwendigerweise positiv gelösten Situation angese­
hen wird, und der Patient als Horus erscheint, ist auch das Resultat - 
die Genesung - vorgegeben.

Solche Analogien zwischen der Gegenwart und der (z.B. im 
Mythos vorgelegten) sinnvollen Kohärenz des Kosmos können ganz 
unterschiedlich ausfallen. Sie reichen von ausführlichen Schilderun­
gen bis hin zu knappen Anspielungen. Die unterschiedlichen Analo­
gien und ihre Funktionsweisen sollen im folgenden veranschaulicht 
werden.71

Das eben zitierte Beispiel gehört zu der häufigen Kategorie von 
Analogien des Zielobjektes, wobei es sich oft um Personen, insbeson­
dere Patienten handelt, die unter Gift oder Krankheiten leiden. Die 
Analogie zu der mythisch konstituierten Welt ist durch den Gott 
Horus gegeben, der als Kind, dem Patienten vergleichbar, gegenüber 
Schlangenbissen hilflos war und doch zum Retter Ägyptens werden 
sollte - in der Formulierung des Papyrus Insinger: »War Horus auch

70 Vgl. T Schneider: Mythos und Zeitgeschichte in der 30. Dynastie. Eine politische 
Lektüre des >Mythos von den Götterkönigen<, in: A. Brodbeck (Hrsg.): Ein ägyptisches 
Glasperlenspiel. Ägyptologische Beiträge für Erik Hornung aus seinem Schülerkreis, 
Berlin 1998, S. 207-245: hier S. 232.
71 Grundlegend ist J. Podemann S0rensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical 
Formulae, in: ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19.

Analogiedenken ^ 61

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

verborgen hinter Papyrus, so wurde er doch Herr der Welt.«72 Die 
Analogie von Horus und Patient führt eine Litanei73 ganz direkt aus:
»Der Schutz des Horus ist der mit der Sonnenscheibe, der die beiden Länder 
mit seinen Augen erleuchtet. Der Schutz des Patienten ebenso. Der Schutz 
des Horus ist der Älteste im Himmel, der alles Seiende beherrscht. Der 
Schutz des Patienten ebenso. Der Schutz des Horus ist jener große Zwerg, 
der in der Unterwelt umhergeht in der Dämmerung. Der Schutz des Patien­
ten ebenso. Der Schutz des Horus ist der Löwe der Nacht, der im Westgebirge 
umherzieht. Der Schutz des Patienten ebenso (usw.)«

In Papyrus Leiden I 348 (Spruch 34) wird eine schwierige aktuelle 
Entbindung als Geburt des Horuskindes verstanden, die analog zu 
jener erfolgreich verlaufen muß, damit die Welt nicht untergeht. 
Dieses Szenario führt Spruch IV des eben zitierten Textes (Socle 
Behague) drastisch vor Augen, der das kranke Kind und seine Mutter 
mit Horus und Isis identifiziert. Auf Isis' Aufschrei hin steht die 
Sonnenbarke still, es wird dunkel, »bis Horus gesund sein wird für 
seine Mutter Isis und bis der Kranke ebenso gesund sein wird«. Das­
selbe Szenario bietet ein hieratischer Papyrus in Köln.74 In Analogie 
und damit in temporäre Identität tritt der Gefährdete aber nicht nur 
mit Horus (so etwa auf den sogenannten Horusstelen), sondern auch 
mit anderen Gottheiten wie Osiris, Seth, Bastet, Re, Month, Osiris, 
Chnum, Hor-Sched.75 Der im Wasser von Krokodilen bedrohte 
Mensch entspricht dem ins Wasser geworfenen und dort beschützten 
Körper des Osiris.76 In Papyrus Ramesseum X identifiziert sich der

72 Papyrus Insinger 20,18.
73 A. Klasens: A Magical Statue Base (Socle Behague) in the Museum of Antiquities of 
Leiden (OMRO, Bd. 33), Leiden 1952.
74 Kölner ägyptische Papyri (P. Köln ägypt.), Bd. 1, bearbeitet von D. Kurth, H.-J. This- 
sen und M. Weber (Abhandlungen der Rheinisch-Westfälischen Akademie der Wissen­
schaften, Papyrologica Coloniensia, Bd. 9), Opladen 1980, S. 22 f.
75 Osiris: Sprüche gegen Fieberdämon im Papyrus BM 10808; Seth: magischer Papyrus 
des Vatikan; Bastet (Metternich-Stele; Re: Papyrus Leiden I 348, Spruch 13; Month und 
Osiris: Ostrakon Armytage: 2-3; Chnum (H. Altenmüller: Der Sockel einer Horusstele 
des Vorstehers der Wab-Priester der Sachmet Benitehhor, in: SAK, Bd. 22 (1995), 
S. 1-20: hier S. 14), Hor-Sched (a.a.O., S. 10). Vgl. die Identifikation mit Horus, Thot, 
Osiris undAtum in Spruch 345 der Sargtexte (£. Drioton: Un syllogisme dans un texte 
magique egyptien, in: Melanges Mariette (Bd£, Bd. 32), 1961, S. 173ff.). Zu den Ho- 
russtelen siehe jetzt H. Sternberg-El Hotabi, Untersuchungen zur Überlieferungs­
geschichte der Horusstelen. Ein Beitrag zur Religionsgeschichte Ägyptens im 1. Jahr- 
tausendv. Chr. (ÄgAbh, Bd. 62), Wiesbaden 1999.
76 Metternichstele, Spruch V (Spruch gegen Schädigung durch Krokodile): »Osiris liegt

62 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

Kranke mit einer ganzen Reihe von Göttern: »Ich bin Horus/Seth/ 
Upuaut/Geb/Horus, der unterägyptische König/Horus, der Anführer 
von Letopolis.«

Eine Variante dieser Analogie stellt die sogenannte Gliederver­
gottung dar, bei der die von einer Krankheit bedrohten Körperglieder 
des Patienten mit den entsprechenden Körperteilen von Gottheiten 
in Analogie gesetzt werden.77 Von einer derartigen Beschwörung des 
vatikanischen magischen Papyrus heißt es, sie werde von den Göttern 
selbst rezitiert, wodurch ihr autoritative Wirksamkeit zukommt. In 
den Zaubersprüchen für Mutter und Kind findet sich folgende Pas­
sage:
»Dein Scheitel ist (der des) Re, gesundes Kind, ja, dein Hinterkopf ist (der 
des) Osiris, deine Stirn ist (die der) Satis, der Herrin von Elephantine, deine 
Schläfe ist (die der) Neith, deine Augenbrauen sind (die des) Herrn des 
Ostens, deine Augen sind (die des) Herrn der ganzen Welt, deine Nase ist (die 
von) dem, der die Götter ernährt, deine Schädelseiten sind (die der) zwei 
Uräus-Schlangen, deine Schultern sind die lebenden Falken, dein einer Arm 
ist (der des) Horus, der andere ist (der des) Seth, deine eine Rippenseite ist 
(die des) Sopdu, die andere ist (die der) Nut, die die Götter geboren hat, >fehlt< 
ist der Schrein [...] in Heliopolis, in dem jeder Gott ist, dein Herz ist (das des) 
Month, dein Hati-Herz ist (das des) Atum, deine Lunge ist (die des) Min, 
deine Galle ist wie die des78 Nefertem, deine Milz ist (die des) Sobek, deine 
Leber ist (die des) [Harsaphes in] Herakleopolis, deine Eingeweide sind die/in 
Gesundheit, dein Nabel ist (der des) Einzelsterns, dein einer Schenkel ist (der
der) Isis, der andere ist (der der) Nephthys, deine beiden Beine sind (wie die
des) Basti-Tjaj [...], deine [Waden ?] sind die beiden Vasen, wo der Nil die 
Erde öffnet (?), deine Zehen (sind) Schlangen [...]«79

Die Körperteile des Patienten werden hier in Analogie zu (Körper­
teilen von) Göttern, aber auch heiligen Örtlichkeiten (Schrein von 
Heliopolis, Nilquellen) verstanden. Umgekehrt können auch un­

im Wasser, indem das Auge des Horus bei ihm ist. Möge der, der im Wasser liegt, heil 
sein. Wenn irgendetwas sich dem nähert, was im Wasser liegt, dann nähert es sich dem 
Horusauge. Die vier mächtigen Götter dort, die für den Schutz des Osiris sorgten, sind 
die, die für den Schutz von dem, was im Wasser liegt, sorgen werden, alle Menschen, 
alles Vieh, das im Wasser liegt.«
77 Siehe zuletzt (mit Literatur) J. F. Quack: Dekane und Gliedervergottung. Altägypti­
sche Traditionen im Apokryphen Johannis, in: JAC, Bd. 38 (1995), S. 97-122.
78 wtt=k nj=js Nfrtm mit enklitischer Komparationspartikel js in der Fügung nj Nfrtm 
»die des Nefertem«.
79 Eigene Übersetzung nach Hieratische Papyrus Berlin, III, pls. XXXIII-XXXIV; vgl. 
A. Erman: Zaubersprüche für Mutter und Kind, Berlin 1901, S. 45-50.

Analogiedenken ^ 63

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

persönliche Anwendungsziele von Magie mit Göttern parallelisiert 
werden, etwa Getreide mit der Getreidegöttin Renenutet.80

Wird die Bekämpfung einer Gefahr an einem Substitut voll­
zogen, was bei der Zerbrechung von Feindfiguren der Fall ist oder 
dem Opfer von Stieren anstelle menschlicher Feinde, kann von der 
Analogie der Handlung gesprochen werden. Explizit wird gesagt, daß 
die Tötung von Tieren des Gottes Seth oder Wildeseln oder die des 
»Schweines des Re« dem Kampf gegen Seth bzw. Apophis ent­
spricht.81

Für das Gesamtverständnis ägyptischer Magie als System ist die 
oft mißverstandene Analogie des Aktanten82 zentral. Der Magier 
versteht sich während der magischen Handlung als Gottheit, deren 
Zaubermacht ihm verfügbar wird, so daß er der Bedrohung ent­
gegenrufen kann: »Halt, Maga, du Sohn des Seth. Ich bin Amun 
Kamutef!« In dem magischen Papyrus Budapest 51.1961 identifiziert 
sich der Zauberer mit dem syrischen Gott Kotar. Auf einem magi­
schen Ostrakon in Straßburg erscheint Horus nicht als Patient, son­
dern als Arzt. In Papyrus Louvre E. 3229 identifiziert sich der Rezi­
tierende mit zahlreichen Göttern. Auf interessante, implizite Art und 
Weise wird die Analogie zwischen Göttern und dem Magier in Papy­
rus Turin 1993 erzielt, der sich gegen Skorpione und Schlangen wen­
det: die Vorderseite der Handschrift liefert in Form mythischer Epi­
soden eine Schilderung des Kampfes verschiedener Götter gegen 
diese Gefahren, während auf der Rückseite der Magier gegen die Be­
drohungen kämpft. Der Magier ist damit nur eine andere Lesart ver­
schiedener Gottheiten.

Explizit identifiziert sich der Sachmetpriester mit dem Sohn die­
ser Göttin (»Ich bin Horus, der Sproß der Sachmet, der einzige Sohn 
der Bastet«), wodurch er ihre Macht erringt: »Ich bin der reine Prie­
ster, ich besitze das, was meine Göttin auszeichnet, sobald ich rein 
bin. Ich kenne ihre Zauberkraft.«83 Spruch V des Socle Behague führt 
über den Aktanten aus:

80 Magischer Papyrus Harris Y; vgl. H. O. Lange: Der magische Papyrus Harris, Kopen­
hagen 1927, S. 95.
81 A.a.O. Siehe auch oben Anm. 68.
82 J. Podemann S0rensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in: 
ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19: hier S. 9f.
83 P. Vernus: Omina calenderiques et comptabilite d'offrandes sur une tablette hiera- 
tique de la XVIIIe dynastie, in: Rdfi, Bd. 33 (1981), S. 89-124 mit pls. 5-6, hier S. 93;

64 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

»Ich bin Isis, die Herrin von Chemmis [...] Mein Vater Geb übereignete mir 
seine Heka-Kraft, um Horus zu beschützen, um das Maul jeder Schlange zu 
verschließen, um für ihn jeden Löwen in der Wüste zu verjagen, jedes Kro­
kodil im Fluß, alle Schlangen, die mit ihren Mäulern beißen. Ich wende ihr 
Gift ab.«

Öfter bestreitet der Magier geradezu, daß er und nicht ein Gott han­
delt oder spricht, etwa im magischen Papyrus Brooklyn: »He, He! Ich 
bin es gewiß nicht, der dieses sagt oder der dieses wiederholt - son­
dern du bist es, der es sagt, und du bist es, der es wiederholt.« Auch 
im Papyrus Genf MAH 15274 beteuert der Magier: »Nicht ich bin es, 
der es sagt, sondern der Gott XY.« Dieser Umstand wurde bislang oft 
mißverstanden. Der Bearbeiter des Genfer Papyrus, A. Massart, be­
merkte dazu, der Magier würde damit die Verantwortung für sein 
Tun von sich weisen und auf die Gottheit abwälzen.84 Ähnlich urteil­
te Y. Koenig. Mit Blick auf einen Zauberspruch zur Beschleunigung 
der Geburt, wo der Magier auf der Grundlage der Analogie zwischen 
Schwangerer und Isis bzw. zwischen Säugling und Horus den Unter­
gang der Welt für den Fall von Komplikationen skizziert und festhält, 
daß nicht er, sondern Isis dies sage und wiederhole, meint er:
»Par ailleurs, il va de soi qu'en pronongant une telle menace, le magicien en- 
court la colere des dieux. Mais il s'en preserve en la mettant sur le compte 
d'Isis la magicienne par excellence bien a sa place dans le contexte evoque.«85

Ähnlich argumentierte J. F. Borghouts:
»Quite naturally the magician sometimes excuses himself by declining re- 
sponsability for having used harsh words. He did so functionally; he expresses 
the will of supernatural powers by impersonating them, hence, elsewhere, the 
frequent initial presentative clause >I am god X<.«86

Dabei handelt es sich um ein grundlegendes Mißverständnis: der 
Magier lehnt durch die zeitweilige Identifizierung mit Gottheiten 
nicht die Verantwortung für sein Handeln ab. Gerade umgekehrt 
nimmt er dadurch die ganze Verantwortung auf sich, da er erst durch 
die Übernahme der göttlichen Rolle überhaupt zu zaubermächtigen

H. Engelmann und J. Hallof: Der Sachmetpriester, einfrüherRepräsentantderHygiene 
und des Seuchenschutzes, in: SAK, Bd. 23 (1996), S. 103-143: hier S. 117.
84 A. Massart: The Egyptian Geneva Papyrus MAH 15274, in: MDAIK, Bd. 15 (1957), 
S. 172-185: hier S. 175.
85 Y. Koenig: Magie et magiciens dans l'Egypte ancienne, Paris 1994, S. 71.
86 J. F. Borghouts: Ancient Egyptian Magical Texts, Leiden 1978, S. X.

Analogiedenken ^ 65

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

Handlungen befähigt ist (wie es im übrigen die oben zitierten Aus­
sagen des Sachmetpriesters deutlich herausstellen). Der Aktant ist im 
Idealfall - wie in Sargtext Spruch 267 - der Gott Heka (Magie) selbst, 
als welcher er absolute Macht ausübt.

In diesem Kontext sind offenbar auch die in der Ägyptologie 
zwiespältig, meist negativ bewerteten Drohungen gegen Götter zu 
verstehen, bei denen der Magier für den Fall des Mißlingens droht, 
den Himmel zum Einsturz zu bringen, den Sonnenlauf anzuhalten 
oder den Gott Osiris zu verbrennen. Nach S. Sauneron will er damit 
die Relevanz der Gefährdung für die Sicherheit der Götter heraus­
stellen und diese so zum Eingreifen veranlassen. Es handle sich also 
um »un jeu d'intimidation«87, »a kind of psychological warfare«88. 
Dagegen ist einzuwenden, daß magische Argumente nicht überzeu­
gen, glauben machen oder einschüchtern sollen. Der Magier versteigt 
sich auch nicht zu Bluffs. Sondern als Gott, im Idealfall Heka selbst, 
besitzt er die notwendige, sogar unumschränkte Autorität, der auch 
die Götter verpflichtet sind. Er kann ihnen daher die Bedrohlichkeit 
einer gegenwärtigen Situation für den Fortbestand der Welt drastisch 
vor Augen führen und sie zu Gegenhandlungen auffordern.89

Die autoritative Wirksamkeit der konkreten Beschwörung kann 
durch die Analogie des Sprechaktes zu einem mythischen Präzedenz­
fall in Korrelation gesetzt werden. So wird etwa die Formel verwen­
det: »Ich habe um deinetwillen, NN, gesprochen, so wie Re für sich 
gesprochen hat« - dann folgen parallele Aussagen mit den Göttern 
Schu, Sopdu, Chnum, Horus, Seth, Thot, Isis, Nephthys. Der Magier 
kann sich auch auf die göttliche Autorschaft einer Formel berufen 
oder die Beschwörung aus einem von Re selbst erhaltenen Buch her­

87 S. Sauneron: Le monde du magicien egyptien, in: D. Bernot u.a. (Hrsg.): Le monde 
du sorcier (Sources orientales, Bd. 7), Paris 1966, S. 27-65: hier S. 37. Auch E. Hornung 
spricht von »Auswüchsen und Perversionen« (E. Hornung: Die Macht des Zaubers, in: 
ders.: Geist der Pharaonenzeit, Zürich, München 1989, S. 51-66: hier S. 63), u.a. im 
Hinblick auf einen Liebeszaubers, der aber als mißbräuchliche Verwendung von Magie 
für eigene Ziele aufzufassen ist und damit nicht in das System von Magie zur Aufrecht­
erhaltung der Ordnung gehört.
88 J. Podemann S0rensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in: 
ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19: hier S. 17 (als Paraphrase der Meinung Saunerons). 
Der Autor hält dazu zu Recht fest (S. 18) »To enter and to transform actuality, cosmo- 
logy must be dramatically displayed in it, but it exerts an authority of its own, indepen­
dent of negotiation with crocodiles.«
89 Vgl. noch Papyrus Geneva MAH 15274, rto. col. III,1—6 (A. Massart: The Egyptian 
Geneva Papyrus MAH 15274, in: MDAIK, Bd. 15 [1957], S. 172-185).

66 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

leiten.90 In dem magischen Papyrus des Vatikan wird der Ausspruch 
des Magiers mit dem der Götter Seth bzw. Thot identifiziert.91 Un­
mißverständlich wird diese Analogie auf einer Horusstele aus dem 
ausgehenden 7. Jahrhundert v. Chr. formuliert:
»Sei gegrüßt, Gott, Sohn eines Gottes! [...] Sei gegrüßt, Horus, hervorgegan­
gen aus Osiris, geboren von der göttlichen Isis!

Als deine Zauber (hekau) lese ich vor, als deine Zauberkraft (achu) spreche 
ich, als deine Worte, die dein Wille geschaffen hat, beschwöre ich.

Deine Zaubersprüche sind es, die aus deinem Mund hervorgegangen sind, 
die dir dein Vater Geb anvertraut hat, die dir deine Mutter Nut gegeben hat, 
die dein Bruder Chentichem gelehrt hat

- um deine Sicherheit zu erreichen, um deinen Schutz wiederherzustellen, 
um das Maul aller Schlangen zu versiegeln, die sich im Himmel, auf Erden 
und im Wasser befinden; um die Menschen leben zu lassen und die Götter zu 
versorgen, um Re zaubermächtig zu machen durch deine Lobpreisung.«92

Der Sprechakt des Magiers wird dadurch funktional identisch mit 
einer kanonischen Vorgabe. Die enge Verbindung zwischen Heka 
und dem Wort wird im Tempel von Dendera illustriert, wo Heka als 
»Herr der Worte« bezeichnet wird und ein Teil seines Wesens per­
sonifiziert hinter ihm das Zeichen für Schrift - d. h. das schriftlich 
fixierte magische Wort - trägt.

Ins Zentrum der Magie als System führt von hier jene Analogie, 
die eine unmittelbare Verknüpfung auf der Ebene des Wortes erzielt: 
die Analogie der Bezeichnung. Das Vorbild der Effizienz der magi­
schen Sprache, ihr Präzedenzfall, ist die Erschaffung der Welt durch 
das Wort des Schöpfergottes93, indem dieser die Namen der zu er­

90 J. Podemann S0rensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in: 
ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19: hier S. 10f.
91 E. Suys: Le papyrus magique du Vatican, in: Or, Bd. 3 (1934), S. 63-87.
92 H. Altenmüller: Der Sockel einer Horusstele des Vorstehers der Wab-Priester der 
SachmetBenitehhor, in: SAK, Bd. 22 (1995), S. 1-20: hier S. 3f.
93 Der Sprechakt des Schöpfergottes, mit dem Sachen benannt und damit erschaffen 
wurden, wird mit einem besonderen ägyptischen Wort auch Hu genannt. Folgerichtig 
wird berichtet, der Schöpfergott habe bei der Weltschöpfung Hu auf seine Lippen ge­
nommen und dadurch - als erstes Wesen - den Gott Heka erschaffen. Nach Sargtext 
1130 wird der Götterfeind Apophis von Heka und Hu abgewehrt - der Zaubermacht und 
ihrer sprachlichen Instrumentalisierung. Und so möchte der Verstorbene in der Unter­
welt nicht nur zu Heka werden, sondern ebenso zu Hu, dem eigentlichen Werkzeug, mit 
dem Heka realisiert wird. In Spruch 261 der Sargtexte sagt der zaubermächtige Tote: 
»Mir gehört Hu. Was ich gesagt habe, ist gut. Was aus meinem Munde gekommen ist, 
ist gut. Was ich sagen werde, ist demgemäß getan. Ich bin Hu, der Herr des Hu.«

Analogiedenken ^ 67

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

schaffenden Dinge ausruft. Der Name gilt in Ägypten als wesentli­
cher Teil der Existenz einer Sache oder Person. Er gehört zu einem 
Menschen wie sein Körper, seine immateriellen Bestandteile (Ba, Ka) 
oder sein Schatten. Die Namengebung für neugeborene Kinder ist 
motiviert durch Aussehen oder Lautäußerungen des Neugeborenen, 
Umstände der Geburt (Festnamen, Ersatznamen) oder Wünsche der 
Eltern, wodurch der Name des Kindes bestimmte Aspekte des Kindes 
ausdrückt, die es besitzt, die ihm gewünscht werden oder die mit 
seiner Geburt verknüpft sind. Entsprechend ist der Ägypter über­
zeugt, daß auch die Bezeichnungen, die der Schöpfergott den creata 
verlieh, durch bestimmte Aspekte dieser Sachen selbst motiviert sei­
en, sich also bestimmte Eigenschaften, Umstände der Erschaffung 
usw. im Namen widerspiegeln. Nach ägyptischem Verständnis tragen 
die Menschen die ägyptische Bezeichnung rome, weil sie nach einer 
Schöpfungsvorstellung aus den Tränen (rime »weinen«) des Schöp­
fergottes hervorgingen. Ähnlich wird die Heuschrecke, die die Felder 
abfrißt, snhm genannt, weil sie ein s? nhm »Sohn des Raubens« ist. 
Es handelt sich also im Gegensatz zum geläufigen ägyptologischen 
Sprachgebrauch mitnichten um ein »Wortspiel«, sondern eine in 
ihren Voraussetzungen wohlbegründete Etymologie.94 Der Name be­
zeichnet bestimmte Aspekte einer Person oder Sache, er identifiziert 
sie, die Kenntnis des Namens macht die Person oder Sache ansprech­
bar und verfügbar. Daher wehrt sich in der neuägyptischen Erzäh­
lung von der List der Isis der Götterkönig Re gegen die Preisgabe 
seines geheimsten Namens mit der Begründung:
»Meinen (geheimen) Namen haben mein Vater und meine Mutter (nur) mir 
genannt. Ich habe ihn in meinem Leibe verborgen seit meiner Geburt, um zu 
verhindern, daß gegen mich Macht erhielte Zauberer oder Zauberin.« 95

Die Faßbarkeit einer Bedrohung bei Kenntnis ihres Namens formu­
liert der 3. Spruch des magischen Papyrus Genf MAH 15274 (»Halt, 
Gift, damit ich deinen Namen in bezug auf dein Aussehen finde«) 
und beschreibt dann detailliert die möglichen Erscheinungen des Dä­

94 Vgl. F. Junge: Zur >Sprachwissenschaft< der Ägypter, in: Studien zu Sprache und Re­
ligion Ägyptens (FS W Westendorf), Bd. 1: Sprache, Göttingen 1984, S. 257-272; vgl. 
ders.:Artikel Kausales Denken, in: Lexikon der Ägyptologie, Bd. 3 (1980), Sp. 371-377.
95 Vgl. E. Brunner-Traut: Altägyptische Märchen, Mythen und andere volkstümliche 
Erzählungen, 8. Aufl. München 1989, S. 151 f.

68 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

mons als Schlange, Hund, Mann oder Krokodil und, unter Verwen­
dung der Analogie >Patient - Horus<, die Gegenhandlung.96

Ausschlaggebend für die Analogie der Bezeichnung ist also ihre 
korrekte lautliche Gestalt. Die allgemeine Wichtigkeit der richtigen 
Aussprache magischer Beschwörungen verdeutlicht der Umstand, 
daß im Fall des spätägyptischen Papyrus British Museum 10808 eine 
mittelägyptische Beschwörung nicht in ägyptischer Schrift, die keine 
Vokale festhält, sondern lautgetreu in griechischen Buchstaben no­
tiert ist97, oder die Variation eines Zauberwortes im magischen Papy­
rus Harris als Papaluka - Papalaka - Papalula98, um die wahre Laut­
gestalt nicht zu verfehlen.

Das Instrument der lautlichen Analogie soll anhand zweier Bei­
spiele illustriert werden. Der magische Papyrus Budapest 51.1960 
droht einem Totengeist als Verursacher von Krankheit:
»Seine (des Toten) Arme werden gegen dich sein wie (die des) Horus, seine 
Kraft wird gegen dich sein wie (die des) Seth. Er wird auf dich treten, er wird 
dir Leiden verursachen mit den Binsenhalmen, die die Fackeln des Re jeden 
Tag anzünden, die Leiterin der Menschheit.«96 97 98 99 100

Über die Analogie des Patienten mit Horus und Seth hinaus scheint 
es hier vordergründig um ein pflanzliches Amulett zu gehen, das 
nach dem weiteren Wortlaut des Textes auf den Kopf des Patienten 
gelegt werden soll. Ungeklärt bleibt dabei, wie Binsenhalme die Fak- 
keln des Re, d.h. die Uräusschlangen an seiner Stirn, anzünden sollen 
und als »Leiterin der Menschheit« bezeichnet werden können. Auf 
der Ebene lautlicher Analogie läßt sich dagegen statt m:tw(t) n(t) 
sw(t) (»Binsenhalme«) m::wt ns(rt) (»die Strahlen der Brennenden«) 
verstehen100 und ein Hymnus an Maat im Grab Ramses' VI. her­
anziehen, wo Maat als »Brennende«, d. h. Uräus an der Stirn des Re,

96 Instruktiv ist auch die unten (Text zu Anm. 132) zitierte Passage aus den Zau­
bersprüchen für Mutter und Kind, die alle möglichen Ausprägungen und entsprechen­
den Namen einer Krankheit auflistet, um ihr nicht die geringste Zugriffsmöglichkeit zu 
lassen.
97 J. Osing: Der spätägyptische Papyrus BM10808 (ÄgAbh, Bd. 33), Wiesbaden 1976.
98 H. O. Lange: Der magische Papyrus Harris, Kopenhagen 1927.
99 Col. II, 9ff.: L. Kakosy: Ein magischer Papyrus des Kunsthistorischen Museums in 
Budapest, in: ders.: Selected Papers (1956-73), Budapest 1981, S. 239-258: hier S. 241; 
P. Eschweiler: Bildzauber im alten Ägypten. Die Verwendung von Bildern und Gegen­
ständen in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Reiches 
(OBO, Bd. 137), Freiburg i.Ü., Göttingen 1994, S. 207.
100 Die eingeklammerten Konsonanten wurden zu der Zeit des Textes nicht mehr ge­

Analogiedenken ^ 69

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

und als »Leiterin der Menschen« erscheint.101 Durch das Auflegen 
von Binsenhalmen wird also kraft der Analogie der Bezeichnung 
Maat selbst, die umfassende Ordnung des Kosmos, auf der Stirn des 
Patienten appliziert!

In einer Passage des Papyrus Turin 1993102, der eine umfassende 
Absicherung gegen alle erdenklichen Arten von Schädigung und Tod 
bietet und in die Form eines Dekretes des Gottes Osiris-Chontamenti 
gekleidet ist, d. h. von höchster Instanz sanktioniert ist103, wird zu­
nächst die kosmische Katastrophe skizziert, die eintritt, falls eine Be­
drohung einer einzelnen Person nicht verhindert wird.
»Wenn die Abwehr eines Feindes, eines Aufrührers, eines Toten oder einer 
Toten verzögert wird, dann wird der Feind des Himmels diesen zerschlagen, 
dann wird der Feind der Erde diese mit Gewalt umstürzen, dann wird Apophis 
in der Barke von Millionen sitzen, dann wird dem im Sarg kein Wasser gege­
ben werden, dann wird der in Abydos nicht begraben werden und wird der in 
Busiris nicht verhüllt werden (Osiris), und dem in Heliopolis werden keine 
Opfer dargebracht werden. Der Kult in ihren Tempeln wird nicht vollzogen 
werden (usw.).«

Dagegen werde die Beseitigung der Bedrohung im Mikrokosmos des 
einzelnen gleichzeitig den Makrokosmos stabilisieren. Die zu diesem 
Zweck vollzogene magische Handlung besteht darin, den Kot gefähr­
licher Tiere zu vermischen und zu räuchern. Da das ägyptische Wort 
für Kot (hs, koptisch has) ein Wort für »beschwören/Beschwörung« 
(hsj/w, koptisch hOs) assoziiert, ist es die Beschwörung der bedrohli­
chen Wesen selbst, die sich mit dem Rauch ausbreitet und die Gefahr 
bannt.

Vielleicht liegt in der Analogie der Bezeichnung auch der 
Schlüssel zu einem Rätsel der medizinischen Rezepte: drei Viertel 
aller in medizinischen Texten genannten Heilmittel sind nämlich bis­
her botanisch-pharmakologisch nicht bestimmbar, und von dem ver­
bleibenden Viertel scheint wiederum nur ein kleiner Teil tatsächlich 
pharmakologisch wirksam zu sein.104 Vielleicht ist die Effizienz zahl­

sprochen. Vgl. J. Osing: Die Nominalbildung des Ägyptischen, Mainz 1976, S. 178 und 
S. 206.
101 J. Assmann: Ma'at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Ägypten, München 
1990, 2. Aufl. 1995, S. 161f.
102 J. F. Borghouts: Ancient Egyptian Magical Texts, Leiden 1978, S. 4 ff.
103 Vgl. oben zur Analogie des Sprechaktes.
104 R. Germer: Untersuchung über Arzneimittelpflanzen im Alten Ägypten, Diss. 
Hamburg 1979, S.380f.

70 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

reicher Pharmaka nicht auf pharmakologischer Ebene zu suchen, 
sondern auf linguistischer: die Lautgestalt der Bezeichnung des Heil­
mittels assoziiert ein Element der geordneten Welt, das die Gesund­
heit wiederherstellt.

Während in diesen Fällen die Irregularität durch die Bezeich­
nungen bestimmter Objekte bekämpft wird, stellt eine weitere Kate­
gorie eine Analogie zwischen Hilfsmitteln der Magie als solchen und 
Elementen der Ordnung her. Diese Elemente können analoge Hilfs­
mittel eines Präzedenzfalles sein, so etwa, wenn ein Spruch gegen 
Augenkrankheit das für das Augenbad benutzte Wasser mit dem 
von Horus für sein Augenbad verwendeten Wasser identifiziert.105

Häufiger handelt es sich aber um funktionelle Parallelisierun­
gen mit allgemeinen Komponenten des Kosmos. In Spruch U der 
Zaubersprüche für Mutter und Kind wird das Amulett mit dem 
Schutz kosmischer Bereich gleichgesetzt:
»Schutzmittel, das für dieses Kind gemacht wird: dein Schutz ist der Schutz 
des Himmels / der Erde / der Nacht / des Tages/des Goldes / des grünen Por­
phyr / des Re / dieser sieben Götter, die das geschlämmte Land106 gründen 
und die Herzen an ihrem Platz ernähren.« 107

In Papyrus Ramesseum VIII heißt es analog: »Mein Schutz ist der 
Schutz des Gottes XY.«

Damit ist die Problematik der korrekten Interpretation der 
Funktionsweise von Amuletten angeschnitten. Amulette sind magi­
sche Gegenstände, die im Rahmen einer magischen Handlung dem 
Schutzbedürftigen umgehängt oder aufgelegt wurden. Ihre Funktion 
erfüllen sie, wenn die Handlung korrekt ausgeführt und begleitend 
der zugehörige Spruch rezitiert wird. In den allermeisten Fällen sind 
uns Amulette jedoch ohne die entsprechenden Instruktionen (Hand­
lungsanweisungen und Spruchtext) überliefert. Deshalb ist in vielen 
Fällen eine Entscheidung kaum möglich, wie ein bestimmtes Amulett 
zu verstehen ist, ob es etwa auf ein Objekt, ein Wesen usw. verweist

105 J. Podemann S0rensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in: 
ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19: hier S. 12.
106 D. h. durch die Nilüberschwemmung mit Schlamm bedeckte Land. Zu der verwende­
ten Vokabel hb'y s. M. Gilula: Pesant B 141-145, in: JEA, Bd. 64 (1978), S. 129f. (ohne 
unsere Stelle).
107 A. Erman: Zaubersprüche für Mutter und Kind aus dem Papyrus 3027 des Berliner 
Museums, Berlin 1901.

Analogiedenken ^ 71

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

oder vielmehr selbst bestimmte Qualitäten symbolisiert.108 In seiner 
klassischen Kategorisierung von Amuletten nach ihrer Funktion un­
terschied 1914 W. M. F. Petrie109 die Bereiche

- homopoeic (similars): Der Träger eines Hasenamuletts 
wünscht sich die Regeneration des Hasen als Überlebenskünstler 
der Wüste; der Träger eines Amuletts in Form eines Armes mit ge­
ballter Faust wünscht sich die Kraft eines schlagenden Armes usw;

- dynatic (powers): Amulette in Gestalt von Machtsymbolen 
wie Krone oder Zepter oder Symbolen von Dauer und Beständigkeit 
(Djed-Pfeiler; Schen-Ring) verleihen Kraft;

- ktematic (property): Amulette in Form von Grabbeigaben 
(Opfergaben, Opfertafeln) oder Hausgegenständen (z.B. Kopfstüt­
zen) usw sichern dem Träger diese Besitztümer;

- phylactic (protection): Amulette wie Udjat-Auge, Isis-Blut, 
Figürchen des Bes usw. bewerkstelligen Schutz und Abwehr;

- theophoric (gods): sind Bilder der Götter bzw. Wesen, deren 
Hilfe der Magier sucht.

In modifizierter Form wurde die Petriesche Kategorisierung von 
C. Andrews110 übernommen. Ihre Behandlung zeigt aber gerade die 
Impraktikabilität dieser Untergliederung, bei der in subjektiver Wei­
se ganz unterschiedliche Kriterien zur Anwendung kommen. So 
könnte ein Arm mit geballter Faust nicht nur homopeoic, sondern 
auch dynatic oder phylactic sein; Götterbilder auch dynatic oder phy- 
lactic usw.

Die genaue Funktion und das Verständnis derartiger magischer 
Gegenstände ergibt sich vielleicht aus den in einigen Fällen erhalte­
nen kompletten Handlungsanweisungen.111 Sie zeigen, daß zwar das 
allgemeine Ziel (Schutz und Machtfülle des Lebenden oder Verstor­
benen) klar ersichtlich ist, das Einzelverständnis jedoch, wie be­
stimmte Amulette oder komplexe Amulettgruppen funktionierten,

108 P. Eschweiler: Bildzauber im alten Ägypten. Die Verwendung von Bildern und Ge­
genständen in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Rei­
ches (OBO, Bd. 137), Freiburg i.Ü., Göttingen 1994, S. 180 bzw. S. 20.
109 W. M. F. Petrie: Amulets, London 1914, Reprint 1972.
110 C. Andrews: Amulets of Ancient Egypt, London 1994.
111 P. Eschweiler: Bildzauber im alten Ägypten. Die Verwendung von Bildern und Ge­
genständen in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Rei­
ches (OBO, Bd. 137), Freiburg i.Ü., Göttingen 1994. Die folgenden Beispiele finden sich 
hier S. 64 (Papyrus Leiden I 348, 6,4-8,7), S. 89 f. (Sargtexte Spruch 83), S. 76 (Toten­
buch Spruch 160).

72 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

schwierig ist. In Papyrus British Museum 10059 wird eine Ibis-Figur 
auf die Wunde des Kranken gelegt, wodurch der Ibis-Figur eine ana­
loge Zaubermacht zu jener des Gottes Thot (der als Ibis erscheinen 
kann) zukommt. Seine Macht wird gleichsam direkt auf die Wunde 
appliziert. Entsprechend wird bei der Auflegung eines Stoffamulettes 
in Papyrus Leiden I 348, 6,4 - 8,7 durch das aufgemalte Bild des 
Sonnengottes Re eine Analogie des Amulettes zu seiner Zauber­
macht hergestellt:
»Worte zu sprechen über eine Figur des Re, die gemalt ist mit Blut des Abdju- 
Fisches auf einen Verband aus Königsleinen, der einem Mann an den Kopf 
gelegt wird. Eine Abwehr der Feinde ist das.«

Das Tragen eines Löwenamulettes führt den Verstorbenen gemäß 
Spruch 83 der Sargtexte zur Analogie, ja Identifizierung mit dem 
Gott Schu, der nach Spruch 75 noch zaubermächtiger ist als Heka 
selbst:
»Worte zu sprechen über das Vorderteil eines Löwen, anzufertigen aus Kar­
neol oder Geierknochen, einem Mann an seinen Hals zu legen, wenn er hin­
absteigt zur Nekropole. Ein Schutz in Gestalt des Ba [der Persönlichkeit, 
Identität] des Gottes Schu. Das bedeutet: die Macht eines Mannes über die 
Winde des Himmels, zu einem effektiven Zaubermächtigen (Ach-iqer) zu 
werden und zum König über alle Winde des Himmels. Nicht kann er erneut 
sterben, nicht können sich seine Feinde seiner bemächtigen, nicht kann ihn 
zurückhalten der (negative Gegen-)Zauber auf der Erde in Ewigkeit.«

Spruch 160 des Totenbuchs vollzieht eine Gleichsetzung des konkre­
ten Amulettes mit jenem des Gottes Thot: »Ich bin das Amulett aus 
Feldspat, das die Hand Thot's (persönlich) trägt.«

Von großer Bedeutung sind schließlich nicht nur Form und Art 
des Gegenstandes, sondern auch Beschaffenheit und Farbe. In der 
Verwendung verschiedener Steine, Metalle, von Ton, Fayence, Kno­
chen, Holz, Pflanzen usw. können durchaus Wirkungen intendiert 
sein, die den Materialien oder Farben zugesprochen werden. Die ent­
sprechenden Materialien werden z. T. aufgelöst und getrunken, wie 
auch Zaubersprüche abgewaschen und getrunken werden bzw. das 
über Heilstatuen laufende Wasser.112 In vielen Fällen dürften aller­

112 P. Eschweiler: Bildzauber im alten Ägypten, a. a. O., S. 263 f.; R. K. Ritner: The Me- 
chanics ofAncient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993, S. 92-110. 
Zu den Heilstatuen siehe zuletzt noch W. Gutekunst: Textgeschichtliche Studien zum 
Verjüngungsspruch (TextB) auf Horusstelen und Heilstatuen, Diss. Göttingen 1992,

Analogiedenken ^ 73

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

dings lautliche Analogien der Bezeichnung vorliegen, wie die gleich 
zu zitierenden Beispiele für komplexe Analogien zeigen. Auch wenn 
Amulette häufig nur als Talismane getragen worden sein dürften, 
muß ihre eigentliche Funktion als weiterreichend bestimmt werden: 
Personen, die bedroht oder schon von Irregularität betroffen sind, 
sollen wieder in die reguläre Ordnung eingefügt werden, wobei 
Amulette eine direkte Analogie zu Strukturen dieser Ordnung her­
stellen. Amulette sind Ansatzpunkte, wo Heka als ordnende Energie 
auf die kranke Person einwirkt.

Die erneute Einbindung irregulärer Fälle in das sinnvolle 
Gefüge der Welt erfolgt in vielen Fällen nicht durch einzelne Analo­
gien, sondern durch zwei oder mehr Verknüpfungen. Mehrfache 
Analogien erhöhen die Effizienz der Rückbindung. In Papyrus Deir 
el-Medine 1 vso. 4,5 - 5,2 lesen wir:
»Gegrüßt seist du, Zwerg inmitten des Himmels! Komm, daß du den NN 
rettest, wie du den Schwimmenden rettest am Tag des Vereinigens mit der 
Erde. Was all das betrifft, das losgelöst ist, das böse ist und sich anschickt, 
gegen den NN zu kommen: Wehre es ab von dem, gegen den es angehen will! 
Dieser Spruch wird gesprochen zu den Ohren. Er [Der Zwerg] wird gegeben 
an seinen Hals. Desgleichen der Zwerg, der (hier) in Schrift vorliegt, aus 
Wachs. Er wird gegeben an seinen Hals.«

In einer Mehrfachanalogie wird das Amulett in Zwerggestalt als wir­
kungsmächtiger Ableger des »Zwerges inmitten des Himmels« (of­
fenbar des Sonnengottes Re) selbst verstanden und der bedrohte 
Mensch in Analogie zu dem geretteten »Schwimmenden« (Osiris). 
Gleichzeitig liegt offenbar eine sprachliche Analogie vor, wie auch 
der Papyrus Insinger davon spricht, daß »der kleine Zwerg groß ist 
aufgrund seines Namens«113: Der Zwerg (neme) ist Re, der »Herr der 
Maat« (zu dieser Zeit etwa nemmej gesprochen114).

Eine Mehrfachanalogie bietet auch ein Spruch des späten magi­

Trier 1995; L. Kakosy: Heilstatuen in den Tempeln, in: D. Kurth (Hrsg.): 3. Ägyptologi- 
sche Tempeltagung: Systeme und Programme der ägyptischen Tempeldekoration (ÄAT, 
Bd. 33,1), Wiesbaden 1995, S. 91-98.
113 Innerhalb von Kapitel 20 des Papyrus Insinger, in dem Amulette behandelt werden.
114 Vgl. F. Hoffmann: Der Kampf um den Panzer des Inaros. Studien zum P. Krall und 
seiner Stellung innerhalb des Inaros-Petubastis-Zyklus, Wien 1996, S. 30, und J. F. 
Quack: Dekane und Gliedervergottung. Altägyptische Traditionen im Apokryphon Jo­
hannis, in: JAC, Bd. 38 (1995), S. 97-122: hier S. 118.

74 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

sehen Papyrus Brooklyn, der den Text der Heilstatue Ramses' III. 
aufnimmt:
»Worte zu sprechen über einen Löwen aus Fayence, auf einen Faden roten 
Leinens aufgezogen. Er wird gegeben einem Manne an seinen Arm. Als 
Schutz des Schlafzimmers wird er gegeben. [Spruchtext:] Er (der König) ist 
ein Löwe, der sich selbst schützt. Er ist der große Gott, der für seinen Bruder 
kämpft. Wer ihn beißen wird, wird nicht am Leben bleiben. Denn er ist ein 
Löwe, der abwehrt Götter und Geister. Er hat abgewehrt alle männlichen und 
weiblichen Schlangen, die mit ihren Mäulern beißen.«115

Das Löwenamulett vollzieht die Analogie mit dem als Löwe unbe­
siegbaren König, womit dessen Kräfte auf den Amulettträger über­
gehen. Gleichzeitig dürfte auch hier eine sprachliche Analogie vor­
liegen, da die Bezeichnung für Fayence (tjehenet) das Verb tjehen 
»mit jemandem im Kampf zusammentreffen« assoziiert. Das Fa­
yenceamulett des Löwen entspricht also durch die Materialbezeich­
nung von vornherein dem kämpfenden Löwen. Die komplexe Vor­
schrift eines Spruches der Zaubersprüche für Mutter und Kind116 
vollzieht die Analogie des fieberkranken Kindes mit dem Horuskind 
und knüpft weitere Analogien an mehrere dem Patienten aufgelegte 
Amulette: das Siegel (chetem) soll die Krankheitsdämonen erschlie­
ßen (chetem), das Krokodil-Amulett greift die Dämonen an; das 
Handamulett beschützt den Leib des Kindes; die Perlen aus blauem 
Amethyst (hemaget) sollen bewirken, daß die Gefahr weicht (hem 
gaut).

5. Beispiel

Die Praxis altägyptischer Magie als System und ihre Komplementa­
rität zu anderen Regelsystemen soll nun aufgrund eines Anwen­
dungsbereichs näher skizziert werden: der Bedrohung der Gesund­

115 Papyrus Brooklyn 47.218.138, 13,9-14: J.-C. Goyon: Un parallele tardif d'une for­
mule des inscriptions de la statue prophylacticque de Ramses III au Musee du Caire 
(Papyrus Brooklyn 47.218.138, col. x+13, 9 a 15), in: JEA, Bd. 57 (1971), S. 154-159; 
£. Drioton: Une statue prophylactique de Ramses III, in: ASAE, Bd. 39 (1939), S. 57-89; 
P. Eschweiler: Bildzauber im alten Ägypten. Die Verwendung von Bildern und Gegen­
ständen in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Reiches 
(OBO, Bd. 137), Freiburg i.Ü., Göttingen 1994, S. 58f.
116 P. Eschweiler (wie Anm. 115), S. 70 (Papyrus Berlin 3027 vso. 2,2-7).

Analogiedenken ^ 75

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

heit des einzelnen Menschen. Krankheiten stellen eine der haupt­
sächlichen Störungen der Ordnung dar, die den Einsatz von Medizin, 
aber auch von Magie erforderlich machen. Magische Sprüche richten 
sich über allgemeine Gefährdungen des einzelnen, die Krankheiten 
einschließen117, hinaus speziell gegen einzelne Krankheiten und 
(Krankheits-)Dämonen118, Fieber119, Gift von Schlangen und Skorpio­
nen120, Bauchschmerzen, Verbrennungen und Kopfschmerzen121, 
Kinderkrankheiten122, gegen Komplikationen bei Schwangerschaft 
und Geburt123, Albträume124, gegen Hundebisse, Erstickungsgefahr, 
Gicht und Fieber125 und Beeinträchtigungen der Sehkraft126.

117 Etwa in Papyrus Turin 1995+1996; Papyrus Chester-Beatty VIII, XV; Papyrus 
Brooklyn 47.218.156); Papyrus Ramesseum IX.
118 Etwa in Papyrus Ramesseum C; Papyrus Turin 1995+1996 rto.; Papyrus Chester- 
Beatty VIII; Papyrus BM 10731; Papyrus Ramesseum VIII; Magischer Papyrus Leiden 
I 343 + 345.
119 Etwa in den Papyri Chester-Beatty-Papyri; Papyrus BM 10808.
120 Etwa in Papyrus Turin 54003; Papyrus Ramesseum X; Papyrus Turin Cat. 1993; 
Papyri Chester-Beatty; Magischer Papyrus des Vatikan; Brooklyner Schlangenpapyrus; 
Papyrus Leiden I 349; Papyrus Turin Cat. 1993; auf Horusstelen, dem Socle Behague, in 
der Heilkapelle von Karnak (C. Traunecker: Une chapelle de magie guerisseuse sur le 
parvis du temple de Mout a Karnak, in: JARCE, Bd. 20 (1983), S. 65-92).
121 Etwa in Pap. Leiden I 348.
122 Etwa in den Zaubersprüchen für Mutter und Kind (Papyrus Berlin 3027); Papyrus 
Brooklyn 47.218.2.
123 Etwa in Papyrus Ramesseum IV, den Zaubersprüchen für Mutter und Kind (Papyrus 
Berlin 3027); Papyrus Leiden I 348; dem hieratischen magischen Papyrus in Köln (wie 
Anm. 67).
124 Etwa in Papyrus Ramesseum XVI; Papyrus Leiden 1348, Spruch 36; O. Gardiner 363; 
Papyrus Chester-Beatty-Papyri III. Die erhaltenen Beschwörungen gegen Albträume 
führen diese aber auf Dämonen zurück; gehandelt wird nicht präventiv (um keine Alb­
träume zu haben), sondern während der akuten Bedrohung durch die Traumbilder. Alb­
träume werden phänomenologisch wie eine Krankheit behandelt. Bis zu einem gewissen 
Grad verhält es sich auch mit dem Liebeszauber oder erotischen Zauber so. In einigen 
koptischen Liebeszaubern, die ältere Vorgaben aufnehmen, wird die uns vom Heilzau­
ber bekannte Horus-Isis-Konstellation angewandt (z. B. Pergament Schmidt 2: M. Mey­
er und R. Smith (Hrsg.): Ancient Christian Magic. Coptic Texts of Ritual Power, San 
Francisco 1994, S. 152 f.). Horus - d.h. ein konkreter Mann - ist verzweifelt, weil er eine 
oder mehrere Frauen begehrt, die ihn aber abweisen. Er weint, und seine Mutter Isis 
verhilft ihm durch Magie zur Erfüllung seiner Liebe bzw. sexuellen Begierde. Äußerlich 
wird unerfüllte Liebe also mit einer Krankheit gleichgesetzt. Es handelt sich hier aber 
um einen Fall von Machtzauber, nicht die Wiederherstellung von Maat.
125 Etwa im demotischen Magischen Papyrus London/Leiden; Papyrus Leiden J 383; 
Papyrus BM 10070.
126 Etwa in Papyrus Turin 54003.

76 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

In den Texten wird Magie teilweise in Verbindung mit medizi­
nischen Handlungen angewendet, parallel dazu oder auch nachein­
ander. Im Wundbuch des Papyrus Smith findet sich beispielsweise in 
Fall 25 eine rein medizinische Behandlungsvorschrift (»Heilanwei­
sung einer Knochenverschiebung an seinem Unterkiefer«), in Fall 9 
die »Heilanweisung einer Wunde an seiner Stirn, wenn die Schale 
des Schädels gebrochen ist«, die eine magische Handlung impliziert. 
Dieses Nebeneinander von medizinischen und magischen Handlun­
gen führte in der ägyptologischen Forschung häufig zu abwertenden 
Beurteilungen; z. B. der, die ägyptische Medizin habe sich von den 
Zwängen magischen Bewußtseins nicht lösen können.127 Vertreter 
dieser Meinung argumentierten, daß der Anteil magischer Elemente 
in den medizinischen Texten gering sei: von den 850 Einzeltexten des 
medizinischen Papyrus Ebers aus der 18. Dynastie seien nur 2 % ma­
gisch, unter den insgesamt etwa 1200 Rezepten und Abhandlungen 
aller medizinischen Texte fänden sich nur 30 Zaubertexte. W We- 
stendorf128 hat aber erkannt, daß die Forschung bei dieser Beurtei­
lung einem grundlegenden Mißverständnis aufgesessen ist und sich 
der eigentliche Anteil von Magie in den großen medizinischen Sam­
melhandschriften auf 100% erhöht. Zu jeder der grundlegenden 
ärztlichen und pharmakologischen Handlungen wurden nämlich so­
genannte Begleitsprüche rezitiert, die als standardisierte Beschwö­
rungen aber nur an einem Ort des Textes schriftlich festgehalten 
und in der bisherigen Forschung fälschlich nur einmal (statt bei je­
dem Fall erneut) gezählt wurden.

Verschiedene Erklärungsversuche, wann Magie und wann Me­
dizin angewendet wurde, lassen sich nicht bestätigen, so die These, 
daß man nur bei medizinisch hoffnungslosen Fällen auf die Magie 
zurückgriff, sich bei heilbaren Krankheiten oder Unfällen aber an 
die Medizin hielt. Ganz im Gegenteil wurden hoffnungslose Fälle 
aufgegeben, während Magie auch gegen Bagatellerkrankungen wie 
Schnupfen129 eingesetzt wurde. Die Vermutung, daß man bei äuße­
ren, kausal unbestrittenen Krankheitsursachen immer medizinisch

127 Daher schließt der grundlegende Grundriß der Medizin der Alten Ägypter medizi­
nisch-magische Beschreibungen und Anweisungen meist aus und berücksichtigt in der 
Regel nur »richtig« medizinische Texte.
128 W Westendorf: Erwachen der Heilkunst. Die Medizin im Alten Ägypten, Zürich 
1992, S. 24f.; ders.: Handbuch der altägyptischen Medizin (HdO I/36), Leiden, Boston, 
Köln 1999, Bd. 1, S. 529-535 (S. 532 zu dem dadurch höheren Anteil des Zaubers).
129 S. Sauneron: Le rhume d'Aninakhte, in: Kemi, Bd. 20 (1970), S. 7-18.

Analogiedenken ^ 77

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

vorgegangen sei, bei äußerlich nicht diagnostizierbaren Ursachen, die 
man als Einwirkung von Dämonen betrachtete, dagegen magisch, 
läßt sich durch Gegenbeispiele widerlegen.130 Auch der Erklärungs­
ansatz von E. Hornung, wonach das Nebeneinander von technischer 
Medizin und Magie sich dadurch erkläre, daß die Magie die nicht 
technisch heilbaren Aspekte einer Krankheit bekämpfe (»Ein ägypti­
scher Arzt ist auch Zauberer, d. h. Seelenarzt, der den Dämon der 
Krankheit bannt und für eine ideale Therapie die Wirkung von Heil­
mittel, Amulett und Zauberspruch kombiniert«131), vollzieht eine 
Ausgrenzung von Magie, die dem Befund nicht entspricht. Nach 
ägyptischer Auffassung ist Magie nicht weniger technisch als Medi­
zin.

Ein Spruch über eine als »Ausfluß« bezeichnete Seuche, die 
auch als Asiatin angesprochen und mit der Überschwemmung ver­
bunden wird, möge das magische Vorgehen gegen eine Krankheit 
illustrieren:
»Den Ausfluß abwehren von allen Gliedern des Kindes. Du bist Horus, nach­
dem du als Horus erwacht bist, du bist der lebendige Horus. Die Krankheit 
abwehren, die in deinem Körper ist, das Leiden, das in deinen Gliedern ist. 
Das (Eiter-)Gerinnsel - ein Krokodil, das dahinschnellt inmitten des Flusses, 
eine Schlange, deren Gift schnell voraneilt, ein Messer in den Händen des 
tüchtigen Schlachters. Friß nicht, Geschwulst seines Gesichts! Greif nicht 
über auf sein Gehirn! Weiche zurück, Eindringende! Beseitigt seien (?) ihre 
Schleimstoffe, abgewendet [o.ä.] ihr öliger Eiter. Fließe ab (?), Ausfluß, geh 
hinab auf den Boden! Geschwür(vereiterung), Bruder des Blutes, Freund des 
Eiters, Vater der Geschwulst, Ausfluß, der Oberägypten durchzieht (?). 
Komm, auf daß Du ruhst, indem zu dem Ort gelangt bist, wo deine schönen 
Frauen sind, an deren Haar man Myrrhe und an deren Achseln man frischen 
Weihrauch gegeben hat. Fließe aus (?), Ausfluß, geh hinab auf den Boden! 
Greif nicht über auf seinen Kopf! Weiche zurück, Sekret! Greif nicht über 
auf seinen Scheitel! Weiche zurück, Schleim, von ihm! Greif nicht über auf 
seine Stirn! Weiche zurück, Verrunzelung! Greif nicht über auf seine Augen­
brauen! Weiche zurück! Kahlheit! Greife nicht über auf seine Augen! Wei­
che zurück, [Augenkrankheit]! Weiche zurück, Trübung! (usw.)«132

130 W. Westendorf: Handbuch der altägyptischen Medizin (HdO I/36), Leiden, Boston, 
Köln 1999, Bd. 1, S. 528.
131 E. Hornung: Die Macht des Zaubers, in: ders.: Geist der Pharaonenzeit, Zürich, 
München 1989, S. 51-66: hier S. 61.
132 Spruch E der Zaubersprüche für Mutter und Kind, XVII.II.10-XIX.V. 7.

78 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

Der Spruch vollzieht einleitend die Analogie des Patienten mit dem 
lebendigen Horuskind, später des Dämons mit einer (aus der chaoti­
schen Welt außerhalb Ägyptens stammenden) Asiatin. Die katalog­
artige Aufzählung aller möglichen Erscheinungsformen und Namen 
strebt nach einer umfassenden Kontrolle, der kein Angriffspunkt 
entgeht.133

Die Verbindung von Medizin und Magie wurde traditionell ne­
gativ, zumindest skeptisch beurteilt. Auch die gegenwärtigen Erklä­
rungsmodelle haben sich von dieser Position nicht grundsätzlich 
gelöst und beurteilen die Verwendung von Magie nicht aus dem Sy­
stem heraus, sondern von einer modernen, naturwissenschaftlich ge­
prägten Warte.

John F. Nunn, Arzt und Verfasser einer neueren Monographie 
zur ägyptischen Medizin134, warnt davor, die Magie als für den Hei­
lungsprozeß irrelevant zu betrachten. Er sieht in ihr aber nicht ein 
tatsächlich operativ wirksames Instrumentarium, sondern unterstellt 
ihr den auch in der modernen Medizin bedeutsamen Heileffekt, wie 
er durch Suggestion und Erwartung erzielt wird. Angesichts relativ 
weniger pharmakologisch wirksamer Arzneien sei es vernünftig ge­
wesen, auf diesen Plazebo-Effekt zu vertrauen, der durch die Sug­
gestion der Magie und das Aussprechen eines Zauberspruchs ver­
stärkt worden sei. Nur in wenigen Fällen erkennt Nunn eine 
rationale Grundlage für das, was angeblich als Magie erscheint, an, 
so wenn der vom Tag des Pflückens abhängige, damit stark fluktuie­
rende Gehalt an Morphinen in gewissen Kräutern magisch erklärt 
worden sei. Die Funktionalität ägyptischer Magie bei Krankheit be­
ruht jedoch, wie oben gezeigt wurde, nicht auf suggestiver Verstär­
kung pharmakologisch unwirksamer Medikamente, sondern darauf, 
daß Magie den Krankheitsfall mit unangreifbaren Analogien - stär­
ker als alle Medikamente - an die geordnete Welt anknüpft.

Problematisch ist auch der Ansatz W. Westendorfs, der der Be­
deutung von Magie bei der Darstellung ägyptischer Medizin zwar 
einen vorderen Platz einräumt, jedoch von einem überholten Evolu­
tionsschema ägyptischer Geistesgeschichte ausgeht, das an die religi­
onsethnologischen Thesen eines Tyler bzw. Frazer erinnert. Nach der 
dämonisch geprägten Geisteswelt der Vorgeschichte habe das Alte

133 Vgl. oben die Bedeutung der Kenntnis des Krankheitsnamens (Text zu Anm. 96).
134 P. Nunn: Ancient Egyptian Medicine, London 1996. Die folgende Beurteilung findet 
sich auf S. 96-112 (»Magic and Religion in Medicine«).

Analogiedenken ^ 79

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

Reich in einem »Taumel der Selbstüberschätzung« und der Vorstel­
lung allumfassender Machbarkeit die Blütezeit der ägyptischen Me­
dizin heraufgeführt, von der Ägypten dann angeblich jahrtausende­
lang zehrte. Diese Blütezeit ägyptischer Medizin sei rational und fast 
zauberfrei gewesen, während nach dem Alten Reich das naturwissen­
schaftliche Erkenntnisstreben gelähmt gewesen sei und ein Rückfall 
in überholte magische Denkmuster zu konstatieren sei. Gegen dieses 
Schema135 ist einzuwenden, daß sich eine zauberfreie Anfangszeit 
ägyptischer Medizin nicht belegen läßt.136 Schließlich unterstellt 
Westendorfs Kritik am mangelnden naturwissenschaftlichen Er­
kenntnisstreben, die ägyptische Kultur habe ähnliche Denkmodelle 
und Erkenntnisinteressen wie die europäische Moderne verfolgt. 
Wo sie seinen Vorgaben nicht genügt, wird sie disqualifiziert.137

Daß im Gegensatz dazu der Ägypter gerade in der Komplemen­
tarität von Magie und Medizin ein sinnvolles Instrumentarium zur 
Etablierung von Ordnung sah, führt ein Passus des medizinischen 
Papyrus Ebers aus: »Wirksam ist der Zauber zusammen mit dem 
Heilmittel, wirksam ist das Heilmittel zusammen mit dem Zauber.« 
Die alle Bereiche der ägyptischen Welt übergreifende Magie kann in 
jedem einzelnen - z. B. in der Medizin - komplementär zu einem dort 
entwickelten spezifischen Instrumentarium wirksam werden.

135 W Westendorf: Erwachen der Heilkunst. Die Medizin im Alten Ägypten, Zürich 
1992. Die im folgenden referierte Beurteilung Westendorfs findet sich dort S. 19-39 
(»Der Zauber in den medizinischen Texten«) und ebenso auch bei ders.: Handbuch der 
altägyptischen Medizin (HdO I/36), Leiden, Boston, Köln 1999, Bd. 1, S. 1-3.
136 Die überlieferte Fassung des von Westendorf als Kronzeuge angeführten medizi­
nischen Papyrus Smith stammt aus dem Neuen Reich, und auch wenn mit einem höhe­
ren Alter der Vorlage zu rechnen wäre, so finden sich doch auch hier schon nebenein­
ander medizinische und magische Anweisungen. Dasselbe gilt für alle sicher vor das 
Neue Reich datierbaren medizinischen Texte. Außerdem ist gerade für die ältere Zeit, 
worauf Ritner hinweist, ein großer Überlieferungsausfall zu veranschlagen; unsere me­
dizinischen Texte sind zufällige Einzelvertreter.
137 Westendorf urteilt etwa, den »Identifizierungs-Zauber« (Magier = Anubis usw., d.h. 
die Analogie des Aktanten) »mag der Ägypter tatsächlich geglaubt haben«; er spricht 
von dem »staunenden Menschen«; dem »primitiven Deutungsvermögen«; einer »ver­
trauensseligen Heilungsbereitschaft«. Der Fall 9 des medizinischen Papyrus Smith zei­
ge, daß die »dämonische Seite der Medizin nicht total überwunden ist«.

80 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

6. Epilog

Magie stellt in Ägypten ein umfassendes, äußerst genau durchdach­
tes und stringentes System dar. Es ist kein Aberglaube, hat auch mit 
Glauben nichts zu tun, sondern kann eher mit physikalischer Begriff- 
lichkeit erklärt werden.138 Als möglicherweise leistungsfähiges Mo­
dell zu ihrem Verständnis bietet sich die moderne Chaos-Theorie an. 
Auf sie wird auch in ägyptologischen Arbeiten schon vereinzelt (etwa 
von M. Görg, R. van Walsem) rekurriert.139 Sie wird auch der zwei­
fachen Verwendung des ägyptischen Begriffs Heka (Magie) gerecht, 
der - erstens - ein Grundelement der Welt - neben der Maat - be­
zeichnet, dem sich die Entstehung der Welt überhaupt erst verdankt 
und das ihre weitere Existenz garantiert, und - zweitens - den kon­
kreten Vorgang, mit dem eine drohende Auflösung der Ordnung ver­
hindert und das gefährdete Objekt in die Ordnung reintegriert wird.

(1) Zahlreiche Erscheinungsformen in unserer Welt entsprechen 
nicht der klassischen, linearen, sondern einer nichtlinearen, soge­
nannten fraktalen Geometrie - in den Worten Benoit B. Mandel­
brots: »Clouds are not spheres, mountains are not cones, coastlines 
are not circles, and bark is not smooth, nor does lightning travel in a 
straight line.«140 Die Chaos-Forschung untersucht diese nichtlinea­
ren, komplexen Strukturen, die sich durch Iteration aus einfachen 
Grundwerten erzeugen lassen und sich selbstähnlich sind, d. h. in 
der formalen Gestalt auf allen Betrachtungsstufen gleichen (Mandel­
brot- und Julia-Mengen). Sie begegnen nicht nur in Erscheinungen 
der Natur (Verästelung von Bäumen, Turbulenzen in Flüssigkeiten, 
Entladung von Blitzen), sondern auch in der Entwicklung von Tier­
populationen, der menschlichen Evolution und dem Zustandekom­
men von Kreativität. In Analogie könnte Maat (»das was gerichtet

138 E. Hornung: Die Macht des Zaubers, in: ders.: Geist der Pharaonenzeit, Zürich, 
München 1989, S. 51-66: hier S. 61.
139 M. Görg: Zeit als Geburt aus Chaos und Raum. Religionsgeschichtliche Entwick­
lungsschemata in Ägypten und der Bibel. - Oder: Warum führen uns Weihnachts­
mythos und Chaostheorie nach Altägypten?, in: K. Weis (Hrsg.): Was ist Zeit? Teil II: 
Entwicklung und Herrschaft der Zeit in Wissenschaft, Technik und Religion, 2. Aufl. 
München 1997, S. 89-116; R. van Walsem: The Struggle Against Chaos as a >Strange 
Attractor< in Ancient Egyptian Culture. A Descriptive Model for the >Chaotic< Develop­
ment of Cultural Systems, in: Jacobus van Dijk (Hrsg.): Essays on Ancient Egypt in 
Honourof Herman te Velde, Groningen 1997, S. 317-342.
140 B. B. Mandelbrot: The Fractal Geometry of Nature. Updated and Augmented, New 
York 1983, S. 1.

Analogiedenken ^ 81

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

ist«) allen geraden, linearen Strukturen der klassischen Geometrie 
und Mathematik vergleichbar sein, Heka dagegen allen nichtlinea­
ren, komplexen Erscheinungen.

(2) Die Chaos-Forschung untersucht, wie sich aus stabilen 
Grundgegebenheiten unvorhersehbar verhaltende Systeme entwik- 
keln, die von Ordnung in chaotische Turbulenzen übergehen. Der­
artige Vorgänge laufen von klar definierten Ausgangsbedingungen 
aus und innerhalb bestimmter Stabilitätsgrenzen auf bestimmte 
Zielpunkte zu (sogenannte Attraktoren). Dabei wird unterschieden 
zwischen dem deterministischen Chaos (z. B. der zunächst geord­
neten, determinierten Strömung, die dann chaotisch wird) und dem 
dissipativen Chaos (z. B. dem menschlichen Körper), dessen Ordnung 
nur durch ständige Energiezufuhr aufrechterhalten werden kann und 
sonst auseinanderfällt. Diese Vorgänge lassen eine temporäre Stabi­
lität zwischen den zwei Zuständen Ordnung und Chaos erkennen. 
Genau diesen Platz besetzen auch die Zielobjekte altägyptischer Ma­
gie. Es handelt sich immer um Systeme (kranke Personen, gefähr­
detes Vieh, das bedrohte Ägypten), die dem Bereich der Ordnung 
angehörten, durch eine (aktuelle oder potentielle) Veränderung aber 
aus dieser Stabilität herausbrechen und in einen chaotischen Zustand 
(Tod, Zerfall) abzugleiten drohen. Die altägyptische Magie bindet 
diese in ihrer Stabilität tangierten Systeme durch Analogien an die 
sinnhafte Ordnung zurück und restituiert ihre Stabilität. Auch die 
Chaos-Theorie fragt, wo und weshalb Regelhaftigkeit erhalten bleibt 
und wie es möglich ist, chaotisches Systemverhalten in kontrollierter 
Weise in reguläres Verhalten überzuführen. Auch der sogenannte 
»Schmetterlingseffekt« der Chaos-Theorie - minimale Abweichun­
gen von bestimmten Ausgangsbedingungen können unabschätzbare 
Konsequenzen nach sich ziehen - findet seine Entsprechung im Sy­
stem ägyptischer Magie: die Krankheit nur eines einzigen Kindes ist 
eine potentielle Bedrohung der gesamten Welt.

Eine Neubeurteilung altägyptischer Magie aus dem Selbstverständ­
nis dieses Systems und seiner analogen Funktionsweisen heraus (un­
beeinflußt durch die zu Beginn dieses Beitrags erwähnten Prämissen 
der älteren Forschung141) verspricht eine neue Sicht eines zentralen

141 Vgl. hier noch das Plädoyer S. Saunerons für eine positive Einstellung zur altägyp­
tischen Magie, bei dem aber dennoch die evolutionistischen Töne noch nicht ganz ver­
stummt sind (S. Sauneron: Le monde du magicien egyptien, in: D. Bernot u.a. [Hrsg.]:

82 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

Elementes altägyptischer Kultur. Altägyptische Magie erscheint 
dann nicht als irrationale Verirrung, sondern als bedeutende ratio­
nale Errungenschaft.

Abkürzu ngsverzeichnis

ÄAT Ägypten und Altes Testament 
ActaOr Acta Orientalia 
ÄgAbh Ägyptologische Abhandlungen 
ÄH Aegyptiaca Helvetica
ASAE Annales du Service des Antiquites de l'figypte 
Bd£ Bibliotheque d'etude
BIFAO Bulletin de l'Institut Fran^ais d'Archeologie Orientale
CT CoffinTexts
GGA Göttingische Gelehrte Anzeigen
GOF Göttinger Orient-Forschungen
JAC Jahrbuch für Antike und Christentum
JANES Journal for Ancient Near Eastern Studies
JARCE Journal of the American Research Center in Egypt
JEA Journal of Egyptian Archaeology
JEOL Jaarbuch Ex Oriente Lux
MDAIK Mitteilungen des Deutschen Archäologischen Instituts Kairo 
OBO Orbis Biblicus et Orientalis

Le monde du sorcier [Sources orientales, Bd. 7], Paris 1966, S. 27-65: hier S. 27): »Le 
diable et les sorcieres du moyen age ont gate pour nous la notion de magie; nous sommes 
portes a y voir un art maudit, voue aux tenebres, secret par essence, et tirant son effica- 
cite d'une inavouable compromission avec les puissances de l'enfer. Or, si nous voulons 
comprendre un peu ce que fut la magie aux bords du Nil, il faudra nous defaire de ces 
images trop familieres et passablement livresque. Nous y decouvrirons en effet un effort 
rationnel pour comprendre l'origine des forces qui regissent ce monde, et pour tenter de 
les maitriser; nous serons loin, bien entendu, d'une interpretation physique du monde, 
et de la recherche de lois, ou meme de causes; les £leates n'ont pas encore amorce ce 
grand mouvement de pensee qui devait qui devait etre decisif pour l'avenir humain; la 
ou nous irons querir la magie egyptienne, nous trouverons un monde ou les phenome- 
nes naturels sont noyes dans le mythe, et ou la seule >loi< reconnue est celle des retours 
analogiques. Mais la magie egyptienne, dans son effort pour modifier l'ordre naturel des 
choses, a partir d'une certaine interpretation des circonstances qui determinent cet ordre 
naturel, constitue un premier effort intellectuel pour regir l'univers et y affirmer la 
transcendance de l'esprit; sous une forme encore confuse et embryonnaire, cette magie 
peut donc deja passer pour une >science<. C'est donc avec une certaine sympathie que 
nous devrons parcourir ces textes souvent bien etranges - sympathie que l'on doit a tout 
effort tendant a arracher une humanite encore a ses debuts a son elementaire passivite 
devant ce qui echappe a sa regie.«

Analogiedenken ^ 83

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

Abb. 1: Heka und Maat hinter dem Totenrichter Osiris (Papyrus Wien 3859 
des Chonsumes; Kunsthistorisches Museum, Wien)

OMRO
Or
PSBA
PT
RdE
SAK
SAOC
WdO
ZÄS

Oudheidkundige Mededelingen uit het Rijksmusem van Oudheden te Leiden 
Orientalia
Proceedings of the Society for Biblical Archaeology
Pyramid Texts
Revue d'egyptologie
Studien zur altägyptischen Kultur
Studies in Ancient Oriental Civilizations
Welt des Orients
Zeitschrift für ägyptische Sprache und Altertumskunde

84 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

Analogiedenken ^ 85

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma und 
seine rationalitätstypologischen Konstanten

Grundlagen des Analogiedenkens*

Manuel Bachmann

1. Indikatoren des hermetischen Wissenschaftsparadigmas

Goethes Farbenkreis darf als Symbol für eine >andere< Wissenschaft 
gelten: für eine Wissenschaft, deren Erklärungsideal in bezug auf die 
Phänomene »Totalität und Harmonie«* 1 ist. Der Dichter, der seine 
bleibende Leistung in seiner naturwissenschaftlichen Forschung sah, 
griff gegen den mathematischen Geist der zeitgenössischen Physik 
mit seinem Farbenkreis das Gedankengut der hermetischen2 Tradi­
tion wieder auf und formte es neu. Es darf nicht erstaunen, wenn 
Gray3 im Farbenkreis angewandte Alchemie zu finden glaubte: das 
zum Kulminationspunkt der Farben Blau und Gelb ausgezeichnete 
Purpurrot als die Farbe des Steins der Weisen, der Endstufe des alche- 
mischen Prozesses. Auch wenn Grays These mit guten Gründen in 
Schranken gewiesen wurde4 - Goethe griff hier weniger auf die Al-

* Erweiterte Fassung eines Vortrages, der im August 1997 in Eisenach anläßlich der 
Hainstein-Tagung >Homöopathische Wahlverwandtschaften gehalten wurde.
1 Goethes Werke (Sophien-Ausgabe), 2. Abt.: Goethes Naturwissenschaftliche Schrif­
ten, Bd. 1: Zur Farbenlehre: Didaktischer Theil, Weimar 1890, S. 321-325.
2 Der Begriff >hermetisch< ist in dem Sinne zu verstehen, den J. Evola: La tradizione 
ermetica, Bari 1931, und in Berufung auf diesen insbesondere Gustav Friedrich Hart­
laub in seinen zahlreichen Untersuchungen zum Komplex von Kunst und Magie, später 
dann auch F. A. Yates: Giordano Bruno and the Hermetic Tradition, London 1964, und 
R. Ch. Zimmermann: Das Weltbild des jungen Goethe, Bd. 1: Elemente undFundamen- 
te, München 1969, prägten: als Prädikat der vielfältigen Überlieferungsstränge der In­
halte der Geheimwissenschaften, der Naturmystik, der occulta philosophia. A. Faivre: 
Acces de l'esoterisme occidental, Paris 1986, benutzt hierfür - annähernd austauschbar 
mit >hermetisch< - den Ausdruck >esoterisch<. Siehe auch das Folgende.
3 R. D. Gray: Goethe, the Alchemist. A Study of Alchemical Symbolism in Goethe's 
Literary and Scientific Works, Cambridge University Press 1952, S. 101-132.
4 Von R. C. Zimmermann: Goethes Verhältnis zur Naturmystik am Beispiel seiner Far­
benlehre, in: A. Faivre und R. C. Zimmermann (Hrsg.): Epochen derNaturmystik. Her­
metische Tradition im wissenschaftlichen Fortschritt, Berlin 1979, S. 333-363.

86 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

chemie als vielmehr auf prismatische Experimente zurück -, so läßt 
der Farbenkreis sehr wohl einen eindeutigen Bezug zur Alchemie 
erkennen, ja zur gesamten hermetischen Tradition. Das Hermetische 
verrät sich in der Ordnungsstruktur, die der Farbenkreis zeichnet: in 
der Ordnungsstruktur von Symmetrie und Polarität. Nicht nur spielt 
sie in der Hermetik eine eminente Rolle, vielmehr läßt sich über 
Konzeptionen von Symmetrie und Polarität die Hermetik als ein spe­
zifisches Wissenschaftsparadigma fassen. Denn Symmetrie und Po­
larität sind Konstanten des hermetischen Paradigmas und in diesem 
Sinne dessen rationalitätstypologische Indikatoren. Sie weisen auf 
ein eigenständiges Denk- und Symbolsystem, für dessen Verständnis 
vom Standpunkt gegenwärtig etablierter Wissenschaft aus wenig 
oder gar nichts zu leisten ist.

Spricht man von Hermetik, so denkt man an Hermes Trismegi- 
stos, den imaginären Übervater des griechisch-orientalischen Syn­
kretismus. Hermes Trismegistos ist einerseits ein Gott, der Gott aller 
Magier, Alchemisten und Astrologen, andererseits ist er ein Einge­
weihter der Vorzeit, Stifter aller Geheimwissenschaften. Als solcher 
wird er oft in der Reihe anderer Eingeweihter wie Moses, Ostanes 
oder Zarathustra genannt. Entscheidend an Hermes Trismegistos ist 
nicht, daß er keine historisch nachweisbare Person ist. Seine Bedeu­
tung ergibt sich vielmehr daraus, daß er die Gestalt eines Lichtträgers 
verkörpert, die von der geistigen Produktivität zweier Jahrtausende

Analogiedenken ^ 87

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

aufgeladen wird.5 Sogar seine Himmelfahrt ist bezeugt. So erhält 
sein Name - der Dreimalgrößte -, beladen mit den Imaginationen 
des Orients und des Abendlandes, ein Gewicht, das nur von wenigen 
anderen aufgewogen wird. Als Stifter aller geheimen Künste und 
Wissenschaften ist Hermes Trismegistos der imaginäre Verfasser un­
zähliger Werke der griechischen und arabischen Literatur. Eine 
Sammlung von Schriften, deren Inhalt als »theosophisch«6 bezeich­
net wird, ist heute als sogenanntes Corpus Hermeticum7 bekannt. 
Einerseits wollen diese Texte erlösende Weisheit vermitteln und 
rücken in die Nähe der Gnosis, andererseits entwerfen sie eine Kos­
mologie. Darin aber erschöpft sich die Hermetik noch nicht. Es exi­
stiert auch eine Hermetische Literatur magischen, astrologischen, 
medizinischen und alchemischen Inhalts.8 Dieser Umstand verleitete 
in der Forschung zur Unterscheidung zwischen hermetisme savant 
und hermetisme populaire (Festugiere), für die zweite Gruppe eine 
äußerst unzutreffende Charakterisierung, da gerade die Astrologie, 
Alchemie und Magie Arkandisziplinen waren und nur von einer gei­
stigen Elite betrieben werden konnten.9 Die Alchemie sei hier sogar 
hervorgehoben und ausdrücklich dem Gesamtgebiet der Hermetik 
eingeliedert. Denn die Alchemie hat mehr als jede andere Disziplin 
sich auf Hermes Trismegistos berufen, sich später nach ihm benannt 
(ars hermetica) und seinen Namen in ihrer Fachterminologie ver­
ewigt (hermetisches Gefäß, hermetischer Verschluß). Für uns ent­
scheidend ist, daß erst in der Alchemie die hermetische Kosmologie 
und deren Ordnungsmodelle sich zu einem greifbaren Paradigma 
entwickelten, zu einem speziellen Typ von Universalwissenschaft, 
der sich wesentlich über die Konzeption von Symmetrie- und Polari­
tätsstrukturen definiert. Deshalb ist im Rückgriff auf dieses Paradig­
ma mit dem Begriff >Hermetik< zweierlei bezeichnet: einmal die Her­

5 Eine Gesamtdarstellung der Hermes-Imaginationen gibt die Aufsatzsammlung von 
A. Faivre: The Eternal Hermes. From Greek God to Alchemical Magus, Grand Rapids 
1995.
6 B. D. Haage: Alchemie im Mittelalter. Ideen und Bilder - von Zosimos bis Paracelsus, 
Zürich, Düsseldorf 1996, S. 78.
7 C. Colpe und J. Holzhausen: Das Corpus Hermeticum Deutsch. Übersetzung, Darstel­
lung und Kommentierung in drei Teilen, Teil 1 und 2, Stuttgart-Bad Cannstatt 1997.
8 Bearbeitet von A. J. Festugiere: La revelation d'Hermes Trismegiste, Bd. 1: Lastrolo- 
gie et les sciences occultes, 2. Aufl. Paris 1950, Bd. 2: Le dieu cosmique, Paris 1949, Bd. 3: 
Les doctrines de l' ame, Paris 1953, Bd. 4: Le dieu inconnu et la gnose, Paris 1954.
9 M. Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften im Islam, Leiden, Köln 1972 
(Handbuch der Orientalistik, Abt. 1, E.-Bd. 6, A. 2), S. 369.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

metischen (großgeschrieben) Schriften: das Corpus Hermeticum, 
zum anderen die hermetischen (kleingeschrieben) Wissenschaften 
wie die Alchemie, aber auch die spätere Naturmystik, Theosophie 
und Verwandtes - Hermetik ist hier ein Name für eine Familienähn­
lichkeit von Ideen.

In dieser Ausgangslage ist über unseren Problemkomplex in 
drei Punkten genauer Rechenschaft abzulegen. Erstens ist zu klären, 
inwiefern Symmetriekonzeptionen ein Wissenschaftsparadigma prä­
gen. Zweitens ist das hermetische Wissenschaftsparadigma über zwei 
Ausformungen von Symmetrie und Polarität konkret vorzuführen: 
über das Uroboros-Symbol und das Symbol des Hermaphroditen. 
Zum dritten möchten wir diese Symbolik hinsichtlich des darin ko­
dierten Wissenschaftsparadigmas auslegen, das auf eine Eigengesetz­
lichkeit hermetischen Denkens hindeutet. Diese Eigengesetzlichkeit 
und ihre immanente Schlüssigkeit war es nämlich, die bis auf Goe­
thes Farbenlehre (und über sie hinaus auf die Naturphilosophie 
Schellings, Okens und Baaders) einwirkte.

2. Symmetrie und Paradigma

Um >Hermetik< von einem internen Standpunkt zu erforschen, der 
sich gleicherweise am Maßstab gegenwärtiger Begrifflichkeit orien­
tiert, sei auf eine wissenschaftstheoretische Betrachtungsweise 
zurückgegriffen. Eine solche operiert mit dem Begriff des Paradig­
mas, um verschiedene Wissenschaftstypen strukturell zu bestim­
men. Das Paradigma bildet den theoretischen Rahmen, in dem >Wis- 
senschaft< vor sich geht, und zwar die Wissenschaft eines bestimmten 
Sektors der Geistesgeschichte, sei es einer Epoche, sei es einer Tradi- 
tion.10 Dreierlei verkörpert dieser theoretische Rahmen: eine ge­
meinsame intuitive Grundeinstellung gegenüber den Phänomenen, 
einen Kanon der für wichtig erachteten Fragestellungen und der zu­
gelassenen Lösungsmethoden, sodann ein Modell, das gegenüber 
empirischer Widerlegung immun ist, weil jedes Phänomen ihm ent- * S.

10 Zum Paradigmenbegriff in der Wissenschaftstheorie vgl. W Stegmüller: Haupt­
strömungen der Gegenwartsphilosophie. Eine kritische Einführung, Bd. 3, Stuttgart 
1986, S. 280ff. Entwickelt wurde die Paradigmentheorie von Th. S. Kuhn: Die Struktur 
wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt a.M. 1967, zum Paradigmenbegriff bes.
S. 68ff.

Analogiedenken ^ 89

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

sprechend gedeutet wird. Jeder Wissenschaftstyp besitzt ein spezi­
fisches Paradigma; jeder Wissenschaftstyp deutet deshalb die Phäno­
mene jeweils anders. Die Beschreibung des Paradigmas ermöglicht, 
in der Wissenschaftsgeschichte zwischen Theorien Unvergleichbar­
keiten auszumachen - Unvergleichbarkeiten der metatheoretischen 
Voraussetzungen. Die hintergründige Geschichte der Wissenschaf­
ten spielt sich auf der Ebene dieser Voraussetzungen ab, nicht auf 
der Ebene der >Ergebnisse<. Diese sind eo ipso unverständlich, sobald 
ihre Voraussetzungen im weiteren Verlauf vergessen werden. Ge­
schieht dies, so gibt es zwischen den alten und neuen Theorien hin­
sichtlich ihrer Ergebnisse keinen gemeinsamen Maßstab mehr. Nicht 
über die aus der Sicht der Späteren ausgemachten Irrtümer definiert 
sich ein Wissenschaftstyp in der Wissenschaftsgeschichte. Irrte 
Newton mit seiner Alchemie, mit seiner experimentellen Theologie, 
mit seiner mystischen Physik?11 Die Frage ist absurd, weil Newtons 
alchemistische Begrifflichkeit ebenso wie seine theologische Pro­
blemstellung für den Physiker unserer Zeit bedeutungsloses Chine­
sisch ist und allein im Rückgriff auf den dahinterstehenden Theorie­
rahmen zu klären wäre.

Stößt man zu paradigmentheoretischen Aufgabenstellungen 
vor, ist es nicht mehr zulässig, beispielsweise vom »unmöglichen 
Projekt der Alchemie«12 zu sprechen. Im Gegenteil, es erschließen 
sich gerade die wissenschaftstypologisch bedeutsamen Möglichkei­
ten dieses Projekts. Dies soll im folgenden in Angriff genommen 
werden, sekundiert von der Arbeitshypothese, ein Paradigma zeichne 
sich, wenngleich nicht ausschließlich, über spezifische Symmetrie­
konzeptionen aus. Die Hermetik müßte demnach als spezifischer 
Wissenschaftstyp gerade über nur ihr eigentümliche Symmetriekon­
zeptionen verfügen. Im Rahmen einer größeren Untersuchung zum 
Symmetriebegriff sind solche von Mainzer13 erstmals zur Sprache 
gebracht worden. Hier geht es darum, den paradigmatischen Fun­
damentalstatus jener Konzeptionen herauszuarbeiten.

11 Zu Newtons Geheimwissenschaften vgl. B. J. T Dobbs: Alchemische Kosmogonie und 
arianische Theologie bei Isaac Newton, in: Ch. Meinel (Hrsg.): Die Alchemie in der 
europäischen Kultur- und Wissenschaftsgeschichte, Wiesbaden 1986 (Wolfenbütteler 
Forschungen, Bd. 32), S. 137-150.
12 G. Böhme und H. Böhme: Feuer, Wasser, Erde, Luft. Eine Kulturgeschichte der Ele­
mente, München 1996, S. 242.
13 K. Mainzer: Symmetrien der Natur. Ein Handbuch zur Natur- und Wissenschafts­
philosophie, Berlin, New York 1988, S. 103-113.

90 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Für eine enge Verbindung von Symmetriebegriff und Paradig­
ma spricht einiges. Für jegliche Form von Wirklichkeitserkenntnis 
sind Symmetrievorstellungen von zentraler Bedeutung. Man beden­
ke die Funktion des Raumes als Medium der Erscheinungen! Im 
Raum leben, erleben und denken wir. Besondere Bedeutung muß 
deshalb der Strukturierung des Raumes zukommen, einerseits in be­
zug auf die Apperzeption, andererseits in bezug auf die Realitäts­
bewältigung durch Gestaltung der Umwelt. In bezug auf die Apper­
zeption kann die Funktion des Raumes bereits mit dem Hinweis 
deutlich gemacht werden, daß jedes Selbst- und Weltbewußtsein auf 
der Unterscheidung eines Innen und Außen beruht, also auf einer 
quasi-räumlichen Relation. Dieses Selbstbewußtsein gilt es nun, im 
unendlichen Raum zu lokalisieren und hierfür Grenzen der räum­
lichen Kontinuität zu ziehen. Raumstrukturierung ist dabei grund­
sätzlich immer dieselbe Operation: durch den Raum werden Sym­
metrieachsen gezogen. Aus der Konstruktion von Symmetrieachsen 
gehen Kunst und Wissenschaft hervor, mithin die wesentlichen Ak­
tivitäten des Geistes, im Chaos der Erscheinungen Objektivität (Ge­
genständlichkeit) zu gewinnen. Ornamentik, Plastik, Architektur, 
ebenso Dichtung, Musik, Rhetorik operieren mit Symmetrieregeln, 
und zwar auch dort, wo diese gewollt verletzt werden.

Diese fundamentale Strukturierungsfunktion der Symmetrie 
wird in der Naturwissenschaft geradezu auf den Begriff gebracht. 
An einem Symmetrieprinzip läßt sich die Grundoperation der ma­
thematischen Naturwissenschaften festmachen. Die rein mathemati­
sche Beschreibung von Natur folgt gewissen Selektionsprinzipien, 
nur bestimmte aller denkbaren Lösungen zu formulieren, arbeitet 
mit Invarianzen, Wiederholungen und Parallelismen, Korresponden­
zen, Stufenfolgen, Prozeßgrenzen bis zur Systematik solcher Struk­
turen in mathematisierter Form, was alles der Behandlung einer 
Mannigfaltigkeit aufgrund einer Symmetrielehre entspricht.14 15 
Der Bezug auf den Symmetriebegriff gilt nicht nur auf der methodo­
logischen Ebene der Naturwissenschaft. Er gilt auch für den Begriff 14 15

14 Vgl. P. Niggli: Symmetrieprinzip und Naturwissenschaften, in: Studium Generale, 
Bd.2 (1949), S. 225-231.
15 Zum Symmetrieprinzip in den Naturwissenschaften vgl. L. Michel: Symmetry in 
Physics, in: R. Wille (Hrsg.): Symmetrie in Geistes- und Naturwissenschaft, Berlin, 
New York 1988, S. 182-191; B. C. van Fraasen: Laws and Symmetry, Oxford 1989; 
H. Genz und R. Decker: Symmetrie und Symmetriebrechung in der Physik, Braun­
schweig 1991; S. L. Altmann: Icons and Symmetries, Oxford 1992.

Analogiedenken ^ 91

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

des naturwissenschaftlichen Objekts. Die sogenannten Naturgesetze 
werden als Objekte mit symmetrischen Eigenschaften behandelt. 
Das, was die Naturwissenschaft zu ihrem Gegenstand hat, sind nichts 
anderes als Symmetrien. Schließlich tritt der Symmetriebegriff noch 
auf einer den Naturgesetzen übergeordneten Ebene auf; denn es gibt 
Gesetze, denen selbst die Naturgesetze unterliegen. Es sind die soge­
nannten Invarianzprinzipien, welche die Unveränderlichkeit der Na­
turgesetze in Raum, Zeit und Bewegung ausdrücken. Auch hier ha­
ben wir es wiederum mit Symmetrieprinzipien zu tun: mit Invarianz 
gegenüber Verschiebungen.16 Auf den Punkt bringen kann man den 
Gebrauch des Symmetriebegriffs damit, daß wissenschaftliche Ob­
jektivität nur über Symmetrie möglich ist:17
»Die Symmetrieprinzipien spielen eine außerordentlich wichtige Rolle in 
dem großen Geheimnis, das man wissenschaftliche Erkenntnis der Welt 
nennt. Jede wissenschaftliche Klassifikation basiert darauf, die Symmetrie­
eigenschaften der zu klassifizierenden Objekte aufzuspüren. Die Objekte 
oder Erscheinungen werden bezüglich derjenigen gemeinsamen Eigenschaf­
ten gruppiert, die bei bestimmten Transformationen erhalten bleiben.«18

Trotz dieser Allgegenwärtigkeit der Symmetrie - dem Kongruenz­
punkt außerwissenschaftlicher wie wissenschaftlicher Gegenständ­
lichkeit -, darf ein entscheidender Punkt nicht außer acht gelassen 
werden. Konstruierbar sind Symmetrien unterschiedlichen Typs. 
Symmetriekonzepte sind variabel, und sie sind historisch gebunden 
- genauso wie die Wissenschaftsparadigmen variabel und historisch 
gebunden sind. In bezug auf die Objektivität stiftende Funktion der 
Symmetrie heißt dies, daß die Wahl eines bestimmten Symmetrie­
konzepts innerhalb eines Wissenschaftstyps darüber entscheidet, 
welche Objekte als mögliche Gegenstände überhaupt zugelassen 
sind. So wird die Symmetrie zum bestimmenden Ankerpunkt eines

16 In der Physik konzipiert Wigner eine hierarchische Zweistufigkeit der Symmetrie­
prinzipien; während die erste Symmetriestufe die Naturgesetze bilden, befinden sich 
auf der zweiten die Invarianz-Prinzipien. E. P. Wigner: Symmetry and Conservation 
Laws, in: Proceedings of the National Academy of Science, Bd. 51 (1964), S. 956-965; 
deutsch: Symmetrie und Erhaltungssätze, Übersetzung und Kommentar von L. Jansen, 
in: H. Storck (Hrsg.): Symmetrie, Köln 1985, S. 46-60.
17 H. Weyl: Symmetrie, ins Deutsche übersetzt von L. Bechtolsheim, 2. Aufl. Basel, 
Boston, Stuttgart 1981. Vgl. sein Beispiel von Epikurs Definition einer Geraden als Ver­
tikale S. 128.
18 L. Tarassow: Symmetrie, Symmetrie! Strukturprinzipien in Natur und Technik, aus 
dem Russischen von R. Rudolph, Heidelberg, Berlin, Oxford 1993, S. 219.

92 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Paradigmas, der die Gegenständlichkeit eines Wissenschaftstyps fest­
legt. Dies zeichnet die Symmetrie aus als einen vorzüglichen Para­
meter der Wissenschaftsgeschichte.

In diesem Sinne soll nun im folgenden von dem hermetischen 
Wissenschaftsparadigma gesprochen werden. Es soll ein bestimmtes 
Symmetriekonzept aufgewiesen werden, das die drei Elemente eines 
Wissenschaftsparadigmas dominiert. Das hermetische Symmetrie­
konzept bestimmt nämlich eine intuitive Grundeinstellung gegen­
über den Phänomenen, legt einen Kanon der für wichtig erachteten 
Fragestellungen sowie der zugelassenen Lösungsmethoden fest, 
schließlich verkörpert es ein Modell, das gegenüber empirischer Wi­
derlegung immun ist, weil jedes Phänomen ihm entsprechend gedeu­
tet wird.

Einen Blick vorauswerfend, sind wir mit dem Symmetriebegriff 
schon in den Kern der >anderen Wissenschaft eingedrungen, die die 
Hermetik verkörpert. Denn auf der Suche nach Symmetrien zieht 
das hermetische Denken mit den etablierten mathematischen Wis­
senschaftstraditionen einerseits gleich, andererseits grenzt es sich 
entschieden von diesen ab. Es bewahrt den überkommenen Sym­
metriebegriff der pythagoreisch-platonischen Philosophie, indem es 
an der Anschaulichkeit von Symmetrie festhält, um ihr zugleich eine 
nicht mehr anschauliche Hintergrundsdimension zu verleihen. Letz­
teres geschieht im Symbol, das über die Anschauung eine Dialektik 
zwischen Einbildungskraft und Verstand entzündet. Die Symmetrie 
wird dabei zu einem universellen Medium. In ihm findet die Verbin­
dung zwischen dem Reich der Mathematik und dem Reich der My­
sterien statt.

Seine philosophische Basis findet diese Verbindung im Corpus 
Hermeticum, genauer im Traktat CH II (B)19, der eine Theorie des 
Raumes entfaltet. Faßbar ist diese in drei Punkten:

(1) Es gibt ein Meta-Dimensionssystem, das alle räumliche Aus­
dehnung einbefaßt, einen Hyperraum, der mit Gott identisch ist. In 
dieser Hinsicht ist der Raum reine Energie (verwirklichte Kraft).

(2) Als Subsystem dieses göttlichen Hyperraumes ist der Raum 
der kosmische Raum, das Dimensionssystem, in dem die Bewegung 
des Kosmos stattfindet. In dieser Hinsicht ist der Raum Objekt des 
Denkens.

19 C. Colpe und J. Holzhausen: Das Corpus Hermeticum Deutsch, a.a.O., Teil 1, 
S. 27-36.

Analogiedenken ^ 93

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

(3) Als Dimensionssystem der Bewegung des gesamten leben­
den Kosmos ist der Raum Geist (von?) - Geist hier verstanden im 
Sinne eines kosmischen Prinzips, nicht eines subjektiven Vermögens. 
Er strahlt, wie der Traktat ausführt, das Gute aus, ist die Wahrheit, 
das Urbild des Pneuma und der Seele.

Im dritten Punkt ist eine kühne Identifikation von Raum und 
Geist vorgenommen, wodurch der Raum geistig und der Geist räum­
lich begriffen wird. Das bedeutet, daß der Geist als Ursprung und 
Zielpunkt der Natur zugleich auch das Dimensionssystem ihrer Be­
wegungen verkörpert. Im Rückbezug auf das Problem der Sym­
metrie läßt sich der darin liegende Gedanke ausformulieren: Wenn 
Symmetrien den Raum strukturieren, dann müssen diese als Ord­
nungsmuster verstanden werden, nach denen der kosmische Geist 
strukturiert ist. Aus der Gleichung von Raum und Geist ist fürderhin 
die hermetische Symbolbildung zu verstehen, die das Symmetrie­
konzept des hermetischen Paradigmas zum Ausdruck bringt. Es im­
pliziert ein kosmologisches Modell; seine Symbole deuten auf die 
höchsten Aufbauprinzipien des Universums. Und diese sind im we­
sentlichen die drei folgenden Symmetrietypen:

(1) Die Rotationssymmetrie. - Die Alchemie hat für diesen 
Symmetrietyp das aus Ägypten stammende Uroboros-Symbol ge­
wählt, kennt aber auch andere Versinnbildlichungen, beispielsweise 
das Labyrinth Salomos.20 Beides sind Symbole für die unendliche 
Existenz des Universums, für dessen zyklische Natur und für die 
Wandelbarkeit der Materie.

(2) Die Spiegelsymmetrie. - In hermetischem Kontext wird die­
ser Symmetrietyp meistens mit einem Symmetriebruch verbunden. 
Für ihn steht der Hermaphrodit, die Einheit der Gegensätze des 
Männlichen und des Weiblichen. Der Hermaphrodit ist ein Polari­
tätssymbol, das die duale Internstruktur der kosmischen Zyklik zum 
Ausdruck bringt.

(3) Die Verschiebungssymmetrie. - Im sogenannten philosophi­
schen Baum21 - nicht mit der arbor porphyriana zu verwechseln! -, 
der die Stufen des alchemistischen Prozesses symbolisiert, findet

20 Abgebildet bei M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, Bd. 1,1: Intro- 
duction, Paris 1887, S. 157.
21 Siehe beispielsweise S. Norton: Catholicon physicorum seu Modus conficiendi 
tincturam physicam et alchymicam, Frankfurt a.M. 1630, Fig. LXXXIII, abgedruckt 
bei K. Mainzer: Symmetrien der Natur, a.a.O., S. 107.

94 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Verschiebungssymmetrie ihren Ausdruck. Dabei wird die Verwand­
lung der Materie als eine verschiedene Zustände durchlaufende Ro­
tationsbewegung verstanden, namentlich im Sinne einer Korrosion 
und einer darauf folgenden Läuterung. Verschiebungssymmetrie im 
hermetischen Konzept ist eine Sekundärerscheinung der Rotations­
und Spiegelsymmetrie und keine selbständige Struktur. Deshalb sei­
en als selbständige Symmetriesymbole nur der Uroboros und der 
Hermaphrodit vorgestellt.22

3. Die hermetischen Symmetriesymbole:
Uroboros und Hermaphrodit

a) Der Uroboros

Der Uroboros (oupoßopoc;), auf Deutsch: der »Schwanzfresser«, bil­
det das alchemistische Symbol schlechthin. Abgesehen von einer Er­
wähnung in den proto-alchemistischen Papyri Leiden V und W 
(250-350 n. Chr.)23, findet sich der Schwanzfresser in alchemisti- 
schem Kontext erstmals in denjenigen Fragmenten, die Berthelot 
aus den noch erhaltenen Handschriften des ältesten Corpus alchymi- 
cum zusammengestellt hat:
»Dies ist das Mysterium: Der Drache Uroboros, der sich selbst frißt und von 
selbst zusammenschmilzt, farblos wird [oder: seine Musterung verliert] und 
durch Fäulnis [oder: Gärung] seine Zusammensetzung ändert. Er nimmt ein 
dunkles Grüngelb an und aus ihm entsteht Goldglanz und daraus roter Zin­
nober, wie man sagt, und dies ist der Zinnober der Philosophen. Sein Bauch 
und sein Rücken sind safrangelb, sein Kopf dunkelgrüngelb, seine vier Füße 
bilden die >Tetrasomie< [= Körper aus den Vier Elementen], seine drei Ohren 
sind die drei Ruß[arten].«24

22 Selbstverständlich existiert eine Fülle anderer Symmetriesymbole. In der arabischen 
Alchemie liegen Symmetrien sogar den magischen Quadraten und deren Verwendung 
zur Quantifizierung der Qualitäten von Blei und Gold zugrunde. Man versucht, den 
Aufbau der Stoffe aus zahlentheoretischen Harmoniegesetzen zu erklären. Vgl. a.a.O., 
S. 110.
23 M. Berthelot: Introduction a l'ttude de la Chimie des Anciens et du Moyen-Age, 
Paris 1889, S. 9, 18. Siehe auch die Untersuchung von H. J. Sheppard: The Ouroboros 
and the Unity of Matter in Alchemy. A Study in Origins, in: Ambix, Bd. 10 (1962), 
S. 83-96.
24 M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, Texte grec, I, V, a.a.O., 
S. 21 f.: Toüto yaQ eotlv to pnotpöiov o ofipoßopoc; öpdxmv, touteotl oup^ayrnvE-

Analogiedenken ^ 95

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Abb. 2: Uroboros Codex Marcianus 299/188v. 
aus: Berthelot: Collection des anciens alche- 
mistes grecs, Bd. 1,2 (1887), S. 132

Ohne damit die rätselhaften Zeilen zu erhellen - ihr erster moderner 
Übersetzer nannte sie »formules mystiques«25 -, ist auf den ersten 
Blick erkennbar, daß der Uroboros hier den zentralen Gegenstand der 
alchemistischen Operation bildet. Offensichtlich bezeichnet er direkt 
das Arcanum der hermetischen Wissenschaft. Bei Olympiodor 
(6. Jahrhundert) in De arte sacra, einem Kommentar zu Schriften 
des Zosimos, Hermes und anderer Eingeweihter, wird unter Beru­
fung auf den Gott der Alchemisten und Magier, Agathodaimon, fest­
gehalten, allein entscheidend sei, daß das Ende der Anfang und der 
Anfang das Ende bilde und daß dieses Prinzip der Uroboros verkörpe­
re.26

Die ältesten bekannten Abbildungen in einer alchemistischen 
Handschrift erblickt man im Codex 299 Bibliotheca Marciana Vene­
dig, Bl. 188 verso (Abschrift aus dem 11. Jahrhundert) mit dem Titel 
xXeortaxQ'qg XQ^öo^oiia (»Goldbereitung der Kleopatra«):

xai xai öUYXwvebexai, Xeiwvexai xai ^exaXXdxxexai xo öbv0e^a ev xfl ö^ei • xai 
Yivexai ^eXdYX^wqov, xai e§ auxoü Yivexai bqu0qov xivvaßaqi^ov, wg ^öiv, xai 
abx^ eöxiv ^ xivvdßaqig xwv ^iXoöö^wv. 'H öb xoiXia xai o vwxog auxoü xqoxoei- 

‘ xai ^ xe^aXb ^eXdYX^wqog • oi xBööaqeg auxoü rtööeg eöxiv ^ xexqaöw^xa • xd 
öb xqia wxa auxoü eiöiv ai xqeig ai0dXai.
25 M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, Traduction, I, V, a.a.O., S. 22 
Anm.
26 M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, Texte grec, a.a.O., S. 79f.: 
5AYa0oöai^wv x^v dqx^v ev xw xeXei 0eig, xai xo xeXog ev xfl dqxfl (öqdxwv YdQ 
ouqoßöQog ßobXexai eivai).

96 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

(1) Uroboros mit der Inschrift: ev xo rtäv (»Eins ist das All«)
Der Uroboros wird in einem Ring-Diagramm erläutert mit der 

Inschrift
- im äußeren Ring: "Ev xo rtäv xai öG abxob xo rtäv xai sig 

abxo xo rtäv xai si ^ S/oi xo rtäv obösv Saxiv xo rtäv (»Eins ist das 
All und durch es das All und in ihm das All und wenn es das All nicht 
enthält, ist es nichts«),

- im inneren Ring: Eig saxiv o o^ig o S/wv xov lov ^sxd öbo 
auvOs^axa (»Die Schlange ist Eins, die das Gift hat mit zwei Zusam­
mensetzungen«).

(2) Uroboros mit eingetragener Skala Codex Paris 2327, Bl. 196 
(15. Jahrhundert)

Auch dieser Uroboros wird mit Ring-Diagramm auf Blatt 220 
und in der Handschrift 2325 (Abschrift aus dem 13. Jahrhundert) 
erläutert mit der Inschrift

- im äußeren Ring: ev xo rtäv öl5 ob xo rtäv (xai öG abxob xo 
rtäv) xai abxw xo rtäv (»Eins ist Alles, durch das es Alles ist und in 
Allem ist«),

- im inneren Ring: sig Saxiv o o^ig o S/wv xd öbo auvOs^axa 
xai xov iov (»Eins ist die Schlange, die die zwei Zusammensetzungen 
und das Gift besitzt«).

Abb. 3: Ring-Diagramm 
Codex Marcianus 
299/188v.
aus: Berthelot: Collection des 
anciens alchemistes grecs,
Bd. 1,2 (1887), S. 132

Analogiedenken ^ 97

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Abb. 4: Uroboros 
Codex Paris 2327/196 
aus: Berthelot: Collec­
tion des anciens alche- 
mistes grecs, Bd. 1,2 
(1887), S. 159

Parallel zur ältesten Alchemie etabliert sich das Uroboros-Symbol in 
der Gnosis, die für die spätere Hermetik aus einem bestimmten 
Grunde eine entscheidende Vorarbeit leistet: in der Gnosis geht die 
Wissenschaft daran, ihren eigenen Inhalt als denjenigen der religiö­
sen Urkunde zu entwickeln.27 Insbesondere die spekulative Alchemie 
gewinnt ihre Aussagen aus einer Kongruenz von Naturwissenschaft 
und kodifizierter Offenbarung. In dieser Hinsicht ist bereits der älte­
ste nachweisbare Alchemist, Zosimos (um 300), Gnostiker. Für das 
Lieblingssymbol der Alchemie sind die (nicht-alchemischen) gnosti- 
schen Texte, in denen der Schwanzfresser an vereinzelten Stellen 
erwähnt wird, allerdings noch nicht allzu aussagekräftig. Origenes 
beschreibt ein ophitisches Diagramm mit der Darstellung des Urobo- 
ros, der die sieben Planetensphären umfaßt.28 In den apokryphen Ak­
ten des Apostel Thomas (3. Jahrhundert), dem Empfänger und Ver-

27 W. Windelband: Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, hrsg. von H. Heimsoeth, 
14. Aufl. Tübingen 1948, S. 185.
28 Ausführlich untersucht von H. Leisegang: Die Gnosis, 2. Aufl. Leipzig o.J., S. 160 
(Abb.), 168 ff. Vgl. auch A. Hilgenfeld: Die Ketzergeschichte des Urchristentums, Leip­
zig 1884, S. 277 ff.

98 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

mittler besonderer Geheimoffenbarungen29, erscheint ein teuflischer 
Drache, der in dunklen Anspielungen auf gnostische Geheimlehren 
als seinen Vater den Uroboros bezeichnet:
»Ich bin eine Schlange, ein Sproß der Schlangennatur und ein Schädiger, der 
Sohn eines Schädigers; ich bin ein Sohn dessen, der die vier stehenden Brü­
der verletzt und geschlagen hat; ich bin der Sohn dessen, der auf dem Thron 
sitzt und über das Geschaffene, was unter dem Himmel ist, Macht hat [...]; 
ich bin der Sohn dessen, der die (Welt)-Kugel umgürtet; ich bin ein Ver­
wandter dessen, der außerhalb des Ozeans ist, dessen Schwanz in seinem 
Mund liegt.«30

Ähnlich erscheint im gnostischen Werk Pistis Sophia (3. Jahrhun­
dert, besser mit »Papyrusrollen des Erlösers«31 zu betiteln), der Uro- 
boros einerseits als Weltschlange32, andererseits ist er nichts anderes 
als die Sonnenscheibe33. In vergleichbarem kosmischen Zusammen­
hang steht auch der doppelköpfige römische Gott Janus, der in der 
alexandrinischen Aion-Theologie, verbunden mit einer Weltalter­
lehre, zum solaren Weltgott umgedeutet wird. Er ist der Gott, der 
die Bewegung des Himmels bewirkt, und daher die Schlange, die sich 
in den Schwanz beißt, sein Symbol.34

Bereits mit diesen wenigen Proben aus der Fülle von Uroboros- 
Erwähnungen in der antiken Literatur wird die vielfältige Bedeutung 
dieses Symbols greifbar. Zum ersten ist es ein Arkansignum, das ein 
Mysterium anzeigt, ohne es je ganz preiszugeben (ähnlich auch der 
Hermaphrodit). Dann bezeichnet es neben seiner alten Bedeutung als

29 G. Bornkamm, in: E. Hennecke: Neutestamentliche Apokryphen in deutscher Über­
setzung, 4. Aufl. hrsg. von Wilhelm Schneemelcher, Bd. 2: Apostolisches, Apokalypsen 
und Verwandtes, Tübingen 1971, S. 298.
30 A.a.O., S. 321.
31 C. Schmidt: Koptisch-gnostische Schriften, Bd. 1: Die Pistis Sophia. Die beiden 
Bücher des Jeu. Unbekanntes altgnostisches Werk, 2. Aufl. bearbeitet von W Till, Ber­
lin 1954 (Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten Jahrhunderte, Bd. 45), 
S. XXII.
32 A. a. O., S. 207: »Die äußere Finsternis ist ein großer Drache, dessen Schwanz in sei­
nem Munde, indem [.] [dieser Drache] außerhalb der ganzen Welt und die ganze Welt 
umgiebt.«
33 A. a. O., S. 233: »Der Diskus der Sonne war ein großer Drache, dessen Schwanz in 
seinem Munde und der zu sieben Kräften der Linken hinaufstieg und den vier Kräfte 
in Gestalt von weißen Pferden zogen.«
34 R. Reitzenstein: Das iranische Erlösungsmysterium. Religionsgeschichtliche Unter­
suchungen, Bonn 1921, S. 215.

Analogiedenken ^ 99

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

solares Symbol das Prinzip der Materie.35 Im philosophischen Sinne 
bildet es das Signet des pantheistischen Einheitskonzepts (Totalität), 
das aus der vorsokratischen Philosophie stammt und die hermeti­
sche Kosmologie dominiert. Die »Alles ist Eines«-Formel, die im 
Corpus Hermeticum erscheint36 und auch in der Gnosis bekannt ist, 
geht auf Heraklit oder Xenophanes zurück. Ebenso steht der Urobo- 
ros in direktem Zusammenhang mit dem alchemistischen Prozess. 
Zum einen verweist er auf die alchemische Praxis; bei Olympiodor37 
wird das öpyavov xuxXixov beschrieben, ein Zirkulationsapparat 
für die Durchführung eines mit sich rückgekoppelten Prozesses. 
Zum anderen bedeutet er das Prinzip des alchemistischen Wachs­
tums- oder Reifungsprozesses, der Multiplikation aus einem indif­
ferenten Chaos sowie der Regeneration, die in der Rückkehr zum 
ursprünglichen Zustand gipfelt.38 Schließlich hat man im Uroboros 
eine All-Einheit zu sehen, die sich polarisiert: Laut den gegebenen 
Inschriften besitzt die Schlange xd öbo onvBep.axa (»die zwei Zu­
sammensetzungen«).

Nimmt man diese sechs Aspekte zusammen, so läßt sich die 
Bedeutung des Uroboros hinsichtlich der alchemistischen Theorie 
verschärfen. In sich vereinigt er die theoretische Basis der gesamten 
Alchemie, die mindestens folgende Elemente beinhaltet:

(1) Es gab und gibt (in einem virtuellen Zustand) eine Urmaterie 
(prima materia), der alle bekannten Substanzen entsprießen. Das 
bedeutet, daß es nicht verschiedene Materien, sondern letztlich nur 
eine einzige Materie gibt.

(2) Diese Materie ist die alchemistische Arkansubstanz; der ge­
samte Kosmos ist aus ihr als eine Einheit zu begreifen, in dem die 
verschieden Zustände dieser Materie sich nach den Gesetzmäßigkei­
ten einer kosmischen Sympathie zueinander verhalten. Dies ist allein 
aufgrund der Rotationssymmetrie der alchemistischen Materie mög­
lich. Auch in der viel späteren Behandlung des Materieproblems

35 Alchemisch undifferenziert spricht E. O. von Lippmann: Entstehung und Ausbrei­
tung der Alchemie. Mit einem Anhang zur älteren Geschichte der Metalle. Ein Beitrag 
zur Kulturgeschichte, Berlin 1919, S. 62, vom »Symbol der Welt«.
36 Im Asclepius-Traktat (C. Colpe und J. Holzhausen: Das Corpus Hermeticum 
Deutsch, a.a.O., Teil 1, S. 254) heißt es: »Asklepios, wie schnell hast du dich vom we­
sentlichen und wahren Inhalt der Lehre entfernt! Denn habe ich nicht gesagt, alles sei 
eins und eins sei alles [...]?«
37 M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, a. a.O., cap. IV, 44, S. 96/105.
38 H. J. Sheppard: The Ouroboros and the Unity of Matter in Alchemy, a.a.O., S. 94.

100 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

durch neuzeitliche Alchemisten kommt dies deutlich zum Ausdruck, 
indem an der Uroboros-Natur der Arkansubstanz, namentlich an de­
ren produktiver Selbstgenügsamkeit, unbeirrbar festgehalten wird. 
So sagt Aristoteles im Hermetischen Triumph (1604):
»es hat alles in ihme, was wir bedürffen; Es tödtet sich selbst, und krieget von 
ihm selbst wiederum das Leben Es vermählet sich selbst: Es schwängert sich 
selbst, und gebiehret von sich selbst: Es löset sich selbst auf in seinem eigenen 
Blute, und härtet sich wiederum mit demselbigen.«39

(3) Die Rotationssymmetrie des Verwandlungsprozesses beruht auf 
der Beseeltheit der Materie, so wie umgekehrt die Rotationsbewe­
gung die vorzüglichste Bewegung der Seele verkörpert. Platon ent­
schied im Timaios ähnliche Fragen anhand der astralen Zyklen: das 
Runde sei die Weltseele und in seiner vollkommenen Bewegung ein 
glückseliger Gott40 - ein pythagoreisch-heraklitisches Theorem, das 
sinngemäß für die gesamte hermetische Tradition verbindlich wurde. 
Für die Alchemie bedeutet es, daß die Gesetzmäßigkeiten jener kos­
mischen Sympathie im Rahmen der universalen Rotationssym­
metrie die Affektionsgesetze der Weltseele sind. Modern aus­
gedrückt: Die beseelte Materie besitzt einen Drehimpuls, der ein 
libidinöses Kraftfeld induziert. Letzteres spielt in der hermetischen 
Philosophie der Renaissance (beispielsweise bei Marsilius Ficinus 
und Cornelius Agrippa) eine wichtige Rolle.

Für das theoretische Konzept, das hinter dem Uroboros steht, ist 
es nun entscheidend, daß - im Blick auf den vorsokratischen Quell­
horizont - das hermetische Denken den Sprung von Heraklit zu Par- 
menides nicht mitmacht. Die Einheit der Materie ist kein monolithi­
sches Prinzip hinter einer nur scheinbaren Vielheit, sondern sie ist 
die Einheit ihrer Gegensätze. Indem der Uroboros sich selbst ver­
schlingt, ist er ein in sich duales Prinzip, das Ursprung und Ende, 
Zeugung und Vernichtung, Prozeß und Produkt in einem ist, aber 
eben auch immer je beide und darin sich selbst entgegengesetzt. Die 
Polarität im kosmischen Prozeß ist dessen Zirkularität äquivalent.

39 Deutsches Original: Uralter Ritter-Krieg, Das ist ein Alchymistisch kürzliches Ge­
spräch, Unsers Steins Des Goldes und Des Mercurii, Von der wahren Materie daraus der 
Stein der Weisen von den Naturkündigern durch gebührliche Handgriffe mit Hülffe des 
Lunischen Vulcani bereitet wird, von Einem Wohlerfahrnen Philosopho beschrieben, 
Leipzig 1604, Neudruck in: [L. de Saint Disdier und A. de Toussaint u.a.]: Der Herme­
tische Triumph Oder der Siegende Philosophische Stein, Leipzig, Görlitz 1707, S. 42.
40 Platon: Timaios 34 b.

Analogiedenken ^ 101

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

b) Der Hermaphrodit

Die hermetische Polaritätssymbolik geht denn auch direkt aus dem 
Schlangensymbol hervor. Die Schlange teilt sich in zwei Köpfe41 oder 
ganz in zwei und schlängelt sich um den Caduceus, das wichtigste 
Symbol des Hermes, zum Schlangenstab. In der Alchemie gilt dieser 
als dynamisches Symbol für die Versöhnung der Gegensätze von 
Sonne und Mond, von Männlichem und Weiblichem.42 Deren Ge­
gensatz ist im Grunde ein asymmetrischer, die Verbindung seiner 
Glieder - ein Grundproblem der Alchemie - kann deshalb im sym­
metrischen Caduceus noch keinen völlig angemessenen Ausdruck 
finden. Als dieser Sachlage entsprechendes Polaritätssymbol wird 
der Hermaphrodit entwickelt - anschauliches Bild einer androgynen 
res bina (in der alchemistischen Terminologie: >Rebis<). Wie für den 
Caduceus ist auch für ihn ein Bezug zum Uroboros-Symbol gegeben, 
wenn im Corpus Hermeticum das All sowohl als sich selbstgebären­
des Prinzip wie auch als Mann-Weibliches in eins beschrieben wird, 
namentlich als auTondtepa xal auto^topa (»Vater und Mutter 
seiner selbst«)43. Für die Alchemie wird die direkte Identifikation 
von Uroboros und Hermaphrodit bis in die Neuzeit möglich bleiben. 
In der Occulta Philosophia von 1613 (anonym) wird der Drache, der

41 Siehe beispielsweise die Abbildung aus E. Ashmole (Hrsg.): Theatrum chemicum Bri- 
tannicum, London 1652, S. 213, wiedergegeben bei W Shumaker: The Occult Sciences 
in the Renaissance. A Study in Intellectual Patterns, Berkeley, Los Angeles, London 
1972, S. 195.
42 Vgl. Servius: Grammatici qui feruntur in Vergilii Carmina Commentarii, hrsg. von 
G. Thilo und H. Hagen, Bd. 1, Leipzig 1881, S. 508: »Denn die Schlangen haben ihre 
Köpfe gegeneinander gewendet, um zu zeigen, daß Gesandte miteinander reden und 
übereinkommen sollen [...] Weshalb auch die Friedensgesandten [...] Schlangenstabträ­
ger heißen [.] Diesen Schlangen werden zwei Äpfel hinzugefügt, einer von der Sonne, 
der andere vom Mond [.] Mercurius versöhnt so diese zwei wilden Tiere; und auch wir 
sollten sicherlich miteinander in Eintracht leben. - Andere leiten das Wort Mercurius 
als >medicurrius< vom Lateinischen ab, >hin- und herlaufend<, weil er immer zwischen 
Himmel und Unterwelt hin- und hereilt [...] Ihm wird der Schlangenstab zugeordnet, 
weil er durch Vertrauensvermittlung die Feinde zur Freundschaft bringt.« Vgl. auch 
Pierius, zit. in Philippo Picinello: Mundus Symbolicus, in Emblematum Universitate 
Formatus, Explicatus, et tam Sacris quam profanis Eruditionibus ac Sententiis illustra- 
tus, Köln 1687, lib. 3, cap. 11, S. 152 b: »Sehr leicht zieht er [= Mercurius] die streiten­
den Gemüter zur Eintracht hin, indem er die zwei Schlangen, d. h. den gegenseitigen 
Haß, durch den Stab seiner Lehre in eines verbindet.«
43 Testimonium bei Laktanz, in: C. Colpe und J. Holzhausen: Das Corpus Hermeticum 
Deutsch, a.a.O., Teil 2, S. 576: »Aber auch Hermes war derselben Meinung, wenn er ihn 
[das göttliche All bzw. Gott] >sich selbst Vater< und >sich selbst Mutter< nennt.«

102 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

die Urmaterie verkörpert, paradoxal als Zwitter vorgestellt: »Ein 
Gifftiger Trach gar ungeheuwer / [...] / Himmel und Erdt auch Weib 
und Mann / Ihr Krafft ich dir recht geben kann. / [...] / Bin Vatter 
Mutter / [.]«44

Der alchemistische Gedanke der Androgynie als ein Polaritäts­
prinzip der Natur wird im Corpus Hermeticum noch ausführlicher 
vorbereitet. Im Traktat Poimandres ist Gott, der Geist, androgyn, 
ebenso der Urmensch, ebenso sind es die sieben Urväter der Mensch­
heit, die demnach auch die sieben Urmütter sind. Es handelt sich 
hierbei um eine Hermetische Geheimlehre; denn als solche wird sie 
ausdrücklich angekündigt:
»Und Poimandres sprach: >Hier handelt es sich um das bis auf den heutigen 
Tag verborgene Geheimnis. Die Natur nämlich vereinte sich mit dem [Un­
menschen und brachte ein übergroßes Wunder hervor. Denn weil er die Na­
tur der Sphärenharmonie der Sieben in sich hatte, die, wie ich sagte, aus Feuer 
und Pneuma bestehen, wartete die Natur nicht, sondern gebar sofort sieben 
Menschen entsprechend den Naturen der sieben Verwalter, mannweibliche, 
die sich nach oben ausrichteten [...] Die Entstehung dieser sieben nun, wie 
ich sagte, geschah auf folgende Weise. (Die Erde) war weiblich und das Was­
ser männlich, aus dem Feuer nahm die Natur die Reife, aus dem Äther das 
Pneuma und brachte die Körper hervor nach dem Bilde des [Ur]menschen. 
Der [Ur]mensch aber wurde aus Leben und Licht zu Seele und Geist, aus 
dem Leben wurde die Seele und aus dem Licht der Geist; und so blieb alles 
im sichtbaren Kosmos bis zum Ende eines Weltumlaufs (und) dem Anfang 
der Geschlechterfolge [.] Nach der Vollendung des Weltumlaufs wurde die 
Verbindung aller nach dem Willen Gottes gelöst; denn alle Lebewesen waren 
mannweiblich und wurden gleichzeitig mit dem Menschen getrennt, und es 
wurden jeder für sich ohne Ausnahme die einen männlich, die anderen weib­
lich.«45

Die Androgynie des Urprinzips erscheint auch in der lateinischen 
Übersetzung der Hermetischen Schrift mit dem Titel Aoyog teXetog 
(Vollkommene Lehre), dem sogenannten Asclepius: »Dieser Gott al­
so ist, da er allein ja alles ist, vollkommen erfüllt von der Fruchtbar­
keit beiderlei Geschlechts.«46

44 [Anonym:] Occulta Philosophia. Von den verborgenen Philosophischen Geheimnus- 
sen der heimlichen Goldblumen und Lapidis Philosophorum, Frankfurt 1613, S. 57 f.
45 C. Colpe und J. Holzhausen: Das Corpus Hermeticum Deutsch, a.a.O., Teil 1, 
§§16-18, S. 15 f.
46 A.a.O., §20, S. 280. Zur Androgynie Gottes vgl. J. Kroll: Die Lehren des Hermes 
Trismegistos, Münster 1914 (Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters,

Analogiedenken ^ 103

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Nicht nur, weil dem Hermaphroditen bereits im Corpus Herme- 
ticum der Boden bereitet wird, erscheint er als ein ebenso starkes 
Identifikationszeichen für die Hermetik wie der Uroboros - im Ge­
gensatz zu diesem wurde er als »genuin alchemische Bildschöp­
fung«47 bezeichnet -, sondern auch angesichts dessen, daß er dort zu 
einem semantischen Komplex verdichtet ist, der sich in der späteren 
Alchemie dann richtig entfalten wird und über Jahrhunderte hinweg 
mit ähnlichem Gesicht erkennbar bleibt. Neben der Hermetischen 
vong-Lehre, die sich ihrerseits auf die gnostische Urmensch- bzw. 
Bythos-Lehre stützt48, werden dabei auch der Hermaphrodit-Mythos 
bei Ovid und nicht zuletzt Platons Mythos des androgynen Urmen­
schen eine Rolle spielen.

Die Geschichte des Hermaphroditen in der Alchemie beginnt 
beim ältesten griechischen Alchemisten, bei Zosimos. In seinem 
Traktat Über das göttliche Wasser tritt das Quecksilber als Mann­
weibliches (dpoevöB'^X'u) auf, und zwar in der unverständlichen Rät­
selsprache des Eingeweihten:
»Dies ist das göttliche und große Mysterium, das gesuchte. Es ist das All, das 
All aus Demselben und durch Dasselbe. Zwei Naturen, aber eine einzige Sub­
stanz. Denn die eine tut der anderen Gewalt an, und die eine beherrscht die 
andere. Es ist das Silberwasser [= Quecksilber], das Mannweibliche, das im­
mer zu entfliehen sucht.«49 50

Zu den ältesten bildlichen Darstellungen in alchemistischen Texten 
gehören zweifellos die Hermaphroditen aus dem Buch der heiligen 
Dreifaltigkeit50 - einer spektaktulär bebilderten Handschrift in deut­

Bd. 12), S. 43-55; G. Quispel: Asclepius. De volkomen openbaring van Hermes Trisme- 
gistus, Amsterdam 1996 (Pimander, Bd. 6), S. 95ff.
47 J. Telle: Sol und Luna. Literar- und alchemiegeschichtliche Studien zu einem altdeut­
schen Bildgedicht, mit Text- und Bildanhang, Hürtgenwald 1980, S. 54.
48 In der Valentianischen Gnosis ist der Bythos androgyn.
49 M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, 2. L., 1 (Bd. 3): Les reuvres de 
Zosime, Paris 1888, S. 143f.: Tonte eoti to öeiov xal ^iya ^uotepiov, to ^toh^evov. 
tonto ydp eoti to ;tdv. xal e| ahton to ;tdv, xal öi5 ahton to ^dv. öho ^hoeig, ^ia 
ohoia. p öe ^ia tpv ^iav eXxei. xal p ^ia tpv ^lav xpatei. Tonto to dpyhpiov nöwp, 
to dpoevoö^Xu, to ^enyov del.
50 Buch der heyligen Dreyualdekeit und Beschreibung der Heimlichkeit von Verän­
derung der Metallen, offenbaret anno Christi 1400 [späterer Zusatz], Kupferstichkabi­
nett Berlin Ms 78 A 11. Es sind viele andere Exemplare bekannt. Der Text wurde seit 
etwa 1410 von einem Franziskanermönch namens Ulmannus geplant und wahrschein­
lich zum Teil schon niedergeschrieben. Am 28. Juni 1419 wurde das vollständige Ma­
nuskript dem Burggrafen Friedrich von Brandenburg übergeben. Vgl. H. Buntz: Das

104 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

scher Sprache um 1400, die eine »eigenbrödlerische Geheimlehre«51 52 
preisgibt - sowie aus der etwa zeitgleichen Aurora consurgens52, die 
Thomas von Aquin auf dem Sterbebett diktiert haben soll.

Der Hermaphrodit im Buch der heiligen Dreifaltigkeit ist mit 
dem Titel »Rex noster dyademate coronatu« überschrieben. Mit Zi­
taten von Hermes und Aristoteles versehen, versinnbildlicht er wahr­
scheinlich die Rätselformel »sein Vater die Sonne, seine Mutter der 
Mond«, die aus der Bibel der Alchemisten stammt, der Tabula sma- 
ragdina. Er wird im Text mit der aus dem Corpus Hermeticum be­
kannten Bestimmung »Vater und Mutter seiner selbst« als Beschrei­
bung Gottes erläutert (»Got sein eygen muter, vater«53). Im Grunde 
wiederholt sich hier die Hermetische voü^-Lehre, allerdings über­
setzt in das alchemistische Programm. Denn der Hermaphrodit fun­
giert - gemäß dem Wortlaut der Handschrift - als >Beweis< für die 
Notwendigkeit der Aufgabe, das Männliche und das Weibliche zu 
vereinigen, sowie für das Produkt, die gelungene Vereinigung.54 
Und was die Aurora consurgens anbelangt, so kommt eine Analyse 
ihres Hermaphrodit-Bildes zu demselben Ergebnis, das auch für das 
Bild im Buch der heiligen Dreifaltigkeit gilt: daß das Ziel des Prozes­
ses, der Stein der Weisen, das Quecksilber ist, welches das Männliche 
und das Weibliche (auch: Gold und Silber) keimhaft enthält.55

Buch der Heiligen Dreifaltigkeit. Sein Autor und seine Überlieferung, in: Zeitschrift für 
deutsches Altertum und deutsche Literatur, Bd. 101 (1972), S. 150-160; B. Obrist: Les 
debuts de l'imagerie alchimique (XlVe-XVe siecles), Paris 1982, S. 117-182; M. Put­
scher: Das Buch der Heiligen Dreifaltigkeit und seine Bilder in Handschriften des 
15. Jahrhunderts, in: Die Alchemie in der europäischen Kultur- und Wissenschafts­
geschichte, a.a. O., S. 151-178.
51 G. F. Hartlaub: Signa Hermetis. Zwei alte alchemistische Bilderhandschriften, in: 
Zeitschrift des deutschen VereinsfürKunstwissenschaft, Bd. 4 (1937), wiederabgedruckt 
in: G. F. Hartlaub: Kunst und Magie. Gesammelte Aufsätze, hrsg. von N. Miller, Ham­
burg, Zürich 1991, S. 115.
52 M.-L. von Franz: Aurora Consurgens. Ein dem Thomas von Aquin zugeschriebenes 
Dokument der alchemistischen Gegenstzproblematik, 4. Aufl. Olten, Freiburg 1990 
(C. G. Jung: Gesammelte Werke. Bd. 14/3: Mysterium Coniunctionis). Vgl. B. Obrist: 
Les debuts de l'imagerie alchimique, a.a.O., S. 183-256.
53 Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum, MS 80061, fol. 20 ra. Zit. nach B. Obrist: 
Les debuts de l'imagerie alchimique, a.a.O., S. 152.
54 Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum, MS 80061, fol. 99 va: »Hier vor in dem 
latine, in dem manlichen vronbelichen bilde beweisset Hermes und Aristotiles [...] daz 
sie, manlich vrowelich, in ein olei stein gewracht musen syn, sullen sy recht bestendig 
fix luna, sol tingieren.« Zit. nach B. Obrist: Les debuts de l'imagerie alchimique, a.a.O., 
S. 155.
55 B. Obrist: Les debuts de l'imagerie alchimique, a.a.O., S. 212.

Analogiedenken ^ 105

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

vlcJE ru

c6 ,.

jczmcm?

*-CCXX4-V* »Kl

vnfe <Si*A*Xi*->iO

acj\«\ pcil^cm>tS

Abb. 5: Hermaphrodit, BmcÄ der Heiligen Dreifaltigkeit, Ms. 428 Vadiana 
St. Gallen

106 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Abb. 6: Hermaphrodit, Zürich Cod. rhenovacensis 172
aus: S. Klossowski de Rola: Alchemy. The Secret Art, London 1973, plate 4

Analogiedenken ^ 107

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Um die Bedeutung des Hermaphroditen richtig einzuschätzen, 
ist zu bedenken, daß die Alchemie im wesentlichen eine Sexualtheo­
rie der Materie ist.56 57 Die Formel aus dem Corpus Hermeticum: 
»Vater und Mutter seiner selbst« bestimmt in der Alchemie die 
Theorie der Arkansubstanz maßgeblich. Es gilt, die Polarität der Ge­
schlechter einzusetzen; sie liegt in der Substanz verborgen, und diese 
wird allein durch die Polarität erzeugt. Deshalb steht der Herm­
aphrodit am Anfang und Ende des alchemistischen Prozesses.56 57 58 Dem 
entspricht, daß in der alchemistischen Astrologie die Planeten Saturn 
(Blei) und Merkur (Quecksilber), die Anfang und Ende des Prozesses 
repräsentieren, beide zwittrig sind.59 Dabei nimmt das merkuriale 
Hermaphrodit-Prinzip die Zentralstellung im alchemischen Prozeß

56 Sie wird in der Vision des Arisleus (J. Ruska: Turba Philosophorum. Ein Beitrag zur 
Geschichte der Alchemie, Berlin 1931 [Quellen und Studien zur Geschichte der Natur­
wissenschaften und der Medizin, Bd. 1], S. 326, Z. 23) eine »scientia gignendi« (»Wis­
senschaft von der Zeugung«) genannt.
57 Das bedeutet in letzter Konsequenz, daß es sich bei den Metaphern der Alchemie 
nicht nur um uneigentliche Rede handelt. Genau dies wird heftig bestritten von 
B. Obrist: Les debuts de l'imagerie alchimique, a.a.O., S. 21-33. Indessen, weder die 
Hermetische Sexualtheorie des voüg noch die gnostische Theorie des androgynen Ur­
grundes liefern von ihrem Umfeld her Hinweise, daß sie >nur< metaphorisch verstanden 
werden dürfen. Aus ihnen aber speisen sich Zentraltheoreme der Alchemie. Ein Ver­
ständnis der Funktion der Metapher, der Analogie, der Allegorie u.ä. in der Alchemie 
ergibt sich erst vor dem Hintergrund eines Totalitätsmodells der Welt, das mit der Kon­
zeption einer Universalwissenschaft verbunden ist. Im übrigen ist Metaphorik nicht 
gleichbedeutend mit uneigentlicher Rede. Aus philosophischer Sicht konzipiert Bergson 
die Metapher in der Wissenschaftssprache als vision directe.
58 Dazu A. Aurnhammer: Zum Hermaphroditen in der Sinnbildkunst der Alchemisten, 
in: Die Alchemie in der europäischen Kultur- und Wissenschaftsgeschichte, a.a.O., 
S. 181 f.: »Die im Androgynverbildlichten Stadien des opus werden meist mit Mercuri- 
us verknüpft. Die Schlüsselrolle des Mercurius ist unabhängig von der Theorie der la­
pis-Gewinnung. In der reinen Mercurius-Theorie figuriert er als materia prima, in der 
konkurrierenden Mercurius-Sulphur-Auffassung eint er im Zwischenstadium des Mer- 
curius philosophorum die Gegensätze und in der späteren paracelsischen Dreierkonzep­
tion vermittelt er zwischen Sal und Sulphur.«
59 Für Merkur sagt dies schon die klassische Astrologie. Vgl. Claudius Ptolemaeus: Te- 
trabiblos, nach der von Ph. Melanchthon besorgten seltenen Ausgabe aus dem Jahre 
1553, übers. von M. E. Winkel, Nachdruck der Ausgabe Berlin-Pankow 1923, Mössin- 
gen 1995, S. 35. Für Saturn, der schon bei Ptolemaios ambivalent verfaßt ist, vgl. bei­
spielsweise Henricus Khunrath: Von hylealischen, Das ist Pri-materialischen catho- 
lischen oder algemeinen natürlichen Chaos, Der naturgemessen alchymiae und 
alchymisten; Wiederholete, vernewerte und wolvermehrete Naturgemess.-alchymisch 
und Rechtlehrende Philosophische confessio oder bekenntnus, Magdeburg 1597, Con- 
fession, S. 195: »so Man vnd Weib zugleich ist. Der vhralte Saturnus;«.

108 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

ein, gleichsam als sein Mittelpunkt, um den herum der Prozeß sich 
vollzieht.

4. Nachweis des paradigmatischen Status von 
Rotationssymmetrie und Polarität

Die Bedeutung der vorgeführten Symmetriesymbole, die beide auf­
einander verweisen, indizieren einen theoretischen Rahmen, welcher 
der historischen Theorienvielfalt übergeordnet ist. Abstrahiert man 
auf diesen Rahmen, so scheint offensichtlich, daß für die hermetische 
Symmetriekonzeption die Idee eines polarisierenden Zentrums und 
einer rotierenden Peripherie von größter Bedeutung ist. Dabei stehen 
beide Strukturen, Symmetrie und Polarität, in einem logischen Zu­
sammenhang. Nicht nur ist Symmetrie mit dem Symmetriebruch in 
Form einer Polarisierung verbunden, sondern Symmetrie wird so 
verstanden, daß aus ihr die Polarität hervorgeht. Die Polarität ist eine 
Funktion der Rotationssymmetrie in bezug auf ein Zentrum. Dieser 
funktionale Zusammenhang zeigt sich nicht zuletzt daran, daß unter 
der Folie jenes Konzepts jede Relation im hermetischen Universum 
sich als eine Symmetrieoperation in bezug auf den Allmittelpunkt 
lesen läßt: zum einen ist jede lineare Bewegung Rotation, zum ande­
ren läßt sich jede Instanz am zentralen Brennpunkt spiegeln und fin­
det in ihrem Spiegelbild ihren Gegensatz. Dies läßt sich auch anders 
ausdrücken. Was das hermetische Denken prägt, ist eine Ordnungs­
funktion des Kreises und des Spiegels. Aus ihr entsteht die innere 
Ambivalenz der Substanz, des Zustandes, des ganzen Systems: Das 
Gespiegelte ist einerseits durch Rotationssymmetrie Dasselbe, ande­
rerseits das polar Entgegengesetzte, der Antagonist. Infolge dieser 
Koppelung von rotativer Identität und reflexivem Antagonismus 
entstehen im hermetischen Universum Wahlverwandschaften, Ana­
logien, Korrespondenzen sowie eine umfassende Einheit der Gegen­
sätze.

Die durchgehende Strukturierungsfunktion, die das Modell 
einer universalen Rotationssymmetrie mit interner Polarität in be­
zug auf einen Allmittelpunkt im hermetischen Universum wahr­
nimmt, deutet auf den paradigmatischen Status dieser Symmetrie­
konzeption. Tatsächlich läßt sich deren paradigmatischer Status in 
bezug auf alle Komponenten nachweisen, die für die Identifikation 
eines Wissenschaftsparadigmas benötigt werden.

Analogiedenken ^ 109

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Als einschlägige Bestandteile eines Paradigmas wurden ge­
nannt: eine intuitive Grundeinstellung gegenüber den Phänomenen, 
ein Kanon von Fragestellungen und Lösungsmethoden sowie ein em­
pirisch unwiderlegbares Modell der Phänomendeutung. Eindeutig 
lassen sich Rotations- und polarisierte Spiegelsymmetrie in diesen 
drei Theoriefunktionen nachweisen. Das hermetische Symmetrie­
konzept bestimmt insofern eine intuitive Grundeinstellung gegen­
über den Phänomenen, als der Allkreis mit seinem Allmittelpunkt 
einerseits, die polare Einheit der Geschlechter andererseits kein Phä­
nomen im gewöhnlichen Sinne des Wortes, sondern ein Deutungs­
schlüssel ist, der vom Hermetiker, aus den geheimen Lehren 
schöpfend, immer schon mitgebracht wird. Das hermetische Sym­
metriekonzept legt insofern einen Kanon der für wichtig erachteten 
Fragestellungen sowie der zugelassenen Lösungsmethoden fest, als 
die Lösung wichtiger kosmologischer Fragen in Zentrierung und Po­
lung der Objekte besteht. Und schließlich verkörpert jenes Konzept 
insofern ein Modell, das gegenüber empirischer Widerlegung immun 
ist, als jedes Phänomen auf Zentralität und Polarität hin gedeutet 
wird. Alle drei Punkte können wir mit kurzen Hinweisen exemplifi­
zieren. Daß der Hermetiker sich eines Deutungsschlüssels bedient, 
mit dem er an die Phänomene zwecks Entzifferung herantritt, dürfte 
die Erklärung dafür sein, weshalb die Alchemie die stofflichen Pro­
zesse allegorisch beschreiben kann.60 Und inwiefern tatsächlich die 
hermetische Kosmologie durch und durch beherrscht wird von der 
Frage nach Mittelpunkt und konzentrisch-polarisierter Peripherie, 
mithin von der Frage, welche Phänomene auf die polare Rotations­
symmetrie des Universums hindeuten und (nur deshalb) in Betracht 
zu ziehen sind, wird augenfällig anhand der erwähnten, über die 
Jahrhunderte hinweg kanonischen Beschreibungen des einzigen Ge­
genstandes der Alchemie: der Arkansubstanz und ihres Wandlungs­
prozesses, deren Kardinalsymbole eben Uroboros und Hermaphrodit 
sind. Damit ist auch entschieden, daß jedes Phänomen nach den Pa­
rametern der Zentralität und Polarität seinen Ort in der Theorie fin­
det und deshalb diese von den Phänomenen kaum widerlegt werden 
dürfte.

60 Der allegorische Status alchemischer Phänomenbeschreibung wird erstmals präzis an 
der ältesten Alchemie untersucht von I. Vereno: Studien zum ältesten alchimistischen 
Schrifttum. Auf der Grundlage zweier erstmals edierter arabischer Hermetica, Berlin 
1992 (Islamkundliche Untersuchungen, Bd. 155).

110 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Nicht nur die dargelegten, gleichsam innerlichen Voraussetzun­
gen des hermetischen Objektbegriffs, auch die äußerlichen, gleich­
sam sichtbaren Komponenten eines Paradigmas werden von der ana­
lysierten Symmetriekonzeption beherrscht. Als solche zusätzlichen 
Komponenten, deren Berücksichtigung den historischen Nachweis 
eines Paradigmas untermauern, sind nach Kuhn61 mindestens vier 
zu nennen: erstens die symbolische Generalisierung, zweitens die 
gemeinsamen ontologischen Voraussetzungen, drittens die metho­
dologischen Wertungen und viertens die sogenannten Musterbei­
spiele.

(1) Die erste Komponente ist die symbolische Generalisierung, 
welche formale Elemente der Wissenschaftssprache bezeichnet. Mit 
Uroboros und Hermaphrodit haben wir exakt solche symbolischen 
Generalisierungen vor uns, welche die zwei wichtigsten formalen 
Elemente der hermetischen Wissenschaftssprache einheitlich und 
deshalb den Hermetikern über Jahrhunderte und verschiedene Kul­
turräume hinweg verständlich indizieren. Selbstverständlich sind es 
nicht die einzigen symbolischen Generalisierungen, vielmehr lebt die 
hermetische Wissenschaftssprache von einem kanonisierten Sym­
bolsystem, das seit der Antike bis ins 18. Jahrhundert in einer wu­
chernden Kommentarliteratur und sogar in eigenen Wörterbüchern 
immer wieder bearbeitet wurde. Allerdings gehören zur symbo­
lischen Generalisierung nicht bloß Zeichen, sondern auch genera­
lisierbare Aussagen, d. h. Gesetzesaussagen. Selbst in diesem nomo­
logischen Sinne sind Uroboros und Hermaphrodit symbolische 
Generalisierungen; denn Rotationssymmetrie und Polarität bilden 
die Basis für die alchemische Strukturformel der Materie, die alle 
Wandlungsprozesse in der stofflichen Welt als Fälle einer übergeord­
neten Gesetzmäßigkeit begreift - eben als eine Symmetriestruktur. 
Kreisförmig um die virtuelle Urmaterie im Zentrum herum grup­
piert sich deren konkrete Verwirklichung in Gestalt der vier Elemen­
te, die aus Mischungen der Eigenschaften warm-kalt, feucht-trocken 
hervorgehen. Aufgrund der Rotations- und Spiegelsymmetrie in be­
zug auf das virtuelle Urmaterie-Zentrum läßt sich nicht nur jedes 
Element in ein anderes umwandeln, sondern darüber hinaus die Ur­
materie als reiner Stoff isolieren. Letzteres wiederum ermöglicht, 
mittels geeigneter Zusätze (Keimen, Enzymen, Katalysatoren) dem

61 Diese Komponenten erläutert Th. S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolu­
tionen, Frankfurt a. M. 1967, 2. Aufl. 1976 im »Postscript« (von 1969).

Analogiedenken ^ 111

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

eigenschaftslosen Urstoff neue Eigenschaften zu verleihen und ihn so 
zu verschiedenen anderen Stoffen zu synthetisieren. Die Synthese, 
beispielsweise die Transmutation der Metalle, besitzt dabei einen en­
gen Bezug zur gnostischen Erlösungslehre. Dies ergibt sich daraus, 
daß jeder spezifische Stoff, besonders das unedle Metall, einen Bruch 
der Materiesymmetrie und in diesem Sinne verderbte Materie dar­
stellt. Wiederherstellung der ursprünglichen Struktursymmetrie der 
Materie ist deren Erlösung, Läuterung oder Heilung. Dabei muß 
festgehalten werden, daß solche mystischen Dimensionen der Alche­
mie von der Symmetrietheorie und ihrer symbolischen Generalisie­
rung in Uroboros und Hermaphrodit rational aufgebaut werden. 
Hinter dem geheimnisvollen Stein der Weisen - der erlösten Materie 
bzw dem Enzym ihrer Erlösung - steht in wissenschaftstheoretischer 
Betrachtung ein mathematisches Theorem: die regenerierte Struk­
tursymmetrie der Materie.

(2) Als zweite Komponente finden wir konvergierende ontolo­
gische Voraussetzungen, insbesondere ein gemeinsames ontologi­
sches Modell, das unlöslich mit Uroboros und Hermaphrodit 
verknüpft ist: das relativistische Modell des Allmittelpunktes.62 Eine 
Vorform desselben entwirft der bereits erwähnte Asclepius-Traktat. 
Darin wird festgelegt, daß das Universum eine Sphäre (»cava mundi 
rotunditas in modum sphaerae«)63 bilde, die »voll des höchsten Got­
tes (plenum deo)«64 sei. In allem findet sich Gott allein. Nur er ist in 
sich und aus sich und ganz um sich selbst.65 Die Konsequenz lautet: 
Gott ist zum einen einer und alles zugleich, zum anderen unbe­
grenzt, unerfahrbar, unermeßlich, schließlich überall identisch ge­
genwärtig (»ubique«).66 Mathematisch läßt sich diese Theologie nur 
im Modell einer unendlichen Sphäre mit einem ubiquitären Zentrum 
einlösen, wie dies die Tradition in der Weiterentwicklung des Mo­
dells dann auch getan hat. Mystik, platonistische Strömungen der 
Philosophie, Alchemie, Theosophie und Verwandtes besitzen in die­
sem Modell ihre gemeinsame Basis, die sie in ihren Theorien in der

62 Eine nach wie vor unüberholte Gesamtdarstellung gibt D. Mahnke: Unendliche 
Sphäre und Allmittelpunkt. Beiträge zur Genealogie der mathematischen Mystik, Halle 
1937.
63 Asclepius, §17 (Apulei platonici Madaurensis opera quae supersunt, hrsg. von 
C. Moreschini, Bd. 3: De philosophia libri, Stuttgart, Leipzig 1991, S. 55).
64 Asclepius, §4 (a.a.O., S. 42 ).
65 Asclepius, §30 (a.a.O., S. 74).
66 Asclepius, §27 (a.a.O., S. 69).

112 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Anwendung jeweils spezifisch modifizieren. Greifen wir zur Stich­
probe den neuzeitlichen Alchemisten Heinrich Khunrath (1560­
1605) heraus; er nennt das Weltzentrum, den »Mittele Saltz-Punct 
des Großen Gewebes der gantzen Weld«, auch »Mundi ovum«, das 
Weltei, und identifiziert diesen Allmittelpunkt mit Saturn, dem »ge- 
heimnusreiche[n] Bley der Weisen«, der zugleich der »Androgynos 
Sophorum Catholicus«, also der allgemeine alchemische Herm­
aphrodit ist.67 Allmittelpunkt und Polarität sind hier wiederum, 
wenngleich weiterentwickelt im Vergleich zu den angeführten Her­
mes-Texten, vereinigt.

(3) Als dritte Komponente wurden methodologische Wertungen 
genannt, und solche sind in der Alchemie speziell in einem auf den 
lateinischen Geber68 zurückgehenden Satz greifbar, der sowohl mit 
der Rotationssymmetrie wie mit dem Polaritätsgedanken in gewisser 
Beziehung steht: opus in una re, una via, una operatione perficitur.69 
Dabei ist die von Goltz, Telle und Vermeer bemerkte und mit dem 
Uroboros-Symbol in Verbindung gebrachte Tatsache aufschlußreich, 
daß die Forderung nach der Einheit der Sache, des Weges und der 
Operation weder von sachlichen Gegebenheiten noch von den natur­
philosophischen Grundlagen der Alchemie her zu erklären ist.70 Of­
fensichtlich liegen hier wiederum die Symmetriestrukturen der Ro­
tation und Polarität zugrunde, die grundsätzlich vorgeben, welchen 
methodologischen Maximen die Durchführung des Werkes zu folgen 
hat. Die Forderung nach der Einheit der Sache, des Weges und der 
Operation ist eine Forderung nach einer umfassenden Symmetrie, 
die nur in der Rotationsstruktur mit interner Polarität eingelöst wer­
den kann.

(4) Wenn Musterbeispiele im Sinne konkreter Problemlösungen 
wesentlich zur Ausbildung eines Wissenschaftsparadigmas gehören, 
so müssen solche auch in der Alchemie nachweisbar sein. Tatsächlich 
ist dies in besonderem Maße der Fall. Es gibt zwei Verfahrensanwei­

67 Henricus Khunrath: Von hylealischen, Das ist Pri-materialischen catholischen oder 
algemeinen natürlichen Chaos, a.a.O., S. 194-96.
68 Alchemist des ausgehenden 13. Jahrhunderts, Verfasser der Summa perfectionis, der 
meistrezipierten Alchemie-Lehrschrift des Mittelalters.
69 D. Goltz, J. Telle und H. J. Vermeer: Der alchemistische Traktat >Von der Multiplika­
tion von Pseudo-Thomas von Aquin. Untersuchungen und Texte, Wiesbaden 1977 
(Sudhoffs Archiv Beihefte, Bd. 19), S. 102/104: »opus nostrum in una re, uno vase, una 
viasecundum Hermetem, una operacione perficitur.«
70 Vgl. a. a. O., S. 64.

Analogiedenken ^ 113

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

sungen, die als omnipotente Problemlösungsstrategien ausgegeben 
werden und sich direkt auf die zugrundeliegende Symmetriekonzep­
tion beziehen: die Rekursivität des Verfahrens (Deckung von Anfang 
und Ende)71, die der Uroboros verkörpert, und Polarisierungspro­
zeduren wie Vereinigung oder Verkehrung der Gegensätze.72

Beobachtet man im hier entfalteten Rahmen die Symmetrie­
konzeptionen der Alchemie, so zeigt sich, daß Symmetrie und Pola­
rität auch die äußerlichen Komponenten des Paradigmas prägen. Es 
ist die Konzeption einer universalen Rotationssymetrie mit interner 
Polarisierungsfunktion, die nicht nur die intuitive Grundeinstellung, 
den Kanon der Fragestellungen und das empirisch unwiderlegbare 
Modell der Phänomendeutung, sondern auch die symbolischen 
Generalisierungen, die ontologischen Voraussetzungen sowie die 
methodologischen Wertungen einschließlich konkreter Problem­
lösungsstrategien durchdringt. Zieht man hieraus den einzig mög­
lichen Schluß, dann muß man die Existenz eines hermetischen 
Wissenschaftsparadigmas zugeben, das mit dem Konzept einer uni­
versalen Rotationssymmetrie verbunden ist. Was darüber hinaus mit 
diesem Wissenschaftsparadigma greifbar wird, ist nichts anderes als 
die systematische Grundlage dessen, was wir >Analogiedenken< oder 
>morphologisches Denkern nennen.

5. Das hermetische Paradigma und der 
cartesische Wissenschaftstyp

Jener konzeptionellen Verbindlichkeit bestimmter Symmetrievor­
stellungen, die wir nachweisen konnten, liegt letztlich eine Tiefen­
struktur zugrunde, die sich darin ankündigt, daß Teil des Paradigmas 
auch die Definition der Rationalitätsstandards ist. Im Spiegel des 
Paradigmenbegriffs erscheint mit den hermetischen Wissenschaften

71 Vgl. die erwähnte Stelle bei Olympiodor (Anm. 27).
72 Eine ebenso große Rolle wie die Vereinigung der Gegensätze, wie sie C. G. Jung: 
Mysterium Coniunctionis. Untersuchungen über die Trennung und Zusammensetzung 
der seelischen Gegensätze in der Alchemie, 5. Aufl. Olten, Freiburg 1990 (C. G. Jung: 
Gesammelte Werke, Bd. 14,1), in den Vordergrund stellte, spielt die Verkehrung der 
Gegensätze, die conversio oppositorum. Vgl. D. Goltz, J. Telle und H. J. Vermeer: Der 
alchemistische Traktat Von derMultiplikation< von Pseudo-Thomas von Aquin, a. a. O., 
S. 75.

114 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

ein anderer, eigenständiger Rationalitätstyp - wenngleich historisch 
nicht immer in reiner und einziger Form. Wenn wir von der Alche­
mie als einem spezifischen Wissenschaftstyp sprechen, dann ist in 
Rechnung zu stellen, daß es sich in bezug auf andere Wissenschafts­
typen hierbei nicht bloß um Differenzen dunkler Nomenklatur, exo­
tischer Symbolik oder um eine bloße Methodendifferenz handelt. 
Das hermetische Paradigma zeigt ein nach speziellen Gesetzen 
strukturiertes Denken an, das sich selbst einen Maßstab der Logizi- 
tät gibt.

Aus diesem Grunde sollte es möglich sein, dieses Paradigma von 
anderen deutlich abzugrenzen. Hierzu sei auf Goethes Farbenkreis 
zurückgegriffen. In ihm rotieren sechs Farben um ein gemeinsames 
Zentrum und bilden Pole innerhalb eines geschlossenen Kreises. In 
der gegenwärtigen Physik dagegen findet sich anstelle des Farben­
kreises eine offene Skala von Wellenlängen. Eine solche Skala kennt 
nur eine Achse linearer Quantitätsabstufungen. Hier läßt sich das 
hermetische Paradigma von anderen Wissenschaftstypen unterschei­
den, die mit offener Skala und cartesischen Koordinaten arbeiten - 
man könnte sie deshalb zum cartesischen Paradigma zusammenfas­
sen. Und der feststellbare Unterschied zwischen hermetischem und 
cartesischem Paradigma fällt wahrscheinlich anders aus, als man er­
wartet. Denn höher als die Erklärungsleistung des cartesischen Para­
digmas ist jene im hermetischen Paradigma zu veranschlagen: In 
Goethes Farbenkreis finden sich Polarität und Steigerung, das heißt, 
eine strukturelle Darstellung von Qualitäten, von Evolution und En- 
telechie und damit weitaus komplexeren Verhältnissen als in der of­
fenen Skala.

Wie diese höhere Erklärungsleistung zustande kommt, darf man 
gerade vom paradigmentheoretischen Standpunkt aus nicht verken­
nen. Auch wenn der Allmittelpunkt in der hermetischen Kosmologie 
ein imaginärer Punkt ist, der wahrscheinlich allein in der opaotc; - 
für das Auge der Seele - sichtbar wird, kann das hermetische Para­
digma nicht bloß als >mystisch< charakterisiert werden, realisiert es 
doch nicht weniger als der cartesische Wissenschaftstyp eine Struk­
turtheorie des Objekts. Rotationssymmetrie und Polarität sind zwei 
Pfeiler dieser Strukturtheorie. Ihre weiteren Pfeiler, ihre Varianten, 
ihre Kategoriensysteme, ihre Logik, die zur Analyse der Rationali­
tätsstandards des hermetischen Paradigmas beizuziehen und deshalb 
rationalitätstypologisch ebenso bedeutsam wären, sind damit zwar 
noch nicht dingfest gemacht. Soweit aber steht eines fest: Diese

Analogiedenken W 115

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Strukturtheorie ermöglicht einen rationalen Zugang zur Natur, und 
rücksichtlich ihres von Goethe formulierten Erklärungsideals der To­
talität und Harmonie ist sie holistisch zu nennen; ihr zugrunde liegt 
die Erfahrung eines Universums, das sich lebendig aus einem Zen­
trum entwickelt.

116 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Topologie der Analogie in der 
Naturmystik der Renaissance

Manuel Bachmann

Im Rückspiegel der Späteren erscheinen die Theorien der Früheren 
nicht selten als dunkel und als wissenschaftlich unhaltbar: als über­
holte Ausgeburten abergläubischer, in Irrtümern, Ideologien und 
metaphysischen Vorurteilen befangener Zeitalter. Für diejenigen 
Strömungen der abendländischen Geistesgeschichte, die als >occult 
sciences<, >Geheimwissenschaften< oder (wie im folgenden) als >Her- 
metik< bezeichnet werden, gilt dies in besonderem Maße. Das »Ge­
menge«1 der hermetischen Lehren aus allen Schattierungen der Na­
turmystik2, aus Gnosis, Alchemie, Astrologie, Kabbalistik und 
Magie, und der in denselben wuchernde »Wildwuchs an diffusen 
Konzepten«3 fordern die modernen Deuter immer wieder zu verein­
fachenden Maßnahmen heraus. Die einfachste Maßnahme, die man 
sich hierbei denken kann, ist zweifellos, die Hermetik als Pseudowis­
senschaft einzustufen und sie in der Abstellkammer, bestenfalls im 
Kuriositätenkabinett der Geistesgeschichte zu versorgen.

In Form einer ausgefeilten Theorie zum Problem hermetischer 
Rationalität unternimmt solches Brian Vickers, der die von ihm so­
genannten occult sciences den experimental Sciences frontal ent­
gegenstellt und sie als pseudo-sciences einstuft.4 Auf einer schlagfer­
tigen These ruht dieses ahistorische Werturteil, das als eine neutrale 
wissenschaftshistorische Typologisierung auftreten möchte: Herme­
tisches Denken arbeite mit einem starren Gitter (grid) von Meta­
phern und naiven Analogien, das, der Welt einmal übergestülpt, irra­

1 T Zielinski: Hermes und die Hermetik, in: Archiv für Religionswissenschaft, Bd. 8 
(1905), S. 25-60, S. 322.
2 Eingebürgerte Bezeichnung seit A. Faivre und R. Ch. Zimmermann (Hrsg.): Epochen 
der Naturmystik. Hermetische Tradition im wissenschaftlichen Fortschritt, Berlin 1979.
3 A. Roob: Alchemie und Mystik. Das hermetische Museum, Köln, Paris 1996, S. 11.
4 Vgl. B. Vickers: On the Function of Analogy in the Occult, in: I. Merkel und A. G. 
Debus (Hrsg.): Hermeticism and the Renaissance. Intellectual History and the Occult in 
Early Modern Europe, Washington 1988, S. 265-292.

Analogiedenken ^ 117

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

tional und ohne wissenschaftlichen Erkenntnisgewinn dastehe. Eine 
solche Abfertigung der Hermetik mißversteht insbesondere das 
>Analogiedenken<, das zwar den Unvorbereiteten einige Rätsel auf­
gibt, aber als eigene Form der Erkenntnis auch in gegenwärtigen 
Wissenschaften wie der fraktalen Geometrie identifizierbar ist.5 
Daß Vickers niemals direkt widersprochen wurde, ist ein Versäumnis, 
das hier nachgeholt werden soll. Gegen ihn sei ins Feld geführt, daß 
das Gitter der Analogien im hermetischen Universum nicht irreduzi­
bel vorgegeben ist, sondern auf einem rationalen Konstruktionsprin­
zip beruht.

Um dieses Prinzip freizulegen, wird eine Analyse des Koordina­
tensystems hermetischer Kosmogramme anstehen. Es gibt keinen 
anderen Strang der Wissenschaftsgeschichte, der in vergleichbarem 
Ausmaß und mit ähnlichem Reiz seine Lehrsätze nicht nur dem Ver­
stand darbietet, sondern auch dem Auge, und zwar bevorzugt in 
Form einer >symbolischen< Gesamtansicht des Universums, einer 
Karte der hermetischen Kosmologie. Wie wichtig für ein Verständnis 
der Hermetik deren Kosmogramme sind, erahnt man, wenn man die 
Sammlung von Simeon Kahn Heninger zur Hand nimmt.6 Von Be­
deutung ist dabei, daß etliche dieser Kosmogramme ein ganz be­
stimmtes Koordinatensystem aufweisen, das einer Topologie des 
Analogiedenkens gleichkommt, einer räumlichen Abbildung der 
fundamentalen Ordnungsstruktur hermetischen Denkens, dessen ra­
tionale Erkenntnisleistung diejenige der exakten Wissenschaften in 
einem entscheidenden Punkt sogar überbietet.

1. Die Hermetik als pseudowissenschaftlicher Rationalitätstyp

Interessant an Vickers' Theorie ist zweifellos die entschiedene Ent­
gegensetzung von okkulten Wissenschaften und mathematischen 
Experimentalwissenschaften. Interessant ist sie, weil sie ein bislang 
kaum erhelltes Phänomen der Wissenschaftsgeschichte erklären 
könnte. Spätestens seit der anbrechenden Neuzeit nehmen die ver­
schiedenen Strömungen der Hermetik eine auffällige Gemeinsam­
keit an, hinsichtlich derer sie sich wesentlich von den mathemati-

5 Vgl. K. Gloy: Versuch einer Logik des Analogiedenkens im vorliegenden Band.
6 S. K. Heninger, Jr.: The Cosmographical Glass. Renaissance Diagrams of the Universe, 
San Marino 1977.

118 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

sehen Experimentalwissenschaften unterscheiden. Im Gegensatz zu 
diesen entwickeln die hermetischen Wissenschaften Theorien, die 
zwischen Natur und Geist, Mensch und Universum, Naturwissen­
schaft und Imagination keine kategorialen Grenzen ziehen. Metho­
dologisch ausgedrückt: Die hermetischen Wissenschaftsdisziplinen 
überlagern sich, so daß im Idealfall die Probleme in einer Disziplin 
auch in einer anderen behandelt werden können. Der Begründer der 
modernen Physik, Isaac Newton, war durch und durch Hermetiker, 
wenn er zeitlebens versuchte, im Labor mittels experimenteller Al­
chemie theologische Probleme zu lösen.7 Die gegenwärtige Physik, 
nicht weniger die gegenwärtige Theologie stünde einem solchen 
Wissenschaftsprogramm ratlos gegenüber. Das Beispiel Newtons 
zeigt unübertrefflich, daß die hermetische Sprache alle Grenzen zwi­
schen den Disziplinen überspringt, ja diese untereinander geradezu 
>kurzschließt<, insbesondere alle Formen empirisch ausgerichteter 
Naturforschung mit metaphysischen Symbolsystemen.

Ein solcher Kurzschluß der Disziplinen hat ontologische 
Gründe. So verschieden hermetische Disziplinen sind - denken wir 
nur einmal an Astrologie und Alchemie -, sie spielen ineinander, weil 
sie denselben Gegenstand untersuchen, namentlich einen einzigen 
universalen Wirkzusammenhang, der sich unter verschiedensten 
Aspekten untersuchen läßt. Es ist diesbezüglich vielsagend, daß die 
Alchemie, die den Wirkzusammenhang der Gestirne in den irdischen 
Stoffen untersucht, seit Daniel de Mornay (12. Jahrhundert) als 
astronomia (bzw. astrologia) inferior (>untere Astrologie<) bezeich­
net wurde. Obwohl im Besitz desselben Gegenstandes, sind dagegen 
das Verfahren der Alchemie, die sich mit einem nicht-mathemati­
schen Symbolismus um Umwandlungsprozesse bemüht, und das 
Verfahren der Astrologie, die Zeitqualitäten mathematisch be­
stimmt, ziemlich verschieden.

Aus dem Kurzschließen der Disziplinen resultiert der Univer­
salismus hermetischer Symbolsysteme, der die Einheit der Natur 
trotz der Fülle der Zeichen, trotz der Divergenz der Methoden 
verbürgt. Deshalb darf es nicht erstaunen, daß der hermetische Dis­
ziplinenkurzschluß - nachdem er der etablierten Naturwissenschaft 
definitiv verlustig gegangen war - auf diese gleichwohl immer wie­

7 Siehe B. J. T Dobbs: Alchemische Kosmogonie und arianische Theologie bei Isaac 
Newton, in: Ch. Meinel (Hrsg.): Die Alchemie in der europäischen Kultur- und Wissen­
schaftsgeschichte, Wiesbaden 1986 (Wolfenbütteler Forschungen, Bd. 32), S. 137-150.

Analogiedenken ^ 119

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

der einen gewissen Reiz ausübte. Wenn beispielsweise der Physiker 
Wolfgang Pauli zur Bearbeitung quantenphysikalischer Probleme 
sich intensiv mit Alchemie auseinandersetzte, so suchte er nach 
einer Einheitssprache, die Physis und Psyche, Außen- und Innen­
welt verbindet.8 Wichtig schien ihm der Rückgriff auf die Alchemie, 
weil sie noch über Symbole »mit einer gleichzeitig religiösen und 
naturwissenschaftlichen Funktion«9 verfügte. Eine solche, zwei völ­
lig verschiedene Realitätsebenen ineinandersetzende Einheitsspra­
che ist für die heutige Schulphysik nicht mehr verständlich, was 
im Rückblick auf Newton heißt, daß letzterer ihre historischen 
Wurzeln abhanden gekommen sind. Da die untereinander kurz­
geschlossenen Disziplinen der Hermetik im Fortgang der abendlän­
dischen Wissenschaftsentwicklung seitens der >exoterischen< Wis­
senschaften zunehmend auf Unverständnis stießen, wurden sie als 
>hermetisch< im Sinne des umgangssprachlichen Wortgebrauchs 
empfunden: als dem rationalen Denken unerschließbar, nach außen 
verschlossen. Die Hermetik ist also das Resultat eines Sedimentie- 
rungsprozesses - sie ist aus dem exoterischen Diskurs Ausgeschie­
denes und Abgelagertes.

Um diesen Sedimentierungsprozeß zu erklären, liegt es nahe, 
die Hermetik als eine eigene Denkform von der Rationalität der eta­
blierten Wissenschaft auszugrenzen. Daß die Hermetik für die spät­
neuzeitliche Wissenschaft zunehmend aus dem Blickfeld geriet, fän­
de dann seinen Grund in der Aufspaltung des wissenschaftlichen 
Denkens in zwei verschiedene Rationalitätstypen, die beide jeweils 
einer anderen Logik folgten. So müßte der exakten Wissenschaft die 
Hermetik als überholte Pseudowissenschaft erscheinen, umgekehrt 
der Hermetik die exakte Wissenschaft als Irrläufer.

Tatsächlich folgt die neueste Forschung diesem Erklärungs­
modell, angestoßen durch die fundamentalen Untersuchungen Fou- 
caults zu bestimmten Rationalitätstypen der Wissenschaftsgeschich­

8 Vgl. Th. Abt: Archetypische Träume zur Beziehung zwischen Psyche und Materie, in: 
H. Atmanspacher, H. Primas und E. Wertenschlag-Birkhäuser (Hrsg.): Der Pauli-Jung­
Dialog und seine Bedeutung für die moderne Wissenschaft, Berlin, Heidelberg, New 
York 1995, S. 115.
9 W. Pauli: Der Einfluß archetypischer Vorstellungen auf die Bildung naturwissen­
schaftlicher Theorien bei Kepler (Autoreferat eines Vortrags), wiederabgedruckt in: 
H. Atmanspacher, H. Primas und E. Wertenschlag-Birkhäuser (Hrsg.): Der Pauli-Jung­
Dialog und seine Bedeutung für die moderne Wissenschaft, a.a.O., S. 300.

120 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

te.10 Nicht nur Vickers spricht in bezug auf die Hermetik von einem 
eigenen Rationalitätstyp, auch Antoine Faivre geht davon aus, daß 
die Hermetik eine eigene Denkform ausgebildet habe. Hierbei bedeu­
tet >Denkform< weniger einen typologischen Terminus für logische 
Strukturen als vielmehr einen morphologischen Terminus für die 
vielfältigen Erscheinungsweisen einer bestimmten Geisteshaltung. 
Erkennbar sei die hermetische Denkform an sechs Merkmalen: 
erstens den Entsprechungen, in denen die Prinzipien der Wider­
spruchsfreiheit und des ausgeschlossenen Dritten von denen des ein­
geschlossenen Dritten und der Synchronizität überlagert werden; 
zweitens der lebendigen, organologisch zu lesenden Natur, die, von 
Antipathien und Sympathien durchwoben, von einem göttlichen 
Licht beseelt wird; drittens der Imagination und Meditation (Einbil­
dungskraft und Vermittlungen), das heißt das Vermögen, eine kogni­
tive und visionäre Verbindung zu einer Zwischenwelt (mundus ima- 
ginalis) zu knüpfen; viertens der Erfahrung der Transmutation, die 
dem Hermetiker eine innere Metamorphose verschafft; fünftens der 
Praxis der Konkordanz, die Ende des 15. Jahrhunderts aufkommt und 
die weitverzweigten Äste aller hermetischen Strömungen wieder zu 
einem einzigen Stamm, zu einer philosophia perennis zusammen­
binden möchte. Als letztes Merkmal nennt Faivre die Transmission 
oder Initiation, die nicht bloß die Übertragung einer Geheimlehre 
vom Meister auf den Schüler durch Einweihung meint, sondern 
ebenso die Legitimation der Lehre durch eine durchgängige Tradi­
tionslinie, deren Authentizität nicht bezweifelt werden kann. Ge­
nannte Merkmale zeichneten die abendländische Hermetik aus, was 
nicht bedeute, daß die hierdurch bestimmte Denkform nicht gemein­
same »Referenzen« mit anderen Denkformen habe, allen voran mit 
der »mystischen«11.

Vickers geht kühner vor. Während Faivre über die Gemeinsam­
keiten gerade auf die Vielfalt, die Uneinheitlichkeit der Hermetik 
aufmerksam macht und Raum für die historische Entwicklung läßt, 
identifiziert Vickers die Hermetik als einen monolithischen, homo­
genen Rationalitätstyp, der unveränderlich über die Zeiten hinweg 
in allen hermetischen Systemen vorliege und sich in folgenden 
Zügen dokumentiere:

10 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, 
aus dem Französischen von U. Köppen, 8. Aufl. Frankfurt a. M. 1989, S. 46-58.
11 A. Faivre: Esoterik, ins Deutsche übersetzt von P. Schmidt, Braunschweig 1996, S. 31.

Analogiedenken ^ 121

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

(1) in einem sich durchhaltenden Ideenarsenal. - Wenn man die 
über Jahrtausende ausgespannte Reihe hermetischer Systeme über­
blickt, angefangen von der Astrologie eines Ptolemaios über die her­
metischen Schriften der Spätantike, Cornelius Agrippa, Hildegard 
von Bingen bis Robert Fludd und Athanasius Kircher, dann erkennt 
man eine augenfällige Kontinuität derselben Ideen. Es ist geradezu 
das Hauptmerkmal der hermetischen Tradition, statisch zu verhar­
ren, mit einem grundsätzlichen Widerstand gegen jegliche Revision 
ihrer Ideen.

(2) in einem Hang zum Synkretismus, der das Heterogenste zu 
einem wiederkehrenden Theoriemuster amalgamiert. - Seit ihren 
Anfängen in der Antike vermochte die Hermetik ohne größere Pro­
bleme die verschiedensten Strömungen - beispielsweise Christen­
tum, heidnische Gnosis und Alchemie - zu absorbieren, sie gleichsam 
in ein und demselben Theorienrachen zu verschlucken. Hinter dieser 
Kraft zur Absorption muß eine höchst rigide Denkstruktur vermutet 
werden, die Überliefertes komprehensiert und synthetisiert, selb­
ständiges Denken dagegen im Keime erstickt.

(3) in einer zirkulären Selbstbestätigung der Theorie. - Herme­
tische Wissenschaft ist ein sich selbst enthaltendes System, das von 
einem limitierten Satz von Kategorien ausgeht. Sich selbst enthal­
tend heißt: Alle basalen Erkenntnisoperationen werden über densel­
ben Satz von Kategorien abgewickelt, wobei diese Kategorien je nach 
Bedarf lediglich umgestellt oder verknüpft werden. Blind für eine 
experimentelle Verifikation oder Falsifikation, vermag dieses System 
sich immer nur selbst zu bestätigen. Wohlgemerkt handelt es sich 
dabei lediglich um Vickers' Interpretation, nicht um einen gegebenen 
Sachverhalt.

Diese drei Eigenschaften will Vickers auf eine bestimmte Denk­
struktur zurückführen. Über die verschiedensten Epochen hinweg 
sichtet er in den hermetischen Theorien überall denselben, immer 
wiederkehrenden Prozeß der Aussagenbildung, der sich über die drei 
Stufen der Attribution, der Distribution und der Assimilation voll­
zieht. Attribution, Distribution und Assimilation verkörpern zu­
gleich drei verschiedene Analogietypen.

Attribution vollzieht sich dergestalt, daß eine empirische Primär­
ebene mit einer Symbolebene verknüpft wird. Über anthropomorphe, 
animistische Kategorien, die hierarchisch-wertend sind, wird die Welt 
in symbolischer Beschreibung eingefangen. Ein gutes Beispiel hierfür 
ist eine Paradedisziplin hermetischer Wissenschaft, die Melothesia,

122 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

die Lehre vom Wirken der Gestirne im menschlichen Körper.12 Den 
verschiedenen Regionen des menschlichen Körpers ordnet sie die 
Symbolebene der Tierkreiszeichen zu. Da der Übergang von der Pri­
märebene zur Symbolebene ohne erkennbare Regeln erfolgt, resul­
tiert hieraus eine prinzipielle Willkür des hermetischen Symbolismus. 
Und obwohl die Attribution keine Kriterien besitzt, bildet sie eine fixe 
kategoriale Matrix, der sich die Phänomene unterzuordnen haben.

Die zweite Stufe in der hermetischen Aussagenbildung ver­
körpert die Distribution. Aus ihr resultieren Ordnungsmuster, wie 
sie beispielsweise die Heilige Schrift der Alchemisten, die Tabula 
Smaragdina13, mit der berühmten und in der Hermetik tausendmal 
zitierten Gleichung zwischen dem Oberen und dem Unteren zum 
Ausdruck bringt. Es handelt sich um Ordnungsmuster, welche die 
Analogie zwischen Mikrokosmos und Makrokosmos ergeben. Daß 
der Mensch in sich das ganze Universum enthalte, ist in der Tat eine 
Leitidee der Hermetik, die allerdings sehr komplex und in verschie­
densten Versionen ausformuliert wurde. Wenn Vickers sie auf eine 
Distributionsfunktion zurückführt, so bezeichnet er mit letzterer 
eine Ausweitung der symbolischen Verknüpfungen, die in Form der 
Attributionen vorliegen. In der Distribution werden die symboli­
schen Attributionen ins Universale extrapoliert, wobei die Erweite­
rung immer nach demselben Gesetz vorgenommen wird: der Selbst­
einschachtelung bzw. der Spiegelung. Die kategoriale Matrix, die auf 
der Stufe der Attribution erst punktuelle symbolische Zuordnungen 
regelte, expandiert in der Distribution zu einem symmetrischen Ord­
nungsgitter von Entsprechungen und Spiegelungen, das selbst starr 
bleibt, in dem aber die Elemente nach Belieben neu positioniert oder 
ausgetauscht werden können. In bezug auf das Beispiel der Melothe- 
sia bedeutet dies, daß die Verknüpfung der Astralsphären mit Regio­
nen des menschlichen Körpers verallgemeinert und letztlich auf den 
gesamten Kosmos übertragen wird: genauso wie die Gestirne im 
menschlichen Körper wirken, spiegeln sich dessen Proportionsgeset­
ze am Himmel; die Aufbaustruktur des Menschen aus den Vier Ele­
menten ist dieselbe wie jene des äußeren, sichtbaren Kosmos; das

12 Vickers wählt als Beispiel für die Attribution eine Theorie der Kraft aus der Magie 
und ordnet die Melothesia der Distribution zu, womit er sein System der Aussagebil­
dung aber eher verdunkelt, als daß er es exakt zu verdeutlichen vermöchte. Seine Be­
griffsbildung ist nicht scharf genug.
13 J. Ruska: Tabula Smaragdina. Ein Beitrag zur Geschichte der hermetischen Literatur, 
Heidelberg 1926 (Heidelberger Akten der Von-Portheim-Stiftung, Bd. 16).

Analogiedenken ^ 123

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Äußere ist das Innere, und im Inneren spiegelt sich wiederum die 
Relation von Außen und Innen, unabhängig von den konkreten In­
stanzen, die in dieser Relation gedacht werden. Hinsichtlich solcher 
Beziehungen im Rahmen der Mikro-Makrokosmos-Analogie kann 
man sagen, daß diese aus einer Distribution punktueller Attributio­
nen ins Universale resultiert.

Die dritte Stufe in der hermetischen Aussagenbildung, die Assi­
milation, bezeichnet zum ersten das Kombinieren der über Attribu­
tion und Distribution gewonnenen kategorialen Matrizen, zum 
zweiten die vollständige Angleichung der gesamten Phänomenwelt 
an diese kombinierte Matrize. Sie führt auf das Prinzip der Äquipol- 
lenz, das alle Mengen einander zuordnet, die ihrer Elementenzahl 
nach übereinstimmen. Gültig bleibt das Äquipollenzprinzip selbst 
dann, wenn die Elemente ihrer Beschaffenheit, ihrer Stellung in der 
Welt, ihrer Kategorie nach völlig heterogen sind. Vickers unterschei­
det deshalb zwischen primärer und sekundärer Assimilation. In bei­
den Fällen ist ihr Resultat eine Vernetzung verschiedener Instanzen 
in Form verborgener Korrelationen. Indes, während die primäre As­
similation Ähnliches mit Ähnlichem verbindet und deshalb kohärent 
ausfällt, verbindet die sekundäre Assimilation Heterogenes und ist 
deshalb vom Standpunkt exakter Wissenschaft völlig inkohärent. 
Hier zeigt sich nach Vickers der wichtigste Zug hermetischen Den­
kens, namentlich die horizontale Verbindung der Gattungen in einer 
Blockordnung gemäß dem Äquipollenzprinzip, wobei sich in jedem 
Block die kategoriale Matrix reproduziert - beispielsweise eine Zahl­
kategorie wie die Sieben, die Drei oder die Vier. Hermetisches Den­
ken ist demnach weder induktiv noch deduktiv, sondern parataktisch 
und ipsoiterativ.

Dieses parataktische, sich selbst reproduzierende, nach vorgege­
benen Analogiematrizen arbeitende Vernetzungsdenken ist nach 
Vickers in mindestens zwei Hinsichten als pseudowissenschaftlich 
abzuqualifizieren: einmal sind keine innovativen Elemente integrier­
bar, und zum anderen sind die Analogien weder strukturell noch 
funktional in der Realität fundiert, sondern existieren nur in einem 
formalen Muster. In beiden Punkten sind die Gründe zu sehen, wes­
halb das hermetische Kombinieren verschiedener kategorialer Matri­
zen zu keiner wissenschaftlichen Erkenntnis der Welt führt. Neue 
Phänomene, auf die die empirische Forschung stößt, die sie aber nicht 
in das formale Ordnungsmuster des Äquipollenzprinzips einzufügen 
vermag, können nicht von der Theorie wahrgenommen werden. Als

124 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

vielbemühtes Beispiel hierfür dient die Alchemie. Sie geht von der 
Zuordnung der sieben Metalle: Blei, Zinn, Eisen, Gold, Kupfer, 
Quecksilber und Silber zu der Siebnerreihe der Planeten: Saturn, Ju­
piter, Mars, Sonne, Venus, Merkur und Mond aus. Aufgrund dieser 
für die alchemische Spekulation überaus zentralen Zuordnung war 
eine Integrierung weiterer Elemente ausgeschlossen. In der Tat blieb 
für die Alchemie die Entdeckung neuer Metalle oder des transsatur- 
nischen Planeten Uranus bedeutungslos.

Mit der negativen Einschätzung der Hermetik als starren Appa­
rats überlieferter Formeln, nicht nur des Erkenntnisfortschritts unfä­
hig, sondern dem wissenschaftlichen Fortschritt über Jahrhunderte 
hinweg ein Hindernis, will Vickers die zentrale These von Frances 
Amelia Yates kippen, die vom Wissenschaftstheoretiker Paul Feyer- 
abend untermauert wurde14, die These nämlich, die neuzeitliche Wis­
senschaft sei ganz wesentlich von der geistigen Atmosphäre der 
hermetischen Wissenschaften befruchtet worden. So beruhe bei­
spielsweise das heliozentrische Weltbild auf der hermetischen Rang­
folge der Metalle und deren Planeten mit dem der Sonne zugeord­
neten Gold im mystischen Mittelpunkt.15 Gegen diese These stellt 
Vickers das hermetische Matrizendenken, dessen strukturelle Abar­
tigkeit im Vergleich zum wissenschaftlichen Denken eine Befruch­
tung undenkbar mache und nur das Postulat eines (irrationalen) Ty­
pensprungs im Übergang zwischen Hermetik und Wissenschaft 
zulasse.

Diese Abqualifizierung der Hermetik besitzt etliche Schwach­
stellen. Zum einen gehört zur Lehrmeinung in der wissenschafts­
theoretischen Diskussion längstens die Einsicht, daß jede Wissen­
schaft hochgradig theoretische Voraussetzungen macht, ehe sie nur 
ein einziges empirisches Phänomen einordnet. Der logische Empiris­
mus eines Carnap16, der offenbar die Metatheorie von Vickers Über­
legungen bildet, ist längstens als inadäquates Wissenschaftsmodell 
verabschiedet worden. Was die nicht-empirische Voraussetzung 
eines bestimmten Ordnungsmuster angeht, steht die Hermetik kei­
nesfalls allein da. Jede Wissenschaft deutet die Phänomene nach vor­
gefertigten Gedankenmodellen und ist deshalb einem bestimmten, 
historisch gebundenen theoretischen Rahmen verpflichtet. Ebenso

14 P. Feyerabend: Wider den Methodenzwang, 3. Aufl. Frankfurt a. M. 1983, S. 124.
15 F. A. Yates: Giordano Bruno and the Hermetic Tradition, London 1964, S. 154.
16 R. Carnap: Der logische Aufbau der Welt, 1928, 3. Aufl. Hamburg 1966.

Analogiedenken ^ 125

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

^,(OLlCW£<
i .nUT* ** ft

kö-JU ft. ° - V.> '^u* hin 11s \r*r~>. t/b . .-V 1
ffFf't ttJtoV' • r, 'ff. V- 'jß vfl

M^.Nllrmrw iP% % , ^
---- w.i—. i v.im ■■' ----- A ^

1/afe, .uai Dj» sjtft ttw W&HS Muni'rumu vfy >,
RVW RI jf*mt tsxi nuJto' lemu- % 0 P

r **yuy Jaja: ft?>‘ im mmtJrß.Atmr / Njg 
l£C,'vTUi'1 rtlfil 31fr . A ■£• .«fu ► / i^g.iuno* f I**»• i' % )j«4t rtwm"t ^inrij-.i'wiwnlT» -t
jg»o, StTjLvN,\i**ftMfLN'N«|(K.»ii*,a •

PHWA'TJIRCI.NKA CAHIOUt , Nui/arj- Vnr , 
lUTiWK.wn mrtiuLmi ( .»JJ.i *• JuwwCtW.J 
jTRVAl TOTlVS ai juitit r’iim hiwiU inJta.’
I laituy u.ftiu .omma T»IKi/n»/ vN.ii/r /r«r.i A'fJJ ' 
I fl’li.il.i Ham Ain* »*«r» L.»nJi* nojJn llX w 
^ r SAITT».V. A
JA rinioucoN -vu-JtläUtua Jrriba turukt,
V » t j»jiJan -, «MS SMOMMITVM . • .V\P1LN / 
F.'/5 IAA» rwillft't jiaJ rtf. y?VA SICCA 
l/j (Mn maJ/taiunt manus coufVA. »m/sri/ 
;# nh t' Aninw.l’UÄ.TIOSVM ji» imruro,' fl 
Jsuptrjltto 1 • .arrujfhhtU. vih esJiTiof JjoJri. 
rmjmt, iVM'ikni »iu •»iJimus 
Ew<M*n aMvrrntlr. T fRU Vniftwinn i
.urJa.nvriah f ‘ JamnaU. IlkfrMun Stanlui /fS^J 
l^nwu/i PhOf'BI( F»-HM»>f*ri» 
i^^krno«i m«U"i{ tr.tpta.uiym i> stmmmJjMf 

NVIMV. 11%, irriifij-ih I pr .-. Jim
K»U«ii j. 9*’-'^W/ .

Si \JtWi 1/rrnfcn I. AlOV lulMii» .* m/
kt u> r»BV.S mi /. m -T

MQLKVi inofWiii/m .S
} W' .T* .>

«iim"«®« .j'iWMi» JBT «V
iBIUfl »K4X» rmXirtt/ jjf ff

: »tl A IV /1 ' ' /
NHff -i#m MT4.N I (V /
■BJÖFuüS.M VRNA> / ^, ^4 ■>i^' ‘-w^

rX-ilo!c

Cu»j»iii4t»iu 4*t»n«u »rtJsa aAL|5 IjQbi itfndrMhanm ifMlMlulMW ' ®W—■ J
4VR1S rJ (vn^l.l frmpij J
£TVM «rrrimfr. «' .SirnniSiim N HOC, fl
flBITV* Jlhtrm; MinJai mzttr. ls I 

,SClNTILLA.M%NDI MAKÄXä 1 
AMMA.. CAI MOUCA . h 1 CATHOUCÄ." 
VATVHA., in *"frW/ « »«> «» 5PI

^RÜVA AKI.VIA* Vs.y<r< \*t*trialUrff>7\ MMM» <yi« Mm« pur^flh
.. • ii«>m Mlttm.i-u «1^ ViUIW<4»»» OfNVM Wk n^rif f M.VCUU TX-KMjfc IM 
~ \ ffi.il« /,( ■, J.IU hjlit 1t A« -nJ.ry^W

X «LnaM.AlAMimiJnu.5KI<NW xnni LAPI.V*, 5ÖIMU V., bV«Ti>!P MirÄ’l .5 liWo.JLS av

X3 Qu\a:w

(1) Neuplatonisch-emanatistisches Kosmogramm zur Darstellung des Steins 
der Weisen aus Heinrich Khunrath: Amphitheatrum Sapientiae Aeternae 
Solius Verae Christiano-Kabalisticum Divino-Magicum, Hamburg 1595

126 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

(2) Böhme-Kosmogramm von D. A. Freher: The works of Jacob Behmen, the 
Teutonic theosopher [...] With figures, illustrating his principles, left by the 
Reverend William Law, 4 Bde., London 1763-178122

22 Abgebildet bei A. Roob: Alchemie und Mystik, a. a. O., S. 255.

Analogiedenken ^ 127

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

übersieht Vickers, daß der Gebrauch eines limitierten Kategoriensat­
zes kaum eine Eigenheit der Hermetik ausmacht. Bekanntlich hat 
Kant als Metatheoretiker der newtonschen Physik noch auf der Voll­
ständigkeit seiner Kategorientafel beharrt. Kategoriale Raster wer­
den auch in der exakten Wissenschaft nicht permanent verbessert, 
sondern weisen eine natürliche Starrheit auf. Im weiteren entspricht 
es nicht den Tatsachen, daß alle hermetischen Ordnungsmuster als 
Analogiefunktionen deutbar sind. Wie wäre sonst der von Vickers 
selbst erwähnte Umstand einzuordnen, daß beispielsweise Jan Bapti- 
sta van Helmont - in seiner Berufung auf Paracelsus durch und durch 
Hermetiker - am Analogiedenken schärfste Kritik übt?17 Daß die 
Analogie den einzigen Ankerpunkt des hermetischen Denkens bilde, 
ist eine Interpolation von Vickers, mit der er abweichende methodo­
logische Positionen in der Hermetik überblendet. Am schwersten ins 
Gewicht fällt allerdings, daß die Analogie als in jeder Hinsicht unbe­
gründet hingestellt, von jeglicher rationalen Erklärungsbasis los­
gelöst wird. Indes muß der hermetische Analogienkosmos gerade so 
lange unverständlich bleiben, wie man nicht die Frage nach einem 
Konstruktionsprinzip der Analogien stellt. Ohne ein solches Prinzip 
der Analogienbildung erscheint die je und je bestimmte Analogie als 
willkürlich und die Rationalität dieses Denkens uneinsichtig.

2. Hermetische Kosmogramme und ihr Koordinatensystem

Um ein solches Konstruktionsprinzip der Analogie zu finden, sei das 
hermetische Denken in seiner wohl eigentümlichsten Erscheinungs­
form betrachtet: in der des Kosmogramms, das einen ganz besonde­
ren Typ der wissenschaftlichen Illustration darstellt. Es verkörpert 
den Versuch, das Universum - einschließlich des Menschen, ein­
schließlich der Wissenschaft - in ein »arithmetisch, geometrisch 
und emblematisch organisiertes Systembild«18 zu integrieren.

Daß gerade diese räumliche Anschaulichkeit der Welt eine spe­
zifische Leistung des hermetischen Denkens sei, könnte man anzwei­
feln. Die Verräumlichung des Wissens ist ein Grundzug der Wissen-

17 Diesen Hinweis gibt B. Vickers: On the Function of Analogy in the Occult, a.a.O., 
S. 284ff., selbst, ohne daraus die Konsequenzen zu ziehen.
18 G. Böhme und H. Böhme: Feuer, Wasser, Erde, Luft. Eine Kulturgeschichte der Ele­
mente, München 1996, S. 234.

128 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

schaften bis zum 18. Jahrhundert, die mit Vorliebe die raumhafte 
Natur untersuchen und sie als >Weltraum< in einer geometrischen 
Ordnung abbilden. Indes hebt sich das hermetische Kosmogramm 
von dieser allgemeinen Tendenz insofern ab, als hier die Darstellung 
mit einer sonst nirgends anzutreffenden Entschiedenheit aufs Ganze 
geht, alle partikulären Ausschnitte des Universums zu einer einheit­
lichen Gesamtrepräsentation verdichtet. Im hermetischen Kosmo- 
gramm erhebt sich das wissenschaftliche Diagramm zum holisti- 
schen Symbol. Selbstverständlich sind solche Kosmogramme immer 
als Illustrationen zu einer Theorie gedacht, doch nicht als Zugabe, 
eher als Vollendung der in Worten entwickelten Theorie; denn her­
metische Texte sind ohne ihre Illustrationen blind19 - was umgekehrt 
nicht gilt, wenn man beispielsweise an den Mutus liber denkt, dessen 
einziger Text (nebst einer kurzen Anrede an den Leser und kurzen 
Bezeichnungen auf zwei Bildern) sein Titel ist.20 Die Entwicklung 
hermetischer Kosmogramme gipfelt in denjenigen Darstellungen, 
die treffend als »alchemistische Weltlandschaft«21 bezeichnet wer­
den. Diese erreichen eine Komplexität der Symbolik, daß sie auch 
von der Theorie, die sie illustrieren, kaum eingeholt werden können. 
Aus der Fülle des Materials seien zwei Beispiele vorgeführt:
Vgl. Abb. S. 126: Darstellung des androgynen Rebis, wahrscheinlich als Ur­
mensch (Adam Kadmon), als idealer Archetyp der Welt. Er nimmt eine Mit­
telstellung ein zwischen dem im Pfauenschwanz symbolisierten Stein der 
Weisen (= dem Zielprodukt des alchemischen Werkes) und der kugelförmi­
gen materia prima, die ein anima-spiritus-Dreieck enthält. Auf die materia- 
prima-Kugel folgt absteigend die Erdkugel und endlich das von den dunklen 
Wassern umgebene Creatum Chaos Triunum. Die Inschriften auf der linken 
Seite bezeichnen die mehr spirituellen Dinge wie Feuer, Himmel, spiritus, 
Luft, sulphur, Tau, spiritus animatus, anima usw.; auf der rechten Seite die 
gröberen, passiven und weiblichen Dinge wie das weiß-glutinose Wasser des

19 Was generell die Philosophie der Renaissance charakterisiert, wie T Albertini: Ein 
Naturbegriff der Renaissance. Charles de Bovelles: Natur und Vernunft als Außen- 
und Innenraum der Erkenntnis, in: K. Gloy (Hrsg.): Natur- und Technikbegriffe. Histo­
rische und systematische Aspekte: von der Antike bis zur ökologischen Krise, von der 
Physikbis zur Ästhetik, Bonn 1996, S. 45, festhält.
20 Altus [Psn.]: Mutus liber, in quo tamen tota Philosophia hermetica, figuris hierogly- 
phicis depingitur, ter optimo maximo Deo misericordi consecratus, solisque filiis artis 
dedicatus, authore cujus nomen est Altus, La Rochelle 1677. Neuausgabe: Die Alchemie 
und ihr stummes Buch (Mutus Liber), vollständige Wiedergabe der Original-Ausgabe 
von La Rochelle 1677, Amsterdam 1991.
21 G. Böhme undH. Böhme: Feuer, Wasser, Erde, Luft, a. a. O., S. 253 f.

Analogiedenken ^ 129

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Adlers (= das unvollendete Werk), der irdische Magnes, der den Himmel zur 
»Verheiratung des Oberen mit dem Unteren« anzieht, die Gebärmutter der 
Größeren Welt, die »jungfräuliche umfassende« Erde der Natur, der fixe, fi­
xierende und zur Gerinnung bringende Teil des Steines der Weisen, das trok- 
kene Wasser, das die Hände nicht befeuchtet, der Körper ohne Geist und See­
le, das Ferment für den zugehörigen beseelten Geist, das schneeige und 
samentragende Gefäß, der liebliche und irdisch-paradiesische Garten seiner 
unvergänglichen und unsterblichen Seele, der umfassende Tartarus, regina, 
luna, lunaria, Silber, Saturn - im Gegensatz zu Sperma, solaria, aurum pota- 
bile in gleicher Höhe auf der anderen Seite.23

Vgl. Abb. S. 127: Es handelt sich um eine Gesamtdarstellung von Böhmes 
System, die die Entstehung der Planetenbahnen durch die Polarität zweier 
Brennpunkte erklärt. Der äußerste Ring ist der Abgrund, das uranfängliche 
Nichts, aus dem durch Selbstreflexion in einem Spiegel (Spiegel der Weis­
heit) der dialektische Dreischritt der Schöpfung anhebt. Die obere Kugel trägt 
den Gottesnamen ADONAI und ist die erste Phase des kosmogonischen Pro­
zesses, der Selbstbewegung der Einheit. Darin liegen sechs eingefaltete Sa­
menkräfte. Im zentralen Buchstaben S ist die androgyne Gottheit (Christus 
und Sophia) abgekürzt. Die kleine Kugel in der Mitte ist das göttliche Ein- 
und Ausatmen, Expansion und Kontraktion, aus der ein ewiges Pulsieren 
zweier polarer Prinzipien resultiert: Die dunkle Kugel rechts ist die negative 
Phase der Kontraktion, die mit Saturn, Merkur und Mars funktioniert; die 
helle Kugel links entsteht nun als dritte, positive Phase der Expansion und 
der Lebensfülle. Beide Sphären besitzen eine zentrale Spiegelachse. Die unte­
re große Kugel stellt das sichtbare Universum mit Tierkreis, Planeten, Sonne 
und Erde dar als Resultat der oberen Sphären, die seine Funktionsprinzipien 
darstellen. Das Kosmogramm vereinigt in einem einzigen, gewundenen 
Raum zwei völlig verschiedene Ebenen: die Ebene des sinnlichen Universums 
und die Ebene von dessen Funktionsprinzipien.

Worauf man bei solchen Kosmogrammen das Augenmerk richten 
muß, sind zwei Aspekte, die sich nur abstraktiv auseinanderhalten 
lassen: erstens der ontologische Aufbau des hermetischen Univer­
sums und zweitens die formale Struktur seiner Abbildung.

(1) Obwohl es unterschiedliche hermetische Kosmologien gibt, 
findet man für den ontologischen Aufbau des hermetischen Univer­
sums ein Standardmodell, dessen sich die Kosmogramme durch­
gehend bedienen: das Modell einer Sphäre und ihres Zentrums. Für

23 Vgl. die Erläuterung des Kosmogramms von W Pagel: Das medizinische Weltbild des 
Paracelsus. Seine Zusammenhänge mit Neuplatonismus und Gnosis, Wiesbaden 1962,
S. 140.

130 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

die Hermetik typisch ist, daß sie dieses Modell universalisiert. Alles 
wird im Verhältnis von Sphäre und Zentrum geordnet. Dies ist nur 
möglich unter Supponierung eines Allmittelpunktes. Wie das Sy­
stem des Weltganzen insgesamt, ist jedes Subsystem, jedes Ding auf 
diesen Allmittelpunkt hin orientiert. Deshalb ist das Zentrum ubi­
quitär. Anders gesagt: In jedem beliebigen Punkt ist das Universum 
in sich selbst zentriert. Daraus ergibt sich eine Überlagerung aller 
hermetischen Raumebenen: einerseits als konzentrische Schichtung 
von unterschiedlichen Raumsphären, andererseits als eine Reihe von 
Raumkugeln, die - zentriert auf einen gemeinsamen Urmittelpunkt 
- auseinander hervorgehen. Es sei in diesem Zusammenhang auch 
auf die alchemische Theorie des medium centri hingewiesen, die Idee 
eines Mittelpunktes des Mittelpunktes, einer Selbstpotenzierung des 
Zentrums, das dadurch, daß es selbst noch seiner selbst Zentrum ist, 
erst recht als Zentrum des Universums gedacht werden muß. Ein 
solches ubiquitäres Zentrum kann mathematisch nur von einer un­
endlichen Sphäre umgeben sein: »centrum ubique, circumferentia 
nusquam«, lautet hierfür die Formel, die erstmals im Buch der vier­
undzwanzig Philosophen24 begegnet, einer dem Hermes Trismegi- 
stos zugeschriebenen Schrift aus dem 12. Jahrhundert.

Das Modell des in Einem Punkt zentrierten Kugeluniversums ist 
allerdings wesentlich älter. Es reicht von Johannes Eriugena, der ara­
bischen Theologie des Aristoteles, Pseudo-Dionysios Areopagita, 
dem hermetischen Platoniker Apuleius (um 150 n. Chr.) über die 
pseudo-aristotelische Schrift De Mundo (um 100 n. Chr.), über Ma- 
crobius, Boethius bis zu Platons Timaios und in die vorsokratische 
Philosophie zurück, bis zur Seinskugel des Parmenides und noch wei­
ter bis zum göttlichen Kreis der Orphiker. Die Rezeption in der 
Blütezeit der Hermetik, der Renaissance und barocken Universalwis­
senschaft, und darüber hinaus ist dann genauso breit gestreut, wie die 
Vorstellung alt ist: Über Ficino, Reuchlin, Weigel und viele andere 
wird sie bis zu Novalis und Franz von Baader mystisch-spekulativ 24

24 In mehreren Handschriften lautet der Titel: Liber Termegisti de regulis theologiae. 
Vgl. C. Baeumker: Das pseudo-hermetische Buch der vierundzwanzig Meister (Liber 
XXIV philosophorum). Ein Beitrag zur Geschichte des Neupythagoreismus und Neu­
platonismus im Mittelalter, in: ders.: Studien und Charakteristiken, Münster 1927, 
S. 194-214. Die Textstelle in der neuesten Edition von F. Hudry: Liber Viginti Qvattvor 
Philosophorvm, Turnhout 1997 (Corpus Christianorvm, Bd. 43a, Hermes Latinus, 
Bd. 3, Teil 1), Pars altera, II, S. 37.

Analogiedenken ^ 131

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

weiterentwickelt; über Nicolaus Cusanus, Kepler, Leibniz reicht sie in 
die Mathematik und moderne Naturwissenschaft hinein.25

(2) Dieses ontologische Modell beruht - die Quellen seit Parme- 
nides bezeugen es - auf einer mystischen Erfahrung. Deshalb ist der 
kosmologische Mittelpunkt des hermetischen Universums kein ma­
thematischer, sondern ein >mystischer<, ein imaginärer Punkt. Man 
könnte, wenn man die formale Struktur betrachtet, von einer »ma­
thematischen Mystik« (Mahnke) sprechen. Bemerkenswert ist nun, 
daß die hermetischen Kosmogramme nichts anderes versuchen, als 
für diesen imaginären Punkt eine symbolische Darstellung zu ent­
wickeln. Der Ontologie muß ihre Darstellung entsprechen. In der 
Tat ist dies der Fall.

In den beiden angeführten Kosmogrammen fallen zwei Ord­
nungsprinzipien auf: Symmetrie und Polarität. Beide Strukturen 
sind in einer sphärischen Aufbaustruktur zu einer konkreten Ge­
samtgestalt des Universums verbunden. Um dessen formale Struktur 
noch schärfer in den Blick zu bekommen, sei ein drittes Kosmo- 
gramm beigezogen:

25 Eine nach wie vor unüberholte Gesamtdarstellung gibt D. Mahnke: Unendliche 
Sphäre und Allmittelpunkt. Beiträge zur Genealogie der mathematischen Mystik, Halle
1937.

132 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

(3) Mundus intelligibilis et Mundus elementaris, Falttafel nach Vorzeichnung 
von Jan Sadeler II., gestochen von Wolfgang Kilian, in: M. Geiger: Microcos- 
mus hypochondriacus sive de melancolia hypochondriaca, München 165126

26 Zur Bedeutung des Stiches G. Böhme und H. Böhme: Feuer, Wasser, Erde, Luft, 
a.a.O., S. 235: »Im Stich des Mundus elementaris sind noch jene anthropologischen 
Grundannahmen lebendig, wonach derjenige, welcher wissen will, was der Mensch ist,

Analogiedenken ^ 133

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Hier zeigt das hermetische Kosmogramm eine Ordnung, die mit 
einem Polar- bzw. Kreiskoordinatensystem verglichen werden 
könnte. Mathematisch betrachtet hinkt der Vergleich allerdings. Die 
Achsen - Radial- und Kreislinien - markieren nämlich Diskontinui­
täten, ausgezeichnete Strukturen des hermetischen Universums und 
kein bloßes Bezugssystem in einem Kontinuum. Man könnte hier 
besser von radialen und konzentrischen Weltlinien sprechen.

Für den hermetischen Analogienkosmos ist dieses Weltliniensy­
stem offensichtlich konstitutiv. Betrachten wir einmal den mundus 
elementaris auf seine Ordnungsrelationen hin! Die Gegenstände, 
die hier in eine hermetische Ordnung gebracht werden, sind in vier 
Gegenstandsklassen aufgeteilt: in Planeten, Erzengel, innere Organe 
des menschlichen Körpers und Metalle. Da sie senkrecht zu den kon­
zentrischen Weltlinien stehen, handelt es sich um vier (virtuelle) ra­
diale Weltlinien. Indes ist diese Gruppierung von Gegenständen in 
Klassen nur vorläufig; denn sie wird durch eine Zuordnung der Ge­
genstände zwischen den verschiedenen Klassen überlagert (wohl­
gemerkt: nicht ersetzt, da Klassifikation nach wie vor eine Substruk­
tur des Kosmogramms ist). Diese Zuordnung übernehmen die 
sichtbar eingetragenen konzentrischen Weltlinien, die sowohl eine 
vertikale als auch eine horizontale Ordnungsfunktion besitzen:

(1) Vertikal werden verschiedene Realitätsebenen übereinander 
geschichtet: Tierkreis, Jahreszeiten, die vier empedokleischen Ele­
mente, die astral-planetarische Sphäre und der menschliche Körper, 
Kreis der Triaden, die Disziplinen der Wissenschaft27, der Kreis der 
gesamten Natur und im Zentrum: die Weltseele.

(2) Horizontal werden die Elemente dieser Ebenen unterein­
ander verknüpft. Insbesondere die mittleren Kreise ziehen Analogien

mit den Bildungskräften der Elemente beginnen muß - eine uns heute fremd anmuten­
de Vorstellung. Doch in ihr steckt eine Wahrheit. Denn in historischer Perspektive ist 
der Mensch nicht nur, aber zuerst als >Übersetzung< der Elemente verstanden worden: 
Das gilt seit Empedokles. Oder anders gesagt: Die Gefühle und der Leib artikulieren sich 
im Medium der Elemente. Diese Einsicht ist heute weitgehend verloren - und es ist zu 
vermuten, daß dies entscheidend beitrug zur Entfremdung des Menschen von der Natur, 
die er selbst ist. In diesem Jahrhundert hat nur Gaston Bachelard eine (nicht zu Ende 
geführte) Typologie der Seelenformen, der Gefühls-, ja selbst der Traumtypen im Sche­
ma der Elemente zu entwickeln gewagt. Diesem Ansatz ist zu folgen.«
27 Man beachte, daß die Wissenschaften in der Hermetik des 17. Jahrhunderts ihren 
eigenen kosmologischen Ort haben.

134 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

zwischen den Elementen verschiedener Gegenstandsklassen, zwi­
schen Gestirnen, Erzengeln, Organen und Metallen sowie verschie­
denen Triaden, die sich in folgender Analogientafel wiedergeben las­
sen:

Gestirn Erzengel Organ Metall
Saturn Oriphiel Milz Blei
Jupiter Zachariel Leber Zinn
Mars Samuel Galle Eisen
Sonne Michael Herz Gold
Venus Anael Nieren Kupfer
Merkur Raphael Lungen Quecksilber
Mond Gabriel Gehirn Silber

Drei Prinzipien Drei Welten Drei Lebensalter Drei Königreiche

Weil dieses Weltliniensystem, und zwar sowohl seine klassifikatori- 
sche wie seine Entsprechungsordnung, in einem Punkt - dem Allmit­
telpunkt - zusammenläuft, ist der innere Kreis und das Zentrum auf 
das System als Ganzes ausgerichtet. Daß die Weltseele im Zentrum 
steht, verlangt, das ganze Weltliniensystem als die Affektionsstruk­
tur der Weltseele zu verstehen, als ihr nach innen ausdifferenziertes, 
nach außen geschlossenes und insgesamt in einem Brennpunkt zen­
triertes Kraftfeld.

Das System radialer und konzentrischer Weltlinien verbindet 
auch die beiden verschiedenen Brennpunkte des Kosmogramms, die 
Brennpunkte der elementaren und der intelligiblen Welt. Auch der 
mundus intelligibilis folgt approximativ derselben Ordnungsstruk­
tur. Und wenn man mit dem Gedanken eines Allmittelpunktes ernst 
macht, kommt man nicht umhin, die Brennpunkte beider Sphären als 
gespiegelte Brennpunkte zu betrachten, die in der unanschaulichen 
Dimensionalität des gesamten Universums, der Einheit von elemen­
tarischer und intelligibler Welt, letztlich in ein und demselben Zen­
trum zusammenfallen. Diese über die Asymmetrien hinweg zu den­
kende Gesamtsymmetrie von elementarischer und intelligibler Welt 
entspricht durchaus der hermetischen Kosmotheologie, die panthei- 
stisch und dualistisch in einem ist.

Obgleich die Symbolebene des hermetischen Kosmogramms

Analogiedenken W 135

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

kaum einer erschöpfenden Interpretation zuzuführen ist, zeigt es 
eine ziemlich exakt nachzeichenbare Struktur: ein bestimmtes Welt­
liniensystem, das ein Ordnungsmuster erkennen läßt, nach dem sich 
das hermetische Universum ausrichtet. Man könnte versucht sein, 
hier ein rein gedankliches Ordnungssystem, ein bloßes Denkmuster, 
zu erblicken. Klargestellt sei indes, daß die Weltlinien auch als solche 
verstanden werden müssen: als die Achsen der Welt.

Hinzu kommt, daß man trotz der berechtigten Rede von einer 
formalen Struktur den Gestaltcharakter der Instanzen, die eigentli­
che Bildnatur des hermetischen Universums, berücksichtigen muß. 
Das Zentrum des sphärischen Systems ist nicht einfach ein Punkt, 
sondern eine mit Gestalten gefüllte Sphäre: deus, homo, filius, Affe 
der Natur usw. Die vom Mittelpunkt ausgehenden Strahlen laufen 
nicht einfach ins Unendliche, sondern in ein abschließendes Periphe­
riesystem: den Tierkreis. Dieser ist nicht bloß ein in Grade aufgeteil­
ter Kreis, sondern jeder Abschnitt ist mit einem eigenen symboli­
schen Universum gefüllt, dem jeweiligen Tierkreiszeichen. Bis zum 
Tierkreis sind die Prinzipien anschauliche Körper, die durch Götterfi­
guren repräsentiert sein können. Jenseits des Tierkreises beginnt 
zwar die intelligible Welt, in Stationen kontinuierlicher Approxima­
tion an den zweiten Mittelpunkt: an das göttliche Urprinzip; da aber 
auch dieses in Form geometrischer Figuren gestalthaft wiederge­
geben ist, bleibt selbst die intelligible Welt, die nicht sinnlich er­
scheint, anschaulich.

3. Zur Rationalität des Modells

a) Die Generierung der Analogien aus einem Prinzip

Was uns näher an diesem Ordnungssystem interessiert, ist die Frage, 
wie es kommt, daß über die gattungsmäßige Klassenzugehörigkeit 
hinweg Entsprechungsbeziehungen zwischen diversen Gegenstän­
den, Instanzen und Bereichen bestehen. Existiert ein Prinzip, dem 
diese Zuordnungen folgen? Sowohl >horizontal<, entlang der Kreis­
linien, wie >vertikal<, entlang der Radiallinien, ist die Zuordnung be­
herrscht durch den Bezug auf das gemeinsame Zentrum. Die ver­
tikal-radiale Zuordnung ist nicht primär durch die Reihenfolge der 
Sphären geregelt, sondern durch ihr gemeinsames Zentrum. Man 
kann das Konstitutionsprinzip dieser Ordnungsstruktur letztlich

136 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

nur dynamisch beschreiben: als Rotation des Weltliniensystems um 
den Allmittelpunkt. (Nicht zufällig deutet das Kosmogramm Mun- 
dus elementaris ein Weltenrad an, angetrieben von den vier Win­
den.) Bestätigt sieht sich ein solches Verständnis dadurch, daß die 
Analogie - durch eine Kreislinie gezogen - in der Geometrie des 
Kosmogramms eine Rotationsfunktion verkörpert. Dieser Rotations­
funktion entspricht, daß die einzelnen Sphären wie übereinanderlie­
gende Scheiben zueinander verdrehbar sind, ohne daß sich die Ana­
logie-Zuordnungen verändern (bei einer Verdrehung werden allein 
die Blöcke der logischen Gattungen aufgelöst). Offensichtlich ist die 
Analogie ein Derivat eines rotierenden Weltliniensystems.

Ausgehend von diesen Einsichten wird der Schluß unumgäng­
lich, daß Vickers' Ansatz zu oberflächlich greift. Das >horizontale 
Denkern, das nach Vickers die Analogie charakterisieren soll, ist in 
Wahrheit ein Rotationsdenken. So sind die horizontalen Verbin­
dungslinien, die an den Rändern der in den Kompendien der philo- 
sophia hermetica beliebten Analogientafeln scheinbar willkürlich 
abbrechen, als geschlossene Meridiane des hermetischen Sphären­
universums zu lesen. Man kann den Sachverhalt quasimathematisch 
auch so ausdrücken, daß die Analogientafeln aus einer Projektion 
eines Polarkoordinatensystems auf eine Ebene mit kartesischem Ko­
ordinatensystem resultieren. Mittels Rotation des analysierten Welt­
liniensystems geht jeder Punkt auf der Kreislinie in den anderen über 
und markiert einen Ort, der von jedem auf dieser Linie eingeschrie­
benen Element eingenommen werden kann. Aufgrund dieses Überg­
angs ergibt sich die analogia oder correspondentia, die im kartesi­
schen System in einem orthogonalen Gitter der Analogientafel 
erscheint.

Dies bestätigt sich auch, wenn man abweichende Kosmogramme 
genauer betrachtet wie beispielsweise das Folgende:

Analogiedenken ^ 137

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

(4) Integrae Naturae speculum Artisque imago, gestochen von Matthäus 
Merlan d. Ä. (1617), Zweites Titelkupfer zu: R. Fludd: Utriusque Cosmi 
Maioris scilicet et Minoris Metaphysica [...], Bd. 1: De Macrocosmi Historia, 
Oppenheim 1617

138 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

m
* 
<.
 

U
i •

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

Obwohl Fludds Spiegel der Natur gerade die umgekehrte Ord­
nung zeigt - auf den konzentrischen Weltlinien Klassifikation, auf 
den radialen Weltlinien Analogien -, setzt sich diese nach demselben 
Rotationsprinzip zusammen. Wir sehen ein Zentrum mit Sphären 
und einen über alle Abteile hinwegstreichenden Kegel, der die Funk­
tion der ars, der Wissenschaft, symbolisiert. Die ars ist hier offen­
sichtlich identisch mit einer Rotationsbewegung in einem Weltlini­
ensystem. Ähnliches gilt für die Vertikale, für die Schichtung des 
hermetischen Universums. Wir treffen auf etliche Hinweise, daß die­
se ebenso wie die Analogienverknüpfung aus einer Rotationsfunk­
tion entsteht: aus der Auswicklung des ganzen Kosmos aus dem 
Einen Zentrum, deren geometrische Gestalt die Spirale ist. Demnach 
ist jede lineare Skala als Resultat einer Rotation zu lesen: als Radius, 
unterteilt nach seinen Schnittpunkten mit der Zentralspirale. Im 
übrigen gibt es etliche Kosmogramme mit Spiralstruktur28

Wie verbindlich das System rotierender Weltlinien für die her­
metische Kosmologie tatsächlich ist, zeigen auch diejenigen in den 
Kosmogrammen verwendeten Ordnungsmuster, die sich auf den er­
sten Blick nicht mit dem Rotationsmodell zu decken scheinen. Aus 
der Vielfalt der Figuren, welche die Stecher der Kosmogramme an­
bieten, kehren folgende als feste Typen wieder: der philosophische 
Baum der Alchemie mit der Struktur offener Verästelung, der Sephi- 
roth-Baum der Kabbala mit der Struktur geschlossener Verästelung, 
die Schlange der kosmischen Zeit: Verästelung, Torsionssysteme (ge­
wundene Spiralstrukturen), Pyramiden, Triangulation, Quadratur 
und deren Vielfaches. Sie alle sind im Hinblick auf die Rotation um 
den Allmittelpunkt lesbar, indem sie verschiedene Weisen definieren, 
die Kohärenz von Sphäre und Allmittelpunkt auszudrücken. Schließ­
lich gibt es keine Figur, die nicht der Sphäre einbeschrieben wäre und 
mit dieser ein gemeinsames Zentrum teilte. Triangulation und Qua­
dratur sind Operationen, die am Kreis vorgenommen werden. Pyra­
miden sind nichts anderes als Kreissektoren. Selbst das scheinbar 
nicht-sphärische Modell des Baumes kann eine Form des Radius ver­
körpern, indem es ein Wurzelzentrum darstellt, das zu einer Periphe­
rie auskeimt.

Somit sind wahrscheinlich alle Relationen im hermetischen 
Universum als Derivate einer Rotationsfunktion zu verstehen, d. h. 
als Symmetrieoperationen in bezug auf den Allmittelpunkt. Ins­

28 Siehe die Abbildungen bei A. Roob: Alchemie und Mystik, a.a. O., bes. S. 43.

Analogiedenken ^ 139

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

besondere drei fundamentale Gesetzmäßigkeiten des hermetischen 
Universums können aus solchen Symmetrieoperationen abgeleitet 
werden:

(1) Polarität aus der Spiegelung eines x in einem zentralen 
Brennpunkt, so daß dem x ein y als sein Komplement entsteht,

(2) Homöomerien, beispielsweise die Mikro-Makrokosmos­
Analogie aus der Spiralrotation mit dem Effekt einer Ein- oder Aus­
wicklung des einen aus dem anderen,

(3) Transmutierbarkeit der Substanzen aus der rotativen Trans­
ferierbarkeit jeder Instanz auf den Koordinatenpunkt einer anderen 
(Vertauschung durch Drehung).

b) Die Erkenntnisleistung hermetischen Denkens

Nachdem das Konstruktionsprinzip der Analogien im hermetischen 
Universum einsichtig gemacht werden konnte, wird plausibel, inwie­
fern das vorgeführte Ordnungsmodell nicht aus dem Rahmen all­
gemeiner Kriterien für Wissenschaftlichkeit herausfällt. Man ist 
genötigt, das im Kosmogramm abgebildete hermetische Universum 
in mindestens drei Punkten als wissenschaftlich fundiert einzustu­
fen:

(1) Die Ableitung der Analogierelationen aus einer Rotations­
funktion entspricht einer methodisch geleiteten Konstruktion aus 
einem Prinzip, ähnlich wie die Axiomatisierung oder die mathemati­
sche Funktionalisierung in den exakten Wissenschaften prinzipien­
gesteuerte Konstruktionen anpeilen.

(2) Offensichtlich arbeitet die Hermetik mit einem basalen Ord­
nungsmodell - einem Rotationsmodell mit ubiquitärem Mittel­
punkt. Und offensichtlich gehört dieses Modell zu jenem Komplex, 
der in der Wissenschaftstheorie als »Paradigma«29 bezeichnet wird 
und jedem Wissenschaftstyp eigen ist. Das Paradigma bildet den 
theoretischen Rahmen einer Wissenschaft, der dreierlei verkörpert: 
eine gemeinsame intuitive Grundeinstellung gegenüber den Phäno­
menen, einen Kanon der für wichtig erachteten Fragestellungen und 
der zugelassenen Lösungsmethoden, sodann ein Modell, das gegen­
über empirischer Widerlegung immun ist, weil jedes Phänomen ihm 
entsprechend gedeutet wird. In diesen drei Merkmalen des Paradig­

29 Entwickelt wurde der Begriff von Th. S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Re­
volutionen, Frankfurta.M. 1967, bes. S. 68 ff.

140 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

mas unterscheiden sich hermetische und exakte Wissenschaften 
nicht.

(3) Schließlich entwickelt das hermetische Ordnungsmodell das­
selbe, was die mathematische Naturwissenschaft anstrebt: in den 
Asymmetrien der Phänomene Symmetrien zu finden. Das hermeti­
sche Kosmogramm ist diesbezüglich gar nicht zu überbieten, und 
ihm gegenüber erscheint das über den Symmetriebegriff definierte 
Programm der gegenwärtigen Physik bloß epigonal.

In einem weiteren Punkt erweist sich das hermetische Ord­
nungsmodell der gegenwärtigen Wissenschaft sogar überlegen. Um 
diesen Gesichtspunkt zu gewinnen, ist die Frage zu stellen, worin der 
Nexus besteht, den das Rotationssystem konstruiert und den wir als 
Analogie oder Korrespondenz bezeichnen. Bislang blieb noch unge­
klärt, welchen Kategorien die Analogierelation folgt.30

Mit Relationskategorien des etablierten wissenschaftlichen 
Denkens ist die Analogierelation nicht in ihrer ganzen Spannbreite 
zu erfassen. Wenn wir beispielsweise die Relationskategorien des 
Kantischen Kategoriensystems zugrunde legen (Inhärenz, Kausalität 
und Wechselwirkung), zeigt sich eine gewisse Inkompatibilität für 
den im Kosmogramm skizzierten Realnexus: Keine Zuordnung ist 
eindeutig eine Substanz-Akzidens-Relation, auch wenn tatsächlich 
die zugeordneten Instanzen sich gegenseitig als Attribute dienen 
können. Und keine Zuordnung ist eindeutig eine von Ursache und 
Wirkung, wenngleich ein kausaler Aspekt durchaus mitschwingt: 
Die Analogie beschreibt die Tendenz der Dinge, sich selbst Ähnliches 
zu erzeugen, wie es Cornelius Agrippa in seiner Occulta Philoso- 
phia31 beschreibt. Also ist sie eine Art symbolischer Reproduktion 
eines Relats in einer mehrstelligen Relation. Aufgrund dieser Eigen­
schaft ließe sich die Analogie am ehesten als durch Iteration zustande 
gekommene Wechselwirkung verstehen. Es gibt Anhaltspunkte 
dafür, daß diese Wechselwirkung näher bestimmt ist, beispielsweise 
als libidinöse Kraft oder als harmonikaler Zusammenklang. Man 
denke an die sympathia aller Dinge im Strahlungsfeld der anima 30 31

30 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 46-58, gibt in diesem Zusammen­
hang vier Kategorien an: convenientia (räumliche Berührung), aemulatio (Spiegelung 
über räumliche Distanz hinweg), Analogie, Sympathie. Analogie verstehen wir als 
Oberbegriff dieser vier Kategorien.
31 [H.] C. Agrippa: De occulta philosophia libri tres, hrsg. von V. Perrone Compagni, 
Leiden, New York, Köln 1992, lib. II, cap. LVII, S. 386 (Studies in the History of Chris­
tian Thought, Bd. 48).

Analogiedenken ^ 141

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

mundi, wie sie Agrippa beschreibt, der die Wechselwirkung - in 
Berufung auf Eingeweihte wie Zoroaster - auf »divinae illices« 
(»göttliche Lockungen«) oder »symbolicae illecebrae« (»symbolische 
Köder«)32 zurückführt, oder wie die Neupythagoräer, beispielsweise 
Athanasius Kircher, der die sympathia als »harmonia mundi« oder 
»symphonia«33 bestimmt.

Ähnliches wie für die Kantische Relationskategorie gilt auch für 
Raum und Zeit. Sowohl der Raum wie die Zeit sind nur teilweise 
Parameter für die Ordnung im Kosmogramm Mundus elementaris. 
Zweifellos unräumlich sind alle horizontalen Zuordnungen, garan­
tiert zeitlich nur der Jahreszeitenkreis. Unzeitlich sind weiter die ver­
tikalen Zuordnungen, eindeutig räumlich einzig die ptolemäische 
Ordnung der Planetensphären und der Zodiacus. Weder räumlich 
noch zeitlich sind die übrigen Zuordnungen. Das Kosmogramm be­
schreibt einen übergeordneten Ordnungsraum, in dem räumliche 
und unräumliche Beziehungen angeordnet sind; ebenso beschreibt 
es eine überzeitliche Synchronizität, in der verschiedene Zeitphasen 
zugleich präsent und mit unzeitlichen Ordnungsstrukturen ver­
knüpft sind. Das Kosmogramm gewährt also Einblick in einen syn- 
chronizitären Hyperraum.

In Anlehnung an Faivre, der eines der wichtigsten hermetischen 
Denkprinzipien mit dem Begriff der >Synchronizität< bezeichnete, 
kann diese als übergeordnete Relationskategorie der Analogiever­
knüpfung dienen. Geprägt wurde der Begriff von Carl Gustav Jung 
in Auseinandersetzung mit der Ontologie der Astrologie.34 Unter 
Synchronizität ist ein Realnexus zu verstehen, der sich zu räum­
lichen, zeitlichen und kausalen Relationen komplementär verhält. 
In ihm ist die Kohärenz der Relata in Form einer Sinnkoinzidenz 
gegeben, einer überräumlichen, überzeitlichen und akausalen Zuord­
nung, die dem >Sinn< nach, der symbolischen Reproduzibilität der 
Relata ineinander, den Übergang von einer Instanz zur anderen re­
gelt.

Wie diese Synchronizität konstruierbar ist, sollte nun rücksicht­
lich des Modells nachvollziehbar werden. Das hermetische Theorem

32 A.a.O., lib. I, cap. XIII, S. 112.
33 Vgl. die Analogientafel in A. Kircher: Athanasii Kirchen [...] Mvsvrgia Vniversalis, 
2 Bde., Rom 1650, Bd. 2, S. 393.
34 Die einschlägigen Expositionen finden sich in C. G. Jung: Über Synchronizität, Olten 
1971.

142 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

des ubiquitären Allmittelpunktes schafft - um einen Terminus aus 
der gegenwärtigen Physik zu gebrauchen - den privilegierten Stand­
punkt des idealen Beobachters. Vom Allmittelpunkt aus sind alle 
Sektoren der räumlich-zeitlichen Welt einschließlich der intelligi- 
blen synchron und können im entsprechend strukturierten Hyper­
raum abgebildet werden.

Damit haben wir den entscheidenden Gesichtspunkt gewonnen. 
Was das hermetische Kosmogramm leistet, ist nichts Geringeres als 
eine topologische Vernetzung aller Seinsschichten und ihrer Gesetz­
mäßigkeiten im Brennpunkt einer überzeitlichen, stehenden Simul- 
taneität. Im synchronizitären Hyperraum des hermetischen Univer­
sums herrscht eine Kohärenz der verschiedenen Realitätsebenen, die 
von der an meßbaren Zeitprozessen orientierten Experimentalwis­
senschaft nicht mehr erreicht wird. Um es bildlich auszudrücken: Im 
Blick auf die Vielschichtigkeit der Welt erreicht die Hermetik gleich­
sam eine höhere Tiefenschärfe. Das dahinter stehende Ordnungs­
modell ist eminent rational und vermittelt eine >wissenschaftliche< 
Erkenntnis der Welt. Deshalb darf nicht erstaunen, wenn der syn- 
chronizitäre Hyperraum des hermetischen Universums in der gegen­
wärtigen Physik als überzeitlicher Superraum aller Naturstrukturen 
in rudimentärer Form wieder auftaucht.

Analogiedenken W 143

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie 
in Agrippas Magie

Manuel Bachmann

1. Auf der Suche nach einem morphologischen Denken

Die Strukturabbildungsmaschine SME (Structure-Mapping Engine) 
von Falkenhainer, Forbus und Gentner1, ein Computermodell der 
Analogiebildung, bewerkstelligt eine Analogie zwischen dem Son­
nensystem und dem Rutherfordschen Atommodell über folgende 
prädikatenlogische Repräsentationen (vgl. S. 145).

Was ermöglicht SME, zwischen zwei so heterogenen Bereichen 
wie dem Sonnensystem und dem Atommodell eine Analogie auf­
zustellen? Man muß bedenken, daß eine Fülle von Daten zur Verfü­
gung steht: Informationen über die Monde, die um die Planeten krei­
sen, über die entgegengesetzte elektrische Ladung bei Protonen und 
Elektronen, über relative Geschwindigkeiten, über die Nachbarschaft 
zu anderen Himmelskörpern, über die Zusammensetzung der Sonne 
und des Atomkerns und vieles mehr. Für die Analogie hingegen sind 
nur bestimmte Beziehungen von Bedeutung, und solche werden vom 
Programm benutzt: >zieht an<, >kreist um<, >Schwerkraft<, entgegen­
gesetztes Vorzeichens >größer< sowie die grundlegende Beziehung 
>Ursache von<. An dieser Tatsache ist auf den ersten Blick nichts Auf­
regendes zu finden. Auf den zweiten Blick muß aber erstaunen, daß 
überhaupt ein Computermodell für die Analogiebildung entwickelt 
wurde. Tatsächlich sind Analogien ins Zentrum der Kognitionswis­
senschaften gerückt. Dies geht so weit, daß der Erfolg der Forschun­
gen im Bereich Künstlicher Intelligenz daran gemessen wird, wie 
weit es gelingt, Computermodelle für Analogiebildungsprozesse zu 
entwerfen. Man verspricht sich davon Einblicke in die höchsten Fä­
higkeiten des menschlichen Geistes: der Erkenntnis und der Kreati­
vität. Vor dem Hintergrund solcher ehrgeiziger Zielsetzung wird ver-

1 B. Falkenhainer, K. D. Forbus und D. Gentner: The Structure-Mapping Engine, in: Ar­
tificial Intelligence, Bd. 41 (1990), S. 1-63.

144 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Sonnensystem

Ursache

Ursache und kreist um (Planet, Sonne)

Schwerkraft zieht an (Sonne, Planet) größer

Masse (Sonne) Masse (Planet) Masse (Sonne) Masse (Planet) größer

Temperatur Temperatur
(Sonne) (Planet)

Atommodell

Ursache kreist um (Elektron, Kern)

entgegengesetztes zieht an (Elektron, Kern) größer

Ladung (Kern) Ladung (Elektron) Masse (Kern) Masse (Elektron)

ständlich, wenn Hofstadter, der SME diskutiert, an diesem Pro­
gramm dessen Beschränktheit rügt, indem es auf passende Repräsen­
tationen angewiesen sei und nicht von selbst die übergreifende 
Struktur im Zusammenhang von Sonnensystem und Atommodell 
ausfindig machen könne. Insofern ist SME - so müssen wir hieraus 
schließen - nicht intelligent; denn die Analogie steht laut Hofstadter 
im »Zentrum der Intelligenz«, und er beklagt, daß sie bislang nur als 
»esoterischer Bestandteil des Denkens«2 galt.

Das Denken in Analogien und seine konstruktive Simulation ist 
nicht nur Zielpunkt der gegenwärtigen Kognitionswissenschaften, es 
ist eine eigenständige Erkenntnis- und Suchstrategie in den Wissen­

2 D. R. Hofstadter und die Fluid Analogies Research Group: Die FARGonauten. Über 
Analogie und Kreativität, Stuttgart 1996; S. 78, zu SME siehe S. 210-214.

Analogiedenken ^ 145

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

schaften, die sich unter dem Titel »Morphologie« etablierte - eine 
Bezeichnung, die für »Analogik«3 steht und diesen Begriff substitu­
iert. Wir sprechen hier nicht bloß von denjenigen Ansätzen, die in 
der Linguistik oder der Zoologie »morphologisch« genannt werden. 
Wir sprechen hier von der Morphologie eo ipso. Sie geht über spezi­
fische Anwendungsbereiche weit hinaus. Shurig4 zeichnet sie aus als 
knowledge tool, um unmißverständlich auf ihre eminente Bedeutung 
für den wissenschaftlichen Erkenntnisprozeß aufmerksam zu ma­
chen.

Als Begründer dieser Wissenschaft gilt Goethe, der seine natur­
wissenschaftlichen Arbeiten zu einer allgemeinen Morphologie zu­
sammenfassen wollte, indem er Formen als natürliche Entwicklungs­
gebilde zwischen Gestalt und Verwandlung beschrieb.5 Deren 
Verhältnis ist, in Goethes Worten, ein Schwanken in steter Bewe­
gung, und ihre Affinität wird nur über Analogiebildungsprozesse er­
sichtlich. Zum Erben Goethes erklärte sich Oswald Spengler mit sei­
ner Morphologie der Weltgeschichte, die beispielsweise zwischen der 
Differentialrechnung und dem dynastischen Staatsprinzip Ludwigs 
XIV., zwischen der antiken Staatsform der Polis und der euklidischen 
Geometrie oder zwischen der kontrapunktischen Instrumentalmusik 
und dem wirtschaftlichen Kreditsystem Analogien im Sinne einer 
morphologischen Verwandschaft zu entdecken meinte.6 Noch weiter 
ging der Astrophysiker Fritz Zwicky. Er entwickelte seit den 50er 
Jahren am Institute of Morphological Research (Pasadena, USA) 
morphologische Denk- und Suchstrategien in der Überzeugung, daß 
allein die Morphologie jene Wissenschaft sei, die eine adäquate 
Wirklichkeitserkenntnis ermögliche. »Morphologische Forschung 
beschäftigt sich, wie der Name schon sagt, mit der Gestalt und den 
strukturellen Eigenschaften von Problemfeldern, z. B. Feldern von 
materiellen Gegenständen [...], von Phänomenen, sowie von Feldern

3 Verwendet von H. de Witt: Analogik. Grundlagen einer Wissenschaft der Analogien, 
ihre Gesetze und ihre Anwendungen, 3 Bde., Luzern, Winterthur, Oberwil bei Zug 
1972-1983.
4 R. Shurig: Morphology - A Knowledge Tool, in: System Research, Bd. 3 (1986), 
S. 9-19.
5 Seine Fragment gebliebene Programmschrift ist: Bildung und Umbildung organischer 
Naturen, in: J. W Goethe: Naturwissenschaftliche Schriften (Gedenkausgabe der Wer­
ke, Briefe und Gespräche, Bd. 17), Stuttgart, Zürich 1949, 2. Aufl. 1964, S. 11 ff.
6 O. Spengler: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Welt­
geschichte, München 1979, S. 8.

146 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

ideeller Begriffe.«7 Sie operiert mit Feldüberdeckungen, um Gesamt­
heiten von Phänomengruppen zu erkennen, woraus sich ein neues 
Weltbild, das morphologische Weltbild, ergibt. Den Morphologen 
verstand Zwicky als »Spezialisten] des Unmöglichen«8 mit einem 
Blick für Analogien, Formenreihen, Gegenläufe und Ergänzungen.9

Das Zwicky-Programm ist der wohl deutlichste Ausdruck für 
ein aufgekommenes Unbehagen an jenen Rationalitätsstandards, die 
allein für wissenschaftlich ausgegeben werden: an der Axiomatisie- 
rung, der Klassifikation, der mathematischen Funktionalisierung. 
Das wissenschaftliche Denken will ersetzt, vertieft oder ergänzt, auf 
jeden Fall dahingehend >verbessert< werden, daß es vernetzende, pro­
zeß- und gestaltorientierte Denkstrategien entwickelt. Dies zu lei­
sten verspricht die Morphologie; um so mehr muß interessieren, auf 
welchen Denkprinzipien sie beruht. Im folgenden soll dieser Frage 
nachgegangen und gezeigt werden, daß sie letztlich nur im Rückgriff 
auf ältere, vergessene Wissenschaftskonzeptionen einer befriedigen­
den Klärung zugeführt werden kann.

2. Astrologie, Alchemie und Magie als 
morphologische Wissenschaften

Gewisse Äste der Wissenschaftsgeschichte bildeten lange vor Goethe 
das morphologische Denken aus: Astrologie, Alchemie, Magie. Lei­
der werden diese sogenannten occult Sciences, gerade weil sie in Ana­
logien denken, nach wie vor als pseudo-sciences verkannt, ohne zu 
berücksichtigen, daß vom Standpunkt klassischer Rationalitätsstan­
dards kein direkter Zugang zum morphologischen Denken zu finden 
ist. Es ist ganz natürlich, daß Astrologie, Magie und Alchemie im 
Denkraster des mathematischen Methodenideals als skurrile Projek­

7 F. Zwicky: Morphologie. Grundsätzliches über morphologische Forschung, in: Indu­
strielle Organisation, Bd. 25 (1956), S. 425-428, S. 425.
8 F. Zwicky: Entdecken, Erfinden, Forschen im morphologischen Weltbild, München, 
Zürich 1966, S. 57. Eine kürzere Fassung der gesamten Theorie findet sich in F. Zwicky: 
Morphologische Forschung - Wesen und Wandel materieller und geistiger struktureller 
Zusammenhänge, Winterthur 1959.
9 Zur eingehenden Behandlung der Morphologie als Wissenschaft, der morphologi­
schen Modelle und ihrer wichtigsten Vertreter vgl. H. Fitzek: Versionen der Morpholo­
gie. Psychologische Rekonstruktion der Lehre von Gestalt und Verwandlung in der 
Wissenschaftsgeschichte, Diss. Köln 1993.

Analogiedenken ^ 147

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

te in der Geschichte der Wissenschaften erscheinen. Leisegangs Be­
obachtung, eine bestimmte Denkform wirke, unter den Gesetzen 
einer anderen Denkform betrachtet, lächerlich10, trifft hier voll­
umfänglich zu. Obwohl die Magie, insbesondere die scientia magica 
der Renaissancephilosophie, und die modernen Naturwissenschaften 
als »Töchter desselben Stammes«11 - angeblich eines Willens zur 
Macht über die Natur - bezeichnet werden, beachtet man kaum, daß 
wir der Denkform und ihrer Gesetzmäßigkeit, die in jenen »okkul­
ten« Wissenschaften am Werk ist, lediglich ein tiefgehendes Unver­
ständnis entgegenbringen. Und sollte im Zuge der gegenwärtigen 
Aufwertung von Mythos und Mystik das Lächerliche, das diesem 
Unverständnis entspringt, in den Hintergrund treten, so ist das Inter­
esse ein museales - ganz ähnlich demjenigen, das beispielsweise ein 
Ägyptologe den ägyptischen Göttern entgegenbringt, ohne ihren 
Kult zu praktizieren -, auch wenn dieses Interesse dahingehend ent­
wickelt sein kann, daß man im Gegenstand eine echte Aufgabe der 
Zeit sieht, wie beispielsweise die analytische Psychologie in der Al­
chemie. Keine der genannten »okkulten« Wissenschaften wird als 
»Wissenschaft« im Sinne einer auch für die gegenwärtigen Wissen­
schaften in Betracht zu ziehenden Erkenntnisform eingeschätzt. Es 
handelt sich um tote Wissenschaften: »So sind [...] die Astrologie 
und die Alchemie ins Grab gesunken, nicht weil sie in anderen Wis­
senschaften mit ihrem Sachbestand aufgegangen sind - dann lebten 
sie ja noch so lebendig wie je -, sondern einfach, weil ihre Zeit 
erfüllet war, weil sich niemand, der sich ernstlich den Aufgaben sei­
ner Zeit widmete, mehr für sie erwärmte«.12 So unbestreitbar dieser 
Tatbestand ist, so entscheidend ist die Interpretation, was es heißt, 
ihre Zeit sei »erfüllt«. Gegen jeden Versuch, hier einen rational be­
gründeten Ablöseprozeß der exakten Wissenschaften von vermeint­
lichen Vorstufen zu vermuten, muß aus philosophischer Perspektive 
- und diese ist auf der Metaebene des historischen Theorienver­
gleichs allein maßgebend - eingesehen werden, daß es sich in unse­
rem Fall um eine Verdrängung ins Irrationale handelt, um einen 
historisch gewachsenen Irrationalisierungsprozeß, indem jene Wis­

10 H. Leisegang: Denkformen, Berlin 1928, S. 445-448.
11 K. Hübner: Die Wahrheit des Mythos, München 1985, S. 346.
12 A. Meyer: Das Wesen der idealistischen Biologie und ihre Beziehungen zur moder­
nen Biologie, in: Archiv für Geschichte der Mathematik, der Naturwissenschaften und 
der Technik, Bd. 11 (1929), S. 167.

148 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

senschaften einzig und allein deshalb am Baum der Erkenntnis 
abstarben, weil ihre Denkform (Rationalitätstyp) und deren Rationa­
litätsstandards im Verlauf der neuzeitlichen Wissenschaftsentwick­
lung allmählich nicht mehr verstanden wurden.

Zum Einstieg in das zugrundeliegende Kernproblem läßt sich 
diese These an einem bekannten Beispiel verifizieren: an der Metal- 
le-Planeten-Analogie, der Zuordnungsrelation zwischen den sieben 
Planeten: Saturn, Jupiter, Mars, Sonne, Venus, Merkur, Mond und 
den sieben Metallen: Blei, Zinn, Eisen, Gold, Kupfer, Quecksilber, 
Silber.13 Sie spielt insbesondere im Dreigestirn der hermetischen 
Wissenschaften: Astrologie, Alchemie, Magie eine Schlüsselrolle, 
ebenso in der neuplatonischen Philosophie und nicht zuletzt in der 
Kunst seit der Renaissance. In der Alchemie geht die Zuordnung so 
weit, daß die Planeten geradezu Synonyme für die Metalle geworden 
sind, allerdings nicht nur als Decknamen, sondern im Sinne einer 
Austauschbarkeit der hinter den Planeten und den Metallen stehen­
den Symbolkomplexe. Eine solche Permutationsbeziehung hängt da­
mit zusammen, daß die genannte Analogie innerhalb der hermeti­
schen Naturphilosophie seit hellenistischer Zeit eine kosmologische 
Achse verkörpert. Es darf deshalb nicht erstaunen, wenn aus den sie­
ben Metallen Constantin der Große den Prunktisch in der Sophien­
kirche anfertigen ließ14 oder wenn aus den sieben Metallen nach 
einer in der syrischen Übersetzung des Alchemisten Zosimos erhal­
tenen Tradition die Tore im »Tempel der sieben Planeten« bestehen, 
die als Tore der sieben Himmel aufzufassen sind.15 So fundamental 
diese Analogie für die Symbolsysteme der Astrologie, Alchemie und 
Magie wurde, so typisch ist sie als Muster für den hier in Frage ste­
henden Rationalitätstyp und für seine Prinzipien. Und um so wichti­
ger ist das Eingeständnis, daß wir diese Analogie keineswegs verste­
hen; denn sie ist

13 Nach E. O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie. Mit einem 
Anhang zur älteren Geschichte der Metalle. Ein Beitrag zur Kulturgeschichte, Berlin 
1919, S. 215, finden wir bei Pausanius in seiner Beschreibung von Hellas (um 200) den 
ältesten Beleg für einen Kanon von sieben Metallen: Blei, Kupfer, Elektron, Zinn, Eisen, 
Silber und Gold. Es sind diejenigen Metalle, die das unglaublich kalte und scharfe Was­
ser der Quelle des Styx in Arkadien aufzulösen vermag. Die Auszeichnung dieser sieben 
Metalle geht offensichtlich auf ein chemisches Phänomen zurück.
14 E. O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie, a.a.O., S. 216.
15 R. Reitzenstein: Poimandres. Studien zur griechisch-ägyptischen und frühchristli­
chen Literatur, Leipzig 1904, S. 364.

Analogiedenken ^ 149

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

(1) keine logische oder mathematische Analogie,
(2) kein Subsumptionsverhältnis zweier verschiedenartiger 

Phänomene unter einem experimentell nachprüfbaren Ge­
setz und

(3) keine Metaphorik.
Im weiteren ist sie auch keine

(4) Homologie oder
(5) funktionale Analogie.

(1) Grundsätzlich abzuwehren ist das sich aufdrängende Mißver­
ständnis, die Planeten-Metalle-Analogie sei eine Analogie im Sinne 
der Logik oder der Mathematik. Saturn und Blei bilden keine Zuord­
nung, die über einen Analogieschluß gewonnen werden könnte, über 
einen Schluß, der vom Besonderen auf ein anderes Besonderes führt. 
Im Analogieschluß wären Saturn und Blei deshalb einander zugeord­
net, weil eines dem anderen mehr oder weniger gleichartig ist und 
sich infolgedessen in einer bestimmten Hinsicht gleich verhält. Letz­
teres mag zwar durchaus mitgedacht werden, ist aber keineswegs der 
Grund, geschweige denn die hinreichende Bestimmung der fragli­
chen Analogie. Es ist auch nicht so, daß eine strukturelle Analogie 
zwischen zwei Relationssystemen - den Relationen der Planeten un­
tereinander und den Relationen der Metalle untereinander - vorläge, 
also Saturn und Sonne in einer ähnlichen Relation stünden wie Blei 
und Gold; denn von einer Wandlung des einen Planeten in einen 
anderen, wie sie im alchemischen Transmutationsprozeß den Metal­
len widerfährt, kann keine Rede sein, es sei denn, es handle sich um 
eine Wandlung derselben, sowohl in den Planeten als auch in den 
Metallen liegenden Kräfte oder Geister. Nur bestünden in diesem Fall 
einer Koinzidenz der beteiligten Faktoren keine zwei parallelen Rela­
tionssysteme mehr, die in einer strukturellen Analogie zueinander 
stünden. Ebensowenig geht es um Proportionsverhältnisse zwischen 
den Planeten und den Metallen, die mathematisch analog sind; denn 
die Zuordnung von Proportionen zu Planeten und Metallen - in 
Form magischer Zahlenquadrate bekannt16 - ist bereits Resultat des 
hier in Frage stehenden Analogiedenkens und nicht dessen Instru­
ment.

16 Vgl. als neuere Untersuchung zum Problem der magischen Zahlenquadrate V. Kar- 
penko: Between Magic and Science: Numeral Magic Squares, in: Ambix, Bd. 40 (1993),
S. 121-128.

150 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

(2) Wir haben es auch nicht mit einem Subsumptionsverhältnis 
zweier verschiedenartiger Phänomene unter ein experimentell nach­
prüfbares Gesetz zu tun, wie beispielsweise beim Fall eines Apfels 
vom Ast und der Bewegung des Mondes, die beide derselben Natur­
gesetzmäßigkeit unterstehen, nämlich der Newtonschen Gravitati­
onsgleichung. Die Zuordnung Planet-Metall beschreibt innerhalb 
des hermetischen Theorierahmens zwar eine Art von Naturgesetz, 
besitzt also einen ähnlichen Status wie die Newtonsche Gravitations­
gleichung innerhalb der klassischen Physik, jedoch läßt sich für sie 
keine Formel, keine mathematische Funktion angeben.

(3) Wenn es sich weder um eine logische Analogie handelt noch 
um die Relation verschiedenartiger Phänomene unter demselben Ge­
setz, so könnte man die Relation zwischen Saturn und Blei als meta­
phorische Ausdrucksweise verstehen, in erster Linie als Allegorie. 
Unbestreitbar liegt Metaphorik vor, aber keine rhetorische. Um Me­
taphorik handelt es sich insofern, als eine Art von Übertragung statt­
findet, jedoch fungiert die Übertragung nicht als Bild, das etwas an­
deres meint, als was es in erster Bedeutung sagt. Hier wird keine 
Bedeutung von einem Zeichenkomplex auf einen anderen übertra­
gen, sondern zwischen der Substanz x und der Substanz y eine onto­
logische Relation aufgestellt. Insofern handelt es sich um ein p,exa- 
^epetv ohne metaphorische Funktion.

Was bei dieser Übertragungsrelation vorliegt, ist vielmehr eine 
qualitative Entsprechung, eine morphologische Symmetrie zweier 
Gegenstandsklassen. In dieser Bezeichnung seien andere Termini 
wie >Analogie< eingeschlossen und zugleich ersetzt, um die angeführ­
ten Mißverständnisse zu vermeiden. Das Adjektiv >morphologisch< 
darf allerdings nicht dazu verführen, auf die Kategorien der verglei­
chenden Morphologie, wie sie im 19. Jahrhundert in der Biologie 
ausgebildet wurde, zurückzugreifen. Zugrunde liegt der morphologi­
schen Symmetrie weder (4) eine Homologie noch (5) eine funktiona­
le Analogie. Saturn und Blei sind nicht deshalb einander zugeordnet, 
weil sie, wie die Flügel der Insekten mit den Körperanhängen der 
Ringelwürmer, desselben Ursprungs wären. Ebensowenig sind Sa­
turn und Blei ihrer Funktion nach analog, wie die Flügel der Insekten 
zu den Flügeln der Flugsaurier. Obgleich diese Aspekte nicht aus­
geschlossen sein müssen, sind sie nicht hinreichend, um die qualita­
tive Entsprechung zwischen den Metallen und den Planeten zu be­
gründen, ja sie sind, wie sich im folgenden herausstellen wird, sogar 
völlig unzureichend. Die morphologische Symmetrie von Saturn und

Analogiedenken W 151

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Blei reicht tiefer als eine Homologie oder funktionale Analogie. Letz­
teres sind kategoriale Rudimente eines älteren morphologischen 
Denkens, dessen Prinzipien ebenso komplex wie unbekannt sind 
und deshalb irrational anmuten.

Indessen, besitzt die morphologische Symmetrie Prinzipien, 
mithin eine innere Gesetzmäßigkeit, dann muß sich diese strukturell 
beschreiben lassen. Hierbei können wir zwischen zwei Ansätzen 
wählen:

(1) Die strukturelle Gesetzmäßigkeit läßt sich auf ihre Logik 
untersuchen - im Sinne einer formalen Logik, die in einem System 
axiomatisiert wird. Eine formale Logik abstrahiert vollständig auf 
eine Struktur, deren Abbildbarkeit höchsten Allgemeinheitsgrad be­
sitzt und die gegenüber der Materie indifferent bleibt. Kant, der den 
Terminus »formale Logik« prägte, definiert ihn folgendermaßen: 
»Eine allgemeine, aber reine Logik, hat es also mit lauter Prinzipien 
a priori zu tun, und ist ein Kanon des Verstandes und der Vernunft, 
aber nur in Ansehung des Formalen ihres Gebrauchs, der Inhalt mag 
sein, welcher er wolle.«17 Auf unsere Fragestellung angewandt, be­
deutet dies: Abstrahiert wird auf eine Struktur von Prinzipien, wel­
che die morphologische Symmetrie insofern betreffen, als das 
sprachliche Zeichensystem, mittels dessen die morphologische Sym­
metrie formuliert wird, gewisse logische Elemente aufweist und mit 
bestimmten logischen Funktionen arbeitet. Eine logische Analyse der 
morphologischen Symmetrie würde, die »Prinzipien des Verstandes« 
wie Junktion und Negation im Blick, auf eine rein formale Theorie 
des Zeichensystems und seiner Operationsregeln hinauslaufen - auf 
die Gefahr hin, daß der Gegenstand: das morphologische Zeichen­
system einerseits und die formalen Mittel der Analyse andererseits 
in ein Mißverhältnis geraten. Es steht nämlich zu vermuten, daß 
ausschließlich formallogische Parameter nicht hinreichen, weil die 
morphologische Symmetrie nicht in einer rein formalen Struktur 
aufgeht.

(2) Angesichts solcher Vorbehalte gegenüber einem rein formal­
logischen Ansatz bietet sich ein anderer an: der kategorialana- 
lytische. Er zielt auf eine materiale Struktur, die sich in einem 
bestimmten Kategoriensystem und seinen Kohärenzgesetzen nieder­
schlägt. Dem rein formallogischen Ansatz zur Analyse des Denkens

17 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, A 53 B 77.

152 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

stellte auch Kant eine »transzendentale Logik«18 entgegen, die auf die 
Aufstellung und Funktionsanalyse von Kategorien abzielt. Eine Ka­
tegorie ist mehr als eine bloß formale Funktion wie Junktion oder 
Negation, sie ist ein materiales Einheitsprinzip in der Synthesis des 
Mannigfaltigen. Materiale Einheitsprinzipien bedeuten näherhin, 
daß Kategorien nicht weiter zurückführbare, irreduzible Grund­
muster der Wirklichkeit bilden. Weil Gliederungen, Grundzüge und 
Verhältnisse der Welt die Form von Kategorien annehmen, spricht - 
über Kant hinaus - Nicolai Hartmann von ihnen als »den strukturel­
len Fundamenten der realen Welt«19. Und insofern die morphologi­
sche Symmetrie eine solche Gliederung der Welt vornimmt, einen 
Grundzug und bestimmte Verhältnisse der Welt beschreibt, beinhal­
tet sie bestimmte Kategorien. Für unsere Zwecke genügt deshalb der 
Hinweis, daß für die Analyse der morphologischen Symmetrie der 
kategorialanalytische Ansatz zweierlei verfolgt: zum ersten die Be­
nennung der vorausgesetzen Kategorien und zum zweiten die Anga­
be der Relationen, in welchen diese Kategorien zueinander stehen: 
deren Positions- und Kohärenzgesetze. Erreicht man diesen Punkt, 
dann kann man wieder von einer Logik der morphologischen Sym­
metrie sprechen, da sie, auf eine Kategorienlogik gebracht, auch for­
mallogische Strukturen beinhaltet. In diesem Sinne ergänzt der ka­
tegorialanalytische Ansatz einen möglichen formallogischen nicht 
nur, sondern überlappt sich auch mit ihm.

Zum gesuchten Kategoriensystem gelangt man, wenn man den 
morphologischen Objektbegriff untersucht. Dabei wird sich zeigen, 
daß die morphologische Symmetrie sich nur dann einem rationalen 
Verständnis erschließt, wenn man sie selbst als eine eigene Kategorie 
anerkennt, die im Platonisch-Kantischen Kategoriensystem von 
Quantität, Qualität, Relation und Modalität, das die abendländische 
Denkgeschichte maßgeblich prägte, nicht mitenthalten ist.

3. Zwei Typen der morphologischen Symmetrie

Für die Vermutung, es handle sich bei der morphologischen Sym­
metrie um eine eigene (und unbekannte) Kategorie, ist ein Blick 
auf deren Anwendungsformen aufschlußreich. Die morphologische

18 A.a.O., A 50 ff. B 74ff.
19 N. Hartmann: Der Aufbau der realen Welt, 3. Aufl. Berlin 1964, S. V.

Analogiedenken ^ 153

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Symmetrie zwischen den Planeten und den Metallen steht nicht al­
lein da. In der Alchemie ist ebenso die Zuordnung der Zodiakal- 
zeichen zu den Stufen des alchemischen Prozesses wichtig. Die Melo- 
thesia, die Astrobotanik, die Geomantie und insbesondere die auf 
dem Boden von Magie, Astrologie und neuplatonischer Kosmologie 
gewachsene Signaturenlehre bieten ein Mikro- und Makrokosmos 
umspannendes Netz morphologischer Symmetrien. Angesichts der 
Fülle morphologischer Symmetrien, die die verschiedenen Diszipli­
nen des morphologischen Denkens zum Gegenstand haben, stellt 
sich die Frage, ob sich hier typologische Unterscheidungen anstellen 
lassen. Als Kriterien einer Typologie bieten sich mehrere Möglich­
keiten an:

- nach dem Umfang bzw den Stellenwerten der Symmetrie­
relation20,

- nach den Relata der Relation: Planeten, Metalle, innere Orga­
ne, Zeitabschnitte usw.,

- nach den Parametern der Relation, wie Raum, Zahl oder ge­
netische Verwandtschaft.

Der kategorialanalytische Ansatz zielt auf die Parameter der Re­
lation, hinsichtlich derer wir zwei Grundtypen morphologischer 
Symmetrie ausmachen können:

(1) den Isomorphie-Typ, den wir überall dort antreffen, wo die 
morphologische Symmetrie vorwiegend in einer Ähnlichkeit der 
Gestalt, der Eigenschaften oder einer zugrundeliegenden Struktur 
besteht. So beziehen sich die sieben Metalle, wie Haage21 zum Ent­
sprechungsdenken der Alchemie anmerkt, nach Maßgabe ihres Aus­
sehens auf die sieben Planeten - unter anderem aufgrund ihrer ähn­
lichen Farbe: Blei und Saturn blinken ähnlich matt, das Mondlicht 
erscheint silbrig, das Sonnenlicht - je nach Tageszeit und Wetter­

20 B. Vickers: On the Function of Analogy in the Occult, in: I. Merkel und A. G. Debus 
(Hrsg.): Hermeticism and the Renaissance. Intellectual History and the Occult in Early 
Modern Europe, Washington 1988, S. 265-292, hat eine Typologie nach dem Umfang 
vorgenommen, indem er die Analogien nach Attribution, Distribution und Assimilation 
unterscheidet. In Vickers Typologie repräsentierte die Analogie zwischen Planeten und 
Metallen eine Attribution, eine zweistellige Zuordnung zweier eng begrenzter Bereiche, 
die Distribution die Erweiterung dieser Relation um weitere Stellenwerte wie die Zu­
ordnung der Planeten und der Metalle zu den inneren Organen des Menschen, die 
Assimilation schließlich die Aufstellung ganzer Entsprechungssysteme, in die alles und 
jedes eingeordnet wird.
21 B. D. Haage: Alchemie im Mittelalter. Ideen und Bilder - von Zosimos bis Paracelsus, 
Zürich, Düsseldorf 1996, S. 27.

154 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


läge - goldig. Daß solche sozusagen empirisch überprüfbaren Ähn­
lichkeiten für die Metalle-Planeten-Relation ausschlaggebend sind, 
zeigt sich nicht zuletzt daran, daß ausgerechnet Saturn, Sonne und 
Mond seit altersher konstante Zuordnungen zu Blei, Gold und Silber 
besitzen, währenddessen die anderen Planeten in der Reihe der Me­
talle schwanken:

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

(Aufstellung nach Lippmann)22

Quelle Saturn Jupiter Mars Sonne Venus Merkur Mond
Celsus
150 n. Chr.

Blei Bronze
(Kupfer?)

Misch­
metall
x^ä^a

Gold Zinn Eisen Silber

Vettius Valens
2. Jh.

Blei Zinn Eisen Gold Kupfer Elektron Silber

Scholiast zu Pindars
»Isthmischen
Siegesgesängen«

Blei Elektron Eisen Gold Kupfer Zinn Silber

Olympiodor nach 
Proklos 6. Jh.

Blei Elektron Eisen Gold Kupfer Zinn Silber

Stephanos von 
Alexandria 7. Jh.

Blei Zinn Eisen Gold Kupfer Queck­
silber

Silber

Steinbuch des 
Aristoteles

Blei Messing
(Bronze?)

Eisen Gold - Elektron Silber

syrisches Buch 
»causa causarum«

Blei Zinn Eisen Gold Kupfer Elektron Silber

arabische
Aufstellung um 900

Blei Zinn Eisen Gold Kupfer - Silber

spätere arabische 
Überlieferung

Blei Zinn Eisen Gold Kupfer Queck­
silber

Silber

Man kann diese Konstanten und Varianten der Metalle-Planeten-Re- 
lation allerdings auch anders lesen. Im 17. Jahrhundert bemerkte der 
dänische Alchemist Borrichius (1626-1690) - obwohl selbst ein lei­
denschaftlicher Verteidiger der Hermetik und ihrer Legende einer 
uralten autenthischen Überlieferung -, daß von Anfang an keine Ei­
nigkeit bei der Verteilung geherrscht hätte.23 Und auch der Alche­
miehistoriker Lippmann schränkt ein, »betreff der 7 Metalle selbst,

22 E. O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie, a.a.O., S. 217.
23 [O. Borrichius:] Olai Borrichii, Medicii Regii, Et In Academia Hafn. Prof. Publ. De 
Ortu, Et Progressu Chemiae, Dissertatio, Hafniae, Typis Matthiae Godicchenii, Sump- 
tubus Petri Haubold, Reg. Acad. Bibl. Anno 1668, S. 29.

Analogiedenken ^ 155

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

sowie ihrer Zugehörigkeit zu den einzelnen Planeten bleiben man­
nigfache Zweifel bestehen«24. Volhards Vermutung, es handle sich 
um eine Art Rangordnung nach Art und Verwendbarkeit der Metal­
le25, weist er als unhaltbar zurück. Und was die Zuordnung selbst 
betrifft, so ist Lippmann der erste, der die Zuordnungen außer 
Sonne = Gold und Mond = Silber für »nicht ohne weiteres begreif- 
lich«26 erklärt. Dahinter steckt ein echtes Sachproblem. Entweder 
sind es gerade die sinnlichen Isomorphien, die auf Mehrdeutigkeiten 
führen, oder aber in der Metalle-Planeten-Symmetrie herrschen 
noch andere Zuordnungsgesetze, die unter Umständen mit den sinn­
lichen Ähnlichkeiten in Konkurrenz treten, jedenfalls aber dieses 
Kriterium mit weiteren überlagern. Tatsächlich gibt es neben dem 
Isomorphie-Typ
(2) den Metamorphie-Typ, in welchem eine Entsprechung jenseits 
der sichtbaren Gestalt oder der augenfälligen Eigenschaften gedacht 
ist, eine merkwürdige >unähnliche Ähnlichkeit« Alle Formen der 
Metamorphose gehören hierher, in deren Resultat sich der Anfangs­
zustand bis zur Unkenntlichkeit weiterentwickelt. Bezüglich dieses 
Typs besteht nun ein tiefgründiges Verständnisproblem. Es gibt 
nämlich keine Struktur, die sich in der Metamorphose durchhält 
und bloß modifiziert, um eine Symmetrie zwischen den Relata 
und m2 herstellen zu können. Hier stoßen wir auf die Exotik des 
morphologischen Denkens, genauer: auf den kategorialen Komplex 
der Metamorphose, der ohne die Kategorien von Struktur und Mo­
dus oder von Substanz und wechselnder Eigenschaft funktioniert. 
Historisch sehr alte Beispiele der morphologischen Symmetrie - aus 
den griechischen Zauberpapyri, die im 3. Jahrhundert in Ägypten 
geschrieben wurden - repräsentieren bereits den Metamorphie-Typ, 
wie eine Aufstellung von Instanzen in einem Heptaschema, ein »Un­
terwerfungsmittel des Apoll«27:

24 E. O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie. Mit einem Anhang 
zur älteren Geschichte der Metalle. Ein Beitrag zur Kulturgeschichte, Berlin 1919, 
S. 215.
25 J. Volhard: Zur Geschichte der Metalle, Leipzig 1897, S. 17f., entwickelt die Hypo­
these, »die planetare Benennung der Metalle repräsentiere eine alchemistische Syste­
matik, die den Adel der Metalle mit der Entfernung der Planeten von der Sonne in 
Parallele setzt.«
26 E. O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie, a. a. O., S. 217.
27 K. Preisendanz: Papyri Graecae Magicae - Die griechischen Zauberpapyri. Bd. 2, 
Leipzig, Berlin 1931, P. X, Kol II, 41-49, S. 53.

156 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Sieben Vokale Zaubernamen Erzengel Gottesnamen

aB^iouw xux' Michael VUOBU
B^iouwa Xnßaynx Raphael VUXIBU
^louwaB ßaxax^x' Gabriel amxh
iouwaB^ ßaxa^ixnx' Suriel gBXBU
ouwaB^i ßa^aßax^x' Zaziel 'Iao
uwaB^io ßaö^xo^wB' Badakiel Sabaoth
waB^iou ßaivxwwwx' Syliel Adonai

In dieser Tafel besteht eine morphologische Symmetrie zwischen den 
in vier Kolumnen nebeneinander als »heilige Namen« genannten 
sieben Vokalen in sieben Abänderungen, sieben Zaubernamen, sie­
ben Erzengeln und sieben Gottesnamen. Worin genau diese morpho­
logische Symmetrie besteht, ist nicht sichtbar, gibt es doch keine 
Struktur, die sich in den vier Kolumnen iterieren oder modifzieren 
würde - außer der Tatsache, daß Buchstaben scheinbar spielerisch zu 
klingenden Namen aufgereiht werden. Über diese Tatsache hinaus 
findet sich kein Kriterium, die jeweils bestimmte Verknüpfung der 
Namen und der sieben Vokale vorzunehmen, selbst wenn man in 
Rechnung stellt, daß in den sieben Vokalen die sieben Planeten ver­
ehrt wurden. Übrig bleibt als einziges Prinzip das Übertragen ohne 
einheitliche Struktur, der Übergang von den Vokalen zu den Zauber­
namen, Erzengeln und Gottesnamen: der bloße Stellenwechsel.

3. Agrippas morphologisches Matrizensystem

Um die morphologische Symmetrie hinsichtlich beider Typen näher 
zu untersuchen, sei auf das von Heinrich Cornelius Agrippa 
(1486-1535) zusammengestellte Matrizensystem zurückgegriffen, 
wie es in seiner Occulta philosophia28 niedergeschrieben ist. Auf die­
ses Werk fiel die Wahl aus zwei Gründen:

28 H. C. Agrippa ab Nettesheim: De occulta philosophia, hrsg. und erl. von K. A. No­
wotny, Graz 1967 (mit einer umfangreichen Sammlung von Materialien zum gesamten 
Komplex der Renaissance-Magie). C. Agrippa: De occulta philosophia libri tres, hrsg. 
von V. Perrone Compagni, © 1992 by E. J. Brill, Leiden, New York, Köln (Studies in 
the History of Christian Thought, Bd. 48) [abgekürzt: Occulta Philosophia].

Analogiedenken ^ 157

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

(1) Agrippa entwirft hier ein Wissenschaftsprogramm, das die 
Magie zur höchsten Wissenschaft erhebt. Die scientia magica ist 
von altersher eine eigenständige Wissenschaft; um ihre Aufgaben­
stellung bei Agrippa präzis auf den Begriff zu bringen, muß man sie 
als Wissenschaft von den morphologischen Symmetrien charakte- 
risieren.29 Was die Magie zum Gegenstand hat, sind die Ähnlichkei­
ten, Gestaltverwandtschaften und strukturellen Entsprechungen der 
Welt. Mit einem Wort: sie ist nichts anderes als eine morphologische 
Wissenschaft. So sagt Agrippa über sie:
»Unde, o cupiens qui in hoc studio operari affectas, considerare debes quod 
unaquaeque res movet et convertit ad suum simile et inclinat ad seipsum se- 
cundum totum posse suum tam in proprietate, scilicet in virtute occulta, 
quam in qualitate, scilicet virtute elementali [• • .]«30

(2) In De occulta philosophia trägt Agrippa die wichtigsten Theorien 
der Magie seiner Zeit zusammen. Er stützt sich auf Trithemius, auf 
die spirituelle Magie eines Ficino, auf die Exaltation der Magie als 
absoluta consummatio der Philosophie bei Pico und dessen Genea­

29 Als reine Kausalitätstheorie interpretiert sie W.-D. Müller-lahncke: Magie als Wis­
senschaft im frühen 16. Jahrhundert. Die Beziehungen zwischen Magie, Medizin und 
Pharmazie im Werk des Agrippa von Nettesheim (1486-1535), Diss. Marburg 1973, bes. 
S. 113. Agrippas Magie ist in der philosophischen Forschung kaum bearbeitet (schon gar 
nicht unter dem Gesichtspunkt von Analogie und Morphologie), wie ein Blick auf wei­
tere Untersuchungen lehrt: E. Hahn: Die Stellung des Agrippa von Nettesheim in der 
Geschichte der Philosophie, Diss. Leipzig 1923; P. Zambelli: Agrippa von Nettesheim, 
in: Archivio di filosofia, Bd. 1 (1955), S. 108-162; C. G. Nauert: Magic and Scepticism 
in Agrippas' Thought, in: Journal of the History of Ideas, Bd. 18 (1957), S. 161-182; 
C. G. Nauert: Agrippa in Renaissance Italy: the Esoteric Tradition, in: Studies in the 
Renaissance, Bd. 6 (1959), S. 195-222; F. R. Warner: Das Gedankengebäude des Agrip­
pa von Nettesheim, in: Antaios, Bd. 5 (1963), S. 122-142; R. Schmitz: Magie und Sub­
stanz bei Agrippa von Nettesheim, in: Hippokrates, Bd. 35 (1964), S. 694-752; C. G. 
Nauert: Agrippa and the Crisis of Renaissance Thought, Urbana 1965; W. Schrödter: 
Agrippa von Nettesheim: De occulta philosophia, Auswahl, Einleitung und Kommentar, 
Remagen 1967; K. Goldammer: Dergöttliche Magierund die Magierin Natur. Religion, 
Naturmagie und die Anfänge der Naturwissenschaft vom Spätmittelalter bis zur Re­
naissance, mit Beiträgen zum Magie-Verständnis des Paracelsus, Stuttgart 1991.
30 Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 15, S. 114 (»Wer deshalb in diesem Gebiete des Wis­
sens etwas zu leisten wünscht, der muß vor allem im Auge haben, daß eine jede Sache 
nach ihrem ganzen Vermögen, sowohl in ihrer Eigentümlichkeit oder verborgenen 
Kraft, als in ihrer Beschaffenheit oder elementarischen Kraft, sich zu dem ihr Ähnlichen 
kehrt und es zu sich zieht.« Übersetzung nach der Ausgabe: H. C. Agrippa von Nettes­
heim: Die magischen Werke, hrsg. von K. Benesch, 4. Aufl. Wiesbaden 1997 [abgekürzt: 
Werke], S. 43.

158 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

logie der Eingeweihten, besonders auch auf die von Reuchlin aus­
gearbeitete kabbalistische Magie. Von Reuchlin läßt er sich zur 
Dreiteilung der Magie inspirieren, und zwar in die Disziplinen der 
Elementarmagie, Astralmagie und zeremoniellen Magie. Die im fol­
genden zu untersuchenden Sympathiereihen, Analogien bzw. mor­
phologischen Symmetrien schöpft er aus dem arabischen Werk Pica- 
trix, aus Ficino und Giorgi. Was Agrippa aber über seine Vorbilder 
hinaus direkt in Angriff nimmt, ist eine durchgehende wissenschaft­
liche Rationalisierung der Magie. Obwohl das Werk eher einer losen 
(und zum Teil redundanten) Ideensammlung als einem System 
gleicht, ist die Absicht erkennbar, den Aufbau des Universums zu 
skizzieren, nicht zuletzt, um die Magie zur Lösung aller wichtigen 
Probleme der Naturphilosophie kompetent zu machen, dem Men­
schen seinen Ort in der Welt zuzuweisen und - ganz auf der Linie 
der rationalen Magie-Konzeption - durch magisches Wissen seine 
Möglichkeiten bis zur Herrschaft über Kosmos und Gott zu steigern. 
Dies geschieht dadurch, daß die Struktur der morphologischen Sym­
metrie zum universalen Deutungsschlüssel verabsolutiert wird.

Die Grundlinien des Systems bilden vier Theorieteile:

(1) Agrippa arbeitet mit einem Schichtenmodell der Welt. Es 
sind sechs Schichten, aus deren Überlagerung sich das Universum 
aufbaut, der mundus archetypus (Ebene der Ideen: Schöpfer aller 
Dinge), der mundus intellectualis (Henaden), der mundus coelestis 
(Planetengeister, Seelen usw.), der mundus elementaris (elementare 
Natur), der mundus minoris (Mensch) und der mundus infernalis 
(Unterwelt).

(2) Ebenso fundamental wie das Schichtenmodell ist für Agrippa 
die Elementenlehre. Die gesamte Struktur der Welt ergibt sich aus 
den vier Elementen: Feuer, Wasser, Erde, Luft, von denen jedes Ele­
ment dreifacher Natur ist, indem es einen Anfang, eine Mitte und ein 
Ende besitzt. Zudem existieren die Elemente in zwei Modi: materiell 
als gemischte Naturalien und rein geistig als vier Eigenschafts- bzw. 
Kraftkomplexe (reine Elemente). In diesen zwei Modi sind sie die 
Bausteine des gesamten Universums (auch der Engel, Dämonen, der 
Gestirne und der Himmel), ja sogar Gottes (des Urbildes von allem) 
und ergeben eine omnia in omnibus-Struktur der Welt.31 Die reinen

31 Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 7, S. 101: »Elementa itaque omnium prima sunt et 
omnia ex illis et secundum illa sunt atque ipsa in omnibus et per omnia vires suas

Analogiedenken ^ 159

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Elemente sind die vier Grundkräfte der Natur und das Medium aller 
Kausalität, so daß ihre Kraft auf keine weitere Ursache zurückgeführt 
werden kann.32 33 34 Aufgrund dessen, daß sie die Basis der gesamten Na­
tur bilden, fungieren sie als Klassifikationskriterien für das System 
der Natur.33 34

(3) Mehr im Hintergrund bleibt Agrippas Theorie der Weltseele. 
Liefern die vier Elemente gleichsam das starre Gerüst der Welt, so 
bedarf es eines dynamischen Prinzips, das die Welt mit Bewegung 
und Leben erfüllt und ihren Zusammenhang verbürgt. Als ein sol­
ches Lebens- und Einheitsprinzip waltet die Weltseele.35

(4) Das Zentrum dieser drei Theoriestücke bildet Agrippas Sy­
stem der Zahlleitern, die zwischen den Instanzen des Universums 
Entsprechungsrelationen, also morphologische Symmetrien, ziehen. 
Daß bestimmte Zahlen als Ordnungsschemata dienen können, hängt 
mit einer pythagoreischen Ontologie der Zahl zusammen, die eine 
Astringenz zwischen den Spezies und bestimmten Zahlen behaup­

diffundunt.« A.a.O., cap. 8, S. 101: »Est Platonicorum omnium unanimis sententia, 
quemadmodum in archetypo mundo omnia sunt in omnibus, ita etiam in hoc corporeo 
mundo omnia in omnibus esse, modis tamen diversis, pro natura videlicet suscipienti- 
um: sic et elementa non solum sunt in istis inferioribus, sed in coelis, in stellis, in dae- 
monibus, in angelis, in ipso denique omnium Opifice et Archetypo.«
32 A.a. O., cap. 4, S. 91: »[...] per quae omnium naturalium rerum virtutes producuntur 
in effectum; virtutes illorum a nullo explicari possunt, quia in omnia possunt omnia.«
33 A.a.O., cap. 7: Die nach den Elementen bestimmten Gattungen der Naturkörper: 
Steine (erdig), Metalle (wässerig), Pflanzen (luftig), Tiere (feurig) werden weiter durch 
die Elemente in Arten spezifiziert: erdige (undurchsichtige schwere), wässerige (Kristall, 
Beryll, Perlen), luftige (Bimsstein, Tuffstein), feurige Steine (Feuerstein, Meteorstein, 
Asbest): Die Spezifikation wird immer nach demselben Ordnungskatalog der vier Ele­
mente vorgenommen. Die Zuordnung der Naturkörper zu den Elementen ergibt sich 
aufgrund von Ähnlichkeiten mit den Elementen (z.B. Gewicht, Durchsichtigkeit) oder 
besonderen Eigenschaften in bezug zu den Elementen (z. B. Feuerbeständigkeit des As­
best).
34 Ergänzt wird diese Theorie durch eine astrologische Mischungstheorie der Genese 
der materiellen Körper: Alle Körper bestehen aus den Tierkreiszeichen, den Planeten 
und den vier Elementen. Letztere verbinden sich mit den Tierkreiszeichen und den 
Planeten und zeitigen die Körper. Hinzu tritt eine kabbalistische Buchstabenlehre 
(a.a.O., cap. 74, S. 242): »Sunt itaque viginti duae literae [Hebraeialphabeti] fundamen- 
tum mundi et omnium creaturarum, quae sunt et nominantur in eo: et omne dictum et 
omne creatum ex illis sunt et ex earum revolutionibus nomen et esse et virtutem sorti- 
untur« Agrippa scheint sich des Konkurrenzverhältnisses dieser verschiedenen Theo­
rien nicht bewußt gewesen zu sein.
35 Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 57, S. 387: »Est itaque anima mundi vita quaedam 
unica omnia replens, omnia perfundens, omnia colligans et connectens [...]«

160 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tet.36 Entsprechend gibt es Leitern (scalae) der Eins, der Zwei, der 
Drei, der Vier, der Fünf, der Sechs, der Sieben, der Acht, der Neun, 
der Zehn und der Zwölf; die Elf fehlt, weil sie die Zehn unziemlich 
überschreitet, zugleich hinter der vollkommenen Zahl Zwölf hoff­
nungslos zurückbleibt und aufgrund solcher mangelhaften Verfas­
sung kein Anziehungsvermögen besitzt37, d.h. keine Symmetrie der 
Welt repräsentiert. Alle anderen genannten besitzen ein Anzie­
hungsvermögen, die Dinge zu ordnen - sie repräsentieren Sym­
metrien der Welt. (Vgl. Abb. 1, S. 162 und Abb. 2, S. 163)

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Diese Zahlleitern weisen folgendes Aufbauschema auf:

Schichten morphologische Symmetrien Äquipollenzklasse x
Schicht A-Substanz1 A-Substanz2 A-Substanzx A-Gattungx

Schicht2 B-Substanz1 B-Substanz2 B-Substanzx B-Gattungx
Schichta C-Substanz1 C-Substanz2 C-Substanzx C-Gattungx

Symmetrie 1 Symmetrie 2 Symmetrie 3

Parallel zur Schichtung der Welt bestimmt die Äquipollenzklasse x 
(also: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10,12) Gattungen von Substanzen, die zu 
x äquipollent sind - für die Drei: drei Personen in der Gottheit, drei 
Grade der Seligen, drei Grade der Elemente. In diesem Raster steht 
dann jede Substanz einer Gattung zu einer Substanz der anderen 
Gattungen in einer morphologischen Symmetrie; diese verbinden 
die verschiedenen Schichten der Welt in Form einer morphologi­
schen Überlagerung. Dabei sind nur vertikale Symmetrien (vgl. 
Abb. 1) möglich, keine diagonalen wie in Abb. 2 und Abb. 3.

A-Substanz1 A-Substanz1 oder C-Substanz1

B-Substanz1 B-Substanz2 A-Substanz2

C-Substanz1 C-Substanzx B-Substanzx

Abb. 1 Abb. 2 Abb. 3

36 A. a.O., cap. 2, S. 252: »Denique omnes species naturalium et eorum quae supra na- 
turam sunt, certis numeris astringuntur.«
37 A.a.O., cap. 14, S. 291: »Unde hic numerus nullam habet cum divinis neque cum 
coelestibus communionem, nec attractum, nec scalam ad supera tendentem, nec ullum 
meritum habet.«

Analogiedenken ^ 161

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

< SCALA TERNARII
In archetypo

Pater

Sadai

Filius

Spiritus

Sanctus

Nomen Dei trium literarum

Tres person ae in 

divinis

In mundo 

intellectuali

Suprema Media Infima Tres hierarchiae 

angelorum

Innocentes Martyres Confessores Tres gradus beatorum

In mundo 

coelesti

Mobilia Fixa Communia Tres quaterniones 

signorum

Cardines Succeden-

tes

Cadentes Tres quaterniones 

domorum

Diurnus Nocturnus Particeps Tres domini 

triplicitatum

In mundo 

elementali

Simplicia Composita Decomposita Tres gradus 

elementorum

In minore Caput, in Pectus, ubi Venter, ubi Tres partes

mundo quo viget cor, sedes gignitiva respondentes triplici

intellectus

respondens

mundo

intellectuali

vitae,

respondens

mundo

coelesti

virtus

membraque

genitalia,

respondens

mundo

elementali

mundo

In mundo 

infernali

Alecto Megera Ctesiphone Tres furiae infernales

Minos Aeacus Rhadaman-

tus

Tres iudices infernales

Malefici Apostatae Infideles Tres gradus damnato- 

rum)

Abb. 1: Leiter der Zahl 3 (aus Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 6, S. 262)

162 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


< 
SC

A
LA

 SE
PT

EN
A

R
II

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

N
om

in
a D

ei
 se

pt
em

 
lit

er
ar

um
Se

pt
em

 an
ge

li q
ui

 
ad

st
an

t a
nt

e 
fa

ci
em

 D
ei

Se
pt

em
 pl

an
et

ae

Se
pt

em
 av

es
 pl

an
et

ar
um

Se
pt

em
 pi

sc
es

 pl
an

et
ar

um

Se
pt

em
 an

im
al

ia
pl

an
et

ar
um

Se
pt

em
 m

et
al

la
pl

an
et

ar
um

Se
pt

em
 la

pi
de

s
pl

an
et

ar
um

Se
pt

em
 m

em
br

a 
in

te
gr

al
ia

pl
an

et
is d

ist
ri

bu
ta

Se
pt

em
 fo

ra
m

in
a c

ap
iti

s
pl

an
et

is 
di

st
ri

bu
ta

Se
pt

em
 ha

bi
ta

cu
la

in
fe

ro
ru

m
,  q

ua
e d

es
cr

ib
it

ra
bi

 lo
se

ph
 C

as
til

ie
ns

is
ca

ba
lis

ta
 in

 H
or

to
 nu

ci
s)

X
&r
x
rz
h

.2*
'53
W

(hV
CO
CO
<

X
r
X
r
£
X

'uau
<

bü
'-a

:
G

ab
ri

el

ni
*

Lu
na

N
oc

tu
a

A
el

ur
us

Fe
le

s

A
rg

en
­

tu
m

C
ry

st
al

-
lu

s

Pe
s

sin
ist

er
O

cu
lu

s
sin

ist
er

Fo
ve

a

‘rW

br
a-

'D
M

ic
ha

el

CO2
’C
p

n ^ 
n S C

ic
on

ia
M

ug
il

Si
m

ia

A
rg

en
tu

m
vi

vu
m

A
ch

at
es

M
an

us
sin

ist
ra

O
s

Pe
rd

iti
o

1T
D

«

H
an

ie
l

V
en

us
C

ol
um

ba
Th

im
al

lu
s

H
ir

cu
s

C
up

ru
m

Si
nä

ra
gd

us

Pu
de

nd
um

N
ar

is
sin

ist
ra

CO
‘53
G ?1 ö
3 F

hJ L-

b»
ü~

i
R

ap
ha

el

BW So
l

O
lo

r
V

itu
lu

s
m

ar
in

us
Le

o

A
ur

um

C
ar

bu
n-

cu
lu

s
C

or

O
cu

lu
s

de
xt

er
Pu

te
us

in
te

ri
tu

s
nn

tf

bm
o

C
am

ae
l

D̂
TH

D
M

ar
s

V
ul

tu
r

Lu
ci

us

Lu
pu

s

Fe
rr

um

A
da

m
as

M
an

us
de

xt
er

a
N

ar
is

de
xt

ra
U

m
br

a
m

or
tis

nt
o

bK
-'p

iS
Za

dk
ie

l

pi
s

lu
pi

te
r

A
qu

ila
D

el
ph

in
us

C
er

vu
s

St
an

nu
m

Sa
pp

hi
ru

s

C
ap

ut

A
ur

is
sin

ist
ra

Po
rt

ae
m

or
tis

rn
o

Za
ph

ki
el

i«
:W

Sa
tu

rn
us

U
pp

up
a

Se
pi

a

Ta
lp

a

Pl
um

bu
m

O
ny

ch
in

us

Pe
s de

xt
er

A
ur

is
de

xt
ra

G
eh

en
na

In
 A

rc
he

ty
po

In
 m

un
do

 
in

te
lli

gi
bi

li

In
 m

un
do

 
co

el
es

ti
In

 m
un

do
 

el
em

en
ta

li

In
 m

in
or

e 
m

un
do

In
 m

un
do

 
in

fe
rn

 al
i

Abb. 2: Leiter der Zahl 7 mit der morphologischen Symmetrie zwischen den 
Planeten und den Metallen (aus Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 10, S. 282)

Analogiedenken ^ 163

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Das bedeutet, daß die morphologische Symmetrie zwar transversal 
für die verschiedenen Gegenstandsklassen A, B, C gilt, aber keine 
Permutationen zwischen den Symmetrien 1, 2 und 3 erlaubt. Man 
könnte dies als Gesetz des nichtpermutativen Transitus oder Gesetz 
des kanalisierten Transitus bezeichnen.

Den ganzen Block, den die Zahlleiter bildet, nennen wir Matri­
ze, weil das Äquipollenzprinzip der Leiter auf der pythagoreischen 
Theorie ruht, wonach die Zahl die ihr astringierten Dinge hervor­
bringt. Ganz ähnlich wie die Elemente Rhizome der elementarischen 
Dinge sind, so verkörpern die Zahlen Generatoren bzw. Matrizen der 
ihrem Äquipollenzgesetz unterstehenden Dinge.

Überblickt man diese Strukturen, so gelangt man zu einem 
wichtigen Befund. Matrizen haben zur Konstruktionsvoraussetzung 
Klassifikationssysteme. Ausschließlich an diesen können die Matri­
zen aufgehängt werden; denn die morphologischen Symmetrien exi­
stieren nur gleichsam senkrecht auf den Klassifikationen der Gegen­
stände, wie Engel, Organe, Planeten, Grade der Elemente usw Die 
Klassifikation ist Träger der morphologischen Symmetrie und er­
klärt das Gesetz des nichtpermutativen Transitus, demgemäß keine 
morphologische Symmetrie zwischen Gegenständen derselben Klas­
se zugelassen ist. So wie der Mars mit keinem anderen Planeten ver­
wandt ist, so gibt es keine Onyxnatur des Karfunkels, ebenso ver­
weist keine Zahl auf eine andere, sondern immer auf einen 
Gegenstand einer anderen Gegenstandsklasse. Hieraus ist zu schlie­
ßen, daß das morphologische Denken keine Alternative zur Klassifi­
kation ist - wie die Dialektik -, sondern eine Überformung. Das be­
deutet weiter - und dies ist entscheidend -, daß die aristotelische 
Logik als Basis der Klassifikation einerseits Basis der morphologi­
schen Symmetrie, andererseits durch diese erweitert sein muß. So 
wie die morphologische Symmetrie senkrecht zu den Klassifikatio­
nen steht, könnte auch eine morphologische Logik senkrecht zur ari­
stotelischen stehen. Inwiefern diese ihre Stellung zu einer Überfor­
mung der aristotelischen Logik führt, muß offen gelassen werden.

4. Das Objektmodell der morphologischen Symmetrie

Trotz dieses Bezugs auf das Klassifikationsmodell erfolgt die Konsti­
tution des Gegenstandes im morphologischen Denken ganz anders 
als im Klassifikationsmodell und im Substanz-Akzidens-Modell.

164 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Hinreichend definiert ist das Objekt weder durch seine spezifischen 
Differenzen noch als Träger bestimmter Eigenschaften. Wir begeg­
nen hier einem exotischen Objektmodell, was sofort ersichtlich wird, 
sobald man sich in das gesamte Matrizensystem vertieft:

(1) Es gibt Redundanzen und Singularitäten dergestalt, daß die 
Elemente in den verschiedenen Matrizen zum Teil wiederkehren, 
zum Teil singulär nur in einer Matrize auftreten.

(2) In den verschiedenen Matrizen wechseln die den redundan­
ten Elementen zugeordneten Elemente, teilweise bis zum Wider­
spruch.38

Nehmen wir einmal die Sonne als morphologisches Objekt. Sie 
tritt auf als Element der Matrizen 1, 2, 4, 7, 8, 9, 10. In jeder Matrize 
steht sie in jeweils einer anderen Zuordnung, zumal die Äquipollenz 
von Matrize zu Matrize wechselt. Jede Matrize definiert das Objekt 
über andere morphologische Relationen. Weil die Zuordnungen zum 
Teil widersprüchlich ausfallen, lassen sie sich nicht einfach kumulie­
ren, gleichwohl definieren sie das Objekt erst in ihrer Gesamtheit 
vollständig.

Darstellen lassen sich diese unübersichtlichen Verhältnisse in 
einem konzentrischen Prädikationsdiagramm, in welchem die mor­
phologischen Symmetrien in einer bestimmten Matrize als ein Ring 
um den Gegenstand symbolisiert sind. Das konzentrische System 
dieser Ringe ergibt das gesamte Prädikationssystem für das Objekt:

Zentrum: Objekt 
Ring 1: Matrize x 
Ring 2: Matrize y 
Ring 3: Matrize z

Ausgehend vom Prädikationsdiagramm lassen sich folgende vier 
Theoreme der Objektkonstitution festlegen: Erstens: Das Objekt ist 
keine einfache Substanz, sondern ein schillernder Komplex seiner

38 Saturn-Onyx und Karfunkel-Sonne in der 7-Matrix (vgl. Abb. 2), Saturn-Karfunkel 
in der 9-Matrix (vgl. Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 12, S. 286).

Analogiedenken ^ 165

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

morphologischen Symmetrien, eine Art Spiegelsystem. Zweitens: 
Die Symmetriestruktur des Objekts ist abhängig von verschiedenen 
Bezugssystemen. Wir begegnen hier einer Relativität des Objekts. 
Drittens: Das Objekt ist von diskreten Matrizenringen umgeben, 
von seinen Zustandsquanten. Dahinter steht eine Art Diskontinui- 
täts- bzw. Körnigkeitstheorie, wenn man nicht gleich von einer 
Quantentheorie des Objekts sprechen will. Viertens: Das Objekt ist 
ein Fokus durch alle morphologischen Welten hindurch; es ist eine 
Art Weltlinse.

(1) Spiegelsystem. - Der eindeutige Gegenstand als einfache 
Substanz wird substituiert durch ein Spiegelsystem des Objekts. 
Von daher erscheint die besondere Bedeutung des Spiegels in der 
Magie39 ontologisch tiefer begründet, als man auf den ersten Blick 
vermuten würde. Das Objekt ist ein schillerndes Spiegelsystem sei­
ner morphologischen Symmetrien, weil es zum einen nur definiert 
ist als Reihe der Entsprechungen, zum anderen abhängig ist von der 
Wahl der Matrize, in der es betrachtet wird. In diesem doppelten 
Sinne ist das Objekt ein Umschlagspunkt, und zwar sowohl zwischen 
den Entsprechungen innerhalb einer Matrize wie auch zwischen den 
verschiedenen Matrizensystemen, in denen es in morphologischen 
Symmetrien auftritt. Im Rahmen einer sphärischen Kosmologie, die 
bei Agrippa anklingt40, läßt sich dieser schillernde Umschlagscharak­
ter des Objekts bzw. dessen Spiegelungen, in denen es definiert wird, 
auf eine Rotationsfunktion zurückführen. Hält man wie Gloy41 den 
Vergleich mit einem Kippphänomen für angebracht, dann handelt es 
sich beim morphologischen Objekt um ein polyvalent-periodisches 
Kippphänomen. Denn näher betrachtet, besitzt die Spiegelrelation 
die Struktureigenschaften der Mehrstelligkeit (mit endlich festgeleg­
ten Stellenwerten), der Transitivität über Spiegelachsen (wenn aRb 
und bRc, dann auch aRc)42 und schließlich der Rekursivität, da die

39 Vgl. beispielsweise das Kapitel über die Verfertigung magischer Spiegel in Occulta 
Philosophia, lib. 2, cap. 35, S. 351 f.
40 Occulta philosophia, lib. 3, cap. 36, S. 506f. Agrippas Quellen sind neben Platon das 
Corpus Hermeticum und Reuchlin.
41 Vgl. K. Gloy: Versuch einer Logik des Analogiedenkens im vorliegenden Band.
42 So beziehen sich beispielsweise die Dinge, die unter dem Einfluß der Sonne stehen, 
auf das Herz und den Kopf, weil der Löwe, der dem Herz zugeordnet ist, das Haus der 
Sonne und der Widder ihre Exaltation ist (vgl. Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 22, 
S. 129, Z.2-4). Deshalb besitzt das (der Sonne zugehörige) Gold eine herzstärkende 
Eigenschaft (vgl. a.a.O., cap. 23, S. 131, Z. 15-16). Diese Transitivität läuft über Spie­
gelachsen (Koordinatoren) wie hier über den Löwen.

166 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Relation keine offene Skala ist, sondern ein geschlossener Meri­
dian.43

(2) Relativität des Objekts. - Das morphologische Objekt exi­
stiert parallel in verschiedenen Systemen, die in den Zahlmatrizen 
repräsentiert sind. Diese parallele Existenz mit unterschiedlichen 
Symmetrieeigenschaften ist so zu verstehen, daß die Zahlmatrize 
ein Bezugssystem verkörpert, von dem die Symmetriestruktur des 
Objekts abhängig ist. Dieses besitzt in jedem System eine andere, 
von der jeweiligen Zahlmatrize durch die entsprechende Äquipollenz 
gerasterte Symmetriestruktur. Im Grunde genommen existieren die­
se verschiedenen Symmetriestrukturen des Objekts gleichzeitig und 
werden nur durch die Wahl der Zahlmatrize auf die jeweilige Struk­
tur festgelegt. Und als Gesamtheit seiner Symmetriezustände wird 
das Objekt erst im Durchgang durch den fixen Satz der verschiede­
nen Matrizensysteme sichtbar. In diesem Sinne handelt es sich beim 
morphologischen Objekt um ein relativistisches Objekt.

Abgesehen davon, daß sich ein Vergleich mit der modernen re­
lativistischen Physik aufdrängt, stellt sich die interessante Frage, was 
die Identität des Objekts über seine verschiedenen Symmetrie­
zustände angesichts der verschiedenen Bezugssysteme verbürgt. 
Grundsätzlich weist die Relativität des Objekts auf das Spiegelsystem 
zurück: Die Identität des Objekts ist die Totalität seiner Spiegelungen 
und liegt nicht mehr in einer Substanz begründet, sondern in der 
Transversalität, die als Meridian in sich geschlossen ist.

(3) Die Diskontinuität der Zustandswelten. - Trotz der Trans- 
versalität, die in jeder morphologischen Symmetrierelation angelegt 
ist44, markiert jede Matrize, jede Zustandswelt, eine diskontinuier­
liche Grenze, derzufolge von einer Zustandswelt in die andere nur 
ein Sprung möglich ist - genauso wie der Übergang von einer Zahl­
leiter zur nächsten einen nur äußerlich über eine Konstruktions­
anweisung (z.B. 1+n) vermittelten, in sich aber unvermittelten 
Sprung darstellt. In diesem Sinne darf man treffend vom Objekt 
und seinen Zustandsquanten sprechen. Von diesen ist das Objekt in 
Form diskreter Matrizenringsysteme umgeben. Für das Gesamt-

43 Vgl. die Kreissymmetrien im Calendarium naturale magicum des Trithemius von 
1503, abgebildet bei H. C. Agrippa ab Nettesheim: De occulta philosophia, hrsg. und erl. 
von K. A. Nowotny, a.a.O., Appendix V.
44 Die Matrizen sind prinzipiell offen und erweiterungsfähig: So kann beispielsweise die 
7-Matrize mit zusätzlichen Zuordnungen wie Buchstaben und geomantischen Figuren 
erweitert werden.

Analogiedenken ^ 167

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

System - für alle Zustandswelten des Objekts und für alle Zustands­
welten aller Objekte - heißt dies, daß das Gesamtsystem, das umfas­
sende Dimensionssystem aller Zustandswelten überhaupt, eine rota- 
tive Ringstruktur aufweist. Mit jedem ihrer Objekte ist die Welt ein 
System diskreter Ringe der Zustandswelten. Dabei ist jeder Ring 
einer Zustandswelt in sich wiederum ein Ringsystem der in ihm 
gültigen morphologischen Symmetrien.

(4) Die Weltlinse. - Der Diskontinuität der diskreten Zustands­
welten zum Trotz wird die Kohärenz des Gesamtsystems dadurch 
gewährleistet, daß jedes Objekt ein Spiegelsystem aller seiner mor­
phologischen Symmetrien (in allen Zustandswelten) darstellt. Um 
diese Bündelungsfunktion zu präzisieren, kann man das Objekt als 
eine Weltlinse bezeichnen. Da es den Allmittelpunkt aller Sym­
metrien bildet bzw. als Spiegelsystem dieser Symmetrien in diesen 
aufgeht, dient es als eine Linse mit bestimmter Brennweite, die einen 
bestimmten Querschnitt des Universums sichtbar macht. Um beim 
optischen Vergleich zu bleiben: In diesem Querschnitt, den die Welt­
linse liefert, ist die Tiefenschärfe total, weil sie alle Zustandswelten in 
einer einzigen Symmetrietransversalie über die Systemgrenzen hin­
weg erfaßt. Von daher kann auch nicht mehr verwundern, wenn 
Agrippa versichert, er wüßte Spiegel anzufertigen, in welchen jeder 
auf die größte Entfernung sehen könne, was er nur wolle.45

5. Die morphologische Symmetrie als eigene Kategorie

Wenn man dieses Objektmodell betrachtet, so drängt sich auf, in der 
morphologischen Symmetrie eine unbekannte Kategorie zu ver­
muten, zumal die Identität des Objekts als Substanz in ein Spiegel­
system aufgelöst wird. Erhärtet wird diese Vermutung dadurch, daß 
die morphologischen Symmetrien laut Agrippa von den alten Phi­
losophen »partim ratione, partim experientia«46 (»teilweise durch 
Verstand, teilweise durch empirische Erfahrung«) entdeckt wurden. 
Erst eine kategoriale Tiefenstruktur vermag diesen empirisch-nou- 
menalen Doppelcharakter der morphologischen Symmetrie zu erklä­
ren. Mit dem Hinweis, die morphologischen Symmetrien seien nur

45 Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 23, S. 321: »Et ego novi ex illis miranda conficere et 
specula, in quibus quis videre poterit quaecunque voluerit a longissima distantia.«
46 Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 33, S. 148.

168 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

sehr schwierig zu erkennen47, legt sich Agrippa darüber Rechenschaft 
ab, daß hier ein besonderes Problem besteht, wenngleich er es nicht 
kategorialtheoretisch zu formulieren vermag: die mit den einzelnen 
Phänomenen allein noch nicht beigebrachte und für alle möglichen 
Fälle gültige Begründung der morphologischen Symmetrie. Nur 
unter Voraussetzung jener Kategorie ergeben sich morphologische 
Entsprechungsphänomene, schließlich gibt es eine Fülle von Ähn­
lichkeiten, die für die Magie morphologisch belanglos sind. In einer 
nachträglichen Reflexion wäre damit konzediert, daß die morpho­
logische Symmetrie nur aufgrund einer kategorialen Tiefenstruktur 
wissenschaftlichen Erkenntnisstatus erringt, einer Tiefenstruktur, 
die in Agrippas System nicht ausformuliert, sondern nur unbewußt 
angewandt wird. Deswegen sind in den Phänomenen die morpholo­
gischen Symmetrien selbst für Agrippa nur schwierig zu erkennen.

Wenn wir von der morphologischen Symmetrie als einer eige­
nen Kategorie sprechen, dann müssen wir uns bewußt werden, daß es 
sich nicht um eine in sich atomare Kategorie handelt, sondern um 
eine kategoriale Struktur, die sich aus verschiedenen kategorialen 
Teilmomenten zu einem Kategorienkomplex zusammensetzt. Man 
kann diesen Sachverhalt auch so ausdrücken, daß die Kategorie der 
morphologischen Symmetrie nur in einem bestimmten Kategorien­
system definiert ist. Dieses System umfaßt mindestens folgende 
Kategorien: Ähnlichkeit, Reproduktivität, Sympathie, Resonanz­
disposition, Äquipollenz, Achsenstützung auf Klassifikation und 
Schichtung, synchronizitärer Hyperraum. Im folgenden sei der Ver­
such unternommen, dieses Kategoriensystem im Rückgriff auf 
Agrippas Ausführungen zu rekonstruieren.

a) Ähnlichkeit

Die für uns vordergründig greifbare Kategorie der morphologischen 
Symmetrie ist die Ähnlichkeit. Wenn über Strukturen des morpho­
logischen Denkens in der Wissenschaftsgeschichte theoretisiert wur­
de, dann wurde auch die zentrale Bedeutung der Ähnlichkeitskatego­
rie betont. Zur wissenschaftlichen Leitkategorie ausgezeichnet, 
schien die Ähnlichkeitskategorie alle anderen morphologischen Ent­
sprechungen einzubegreifen. Es war insbesondere Foucault, der in

47 A.a.O., cap. 23, S. 131: »Quae vero res cui stellae vel signo subsint cognoscere diffi- 
cile est valde« und cap. 33.

Analogiedenken ^ 169

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

seinen rationalitätstypologischen Untersuchungen zur neuzeitlichen 
Wissenschaftsentwicklung die Ähnlichkeitskategorie zur Leitkatego­
rie des vorbarocken Denkens qualifizierte, deren allmähliches Ver­
drängtwerden durch die Denkschablonen der mathematischen Natur­
wissenschaften einen epistemischen Bruch markiert:
»Bis zum Ende des sechzehnten Jahrhunderts hat die Ähnlichkeit im Denken 
der abendländischen Kultur eine tragende Rolle gespielt. Sie hat zu einem 
großen Teil die Exegese und Interpretation der Texte geleitet, das Spiel der 
Symbole organisiert, die Erkenntnis der sichtbaren und unsichtbaren Dinge 
gestattet und die Kunst ihrer Repräsentation bestimmt. Die Welt drehte sich 
in sich selbst: die Erde war die Wiederholung des Himmels, die Gesichter 
spiegelten sich in den Sternen, und das Gras hüllte in seinen Halmen die Ge­
heimnisse ein, die dem Menschen dienten. Die Malerei imitierte den Raum, 
und die Repräsentation, war sie nun Fest oder Wissenschaft, gab sich als Wie­
derholung: Theater des Lebens oder Spiegel der Welt, so lautete der Titel 
jeder Sprache, ihre Art, sich anzukündigen, und ihr Recht auf Sprache zu 
formulieren.«48

Zweifelsohne spielt auch bei Agrippa die Ähnlichkeitskategorie eine 
zentrale Rolle. Sogar Buchstaben spiegeln über Ähnlichkeiten mit 
dem Himmlischen und der Welt Strukturen des Universums.49 Wenn 
der Hauchbuchstabe H den Weltgeist bedeutet50, so kann man durch­
aus von einer empirisch nachvollziehbaren Ähnlichkeit (Hauch = 
Atem = Geist) ausgehen, mithin von einer Anwendbarkeit der Ähn­
lichkeitskategorie selbst auf morphologische Symmetrien äußerst 
heterogener Bereiche. Und so ist die Ähnlichkeit stärker als die 
Schwierigkeit, sie zu erkennen:

»Quae vero res cui stellae vel signo subsint cognoscere difficile est valde: co- 
gnoscuntur tamen per imitationem radiorum vel motus vel figurae superio- 
rum, quaedam etiam per colores et odores, quaedam etiam per suarum opera- 
tionum effectus quibusdam stellis consonantes.«51

48 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, 
aus dem Französischen von U. Köppen, 8. Aufl. Frankfurt a.M. 1989, S. 46.
49 Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 74, S. 243: »Verum illud non est ignorandum hebrae- 
as literas compertum a sapientibus omnium esse efficacissimas, quia habent similitudi- 
nem maximam cum coelestibus et mundo.«
50 A.a.O.
51 A. a. O., cap. 23, S. 131 (»Es ist sehr schwierig zu erkennen, welche Dinge diesem oder 
jenem Gestirne oder Himmelszeichen zugehören. Man erkennt sie jedoch daran, daß sie 
die Strahlen oder die Bewegung, oder die Figur der Himmelskörper nachahmen. Einige

170 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indessen, bei den unähnlichen Ähnlichkeiten versagt die Erklärungs­
kraft der Ähnlichkeitskategorie. Letztere kann nur in denjenigen Fäl­
len Anwendung finden, in denen ein tertium comparationis zur 
Verfügung steht - und ein solches Vergleichsprinzip weist keine ein­
zige morphologische Symmetrie des Metamorphie-Typs auf. In 
Agrippas Zahlleitern repräsentieren diesen Typ beispielsweise die 
morphologischen Symmetrien zwischen Götternamen, Erzengeln 
und Edelsteinen. Zwischen ihnen kann sich auch eine wilde Phantasie 
kaum sicht- und denkbare Ähnlichkeiten vorstellen. Hier zeigt sich 
sehr deutlich, daß die morphologische Symmetrie die Ähnlichkeits­
kategorie übersteigt. Im kategorialen Komplex der morphologischen 
Symmetrie entpuppt sich die Ähnlichkeit als eine derivative Katego­
rie. Exakt angegeben, ist sie das Derivat der Kategorien Produktivi­
tät, >Sympathie<, >Resonanzdisposition<, >Äquipollenz< sowie der Ka­
tegorie des synchronizitären Hyperraums; sie ist insofern ein 
Derivat, als sie eine kategoriale Substruktur im Zusammenspiel die­
ser anderen kategorialen Momente verkörpert. Den Nachweis 
hierfür soll die weitere Rekonstruktion erbringen.

b) Reproduktivität

Die Wurzeln der morphologischen Ähnlichkeit liegen primär in der 
Kategorie der Reproduktivität. Agrippa spricht von der Tendenz der 
Dinge, sich selbst Ähnliches zu erzeugen: generant sibi simile.52 
Ähnlichkeit und Reproduktion sind eng miteinander verbunden. Un­
ter diesem organisch-kausalen Aspekt der Reproduktion nimmt die 
morphologische Symmetrie die Form einer genetischen Verwandt­
schaft an. Nicht zuletzt sind beispielsweise Saturn und Blei genetisch 
verwandt, weil das Blei vom Saturn kausal hervorgebracht wird. 
Auch Iteration und Variation in den Reihen der morphologischen 
Symmetrie werden von der genetischen Verwandtschaft her ver­
ständlich, liegt doch in derselben einerseits ein iterierendes (Ver­
erbung), andererseits ein variierendes Moment (Individualisierung). 
Die morphologische Reproduktivität der Dinge ist somit in Richtung 
organischer Reproduktionsprozesse angelegt. In diesem Sinne müßte

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

entsprechen auch gewissen Sternen durch ihre Farbe und ihren Geruch, andere durch 
ihre Wirkungen« Übersetzung aus Werke, S. 59).
52 Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 14, S. 113, Z. 27.

Analogiedenken ^ 171

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

es möglich sein, den morphologischen Symmetrien einen Stamm­
baum der Dinge unterzulegen.

c) Sympathie

Eine ebenso fundamentale Kategorie wie die Reproduktivität ist die 
Sympathie. Sie bezeichnet eine magische Kraft, die allen Dingen in­
härent ist und sie nach den Mechanismen seelischer Affekte bindet. 
Freundschaft und Feindschaft der Dinge sind deren Ordnungsfakto­
ren, die auf morphologische Symmetrien führen:

»Restat nunc videre quod omnes res habent inter se amicitiam et inimicitiam 
et omnis res habet aliquod timendum et horribile, inimicum et destructivum; 
contra, aliquod exultans, laetificans et confortans [...] Habitudines ergo istae 
amicitiae et inimicitiae nihil aliud sunt quam inclinationes quaedam rerum in 
se invicem - appetendo talem vel talem rem, si absit, et moveri ad illam nisi 
impediatur et requiescere in adepto, fugiendo contrarium et horrendo pro- 
ximationem eius nec quiescere in illo.«53

Einerseits ist die Sympathie eine Form der Ähnlichkeit, ist sie doch 
die magische Kraft, die sich durch Anziehung des Ähnlichen durch 
das Ähnliche, des Übereinstimmenden durch das Übereinstimmende 
äußert:
»[...] hoc est vim ipsam magicam in attractu similium per similia et conve- 
nientium per convenientia. Attractus autem huiusmodi per rerum mutuam 
convenientiam ad se invicem superiorum cum inferioribus Graeci onp- 
:m0eiav vocaverunt.«54

Andererseits ist die Sympathie aber auch Voraussetzung der Ähn­
lichkeit insofern, als sie eine fundamentale Wechselwirkung der Din­
ge bezeichnet. Denn die Sympathie ist im Grunde eine libidinöse 
Relation, wenn Agrippa die Grundkraft aller Dinge in Berufung auf

53 A. a.O., cap. 17, S 117f. (»Nun bleibt noch zu betrachten übrig, daß zwischen allen 
Dingen eine gegenseitige Freundschaft und Feindschaft besteht. Jedes Ding hat etwas 
Furchtbares, Schreckliches, Feindliches und Zerstörendes, und dagegen etwas Freundli­
ches, Freudiges, Stärkendes und Erhaltendes [.] Diese Freundschaften und Feindschaf­
ten sind nichts anderes, als gewisse gegenseitige Zuneigungen der Dinge, indem sie nach 
der oder jener von ihnen entfernten Sache streben, sich, falls sie nicht gehindert werden, 
nach ihr hinbewegen, in dem Erlangten ruhen, das Gegenteil fliehen und dessen Annä­
herung verabscheuen, sowie sie auch, wenn es mit ihnen in Berührung kommt, nicht in 
ihm ruhen.« Übersetzung aus Werke, S. 47).
54 Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 37, S. 154.

172 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Zoroaster »divinas illices«55 (»göttliche Lockungen«) nennt. Als Fun­
damentalwechselwirkung aller Dinge ist sie sogar eine die morpho­
logische Symmetrie unterlaufende Mikrorelation. Es gibt nämlich 
zwei Arten von Sympathien, zum einen Sympathien quer durch die 
verschiedenen Gegenstandsklassen hindurch (und damit mit den 
morphologischen Symmetrierelationen deckungsgleich), zum ande­
ren Sympathien, die nur zwischen Gegenständen derselben Klasse 
bestehen. Beispiel für letztere ist die Freundschaft und Feindschaft 
der vier Elemente oder der sieben Planeten, die diese untereinander 
teilen.56 Solche Sympathien folgen nicht der morphologischen Sym­
metrie, sondern bereiten diese vor in Form einer gattungsinternen 
Binnenrelation. Die Sympathie wird hier zu einer Art Kernkraft im 
übergeordneten System der morphologischen Symmetrie.

d) Resonanzdisposition

Die Sympathie wird von Agrippa mit der convenientia - der »Über­
einstimmung« - der Dinge in Verbindung gebracht, oft auch aus die­
ser abgeleitet. Dies widerspricht nicht ihrer Stellung als fundamen­
taler Wechselwirkung, sondern zeigt lediglich an, daß die Sympathie 
in gewisser Hinsicht nicht hinreichend ist, um Ähnlichkeit, Repro- 
duktivität und libidinöse Affektivität der Relata zu erklären. Die 
Übereinstimmung, die die convenientia meint, ist denn auch besser 
zu beschreiben als eine der Affektivität der Dinge gegenüber neutrale 
Relation, eine Art physikalischer Resonanz. Sie ist insofern Voraus­
setzung der Sympathie, als die affektiven Schwingungen zwischen 
den Dingen die Welt als schwingungsfähiges System zur Bedingung 
haben. Um eine Kraft in der Natur zu wecken, muß zuerst gleichsam 
die Resonanzschwingung des betreffenden Dinges angeregt werden:
»Nam, licet res virtutes aliquas quales diximus habeant, tamen illae virtutes 
ita delitescentes sunt, quod raro opus aliquod ab illis tali virtute perfectum 
extat. Sed sicut in grano sinapis contusio latentem excicat acuitatem et sicut 
calor ignis literas scriptas succo cepae vel lacte producit in aspectum, prius 
delitescentes, et literae hirci adipe lapidi inscriptae et prorsus occultae, quando 
submergitur lapis aceto, prodeunt et quasi sculptae eminentes extant atque 
sicut tactus scopae vel arbuti rabiem suscitat consopitam - sic ipsa harmonia

55 A.a.O., cap. 14, S. 112.
56 Vgl. a.a.O., cap. 17, S 117f.

Analogiedenken W 173

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

coelestis latentem in materia virtutem prodit, excitat, corroborat et manife- 
stam efficit atque, ut ita loquar, de potentia producit in actum [...]«57

Man muß genauer von einer Disposition zur Resonanz sprechen, 
weil alle Kräfte der Reproduktion und Sympathie (auch der Ähnlich­
keit) Resonanzphänomene sind zwischen einem erregenden und 
einem erregten System. Somit repräsentieren Reproduktivität und 
Sympathie Kategorien, die auf der Kategorie der Resonanzdisposi­
tion aufbauen. Ausschließlich deshalb, weil Instanz a und Instanz b 
eine solche Resonanzdisposition besitzen, kann die eine, je nach 
Kraftrichtung, sich in der anderen reproduzieren und mit ihr sym­
pathisieren: ein »gestimmtes«, schwingungsfähiges System bilden. 
Immer wieder deutet Agrippa an, daß die magische Wissenschaft 
letztlich auf einer solchen Resonanzdisposition der Dinge basiert.58

e) Äquipollenz

Die Kategorien der Ähnlichkeit, Reproduktivität, Sympathie und 
Resonanzdisposition greifen in der morphologischen Symmetrie in­
einander. Trotz der Synthese dieser verschiedenen kategorialen 
Funktionen ergeben sie allerdings noch nicht die morphologische 
Symmetrie, wie sie in der Matrize ihre definitive Struktur findet. 
Dies leistet ein übergeordnetes Ordnungsgesetz, die Äquipollenz. Es 
besagt, daß Mengen mit gleicher Elementenzahl einander zugeord­
net werden und eine bestimmte Zustandswelt bilden. Damit wird das 
vorerst diffuse Netz möglicher Symmetrien - das ohne das Äquipol- 
lenzgesetz unterbestimmt und überbestimmt zugleich wäre - in die 
Raster der von Agrippa aufgestellten elf Äquipollenzklassen einge­
lesen. Zugleich kommt dies einer Selektion der Symmetriemöglich­

57 A.a.O., cap. 34, S. 150 (»Denn obgleich die Dinge, wie gesagt, einige Kräfte besitzen, 
so sind diese doch so versteckt, daß selten etwas vermittelst einer solchen Kraft von 
ihnen Gewirktes zum Vorschein kommt; sondern wie beim Senfkorn das Zerquetschen 
seine verborgene Schärfe erweckt, wie die Wärme des Feuers die mit Zwiebelsaft oder 
Milch geschriebenen und unsichtbaren Buchstaben zum Vorschein bringt, und wie die 
mit Bocksfett auf einen Stein geschriebenen, völlig verborgenen Buchstaben hervortre­
ten und gleichsam ausgemeißelt erscheinen, sobald der Stein in Essig getaucht wird, und 
wie endlich die Berührung eines Erdbeerbaumes die schlummernde Raserei erweckt, so 
verrät, weckt, stärkt und offenbart die himmlische Harmonie die in der Materie verbor­
gene Kraft und führt dieselbe von der Potenz in die Wirksamkeit [...]« Übersetzung aus 
Werke, S. 78).
58 Vgl. die Überlegungen in Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 16, die das Programm der 
Magie begründen, wie es im vorhergehenden Kapitel formuliert wird.

174 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keiten gleich. Die Kategorie der Äquipollenz nimmt demgemäß eine 
Bestimmungsfunktion wahr, indem sie seligiert und strukturiert, was 
an offener Zuordnungsmöglichkeit bei Anwendung der bisher ge­
nannten Kategorien anfällt. Aus ihrer Anwendung resultieren offe­
ne, erweiterungsfähige Reihen der morphologischen Symmetrie - 
die eine und wichtigste Achse der Matrize. Diese Selektions- und 
Strukturierungsfunktion der Äquipollenz ist entsprechend zentral 
für die Konstitution der morphologischen Symmetrie, gleichwohl 
ist sie allein nicht hinreichend, sondern ergibt erst im funktionalen 
Zusammenspiel mit den Kategorien insbesondere der Ähnlichkeit, 
der Reproduktivität und der Sympathie die eindeutige Zuordnung 
von Element x zu Element y. Wir hatten gesehen, daß beispielsweise 
die morphologische Symmetrie zwischen den Metallen und den Pla­
neten erst über das Äquipollenzgesetz eindeutig bestimmt und damit 
rationalisierbar wird. Allerdings bleiben die reinen Äquipollenz-Zu- 
ordnungen für sich ebenfalls unterbestimmt und werden erst über 
die Kategorien der Ähnlichkeit, der Reproduktivität und der Sym­
pathie zu einer morphologisch vollständig ausgeschriebenen Rela­
tion. So wäre beispielsweise der Saturn, wenn lediglich die Äqui- 
pollenz das Zuordnungsprinzip bilden würde, als Element der sieben 
Planeten jedem der sieben Metalle zuzusprechen; erst aufgrund einer 
spezifischen Ähnlichkeits-, Reproduktivitäts- und Sympathie-Struk­
tur wird die Symmetrie darauf festgelegt, daß Saturn nicht dem Kup­
fer oder dem Zinn, sondern dem Blei zugetan ist.

Hervorzuheben ist zudem die generative Funktion der Äquipol­
lenz, die sich in dieser Hinsicht der Reproduktivität angleicht und die 
Funktion derselben auf einer übergeordneten Ebene übernimmt. 
Einerseits sind Saturn und Blei deshalb einander zugeordnet, weil 
der Saturn das Blei kausal erzeugt, d. h. sich in ihm reproduziert. 
Andererseits dependieren beide, sowohl Saturn wie Blei, vom Äqui- 
pollenzprinzip von Planeten und Metallen, das, wie bereits klar­
gestellt wurde, in der Funktion eines Generators auftritt, der die Ele­
mente seiner Äquipollenz erzeugt: Die Sieben reproduziert sich in 
den Planeten und Metallen und bringt sie auf die Weise erst in ihrer 
strukturellen Gestalt hervor. Mehr oder minder vordergründig 
folgen Agrippas Erläuterungen zur 7-Matrize wie zu den übrigen 
Zahlmatrizen allesamt dieser Argumentation - »numeri magnarum 
sublimiumque virtutum potentes«59. Im übrigen erklärt diese Kausa­

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

59 Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 2, S. 252.

Analogiedenken ^ 175

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

litätsontologie der Zahl, weshalb Agrippa das zweite Buch von De 
occulta philosophia mit der auf den ersten Blick überraschenden The­
se eröffnet, die Mathematik bilde eine Hilfswissenschaft der Magie.

Unter dem skizzierten Gesichtspunkt eröffnet die Äquipollenz 
eine übergeordnete Ebene der Reproduktivität. Damit fundiert sie 
zugleich die Kategorien der Ähnlichkeit, der Sympathie und der Re­
sonanzdisposition. Was von einem und demselben Generator ab­
stammt - der Matrix der Zahl -, steht in einer strukturellen Affini­
tät, deren prinzipielle Ausformungen die anderen Kategorien sind.

f) Achsenstützung auf Klassifikation und Schichtung

Aber auch das Äquipollenzgesetz mitsamt den übrigen kategorialen 
Funktionen reicht nur für eine Achse der Matrize aus. Der gesamte 
kategoriale Komplex weist nämlich noch eine weitere Besonderheit 
auf. Er ist auf zwei weiteren Achsen abgestützt, jener der Schichtung 
der Welt und jener der Klassifikation der Gegenstände. So gehört 
wesentlich zum Kategorienkomplex der morphologischen Sym­
metrie die Achsenstützung auf Klassifikation und Schichtung. Allein 
wenn die Allmenge der möglichen Symmetrieelemente in Klassen 
und Schichten prästrukturiert ist, wird sie einer Festlegung zu einer 
morphologischen Symmetrie in der Matrize zugänglich. Die Klassi­
fikation besitzt diese Prästrukturierungsfunktion, indem sich keine 
Symmetrien - außer der die morphologische Symmetrie unterlau­
fende Mikrorelation der Sympathie - innerhalb der Elemente dersel­
ben Klassen finden. Und die Schichtung besitzt diese Prästrukturie­
rungsfunktion, indem die Symmetrien quer zu den Schichten der 
Welt stehen. Das bedeutet, daß die morphologische Symmetrie sich 
über die Klassen- und Schichtengrenzen aufspannt, die ihr immer als 
Ankerpunkte dienen. Ihr Dimensionssystem ist an Klassifikation und 
Schichtung aufgehängt, so daß sie ohne diese Achsenstützung in sich 
zusammenbrechen würde.

Der Achsenstützung verleiht Agrippa im speziellen dahin­
gehend Ausdruck, daß er die Gegenstandsklassen über die Schichten 
und entlang deren Hierarchie morphologisch verbindet. Zur mor­
phologischen Symmetrie gehört somit eine hierarchische Stufen­
struktur, von deren Ordnung, wie Agrippa betont, die ganze Magie 
abhängt. Auf diese Weise präfiguriert die archetypische Welt die 
übrigen Schichten durch abgestufte Iteration, so wie die astrale 
Schicht Qualitätskomplexe bildet, die sich in den niedrigeren Schich­

176 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

ten iterieren. Harmonisch fügen sich alle morphologischen Sym­
metrien der Ordnung der abgestuften Iteration:
»Dicunt Academici, simul cum Trismegisto, et Iarchas Brachmanus atque He- 
braeorum Mecubales fatentur omnia, quae sunt sub lunari globo in hoc infe- 
riori mundo generationi et corruptioni subiecta, eadem etiam esse in coelesti 
mundo, sed modo quodam coelesti, deinde etiam in mundo intellectuali, sed 
multo perfectiori et meliori nota, perfectissimo tandem in archetypo: atque 
hac serie unumquodque infernum suo superiori et per hoc supremo pro suo 
genere respondere et ab eisdem suscipere [...] Hinc ab istis inferioribus ad 
sydera, ab illis ad eorundem intelligentias et inde ad archetypum unaquaeque 
res apte reduci potest: ex quarum serie tota magia et omnis occultior philo- 
sophia emanat.«60

g) Der synchronizitäre Hyperraum

Die letzte namhaft zu machende Kategorie betrifft das Dimensions­
system der morphologischen Symmetrie. Alle erörterten kategoria- 
len Momente: Ähnlichkeit, Reproduktivität, Sympathie, Resonanz­
disposition, Äquipollenz sowie die Achsenstützung auf Klassifikation 
und Schichtung beschreiben eine transsystemische Durchgängigkeit 
der morphologischen Symmetrie. Dies wird noch deutlicher, wenn 
man bedenkt, daß das über die morphologische Symmetrie konstitu­
ierte Objekt ein transversales Spiegelsystem ist, parallel in verschie­
denen Welten existiert, verschiedene Zustandsquanten besitzt und 
als eine Art Weltlinse einen Querschnitt durch alle diskreten Zu­
standswelten liefert. Die morphologische Symmetrie spannt sich 
über Ebenen, Klassen, Systeme und Raum-Zeit-Diskontinuitäten 
hinweg. Ihr Dimenssionssystem ist demnach ein synchronizitärer, 
überzeitlicher Hyperraum. Denn alle Strukturen sind über die 
Raum-Zeit-Differenzen hinweg aufeinander bezogen, und die Ent­

60 Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 37, S. 153f. (»Die Akademiker behaupten zugleich 
mit Hermes Trismegistus, und auch der Brahmine Jarchas, sowie die hebräischen Kab­
balisten sind der Meinung, daß alles, was unter der Mondscheibe auf dieser unteren 
Welt der Erzeugung und der Verwesung unterworfen ist, auch in der himmlischen Welt 
sich befindet, aber auf eine himmlische Weise, ebenso in der geistigen Welt, aber in 
einer noch weit größeren Vollkommenheit, und endlich auf die vollkommenste Art im 
Archetypus. In dieser Reihenfolge entspricht jedes untere seinem oberen und durch 
dieses dem höchsten nach seiner Art; [...] Daher kann jedes Ding auf unserer Welt in 
eine Beziehung zu den Gestirnen, von diesen aus zu ihren Intelligenzen und sodann 
zum Archetypus gesetzt werden, von welcher Ordnung die ganze Magie und alle gehei­
me Philosophie abhängt.« Übersetzung aus Werke, S. 82).

Analogiedenken ^ 177

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

sprechungen sind »zugleich«, selbst alle Matrizen sind »zugleich«. In 
diesem synchronizitären Hyperraum extendiert das Raumsystem 
diskontinuierlicher Zustandswelten, und erst im synchronizitären 
Hypperraum funktioniert die morphologische Übergangsfunktion 
in Form eines universalen Spiegelsystems. Als Dimensionssystem 
der morphologischen Symmetrie ist er ihr unhintergehbarer katego- 
rialer Ermöglichungsgrund.

Mit dem synchronizitären Hyperraum ist ein spezieller Sach­
verhalt angesprochen, der zwar nicht direkt Agrippas Theorie zu 
entnehmen ist, hingegen augenfällig wird, sobald man räumliche 
Verbildlichungen des morphologischen Universums aus dem histori­
schen Umfeld von Agrippas Theorie betrachtet, namentlich die her- 
metisch-pansophischen Kosmogramme, die in der Naturmystik seit 
der Renaissance als geometrische Abbildungen morphologischer 
Symmetrien gestaltet werden. Angesichts solcher Kosmogramme 
verhält es sich offenbar so, daß die Morphologie auf einer geometri­
schen Topologie beruht. Diese Geometrisierbarkeit der morphologi­
schen Symmetrie läßt sich insbesondere mit kategorialanalytischen 
Überlegungen präzisieren; denn der synchronizitäre Hyperraum be­
inhaltet im Grunde einen in sich gefalteten Raum, namentlich den 
Raum, in dem die Brechungslinien des Spiegelsystems des morpho­
logischen Objekts verlaufen. Vor Augen führen kann man sich das 
dergestalt, daß in einem gefalteten Raum die Entsprechung auf eine 
hyperräumliche Koinzidenz verschiedener Orte zurückführbar ist. 
Die Spiegelachsen der morphologischen Symmetrie bilden dann zu­
gleich räumliche Faltlinien im Hyperraum, womit dieser als die letzte 
strukturelle Basis für das Kategoriensystem der morphologischen 
Symmetrie ausgemacht ist: als Dimensionssystem der die morpho­
logischen Symmetrien führenden Faltungen des Weltraumes. So 
finden wir schließlich zwei Raumebenen der morphologischen Sym­
metrie:

(1) den gefalteten Raum des Spiegelsystems des Objekts - der 
eigentliche Weltraum, in dem von einem Relat der jeweiligen Sym­
metrie zum nächsten übergegangen werden kann -,

(2) den Hyperraum, in dem sich der Weltraum faltet und der als 
dessen Dimensionssystem die extensionale Basis der morphologi­
schen Symmetrie bildet.

178 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

6. Die Rationalität der Magie als morphologischer Wissenschaft

Im Rückblick wird deutlich, daß die Wissenschaft, die Agrippa Magie 
nennt, auf einem ziemlich komplizierten Denksystem aufbaut, das 
eine genuine Rationalität besitzt. Was auf den ersten Blick irrational 
anmutet - die Planeten-Metalle-Analogie und andere morphologi­
sche Symmetrien -, entpuppt sich als ein kategorial begründbares 
Ergebnis eines prinzipiengeleiteten Vernetzungsdenken: als eine Re­
lation, die notwendig aus dem morphologischen Kategoriensystem 
folgt und in diesem seine rationale Basis findet.

Allerdings führt die Rekonstruktion des morphologischen Ob­
jektmodells auf ein bei Agrippa kaum berührtes Problem, das die 
durchgängige Rationalität des magischen Universums auf die Probe 
stellt:

Mit der Vorgabe eines strengen Symmetriedenkens muß die 
Relativität des Objekts Anstoß erregen, die Abhängigkeit der mor­
phologischen Symmetrien von einem der elf möglichen Bezugssyste­
me, den Zahlmatrizen. Was hindert den Schluß von der Vielfalt der 
Symmetriezustände des jeweiligen Objekts auf eine Vielheit der 
Welten, ist doch jede Matrize ein umfassendes Symmetriesystem, 
also jeweils eine Welt für sich? Anders gesagt: Gibt es in der Relati­
vität der Bezugssysteme einen einheitlichen Bezugspunkt, der die 
Einheit der Gesamtwelt aller Symmetriesysteme verbürgt? Diese 
Frage wird um so dringlicher, je mehr in den Blick rückt, daß die 
Magie von einer Gesamtsymmetrie der Welt ausgehen muß, um ihr 
rationales Wissenschaftskonzept verfolgen zu können. Dort, wo 
Symmetriebrüche zwischen voneinander isolierten Welten auftreten 
würden, dort würden auch Rationalitätsbrüche auftreten. Es wäre 
nicht mehr klargestellt, inwiefern

a) auf der Seite des Subjekts eine kontinuierliche Erkenntnis im 
Wechsel zwischen den verschiedenzahligen Bezugssystemen möglich 
ist, und

b) auf der Seite des Objekts der Gegenstand wie >Saturn< oder 
>Blei< in verschiedenen Symmetriezuständen als derselbe auftreten 
könnte.

Im morphologischen Denken von Agrippas Magie-Konzept 
muß beides bis zu einem gewissen Grad gewährleistet bleiben, um 
von transsystemischen Symmetrien auszugehen.

Drei Antworten sind hier zu geben, zwei im historischen Re­
kurs, eine auf der Grundlage einer systematischen Überlegung. Alle

Analogiedenken W 179

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

drei sind vor dem Hintergrund der neuplatonischen Einheitsmeta­
physik zu sehen, die Agrippas Theorie leitet.

(1) Im Zentrum der Ontologie der Magie steht das Theorem 
einer Grundkraft des Universums, auf die alle anderen Kräfte der 
Dinge zurückzuführen sind. Es handelt sich um eine Kraft, die Agrip- 
pa »Weltgeist« nennt und in welcher alle Zeugungskraft des Univer­
sums, dessen gesamtes dynamisches Potential, enthalten ist.61 Diese 
Kraft bindet alles, ordnet es und fungiert, indem sie nach den elf 
Zahlmatrizen die Symmetrien der Dinge gruppiert, als der Relativi­
tät der verschiedenen Bezugssysteme übergeordnetes Kohärenzprin­
zip.

(2) Für seine Theorie der Zahlleitern beruft sich Agrippa neben 
Pythagoras, Platon und Proclus auf Severinus Boethius und dessen 
Metaphysik, nach welcher alles Erschaffene nach Zahlenverhältnis­
sen geformt sei, die als Vorbild im Geist des Schöpfers lagen. 62 Auch 
bei Philo von Alexandria finden sich Überlegungen zum Zusammen­
hang zwischen Zahl und Kosmogonie. Daselbst werden die Zahlen 
der sieben Schöpfungstage als Explikationsschritte der Weltschöp­
fung - der Konstitution des Objekts - verstanden.63 Dahinter steht 
offensichtlich das Modell, daß die Welt aus dem Einen nach Zahl­
matrizen emaniert. Diese sind - bei Agrippa Bezugssysteme der Ob­
jekte - in diesem Modell nichts anderes als Explikationsgrade des 
Einen in der Vielheit. Erst im Durchlauf aller Zahlmatrizen konstitu­
iert sich das Objekt vollständig, erreicht es seine ganze Determina­
tion. Auf der Basis dieser Explikationstheorie nimmt sich die Relati­
vität des Objekts hinsichtlich der Zahlmatrizen als seiner möglichen 
Bezugssysteme nicht mehr als isolierte Zustandssysteme des Objekts 
aus, vielmehr als eine genuin im Objekt festgelegte und auf die Ein­
heit zurückbezogene Durchlaufreihe fortschreitender Determina­
tionsmuster.

61 Vgl. Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 14.
62 Vgl. Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 2.
63 Vgl. Philo von Alexandria: Werke in deutscher Übersetzung, hrsg. von L. Cohn, er­
sterTeil, Breslau 1909 (Schriften der Jüdisch-Hellenistischen Literatur), S. 49: »Damals 
also entstand alles zu gleicher Zeit; obwohl aber alles zugleich entstand, mußte doch die 
Schilderung in bestimmter Ordnung gegeben werden, weil nach einer solchen in Zu­
kunft alles aus einander entstehen sollte« und S. 59: »Nachdem aber die ganze Welt 
entsprechend der Natur der vollkommenen Sechszahl (in sechs Tagen) vollendet war 
[...]« und die folgenden Ausführungen über die Siebenzahl und ihre kosmologische 
Bedeutung.

180 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(3) Über Agrippa hinaus führt die systematische Überlegung 
zum Einheitsprinzip im Kategoriensystem der morphologischen 
Symmetrie. Der als letztes Dimensionssystem der morphologischen 
Symmetrie entdeckte Hyperraum ist es, der als Einheits- und Kohä­
renzprinzip der morphologischen Symmetriesysteme anzusprechen 
wäre. Im Hyperraum stoßen wir auf die Gleichzeitigkeit der Struk­
turen, die diese trotz ihrer partiellen Inkongruenz unter einem ge­
meinsamen Gesichtspunkt vereint. Demgemäß ist der einheitliche 
Bezugspunkt in der Relativität der Bezugssysteme des morphologi­
schen Objekts in einem Simultanpunkt aller morphologischen Über­
gänge gegeben. Im Hyperraum herrscht die Einheit der Gleichzeitig­
keit, die Einheit des Simultanpunktes. Geometrisch abbilden läßt sich 
dieser Simultanpunkt als Mittelpunkt eines Kreises (oder eines sphä­
rischen Raumes), wie dies die erwähnten, auf morphologischen Sym­
metrien basierenden Kosmogramme tatsächlich vor Augen führen.

Auch wenn über diese drei Punkte die rationale Kohärenz des 
Gesamtsystems des morphologischen Universums gesichert sein 
dürfte, scheint ein irrationaler Rest im morphologischen Denken 
der Magie zurückzubleiben. Diesen Rückstand entdeckt zu haben, 
vermeint insbesondere Eco mit seiner Theorie der hermetischen Se- 
miose. Auf eine bündige Formel gebracht, besagt sie, im Denken ma­
gischen Typs werde, weil universale Symmetrien Uneindeutigkeiten 
ergeben, die Interpretation eines Zeichens unendlich:
»Als Folge davon wird die Interpretation unendlich [...] Eine Pflanze wird 
nicht nach ihren morphologischen [im heutigen Sinne des Wortes] und funk­
tionalen Merkmalen definiert, sondern aufgrund einer, und sei es nur partiel­
len, Ähnlichkeit mit einem anderen Element des Kosmos. Ähnelt sie entfernt 
einem Teil des menschlichen Körpers, so hat diese Pflanze Sinn, weil sie auf 
den Körper verweist. Doch dieser Teil des Körpers wiederum hat Sinn, weil er 
auf ein Gestirn verweist, dieses hat Sinn, weil es auf eine Tonleiter verweist, 
diese, weil sie auf eine Engelshierarchie verweist, und so weiter bis ins Un- 
endliche.«64

Jedoch ist gegen Ecos Theorie, die Semiose im magischen Denken 
schlage ins Irrationale um, einzuwenden, daß gerade Agrippas Zahl­
matrizen ein Konzept sind, die morphologischen Symmetrien nicht 
in eine unendliche und divergente Reihe auslaufen zu lassen. Im 
morphologischen Denken gibt es offene und geschlossene Analogien 
- eine Unterscheidung, die bei der Beurteilung dieser Denkform un­

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

64 U. Eco: Die Grenzen der Interpretation, München, Wien 1992, S. 65.

Analogiedenken ^ 181

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

bedingt beachtet werden muß. Offene Analogien sind unendlich und 
ergeben unkontrollierbare Assoziationsketten, während geschlosse­
ne hinsichtlich ihrer Durchgangselemente nicht nur endlich, sondern 
auf bestimmte Symmetriepunkte festgelegt sind. Magie als Wissen­
schaft gemäß Agrippas Zahlmatrizensystem läßt nur geschlossene 
Analogien zu. Für solche ist die morphologische Symmetrie zwi­
schen den sieben Planeten und den sieben Metallen das beste Bei­
spiel; es ruft in Erinnerung, daß die morphologischen Symmetrien 
kein überabzählbares Alles-mit-Allem-Netz ergeben. Vielmehr we­
ben sie ein bestimmtes Muster der Vernetzung, das in seiner eigen­
tümlichen Struktur zu erkennen gerade die schwierige Aufgabe des 
Magiers darstellt.

Für den Eindruck des Irrationalen, den vom Standpunkt eines 
nicht-magischen Denkens Agrippas Symmetrieverknüpfungen hin­
terlassen, zeichnet nicht die Kategorie der morphologischen Sym­
metrie als solche verantwortlich. Schließlich konnte gezeigt werden, 
daß sie in ihrem genuinen Kategoriensystem wohldefiniert auftritt 
und insofern zweifelsfrei eine rationale Ordnungsstruktur bezeich­
net. Indessen, Magie als Wissenschaft der Ähnlichkeiten in der Welt 
- auch wenn sie eine unendliche Semiose verhindert - symmetrisiert 
innerhalb ihrer morphologischen Raster die Phänomene restlos. So 
ist es der schrankenlose Gebrauch jener Kategorie, ihre unmoderierte 
Zentralstellung innerhalb der magisch-morphologischen Weltsicht, 
ihre Verabsolutierung, die sie irrational erscheinen läßt. Die Ver­
absolutierung einer Kategorie muß nämlich jedes noch so rational 
strukturierte Denken ins Irrationale verzerren, weil sie die kategoria- 
len Gegenpole nicht mehr berücksichtigt; diese wären hier Struktu­
ren wie Symmetriebrechung und Inkommensurabilität. Im morpho­
logischen Universum der Magie scheinen solche Strukturen, obwohl 
sie gerade die kategorialen Komplemente des morphologischen Sym­
metrieprinzips bilden, nicht mitgedacht zu werden.

7. Die Differenz fossiler und rezenter Kategoriensysteme

Auch wenn sich angesichts der Geometrisierbarkeit der morphologi­
schen Symmetrie ein Vergleich mit moderner Kosmologie aufdrängt, 
welche Kräfte auf Raumfaltungen zurückführt, so sollte nach der ka- 
tegorialen Explikation der morphologischen Symmetrie evident sein, 
daß es sich hierbei um eine fossile Kategorie handelt, die uns im

182 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

gegenwärtigen Denken abhanden gekommen ist, die nicht ohne 
beträchtlichen Aufwand gedanklich nachvollziehbar ist und deren 
Tragweite viel weiter reicht als die Kategorie >Analogie< im uns ver­
trauten Verständnis, ja die mit letzterer kaum hinreichend rationa­
lisierbar ist. Um zu verdeutlichen, daß hier in der Tat eine fossile 
Kategorie vorliegt, sei auf die SME-Analogie zwischen dem Sonnen­
system und dem Rutherfordschen Atommodell zurückgekommen. 
Abgesehen von der prädikatenlogischen Repräsentation der beiden 
heterogenen Bereiche beschreibt sie durchaus eine Entsprechung im 
Sinne der morphologischen Symmetrie Agrippas, jedoch ist sie 
gleichsam nur noch ein Torso jener alten, »magischen« Symmetrie, 
ein äußerlicher Strukturvergleich auf der Basis eines tertium com- 
parationis (der prädikatenlogischen Vergleichskriterien), ohne die in­
neren Relationen wie Sympathie und Reproduktivität. Mit diesem 
Befund ist die eingangs beigebrachte These belegt, das morphologi­
sche Denken lasse sich nur im Rückgang auf historisch ältere Model­
le klären. Zweifelsohne beruht die Typendifferenz des morphologi­
schen Denkens zu anderen Denkformen (wahrscheinlich nicht 
ausschließlich, aber jedenfalls auch) auf einer Kategoriendifferenz, 
auf einer durch historische Kategoriendynamik bedingten Inkongru­
enz fossiler und rezenter Kategoriensysteme.

Analogiedenken ^ 183

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der
Analogie in der Renaissance

aufgezeigt an der Philosophie Charles de Bovelles’

Tamara Albertini

Dem Topos vom Menschen als kleiner Welt sind zahlreiche umfas­
sende Studien gewidmet. Um nur die wichtigsten zu nennen: Epo- 
chenübergreifend - bis in das 20. Jahrhundert hinein - behandelt 
dieses Thema G. P. Conger in Theories of Macrocosmos and Micro- 
cosmos in the History of Philosophy.1 Platonische und ältere sowie 
außereuropäische Quellen zieht Anders Olerud in L'idee de macro­
cosmos et microcosmos dans le Timee de Platon bei. Von einigem 
Interesse sind seine Ausführungen, wonach bei der Gegenüberstel­
lung >Mensch - Welt< - in anthropologischer Hinsicht - zuallererst 
die möglichen Analogieverbindungen zwischen Haupt und Him­
melskuppel eine wichtige Rolle spielen.1 2 Auf die Spätantike, die bi­
blische Tradition und das Mittelalter geht Marie-Therese D'Alverny 
in ihrem umfangreichen Beitrag L'Homme comme symbole: le 
microcosme ein.3 Ausgesprochen anregend ist Rudolf Allers' den 
Zeitraum von der Antike bis in die Renaissance4 berücksichtigender 
Aufsatz Microcosmus from Anaximander to Paracelsus, der die ver­
schiedenen Mikrokosmos-Modelle zu systematisieren sucht. Es wer­
den darin sechs Formen von >Mikrokosmismen< identifiziert, die hier 
folgendermaßen umschrieben seien5:

(1) Ein elementares Modell, das nicht viel mehr besagt, als daß 
der Mensch deswegen im kleinen die Welt enthält, weil sein Körper

1 G. P. Conger: Theories of Macrocosmos and Microcosmos in the History of Philoso­
phy, New York 1922.
2 A. Olerud: L'idee de macrocosmos et microcosmos dans le Timee de Platon, Uppsala 
1951, S. 154 ff. Im weiteren Kontext müßte hier die in der Renaissance stark erweiterte 
Lehre von der Physiognomik berücksichtigt werden.
3 M.-T. D'Alverny: L'Homme comme symbole: le microcosme, in: Simboli e simbologia 
nell'alto Medioevo, Spoleto 1976, Bd. 1, S. 123-195.
4 Für die Renaissance vgl. ebenso den Sammelband LUnivers a la Renaissance: micro­
cosme et macrocosme. Colloque international, octobre 1968, Bruxelles, Paris 1970.
5 R. Allers: Microcosmus from Anaximander to Paracelsus, in: Traditio, Bd. 2 (1944), 
S. 319-407, bes. S. 319-331.

184 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

aus denselben Elementen besteht. Hier könnte als - ergänzendes - 
Beispiel der biblische Bericht angeführt werden: Der aus Erde ge­
schaffene Adam faßt in sich die substantielle Welt zusammen.6 Wird 
auch sein Erkenntnisvermögen berücksichtigt, dann stellt der 
Mensch darüber hinaus die geistig-intelligible Welt dar.

(2) Ein strukturales Mikrokosmos-Modell, das sich darin 
ausdrückt, daß der Mensch die Welt in erster Linie geistig widerspie­
gelt. Hierbei kann entweder die Welt mit dem Menschen (wie in 
Platons Timaios) oder im Gegenteil der Mensch mit der Welt vergli­
chen werden.

(3) Ein holistisches Modell, das dann vorliegt, wenn der Mensch 
die große Welt nicht nur kraft seiner Leiblichkeit und Geistigkeit 
repräsentiert, sondern mehr noch durch seine ordnende Tätigkeit. 
So wie sich das Universum unentwegt organisiert, gestaltet dement­
sprechend auch der Mensch seinen Lebensraum. Gegenstand dieser 
gestalterischen Bemühung kann deswegen die Gesellschaft im gan­
zen sein (>soziologischer< Mikrokosmismus) oder das eigene indivi­
duelle Leben (>ästhetischer< Mikrokosmismus).

(4) Ein symbolisches Modell, das besagt, daß die kleine Welt die 
große Welt nicht redupliziere. Diese gibt das - letztlich unergründ­
liche - Universum nur in Form von mutmaßlichen Entsprechungen 
und Bildern wieder.

(5) Eine weitere Form bildet das psychologische Modell, wonach 
der Mensch die Welt erkennend darstelle. Je mehr und deutlicher er 
diese erkennt, desto stärker nähert er sich ihr an, bis er in seinem 
Geiste mit der Welt eins wird. In dieser Sicht gleicht sich die kleine 
Welt der großen Welt an.

(6) Schließlich ein metaphorisches Modell, bei dem eine einzige 
Gemeinsamkeit mit dem Kosmos bereits die Rede vom Menschen als 
kleiner Welt legitimiert.

Wie Allers selbst feststellt, tauchen die von ihm erarbeiteten 
Formen des Mikrokosmismus kaum in reiner Form auf. In der Regel 
hat man es, wie gerade auch Renaissancequellen belegen, mit Misch­
formen zu tun.7 In bezug auf den französischen Philosophen Charles 
de Bovelles (1479-1567) kann vorwegnehmend gesagt werden, daß 
bei ihm nahezu alle Formen zutreffen: Der Mensch stellt die Welt 
vornehmlich geistig dar (>strukturale Form<), er ist dem Universum

6 Vgl. M.-T D'Alverny: LHomme comme symbole, a.a.O., S. 165 ff.
7 R. Allers: Microcosmus from Anaximander to Paracelsus, a.a.O., S. 331 f.

Analogiedenken ^ 185

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tamara Albertini

ähnlich durch seinen Ordnung stiftenden Geist (>holistische Form<) 
und er reflektiert die Welt mittels selbsterschaffener Bilder ^sym­
bolische Form<), die er einsetzt, um sich dem Universum möglichst 
anzugleichen ^psychologische Form<).

Die häufigste Form ist gewiß das metaphorische Mikrokosmos­
Modell (bei dem schon das Aufdecken einer einzigen Ähnlichkeit 
zwischen Mensch und Welt genügt, um die Feststellung dieses be­
sonderen Topos zu sichern) und in einem noch stärkeren Maße das 
symbolische Mikrokosmos-Modell, das mit einem reichen Schatz an 
Bildern und Metaphern aufwarten kann, um den Gedanken der 
grundsätzlichen Übereinstimmung zwischen Mensch und Welt zu 
stützen. Letztgenannte Form liegt überhaupt allen übrigen Mikro­
kosmos-Modellen (mit Ausnahme des elementaren Modells) zu­
grunde, da ja kaum eine Epoche daran geglaubt haben dürfte, daß 
die Menschheit in allem (körperlich und/oder geistig) exakt den Kos­
mos wiedergebe. Die Entdeckung gemeinsamer Züge mit der Welt im 
großen ist als Ergebnis menschlicher Erkundungsarbeit zu erachten, 
stehen doch jene Gemeinsamkeiten nicht von vornherein fest. Ihr 
Auffinden ist vielmehr abhängig von den Fragen (kultureller, wissen­
schaftlicher, intellektueller oder religiöser Art) einer bestimmten 
Epoche oder Tradition. Es können so kosmologische Betrachtungen 
dominant sein, medizinische und biologische Aspekte im Vorder­
grund stehen oder aber Erwägungen theologisch-religiöser Natur 
den Ausschlag geben.

1. Versuch einer philosophischen Würdigung des 
Mikrokosmos-Topos

Eine Frage, die sich einem bei der Sichtung des in der Forschungs­
literatur diskutierten - äußerst umfangreichen - Materials unwill­
kürlich stellt, ist, wie man sich die Beliebtheit des Mikrokosmos- 
Topos durch alle Epochen hindurch philosophisch erklären muß, 
insbesondere in der Renaissance, wo der Topos zudem in unter­
schiedlichen Kontexten begegnet, nämlich in philosophischen wie 
auch in medizinischen, alchemistischen, magischen, theologischen 
und literarischen Werken. Eine sowohl reflexions- als auch rahmen­
spezifische Begründung für den Einsatz des Mikrokosmos-Topos 
durch Renaissancedenker ist zweifellos im Begriff der Ähnlichkeit 
zu finden. Dieser ist nämlich nicht einfach als Instrument der Inven­

186 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tarisierung von möglichen Übereinstimmungen zwischen Mensch 
und Welt von Interesse - obgleich dies durchaus mit eine Funktion 
sein kann -, sondern vornehmlich als Bedingung der Erkennbarkeit 
von Welt zu begreifen. Nichts anderes möchten die folgenden Be­
trachtungen darlegen. Die Rede vom Menschen als kleiner Welt 
avanciert damit (auch wenn die Analogien, die sich aus der systema­
tischen Suche nach Ähnlichkeiten ergeben, im einzelnen falsch sein 
mögen)8 zu einem epistemologischen Postulat. Dabei geht die in der 
metaphorischen Wendung angelegte bildliche Qualität des Terminus 
>Mikrokosmos< keineswegs verloren. Vielmehr ist es gerade diese 
Qualität, welche das Verhältnis von kleiner zu großer Welt vor dem 
inneren Auge aufleuchten läßt. Darüber hinaus hilft diese zu verste­
hen, daß es sich beim Mikrokosmos-Topos - technisch besehen - um 
einen Relationsbegriff handelt. Es ist nämlich gänzlich unmöglich, 
den Topos der kleinen Welt aufrechtzuerhalten, ohne damit implizit 
auf das Relatum, die eigentliche, große Welt hinzuweisen. Dies läßt 
sich an unzähligen Darstellungen belegen, wie z. B. an der folgenden, 
aus Robert Fludds Utriusque Cosmi Historia (Oppenheim 1617) ent­
nommenen Figur:

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

8 J. Pelsener schreibt dazu: »L'explication analogique est peut-etre, de tous les postulats 
implicites de la pensee scientifique, celui qui en constitue le ressort principal. C'est une 
tendance profonde de l'esprit de rechercher les analogies, de les postuler et de solliciter 
ces analogies en vue de l'explication scientifique. Presque toutes nos demarches intellec- 
tuelles, presque tous nos raisonnements sont fondes sur des analogies, mais presque 
toutes les analogies sont fausses. L'analogie, ce peril des sciences« (Un prejuge de la 
pensee dite scientifique: microcosme et macrocosme, in: Lunivers a la Renaissance, 
a.a.O., S. 83-88, S. 85).

Analogiedenken ^ 187

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tamara Albertini

4/\i(JRiS fcilicct ct M1NORIS METAPVsiCA, PHYSICA*
; . ATQVE TECHNICA

' H I S TO RIA
In dud Volumina fccundum COSMI diffcrcntiam diuisa.
Avthore Roberto Flud Ms diFknJmj.ArryCr0. ,

,,v f ■ if in Mediana. Dotiere Oporuaifi .
. Tonn« Primus ,

DeMurocofmi Hiftona in iuos traclaUu diuifa .
. : MieJtphyßeo lAaerocofmi
fn ■ J. et C*taturaru illiut oftu. £
trnmuf de 'PfnjfiuMAertnofminrnmntiene< ,.f ,

r "V LOfruPtioru.praariffu.' X H^ w Lomfuoru.fryrjffu. 
' Ariüimcucojn. 
MuTicamM 

f Gcometnan».
* PerfpcAivim. 
a\ Ariern Picionam 

“(Ariern MiUiarcm
" Mo'“‘ -TSdoxiMI.

Aflrolo^iim . 
nl Ocom an tum .*• ~ M

SecunJui Je Arte Nu ur'worum

Titelblatt, Robert Fludd: Utriusque Cosmi Historia, Oppenheim 1617

188 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

Der Begriff des Mikrokosmos erhält seinen Sinn aus seiner in­
neren Anlage: Ein Objekt A, der Mensch, kann als Objekt B, die 
Welt, ausgegeben werden, weil zwischen den beiden Objekten ein 
Ähnlichkeitsverhältnis postuliert wurde. Der generelle intellektuelle 
Reiz dieses Begriffs besteht zweifellos in dieser komplexen Anlage, 
der es gelingt, in eins Bildlichkeit, Gedanke und gedankliche Struktur 
zu vereinen. Nur so läßt sich die immer noch anhaltende Faszination 
für diese Mensch und Welt verknüpfende Analogie erklären. Der 
spezifisch philosophische Gehalt ist darin zu finden, daß der Mikro- 
kosmos-Topos, der weit mehr als ein Bild, eine Metapher oder ein 
(wie sehr auch immer ansprechendes) stilistisches Mittel ist, als 
Denkfigur begriffen werden muß. Die Rede vom Menschen als klei­
ner Welt kann beanspruchen, Titel einer Erkenntnissubjekt und -ob­
jekt gleichermaßen darstellenden Philosophie zu sein. Dies sei an 
zwei Renaissancetexten verschiedener Provenienz demonstriert, an 
den Liebesdialogen des spanischen Juden Leon Ebreo (Jehuda Abar- 
banel) und an dem Weisenbuch des Franzosen Charles de Bovelles.

Daß das im Mikrokosmos-Topos angelegte erkenntnistheoreti­
sche Postulat durchaus auch in literarischen Texten begegnen kann, 
zeigen in der Tat Leon Ebreos Dialoghi d'amore (1535). Dieses an 
Ähnlichkeitsbeziehungen besonders reiche Buch veranschaulicht auf 
eindrückliche Weise die in der Renaissance beliebte Suche nach Ent­
sprechungen und Ähnlichkeiten im Kontext des Mikrokosmos-Mo­
tivs (das Ebreo wohlweislich auf beide Geschlechter angewandt wis­
sen will).9 Es sei dies am Beispiel der Planeten Sonne, Mond, Saturn, 
Jupiter, Mars, Venus und Merkur demonstriert, welche in der Mikro­
kosmos-Literatur oft als Leitfaden der Annäherung zwischen kleiner 
und großer Welt eingesetzt werden. In den Dialoghi d'amore ent­
sprechen diese Planeten folgenden menschlichen Organen: die Sonne 
dem Herzen, der Mond dem Gehirn, Saturn der Milz, Jupiter der 
Leber, Mars den Nieren, Venus den Hoden und Merkur dem männ-

9 L. Ebreo: Dialoghi d'amore, hrsg. von S. Caramella, Bari 1929, Bd. 2, S. 85: »Cosi e la 
verita: che l'uomo e immagine di tutto l'universo: e per questo li greci il chiamano 
microcosmos, che vuol dire piccol mondo. Niente di manco l'uomo, e cosi ogni altro 
animale perfetto, contiene in se maschio e femina, perche la sua spezie si salva in amen- 
due e non in un solo di loro. E percio non solamente ne la lingua ebrea, antichissima 
madre e origine di tutte le lingue, Adam, che vuol dire uomo, significa maschio e femina, 
e nel suo proprio significato contiene ambidue insieme.« Der dritte Dialog ist in einer 
deutschen Übersetzung erhältlich: Des Leone Hebreo (Jehuda Abarbanel) Dialoge über 
die Liebe, aus dem Italienischen übertragen von J. Schwerin-Abarbanell, Berlin 1888.

Analogiedenken ^ 189

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tamara Albertini

liehen Glied. Die Hinsicht, welche hier die Ähnlichkeit sichert, ist die 
Zeugung: So wie die Himmelskörper durch ihre Bewegung und ihr 
Bestrahlen auf die Fruchtbarkeit der Erde Einfluß nehmen, wirken 
die genannten Organe auf die menschliche Fortpflanzung hin, indem 
sie sich alle auf verschiedene Weise an der Erzeugung des Samens 
beteiligen. Werden dieselben Himmelskörper hingegen - wie der 
Texthintergrund leicht rekonstruiert werden kann - als Öffnungen 
am Himmelsantlitz betrachtet, dann können sie auch mit dem 
menschlichen Gesicht in Verbindung gebracht werden: Sonne und 
rechtes Auge, Mond und linkes Auge, Saturn und rechtes Ohr, Jupi­
ter und linkes Ohr, Mars/Venus und Nase und schließlich Merkur 
und Mund/Zunge.10

Analogie hinsichtlich Analogie hinsichtlich
der »Zeugung« des »Öffnungseins«

Planeten »Zeugungsorgane« Planeten »Gesichtsöffnungen«

Sonne Herz Sonne rechtes Auge
Mond Gehirn Mond linkes Auge
Saturn Milz Saturn rechtes Ohr
Mars Nieren Mars (rechte) Nasenöffnung
Venus Hoden Venus (linke) Nasenöffnung
Merkur männl. Glied Merkur Mund/Zunge

Bisher wurde eine erste Analogie zwischen der Reihe der Planeten 
und der Reihe der Organe und eine zweite zwischen Planeten und 
den am Gesicht befindlichen Sinnesorganen festgestellt. Schließlich 
werden in Ebreos Text beide Analogien durch ein drittes Verhältnis 
aneinander geknüpft, das Organe und Öffnungen im Gesicht in Be­
ziehung zueinander bringt. Diese Abart der doppelten Analogie ge­
lingt, indem noch einmal die Hinsicht der Zeugung ins Feld geführt 
wird. Nachdem die Verbindungen [Sonne-Herz] und [Sonne-rechtes 
Auge] zustande kamen, können konsequenterweise - unter Auslas­
sung des gemeinsamen Elementes >Sonne< - über dieselbe Analogie, 
welche Sonne und Herz verband, auch Herz und rechtes Auge zur 
Entsprechung gebracht werden. Die Gesichtsöffnungen sind dann

10 A.a.O., S. 82 f.

190 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

vom sehenden Auge bis zum durch Zungenbewegung sprechenden 
Munde an der »Zeugung« von Erkenntnis beteiligt.11

Analogie hinsichtlich der Zeugung

»Zeugungsorgane« »Gesichtsöffnungen«

Herz
Gehirn
Milz
Leber
Nieren
Hoden
männl. Glied

(rechtes) Auge 
(linkes) Auge 
(rechtes) Ohr 
(linkes) Ohr 
(rechte) Nasenöffnung 
(linke) Nasenöffnung 
Mund/Zunge

Die beiden Welten, Mensch und Kosmos, sind hier so sehr mitein­
ander verflochten, daß die dem Mikrokosmos-Thema untergeord­
nete Rede von der »Zeugung« notwendig beide Bereiche anspricht. 
Das eigentlich der menschlichen Sphäre entstammende Bild der Zeu­
gung wird so eingeführt, daß es am Ende der von Ebreo entwickelten 
Analogien von kosmischer Dimension erscheint.

Nach Ähnlichkeiten sucht auch Charles de Bovelles, der an einer 
Stelle seines Liber de sapiente (1510) sogar den gleichen Leitfaden 
wie Ebreo benutzt. Er stellt allerdings seine eigenen Entsprechungen 
zwischen Mensch und Himmel auf und sucht darüber hinaus nach 
einer ausgewogenen Ordnung der von ihm aufgefundenen Bezie­
hungen. Seine in diesem Kontext zusammengestellte Figura simili- 
tudinis planetarum et humanarum cognitionum leistet folgende An­
näherung: Saturn und Imagination, Jupiter und Gehör, Mars und 
Gesicht, Venus und Geruchssinn, Merkur und Geschmackssinn sowie 
Mond und Tastsinn.12

Wie die Figura similitudinis (vgl. S. 192) nahelegt, nimmt Bo- 
velles die ungerade Zahl der Himmelskörper und Erkenntnisvermö- * S. * 7

11 In expliziterer Sprache: »La verga e proporzionata a la lingua, in modo di posizione e 
in figura e in stendimento e recoglimento; ed e posta in mezzo di tutti, e in opera che, si 
come movendosi la verga genera generazione corporale, la lingua la genera spirituale 
con la locuzione disciplinale, e fa figlioli spirituali come la verga corporali« (a.a.O.,
S. 84).
12 Liber de sapiente, cap. XI, in der kritischen Ausgabe von R. Klibansky, in: E. Cassirer: 
Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance, 1927, reprogr. Nachdr.
7. Aufl. Darmstadt (Wissenschaftliche Buchgesellschaft) 1994, S. 326-328.

Analogiedenken ^ 191

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tamara Albertini

192 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

gen zum Anlaß, eine Mitte zwischen den drei höheren Vermögen: 
Imagination, Gesicht und Gehör und den drei niedriegeren Vermö­
gen: Geschmackssinn, Geruchssinn und Tastsinn zu stiften, welche er 
als »zwillingshafte Sinnestriaden« begreift. Im Zentrum steht die 
Vernunft: Sie hält die Mitte zwischen den beiden Triaden. Weder 
ziehen sie die Höhen (erste Triade) und Tiefen (zweite Triade) an, 
noch kann sie durch übertriebene oder unzureichende Betätigung 
fehlgehen. Sie ist sich immer gleich und vermag daher ausgleichend 
und einend zu wirken.13 Die Ähnlichkeit mit den Himmelskörpern ist 
hier zum einen durch die gleiche Zahl der Gesamtglieder sowie die 
Mittestellung der Vernunft gegeben, die sonnengleich alle Sinne 
überstrahlt, zum anderen durch das Bild des Strahlens selbst. So wie 
die Planeten am Himmelszelt glänzen, leuchten auch die Sinnesorga­
ne am menschlichen Leib. Durch das Licht der Vernunft am Strahlen 
erhalten, d. h. mit Wahrnehmungsvermögen ausgestattet, sind diese 
zugleich auch die Öffnungen, durch welche die große Welt Eingang 
in die kleine Welt findet und auf diese Weise den menschlichen Er­
kenntnisprozeß in Gang bringt14 (einen Prozeß, an dessen Ende idea- 
liter der - den Menschen physisch tragende - Makrokosmos selbst 
durch den Mikrokosmos auf geistige Weise erfaßt wird).15 Im Ver­
gleich mit Leon Ebreo fällt auf, daß sich der Philosoph Bovelles nicht

13 »Hanc ergo geminam sensuum tryadem: alteram summa et alta petentem, alteram 
vero in ima tendentem, media semperque uniformis Ratio imperti et eodem semper 
modo se habente monade vincit, scirpat figitque quam potest in medio; utramque tem- 
perat, ne hac nimium effecta sublimi divellatur scindaturque Hominis substantia; cuius 
unitati, integritati et paci insectilis Ratio maximopere, consulit ac providet« (a.a.O., cap. 
XI, S. 327).
14 »Si enim minor mundus est Homo, tot utique luminibus ac lichnis Hominem regi 
atque illustrari oportet, quotquot lampadibus maiorem mundum cernimus esse chorus- 
cum atque illustrem. Septem vero lampades accendit Natura in maiore mundo, quarum 
ductibus eundem mundum gubernari regique voluit [...]« (a.a.O., cap. XI, S. 326); »He 
sunt igitur septem faces, quibus minor mundus splendet maiorique mundo et sibiipsi 
astat. Omnia a maiore in ipsum iisdem valvis et aditibus traducuntur. His septem ostiis 
totus maior defluit labiturque in minorem fitque minor omniformis ac maiori mundo 
equalis. In iis denique sita est Hominis omnis Virtus et Sapientia, si singulorum sui 
oculorum rectam proportionem servabit indemutato naturali eorum ordine« (a. a. O., 
S. 328).
15 Bovelles begreift den Makrokosmos als alle Substanzen und den Mikrokosmos als 
alle Welterkenntnis umfassende »Behälter« auf. Vgl. T Albertini: Ein Naturbegriff der 
Renaissance. Charles de Bovelles: Natur und Vernunft als Außen- und Innenraum der 
Erkenntnis, in: K. Gloy (Hrsg.): Natur- und Technikbegriffe. Historische und syste­
matische Aspekte: von der Antike bis zur ökologischen Krise, von der Physik bis zur 
Ästhetik, Bonn 1996, S. 42-59.

Analogiedenken ^ 193

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tamara Albertini

damit begnügt, bloß Analogien aufzuzeigen, sondern daß er im Ge­
flecht der Ähnlichkeiten auch die Vernunft namhaft macht, die diese 
Ähnlichkeiten aus einer Zentralposition heraus auffindet und um 
sich herum ordnet.

Ehe näher darauf eingegangen wird, wie der Mikrokosmos-To- 
pos bei Bovelles systematisch zur Denkfigur geformt wird, sei Michel 
Foucaults - auf einer eher geringen Kenntnis von Renaissancetexten 
beruhende - Deutung des Ähnlichkeitsgedankens besprochen.

2. Michel Foucaults Entdeckung der Ähnlichkeitsepisteme des 
16. Jahrhunderts im Lichte der Renaissanceforschung

Ähnlichkeit (und Unähnlichkeit), Verwandtschaft, Angleichung und 
Annäherung sind nicht nur bei Leon Ebreo und Charles de Bovelles 
häufig wiederkehrende Termini. Nicht von ungefähr bestimmt Mi­
chel Foucault in seiner (mit dem französischen 16. Jahrhundert an­
hebenden) Untersuchung Les mots et les choses (1966) eine Anrei­
hung ähnlich gelagerter Begriffe zum Ausgang seiner Analyse des 
Ähnlichkeitskonzepts.16 17 18 Aus Pierre Gregoires Syntaxeon artis mira- 
bilis (1610) entnimmt er die folgende Aufzählung: Amicitia, Aequa- 
litas (contractus, consensus, matrimonium, societas, pax et similia), 
Consonantia, Concertus, Continuum, Paritas, Proportio, Similitudo, 
Conjunctio, Copula17, um, auf diese breitere Begriffsbasis gestützt, 
geltend zu machen, daß man in bezug auf die Renaissance von einer 
»Episteme der Ähnlichkeit« ausgehen müsse im Sinne einer geistes­
geschichtlichen Kategorie, welche die grundlegende Wissensform 
dieser Epoche erschließt. Der moderne französische Philosoph trifft 
mit dieser Charakterisierung zweifellos auf eine für viele Renais­
sanceentwürfe konzeptionelle Hauptader. Besonders anregend ist es, 
wenn Foucault des weiteren in Zusammenhang mit der in der Re­
naissance weitverbreiteten Lehre von der signatura rerum18 festhält:
»Forme signante et forme signee sont des ressemblances, mais d'a cote. Et 
c'est en cela sans doute que la ressemblance dans le savoir du XVIe siecle est 
ce qu'il y a de plus universel; a la fois ce qu'il y a de plus visible, mais qu'on

16 M. Foucault: Les mots et les choses, 2. Aufl. Paris 1990, S. 55 ff.
17 P. Gregoire: Syntaxeon artis mirabilis, Köln 1610, S. 28.
18 Siehe M. L. Bianchi: Signatura rerum. Segni, magia e conoscenza da Paracelso a 
Leibniz, Rom 1987.

194 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

doit cependant chercher a decouvrir, car c'est le plus cache; ce qui determine la 
forme de la connaissance (car on ne connait qu'en suivant les chemins de la 
similitude), et ce qui lui garantit la richesse de son contenu (car, des qu'on 
souleve les signes et qu'on regarde ce qu'ils indiquent, on laisse venir au jour 
et etinceler dans sa propre lumiere la Ressemblance elle-meme).«19 20

Bereits die wenigen bislang angeführten Beispiele erlauben es, Fou- 
cault darin zuzustimmen, daß sich in Renaissancetexten die Erkennt­
nis ihren Weg durch den Makrokosmos in der Tat mittels Ähnlich­
keiten bahnt. Im Falle der Figura similitudinis zeigte sich, daß die 
Annäherung zwischen Planeten und Wahrnehmungsvermögen dank 
dreier Hinsichten gelingt, dank der Zahl, dem Mittegedanken sowie 
dem Strahlen, das auf die Sinnesorgane eine übertragene Anwen­
dung findet. Die Ähnlichkeit ist deshalb verborgen, weil die Brücken 
zwischen den durch den Mikrokosmos-Topos zusammengeführten, 
ansonsten aber denkbar unähnlichen Himmelskörpern und Wahr­
nehmungsvermögen erst geschaffen werden müssen. Sie ist zugleich 
auch sichtbar, weil ohne sie das ganze Konzept von innen her zusam­
menbrechen würde: Es gäbe keinen Mikrokosmos-Topos ohne den 
Ähnlichkeitsgedanken als seine Bedingung; entfallen die Hinsichten, 
unter denen Mensch und Welt gleichgesetzt werden können, ist jeder 
Versuch einer Annäherung gegenstandslos. Um Foucaults Terminus 
aufzunehmen, die Rede vom Menschen als kleinem Kosmos kann als 
der »leuchtendste« Ausdruck eines auf der Ähnlichkeitsepisteme 
gründenden Weltbildes bezeichnet werden.

Michel Foucault verkürzt allerdings seine Analyse der grund­
legenden Wissensform(en) des 16. Jahrhunderts, indem er sich einzig 
für sprachlich operierende Angleichungen und Verähnlichungen in­
teressiert. Selbst eindeutig auf Bildlichkeit hin angelegte Lehren wie 
jene von den Signaturen der Dinge deutet er so, als würden sie nicht 
bildlich, sondern sprachähnlich verfahren. Im Rahmen seiner Aus­
einandersetzung mit Foucaults Renaissancebild äußert Stephan Otto 
in Das Wissen des Ähnlichen kritisch: »Die Erkundung des optischen 
Horizonts der Episteme der Renaissance wird verengt zu einer blo­
ßen Aussageanalyse, das >Sprechen< des 16. Jahrhunderts wird von 
seinem >Sehen< abgelöst.«20 Wohl macht der moderne französische 
Philosoph darauf aufmerksam, daß sich im 17. Jahrhundert die Kul­

19 M. Foucault: Les mots et les choses, a.a.O., S. 71 (Hervorhebung von Verf.).
20 S. Otto: Das Wissen des Ähnlichen. Michel Foucault und die Renaissance, Frankfurt 
a. M., Bern, New York, Paris 1992, S. 53.

Analogiedenken ^ 195

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tamara Albertini

tur dahingehend neu organisiere, daß Gesehenes und Gelesenes, 
Sichtbares und Aussagbares, eigene Wege gehen: »Les choses et les 
mots vont se separer. L'reil sera destine a voir, et a voir seulement; 
l'oreille a seulement entendre.«21 Die in der Renaissance noch beste­
hende Verbindung von Sehen und Sprechen wird von Foucault 
durchaus richtig erkannt, sein Mißverständnis besteht jedoch darin 
zu meinen, daß das Lesen des Auges analog zum Entziffern sprach­
licher Einheiten verfahre. Annäherungen und Angleichungen spielen 
sich in Renaissancetexten nicht nur zwischen Bezeichnendem und 
Bezeichnetem ab, sondern arbeiten auch mit den durch die Sprache 
evozierten Bildern. Diese Bilder verlangen nach einer eigenen Lesart. 
Foucaults Reduzierung seines Untersuchungsfeldes erstaunt um so 
mehr, als er sich beispielsweise durchaus mit dem Mikro-Makrokos- 
mos-Topos befaßt22, einem an Bildern - mögen sie ausdrücklich be­
schrieben oder suggeriert werden - überaus reichen Topos. (Die Rede 
vom Menschen als kleiner Welt ist selbst ein Bild!) Abgesehen da­
von, kann sich die Ähnlichkeit je nach Autor und Kontext auch zwi­
schen Konzepten und geometrischen Figuren, geometrischen und 
arithmetischen Einheiten sowie Zahlen und Buchstaben erstrecken. 
Charles de Bovelles entwirft beispielsweise in seinen Theologicae 
conclusiones (1515) ein Schema allein zum Aufweis der Entspre­
chungen zwischen Geometrie und Arithmetik und macht damit deut­
lich, daß für ihn Analogien und Ähnlichkeiten nicht nur genannt, 
sondern eben auch visualisiert werden müssen, wozu u. a. gehört, 
daß alle angesprochenen Aspekte eines Sachverhaltes in eine einzige, 
eben diesen Sachverhalt veranschaulichende Figur vereint werden 
(siehe die unterste Graphik auf S. 212 am Ende des vorliegenden Bei- 
trages).23

Ein weiterer Punkt, mit dem sich Otto auseinandersetzt, ist Fou­
caults Bestehen auf der Anonymität von Diskursformationen.24 In

21 M. Foucault: Les mots et les choses, a.a.O., S. 91.
22 A.a.O., S. 73ff.
23 Theologicarum Conclusionum Caroli Bovilli Samarobrini Libri decem, Paris: J. Badi- 
us, 1515, I, 24, f* 6v. Bei dieser Graphik sowie bei einigen weiteren Figuren wurde es 
vorgezogen, sie im ursprünglichen Buchkontext zu zeigen. Damit wird ersichtlich, wie 
sehr Bovelles' Figuren - in dem von dem flämischen Humanisten Josse Bade (1461/62­
1535) besorgten Druck - Teil des Textes sind. Daher der gelegentliche Hinweis im fol­
genden auf die Kopien zweier Seiten aus den Theologicae conclusiones, die dem vorlie­
genden Beitrag angehängt sind.
24 Vgl. S. Otto: Das Wissen des Ähnlichen, a. a. O., S. 62 ff.

196 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

bezug auf das von diesem untersuchte 16. Jahrhundert bedeutet dies, 
daß Ähnlichkeiten und Entsprechungen sich selbst überlassen sind - 
in Les mots et les choses heißt es, daß sich diese in einer endlosen 
Bewegung gegenseitig schneckenförmig aufwickeln.25 In dieser 
Deutung bedarf es keines Ähnlichkeitsbeziehungen entdeckenden 
und erforschenden Subjekts.26 Ohne es zu merken, führt sich hier 
der französische Philosoph selbst ad absurdum, schreibt er doch, daß 
die Ähnlichkeit zugleich das Verborgenste und Sichtbarste sei. Die 
Frage, die sich dabei stellt, ist nämlich, für wen jene entweder ver­
steckt oder offenbar ist. Der sich ebenfalls kritisch mit Foucault be­
fassende Renaissance-Forscher Jean-Claude Margolin zeigt in seiner 
1967 erschienenen Rezension Tribut d'un antihumaniste aux etudes 
d'humanisme et Renaissance Verständnis für das in Les mots et les 
choses beschriebene Grundanliegen, das darin besteht, nach der Vor­
geschichte, der Genese oder gar nach den Bedingungen der Möglich­
keit von Geisteswissenschaften (sciences humaines) zu forschen.
»[...] il est interessant de reconnaitre dans un langage sans sujet, dans une 
prose inhumaine, dans une semantique aussi fluide que floue, le champ d'une 
episteme sans epistemologue, les materiaux sans age d'une archeologie non 
stratifiee.«

Allerdings gehe dies nicht ohne ein
»aplatissement du paysage historique ou une deshumanisation des personna- 
lites qui appartiennent a une epoque que l'auteur n'a pas cru devoir valoriser 
sociologiquement ou philosophiquement.«27

Zu Foucaults Verteidigung kann angeführt werden, daß es für den 
Deuter von Renaissancetexten zuerst in der Tat so scheinen will, als 
ob jede Ähnlichkeitsbeziehung auf eine andere Ähnlichkeitsbezie­
hung hinweist, welche wiederum auf eine Ähnlichkeitsbeziehung 
deutet, ohne daß diese Bewegung jemals zu einem Ende kommt. 
Das Beziehungsnetz, das Mikro- und Makrokosmos umflicht, ist sei­
ner Struktur nach notwendig unbegrenzt - von jedem Knotenpunkt 
ist es möglich, eine neue, bis dahin unerkannte gemeinsame Hinsicht 
zu erblicken -, nichtsdestoweniger kommen alle Ähnlichkeiten an 
einem Ort zusammen, nämlich im menschlichen Geist als dem Aus­

25 Vgl. M. Foucault: Les mots et les choses,, a.a.O., S. 75.
26 Vgl. S. Otto: Das Wissen des Ähnlichen, a. a. O., S. 62 ff.
27 J.-C. Margolin: Tribut d'un antihumaniste aux etudes d'humanisme et Renaissance, 
in: Bibliotheque d'humanisme et Renaissance, Bd. 24 (1967), S. 701-711, S. 702.

Analogiedenken ^ 197

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tamara Albertini

gangspunkt der Erkenntnis von Ähnlichkeit. Charles de Bovelles z. B. 
hält eindeutig fest, daß der Mensch alles zugleich sei, »der Zusam­
menlauf, die verstandesmäßige Überbrückung und das Zusammen­
kommen aller Dinge«28 29. Während in der Welt die Dinge (substan­
tiell) wahr sind, sind sie im Menschen (in Gestalt von Begriffen und 
Bildern) ähnlich. In bezug auf Welt und Mensch hält Bovelles daher 
fest: »Ille veritas, hic similitudo.«29 Anders ausgedrückt, ohne die 
Welt keine Wahrheit, ohne den sich der Welt zuwendenden Men­
schen keine Ähnlichkeit. Die »Ähnlichkeit«, die, wie es am Ende des 
oben zitierten Passus aus Les mots et les choses hieß, »in ihrem ei­
genen Licht erstrahlt«, ist der Mensch selbst.30

Es wird von Foucault übersehen, daß viele (wenn nicht die mei­
sten) Renaissanceentwürfe gerade subjektzentriert sind. Nicht nur 
die Vernunft hält (wie in der Figura similitudinis dargelegt) eine 
Mittestellung ein, sondern der ganze Mensch wird von Metaphysi­
kern wie Marsilio Ficino, Pico della Mirandola und Charles de Bovel- 
les als eine Mitte, genauer: als eine die Welt deutende und darstellen­
de Mitte konzipiert.31 Diese Mittestellung offenbart sich, wie im 
übrigen Margolin in seiner Kritik an dem französischen Philosophen 
zu Recht hervorhebt, auch in der (in Les mots et les choses nicht 
minder außer acht gelassenen) Renaissance-Dichtung.32

28 Liber de sapiente, a.a. O., cap. XXIV, S. 351: »omnium concurrentia, rationale chasma 
et congregatio«. Zur ungewöhnlichen Bedeutung von >chasma< an dieser Stelle siehe 
T Albertini: Der Mensch als metamorphische Weltmitte. Reflexionen zu einer Denk­
figur der Renaissance, in: P. R. Blum, Ch. Lohr und C. Blackwell (Hrsg.): Sapientiam 
amemus. Humanismus und Aristotelismus in der Renaissance, Festschrift zum 60. Ge- 
burtstagvon E. Keßler, München 1998, S. 89-108, S. 100 Anm. 37.
29 A.a.O., cap. XIX, S. 343.
30 Von einem »subjektlosen« Spiel der Ähnlichkeiten läßt sich hingegen in bezug auf 
den natürlichen Bereich sprechen. Den »Sympathie«-Gedanken aufgreifend schreibt 
Foucault: »La nul chemin n'est determine a l'avance, nulle distance n'est supposee, nul 
enchainement prescrit. La sympathie joue a l'etat libre dans les profondeurs du monde. 
Elle parcourt en un instant les espaces les plus vastes: de la planete a l'homme qu'elle 
regit, la sympathie tombe de loin comme la foudre; elle peut naitre au contraire d'un 
seul contact [...]« (Les mots et les choses, a. a. O., S. 63).
31 Vgl. T Albertini: Der Mensch als metamorphische Weltmitte, a. a. O.
32 Vgl. J.-C. Margolin: Tribut d'un antihumaniste aux etudes d'humanisme et Renais­
sance, a.a.O., S. 709.

198 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Charles de Bovelles als Theoretiker der Ähnlichkeit

Die eben dargelegte Kritik verschmälert keineswegs das Verdienst, 
das Foucault zukommt als jenem Philosophen, der die Ähnlichkeits- 
episteme der Renaissance weit über die Grenzen des spezialisierten 
Forschungsgebietes hinweg hat thematisch werden lassen. An Char­
les de Bovelles' Werk läßt sich nun ganz besonders eindrücklich die 
Bedeutung dieser Episteme aufzeigen. Nicht nur daß Bovelles die 
Ähnlichkeit zum Grundmuster seines Denkens erwählt hat, sondern 
er erweist sich darüber hinaus auch als ihr Theoretiker.

In einem Brief vom 8. Oktober 1511 an Guillaume Bude, in dem 
er ein längeres Gespräch zusammenfaßt, das er mit dem Pariser Hu­
manisten über mathematisch-theologische Themen geführt hat, er­
wähnt er erstmals zwei bedeutsame, zum Feld der Ähnlichkeit gehö­
rende Begriffe, nämlich analogia und assurrectio.33 Wie wichtig diese 
Begriffe für Bovelles sind, mag daraus ersehen werden, daß er vier 
Jahre später diese beiden Termini noch einmal in den Theologicae 
conclusiones aufnimmt und weiter ausbaut. Pierre Quillet, der sich 
als erster in der Forschungsliteratur mit dieser Fragestellung befaßt 
hat, schreibt zur assurrectio.
»Le sens initial est se lever, se dresser (ad-surgere); le mot n'est pas tres 
frequent dans la Vulgate (on trouve dans le livre de Job, XXIX, 8: >Et senes 
assurgentes stabant<); a la fin du Moyen Age, il a pris un sens technique en 
mathematiques: assurgere un nombre, c'est l'elever a une puissance 
superieure, par exemple, le porter au carre.«33 34

Quillet benennt damit in der Tat die beiden Bereiche, in denen 
Bovelles den Ausdruck einsetzt, den theologischen sowie den mathe­
matischen. Beide Konnotationen kommen deutlicher noch zum Vor­
schein, wenn die »Assurrektion« mit der »Transsumption« (trans- 
sumptio) des Nikolaus von Kues in Verbindung gebracht wird. 
Damit soll jedoch nicht behauptet werden, daß der - mit dem kusa-

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

33 Vgl. Philosophicae et aliquot historicae Epistolae, in: In hoc opere contenta: Com- 
mentarius in primordiale evangelium divi Ioannis, Vita Remundi eremite, Philosophi­
cae et aliquot historicae Epistolae, Paris: I. Parvus 1511; Paris: J. Badius 1514 (repr. 
Frankfurta.M. 1984), ff** 47v-50v.
34 P. Quillet: L'ontologie scalaire de Bovelles, in: Charles de Bovelles en son cinquieme 
centenaire 1479-1979 (Actes du Colloque International de Noyon, septembre 1979), 
Paris 1982, S. 171-179, S. 173 f. Siehe desgleichen die Auszüge eines von ihm in Loches 
gehaltenen Vortrages in: Cahiers de l'Institut collegial europeen (1976).

Analogiedenken ^ 199

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tamara Albertini

nischen Werk vertraute - Bovelles sein Konzept der Assurrektion 
direkt danach gestaltet hätte. Wie die folgenden Erläuterungen dar­
legen, emanzipiert sich der französische Philosoph, ähnlich wie z. B. 
bei der Lehre von der Koinzidenz der Gegensätze35, von seiner mög­
lichen kusanischen Vorlage (den Terminus scheint er Josse Clichtove 
zu verdanken).36

Nikolaus von Kues gebraucht den Begriff der Transsumption in 
De docta ignorantia, um die Übertragung der Eigenschaften von un­
endlichen mathematischen Gebilden auf das Unendliche schlechthin 
zu beschreiben. Nachdem zuerst die Eigentümlichkeiten endlicher 
Figuren festgestellt werden, sollen diese auf unendliche projiziert 
werden: die Rundheit des endlichen Kreises etwa auf den unend­
lichen Kreis, die Winkel des endlichen Dreiecks auf das unendliche 
Dreieck usw., wobei die unendliche mathematische Figur stets die 
unendliche Linie ist.37 »Danach müssen wir an dritter Stelle«, 
schreibt der Kusaner,
»tiefer als bisher, die Wesensbestimmungen der unendlichen Gebilde auf das 
schlechthin Unendliche, das von jedem Gebilde völlig losgelöst ist, anwenden 
(transsumere). Dann wird unsere Unwissenheit auf unbegreifliche Weise 
darüber belehrt werden, wie wir, die wir uns mit jenem Rätsel mühen, über 
das Höchste denken sollen.«38

Nikolaus von Kues gelingt mit dieser Übertragung die Herstellung

35 Siehe T Albertini: Die geometrische Darstellung der vollkommenen Erkenntnis in 
der Philosophie von Charles de Bovelles, in: T Albertini (Hrsg.): Verum et Factum. 
Beiträge zur Geistesgeschichte und Philosophie der Renaissance, Bern, Frankfurt a. M., 
Paris, New York 1993, S. 421-436, bes. S. 428.
36 J.-C. Margolin: Bovelles et sa correspondance, in: Charles de Bovelles en son cinquie- 
me centenaire 1479-1979, a.a.O., S. 59-91, bes. S. 74. Den Begriff >transsumptio< 
scheint Bovelles nicht als terminus technicus zu gebrauchen (siehe z. B. das erste Zitat 
in Anm. 60).
37 Das bekannteste kusanische Beispiel besteht in der graduellen Öffnung eines beliebi­
gen Kreisumfangs. Die weitestmögliche Öffnung koinzidiert mit der unendlichen Gera­
den (die dennoch als mit Rundheit versehen zu denken ist). Vgl. N. von Kues: De docta 
ignorantia, in: Philosophisch-theologische Schriften, hrsg. von L. Gabriel, übers. von D. 
und W Dupre, Bd. 1, Buch 1, Kap. XIII, S. 234 f.
38 A. a. O., S. 233. Der Kusaner gebraucht den Begriff auch adjektivisch: »Quando autem 
ex imagine inquisitio fit, necesse est nihil dubii apud imaginem esse, in cuius trans- 
sumptiva proportione incognitum investigatur, cum via ad incerta non nisi per 
praesupposita et certa esse possit«; und adverbial: »si ex signo ad veritatem te elevaris 
verba transsumptive intelligendo, in stupendam suavitatem adducent« (a.a.O., Kap. X, 
S. 226).

200 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

eines Bezugs zwischen (vertrautem) Endlichen und (unerforschtem) 
Unendlichen. Anklänge an diese kusanische Lösung finden sich nun 
bei Bovelles, der jedoch eine Methode vorschlägt, um auf zwei ver­
schiedenen Ebenen von Bekanntem zu Unbekanntem zu schreiten, 
nämlich sowohl im Bereich des Endlichen als auch im Verhältnis 
>Endliches - Unendliches<.

Bereits aus den entsprechenden Kapitelüberschriften im ersten 
Buch der Theologicae conclusiones lassen sich einige seiner Richtlini­
en erahnen: »Die Theologie hat ihren Ort stärker unter den Assur- 
rektionen als unter den Analogien« (Kap. 18), »Analogien sind den 
Assurrektionen unterlegen und sie bestehen in einer gewissen 
Gleichheit und Gleichgewichtigkeit des zu Vergleichenden« (Kap. 
19) und »Von der Linie der Assurrektionen zur Linie der Analogien 
wird ein rechter Winkel gebildet« (Kap. 21).39 Bevor auf den Unter­
schied zwischen den beiden Begriffen eingegangen wird, sei zuerst 
das Konzept der Analogie eingeführt. Für Bovelles ist bei diesem Be­
griff entscheidend, daß jene durch die Analogie verknüpften Relata 
von gleichem »Gewicht« seien, d. h. gleichrangig, gleichstufig bzw. 
von vergleichbarer (endlicher) Natur. Der französische Philosoph, 
der bei seiner Untersuchung dieses Begriffs durchgehend im Bild 
der Waage denkt, beschreibt die Verbindung der gleichen Gewichte 
des weiteren als eine seitwärts gerichtete Bewegung (a latere in la­
tus)40, und wie so oft legt er eine Zeichnung zur Veranschaulichung 
seines Gedankens bei (siehe die linke, zu Kap. 23 gehörende Figur am 
Ende des vorliegenden Beitrages, S. 212). Darin wird graphisch ge­
zeigt, wie der Intellekt eine beliebige unbekannte Größe B durch eine 
gegebene bekannte Größe C zu begreifen sucht und sich aus diesem 
Grunde »seitwärts« von B nach C und zurück zu B bewegt.

Die Theologicae conclusiones bieten darüber hinaus eine spezi­
fische Fragestellung zur weiteren Erhellung dieses Gedankens. Was 
wenn ich z.B. die Eigenschaften von Form und Materie wissen 
möchte und das Verhältnis von (aktivem) Langschwert und (passi­
vem) Rundschild zum Vergleich hätte (siehe die rechte, zu Kap. 23 
gehörende Graphik, S. 212)? Nach Bovelles' Anweisung brauche ich 
mich nur von der vormals unbekannten Form zum bekannten 
Schwert zu wenden und davon wiederum mit der aktiven Eigenschaft

39 Theologicarum Conclusionum Caroli Bovilli Samarobrini Libri decem, a.a.O., ff** 
Vv-VIr.
40 A.a.O., cap. 21, f* VIr.

Analogiedenken W 201

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tamara Albertini

des Schwertes zur Form zurückzukehren. Desgleichen wende ich 
mich von der Materie hin zum Schild und von dort zurück zur Ma­
terie. Auf diese Weise begreife ich, daß die Materie im Verhältnis zur 
Form das passive Glied ist. »Und so geschieht es mit allen Analo­
gien«, schreibt Bovelles. »Sie vollziehen sich daher in einer doppelten 
Bewegung, nämlich durch Zuwenden (directio) und Zurückbeugen 
(reflexio).«41

Bovelles hat im dritten Buch der Theologicae conclusiones auch 
eine Lösung für den Fall, daß es sich bei der vergleichenden Bewegung 
um eine unendliche Strecke handelt. In diesem Zusammenhang ver­
wendet er einen anderen Begriff für die durch den Intellekt zu leisten­
de Auflösung, nämlich die elevatio. Bovelles rollt diesen spezifischen 
Fall in Zusammenhang mit dem Verhältnis von Sechseck und Kreis 
auf. Er gesteht zu, daß das Sechseck dem Kreise wohl ähnlicher er­
scheine als das Quadrat, deswegen aber führe vom Sechseck nicht eher 
ein Weg zum Kreis als vom Quadrat.42 Gemeint ist: Ein jedes Vieleck 
ist gleichermaßen entfernt vom Kreis, nämlich unendlich weit.

Theologicae conclusiones, 
liber I, cap. 40, f* XLIIv

E = hexagonus;
C = circulus;
H = humana mens

Wohl verbindet in diesem Dreieck (s. o.) eine Gerade Sechseck

41 »Digredior [...] a forma prius ignota: ad ensem notum: a quo ad formam ex ensis 
collatione notam recurro. Similiter et ex materia digredior in clypeum: a quo relabor in 
materiam. Et ita in cunctis analogiis accidit. Duplici itaque motu id est directionem et 
reflexionem: cunctae analogiae absolvuntur« (a. a.O., cap. 23, f* VIv).
42 »Nam semper ea polygonia quae superfuerit [...] infinities tamen a circulo distabit« 
(a.a. O., liber III, cap. 40, f* XLIIv).

202 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

und Kreis, allerdings ist sie als unendliche Linie zu denken oder, wie 
Charles de Bovelles verstärkend hinzufügt, als unbeschreitbar (im- 
pertransibilis) und unerschöpflich (inconsummabilis). Folgt man 
den Konturen der obigen geometrischen Figur (vgl. S. 202), so wird 
deutlich, daß der Weg von E zu C über den Winkel EHC führt. Einzig 
der menschliche Geist (H) vermag, eine unendliche und an sich unbe- 
schreitbare Strecke zu durcheilen. Er begreift nämlich die Endpunkte 
einer infiniten Geraden als Extreme und sich selbst als deren Mitte. 
Geometrisch ausgedrückt: Angesichts einer unendlichen Strecke 
kann der Punkt H beliebig angesetzt werden. Er braucht lediglich 
außerhalb der Verbindung EC zu stehen, was Bovelles mit dem Zwi­
schenschritt der elevatio erreicht. Auf diese Weise kann derselbe 
zweite Schritt wie bei der gemeinen Analogie eingeleitet werden, 
nämlich die Verbindung zu C bzw die reflexio in circulum, die Zu­
rückbeugung in den Kreis. Der »Umweg«, der die Extreme einer un­
endlichen Strecke verbindet, verläuft also über den Geist, dessen Fä­
higkeit zur »Mittepositionierung« auch hier entscheidend zur 
Überbrückung des »Unähnlichen« führt.

Ganz anders verfahren die »Assurrektionen«. Sie leisten zwar 
eine Verbindung, jedoch nicht zwischen gleichgearteten Objekten, 
sondern sie schreiten fort von Sinnlichem zu Intelligiblem: »Assur­
rektionen heben unseren Geist von den Tiefen empor in die Höhe«43, 
schreibt Bovelles und vergleicht alsdann Analogien und Assurrektio- 
nen:
»Die Assurrektionen streben nämlich von den Tiefen hinauf in die Höhe, die 
Analogien aber von einer Seite zur anderen. Die Schranken der Assurrektio- 
nen verlaufen aufwärts und abwärts, von diesem zu jenem und von jenem zu 
diesem. Die Grenzen der Analogien sind aber rechts und links.«

Diese bewirken, daß in dem gleichmäßigen »Abwägen« von zwei zu 
vergleichenden Objekten keines höher als das andere ist. Schließlich 
legt der französische Philosoph eine geometrische Figur bei, die ein 
rechtwinkliges Dreieck mit dem Scheitelwinkel ABC zeigt (siehe die 
zu Kap. 21 gehörende Graphik S. 211). Die Bewegung des - an der 
Hypotenuse angesiedelten - Intellekts zwischen den Punkten B und 
C entspricht, wie nun hinlänglich bekannt, der Analogie. Wendet sich 
hingegen der Intellekt aufwärts entlang der Linie BA, dann »springt«

43 »[•••] assurrectiones ab imis nostram mentem attollunt in sublime« (a.a. O., cap. 20, 
f* VIr).

Analogiedenken ^ 203

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tamara Albertini

er in den Punkt A gleichsam wie ein Eindruck in seine Form. »Dieses 
wird als Aufwärtsstreben (assurgere) bezeichnet. Die Linie der As- 
surrektionen bildet daher offensichtlich mit der Linie der Analogien 
einen rechten Winkel.«44

Analogien und Assurrektionen werden hier nicht zufällig zu­
sammen thematisch. Schließlich dient die Analogienlinie als Basis 
der Assurrektion. Geometrisch gesprochen: Es gibt keinen Punkt A 
ohne den im Punkt B sich eröffnenden Scheitelwinkel. Die Erhebung 
des Geistes, die sich beim Aufwärtsstreben vollzieht, wird mit der 
Zurückführung eines Abbildes in sein Urbild verglichen. Wohl be­
steht eine Ähnlichkeit zwischen Abbild und Urbild, es kann jedoch 
von keiner Entsprechung die Rede sein. Das in Punkt B dargestellte 
Endliche hat sein Analogon in dem ebenfalls für Endliches stehenden 
Punkt C. Wird hingegen der Punkt B mit dem Punkt A in Ver­
bindung gebracht, dann wird eine den Intellekt überwältigende 
transzendentale Schwelle überschritten, die ihn wörtlich außer sich 
geraten läßt.45 Diese theologische Dimension der Bovillschen Ähn- 
lichkeitsepisteme spielt eine geringe Rolle für die eigentliche Mikro­
kosmos-Spekulation; sie kann erst dann in Erscheinung treten, wenn 
die - auf Analogien gründende - Welt-darstellende Tätigkeit voll­
bracht ist. Sie wurde hier jedoch mit berücksichtigt, um aufzuweisen, 
wie sehr sich Bovelles des Einsatzes seiner philosophischen Mittel 
bewußt war Auch zeigt sein Beispiel, daß die von Foucault erkannte 
Episteme in der Renaissance nicht nur eine Anwendung im End­
lichen findet.

44 »Nam assurrectiones ab imo contendunt in sublime: Analogiae vero a latere in latus. 
Assurrectionum termini sunt sursum et deorsum: hic a quo ille ad quem. Analogiarum 
vero fines sunt dextrum et sinistrum utpote quae in aequa duorum appensione confici- 
untur: in qua neutrum altero sublimius sit. Sit enim rectus angulus a.b.c. cuius caput et 
vertex sit .b. quod ad punctum .a. velut deorsum: ad punctum vero .b. velut sinistrum 
habeat. Noster intellectus ut inter.b. et .c. conversatur: utve ea adinvicem confert ana­
logiam texit. Ut vero per lineam .b.a. ex ipso .b. scandit in .a. tanquam ex vestigio in 
exemplar: tum demum assurgere pronunciatur. Assurrectionum igitur linea ad analo- 
giarum lineam: manifeste rectum angulum creat« (a.a. O., cap. 21, f* VIr). - Zur Bedeu­
tung des »rechten Winkels« siehe T Albertini: Die geometrische Darstellung der voll­
kommenen Erkenntnis, a.a.O.
45 Dies kann z. B. aus den folgenden Kapitelüberschriften ersehen werden: »Verissima 
theologia extasis est et excessus mentis: quo ubertim divinis fulgoribus obruta: dum 
intra se manet: extra se fit« (Theologicarum Conclusionum Caroli Bovilli Samarobrini 
Libri decem, a.a.O., cap. 31, f* Vlllr) und »Omnis extasis et [unleserlich] excessus 
mentis: quaedam est assurrectio: sed immediata et nullis mediis perfecta« (a. a. O., cap. 
33, f* Vlllr).

204 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

4. Der Mikrokosmos-Topos als eine
Erkenntnissubjekt und -objekt vereinende Denkfigur

Durch seine Leiblichkeit ist der Mensch zweifellos als Teil der Welt 
anzusehen. Daß er - physisch betrachtet - eine der vielen Substanzen 
ist, muß sogar als eine wesentliche Bedingung begriffen werden, um 
zwischen ihm und dem Makrokosmos Gemeinsamkeiten aufzudek- 
ken. Zugleich steht er aber auch außerhalb der von ihm gestifteten 
Ähnlichkeitsbeziehungen, weil er, wenn er mit der Welt distanzlos 
verflochten wäre, gar keine Annäherungsmöglichkeiten erkennen 
könnte.
»Als weiser ist der Mensch zu feiern, weil er wahrhaftig eine kleine Welt ist, 
Sprößling der großen, d. h. des Universums. Als einziger hat er sich nämlich 
gemäß der großen Welt gestaltet, abgegrenzt und vervollkommnet. Er allein 
vermag die Natur nachzuahmen und alle seine Teile in Harmonie und in Ent­
sprechung zu den Teilen des Universums zu erhalten. Und wahrlich verdient 
es der Weise, nicht nur kleine Welt, sondern, wie der Liber de intellectu auf­
wies46, auch große Welt genannt zu werden. So weit ist der Geist des Weisen, 
wie das Fassungsvermögen der ganzen Welt groß ist; so viele Begriffe der 
Dinge schmücken und füllen sein Gedächtnis, wie wir an Substanzen in der 
Welt unterscheiden.«47

In diesem Abschnitt sind Charles de Bovelles' wichtigste anthropolo­
gische Reflexionen zusammengefaßt. Der Begriff der Weisheit, der 
die höchste Stufe der Vervollkommnung bezeichnet, wird dahin er­
klärt, daß weiser jener ist, der die Welt in sich zur Darstellung bringt.

46 Gemeint ist folgende Stelle im Liber de intellectu, in: Que in hoc volumine continen- 
tur: Liber de intellectu, Liber de sensibus, Libellus de nihilo, Ars oppositorum, Liber de 
generatione, Liber de sapiente, Liber de duodecim numeris, Philosophicae epistolae, 
Liber de perfectis numeri, Libellus de Mathematicis rosis, Liber de Mathematicis corpo- 
ribus, Libellus de Mathematicis supplementis, Paris 1510/11 (repr. Stuttgart-Bad Cann­
statt 1970): »Humani intellectus memoria est alter mundusqui microcosmus dicitur, 
maioris mundi speculum: verum contemplativi intellectus obiectum« (cap. VII, 6, Über­
schrift, f* 10v). Vgl. ebenso cap. VII, 10, f* 12r.
47 »Sapiens Homo est, qui veraciter minor mundus, maioris mundi - hoc est Universi - 
filius, celebratur; solus etenim Sapiens semetipsum ad maioris mundi imitationem com- 
posuit, discrevit, perfecit; solus Naturam imitari potest, solus omnes sui partes partibus 
Universi consonas et proportionabiles servat. Et profecto Sapiens non modo minor, sed 
et maior alter mundus iuste est appellandus, quandoquidem, ut liber de Intellectu recen- 
suit, tanta est mens Sapientis, quanta totius mundi capacitas, tantis rerum notionibus 
decoratur impleturque illius Memoria, quantas in mundo cernimus esse substantias« 
(Liber de sapiente, a.a.O., cap. VIII, S. 321 f.).

Analogiedenken W 205

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tamara Albertini

Dies geschieht, indem der Weise - in Nachahmung der Natur - seine 
»Teile« analog zu den Teilen der Welt anordnet, d. h. sich der Welt 
durch Wahrung derselben Proportionen angleicht. Wegen seiner Fä­
higkeit, die ganze große Welt in seinem Geiste auf begriffliche (und 
bildliche) Weise aufzunehmen, wird er selbst zum Makrokosmos.

Der Mensch wird jedoch nicht nur wegen seines physischen Da­
seins als Teil der Welt aufgefaßt. Die Natur, so die ersten Kapitel des 
Liber de sapiente, habe vier »Töchter« erzeugt: die Substanz (sub- 
stantia), das Leben (vita), die Wahrnehmung (sensus) und die Ver­
nunft (ratio). Davon ist die Substanz die von Mutter Natur am wei­
testen entfernte, die Vernunft hingegen die allernächste »Tochter«.48 
Diese Töchter, auch Stufen genannt, versinnbildlichen die verschie­
denen Seienden. Auf der ersten Stufe stehen Steine, auf der zweiten 
Pflanzen, auf der dritten Tiere, auf der vierten Menschen, wobei jede 
Stufe die darunterliegende(n) Stufe(n) mit umfaßt: Das Leben um­
greift die Substanz, die Wahrnehmung Substanz und Leben, die Ver­
nunft Substanz, Leben und Wahrnehmung. Daher kann von jedem 
Menschen behauptet werden, daß er sei, lebe, wahrnehme und er­
kenne. Als einziges Wesen ist der Mensch allen Stufen ähnlich, den 
Steinen nicht anders als den Pflanzen und Tieren. Ihm steht es des­
halb offen, sich für eine der vier Stufen zu entscheiden.49 Will er bis 
zur Vernunft vorstoßen, erreicht er damit die höchste Verwirk­
lichungsmöglichkeit der menschlichen Gattung.50 Diese ist die Stufe, 
auf welcher sich der Mensch kraft seiner Kunst (ars) und Tugend 
(virtus) selbst vervollkommnet.51 Entscheidet er sich hingegen für

48 Vgl. Liber de sapiente, a. a.O., cap. V, S. 313-316. Für die Deutung der an dieser Stelle 
beigelegten Zeichnung siehe T Albertini: Ein Naturbegriff der Renaissance, a.a.O., 
S. 45 f.
49 »Homini omni insunt a natura Substantia, Vita, Sensus et Ratio. Est etenim, vivit, 
sentit et intelligit omnis homo. Ast alii hominum duntaxat ut simplicis Substantie, alii 
ut Substantie et Vite, alii ut Substantie, Vite et Sensus, alii denique Substantie, Vite, 
Sensus et Rationis actu atque operatione funguntur« (a.a.O., cap. I, S. 303).
50 »Cum enim naturalium rerum quattuor sint gradus: subsistentium, viventium, sen- 
sibilium et rationalium, cunctos tamen gradus humana species in semet involvit seque 
distinguit atque dispescit in ordines quattuor. Nam velut complectens omnem naturam, 
velut ambiens universa gestansque in sese quodlibet, humillima et abiectissima sui parte 
subsistentibus similis efficitur, secunda viventibus, tertia irrationabilibus animantibus: 
quarta duntaxat sibi restituitur, in sua fastigia attollitur, se collabellat atque exosculatur« 
(a.a.O.).
51 »Quo demum in gradu ipsa utrobique, tam inquam arte, virtute et operatione quam 
naturali Substantie participatione, humana perfectaque censetur« (a.a.O.).

206 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

eine der übrigen drei Stufen, dann muß er sich mit einem stein-, 
pflanzen- oder tierähnlichen Dasein bescheiden. Auf sein Menschen­
tum übersetzt, bedeutet dies ein Leben in Lethargie, Sinnenfreude 
oder Zügellosigkeit.52 Vom »Narren« (insipiens), der sich einer dieser 
Lebensformen zuwendet, heißt es im Liber de sapiente bezeichnen­
derweise, daß es die Unähnlichkeit sei, die ihn in solche Verwirrung 
stürze.53

In bezug auf die zu untersuchende Mikrokosmos-Thematik läßt 
sich nun feststellen, daß der Mensch erst durch seine Teilhabe an 
allen vier Stufen der Natur als darstellender Teil der Welt gelten 
kann - hier kann eine komplexere Variante des von Allers identifi­
zierten >elementaren< Mikrokosmismus geortet werden. Allem Sei­
enden ähnlich, umfaßt er als einziges Wesen alle Möglichkeiten in 
sich. Dabei ist auch die ihn von anderen Wesen unterscheidende Ver­
nunft ein Stück Natur. Von seinem Ursprung her betrachtet, steht er 
nämlich nicht außerhalb des Seinszusammenhangs, sondern ist nicht 
anders als Substanz, Leben und Wahrnehmung durch die Natur her­
vorgebracht worden. Zugleich ist er aber auch jene Kraft, die über die 
Welt hinausgeht, insofern als er über die Gestalt, die er sich geben 
will, selbst verfügt. Dank seiner Vernunft ist so der Weise in der 
Lage, seine natürliche Veranlagung zu vollenden. »Er läßt daraus 
den himmlischen Menschen erwachsen«, schreibt Bovelles im Liber 
de sapiente. Und:
»Von der Nacht erbettelt und entlockt er das Licht, von der Potenz den Akt, 
vom Ursprung das Ziel, von der ruhenden Kraft das fertige Werk, von der 
Natur den Intellekt, vom Anfang die Vollendung, vom Teil das Ganze und 
schließlich vom Samen die Frucht.«54

In allem erblickt der Weise die höchste Verwirklichungsmöglichkeit, 
so auch in sich selbst. Die Natur hat den Menschen mit Vernunft 
versehen, er aber wagt sich weiter vor und bringt daraus das höhere 
Erkenntnisvermögen, nämlich den Intellekt, zum Vorschein. Dies ist

52 Zu dem Zusammenhang mit den Todsünden siehe a.a.O., S. 304.
53 »[•••] hic [insipiens] vero et privatione Virtutis et dissimilitudinis permixtione con- 
trariumve habituum insitione violatur ac ne in suam recurrat originem neve naturali 
fine perfruatur, infauste abercetur« (a.a.O., cap. VII, S. 318) (Hervorhebung von Verf.).
54 »Sapiens in tellureo, quem a Natura possedit, Homine villicatus illum pro viribus 
excolit. Celestem Hominem inde profert; e tenebris emendicat elicitque splendorem, ex 
potentia actum, ex principio finem, ex insita vi opus, ex Natura Intellectum, ex inchoa- 
tione perfectum, ex parte totum et ex denique semine fructum« (a. a. O., cap. VIII, 
S.320).

Analogiedenken ^ 207

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tamara Albertini

ihm deswegen möglich, weil er es versteht, »zwei Menschen« in sich 
zu einer Einheit zu schmieden: den Menschen der »Natur« und den 
Menschen der »Tugend« (bzw der »Kunst«).55 Mensch der Natur ist 
der Weise, insofern als er in sich alle ihre Stufen - von der Substanz 
bis zur Vernunft - umfaßt. Mensch der Tugend ist er hingegen da­
durch, daß er die ihm spezifisch zukommende Erkenntnisfähigkeit 
während seiner Reifezeit einzusetzen gelernt hat, wozu gehört, daß 
er das intellektuelle Vermögen (intellectualis virtus) aus der mora­
lischen Tugend (moralis virtus) hat erwachsen lassen (die ihrerseits 
auf vier Stufen aufbaut).56 Als homo naturalis oder tellureus ist der 
Weise in einem »einfachen« Sinn Mensch (bloß homo), weshalb ihm 
numerologisch die Einheit (monas) zugewiesen wird. Als homo artis 
hingegen ist er bereits in einem »zweifachen« Sinn Mensch (homo­
homo), weil er nämlich sein Menschsein aus eigener Kraft zur Voll­
endung gebracht hat - nämlich durch Erlernen von Schrift (scrip- 
tura), Sprache (vox) und Begriff (conceptus), die den Weg zum 
Geist (mens) ebnen. Diesem auf Eigengestaltung gründenden 
Menschsein kommt numerologisch die Zweiheit (dyas) zu.57 Nun 
sind Natur und Kunst sowie Einheit und Zweiheit Gegensätze, sie 
rufen nach einer sie verbindenden Mitte:
»Zwischen diesen Extremen ist eine Verbindung, eine Übereinstimmung und 
Vereinigung; eine Liebe, ein Friede, ein Band und eine Mitte, beider Ertrag, 
Einheit, Frucht und Sproß. Zusammengefügt bringen nämlich Einheit und 
Zweiheit die Dreiheit hervor, sie erzeugen ihre Verbindung, ihre Einheit 
und Übereinstimmung. Daher ist die Weisheit eine dreifache Bestimmung 
des Menschen, (sie ist) die Dreiheit des Menschen, das Menschsein und die 
Dreiheit.«58

55 »Sapiens seipsum mente discrevit geminisque, ut dictum est, constat hominibus: alio 
Nature atque sensibili, alio vero Virtutis et intellectuali« (a. a.O.).
56 »Intellectualis autem Virtus lux est et irradiatio animi, que haud secus sine morali 
Virtute in animum introduciin eove splendescere prohibetur, quam Phoebeus radius, ne 
in caliginoso aere aureo splendore rutilet, vetatur. Hec itaque intellectualis Virtus, qua 
per moralem enubis ac tranquillus effectus animus demum illustratur, cum sit proprium 
atque internum animi bonum, habet et gradus quattuor, quibus ipsa maturescit suum- 
que fastigium consectatur [...] Hec igitur est vera, potissima et intellectualis Hominis 
consummatio: ex scriptura in vocem, ex voce in notionem, ex denique notione in men- 
tem« (a.a.O., cap. IV, S. 312) (Hervorhebung von Verf.).
57 A.a.O., cap. XXII, S. 348f.
58 »Horum igitur extremorum symplegma est aliquod, concordia et concurrentia aliqua; 
aliquis amor, pax, vinculum et medium, amborum proventus, unio, fructus, emanatio. 
Iuncta etenim invicem monas et dyas tryadem eliciunt proferuntque suam copulam,

208 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

Durch die Einheit und Vermittlung einleitende Weisheit gelangt der 
Mensch zu seiner höchsten Verwirklichung, er wird zum homo-ho- 
mo-homo, in dessen Dreiheit (tryas) die Gegensätze jedoch einge­
zeichnet bleiben:

homo - homo - homo 
--------------------------------- >

Weisheit
--------------------->

Kunst
------------>

Natur

Die Weisheit löst die Stufen der Natur und der Kunst nicht auf, son­
dern sie übersetzt sie auf eine höhere Ebene. Treffend kommentierte 
Ernst Cassirer diesen Gedankenkomplex in Individuum und Kosmos 
in der Philosophie der Renaissance, indem er - bewußt hegelsche 
Töne anschlagend - festhielt:
»Der Mensch der >Natur<, der homo schlechthin muß zum Menschen der 
>Kunst<, zum homo-homo werden; aber indem diese Differenz in ihrer Not­
wendigkeit erkannt ist, ist sie damit auch schon überwunden. Über den bei­
den ersten Gestaltungen erhebt sich jetzt die letzte und höchste; die Dreiein­
heit des homo-homo-homo, in der der Gegensatz von Potenz und Akt, von 
Natur und Freiheit, von Sein und Bewußtsein, zugleich befaßt und aufgeho­
ben ist.«59

Durch die Dreieinheit des homo-homo-homo gelingt dem Menschen 
also die Vervollkommnung seines Menschseins, die dazu berechtigt, 
ihn eine kleine Welt zu nennen. Ein wichtiges Moment dieser Voll­
endung liegt in seinem auf die Dinge in der Welt gerichteten Er­
kenntnisvermögen. Die vernunftbegabte Seele, so wird dies im Liber 
de sapiente beschrieben, durchwandert die Welt auf der Suche nach 
Bildern (species), die sie von den Substanzen gleichsam abziehen 
kann. Daraus formt sie den Tugendmenschen, der das wahre Bild 
des natürlichen Menschen darstellt, wahr deshalb, weil dieser zweite 
Mensch als die Aktualisierung der natürlichen Anlage begriffen

unionem et concordiam. Itaque Sapientia quedam est trina Hominis sumptio, Hominis 
trinitas, humanitas, tryas« (a.a.O., cap. XXII, S. 349).
59 E. Cassirer: Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance, a.a.O.,
S. 97.

Analogiedenken ^ 209

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tamara Albertini

wird. Der Weg von der Natur zur Tugend erweist sich somit als ein 
Erkenntnisprozeß, als ein Weg, der in der Tat von der »Potenz zum 
Akt«, vom »Ursprung zum Ziel«, von der »ruhenden Kraft zum fer­
tigen Werk«, von der »Natur zum Intellekt« und vom »Anfang zur 
Vollendung« führt. Dennoch wird damit kein Überwinden der Natur 
oder gar ein Sich-Abwenden von ihr intendiert, vielmehr handelt der 
Weise im Auftrag der Natur selbst. Sie ist es, die ihm den »Befehl 
erteilt«, sich in die Welt vorzuwagen, um aus allem, was er vorfindet, 
Abbilder zu gewinnen, die er alsdann in seinen Geist überführen 
soll.60 Unterzieht sich der Mensch dieser natürlichen Weisung, dann 
füllt sich sein Geist mit Ähnlichkeiten an, bis er schließlich in sich in 
Bildgestalt den ganzen Kosmos trägt. Von hier wird verständlich, 
weshalb der Weise es verdient, auch große Welt genannt zu werden. 
Er, der Teil, vollendet sich nämlich - kraft seiner Analogien aufstel­
lenden Vernunft - zu einem Ganzen.

60 »Sapientis Anima imprimis per extimorum sensuum valvas spiritaliter extra corpus 
profecta in mundum peregrinatum abiit et a cunctis rebus, quas in mundo reperit, ab- 
stracta sublatave speciei atomo in corpus rediit finxitque ex collectis specierum atomis 
virtutis Hominem: veram primi sui, naturalis ac tellurei Hominis imaginem, formam, 
archetypum, lucem, scientiam et apparitionem; cuius habitu Sapientia est et Hominis in 
omnia sive omnium in Hominem per species transsumptio, traductio et commutatio« 
(Liber de sapiente, a.a.O., cap. XXII, S. 348); »Qui igitur conflatus est et perfectus a 
Natura Homo [...], matris imperio per mundum circunferri iussus: exquirit a singulis, 
que sua sunt, abstrahit a qualibet mundi substantia proprie speciei atomum. Illam sibi 
vendicat atque inserit et ex plurium specierum atomis suam elicit profertque speciem, 
que naturalis et primi nostri Hominis fructus seu acquisitus studiosusve Homo nuncu- 
patur« (a.a.O., cap. XXIV, S. 351).

210 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über.I.
terminusad qucrauc fimplidrcr emincntiffl^ 
mus cß vc dcus:aut (altem rermino a quo:fufa 
limiorfi lagisautcm vnüquodgj a rermmo ad 
quem pergic id cßafinc denominarioncm(u* 
mic;g a rermmo aquo exori tun Coßac igitur 
rheologiam : magis in affurredtionibus § in 

, analogiis (Iram efTe*
rp Analogias afTurrcdh'onibus inferior 

res efTe :SC cas in quadam comparan 
dorum ^qualftate ac ftaccra eöfifte re* 
Nädiximuscaderchaudvfqucadco in analo 
giis rheologiam ßcara eße;q> analogix in qua* 
dam eorum queadinuiccm conferunrur gqua 
licarcfeupari appenfioncac ßatcra fianc; cas 
quoq; ca folum de caußx (arius humanis diCcu 
plinis § ipfi rheoIogixaccomodarhSi quis eni 
cxfcnCibilibusad mcelligibilia euolermull* ca 
analogiam clTe dixerit; (cd porius affurredtio- 
nemdumprara incer ca/qux peni rus ^quiuoca 
Sc diuerfbrumgraduum funr.NuIIius nempc 
ftatcrxappenfioripfa incdledtualia cum fenß* 
bilibusxquo iure confert«Qui vero homine/ 
dielt euerfam placam die: hie magis analogia 
texinvtporc confercns adinuicem enria vrrin 
Qj fenßbilia:erqux ciufdcra ßnr regionis vc 
(cnfibilis mundhSunt igitur analogix afliu> 
redt ionib9 paulo infcriorcs:6c in quadam tqua 
liratcac ßatcra coraparandorum faciundx*

10 AfTurredHones analögfisprxftantio 
res clTcifiCampHorcmfpficheoIogix 
opem ac momentum afferentes* 
Dixiraus enim rheologiam magis idco x aßur 
redtionibus g in analogiis cöfißere;quia aßur 
rcdtioncsab imisnoßram mencem attollunti 
fubIimc4Si igitur deo nihil cß eminenrius: nil 
fublirniusautaltiusdiuinafubßanna:isvtigj 
callis quo ex inferiorum reru fubfelliis ac rer- 
renis fcabellis in ipfum (cadimus dcum;mcnV 
roporiltimus cß 6c aßurrcdtiomagis g anakv 
gia vodcandus*5icurenim humanx difdpli- 
nx minus quidcmpcrfcdtxfunnfed tarnen ac 
quifirioncpriorcs:rheologia vero ornnium po 
tißimaifed acquifirionc &ordine poßremanra 
6c aßurrcdtioncs analogiis qyidcm preßardi?

fo.VU
tarnen illarß prxuix func 6c acquißrione prio 
rcs*Sunc igitur aflurredtioncs analogiis prx- 
ßar iorcsr&araphbrem torf rhcologix vim ac 
momentum afferentes*
Ex affurrc(ßfonu]fnca:adanalogiaru it 
Hncamtrcdtusangulus procrcatun 
Nam aflurredtioncsabimocöccndunt in (ab 
lime:Anafogix vero a latere in latus♦Aflurrc 
dlionura termini func furfum 6c dcorfumxhic 
aquoillc ad quem * Analogiarum vero fincs 
func dextrura 6c finißrurtnvrporcqux i xqua 
duorumappcnfioneconffciuntur: in qua neu 
trura alrerofublimius fit ♦ Sir enim redtus an- 

gulus4a4b4c4cuius ca 
pur 6c verrex fir4b«qd 
ad pundtum.a * veluc 
dcorfunuad pundtu 
vero4b4 veluc finißru 
(e habear * Noßer in- 

£ tclledlusvtinter4b4& 
c * conuerfätur: veve 

" ea adinuicem confcrc 
analogiam tcxir4Vt vero per Iincam4b4a4 exip 
fo.b.fcanditin a4rang ex veßigio in exemplar: 
tum demum aßurgcre pronudatur4 Aflurre- 
dtionum igitur linea ad analogiarura lincara: 
manifcßcredlum angulum creat*
AfTurrecßiones/implid linea acq? in n 
teruallo peraguntur*
Is qui aßurgindum ex imis/in alta 6c fublimia 
cont endinhaud opus cß vc demum ad ima Sc 
humilia:exfublimibus rccurrat4In his enim 
confißcrc 6c immorari gauder mens:qux prx 
ßancifflma &pod(nm3funr;quxve cundtarn 
rcrumcxcmplaria&: proprer fe cntia4Noßra 
naragj inrclligeria: cum ex inferioribus rebus 
euoIarindcum.-iamiaraCdiuinitaris prxfcm- 
tia} vfq* adeo inferiorum obliulfcicur rcrum: 
vtfenpnnungin eis conuerfarara efTe haud- 
quagCdiuinoamorcinebriara^mcminchr.Ec 
eni pr^ extafi 6c cxccflu illo quo a diuiniratc pc 
nitusabforbctjdiuina^ 6c cörcplarione & cö- 
iundtioncpcrfruif;fui penitus ncfciafic*Nec 
iara aur opus habet auc cupir ad infexiora qu^

Aus: Theologicarum Conclusionum Caroli Bovilli Samarobrini Libri decem, Pa­
ris: J. Badius, 1515.

Analogiedenken ^ 211

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cbeologicarum Conclufionum
prius liquitrclabi * Inharrec cnim cöfummata 
huiufraodi mensnugirer fui authoris conrcra 
plationncuius lucidilfimos radios crfi alHdiic 
haurirmuqcn illos faft:idir:vtpoccq faticrari 
cxubcräds di ui£ aIimoni?:(äcra Sc penne fititu 
cöiungic. A flurrcdliöcs igif fimphei linca atg^ 
kcruallaabfipvlloadnna rccurfu peragunc« 

13 Analog^ dupHci motu vc diredtionc 
ÖCrcflexionc abfoluuntur.

Nam analogia ab ignotoaliquo: ad qupd* 
dam notius digrcdif :a quo mox ad pn'us igno 
tixmdcd poftca notura rccurric ♦ Vt fi primi* 

tus noflro inrellecftui of 
fermr.b. ignorindigrc* 
dirurinrcllctfusabipfb 
b«fn.c«qdfingis elfe no/- 
rius Sc äquale ac limileJj 
Cöfcrt enim*b«ipli«c«vt 
exnoritia ipfius4C.pcrpe 
datnaturam ipfi9,b4 De 

mum vero ex.C4rccurrir in propofitum.b.gau 
denscxiuxrapofinonccrpan appefionenono 
ris.cfeignorius.b.ptrptndiflc Verbi gracia fi 
mareria: & forma: proprietäres nofeere voluc 
ro;confcräinprimisformara/enfi: mareria vc 
ro dypco;arqj exhacrudi Sc crafla iuxrapofi* 
donefeu collacionc duorü Sc duorü;rccurrcns 
demö in marcriä Sc formä:dica propriü efie for 
ma:;vt folu agar er nihil pariatur; mareria: vc* 
ro proprithvr foluro padatur &: nihil agar4Fa 
auscftemcnfisadagcndönö ad pacicnduitu 
Clypeusveroadparicndu Sc minime ad agen 
du.Digrcdior igif a foima prius ignora;ad cn

fern not&a quo ad forma ex cnfiscollarioc no* 
ta rccurro.Similircr Sc cx mareria digredior i 
dypetha quo rdabor in mareria 4 Et ira l cucflis 
analogiisaccidiriDuplici iraq* motu id eft di* 
rcdtiöc Sc reflexiöccuda: analogia: abfoluunf*

An aloji«.

Ad patiendü5T\

Tarn analogias c| aflfurredtioncs t ex> 
trafuorum principioru limitespro 
grediÖC’emigrare concmgic*

Qui ex fcnfibihb9ad itclligibilia aflurgirds 
paläcxrrafui principiilimiccspgrcdit &cml 
grat4principiu clafldrrediöis; voco rerrainu 
a quovr fenfibilia4Fine vero ciufdcappello tcr 
miiiö ad que vt inrellccftualia^unc aur alreri* 
regioms irelligibilia cntüuafenfibilib^Afrur 
rectio iraqj q afcnfibilib^ad intclligibilia fean* 
dit:cxtra fm pricipii limircs cuagaf cmigrac q» 
Cotingit tn &aflurrcdtiöes;iniimicc eodeae 
regione cade cocrccruvt cu int er fola fcnfibüia 
cx inferioribus ad fupiora Sc pftanriora eleua* 
mu^Vt cxaia vegctarrice a ur fefiri ua :ad anl 
ma rationale inferiorfi aiarä Sc aduö fi ne. Poe 
ro Sc analogi?interdfi in codi limitc dune* Vc

212 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Teil:
Strukturen und Logik

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken der Renaissance

Seine Herkunft und seine Strukturen*

Karen Gloy

1. Analogiedenken - ein Stiefkind unserer Zeit

Das Denken in Analogien ist uns heute weitgehend fremd geworden. 
Während das Klassifikationsdenken, basierend auf dem dichoto- 
misch-spezifizierenden Verstand, seit der Antike das abendländische 
Denken bestimmt und über die großen naturwissenschaftlichen Ta­
xonomien und Klassifikationssysteme des 18. Jahrhunderts von 
Tournefort und Linne, Adanson, Jussieu, Vicq d'Azyr, Lamarck und 
Candolle bis heute die Grundlage unseres Wissenschafts- und Ratio­
nalitätsverständnisses bildet, während das zyklisch-dialektische Den­
ken, von Platon als höchster und eigentlicher Wissenschafts- und 
Rationalitätstypus eingestuft, ebenfalls immer wieder auf Resonanz 
bei Philosophen und, wenngleich nicht in demselben Maße, bei Na­
turwissenschaftlern stößt, ist das Analogiedenken als ein Modell, das 
mindestens ebenso alt, wenn nicht sogar älter ist, aus präphilosophi­
scher und präwissenschaftlicher, magisch-mythischer Zeit stammt 
und in der Renaissance und im Barock seine Blüte erlebte, heute so 
gut wie ausgestorben. Allenfalls lebt es in Relikten weiter, etwa in der 
Astrologie, Chiromantie, Parapsychologie, Homöopathie usw. Ge­
wöhnlich wird es nicht mit Rationalität, Wissenschaftlichkeit und 
Allgemeinverständlichkeit in Verbindung gebracht, sondern mit Ma­
gie, Okkultismus und Hermetik. Es wird als alogisch und irrational 
eingestuft. Wenn ihm aus der Perspektive unseres gängigen, auf Spe­

* Überarbeitete Fassung eines Referats, das auf der Hainstein-Tagung am 19.9.1996 in 
Eisenach gehalten wurde. Modifiziert erschienen unter dem Titel Das Analogiedenken. 
Seine Herkunft und seine Strukturen, in: R. G. Appell (Hrsg.): Homöopathie und Phi­
losophie & Philosophie der Homöopathie, Eisenach 1998, S. 9-41; Das Analogiedenken 
der Renaissance. Seine Herkunft und seine Strukturen, in E. Rudolph (Hrsg.): Die Re­
naissance und die Entdeckung des Individuums in der Kunst. Die Renaissance als erste 
Aufklärung II (Religion und Aufklärung, Bd. 2), Tübingen 1998, S. 103-134.

Analogiedenken ^ 215

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

zifikation und Klassifikation basierenden, mit mathematischer Kon­
struktion und Quantifikation operierenden Wissenschaftsverständ­
nisses jegliche Rationalität abgesprochen wird, so deshalb, weil es 
mit der Herausbildung und Durchsetzung des mathematisch-natur­
wissenschaftlichen Denktypus im 16. und 17. Jahrhundert nicht 
mehr verstanden wurde, in Mißkredit geriet und schließlich suspen­
diert wurde. Da es sich jedoch um ein formales, schematisches Ver­
fahren mit allgemeinverbindlichen Gesetzmäßigkeiten handelt, das 
universell applikabel und intersubjektiv kommunikabel ist und ge­
nauso wie das klassifikatorische Modell den Wissenschaftskriterien 
der Einsichtigkeit und Begreifbarkeit, der semantischen Klarheit 
und Präzision, der operativen Handhabung und Überprüfbarkeit 
genügt, stellt es einen eigenen Rationalitätstypus dar. Angesichts 
der Tatsache, daß uns dieser heute weitgehend verlorengegangen ist, 
muß er erst wiedergewonnen werden. Dies soll so geschehen, daß 
von einem konkreten Beispiel für Analogiebeziehung ausgegangen 
wird, nämlich der Tetralogie >Die Jahreszeiten< des Renaissance-Ma­
lers Giuseppe Arcimboldo, dessen Werk als ein Paradigma für Ana­
logiebildung gelten kann. Aus der Analyse desselben sollen Rück­
schlüsse auf die Verfassung des Analogiedenkens, auf die Struktur- 
und Aufbauprinzipien dieser Welterklärung gezogen und philoso­
phisch abgesichert werden, indem auf Ursprünge, Motive und Inten­
tionen derselben eingegangen wird.

2. Arcimboldos >Jahreszeiten<-Zyklus und 
seine diversen Auslegungen

Giuseppe Arcimboldo, 1527 in Mailand geboren und ebendort 1593 
verstorben, war >Hof-Conterfetter< an den Habsburger Höfen in 
Wien und Prag, an denen er drei Kaisern, Ferdinand I., Maximilian II. 
und Rudolf II., diente. Ihm fiel nicht nur die Aufgabe zu, die kaiser­
liche Familie und dem Hof nahestehende Persönlichkeiten zu porträ­
tieren, sondern auch die, die kaiserlichen Feste, Turniere, Spiele, 
Maskeraden und Umzüge, wie sie in der Renaissance üblich waren, 
zu arrangieren und auszustaffieren. Während er zunächst in traditio­
neller Manier malte, erfolgte vermutlich bei einem Aufenthalt in 
Prag unter dem Einfluß der Bilder von Bosch, Brueghel, Cranach 
und Altdorfer eine Wende, die zu dem für ihn charakteristisch gewor­
denen Malstil führte, welcher einer ganzen Kunstrichtung den Na-

216 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken der Renaissance

men >Arcimboldismus< gab. Aus dem Jahre 1563 stammt die erste 
Serie der >Jahreszeiten<, die Arcimboldo auf Wunsch der Kaiser in 
den nächsten Jahren mehrfach wiederholte, gelegentlich etwas modi­
fizierend, und die als Geschenk anderen, dem Hause Habsburg nahe­
stehenden europäischen Höfen gewidmet wurden.1

Diese Bilder haben Zeitgenossen wie Nachwelt immer wieder in 
Erstaunen und Faszination versetzt und zu Interpretationen ange­
regt. Mindestens drei Deutungen sind versucht worden: erstens als 
Kuriosität, zweitens als Panegyrik und drittens als metaphysische 
Analogie.

a) Kuriosität

Die Bilder stellen Profile von Männern aus verschiedenen Lebens­
Perioden dar, angefangen vom Jüngling (adolescent) über den her­
anreifenden, im Zenit seines Lebens stehenden Mann, den gereiften, 
gestandenen Mann bis hin zum Alten, zum Greis. Ihre Gesichter und 
Oberkörper sind verziert, ja völlig bedeckt mit pflanzlichen Bestand­
teilen, Blüten und Blättern, Früchten, Wurzeln und Ästen, die jeweils 
verschiedenen Jahreszeiten entsprechen.

So ist das Porträt des Jünglings ganz und gar von hellen, leuch­
tenden, naturgetreu nachgezeichneten Blüten, Blättern und Stielen 
erfüllt. Sein Haupt ist von einem Blütenkranz aus Heckenrosen, Li­
lien, Anemonen, Gerbera, Gänseblümchen, Maiglöckchen und Nel­
ken umkränzt. Seinem Hinterkopf entsprießt eine weiße Lilie, korre­
spondierend seiner Brust eine blaue Schwertlilie. Auf seinen Wangen 
blühen rosa und weiße Rosen, seinen Mund formen rote Rosen, seine 
Augen Tollkirschen und deren Blüten, seine Nase bildet eine Lilien­
knospe, sein Ohr eine dicke, schwellende Tulpe, an der eine Akelei als 
Ohrring hängt. Der Stehkragen besteht aus einem dichten weißen 
Blütenkranz, das Gewand aus frischen grünen Blättern, in denen 
man Erdbeer-, Hahnenfuß-, Akelei- und Kohlblätter erkennt. Wäh­
rend das Bild aus der Ferne betrachtet ein menschliches Anlitz mit 
menschlicher Haut vortäuscht, decouvriert sich die Haut beim Nä­
hertreten als eine Vielzahl zarter Blüten. Die Illusion ist perfekt.

Das Profil des reifenden Mannes ist gänzlich mit Früchten aus-

1 So erhielt der Kurfürst August von Sachsen einen Zyklus, ebenso ging vermutlich 
eine Serie an den spanischen Hof Philipps II., da sich ein Gemälde >Frühling< in der Real 
Academia de Bellas Artes de San Fernando in Madrid befindet.

Analogiedenken ^ 217

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I
Der Frühling (1573) 

Öl auf Leinwand, 76 x 64 cm, 
Musee Nat. du Louvre, Paris

III
Der Herbst (1573) 

Öl auf Leinwand, 76 x 64 cm, 
Musee Nat. du Louvre, Paris

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II
Der Sommer (1573)
Ol auf Leinwand, x 64 cm, 
Musee Nat. du Louvre, Paris

IV
Der Winter (1573)
Öl auf Leinwand, 76 x 64 cm, 
Musee Nat. du Louvre, Paris

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I
Die Luft (o. J.) 

Öl auf Leinwand, 74,5 x 56 cm, 
Privatsammlung Basel 

zitiert aus: W. Kriegeskorte: 
Giuseppe Arcimboldo, 

Köln 1994, S. 17

II
Die Erde (um 1570) 

Öl auf Holz, 70,2 x 48,7 cm, 
Privatsammlung Wien 

zitiert aus: W. Kriegeskorte: 
Giuseppe Arcimboldo, 

Köln 1994, S. 21

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III
Das Feuer (1566)
Öl auf Holz, 66,5 x 51 cm, 
Kunsthistorisches Museum, 
Wien

IV
Das Wasser (1566)
Öl auf Holz, 66,5 x 50,5 cm, 
Kunsthistorisches Museum 
Wien

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

gefüllt. Es wird umrahmt von einem Früchte- und Blätterkranz aus 
Kirschen, Pflaumen, Himbeeren, Brombeeren, heranreifenden, noch 
grünen Trauben sowie einer heranreifenden Aubergine. Seinen Hin­
terkopf formt eine reifende Melone, seine Nase bildet eine Gurke, 
seine Wange ein dicker, praller Apfel, das Kinn eine Birne, die Lippen 
Kirschen, den Mund eine platzende Erbsenschote mit Erbsen als Zäh­
nen; Ohren und Ohrgehänge sind Maiskolben und Knoblauchzwie­
beln. Aus seinem Kragen sprießen Ähren, die sich am Hinterkopf in 
Form einer Haferpflanze fortsetzen, ebenso in umgekehrter Rich­
tung in den Ärmeln. Aus seiner Brust schießt eine Artischocken­
pflanze hervor.

Das Porträt des gesetzten, reifen Mannes zeigt ausgereifte, 
wohlunterschiedene und scharf gegeneinander abgegrenzte Früchte 
und Knollen. Eine schwere Girlande aus reifen Weintrauben und 
Weinlaub umrahmt den Kopf, ein ausgewachsener Kürbis oder eine 
Melone formt den Hinterkopf, das Ohr bildet ein Pilz, an dem eine 
reife, aufgeplatzte Feige baumelt. Stirn, Nase und Wangen werden 
von knollenartigen, reifen Äpfeln und Birnen gebildet, der Bart aus 
reifer Hirse, der Mund aus einer aufgebrochenen Kastanie mit Sta­
chelschale. Die Steife des aus Wurzeln, Kartoffeln und anderen Knol­
len geformten Halses setzt sich im Gewand fort, das aus einem 
hölzernen Weinkübel besteht, der zusammengehalten und umrankt 
wird von einer Hagebuttenranke.

Im Bild des Greises erkennt man einen uralten, knorrigen 
Baumstumpf, dessen Form den Umriß eines Gesichts nachzeichnet, 
dessen Wurzeln die Bartstoppeln und Kopfhaare bilden und dessen 
rissige, schorfige Rinde die alte, verwelkte Haut wiedergibt. Die aus 
dem Haupt aufragenden Wurzeln bilden eine Krone, deren Zacken 
Gehörn gleicht. Aus dem Hinterkopf schießt dichtes grünes Blatt­
werk, Efeu, hervor, das die wiedererwachende Lebenskraft auch die­
ses Baumes andeutet. Den schiefen, geschwollenen Mund bildet ein 
aufgeschwemmter heller Pilz, der sich farblich in der leuchtend gel­
ben Zitrone und in der ebenso leuchtenden Orange fortsetzt, die den 
Strohmantel zusammenhalten, welcher den Oberkörper bedeckt, und 
die deutlich zum dunklen Wurzelwerk und Geäst des Kopfes kontra­
stieren.

Die ikonographische Zuordnung der einzelnen Jahreszeiten zu 
den aus verschiedenen Pflanzenprodukten gebildeten Porträts erfolgt 
über die für die jeweiligen Jahreszeiten typischen Pflanzenteile: Dem 
Jüngling wird der Frühling zugeordnet, der Blüten sprießen läßt,

222 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken der Renaissance

dem heranreifenden Mann der Sommer, der Früchte wachsen und 
reifen läßt, dem gereiften Mann der Herbst, der volles, pralles Obst 
und Knollen hervorbringt, dem Greis der Winter, der alles Leben 
absterben und nur karge Wurzeln und Äste Zurückbleiben läßt.

Man kann den zusammengesetzten Köpfen, was Auswahl und 
Zuordnung der Pflanzenteile zu den Gesichtsteilen betrifft, Einfalls­
reichtum, Erfindergabe und Geschicklichkeit nicht absprechen, die 
man je nach Standpunkt genial oder eigenwillig, extravagant oder 
skurril, humoristisch oder satirisch nennen kann. In der Kunsttheo­
rie sind für Arcimboldos Gemälde Ausdrücke wie capricci, bizzarrie, 
scherzi, quadri ghiribizzosi und grilli2 verwendet worden, die einer­
seits auf die Einzigartigkeit, andererseits auf die Eigenwilligkeit der 
Konzeption hinweisen.

Entsprechend einer abschätzigen Bemerkung von Horaz über 
die Darstellung von Chimären - Gebilden aus Menschen- und Tier­
körpern -, die seiner Meinung nach den Träumen Fieberkranker ent­
springen, hat man dieses für die Renaissance nicht untypische Genre 
>Grotesken< oder >konfuse Gegenstände< genannt.3 Und in der Tat 
faszinieren Arcimboldos Gemälde nicht zuletzt durch ihre Ver­
bindung von Schönheit und Häßlichkeit. Im Blick auf die beiden gän­
gigen Kunsttheorien, von denen die eine, ältere, auf Aristoteles 
zurückgehende Kunst als imitatio naturae definiert, die andere,

2 Vgl. G. Comanini: 1l Figino. Dialogo Mantovano, Mantova 1591, S. 30, 49, 50; P. Mo- 
rigia: Historia dell'Antichita di Milano, libri VI, Venezia 1592, S. 562, 566; ders.: La 
Nobilita di Milano, divisa in sei libri [...], Milano 1595, S. 461; P. A. Orlandi: Abeceda- 
rio Pittorico, 3. Aufl. Firenze 1731, S. 195; L. Lanzi: Storia pittorica della Italia, 5. Aufl. 
Firenze 1882, S. 180f.; vgl. in jüngerer Zeit B. Geiger: Die skurrilen Gemälde des Giu­
seppe Arcimboldi (1527-1593) (Titel der italienischen Originalausgabe: 1 Dipinti ghiri­
bizzosi di Giuseppe Arcimboldi, Firenze 1954), übertragen von A. Boensch, Wiesbaden 
1960, S. 9; S. J. Freedberg: Painting in Italy. 1500 to 1600, Harmondsworth 1971, bes. 
S. 410; dagegen Th. Da Costa Kaufmann: Arcimboldo's Imperial Allegories. G. B. Fonteo 
and the Interpretation of Arcimboldo's Painting, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte, 
Bd. 39 (1976), S. 275-296; ders.: Les allegories et leurs significations, in: Leffet d'Ar- 
cimboldo. Les transformations du visage au seizieme et au vingtieme siecle, Paris 1987, 
S. 89-110; P. Hulten: Arcimboldo: trois modes d'interpretation, in: Leffet d'Arcimbol- 
do, a. a. O., S. 18-33, bes. S. 19; W. Kriegeskorte: Giuseppe Arcimboldo. 1527-1593. Ein 
manieristischer Zauberer, Köln 1994, S. 36 f.
3 Vgl. hierzu N. Dacos: La Decouverte de la Domus Aurea et la Formation des Grotes- 
ques a la Renaissance, London, Leiden 1969 (Studies of the Warburg Institute, Vol. 31), 
S. 121 ff.; W. Kayser: Das Groteske in Malerei und Dichtung, München 1960, S. 14-21; 
Th. Da Costa Kaufmann: Les allegories et leurs significations, in: Leffet Arcimboldo, 
a. a. O., S. 90.

Analogiedenken ^ 223

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

jüngere, in der Renaissance aufkommende und den Geniekult be­
gründende als freie Schöpfung des Künstlers und den Künstler als 
alter deus, sind Arcimboldos Werke in die zweite Kategorie einzuord­
nen. Während Gott natürliche Produkte erzeugt, schafft der Künstler 
unter Verwendung vorgegebener Materialien artifizielle: Monstren, 
pittoreske Kuriositäten, exzentrische, extravagante Gebilde. Zwar 
hat Arcimboldo mit ungeheurer Sachkenntnis und Liebe zum Detail 
die Blüten und Blätter, die Früchte und Gemüsesorten, die Stämme 
und Wurzeln nachgezeichnet, jedoch Gebilde geschaffen, die so in der 
Realität nicht vorkommen, vielmehr seiner Phantasie entspringen.

Die Neigung Arcimboldos zur phantastischen Malerei hat in der 
Kunst eine Fortsetzung gefunden im Manierismus wie im Dadaismus 
und Surrealismus der Moderne, wobei zunächst in naturalistischer 
Manier Körper und Körperteile aus Pflanzen oder Tieren geformt 
oder anthropomorphe Deutungen von Landschaften gegeben wur­
den, später in surrealistischer Manier, entsprechend Träumen, Hallu­
zinationen und Ekstasen, beliebige Teile kombiniert wurden, wie bei 
Salvador Dali, Max Ernst, Rene Magritte, Giorgio de Chirico u. a., 
indem z. B. ein Gesicht aus einem Leib oder einer Geigenhälfte oder, 
wie im Gemälde >The Archaeologists<, das Innere der Körper aus an­
tiken Tempeln konstruiert wurde.4

b) Panegyrik

Ist diese Interpretation hinreichend, ja weist sie überhaupt in die 
richtige Richtung? Zur Serie der >Jahreszeiten< existiert ein kom­
mentierendes Gedicht des Hofpoeten, Mitarbeiters und Freundes Ar­
cimboldos, Giovanni Baptista Fonteo, mit dem Titel >Die Malerei der 
vier Jahreszeiten und vier Elemente durch den kaiserlichen Maler 
Giuseppe Arcimboldo<, das inhaltlich mit Arcimboldo abgesprochen, 
vielleicht sogar von ihm autorisiert sein dürfte. Es gibt Aufschluß 
über die Bedeutung der Gestalten und den Zusammenhang mit dem 
höfischen Leben, dem diese Bilder entstammen, indem es dieselben 
als imperiale Allegorien, als Panegyrik ausweist.5 Entsprechend einer

4 Vgl. G. Maiorino: The Portrait ofEccentricity. Arcimboldo and the Mannerist Grotes- 
que, The Pennsylvania State University Press 1991, S. 102 ff.; P. Hulten: Arcimboldo: 
trois modes d'interpretation, a.a.O. S. 23, 25, 33.
5 Vgl. Th. Da Costa Kaufmann: Variations on the Imperial Theme in the Ages of Ma­
ximilian II and Rudolfll, New York 1978; ders.: Les allegories et leurs significations, in: 
Leffet Arcimboldo, a. a. O.

224 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken der Renaissance

damaligen Sitte, dem Kaiser am Neujahrstag ein Geschenk zu über­
reichen, widmete Arcimboldo 1569 Kaiser Maximilian II. eine Serie 
der Jahreszeiten. Nach Auffassung der Römer - so erklärt Fonteo -, 
die das Cäsarentum (Kaisertum) begründeten, von dem sich das Hei­
lige Römische Reich Deutscher Nation der Habsburger herleitete, 
war der Januar, der in den gemäßigten Breiten in den Winter fällt, 
ambivalent und wurde janusköpfig dargestellt: zurückblickend in das 
alte Jahr, vorausblickend in das neue. Indem er die Verbindung mit 
dem vergangenen Jahr aufrechterhielt, entfaltete er als Beginn des 
neuen Jahres zugleich seine Macht über dieses, fungierte also als 
caput anni. Wenn die letzte Büste der Serie als Winter dargestellt 
wird, in dessen Mantel ein großes Initial-M eingewebt ist, das 
zusammen mit anderen Habsburger Insignien auf Maximilian II. 
deutet, dann ist damit der Hinweis auf den Kaiser als Herrscher 
(caput) gegeben. Wie der Winter Anfang des Jahres ist und seine 
Herrschaft über die Jahreszeiten entfaltet, so ist Maximilian politi­
sches Haupt der Welt und erstreckt seine Macht über diese.6 Entspre­
chend soll das ebenfalls von Arcimboldo stammende Vertumnus-Bild 
Kaiser Rudolf II. glorifizieren. In einem dazugehörigen kommentie­
renden Gedicht von Gregorio Comanini heißt es:
»Schein ich aussen Ungeheuer,
Trag ich innen hehre Züge 
Und verberge Königsbild.«7

Der Rückgriff auf Häupter hat nach Fonteo noch eine andere Bedeu­
tung. Nach einer Legende des Dionysios von Halikarnassos, die sich 
auch bei Livius findet, sollen die Erbauer des Jupitertempels in Rom 
auf einen ständig blutenden Kopf gestoßen sein, der gleichwohl nicht 
verweste. Nach einer Wahrsagung sollte der Fundort das Haupt 
(caput) von ganz Italien und der Welt sein. Daher resultierte nicht 
nur der Name >Capitolium<, sondern auch der Anspruch Roms, Zen­

6 Tatsächlich trat Maximilian II. in den Festumzügen und Maskeraden der Habsburger 
1571 als Winter auf.
7 Übersetzung von B. Geiger: Die skurrilen Gemälde des Giuseppe Arcimboldi, a.a.O., 
S. 88. Italienisch lautet der Text (zitiert bei G. Maiorino: The Portrait of Eccentricity, 
a.a.O. S. 79):
»Son, che sembro un mostro,
E dentro alme sembianze 
E regia imago ascondo.«

Analogiedenken ^ 225

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

trum des Reiches, Haupt der Welt zu sein. Die Häupter der Habs­
burger unterstreichen diesen politischen Universalanspruch.

Daß es sich um Königsbilder handelt, geht nicht zuletzt aus der 
Tatsache hervor, daß alle Häupter umkränzt sind, sei es von Blüten­
oder Früchtegirlanden oder einem Kranz aus geweihähnlichen Wur­
zeln.8

Wenn sich in diese aus verschiedenen Lebensperioden stam­
menden Häupter die für die diversen Jahreszeiten typischen Pflan­
zenteile eingezeichnet finden, so soll dies zum Ausdruck bringen, daß 
die Naturprodukte, ja die gesamte Natur nicht nur den Häuptern 
zugeordnet, sondern auf sie als Grund und Träger hingeordnet ist. 
Die Tatsache, daß Pflanzen und Früchte aus ganz Europa, aus Nord 
wie Süd erkennbar sind, z. B. Hafer aus Norden, Orangen, Zitronen 
und Artischocken aus den Mittelmeerländern, die sich harmonisch 
zusammenfügen oder einander gemäß der natürlichen Ordnung tra­
gen, wie z. B. das Blattwerk, das als unterer Pflanzenteil die Blüten­
pracht des oberen trägt, soll andeuten, daß unter der Herrschaft des 
Hauses Habsburg die Teile des Reiches, Länder und Völker in fried­
licher, harmonischer Weise zusammenleben und die natürliche Ord­
nung der Stände gewahrt ist. Die auf den ersten Blick chaotisch er­
scheinende Fülle von Blüten, Blättern und Früchten, die sich bei 
näherer Betrachtung klar und deutlich gegeneinander abgrenzen 
und trotz ihrer Verschiedenartigkeit widerspruchslos zusam­
menfügen, ist Indiz für die Friedfertigkeit des Vielvölkerstaates unter 
der Regentschaft der Habsburger. Entsprechend den ständig wieder­
kehrenden Jahreszeiten erneuert sich deren Herrschaft in allem 
Wechsel und entfaltet ihre ordnende Macht über die Welt.

Nach der für die Renaissance typischen Analogie zwischen Mi­
kro- und Makrokosmos und politischem Stand ist damit auf die Herr­
schaft der Habsburger über den Mikrokosmos, die Menschenwelt, 
hingewiesen, die in Übereinstimmung mit der Ordnung des Makro­
kosmos steht; vielleicht wird sogar hypertroph die Herrschaft der 
Habsburger über die gesamte Natur einschließlich der Jahreszeiten 
angedeutet.

Einen Hinweis darauf gibt die Tatsache, daß zur Serie der >Jah­

8 Auch in dem dazugehörigen Bilderzyklus >Die Elemente< sind die Häupter umkränzt 
und gekrönt, sei es mit einem Korallenkrönchen, einem Feuerkranz, einem Kranz aus 
Vögeln oder aus geweihtragenden Tieren. Dieser Kopfschmuck ist nicht nur eine un­
mutige Erfindung<, sondern ein eindeutiges Indiz für die Königswürde.

226 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken der Renaissance

reszeiten< eine zweite Serie unter dem Titel >Die Elemente< gehört, 
die hinsichtlich ihrer Anordnung das symmetrische Gegenstück zur 
ersteren bildet: Je zwei nach links blickenden Profilen der ersten Serie 
entsprechen zwei nach rechts blickende der zweiten und zwei nach 
rechts blickenden der ersten Serie zwei nach links gewendete der 
zweiten. Dem Frühling ist die Luft zugeordnet, dem Sommer das 
Feuer, dem Herbst die Erde, dem Winter das Wasser. Eine Inskription 
auf der Rückseite des >Frühlings<-Bildes bestätigt diese Zuordnung 
ausdrücklich im Falle des Frühlings. Auch die Elemente werden durch 
Porträts repräsentiert, die jedoch im Gegensatz zur >Jahreszeiten<-Se- 
rie nicht Pflanzen, sondern Tiere zur Ausgestaltung verwenden mit 
Ausnahme des Feuers, das einen jungen Mann mit Feuerkranz und 
martialischen Geräten (Kanonen und Pistolen) darstellt sowie einer 
goldenen Kette um den Hals, an der das Goldene Vlies - einer der 
bedeutendsten Orden jener Zeit - sowie der Doppeladler - Symbol 
des Heiligen Römischen Reiches Deutscher Nation - als Insignien 
der Habsburger Macht hängen. Das Bild >Wasser< zeigt ein weibliches 
Gesicht, das man mit der Kaiserin Maria identifiziert hat. Es besteht 
aus lauter Wassertieren: Fischen, Amphibien, Reptilien, das Haupt 
ist mit einer Korallenkrone geschmückt, die farblich zum dunklen 
Hintergrund kontrastiert, genau wie die kostbare, um den Hals ge­
schlungene Perlenkette und das schillernde Perlmuttohr, an dem eine 
tränenförmige Perle hängt.

In dem Bild >Die Luft< steigen aus einem Pfau, dem königlichen 
Tier, das den Oberkörper bildet, eine Vielzahl einheimischer wie exo­
tischer Vögel auf; in dem Bild >Die Erde< formen Löwe, Schaf (Gol­
denes Vlies) und Stier - Indizien von Macht und Herrschaft - den 
Oberkörper und Hals, aus denen eine Vielzahl von Tieren: Pferd, 
Wolf, Wildschwein, Elefant, Affe, Tiger zum Kopf hin hervorgeht, 
der seinerseits von einem Kranz geweihtragender Tiere, wie Hirsch, 
Elch, Steinbock, Gazelle umrahmt wird.9

9 Comanini hat folgende lebendige Beschreibung gegeben, die hier zitiert werden soll: 
»Die Stirn enthält alle diese Tiere: eine indische Gazelle: eine Damhindin: einen Leo­
pard: einen Hund: einen Damhirsch: einen Edelhirsch und das große Tier. Der Steinbock, 
ein Tier, das in den Tiroler Bergen zur Welt kommt, ist in den Nacken gesetzt, in Be­
gleitung des Nashorns, des Maultieres, des Affen, des Bären und des Wildschweines. 
Über der Stirn ist das Kamel, der Löwe und das Pferd. Und schön ist, daß die Tiere, 
welche Hörner haben, rings um die Stirn mit ihren Waffen gleichsam eine Königskrone 
bilden: das ist eine ungemein anmutige Erfindung und für den Kopf ein guter Schmuck. 
Der Teil hinter der Backe (denn der Kopf ist im Profil) wird von einem Elefanten gebil­

Analogiedenken ^ 227

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

Fonteo hat in seinem Gedicht insbesondere auf die Zuordnung 
der Elemente zu den Jahreszeiten abgehoben. Beide weisen gleiche 
Eigenschaften bzw. Eigenschaftspaare auf: Wärme/Kälte, Feuchtig­
keit/Trockenheit, die sich vierfach kombinieren lassen. Wie der Som­
mer heiß und trocken ist, so ist es auch das Feuer, wie der Winter kalt 
und naß ist, so ist es auch das Wasser, wie der Frühling warm und 
feucht ist, so ist es auch die Luft, und wie der Herbst kalt und trocken 
ist, so ist es auch die Erde.

Bezieht man Elemente wie Jahreszeiten auf die Porträts, so er­
weist sich die Habsburger Dynastie als Beherrscher dieser: Ihre poli­
tische Bedeutung wird metaphysisch gesteigert zur Herrschaft über 
die ganze Welt und Natur. Damit avanciert die Bilderserie zu einer 
Glorifizierung und Apotheose der Habsburger Macht. Die politische 
Allegorie wird genutzt, um die universelle Herrschaft zu dokumen­
tieren.

c) Metaphysische Analogie

Angesichts dieser Interpretation stellt sich die Frage, ob die in der 
Renaissance so beliebten Allegorien, von denen die politische der 
Bilderserie nur ein Exempel ist, desgleichen die nicht weniger belieb­
ten Emblemata, wie sie in der Heraldik, Literatur und Kunst verwen­
det werden, die Tropen der Literatur, die hieroglyphische Bilderspra­
che der Kabbala, die symbolischen Verdichtungen, ja das ganze 
Signaturensystem der Natur, das uns Heutigen so schwer zugänglich 
ist, nur auf Spielerei - privater oder gesellschaftlicher - basieren, nur 
aus Laune und Phantasie erwachsen, worauf die erste Deutung der 
Arcimboldischen Bilder als grilli, scherzi, capricci zu weisen scheint,

det, dessen Ohr den Maßstab für das Ohr des ganzen Körpers abgibt. Ein Esel unter dem 
Elefanten füllt die Kinnlade aus. Für den vorderen Teil dieser Backe muß ein Wolf her­
halten, der mit dem geöffneten Maule eine Maus ergreift: und das offne Maul stellt das 
Auge dar, und die Maus das Licht des Auges: und der Schwanz und das Bein der Maus 
machen einen Bartzwirbel, das heißt einen Schnurrbart über der Lippe. Auf der Stirne 
unter den aufgezählten Tieren sitzt der Fuchs, der den Schwanz rollt und die Augen­
braue macht. Auf der Schulter des Wolfes sitzt ein Hase, der die Nase bildet; und ein 
Katzenkopf gibt die Oberlippe ab. Ein Tiger unter der Kehle des Elefantenrüssels ist 
anstelle des Kinnes hingelegt; und der Rüssel rollt sich und bildet mit der Spitze die 
Unterlippe. In der Öffnung des Mundes erblickt man eine Eidechse. Ein liegender Ochse 
bildet die Rundung des ganzen Halses: und ein Reh dient zu seiner Ergänzung.« (Zitiert 
nach W Kriegeskorte: Giuseppe Arcimboldo, a.a.O., S. 20).

228 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken der Renaissance

oder ob sie einen essentiellen Transzendenz- und Verweisungscha­
rakter haben. Sind die stehenden Wendungen, die Denk- und Aus­
drucksschemata, die poetischen Bilder, die geprägten Formeln und 
technischen Darstellungsmittel, die festen Klischees, welche allesamt 
in den Bereich der Topoi gehören und das Repertoire uneigentlicher 
Rede und Darstellung ausmachen, willkürlich, wenngleich über lan­
ge Zeiten tradiert, oder im Wesen der Sache begründet? Da das Welt­
bild der Renaissance heute weitgehend verschüttet ist, muß es suk­
zessiv erst wieder freigelegt werden, wobei wir uns an überlieferten 
und vertrauten Bezügen vorantasten müssen.

Was berechtigt uns eigentlich, die vier Jahreszeiten und die in 
ihnen vorkommenden Naturprodukte den vier, aus diversen Lebens­
abschnitten stammenden Gesichtern zuzuordnen, und dies mit einer 
Selbstverständlichkeit, die uns jeder Reflexion und Vermittlung ent­
hebt? De facto existieren überhaupt keine menschlichen Gesichter, 
denen die Jahreszeiten und ihre Produkte zuzuordnen wären. Allen­
falls vom ersten Bild könnte man konzedieren, daß es die Kontur und 
Hautoberfläche eines menschlichen Antlitzes zeigt, zumindest aus 
der Ferne, während es bei Annäherung allerdings eine durchgängige 
Ausfüllung mit blaßrosa Blüten erkennen läßt. Im zweiten und drit­
ten Bild sind die Köpfe gänzlich aus Obstsorten kombiniert, im vier­
ten Bild überwiegt der knorrige Baumstamm derart, daß sich erst 
nachträglich eine anthropomorphe Deutung nahelegt. Nichtsdesto­
weniger erfolgt die Zuordnung oder gar Identifikation wie von selbst. 
Sie wird durch die sprachliche Praxis noch verstärkt, insofern wir 
Sachverhalte und Vorgänge des anthropologischen Bereichs mit Be­
griffen und Bildern aus dem botanischen beschreiben, und dies nicht 
nur in metaphorischer, sondern in identifizierender Absicht: So spre­
chen wir vom »Heranwachsen« eines Menschen, vom »Erblühen« 
eines Jünglings oder Mädchens, vom Menschen in der »Blüte seiner 
Lebensjahre«, von der »Reife« eines Menschen, vom »gereiften 
Mann« oder der »gereiften Frau«, vom »Verwelken« der Haut usw. 
Und nicht nur werden die jahreszeitlich bedingten pflanzlichen 
Wachstums- und Reifeprozesse mit den menschlichen Wachstums­
und Reifeprozessen gleichgesetzt, sondern es werden auch die einzel­
nen Naturprodukte mit menschlichen Körperteilen identifiziert. 
Wenn auf dem >Frühlings<-Bild die Wange des jungen Mannes mit 
weißen und roten Rosen geschmückt ist - nicht nur in dem ober­
flächlichen Sinne einer Verzierung, sondern in dem tieferen einer 
Identifizierung -, so findet dies seinen sprachlichen Ausdruck in der

Analogiedenken ^ 229

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

Rede: »Rosen - Zeichen der Liebe - blühen auf der Wange«, »die 
Wange erglüht in rosaroten Farben - den Farben der Liebe«. Ebenso 
fallen im physiognomischen Vergleich Knolle oder Gurke mit Nase 
zusammen, indem wir von einer knollen- oder gurkenförmigen Nase 
sprechen, ebenso Ährenstoppeln mit Bartstoppeln; pralle Pausbacken 
bezeichnen wir als Apfelbacken, einen roten Mund als Kirschen­
mund.

Der Grund für diese Zuordnung, Parallelisierung oder gar Iden­
tifikation, die ein assoziatives Denken, ein sogenanntes Analogie­
denken, ermöglichen, liegt, wie am Beispiel des Jahreszeitenzyklus, 
des ihm entsprechenden pflanzlichen Wachstumszyklus und des 
menschlichen Lebenszyklus deutlich wird, in der Gemeinsamkeit 
eines Prozesses oder, wie aus dem physiognomischen Vergleich zwi­
schen Pflanzen- und Körperformen hervorgeht, in der Gemeinsam­
keit einer Gestalt oder, wie die Zuordnung von Elementen und Jah­
reszeiten zeigt, in der Gemeinsamkeit von Eigenschaften, kurzum, in 
der Einheit eines Substrats, dessen diverse Ausgestaltungen diese 
Erscheinungen sind. Auf diese Weise werden verschiedene Bereiche 
- der astronomisch bedingte jahreszeitliche, der botanische, der 
menschliche, der elementarische - miteinander in Beziehung gesetzt, 
oft unter der Dominanz eines derselben. So stehen beispielsweise 
Sommer und Feuer aufgrund der gemeinsamen Eigenschaften von 
Hitze und Trockenheit unter dem Leitgestirn der Sonne, worauf Fon- 
teo in seinem Gedicht weist, bzw. unter dem Hundsgestirn, wie es in 
Comaninis Gedicht zum Vertumnus-Bild heißt:
»Wenn der Hund am Himmel bellet 
Und sein atemheisses Brüllen 
Der entflammte Löwe droben 
Uns hienieden hören lässt [•••]«10

Winter und Wasser stehen aufgrund ihrer Kälte und Feuchtigkeit 
unter dem Leitgestirn des Mondes.

Auch Bezüge zur griechischen Mythologie werden hergestellt, 
indem Trauben und Wein auf den trinkfreudigen Bacchus weisen, 
Wasser auf Neptun deutet und Winter in Proserpina eine Personifi­
kation erfährt, die während der Wintermonate auf der Suche nach

10 Übersetzung von B. Geiger: Die skurrilen Gemälde des Giuseppe Arcimboldi, a. a. O., 
S. 86.

230 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken der Renaissance

ihrer Tochter in die Unterwelt steigt, um im Frühjahr auf die Erde 
zurückzukehren.11

Damit wird das Weltbild sichtbar, das dieses Denken bestimmt: 
Es ist die Annahme eines durchgängig bezogenen Ganzen, das auf 
einem einheitlichen Grund basiert, der sich in allen seinen Modifika­
tionen erhält. Die letzteren sind nur graduelle Abschattungen, Stu­
fen, Spiegelungen oder Facetten desselben, so daß durch die Vielheit, 
Diversität und Relationalität der Teile hindurch das Ganze faßbar 
bleibt.

Die hier zugrundeliegende Idee der All-Einheit geht auf die 
griechische Antike zurück; noch weiter läßt sie sich auf mythologi­
sche Ursprünge zurückverfolgen. Auf Begriffe gebracht, d. h. phi­
losophisch gefaßt, findet sie sich erstmals in Platons Timaios.

3. Morphologischer Raster des Analogiedenkens

a) Das Alleinheitskonzept

Im Timaios, der von eminenter Wirkungsmächtigkeit auf die nach­
folgende Geistesgeschichte war und als einziger der Platonischen 
Dialoge in der wenngleich unvollständigen Übersetzung des Chalci- 
dius die dunkle Periode der Völkerwanderung überdauerte und zum 
grundlegenden Physikbuch des Mittelalters und der Renaissance 
avancierte, findet sich die Aussage, daß das Universum ein Ganzes 
aus lauter Ganzen sei12, ein Vollkommenes aus lauter Vollkommenen 
(vollkommenen Teilen)13, oder auch die Aussage, daß das Universum 
die Elemente jedes einzelne ganz in sich enthalte14, nicht nur im 
quantitativen Sinne einer Totalität, sondern auch im qualitativen 
Sinne einer wechselseitigen Durchdringung. Die Aussagen erfüllen 
nach gewöhnlichem Verständnis den Tatbestand der Paradoxie; denn 
nach gewöhnlicher Ansicht besteht ein Ganzes aus Teilen, ein Voll­

11 In seinem Gedicht komplettiert Fonteo die Vergleichsebenen der Elemente und Jah­
reszeiten durch Hinweise auf die antike Mythologie. Wasser und Winter gehören zu­
sammen aufgrund der Freundschaft von Neptun, dem Gott des Wassers, und Proserpina, 
der Göttin des Winters.
12 Platon: Timaios 33 a, in: Platonis Opera, recog. I. Burnet, 4 Bde., Oxford 1900ff. 
(wiederholte Aufl.).
13 A.a.O.,32 d.
14 A.a.O.,32 c.

Analogiedenken ^ 231

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

kommenes aus noch nicht Vollkommenem, während die Teile hier 
bereits als Ganze bzw. Vollkommene klassifiziert werden. Die These 
will damit die durchgängige Einheit und Ganzheit zum Ausdruck 
bringen, die sich zum einen auf den Umfang erstreckt und diesen als 
ein umfassendes, durchgängig zusammenhängendes, geschlossenes 
Ganzes nimmt und zum anderen auf den Inhalt und diesen als 
Gleichartigkeit, wechselseitige Durchdringung und Ineinander-Auf- 
gehen der Teile bestimmt. Nicht zufällig rekurriert Platon an dieser 
Stelle auf das parmenideische Konzept des ev anavta bzw ev xat 
ftäv, indem er nicht nur das Bild einer wohlgerundeten, nach allen 
Seiten gleichmäßig und gleichgewichtig ausgefüllten Kugel verwen­
det, sondern auch die parmenideischen Termini des ev, okov, o^otov, 
teXetov usw15 Hier wird die Idee eines gemeinsamen Substrats po­
stuliert, das trotz aller Auffächerung in Pluralität, Differenz und Re- 
lationalität als eines und selbes erhalten bleibt - die Idee einer Einheit 
in aller Vielheit bzw. einer Vielheit in der Einheit.

Mit der Vorstellung einer wechselseitigen Durchdringung der 
Teile im und zum Ganzen greift Platon auf die anaxagoreische Hom- 
öomerien-Lehre zurück, die von der Annahme einer totalen Ver- 
mischtheit und Ungesondertheit, einer Indifferenz im Anfangs- und 
Urzustand der Welt ausgeht - o^oü ndvxa /p^axa ^v (»Beisam­
men waren alle Dinge«), heißt es bei Anaxagoras.16 Erst in der Folge 
wird dieselbe durch den Nus gesondert und geschieden und damit 
auch für den Nus unterscheidbar und erkennbar, indem das Leichte 
dem Leichten, das Schwere dem Schweren zugesellt wird, aber so, 
daß in jeder Sonderung alles andere impliziert bleibt und nur durch 
das Überwiegen eines der Faktoren charakterisiert ist. Diese Lehre 
konnte sich auf die alltägliche Beobachtung des Wachstums durch 
Nahrungsaufnahme stützen. Da Wachsen die Akkumulation von 
Gleichartigem ist, indem Knochen zu Knochen, Fleisch zu Fleisch, 
Sehnen zu Sehnen usw. gelangen, müssen alle Bestandteile bereits 
vollständig in der aufgenommenen Speise vorhanden sein, wenn­
gleich vermischt und undifferenziert.

Wie Platon einerseits historisch an frühere Lehren anschließt, so 
hat er andererseits die Folgezeit mit seiner Theorie befruchtet. Die 
Lehre taucht nicht nur bei Nicolaus Cusanus wieder auf in der These

15 Vgl.a.a.O.,32 cff.
16 H. Diels: Die Fragmente der Vorsokratiker, griechisch - deutsch, hrsg. von W Kranz, 
Bd. 2, 17. Aufl. Zürich, Hildesheim 1989, S. 32 (frag. B 1).

232 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken der Renaissance

vom quodlibet in quolibet (»Jedes ist in jedem vertreten«), sondern 
sie liegt auch Leibniz' Monadensystem zugrunde, das die Welt als 
monadisch strukturiert unterstellt, bestehend aus einer quantitativ 
unendlichen Anzahl von Monaden, die jedoch allesamt denselben 
Inhalt haben und diesen nur in je unterschiedlicher Weise vorstellen 
gemäß den verschiedenen Standpunkten (points de vue) oder in je 
verschiedenen Bewußtseinsgraden, angefangen vom höchsten, expli­
ziten Selbstbewußtsein bis hinab zum minimen Bewußtsein in den 
schlafenden Monaden, der Materie. Sie begegnet selbst noch in He­
gels Relationssystem in der Wissenschaft der Logik, in welchem 
jedes Relat einer Relation des Kategoriengefüges die ganze Relation 
ausmacht oder, anders gesagt, jedes Moment der Totalität selbst die 
Totalität verkörpert. Das Wahre, das erst am Ende des kategorialen 
Explikationsprozesses voll expliziert dasteht, d. h. an und für sich, ist 
gleichwohl von Anfang an latent vorhanden, an sich, jedoch noch 
nicht explizit, für sich. Und ebenso repräsentiert das jeweils aus The­
se und Antithese bestehende dritte, synthetische Moment das Wahre 
in abgestuften Explikationsgraden durch das Gesamtsystem hin­
durch.

Neben dem Einheitsaspekt am Alleinheitsbegriff, der sowohl in 
Form der Ganzheit wie in Form der durchgängigen Gleichheit begeg­
net, ist als zweiter Aspekt der der Allheit hervorzuheben, der ebenso­
wohl in Form quantitativer Vielheit wie qualitativer Differenz und 
Spezifität auftritt. Auch zu seiner Erklärung findet sich bei Platon ein 
Schema, und zwar das Urbild-Abbildverhältnis, wie es aus dem Lini­
engleichnis der Politeia bekannt ist.17 Am Ende des sechsten Buches 
der Politeia demonstriert Platon anhand einer quaternal eingeteilten 
Linie eine ontologische und epistemologische Stufung. Wie der sinn­
lich wahrnehmbare Bereich Abbild des gedanklich-ideellen ist, so ist 
innerhalb des gedanklich-ideellen der mathematische Bereich Abbild 
des logisch-begrifflichen und innerhalb des sinnlich wahrnehmbaren 
der Bereich der Schatten und Echos Abbild des Bereichs der Konkre­
ta: der Pflanzen, Tiere, Menschen und Elemente, so daß sich eine 
durchgehende Abschattung nach dem Schema des Abbildes des Ab­
bildes vom Urbild usw. ergibt.

Der Leitgedanke ist die Konstitution eines hierarchischen Sy­
stems mittels Spiegelung. Die dadurch zustande kommende graduel­
le Abstufung ist Ausdruck einer Reduplikation und Pluralisierung

17 Vgl. Platon: Politeia 509 d ff, auch Parmenides 132 c ff.

Analogiedenken ^ 233

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

des Seins; denn so wie es zu jeder Gegenstandsklasse nur eine einzige 
Idee gibt, die je nach Interpretation, sei es als Norm oder Paradigma 
oder Begriff, auf jeden Fall als Ideal fungiert, also z.B. nur einen ein­
zigen Idealkreis, der ausschließlich denkbar ist, so gibt es unzählig 
viele bessere oder schlechtere Konkretisationen - in Platons Termi­
nologie: Abspiegelungen der einen Idee in der sinnlich wahrnehm­
baren Materie -, also viele irreguläre Kreise. Und noch zahlreicher, 
noch verzerrter und verstellter sind deren Spiegelungen und abbild­
liche Darstellungen, die oft Ellipsen oder anderen krummen Gebilden 
gleichen. Mit der Pluralisierung verbindet sich eine Wahrheits- und 
Wertminderung dergestalt, daß die absteigende Reihe eine zuneh­
mende Distanzierung vom Vorbild - dem einen Wahren und Voll­
kommenen - mit sich bringt, einen Abfall vom verum zum verisimi- 
le, und ebenso eine Verschlechterung, einen Abfall vom Guten und 
Vollkommenen zum Minderwertigen. Mit der Abbildungstheorie 
geht eine Pluralisierung, Seins-, Wahrheits- und Wertminderung 
einher.

Dieses Konzept durchgängiger Einheit bei gleichzeitiger gradu­
eller Abstufung hat weitergewirkt und die nachfolgende Tradition 
beeinflußt. Im Neuplatonismus, insbesondere bei Plotin und seinen 
Schülern Porphyrios, Jamblichos, Proklos, Damaskios u. a., werden 
die Vorstellungen präzisiert und zu einem neunfachen Hypostasen­
system ausgebaut, dessen höchste Stufe das Ur-Eine ist, gefolgt vom 
Nus als Ort der Verbindung der Ideen, von der Seele (Psyche) als 
Vermittlungsprinzip zwischen intelligibler und sinnlicher Sphäre so­
wie - allerdings weniger klar ausgebaut - von Planeten, Menschen, 
Tieren, Pflanzen, Elementen und Materie. Die Stufen erklären sich 
aus der Emanation, dem Überfließen der höchsten Fülle und dem 
sukzessiv-graduellen Abstieg in immer tiefere Sphären. Angerei­
chert und modifiziert durch christliche, kabbalistische, gnostische 
und hermetische Elemente, bildet dieses System das Weltbild der 
Renaissance und des für sie typischen Analogiedenkens.

Die exakte und detaillierte wissenschaftshistorische Rekon­
struktion fällt allerdings schwer, zumal das Wissenschaftsverständnis 
jener Zeit ein gänzlich anderes ist als das heutige, das sich im letzten 
Jahrhundert im Zuge der Neukonstitution der Geisteswissenschaften 
als ein historisches und philologisches herausgebildet hat und das in 
Form von Quellenstudium und akribischer Erforschung der Wir­
kungsgeschichte vorangeht. Das Wissenschafts- und Philosophiever­
ständnis der Renaissance hingegen verfährt kompilatorisch und

234 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken der Renaissance

eklektisch, oft sogar plagiathaft, ohne jedes Bewußtsein historischer 
Authentizität und nicht selten unter willkürlicher Erfindung von 
Autoren und Werken. Theorien und Theoreme werden beliebig aus 
der Geschichte herausgezogen und in den eigenen Kontext integriert.

Das aus Philosophie und Wissenschaft, Literatur und Kunst zu 
erschließende Weltbild der Renaissance, das als Hintergrundwissen 
stets mitschwingt, operiert im wesentlichen mit drei Bildern: Das 
erste basiert auf einer Hierarchie und sieht einen stufenweisen Ab­
stieg von einer höchsten Instanz zu immer entfernteren, niedereren 
vor, die sich zunehmend verzweigen. Das zweite benutzt konzentri­
sche Kreise, die sich um einen Mittelpunkt zentrieren und zur Peri­
pherie hin ausbreiten, und das dritte bedient sich einer Kette, die aus 
ineinandergreifenden Ringen besteht und in linearer Folge vom 
Himmel zur Erde herabreicht - oft auch Himmels- oder Jakobsleiter 
genannt -, wie sie noch in Goethes Faust anklingt:
»Wie alles sich zum Ganzen webt,

Eins in dem andern wirkt und lebt!
Wie Himmelskräfte auf und nieder steigen,
Und sich die goldnen Eimer reichen!
Mit segenduftenden Schwingen 
Vom Himmel durch die Erde dringen,
Harmonisch all das All durchklingen!«18

Bei Giambattista della Porta heißt es:
»So sehen wir / daß von der ersten Ursach an gleichsam ein grosses Seil ge­
zogen ist vom Himmel herunter biß in die Tieffe / durch welche alles zusam­
men geknüpffet / und gleichsam zu einem Stücke wird / also daß / wann die 
höchste Krafft ihre Stralen scheinen läst / dieselben auch biß herunter rei­
chen: Gleich wie / wann ein ausgespannter Strick an einem Ort gerühret wird 
/ derselbe gantz durch erzittert / und auch das Übrige sich beweget. Und die­
ses Band nun kan man wol mit an einander hangenden Ringen / und einer 
Kette vergleichen / und hieher die Ringe des Platonis und die güldene Kette 
des Homeriziehen f...]«19

18 J. W Goethe: Faust I, V. 447ff., in: Werke, Hamburger Ausgabe in 14 Bdn., Hamburg 
1948ff., Bd. 3, S. 22.
19 J. B. Porta: Magia Naturalis, oder Haus-Kunst- und Wunder-Buch (Titel der Origi­
nalausgabe: Magiae naturalis, sive de miraculis rerum naturalium libri IUI, Neapel 
1558). Zuerst von demselben Lateinisch beschrieben; hernach von Ihm selbst vermehret 
[...], Nürnberg 1680, Bd. 1, S. 47 (Buch 1, Kap. 6, Abschnitt 7).

Analogiedenken ^ 235

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

Und ähnlich sagt Agrippa von Nettesheim:
»Beim Monde beginnt auch im Himmlischen die Reihenfolge der Dinge, wel­
che Plato die goldene Kette nennt, durch welche ein jedes Ding, eine jede mit 
einer anderen verbundene Ursache von einer höheren abhängt, bis man zu 
der höchsten Ursache von allem gelangt, von der alle Dinge abhängen.«20

Wir finden also folgende Schemata vor:

Der morphologische Raster, der diesen Bildern zugrunde liegt, läßt 
sowohl eine vertikale wie eine horizontale wie eine zyklische Struk­
tur erkennen, wobei die erstere in einem Abstieg von oben nach un­
ten bzw. in einer Entfernung vom Zentrum zur Peripherie besteht, 
die zweite in einem um die Vertikale angelegten Symmetrieverhält­
nis, das im Falle des Kreises sogar eine Rotationssymmetrie ist. Zu 
den symmetrischen Verhältnissen zählen Duplexphänomene wie 
Zwillinge, Opposita wie Position und Negation, Spiegelbilder wie 
das Rechts- und Linksphänomen. Die dritte Struktur wird durch die 
rhythmische Wiederkehr des Gleichen, die ständige Iteration aus­
gedrückt, wie sie nicht allein für das Kreismodell symptomatisch ist, 
sondern auch für die beiden anderen Modelle, insofern das Oberste 
im Untersten, das Eine im Vielen ständig sich wiederherstellt.

Die hier relevante Raumstruktur läßt sich durch ein Fadenkreuz 
sowie durch Rotation verdeutlichen. Einerseits wird eine Extension 
nach vier Richtungen ins Unendliche angenommen, andererseits die­
se wieder eingefangen durch einen zusammenschließenden Kreis. Da 
die Verhältnisse von unendlicher Ausdehnung und Zusammenzie­
hung für jeden beliebigen Punkt des Alls gelten, kann jeder als Mit­
telpunkt wie als Marginal betrachtet werden; man spricht daher auch

20 H. C. Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke (Titel der lateinischen Origi­
nalausgabe: De occulta philosophia libri tres, Antwerpen 1531), hrsg. von K. Benesch, 
4. Aufl. Wiesbaden 1997, S. 289.

236 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken der Renaissance

vom ubiquitären Mittelpunkt oder vom offenen-geschlossenen Uni­
versum. Auch hat man versucht, das kognitive Verhältnis zwischen 
Einheit und Vielheit mittels räumlich-perspektivischer Darstellun­
gen auszudrücken, dergestalt, daß man einen Punkt zu einem Kreis 
und weiter zu einer Kugel sich ausdehnen und ebenso diese sich 
wieder auf einen Punkt restringieren läßt unter Ausnutzung von 
Konvex- und Konkavphänomenen.21 Gerade die in der Renaissance 
entdeckte und praktizierte Perspektivenmalerei macht hiervon Ge­
brauch.

In der Sprache der Renaissance und des für sie typischen Analo­
giedenkens werden zur Explikation der aufgezeigten Beziehungen 
Vorstellungen und Begriffe aus dem lebensweltlichen, speziell biolo­
gischen Bereich, nicht selten auch aus der Triebsphäre herangezogen. 
So werden vertikale Verhältnisse durch Abstammungs- und Ver­
wandtschaftsbeziehungen, Genealogien, ausgedrückt, die Nähe und 
Ferne anzeigen, symmetrische Verhältnisse durch Freundschaft und 
Feindschaft, Liebe und Haß, Sympathie und Antipathie, Attraktion 
und Repulsion, Konsonanz und Dissonanz, Harmonie und Dishar­
monie, Vermählung (Hochzeit) und Scheidung (Trennung), zykli­
sche Verhältnisse durch Systole und Diastole, Ein- und Ausatmen 
oder durch rhythmische Bewegungen wie Herz- und Pulsschlag. 
Daß die Renaissance damit an alte magisch-mythische Vorstellungen 
anknüpft, zeigt die Tatsache, daß schon Hesiod in seiner Theogonie 
die lineare, einsinnige Abstufung des Dunklen, Nächtlichen in Form 
einer Genealogie expliziert, beginnend mit dem Chaos, über die 
Nacht und das Schattenreich des Erebos (Tartaros)22, weiter über das 
Schicksal, den Schlaf, den Tod, die Träume, die Hesperiden, deren Ort 
der Sonnenuntergang ist, die Moiren und die Keren, die Nemesis, das 
Alter und den Streit (Eris).23 In diesen Kontext gehören auch die 
anderen Göttergenealogien der griechischen Mythologie, welche die 
Entstehung der Vielfalt entweder durch Parthenogenese oder durch 
Zeugung erklären.

Operiert das genealogische Verhältnis mit Sukzession und Ab­
stieg, sei es in einfacher linearer oder in linear sich verzweigender

21 Vgl. das Selbstporträt im konvexen Spiegel von Parmigianino (1524) in: G. Maiorino: 
The Portrait of Eccentricity, a.a. O., S. 54.
22 Hesiod: Theogonie 120ff., in: Hesiodi Theogonia opera et dies scutum, ed. T Solm- 
sen / Fragmenta selecta ed. R. Merkelbach et M. L. West, Oxford 1970.
23 A.a.O., S. 210 ff.

Analogiedenken ^ 237

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

Form, so operiert das symmetrische Verhältnis mit der Simultaneität 
zweier Instanzen positiver und negativer Art, die sich anziehen oder 
abstoßen. Unter den Elementen bilden Feuer und Wasser, Luft und 
Erde Gegensätze, die sich meiden, bekämpfen oder gar vernichten, 
wenn sie aufeinandertreffen. Wie es bestimmte kompatible Gewäch­
se gibt, so gibt es auch bestimmte inkompatible; dasselbe gilt für Tier­
arten, die entweder in Symbiose oder im Kampf miteinander leben, 
und ebenso auch für Tiere und Pflanzen. So bezeugt Giambattista 
della Porta:

»Der Kohl und der Wein-Stock sind todfeinde gegen einander / und brechen 
in offenbahre Strittigkeiten aus. Denn ob gleich der Weinstock mit seinem 
Gewinde sonst alles umfasset, so fliehet er doch vor dem Kohl; und wenn er 
ihn der Nähe vermercket / so wendet er sich auf die andre Seite / nicht an- 
ders/ als ob ihn jemand gewarnet / daß sein Feind in der Nähe sey [...] 

Dieser Kohl / dadurch der Weinstock verjaget wird / hat einen Feind an den 
Erd-Aepffeln / oder Schwein-Brod / und verdorret von diesen, oder es muß 
jener nothwendig verdorren / wenn derselbe soll grün bleiben: Wenn sie aber 
beysammen stehen / findet man sie offt beyde gantz ganz dürr [.]

Epheu verderbt zwar sonst auch alle Bäume zum äussersten / ist aber doch 
dem Weinstock vor allen zu wider / und bringt ihn zu schanden [.]

Auch befindet man eine wunderliche Feindschafft und Streit zwischen dem 
Rohr / und Fahren-Kraut / also daß eines das ander austilget. So gar / daß 
wenn jemand mit Pfeilen von Rohr geschossen ist / die Wurzel vom Fahren­
kraut / zerstossen und drauf gelegt / solche Pfeile heraus ziehet.«24

Sympathie und Antipathie beherrschen das Leben und die gesamte 
Natur, indem sowohl gleichartige wie ungleichartige Instanzen in 
diese Verhältnisse eintreten können, wie dies schon die Sprichwörter 
»Gleich zu Gleich gesellt sich gern« und »Gegensätze ziehen sich an« 
zum Ausdruck bringen, wobei aber auch das Umgekehrte gilt, z. B. 
»Gegensätze heben sich auf«.

Die trotz aller Vielheit, Diversität und Variabilität sich durch­
haltende Einheit und Ganzheit wird nicht selten durch den Kreislauf 
der Elemente, des Lebens oder des Jahres ausgedrückt. Aztekische 
Darstellungen verdeutlichen dies oft durch ein Tier - wahrscheinlich 
einen Leoparden -, das einen Menschen verschlingt und wieder aus­
speit. Platon spricht im Phaidon unter Heranziehung pythagore­
ischer Vorstellungen von der Palingenesis, von der Wiedergeburt:

24 J. B. Porta: Magia Naturalis, oder Haus-Kunst und Wunder-Buch, a.a.O., Bd. 1, 
S. 50 f.

238 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken der Renaissance

dem Hervorgang des Lebens aus dem Tod, des Todes aus dem Leben. 
Das Indische benützt hierfür das Rad der Wiedergeburten.

Allerdings genügt dieser vertikale, horizontale und zyklische 
morphologische Grundraster noch nicht zur vollständigen und ad­
äquaten Erfassung des Analogiedenkens und seiner Unterscheidung 
vom Klassifikationsdenken nach genus proximum per differentiam 
specificam, das unserem heutigen Wissenschaftsverständnis und des­
sen Rationalitätskriterien entspricht, operiert doch auch dieses mit 
Ab- und Aufstieg entlang der Vertikale in Form von Spezifikation 
und Generalisation sowie mit Korrespondenz, Symmetrie, Position 
und Negation entlang der Horizontale. Während jedoch das Klassifi­
kationssystem mit seinen Spezifikationen und Differenzierungen in­
nerhalb einer bestimmten Gattung bleibt, beispielsweise innerhalb 
der Gattung >Baum<, und diese weiter - idealiter dichotomisch - un­
terteilt in Laub- und Nadelbäume, letztere in Zypressen- und Kie­
ferngewächse, diese in Tannen und Fichten usw., geht das Analogie­
denken quer durch die Reihen und assoziiert Pflanzen, Tiere, 
Metalle, Farben, Verhältnisse, Befindlichkeiten u. ä.

Zur Demonstration von Analogiereihen sei auf Agrippa von 
Nettesheim verwiesen, der in seiner Schrift De occulta philosophia 
(Geheime Philosophie oder Magie) unter dem Leitfaden der Planeten 
Sonne, Mond, Saturn, Jupiter, Mars, Venus, Merkur Analogiereihen 
aufstellt.
»Unter den Elementen sind solarisch das Feuer und die lichte Flamme; unter 
den Säften das reine Blut und der Lebensgeist; unter den Geschmäcken der 
scharfe mit Süßigkeit vermischte; unter den Metallen wegen seines Glanzes 
das Gold, dem die Sonne eine herzstärkende Eigenschaft verleiht; unter den 
Steinen solche, welche durch goldene Punkte die Sonnenstrahlen nachahmen, 
wie der Adlerstein, der solche Punkte hat und eine Kraft gegen die fallende 
Sucht und gegen Gifte besitzt. Der Stein, welcher Sonnenauge heißt und die 
Figur einer Augenpupille hat, aus deren Mitte ein Strahl hervorschimmert, 
stärkt das Gehirn und Gesicht. Der bei Nacht leuchtende Karfunkel vertreibt 
jedes dunstige und in der Luft schwebende Gift. Der Chrysolith, von zarter 
und lichter, grüner Farbe, worin, wenn man ihn gegen die Sonne hält, ein 
goldener Stern schimmert, stärkt die Respirationsorgane und ist den an 
Engbrüstigkeit Leidenden von Nutzen [...]«25

»Dem Monde zugehörig (lunarisch) sind unter den Elementen die Erde, 
sodann das Wasser, sowohl das Meer- als das Flußwasser, und alles Feuchte, 
die Säfte der Bäume und der Tiere, hauptsächlich die weißen, als Eiweiß, Fett,

25 In: H. C. Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke, a.a.O., S. 59f.

Analogiedenken W 239

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

Schweiß, Schleim und andere Flüssigkeiten der Körper. Von den Geschmäk- 
ken gehören dem Monde an der salzige und unschmackhafte. Unter den Me­
tallen ist lunarisch das Silber, unter den Steinen der Kristall, der silberfarbene 
Markasit und alle weißen und grünen Steine, desgleichen der Selenit oder 
Mondstein, welcher von honiggelbem Glanze, weißlich durchscheinend ist 
und nicht nur die Gestalt des Mondes, sondern auch sein tägliches Zu- und 
Abnehmen darstellt. Dem Monde gehören auch die Perlen an, die aus Was­
sertropfen in den Muscheln erzeugt werden, ebenso der Kristall und Beryll. 
Unter den Pflanzen und Bäumen sind lunarisch das Selenotropium, das sich 
nach dem Monde wendet, wie die Sonnenwende nach der Sonne; die Palme, 
welche alle Monate neue Zweige ansetzt; [...] ferner das Keuschlamm oder 
der Keuschbaum und der Ölbaum, desgleichen das Kraut Chinostares, wel­
ches mit dem Monde wächst und abnimmt, nämlich an Substanz und Zahl 
der Blätter [.] Lunarisch ist auch das Chamäleon, das nach der Verschieden­
heit der Farbe eines Gegenstandes immer eine ähnliche annimmt, wie der 
Mond nach der Verschiedenheit des Zeichens, in welchem er sich befindet, 
seine Natur wechselt. Lunarisch sind ferner die Mutterschweine, die Hirschk­
ühe, die Ziegen und alle Tiere, welche den Lauf des Mondes beachten und 
nachahmen [,..]«26

Als Ordnungs- und Gliederungsprinzipien, die die Ähnlichkeit der 
Dinge begründen und das Analogiedenken ermöglichen, nennt 
Agrippa die Eigenschaften der Gestirne, die hier als Leitphänomene 
fungieren. Zu diesen gehören Form, Farbe, räumliche und zeitliche 
Ortung, ihr Verhältnis zur Umgebung, Bewegung, desgleichen ihre 
Wirkung und Einflußnahme auf Menschen und andere Lebewesen, 
zumal nach magisch-mythischer Auffassung Eigenschaften nicht 
neutral in sich ruhen, sondern Wirkkräfte sind und bestimmte Ein­
flüsse ausüben. Eigenschaften sind, wie noch im Griechischen etwa 
bei Platon im Protagoras27, önvd^etg, die in Werden und Wirken 
eingebettet sind. Dies erklärt sich einerseits aus ihrer Herkunft, an­
dererseits aus ihrer Wirkung.
»Es ist sehr schwierig, zu erkennen«, sagt Agrippa, »welche Dinge diesem 
oder jenem Gestirne oder Himmelszeichen zugehören. Man erkennt sie je­
doch daran, daß sie die Strahlen oder die Bewegung, oder die Figur der Him­
melskörper nachahmen. Einige entsprechen auch gewissen Sternen durch 
ihre Farbe und ihren Geruch, andere durch ihre Wirkungen.«28

26 A.a.O., S. 62 f.
27 Platon: Protagoras 320 d 5, e 2, 321 c 1; vgl. auch Phaidon 102 d f.
28 H. C. Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke, a.a.O., S. 59.

240 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken der Renaissance

Alles, was in diesem Sinne Ähnlichkeit aufweist, wird in eine Reihe 
gebracht unter dem Leitfaden des Sonnenartigen oder des Mondarti­
gen oder einer sonstigen Qualität, wobei diese Reihen Explikationen 
der Eigenschaftskomplexe der Leitphänomene sind.

Als weiteres Beispiel sei die paracelsische oder genauer pseudo- 
paracelsische Schrift Philosophia ad Athenienses genannt, welche die 
vier Elemente Erde, Wasser, Luft und Feuer als »Mütter« klassifi­
ziert, die alles aus sich entlassen und ihrerseits wieder einer gemein­
samen Urmutter entstammen. Auf dieser Grundlage entwickelt die 
Schrift eine Zuordnung derart, daß sie dem Wasser alles Wäßrige wie 
Brunnen, Bäche, Meere zuordnet, ebenso Fische und gewisse Steine 
wie Bernstein, Beryll, Kristall, Amethyst, Korallen, aber auch Fluß­
wesen wie Nymphen und Sirenen, der Erde alles Erdartige: Metalle, 
Mineralien, Edelsteine, Pflanzen und Kräuter, Tiere und Menschen, 
Erdgeister wie Gnome, Nachttraute und Riesen, der Luft das Un­
sichtbare und Unbegreifliche wie Schicksale (fata), Eindrücke (im- 
pressiones), Träume (somnia), Gesichte (visiones), ebenso die »lufti- 
schen reden, gedanken und taten«29 und schließlich dem Feuer das 
ihm Gleichartige wie den Himmel mit den Planeten und Sternen, 
Blitz und Donner, außerdem gewisse Steine und Farben.30

Auch hier werden unter dem Titel der vier Elemente diverse 
Gegenstände und Sachverhalte zusammengestellt und geordnet, 
zum einen nach der Selbigkeit der Substanz (Wasser - Brunnen, 
Bäche, Meere), zum anderen nach der Selbigkeit des Ortes (Wasser - 
Fische, Korallen und Steine), zum dritten nach Selbigkeit der Eigen­
schaften (Luft - luftige Reden, Gedanken und Taten), zum vierten 
nach der Selbigkeit der Farbe (Feuer - gelbe Farbe) usw

b) Analogieformen

Methodisch ist bereits eine ganze Reihe von Gesetzmäßigkeiten und 
Gestaltungsprinzipien sichtbar geworden, auf denen das Analogie­
denken formal wie inhaltlich basiert. Da sich die lebensweltlich fun­
dierten kognitiven Assoziationen in Raum-Zeitstrukturen vertikaler,

29 Theophrast von Hohenheim, genannt Paracelsus: Sämtliche Werke, 1. Abt.: Medizi­
nische, naturwissenschaftliche und philosophische Schriften, hrsg. von K. Sudhoff, 
14 Bde., München, Berlin 1922-1933, Reg.-Bd. von M. Müller (Nova Acta Paracelsica, 
Supplementum), Einsiedeln 1960, Bd. 13, S. 398 (Buch 1, Text 19).
30 Vgl. a.a.O., S. 394-399 (Buch 1, Text 11-20).

Analogiedenken ^ 241

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

horizontaler und zyklischer Art explizieren lassen, zeigt sich hier ein 
grundlegender Bezug des Analogiedenkens zu Raum- und Zeitstruk­
turen, wobei allerdings die Frage offenbleiben muß, ob die lebens­
weltlichen Vorstellungen in Raum-Zeitstrukturen gründen oder um­
gekehrt die räumlich-zeitlichen Verhältnisse in lebensweltlichen. 
Denkt man die Beziehung konsequent weiter, so ergeben sich mehre­
re Möglichkeiten von Verhältnissen, die für das Analogiedenken ty­
pisch sind: erstens die räumlich-zeitliche Identität der Analoga, d. h. 
ihr Zusammenfall, zweitens die räumlich-zeitliche Kontiguität, ihr 
simultanes Nebeneinander oder sukzessives Nacheinander, und drit­
tens ihr Zusammenhang über räumliche und zeitliche Sprünge hin­
weg.

(1) Die extremste Form der Analogiebildung und wechselseiti­
gen Verweisung der Analoga aufeinander liegt vor bei räumlich-zeit­
licher Identität, die im Kontext der Zeit den besonderen Namen >Me- 
tamorphose< hat. Sie ist bei analytischer Explikation eines komplexen 
Leitphänomens in seine diversen formalen wie materialen, quantita­
tiven wie qualitativen wie kausalen Bestandteile gegeben, mögen sie 
simultan oder sukzessiv auftreten. Ein Beispiel ist die Zerlegung der 
Sonne in die formale Gestalt der Kugel mit deren Derivaten, dem 
Kreis und dem kontrahierten Punkt, die materielle Substanz des Gol­
des oder harten Metalls, das Element des Feuers, die Farbqualität 
>gelb<, die Tastqualität >brennend heiß<, die Habitualität >Wohlbefin- 
den<, >Wachsen und Gedeihen<, die Begleiterscheinung des pflanz­
lichen Reifens, die Zeitangabe ihres Auftretens, den Tag, usw. oder 
die Zerlegung des Mondes in die formalen Bestimmungen >Scheibe<, 
>Sichel<, wechselnde Form<, die materialen Bestimmungen >Silber<, 
>Stahl<, die Farbqualität >silbrigweiß<, die Tastqualität >kühl<, die Ha­
bitualität >Ruhe<, >Stille<, die Zeitangabe >Nacht< usw. Jedes dieser das 
Insgesamt konstituierenden Momente verweist auf das Ganze wie 
auf jedes andere Moment, tritt also repräsentativ und austauschbar 
auf. Das Analogiedenken, wie es auch dem magisch-mythischen Vor­
stellen zugrunde liegt, benutzt hierfür den Terminus pars pro toto, 
bei dem der Teil für das Ganze steht, nicht nur in dem Sinne, daß ein 
quantitativer Ausschnitt das Ganze vertritt, z. B. das Getreidekorn 
die gesamte Ernte oder der Erdklumpen das ganze Feld, sondern auch 
in dem, daß eine qualitative Bestimmung Indikator der anderen ist, 
z. B. die gelbe Farbe Indikator für Feuer und Flamme, die Scheibe 
Indikator für Sonne, ebenso für Vollkommenheit und Glück. Diese 
Ambiguität bzw. Polysemie erklärt das abrupte, instantane Umschla­

242 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken der Renaissance

gen der Bestandteile ineinander. Die Tatsache, daß jedes sich selbst 
und auch ein anderes bezeichnet, kann funktionalisiert und für be­
stimmte Zwecke genutzt werden.

Die Sprachwissenschaft, insbesondere die antiken Rhetoriken 
eines Cicero31 und Quintilian32 haben hierauf die Theorie der Tropen 
gegründet, die in den Rhetoriken und artes dicendi des Mittelalters, 
des Humanismus und des Barock als uneigentliches Sprechen oder 
geblümter Stil (flores rhetoricales bzw. figurae rhetoricales) weiter­
geführt wurde. Im Mittelpunkt stehen Stilfiguren wie Metapher, 
Synekdoche, Metonymie, Antonomasie, Onomatopoiie, Katachrese, 
Metalepsis, Epitheton, Allegorie, Ironie, Paraphrase, Hyperbaton, 
Hyperbel u.ä., die allesamt Verdichtungen, Verschiebungen und 
Transformationen sind, indem sie von einer Instanz auf eine andere 
verweisen. Inzwischen werden sie weitgehend in der Psychoanalyse 
zur Ausdeutung von Träumen, zur Entstehung des Witzes, zur Er­
klärung von Fehlleistungen und zur Ausdeutung von Krankheitser­
scheinungen (Symptomatologie) herangezogen, etwa von Sigmund 
Freud33 oder Jacques Lacan34.

Von besonderer Relevanz für unseren Kontext ist die Metapher 
(^eta^opd), die ihrer Wortherkunft nach >Übertragung< bedeutet in 
dem Sinne, daß ein Wort auf einen ihm von Hause aus nicht zukom­
menden Bereich angewendet wird. Die Übertragung rechtfertigt sich 
aus einem vorhergehenden, später unterdrückten und verkürzten 
Vergleich, wie er am Beispiel >er ist ein Löwe< statt >er kämpft wie 
ein Löwe< sichtbar wird. Ein verkürzter Vergleich liegt auch vor im 
Beispiel >Meer des Lebens<. Die unermeßliche Weite, Bewegtheit und

31 M. T Cicero: De oratore / Über den Redner, lateinisch - deutsch, übersetzt, kommen­
tiert und eingeleitet von H. Merklin, Stuttgart 1976; ders.: Brutus, lateinisch - deutsch, 
hrsg. von B. Kytzler, München 1970.
32 M. Fabii Quintiliani Institutiones Oratoriae Libri XII / Marcus Fabius Quintilianus: 
Ausbildung des Redners. Zwölf Bücher, hrsg. und übersetzt von H. Rahn, Zweiter Teil, 
Buch VII-XII, Darmstadt 1975, S. 216 ff. (VIII, 6).
33 S. Freud: Die Traumdeutung, Frankfurt a.M. 1991 (wiederholte Aufl. 1996); ders.: 
Der Witz und seine Beziehung zum Unbewußten. Der Humor, Frankfurt a. M. 1992 
(wiederholte Aufl. 1996); ders.: Zur Psychopathologie des Alltagslebens. Über Verges­
sen, Versprechen, Vergreifen, Aberglauben und Irrtum, Frankfurt a. M. 1954 (wieder­
holte Aufl. 1996). Vgl. dazu den folgenden Beitrag der Verfasserin im vorliegenden 
Band.
34 J. Lacan: ficrits, fid. du Seuil, Paris 1966; siehe auch den Beitrag K. Gloy: Das Analo­
giedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds im vorliegen­
den Band.

Analogiedenken ^ 243

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

Gefährlichkeit, die dem Meer wie dem Leben eigen sind, stellen hier 
das tertium comparationis dar. Brevior est similitudo, sagt Quinti- 
lian.

Zu nennen ist ferner die Synekdoche, die die Ersetzung eines 
weiten Begriffs durch einen engen (>Haus< durch >Dach<, >Schwert< 
durch >Spitze<) oder umgekehrt eines engen durch einen weiten 
(>Menschen< durch >Sterbliche<) bezeichnet, sowie die Metonymie 
(Namensvertauschung), die die Verwendung eines bestimmten Be­
griffs anstelle eines anderen, mit diesem in der Weise realer Kon- 
tiguität zusammenhängenden vorsieht. Meist wird der Grund für 
etwas eingesetzt, der Erfinder für das Erfundene (>Vergil lesen< 
statt >Vergils Bücher lesen<), die Person für die Sache (>Bacchus< 
für >Wein<) oder das Beinhaltende für den Inhalt (>Krug< für >Was- 
ser<).

Als weitere Subklassifikationen lassen sich unterscheiden die 
Vertauschung von Besitzer und Besitz, Einwohner und Ort, Zeitge­
nosse und Zeit, Eigenschaftsträger und Eigenschaft. Handelt es sich 
bei der Synekdoche um eine quantitative Relation, so bei der Met­
onymie um eine qualitative. In allen diesen Fällen liegt eine Ver­
schiebung vor, sei es vom Teil auf das Ganze, von der Spezies auf 
das Genus oder vom Ganzen und Allgemeinen auf den Teil und das 
Besondere.35 Sie erfolgt gesetzmäßig und rational nachvollziehbar.

In der Allegorie stehen zumeist Personen, aber auch Tiere, 
Pflanzen und Elemente für Eigenschaften (eine Frau mit Waage und 
verbundenen Augen für Gerechtigkeit, Minerva mit Eule für Weis­
heit). Die Allegorie als >Anderssagen< bedeutet die Darstellung eines 
abstrakten Begriffs oder einer Eigenschaft durch ein Bild, zumeist 
mit Hilfe einer Personifikation. Ihrer bedient sich die Emblematik, 
die mit Zeichen operiert, denen ein bestimmter Sinn zugeordnet wird 
(daher der Name >Sinnbilder<). Bekannt geworden ist die Sammlung 
Emblemata des italienischen Humanisten Alciatus, zuerst 1522 in 
Mailand publiziert, in der die Bedeutung grob geschnittener Bilder 
durch lateinische Verse und anschließende lateinische Prosatexte er­
klärt wird, die mit zahllosen Zitaten aus klassischen Schriftstellern 
gespickt sind. So bedeutet etwa ein Chamäleon Schmeichelei, eine 
Palme Treue, ein Ölzweig Frieden usw., während ein im Wasser ste­

35 Vgl. Ch. Strub: Kalkulierte Absurditäten. Versuch einer historisch reflektierten 
sprachanalytischen Metaphorologie, Freiburg, München 1991, bes. S. 252 ff.

244 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken der Renaissance

hender Mann, über dessen Kopf früchtebeladene Zweige hängen, ein 
Sinnbild für Vergeblichkeit ist.36

Auch die anderen rhetorischen Figuren beruhen auf verständli­
chen und nachvollziehbaren Verschiebungen. Ironie ist der Name für 
einen Tropus, bei dem eine Person oder Sache etwas dem Wortlaut 
Widersprechendes meint. Sie begegnet gleicherweise bei Herabset­
zung wie Lob, indem zu loben vorgegeben, tatsächlich jedoch getadelt 
wird, und umgekehrt.

Hyperbeln sind Steigerungen und Übertreibungen der Wahr­
heit wie in den Wörtern >Schneckentempo<, >Blitzeseile<.

In den Kontext verweisender Sprachformen gehört auch die An­
tithese, welche in Form eines Gegensatzes auf etwas anderes Bezug 
nimmt. Ihre Steigerung findet im Oxymoron statt, der Verbindung 
zweier inkompatibler Vorstellungen, wie in den Wendungen >süß- 
sauer<, >schön-häßlich<, >puer-senex<. Man begegnet ihr vorzüglich 
im Petrarkismus des 16./17. Jahrhunderts, etwa in Ausdrücken wie 
»die bittere Süße der Liebe«, »die finstere Sonne«, »das tote Leben«, 
aber auch in der Mystik in Wendungen wie das »unendliche Nichts«, 
»die leere Fülle« usw.

In der Litotes erfolgt eine Negation der Negation, die zum Aus­
druck von Positivem dient. Sie benutzt eine Zirkelstruktur, die von 
einer Position ausgeht, von dort zur Negation der Position übergeht, 
sodann zur Negation der Negation weiterschreitet, um zur Position 
zurückzukehren.

Zu erwähnen sind außerdem noch Synonyma, bedeutungsglei­
che oder-ähnliche Wörter wie >Metzger< und >Fleischer<. Häufig tre­
ten sie in Doppelform auf wie in >Haus und Hof<, >Leib und Leben<, 
die ursprünglich eine Zweiheit bedeuteten, heute aber als Einheit 
empfunden werden. Bei der Paronomasie (annominatio) handelt es 
sich um das Vorkommen gleichklingender Wörter (»einen Gang ge­
hen«), aber auch um Fälle, in denen klangähnliche, jedoch bedeu­
tungsverschiedene Wörter zusammengestellt werden. Auf der Aus­
nutzung dieser Doppelsinnigkeit beruht ein nicht unwesentlicher 
Teil des Witzes. Während das Wortspiel den Doppelsinn eines Wor­
tes ausnutzt, basiert der Kalauer auf dem lautlichen Gleichklang

36 Zum Komplex >Allegorie<, >Synekdoche<, >Metonymie< vgl. A. Fletscher: Allegory. 
The Theory of a Symbolic Mode, Ithaca, New York 1964, 2. Aufl. 1965; T Todorov: 
Synecdoques, in: Communications, Bd. 16 (1970), S. 26-35; A. Henry: Metonymie et 
Metaphore, Paris 1971.

Analogiedenken ^ 245

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

zweier verschiedener Wörter oder Wortgruppen. Die Auflistung lie­
ße sich fortsetzen.

Was die zeitliche Identität von Analoga betrifft, d. h. ihren Zu­
sammenfall im Kontext von Entwicklung, Wandlung, Evolution, so 
begegnet sie in der Sonderform der Metamorphose, allgemeiner der 
Transformation einer Gestalt in eine andere, wie sie sich besonders 
prägnant in der Entwicklung eines Schmetterlings aus dem Ei über 
die Larve und Puppe zeigt und entsprechend für Verwandlungen 
überhaupt gilt. Sie findet nicht nur innerhalb einer Art, sondern auch 
zwischen verschiedenen Arten wie Pflanzen und Tieren statt.

(2) Eine weitere Form der Analogiebildung und wechselseitigen 
Verweisung der Analoga aufeinander ist mit deren räumlich-zeit­
licher Kontiguität gegeben. Man beobachtet sie im Falle nachbar­
schaftlichen Nebeneinanderseins (Koexistenz) wie nachbarschaft­
lichen Nacheinanderseins (Sukzession). In diesen Existenzformen 
dokumentiert sich aufgrund von Affinität und Assimilation eine 
Konvenienz (convenientia) der Dinge. Die Ursache derselben kann 
zweifacher Art sein: Entweder kann die Ähnlichkeit aus dem Zusam­
menbestehen heterogener Dinge hervorgehen, wie oft an Ehepaaren 
feststellbar ist, die trotz unterschiedlicher Physiognomie, Mentalität 
und Interessen aufgrund gleicher Ernährung, Umgebung, beruflicher 
Tätigkeit, Unterhaltung usw. zusammenwachsen, sich assimilieren. 
Oder aber eine tieferliegende Ähnlichkeit äußerlich verschiedener 
Dinge kann der Grund der Kompossibilität sein. So gehören Wasser 
und Fische, Luft und Vögel, Erde und Gras, Himmel und Sterne zu­
sammen, weil sie Anteil aneinander haben, die feurigen Sterne am 
Element des Feuers, das den Himmel konstituiert, die Vögel am Ele­
ment der Luft, die Fische am Element des Wassers. Jedes Ding hat 
seinen natürlichen Ort aufgrund einer Verwandtschaft mit seiner 
Umgebung oder einer Teilhabe an ihr.

Eine Fortsetzung hat dieses Denken im modernen Begriff der 
ökologischen Nische gefunden, in der Vorstellung, daß verschiedene 
Wesen wie Pflanzen und Tiere im Laufe ihrer Evolution sich ihre 
Lebensräume durch Anpassung, wechselseitige Beeinflussung, Über­
nahme fremder Eigenschaften oder sonstwie erobern. Jeder Freiraum 
bedeutet eine Nische, die von einem spezifischen Wesen in Ausein­
andersetzung mit anderen und in Angleichung an sie ausgefüllt wird, 
so daß alle eine Lebensgemeinschaft bilden.

Die tiefere Ähnlichkeit äußerlich heterogener Wesen wie der 
Pflanzen und Tiere, z. B. ihre strukturelle Verwandtschaft, wird be­

246 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken der Renaissance

sonders deutlich an der Auffassung der Humanisten, daß das Geweih 
von Hirschen Büsche und der Bart des Mannes Gräser seien, die auf 
dem menschlichen Gesicht wüchsen.37 Hieraus ergibt sich eine ähn­
liche Symbiose wie in dem Falle, daß sich auf dem Rücken von Scha­
lentieren Moose und Flechten ansiedeln. Auch zwischen Steinen und 
Pflanzen läßt sich eine Konvenienz aufweisen, wobei die Beobach­
tung von pflanzlichen (und tierischen) Einschlüssen im Gestein oder 
von baumartig sich verzweigenden Erzadern eine Rolle gespielt und 
die Meinung nahegelegt haben dürfte, daß Steine schlafende Pflan­
zen seien. So schreibt Cardanus in seinem Buch De subtilitate:
»Man begreift, daß Metalle leben, durch das folgende Argument, nämlich 
weil im Gestein [die Metalle] gleichsam wie Blumen und Früchte entstehen, 
und zwar nicht anders als Pflanzen mit weit ausgebreiteten Zweigen, Wur­
zeln, Stämmen, so daß das Metall oder die metallische Substanz nichts ande­
res als eine verborgene Pflanze ist.«38

(3) Eine weitere Form der Analogie existiert unabhängig von Raum 
und Zeit (aemulatio). Der Verweis der Analoga aufeinander bleibt 
erhalten auch bei räumlicher und zeitlicher Trennung, also über Di­
stanzen und Sprünge hinweg. Dieser Analogietypus liegt vor einer­
seits bei heterogenen, räumlich oder zeitlich auseinandergerissenen 
Dingen, sofern sie über supplementäre Analogien vermittelt sind, 
etwa durch ursprüngliche Zusammengehörigkeit oder gar Identität, 
andererseits bei ähnlichen Dingen, sofern sich ihre Ähnlichkeit über 
Genealogiereihen begründet, wie sie zwischen dem Urelternpaar und 
den noch so entfernten Verwandten, den Urururenkeln, bestehen, 
oder über Symmetrien und Spiegelbildlichkeiten, also bei vertikalen 
wie horizontalen Verweisungen. So gehören Kleid und Person, Fuß­
spur und Fuß, Name und Person zusammen, was im magisch-mythi­
schen Denken eine Rolle spielt, da z. B. das Kleid oder die Accessoires 
eines Kriegers nicht in die Hände des feindlichen Stammes fallen 
dürfen, damit dieser nicht Macht über jenen gewinne. Bild- und Na­
menszauber gehören ebenfalls hierher.

Beispiele für Ähnlichkeitsbeziehungen selbst entfernter Arten 
unabhängig von Raum und Zeit liefert der Bereich physiologischer 
und anatomischer Vergleiche, der sich im 16. Jahrhundert entwickel­

37 Vgl. U. Aldrovandi: Monstrorum historia, Bologna 1648, S. 663.
38 H. Cardanus: De subtilitate libri XXI, in: Opera omnia. Faksimile-Neudruck der Aus­
gabe Lyon 1663 mit einer Einleitung von A. Buck, Bd. 3, Stuttgart-Bad Cannstatt 1966, 
S. 440 (Übersetzung von Verf.).

Analogiedenken ^ 247

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

te und auf dem heute die vergleichende Physiologie und Anatomie 
beruhen. Studien dieser Art reichen allerdings weit tiefer in die Ge­
schichte zurück. So findet man schon bei Platon Vergleiche zwischen 
Menschen- und Tiertypen mit Rückschlüssen auf ihre jeweiligen Ei­
genschaften und Verhaltensweisen, beispielsweise den Hinweis auf 
die Ähnlichkeit zwischen habgierigen, herrschsüchtigen Menschen 
und Wölfen, Habichten und Geiern oder geselligen, zahmen Men­
schen und in Verbänden lebenden Bienen, Ameisen und Wespen.39 
Diese physiologischen und psychologischen Ähnlichkeiten liegen 
auch seiner im Rahmen von Toten- und Jenseitsmythen auftretenden 
Vorstellung einer Transformation von Menschen- in Tiergestalten 
zugrunde.40 Am Ende des Timaios41 nutzt er sie zur Erklärung der 
vier Gattungen der Lebewesen, der Menschen, Vögel, erdbewohnen­
den Tiere und Fische, und zwar in absteigender Linie, indem er die 
Vernunft zum Maßstab erhebt und die zunehmende Geistesbe­
schränktheit mit einer zunehmenden Erdgebundenheit erklärt, die 
schließlich zum Verlust des aufrechten Ganges, der Füße und Kriech­
organe führt.

Im 16. Jahrhundert waren es die vergleichenden Studien Pierre 
Belons42, die die Ähnlichkeit und Proportionalität zwischen mensch­
lichen und Vogelskeletten aufwiesen, die die Extremitäten der Vögel 
mit denen des Menschen gleichsetzten, die Extremitäten der Flügel 
mit denen der menschlichen Hand: Wie sich beim Menschen der 
Daumen zu den Fingern verhält, so verhält sich beim Vogel die 
Flügelspitze, der Appendix, zu dem übrigen Flügel.

Nicht weniger bekannt sind die Analogien zwischen Tier und 
Pflanze, wird doch in der Pflanze ein umgestülptes Tier gesehen, das 
seine nahrungsaufnehmenden Organe in Form von Wurzeln ins Erd­
reich senkt. Auch die umgekehrte Analogie ist geläufig, derzufolge 
Blüte, Stengel und Wurzeln Kopf, Rumpf und Füßen des Tieres ent­
sprechen und der Nahrungsfluß bei Pflanzen, der von unten nach 
oben verläuft, dem tierischen Adernsystem gleicht, das ebenfalls im 
unteren Teil des Bauches beginnen und mit der Hauptvene zum Her­
zen aufsteigen soll.

39 Vgl. Platon: Phaidon 81 e ff.
40 Vgl. Platon: Politeia 619 e ff.
41 Vgl. Platon: Timaios 90 e ff.
42 P. Belon: Histoire de la nature des oyseaux, Paris 1555.

248 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken der Renaissance

Wo immer ähnliche Formen und Verhältnisse im weitgespann­
ten Raum des Universums auftreten, rechtfertigen sie Verweisungen 
aufeinander. Hervorgegangen aus Falzungen des Seins, zeigen selbst 
die entferntesten Glieder über Räume und Zeiten hinweg Verwandt­
schaft.

Schließlich gehört auch die bekannteste Analogie der Renais­
sance, die Makro-Mikrokosmosanalogie, in diese Kategorie, die auf 
Verkleinerung bzw. Vergrößerung, auf Anamorphose beruht, ebenso 
die Zwillingsgestalten Castor und Pollux, Figuren, die sich aus Sym­
metrie und Verkehrung erklären.

Das Analogiesystem, das teils homogene, teils heterogene Be­
standteile nach bestimmten Gesetzmäßigkeiten miteinander ver­
knüpft, unterliegt selbst einer heterogen-homogenen Auslegung 
nach Theorie und Praxis. Es begründet gleicherweise theoretische 
Einsicht wie praktisches Verhalten; denn es geht von der Annahme 
aus, daß mit der Einsicht in die Verknüpfungsgesetze der Analoga 
sich auch Macht über diese einstellt, derart daß über gleiche Formen 
und Verhältnisse (oder auch über ungleiche) eine Beeinflussung 
möglich wird. Dies um so mehr, als das System der Analoga kein 
statisches, nach dem Substanz-Akzidens-Modell zu erklärendes ist, 
wie es seit Descartes das Wissenschaftsverständnis prägt, sondern 
ein dynamisches, das die Dinge als Aggregate oder Agglomerationen 
von Eigenschaften und Wirkkräften auffaßt, die hierhin und dorthin 
dirigiert, in Kristallisationspunkten konzentriert, von anderen abge­
zogen, durch Gegenteiliges beeinflußt und manipuliert werden 
können. Diese Möglichkeit macht sich nicht nur das magisch-mythi­
sche Weltverhalten von Naturvölkern zunutze, das in Residuen auch 
noch bei Kulturvölkern im alltäglichen, lebensweltlichen Umgang 
mit den Dingen weiterexistiert, sondern auch der wissenschaftliche 
Umgang vor allem in der Psychologie und Parapsychologie, was 
Hypnose, Suggestion, autogenes Training u.ä. betrifft. Und auch die 
Alternativmedizin: Akupunktur, Homöopathie, Allopathie zehrt da­
von. So gelten beispielsweise Walnüsse aufgrund ihrer verschlunge­
nen, bandförmigen Gestaltung, die Ähnlichkeit mit den Schlingen 
und Windungen des Gehirns aufweist, als Kopfschmerzmittel, die 
Samenkörnchen des Eisenhuts, bei denen es sich um kleine, dunkle 
Kügelchen in weißen Schalen handelt, welche den Augenlidern glei­
chen, als Augenheilmittel. Bei Oswald Crollius heißt es:

Analogiedenken W 249

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

»Die Welsche Nüß haben die ganze Signatur oder Zeichen deß Haupts: Jhre 
eusserste Rinde oder Nußlauff / vergleichen sich dem Pericraneo oder Häut­
lein ober der Hirnschahl: Dannenhero auch das Salz auß solchen Rinden ge­
macht / zu den Wunden dieses Häutlins ein sonderbahr Mittel ist.
Die harte Schahl vergleicht sich der Hirnschahl.
Das jnwendige Häutlin / mit welchem der Kern selbst oberzogen ist / refe­
riert oder präsentiert die Häutlin deß Hirns.
Der Kern selbst aber die Substanz deß Hirns: Ist derowegen auch zu demsel- 
bigen sehr bequem und schwächt die Gifft: Dann wann er wirdt gestossen / 
mit gebrantem Wein befeucht und auff den Hauptwürbel gelegt / stärcket er 
das Hirn und ganze Haupt gewaltig.«43

In der Renaissance waren klassische und alternative Wissenschaften 
noch ungetrennt. Kurt Hübner bezeichnet Chemie und Alchemie, 
Astronomie und Astrologie, klassische Medizin und Alternativmedi­
zin als »Töchter desselben Stammes«44, die sich erst in der Folge 
mehr und mehr auseinanderentwickelten, so daß die Schere zwischen 
ihnen immer größer wurde. Während die heute üblichen Wissen­
schaften dem klassifikatorischen Rationalitätstypus folgen, haben 
sich die Alternativwissenschaften dem Analogiedenken verschrieben. 
Daß es sich aber auch bei ihm um einen rationalen Denktypus han­
delt, zeigt nicht nur der formale Charakter seiner Denkwege, sondern 
auch die Universalität seiner Anwendung und seine intersubjektive 
Kommunikabilität. Es handelt sich nicht um etwas Irrationales, son­
dern nur um eine andere Art von Rationalität.

4. Arcimboldos Bildanalogien

Vor diesem Hintergrund sei nochmals auf Arcimboldos Jahreszeiten­
zyklus zurückgekommen und derselbe gemäß den Analogiegesetzen 
erklärt. Es ist unschwer erkennbar, daß Arcimboldos >Jahreszeiten< 
nicht nur hochartifizielle, sondern auch hochphilosophische Kunst­
werke darstellen, die im intellektuellen Ambiente des kaiserlichen 
Hofes Anregung zu gelehrten Disputen, Interpretationen und kom­
mentierenden Gedichten boten. Auf den Zusammenhang von visuel­
ler und verbal-rhetorischer Ebene ist schon verschiedentlich im Rah­

43 O. Crollius: [Oswaldi Crollii] Tractat von den innerlichen Signaturn oder Zeichen 
aller Dinge, Frankfurt a.M. 1623, beigefügt zu: Basilica Chymica, deutsche Überset­
zung, Frankfurt a.M. o.J., S. 19f.
44 K. Hübner: Die Wahrheit des Mythos, München 1985, S. 346.

250 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken der Renaissance

men des Manierismus hingewiesen worden, wenngleich mehr pau­
schal als systematisch, so wenn Roland Barthes45 Arcimboldo für 
einen Rhetoriker und seine Gemälde für ein wahrhaftes Laborato­
rium von Tropen hält oder Giancarlo Maiorino in seinem Buch The 
Portrait of Eccentricity46 im Werk Arcimboldos eine Reihe rhetori­
scher Stilfiguren namhaft macht.

Zunächst und vor allem gehören die Bilder jener Analogieform 
an, die als räumlich-zeitliche Identität heterogener Bestandteile be­
zeichnet wurde oder, speziell in zeitlichem Kontext, als Metamorpho­
se und die dadurch charakterisiert ist, daß ein Element oder Elemen- 
tenkomplex oder auch eine Schicht auf eine andere verweist, also 
stellvertretend für die andere steht, die andere substituiert. Diese 
semantische Ambiguität ist Ursache eines ständigen Umschlags von 
anthropomorpher zu biologischer und astronomisch-jahreszeitlicher 
Ebene und umgekehrt. Die Instabilität und Variabilität der Bedeu­
tungen ermöglicht einen ständigen Wechsel der Ebenen.

Die Bilder repräsentieren einen Zyklus von Menschengesich­
tern aus verschiedenen Lebensepochen, deren Profile de facto durch 
einen Zyklus von Naturprodukten expliziert werden, der wiederum 
einem Zyklus von Jahreszeiten zugehört, in dem die Naturprodukte 
charakteristischerweise auftreten. Als Leitphänomen dürfte demnach 
der Lebensprozeß im allgemeinen fungieren, der hier nach verschie­
denen Ebenen aufgefächert wird, nicht nur nach anthropologischer 
als menschliche Lebensalter, sondern auch nach naturaler als bio­
logischer Wachstums-, Reife- und Verfallsprozeß wie nach astro­
nomisch-jahreszeitlicher als Jahreszeitenrhythmus. Zwischen diesen 
Ebenen findet ein permanenter Wechsel statt, indem die Naturpro­
dukte eine anthropomorphe Deutung als Gesichter erfahren und um­
gekehrt und der Jahres- und Lebenszyklus jeweils mitassoziiert wird.

Was für den Zyklus im ganzen gilt, gilt auch für jeden seiner 
Teile. So besteht eine physiognomische Ähnlichkeit zwischen dem 
blühenden, jugendlichen Anlitz und der Blütenpracht des Frühlings, 
dem sich formenden Mannesgesicht und den reifenden Früchten des 
Sommers, dem bacchantischen Gesicht und den vollen, schweren 
Trauben des Herbstes, dem alten, runzligen Greisengesicht und dem 
abgestorbenen, knorrigen Wurzel- und Ästewerk des Winters. Es 
sind diese physiognomischen Übereinstimmungen zwischen Lebens-

45 R. Barthes: Arcimboldo, introduction par A. B. Oliva, Parma, 1978, S. 30.
46 G. Maiorino: The Portrait of Eccentricity, a.a.O., S. 37ff.

Analogiedenken ^ 251

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

Stadien und Jahreszeiten, die den Zusammenhang und die Analogie 
(aemulatio) garantieren.

Die Entsprechung reicht bis ins Detail. So korrespondiert der 
jugendlichen, wohlgeformten Nase die noch geschlossene Lilien­
knospe, den rosaroten Wangen Rosen und Lilien, der knolligen Nase 
die Birnenform oder Kartoffelknolle, der gurkenförmigen Nase die 
Gurke, den vollen Pausbacken die Apfel- bzw. Pfirsichwangen, den 
Bartstoppeln die Wurzeln. Jedes Detail hat eine doppelte Aus­
sagekraft, indem es für sich und für ein anderes steht. Es ermöglicht 
eine ständige Transformation. Wie es in der Sprache eine Wort­
polysemie gibt, so lebt auch die Arcimboldische Malerei von einer 
Vieldeutigkeit. In einem Gedicht zu einem in derselben Manier ge­
malten Bild, namens >Flora<, das ein Blütenmädchen zeigt, hat Gre- 
gorio Comanini diese Eigentümlichkeit in literarische Form gebracht:
»Bin ich Flora oder nur Blume?
Wenn Blume, dann wie Flora.
Bin ich wie das Lachen der Blume? Und 
ich bin Flora.
Wie Flora und nur Blume?
Ach, ich bin nicht Blume, bin nicht 
Flora.
Ich bin Flora und Blumen.
Tausend Blumen und eine einzige Flora;
Lebendig Blumen, lebendige Flora.
Aber die Blumen machen Flora, und 
Flora (macht) die Blumen.
Weißt du wie ? Die Blumen in Flora 
Hat der weise Maler gesungen, 
und Flora in den Blumen.«47

47 Übersetzung von W Kriegeskorte: Giuseppe Arcimboldo, a. a.O., S. 48. Der italie­
nische Text lautet (a.a.O.):
»Son'io Flora o pur fiori?
Se fior, come di Flora.
Ho col sembiante il riso? E s'io son 
Flora,
Come Flora e sol fiori?
Ah non fiori son'io; non io son Flora.
Anzi son Flora, e fiori.
Fior mille, una sol Flora;
Vivi fior, viva Flora.

252 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken der Renaissance

Bis ins Detail lassen sich die Tropen der antiken Rhetorik verfolgen. 
Die Synekdoche als Ersetzung eines weiten Begriffs durch einen en­
gen oder umgekehrt liegt vor, wenn Blumen anstelle des Frühlings 
stehen und auf diesen verweisen, wenn Früchte den Sommer anzei­
gen, Trauben und Weinlaub den Herbst, Wurzeln und knorrige Äste 
den Winter.

Die Metonymie in allen Varianten als Bedeutungsverschiebung 
von Eigenschaften auf den Träger, vom Besessenen auf den Besitzer, 
vom Inhalt auf die Form, vom Bewirkten auf das Bewirkende und 
umgekehrt begegnet, wenn Rot und Weiß den Liebenden anzeigen, 
ebenso ein Rosen- oder Kirschenmund, wenn leuchtend helle Farben 
auf Frühling, dunkle auf Winter deuten, wenn ein Kübel für Wein 
steht, ein bacchantisches Gesicht auf den weinseligen Herbst weist.

Eine spezielle Verwendung als Emblemata oder Sinnbilder ha­
ben Rose und Lilie, indem sie auf Liebe und Reinheit deuten, Trau­
ben, indem sie auf Genuß und Trunkenheit weisen, Efeu, indem es 
unzerstörbares Leben anzeigt.

Die Paronomasie (annominatio), die Bedeutungsverschiebung 
aufgrund gleich oder ähnlich klingender Wörter, die hier als Evoka­
tion eines Dinges durch ein anderes derselben Form begegnet, liegt 
vor, wenn eine Gurke eine entsprechende Nase andeutet oder Toll­
kirschen die Augen formen oder ein Fischmaul als Mund figuriert, 
ein Hase als Nase (Hasenscharte) usw.

Das Oxymoron, die Steigerung der Gegensätzlichkeit zur Para­
doxie wie in dem Begriff >schön-häßlich<, trifft auf die gesamte Bild­
komposition zu und wurde bereits von Comanini in dem auf das Ver- 
tumnus-Bild bezogenen Gedicht formuliert:
»So du im Anschaun nicht gewahrst 

Die Hässlichkeit, durch die ich schön,
Weisst du auch nicht, wie Hässlichkeit 
Noch jede Schönheit übertrifft.«48

Eine Vielzahl weiterer Analogiearten läßt sich ausmachen, die mit 
Symmetrie, Spiegelbildlichkeit, Inversion, Gegensätzlichkeit, Anti- 
thetik u. ä. operieren. So sind je zwei Gesichtsprofile nach rechts

Pero ce i fior fan Flora, e Flora i fiori.
Sai come? I fiori in Flora,
Cangio saggio Pittore, e Flora in fiori.«
48 Übersetzung von B. Geiger: Die skurrilen Gemälde des Giuseppe Arcimboldi, a. a. O.,
S. 83.

Analogiedenken ^ 253

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

und zwei nach links gerichtet, denen in der >Elementen<-Serie je zwei 
links- bzw. rechtsblickende korrespondieren und auf diese Weise eine 
Zusammengehörigkeit verraten. Zudem sind die Elemente und die 
ihnen in den >Jahreszeiten< entsprechenden Eigenschaften antithe­
tisch geordnet. Es widersprechen sich nicht nur Feuer und Wasser, 
sondern auch Luft und Erde, ebenso die jahreszeitlich bedingten 
Eigenschaften: Wärme/Trockenheit im Sommer und Kälte/Feuchtig­
keit im Winter, Wärme/Feuchtigkeit im Frühjahr und Kälte/Trok- 
kenheit im Herbst.

Das Bild mit dem Titel >Wasser< kann zudem als eine Demon­
stration der paracelsischen Zuordnung der Wasserfauna zu diesem 
Element genommen werden. Fische, Reptilien, Perlen, Korallen wer­
den parataktisch aneinandergereiht und zwingen so den Blick des 
Betrachters, von einem Detail zum anderen hinüberzugleiten.

So überzieht ein Netz von Analogieformen und -gesetzen die 
Gemäldeserie, für die im wesentlichen zwei Intentionen leitend sind. 
Auch hierauf hat das Gedicht Comaninis zum Vertumnus-Bild einen 
Hinweis gegeben. Zum einen geht es um die kosmologische Ent­
stehung, die Entstehung des Universums aus einem Urgrund, zum 
anderen um die jahreszeitlich und lebensaltermäßig bedingte Zu­
sammengehörigkeit diverser Gegenstände. Zum einen sollen die 
Analogien gemäß dem Platonischen Schöpfungsbericht im Timaios 
die Herkunft der Elemente samt ihren Zusammensetzungen, mithin 
die Entstehung des Universums erklären. Dadurch daß in die Köpfe 
(caput) alle Produkte der Natur - Tiere und Pflanzen - einbeschrie­
ben, Elemente und Jahreszeiten auf sie hingeordnet werden, wird 
ihre Herrschaftsfunktion über die gesamte Natur dokumentiert und 
eine Hierarchie im Ausgang vom Ursprung in Verfolgung einer 
vertikalen Linie begründet. Zum anderen sollen die Analogien das 
Zusammenbestehen diverser Momente - hier der jahres- und lebens­
zeitlich bedingten - gemäß einem parataktischen, simultanen Ord­
nungsprinzip erklären: Wie das Frühjahr Blüten hervortreibt, unter 
den Lebensaltern Jugend assoziiert, elementarisch warm und feucht 
ist wie die Luft, so läßt der Sommer Früchte reifen, ist hinsichtlich 
der Lebensalter mit der Reifung des Menschen verbunden, elemen­
tarisch mit Hitze und Trockenheit entsprechend dem Feuer. Und 
während der Herbst vollreife Trauben und Früchte hervorbringt, le­
benszeitlich dem gesetzten, reifen Alter entspricht, elementarisch 
kalt und trocken ist, läßt der Winter die Pflanzen absterben entspre­
chend dem Absterben im menschlichen Leben, weist Kühle und

254 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken der Renaissance

Feuchtigkeit auf entsprechend dem Wasser. Neben der vertikalen und 
horizontalen Blickrichtung, deren eine die Kosmologie ausdrückt, 
deren andere eine Zustandsbeschreibung ist, stellt die zyklische - 
bedingt durch die ständige Wiederkehr des Gleichen im Jahreszeiten­
zyklus sowie im Zyklus des Naturprozesses und der Menschenalter - 
ein drittes Gestaltungsprinzip dar, so daß alle drei Raumprinzipien 
versammelt sind.

Auch Hinweise auf die Mythologie fehlen nicht: So deutet der 
Herbst auf Bacchus, während die Verbindung von Winter und Nässe 
die Freundschaft von Proserpina und Neptun anzeigt.

Die volle Entschlüsselung der Beispiele setzt nicht nur inhaltlich 
umfangreiche Kenntnisse der antiken Mythologie und der lateini­
schen Schriftsteller voraus, sondern auch formal umfangreiche 
Kenntnisse der Analogiegesetzmäßigkeiten, die dem heutigen Be­
trachter weitgehend abhanden gekommen sind. Damit ist freilich 
ein Zugang zur Wirklichkeit verschüttet, den es um so dringender 
freizulegen gilt, als die Enge und Beschränktheit unseres auf Kon­
struktion, Mathematik und Quantifikation reduzierten Wissen­
schafts- und Rationalitätstypus immer evidenter wird.

Analogiedenken W 255

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken
unter besonderer Berücksichtigung der
Psychoanalyse Freuds

Karen Gloy

1. Sachgebiete des Analogiedenkens

Aus dem neuzeitlichen Weltverständnis, das durch die Wissenschaf­
ten beherrscht wird, ist das Analogiedenken so gut wie verschwun­
den. Allenfalls fristet es seine Existenz in Marginalbereichen und 
Alternativdisziplinen und lebt unterschwellig in der Sprache weiter.1 
Sprachliche Ausdrücke wie >Rabenmutter<, >Lammsgeduld<, Elefan­
tenhaut^ >Faultier< oder Vergleiche wie >schlau wie ein Fuchs<, >flink 
wie ein Wiesel<, >dumm wie ein Esel<, >emsig wie eine Biene<, >stolz 
wie ein Pfau< bezeugen auch heute noch in der Umgangssprache 
Analogien zwischen Tieren und Menschen, in denen sich ein uraltes 
Wissen bewahrt, auch wenn die Verhaltenspsychologie manche die­
ser Vergleiche als unhaltbar erwiesen hat. Selbst die abgegriffenen, 
formelhaften Wendungen wie >ein Herz und eine Seele<, >ein Herz 
aus Stein<, >von Herzen kommen<, >zu Herzen gehen<, >das Herz aus- 
schütten< oder der Gebrauch des Wortes >Sinn< in der Doppelbedeu­
tung von Körperorgan und sinnlicher Affektionsfähigkeit sowie die 
damit zusammenhängenden Ausdrücke >leichtsinnig<, >trübsinnig<, 
>stumpfsinnig<, >hochsinnig<, >tiefsinnig< dokumentieren Entspre­
chungen zwischen seelischen und materiellen Vorgängen und Zu­
ständen, ohne daß uns dies im alltäglichen Sprachgebrauch bewußt 
wäre. Dasselbe gilt für >Blut< als Lebensessenz, die der Ausgang zu 
Analogiebildungen wie >Blutschuld<, >Blutrache>, >kalt-<, heiß­
blütige >schwer-<, >leichtblütig<, >bis aufs Blut peinigen< usw. ist. Da 
allein das wissenschaftliche Denken an Rationalität und dessen Kri­
terien: semantische Klarheit und Deutlichkeit, Objektivität, logische 
Folgerichtigkeit, Beweisbarkeit, allgemeine Überprüfbarkeit, inter­
subjektive Kommunikabilität u. ä. gebunden zu werden pflegt, wird

1 Vgl. H. de Witt: Analogik. Grundlagen einer Wissenschaft der Analogien, ihre Geset­
ze und Anwendungen, Bd. 1, Luzern, Winterthur 1972, S. 9f.

256 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

das analogische Denken als irrational, alogisch, hermetisch und 
esoterisch diskreditiert. Im Gegensatz dazu möchte ich die These 
vertreten, daß das analogische Denken genauso rational ist wie das 
wissenschaftliche, nur daß es ihm gegenüber einen eigenen Rationa­
litätstypus, eine Rationalität sui generis, darstellt. Es dürfte nicht 
zufällig sein, daß dieses Denken gerade in der Gegenwart erneute 
Aktualität erfährt, was mit der gleichzeitigen Krise des mathema­
tisch-naturwissenschaftlichen Denktypus zusammenhängt; ja, das 
analogische Denken verspricht, das neue Paradigma der Welterklä­
rung zu werden. Um den Beweis seiner Rationalität anzutreten und 
damit seinen Methodenstatus aufzuzeigen, ist es in den Sachberei­
chen aufzusuchen, denen es genuin ist, und dort genauer zu analy­
sieren.

Wenn sich angesichts der Vielzahl analogischer Beispiele und 
der schillernden Fülle historischer Ausgestaltungen auch einzelne 
Fälle darunter finden, die die These von der Allgemeinverständlich­
keit und generellen Applikabilität nicht bestätigen, so stellt dies noch 
keine prinzipielle Widerlegung der These dar, gilt doch auch für die 
Wissenschaften, daß es nicht die Wissenschaft mit den verbindlichen 
Wissenschaftskriterien gibt, vielmehr nur eine Pluralität sich ab­
lösender, substituierender Paradigmen mit wechselnden Verbind­
lichkeiten, zumindest nach der Kuhnschen These von der Paradig­
mensubstitution. Zudem ist auch innerhalb eines Wissenschafts­
paradigmas das trial-and-error-Verfahren gängig, das im tastenden 
Aufsuchen der letztlich verbindlichen Gesetzmäßigkeiten besteht.2

a) Malerei (darstellende Kunst)

Ein Bereich, der nicht ohne das Analogiedenken auskommt, ist die 
Kunst, insbesondere die darstellende, die Malerei, die Bildhauerei, 
die Pantomime. Eines der markantesten Beispiele liefert das Werk 
des Renaissance-Malers Arcimboldo (1527-1593)3, mit dem eine 
ganze Stilrichtung innerhalb der Kunstgeschichte, der sogenannte 
Arcimboldismus, eingeleitet wurde. Unter den Werken Arcimboldos 
findet sich ein Gemäldezyklus mit dem Titel >Die Jahreszeiten<, be­

2 Ein typisches Beispiel hierfür ist Galileis Suche nach der angemessenen Formulierung 
des Fallgesetzes.
3 Vgl. hierzu den Beitrag der Verfasserin Das Analogiedenken der Renaissance. Seine 
Herkunft und seine Strukturen, im vorliegenden Band.

Analogiedenken ^ 257

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

stehend aus vier Porträts aus vier Lebensperioden des Menschen, 
dem Jünglingsalter, dem Stadium des Heranreifenden sowie dem 
des Herangereiften und dem des Greises, in die entsprechend dem 
Wachstums-, Reife- und Verfallsprozeß der Natur Blüten, Früchte, 
kahle, verdorrte Äste und Wurzeln eingezeichnet sind. So besteht 
das Gesicht des Jünglings aus zartfarbenen Blüten und Blütenknos­
pen, rosaroten Rosen, Nelken, weißen Lilien, das Gewand ziert hel­
les, frisches Grün von Gräsern und Kräutern; das Gesicht des Her­
anreifenden ist kombiniert aus heranreifenden Früchten, Äpfeln, 
Birnen, Kirschen, den Hinterkopf bildet eine heranreifende Melone, 
den Hals Sommerähren. Das Porträt des Herangereiften füllt volles, 
pralles Obst, reife Trauben und Weinlaub, Beeren, herbstgereifte Fei­
gen und Pilze; in das Gesicht des Greises sind dürre, kahle Äste und 
Wurzeln eingezeichnet, ein Strohmantel umhüllt den Oberkörper, 
nur ein einziger grüner Efeuzweig schießt aus seinem Hinterkopf 
hervor und deutet das wiedererwachende Leben auch dieses Stadiums 
an. Der >Jahreszeiten<-Serie korrespondiert in symmetrischer Zuord­
nung eine andere, die sogenannte >Elementen<-Serie, die, ebenfalls 
aus vier Porträts bestehend, Luft, Feuer, Wasser und Erde symboli­
siert und nicht mit Pflanzen, sondern mit Tieren gefüllt ist: das Por­
trät >Luft< mit Vögeln, das Porträt >Wasser< mit Fischen, das Porträt 
>Erde< mit Landtieren. Nur das >Feuer<-Bildnis durchbricht die Reihe, 
da es martialische Geräte verwendet.

Das Markante an diesen Bildern ist der Verweis einer Sphäre auf 
die andere: der anthropologischen auf die vegetative, dieser auf die 
planetarisch-jahreszeitliche und dieser wiederum auf die elementari­
sche sowie dieser auf die animalische und umgekehrt. Nicht nur ent­
spricht der jugendlichen Nasenform auf anthropomorpher Ebene die 
geschlossene Lilienknospe auf naturaler, der knollenförmigen Nase 
im Mannesporträt die Gurken- oder Knollenform, den Pausbacken 
des gereiften Mannes die vollreifen, prallen Äpfel und dem defor­
mierten Mund des Alten der aufgequollene, schwammige Pilz, auch 
das Arrangement der Blüten und Früchte folgt den Gesichtsprofilen 
und den markanten Gesichtszügen: Nase, Wange, Stirn, Ohr, Hals. 
Ebenso verweist der menschliche Lebensprozeß des Heranwachsens, 
Reifens und Alterns auf den pflanzlichen Wachstums-, Reife- und 
Vergehensprozeß in seiner jahreszeitlich bedingten Abfolge und vice 
versa, so daß eines für das andere eintritt, eines das andere repräsen­
tiert.

Damit sind entscheidende Züge des Analogiedenkens sichtbar

258 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

geworden: Erstens: Jede Form, jede Ebene ist überdeterminiert, in­
dem sie nicht nur sich selbst darstellt, sondern zugleich auf eine an­
dere verweist. Alle Phänomene sind doppel-, sogar mehrdeutig; sie 
sind durch Ambivalenz und Polysemie ausgezeichnet. Zweitens: Mit 
der Über- oder Mehrfachdetermination eines Phänomens ist der Hin­
ausgang auf ein anderes oder sogar auf mehrere andere verbunden, 
mag es sich um das bloße Durchscheinen und Durchschimmern eines 
anderen, Diaphanität, oder um einen realen Transzensus, eine Trans­
mutation, oder in zeitlicher Hinsicht um eine Metamorphose han­
deln. Die Verweisungs- bzw. Transzendenzstruktur basiert auf einer 
Relation zwischen mindestens zwei Analoga, die in Entsprechung 
zueinander stehen. Drittens: Entscheidend ist jedoch die Frage, ob 
der Verweis auf anderes kontingent oder notwendig ist, der Willkür 
und freien Manipulation unterliegt oder an gewisse naturgegebene 
Gesetzmäßigkeiten geknüpft ist und eine Nötigung enthält. Ich mei­
ne, letzteres sei der Fall. Was den Übergang von einem Phänomen 
zum anderen erzwingt, ist die Ähnlichkeit der Analoga, wie sie bei­
spielsweise in der Ähnlichkeit der Form zwischen jugendlicher Nase 
und Lilienknospe, Nasenbogen und Gurkenkrümmung besteht oder 
in der Ähnlichkeit der Struktur, der Komposition der menschlichen 
Gesichtszüge einerseits und des Blüten- und Früchtearrangements 
andererseits oder in der Ähnlichkeit des Lebenszyklus des Menschen 
und des Reifeprozesses der Natur. Es handelt sich um Ähnlichkeiten 
formaler, struktureller und prozessualer Art, wozu sich noch die 
funktionale Ähnlichkeit gesellt. Letztere wird durch die gerade in 
der Renaissance aufkommenden und beliebten anatomisch-physiolo­
gischen Vergleiche zwischen Pflanzen und Tieren oder zwischen Tie­
ren untereinander belegt. So wird beispielsweise die Flügelspitze der 
Vögel in gleiche Proportion zum gesamten Flügel gesetzt wie der 
Daumen des menschlichen Skeletts zur Hand. Das dritte Kriterium 
des Analogiedenkens neben der Überdetermination und dem Verweis 
bzw. Hinausgang auf anderes bildet mithin die Ähnlichkeit der Ana­
loga. Bedenkt man, daß alle Ähnlichkeiten - formale, strukturelle, 
prozessuale und funktionale - mit Ausnahme der qualitativen auf 
Verhältnissen basieren, so erweist sich das Analogiedenken als ein 
In-Verhältnis-Setzen von Verhältnissen.

Es ist daher nicht zufällig, daß Analogie bei ihrem ersten theo­
retischen Auftreten in der griechischen Philosophie im Rahmen der 
pythagoreischen Mathematik ein Verhältnis bezeichnet. ’AvdXoyov 
heißt >gemäß dem Logos<, und Logos hat u.a. die Bedeutung von

Analogiedenken ^ 259

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

>Verhältnis<. Die lateinische Übersetzung propositio gibt dies wieder. 
Schon Archytas von Tarent, einer der frühesten mathematischen 
Zeugen für den Analogiebegriff4, rekurriert auf diese Grundbedeu­
tung, indem er drei Arten von Verhältnis unterscheidet: erstens die 
geometrische Analogie, die die Gleichheit von Teilungsverhältnissen 
besagt (8 : 4 = 4 : 2), zweitens die arithmetische Analogie, die die 
Gleichheit von Differenzen ausdrückt (10 -6 = 6-2), und drittens 
die aus beiden gebildete harmonische Analogie, die ein Verhältnis 
bezeichnet, bei dem die erste Zahl die zweite um denselben Teil oder 
Prozentsatz ihrer eigenen Größe übertrifft, um den die zweite die 
dritte übertrifft. Wenn 6 die Zahl 4 um ein Drittel ihrer Größe, um 
2, übertrifft, so übertrifft 4 ihrerseits die Zahl 3 um ein Drittel ihrer 
Größe, nämlich 1. In allen drei Fällen geht es um die Bestimmung 
eines Mittleren (p,eoov, p,eo6rqc), das eine Gleichheit der Verhält­
nisse herstellt und damit als vermittelndes Band zwischen Extremen 
auftritt und diese in eine Reihe bindet.

Die proportionale Analogie, das Verhältnis von Verhältnissen, 
spielt auch bei Platon in der Politeia5 eine Rolle, indem dort anhand 
des Liniengleichnisses Entsprechungsverhältnisse innerhalb des on­
tologischen und epistemologischen Bereichs aufgezeigt werden. Wie 
dort im Rahmen einer quaternären Linieneinteilung der kleinere Li­
nienabschnitt, der den Bereich des Seins und der Erkenntnis reprä­
sentiert, dem größeren Abschnitt, nämlich dem Bereich des Werdens 
und der Meinung, entspricht, so entspricht innerhalb des ersteren der 
kleinere Bereich der Ideen und Ideenerkenntnis dem größeren der 
Mathematika und mathematischen Erkenntnis und innerhalb des 
zweiten der Bereich der Fakten und empirischen Erkenntnis dem der 
Abbilder und Abbilderkenntnis.

Auch die von Aristoteles in der Metaphysik6 eingeführte analo- 
gia entis, die zum Zwecke der Einheitsstiftung des Gesamtseienden 
ins Auge gefaßt wird, operiert mit Verhältnissen, indem sie neben 
der numerischen, eidetischen und generischen Einheit, d. h. der Ein­
heit dem Stoffe, dem eLöoc; und der Kategorie nach, in Ermangelung 
eines höchsten, übergeordneten, transkategorialen Begriffs die Tota­
lität des Seienden als eine Verhältniseinheit ausgelegt, in der alle

4 H. Diels: Die Fragmente der Vorsokratiker, hrsg. von W Kranz, griechisch-deutsch, 
Bd. 1, 18. Aufl. Hildesheim 1989, S. 435 f. (frag. B 2).
5 Platon: Politeia 509 d ff.
6 Aristoteles: Metaphysik V, 6,1016 b34 - 1017 a2.

260 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

Rubinsche Becherfigur als Beispiel für überbestimmte Phänomene 
aus: F. Sander/H. Volkelt: Ganzheitspsychologie, München 1967, S. 81

Bestimmungen auf das Eine hin und vom Einen her ausgesagt wer­
den. Erläutert - wenn auch inadäquat - wird diese Attributions- oder 
Partizipationsanalogie am Beispiel des Gesunden, das unmittelbar 
vom Organismus ausgesagt wird, im übertragenen oder abgeleiteten 
Sinne aufgrund eines Bezugs zu diesem auch von anderen Dingen: 
der Medizin, dem Sport, dem Obst usw.7

Obwohl die strenge mathematische Analogie im weiteren 
Geschichtsverlauf prinzipiell erhalten bleibt und immer wieder 
durchbricht, schwächt sie sich zunehmend ab zum Begriff bloßer 
Ähnlichkeit, einfacher Entsprechung. Ob man unter der Oberfläche 
gleichsam als Tiefenstruktur auch beim abgeschwächten Analogie­
begriff Relationen und Relationen von Relationen vermuten darf, 
die auf die Möglichkeit einer Geometrisierung des Seienden verwei­
sen, wäre eine Untersuchung wert.

b) Wahrnehmungspsychologie

Ein weiterer Bereich für Zwitterphänomene erschließt sich in der 
Wahrnehmungspsychologie. Ob es sich um den visuellen, auditiven, 
taktilen, sensitiven Sektor handelt oder um den von Denken und Er­
innerung, in allen begegnet eine Vielzahl überbestimmter, inein-

7 Vgl. a. a. O., IV,2,1003 a33 - b19; XI, 3,1060 b37 - 1061 a7.

Analogiedenken ^ 261

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

Frauenbildnis 
als Beispiel für 
überbestimmte 
Phänomene

ander umschlagender Phänomene wie die allbekannten Kippfiguren, 
etwa die Rubinsche Becherfigur (vgl. S. 261), die von einer griechi­
schen Amphora in zwei sich anblickende Profile wechselt, oder das 
Frauenbildnis (s. o.), das einmal eine junge Frau mit schwarzem Haar 
und schwarzem Pelz, das andere Mal eine alte Frau mit weißem Ge­
sicht und Kopftuch zeigt.

Auch die aus der Kindheit bekannten Vexierspiele gehören hier­
her, bei denen aus einem Gewirr von Strichen plötzlich eine be­
stimmte Gestalt hervorspringt und ebenso plötzlich bei Akzentver­
lagerung wieder im Gewirr verschwindet. Die Gestaltpsychologie 
spricht hier von einer Figur-Grund-Beziehung. Was eben noch 
Grund (Feld, Umgebung) war, avanciert plötzlich zur Figur, und was 
eben noch als Figur und Form fungierte, wird unvermutet zum unbe­
stimmten Hintergrund. Wenn sich auf den ersten Blick dieses Bei­
spiel von den vorangehenden dadurch unterscheidet, daß jene mit 
zwei identifizierten Gestalten operieren, dieses nur mit einer identi­
fizierten und einem indifferenten Hintergrund, so minimiert sich der 
Unterschied dadurch, daß auch der Grund identifizierbar ist.

Noch einen Schritt weiter geht die Beispielgruppe unterbe­
stimmter Phänomene, wie sie vorliegt, wenn wir aus einem Chaos 
von Buchstaben eine bestimmte Kombination herauslesen oder aus 
einem Stimmengewirr eine bestimmte vertraute Stimme heraus­
hören sollen, uns jedoch nicht sicher sind, ob es die gemeinte wirklich 
ist. Ein einprägsames Beispiel stellt das anonyme Dreieck auf dem 
Titelblatt des Buches von Douglas R. Hofstadter Gödel, Escher, Bach,

262 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

Anonymes Dreieck als Beispiel für unterbestimmte Phänomene

ein Endloses Geflochtenes Band8 (s. o.) dar, das, aus Balken und Schat­
ten gebildet, zwischen Zwei- und Dreidimensionalität hin- und her­
schwankt, ohne eine feste Konfiguration anzunehmen. Das genannte 
Buch enthält eine Anzahl von Phänomenen dieser Art, die Hofstadter 
auf der Basis von Lithographien von M. C. Escher zusammengestellt 
hat. Es finden sich dort Darstellungen, die zugleich konvex und kon­
kav sind oder die, wie das Bild einer Treppe, auf- und abwärts und 
dennoch im Kreise herumführen und wegen dieser Paradoxie nicht 
eindeutig identifizierbar sind. Über- wie unterdeterminierte Phäno­
mene dürften auf dasselbe hinauslaufen, da sie beide von der Instabi­

8 Douglas R. Hofstadter: Gödel, Escher, Bach. Ein Endloses Geflochtenes Band. Aus d. 
Amerik. von Ph. Wolff-Windegg/H. Feuersee unter Mitwirkung von Werner Alexi, 
Ronald Jonkers u. Günter Jung © 1979, Basic Books. Klett-Cotta, Stuttgart 1985, 
15. Aufl. 1999.

Analogiedenken ^ 263

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

lität der Gestalten leben, die einen, indem sie deren Sowohl-als-auch 
bedeuten, die anderen, indem sie deren Weder-noch ausdrücken. In­
dem die Gestalten, sowohl die entschiedenen bzw. entscheidbaren wie 
die unentschiedenen, gleichberechtigt sind, ergibt sich hier ein sym­
metrisches Verhalten, wenngleich ein labiles, da die Wahrnehmung 
immer nur die eine Seite festzuhalten vermag, während die andere 
gleichzeitig ihren Anspruch auf Aktualisierung durchzusetzen sucht. 
Dieses Gleichgewicht erzeugt einen Schwebezustand und führt bei 
geringster Veränderung zur Symmetriebrechung.

Doch nicht nur Beobachtungen aus der Wahrnehmungspsycho­
logie sind hier anzuführen, sondern auch solche aus der Denk- und 
Erinnerungspsychologie, etwa der Fall erschwerter Wortbesinnung. 
Aus dem alltäglichen Leben kennen wir die Situation, daß uns ein 
Wort entfallen ist, das uns zwar vorschwebt, ja auf der Zunge brennt, 
dessen wir uns aber nicht zu erinnern vermögen. Eine dunkle Ah­
nung leitet dann die Suche und die Annäherung an die richtige 
Lösung sowie die Verwerfung dieses oder jenes ausprobierten Kan­
didaten, bis schließlich der Besinnungsvorgang aus der Mannigfal­
tigkeit möglicher Kandidaten den richtigen auswählt.

Ähnlich verhält es sich mit der Entstehung der Gedanken. Kei­
neswegs liegen diese schon immer in satzmäßiger Form vor, und auch 
eine urteilsmäßige Prästrukturierung, die nur noch aktualisiert zu 
werden brauchte, ist nicht gegeben, wie die analytische Philosophie 
unterstellt, vielmehr entstehen die Gedanken erst allmählich, wie es 
Heinrich von Kleist in seinem berühmten Aufsatz Über die allmäh­
liche Verfertigung der Gedanken beim Reden9 ausgedrückt hat.

Die Psychologie beschreibt die Entstehung eindeutiger Konfigu­
rationen, sei es der Wahrnehmung, des Denkens oder des Erinnerns, 
als Aktualgenese. Voraus geht dieser stets eine Vielzahl von Mög­
lichkeiten, zwischen denen die Realisierung bzw. Individuation hin- 
und herschwankt.

c) Rhetorik
Wurde mit der Malerei Arcimboldos ein Bereich der darstellenden 
Kunst als Anwendungsfeld des Analogiedenkens benannt, so eröffnet 
sich mit der Rhetorik ein Bereich der Sprachkunst. Zwischen beiden 
bestehen Beziehungen, die nicht unentdeckt geblieben sind, hat man

9 In: H. von Kleist: Sämtliche Werke und Briefe, hrsg. von H. Sembdner, 2 Bde., 2., 
vermehrte Aufl. München 1961, Bd. 2, S. 319ff.

264 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

doch Arcimboldos Malerei von linguistischer Seite als ein Reservoir 
rhetorischer Stilformen und als eine Visualisierung derselben be­
zeichnet.10 Die antiken griechischen und lateinischen Rhetoriken11 
geben in ihren Tropenlehren eine Reihe von Analogieformen und 
-gesetzen an, wie Metapher, Synekdoche, Metonymie, Ironie, Litotes 
u. ä. Ich will versuchen, diese auf dem Boden der klassischen Rheto­
riken zu systematisieren.

Die Metapher, die schon ihrer Wortherkunft nach von p,exa- 
^epetv = >hinübertragen<, >hinüberführen<, >Übertragung<, >Ver- 
schiebung< bedeutet, bezeichnet die Verwendung eines Wortes in 
einem ihm ursprünglich nicht zukommenden Bereich. Die Übertra­
gung findet ihre Stütze in einem vorausgehenden, später ausgelasse­
nen oder verkürzten Vergleich.

Wenn bei der Metapher die Frage nach Geregeltheit oder Belie­
bigkeit des Vergleichs noch offen bleibt, so basieren Synekdoche und 
Metonymie auf festen Gesetzmäßigkeiten, erstere auf quantitativen 
Verhältnissen, letztere auf qualitativen. Sie gestatten folgende Sche- 
matik12:
Synekdoche: (1 a) Verweis vom Teil auf das Ganze,

(b) Verweis vom Ganzen auf den Teil,
(2 a) Verweis von der Spezies auf das Genus,

(b) Verweis vom Genus auf die Spezies.

10 Vgl. G. Maiorino: The Portrait of Eccentricity. Arcimboldo and the Mannerist Gro- 
tesque, The Pennsylvania State University Press 1991, S. 37ff. Vgl. hierzu auch den 
Beitrag der Verfasserin Das Analogiedenken der Renaissance. Seine Herkunft und seine 
Strukturen, im vorliegenden Band, S. 250 ff.
11 Vgl. Aristoteles: Rhetorik, übersetzt mit einer Bibliographie, Erläuterungen und 
einem Nachwort von F. G. Sieveke, München 1980; M. T Cicero: De oratore / Über 
den Redner, lateinisch - deutsch, übersetzt, kommentiert und eingeleitet von H. Mer- 
klin, Stuttgart 1976; M. Fabii Quintiliani Institutio Oratoriae Libri XII /Marcus Fabius 
Quintilianus: Ausbildung des Redners. Zwölf Bücher, hrsg. und übersetzt von H. Rahn, 
Darmstadt 1975.
12 Zu den verschiedenen Auflistungen vgl. Ch. Strub: Kalkulierte Absurditäten. Ver­
such einer historisch reflektierten sprachanalytischen Metaphorologie, Freiburg, 
München 1991, S. 253; H. Lausberg: Handbuch der literarischen Rhetorik. Eine Grund­
legung der Literaturwissenschaft, München 1960, 2. Aufl. 1973, §§568, 573; P. Fonta- 
nier: Les figures du discours (1830), ed. et introd. G. Genette, Paris 1968 (enthält: Ma­
nuel des tropes, 4. Aufl. Paris 1830; Figures autres que tropes, Paris 1827), S. 79-98; 
P. Schofer und D. Rice: Metaphor, Metonymy and Synekdoche Revis(it)ed, in: Semio- 
tica 21 (1977), S. 121-149, bes. S. 123f.; H. Kubczak: Metaphern und Metonymien als 
sprachwissenschaftliche Untersuchungsgegenstände, in: Zeitschrift für deutsche Philo­
logie, Bd. 105 (1986), S. 83-99, bes. S. 94-98.

Analogiedenken ^ 265

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

Beispiele hierfür sind:
(ad 1 a) Ein Erdklumpen repräsentiert das ganze Feld; der Aus­

druck >unter einem Dach wohnen< steht für den umfassen­
deren Sinn >in demselben Haus wohnen<; >Herd< steht für 
Haus und Familie.

(ad 1 b) >Sterbliche< steht für Menschen als Teil der Gesamtmenge 
der sterblichen Wesen.

(ad 2 a) >Haus< steht für >die eigenen vier Wände<, >weißhaarig< für 
Alter, >Blaustrumpf< für Unverheiratete.

(ad 2 b) >Sterbliche< steht für >Menschen< im Sinne einer Gattungs­
Art-Beziehung.

Die in (1a) sprachlich fixierte pars-pro-toto-Beziehung ist nicht al­
lein typisch für die magisch-mythische Weltvorstellung, sondern sie 
ist auch eine der wichtigsten Repräsentationsformen im kultisch-re­
ligiösen Bereich: bei Opfern, gemeinsamen Mahlen und sonstigen 
Vollzügen. Nicht ganz so einfach in Alternativform läßt sich die Met­
onymie subklassifizieren. Denkbar ist folgende Einteilung: 
Metonymie: (1) Verweis von der Person auf die Sache und umge­

kehrt,
(2) Verweis von der Form (dem Beinhaltenden) auf 

den Inhalt und umgekehrt,
(3) Verweis vom Grund auf die Folge und umgekehrt.13 

Vorgeschlagen wird auch eine Einteilung:
(4) Verweis vom Erzeuger auf das Erzeugnis und um­

gekehrt,
(5) Verweis vom Besitzer auf den Besitz und umge­

kehrt,
(6) Verweis vom Einwohner auf den Ort und umge­

kehrt,
(7) Verweis vom Zeitgenossen auf die Zeit und umge­

kehrt,
(8) Verweis vom Eigenschaftsträger auf die Eigen­

schaft und umgekehrt,
(9) Verweis vom Material auf das Produkt und umge­

kehrt,
(10) Verweis vom Mittel auf das Werk und umgekehrt.

13 Der Kausalitätsbegriff ist genauer besehen kein wissenschaftlicher Begriff, sondern 
einer, der dem analogischen Denken angehört. Vgl. dazu auch die späteren Ausführun­
gen zur Verschiebung im vorliegenden Band, S. 284-292, bes. 288ff.

266 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

Einige Beispiele mögen dies erläutern:
(ad 1) Bacchus für Wein, Vulcanus für Feuer, Aphrodite für Liebe, 
(ad 2) Krug für Wasser, Bottich für Wein,
(ad 3) »pallentesque habitant morbi tristisque senectus« (»blasse 

Krankheiten hausen dort und düsteres Alter«)14 als Beispiel 
für den Verweis von der Folge auf die Ursache der Armut, 

(ad 4) >Homer lesen< statt >Homers Bücher lesen<,
(ad 5) >unser Nachbar ist gestern abgebrannt< statt >sein Haus ist 

gestern abgebrannt<,
(ad 6) >Rom bestrafen< statt >die Einwohner Roms bestrafen^
(ad 7) >goldenes Zeitalter< für >Menschen im goldenen Zeitalter<, 
(ad 8) >heitere Jugend<, >beschwerliches Alter<, >träge Muße< als 

Beispiel für den Verweis von Zuständen und Eigenschaften 
auf deren Träger,

(ad 9) >Stahl< für Dolch, >Traube< für Wein,
(ad 10) >Hand< für Handschrift, >Zunge< für Sprache.

Reglementierte Verweisungen und Übergänge finden wir auch bei 
der Hyperbel, die eine Steigerung im Sinne der Über- oder Untertrei­
bung bedeutet, z. B. >Windeseile<, >mausetot<, bei der Ironie, die sich 
auf das Schema einer Darstellung durch das Gegenteil - der Position 
durch die Negation, der Negation durch die Position - reduzieren 
läßt, wobei mit der gegensätzlichen Darstellung eine Herab- oder 
Heraufsetzung im Sinne von Tadel oder Lob verbunden wird. Auch 
hier handelt es sich um eine Steigerungsform, dargestellt durch das 
jeweilige Gegenteil. In der Litotes liegt eine Negation der Negation 
als Ausdruck einer Position vor und im Oxymoron die Zusammen­
ziehung zweier sich ausschließender Vorstellungen wie >süß-sauer<, 
>schön-häßlich<, >puer-senex<. Solche Wendungen dienen ebenso zum 
Ausdruck paradoxer mystischer Weisheiten wie als Sprachspiel im 
Petrarkismus der italienischen Literatur.

Gemeinsam ist allen rhetorischen Figuren die Überbestimmt­
heit sowie die Verweisung auf anderes, derzufolge sie nicht nur für 
sich, sondern auch für anderes stehen, auf das sie direkt oder indi­
rekt eine Anzeige geben. Darüber hinaus verfahren die meisten Tro­
pen nach einer festen Schematik quantitativer oder qualitativer Art, 
die in Vergrößerung oder Verkleinerung, Erweiterung oder Verkür­

14 M. Fabii Quintiliani Institutionis Oratoriae Libri XII /Marcus Fabius Quintilianus: 
Ausbildung des Redners, a.a.O., Bd. 2, S. 228/229 (VIII, 6, 27).

Analogiedenken ^ 267

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

zung, Steigerung oder Minimierung, Verschiebung nach dieser oder 
jener Seite, Zusammennahme der Gegensätze, Antithetik usw. be­
steht.

d) Morphologie der Sprache

Nicht unerwähnt bleiben darf in diesem Kontext die These eines äl­
teren Sprachforschers, Carl Abel, über die morphologische Struktur 
der ältesten Sprachschichten. In seiner Abhandlung Über den Gegen­
sinn der Urworte15 zeigt Abel anhand eines Studiums des Altägypti­
schen, ergänzt um Untersuchungen semitischer und indogerma­
nischer Sprachen, daß die ältesten Sprachschichten eine Vielzahl 
ambivalenter, paradoxer Wörter enthalten, in denen antithetische 
Bedeutungen zusammengefaßt sind. Dies gilt gleicherweise für Zu­
stands- wie Tätigkeitsbegriffe: >alt-jung<, >fern-nah<, >außen-innen<, 
>binden-trennen<.16 Zur Verdeutlichung seien einige Beispiele aus 
dem Altägyptischen herausgegriffen.

Das Wort ken hat ursprünglich die Doppelbedeutung von >stark- 
schwach<, die sich später in die Gegensätze auseinanderlegt, was 
durch das hinter dem alphabetisch geschriebenen Laut stehende Bild 
einer Person angezeigt wird, die entweder in Herrschaftshaltung als 
aufrechter, bewaffneter Mann ^ oder in demütiger Haltung, in 
Hockstellung mit herabhängenden Armen, ^ (j|j auftritt. Das zwei­
deutige Wort tem = >ein-ausschließen< wird im Sinne der ersteren 
Komponente spezifiziert durch das hieroglyphische Zeichen für 
>binden<, eine Schlinge, «==» ^ “5 im Sinne der letzteren Komponente 
durch den Unglücksvogel, das generelle Zeichen für Übel ^ ^ 
Dem Wort ari = >auf-absteigen< folgt zum Zwecke der Spezifikation 
die determinierende Vignette einer hinaufführenden Treppe 

(| (j ,/) bzw. einer fallenden Mauer () (j Hinter un%, dem 
Zwitterbegriff >bedecken-aufdecken<, folgt zur Indikation der ersten 
Komponente eine Binde, welche Gerolltes, Verschlungenes anzeigt 

J^., zur Indikation der zweiten das Zeichen für Türflügel als 
Symbol des Öffnens 'f.17J Timmr i

Auch die Analyse von Wörtern der indogermanischen Sprach­
familie liefert eine Reihe mehrdeutiger, insbesondere gegensinniger

15 C. Abel: Über den Gegensinn der Urworte, Leipzig 1884.
16 Vgl. a.a.O., S. 11.
17 Vgl. a.a.O., S. 5ff., 18ff., 22ff.

268 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

Begriffe. So hat das lateinische altus gleicherweise die Bedeutung 
von >hoch< wie von >tief<, das altsächsische bat bedeutet >gut<, das 
ihm verwandte englische bad >schlecht<. Das angelsächsische blican 
mit der Bedeutung >funkeln< weist in dem verwandten blac zugleich 
die Bedeutung >bleich< auf. >Boden< deutet sowohl auf die oberste wie 
auf die unterste Stelle des Hauses. Im Englischen bezeichnet down 
sowohl >unten< wie, in der Formulierung the down, den >Berg< und 
gleam >Glanz< wie auch, modifiziert zu gloom, >dunkel<. Sanskrit lag 
hat die Bedeutung von >zerschneiden< und >verbinden<, englisch to 
lock die von >schließen< und von >Lücke, Loch<, neuhochdeutsch wider 
bedeutet gleicherweise >hin< wie >zurück<, werden gleicherweise >ent- 
stehen< wie >vergehen<. Anführen ließe sich noch das Wort blank, das 
etwas Strahlendes, Glitzerndes, Volles ausdrückt wie im >blanken 
Hans< als Metapher für >glänzendes Meer<, auf der anderen Seite 
jedoch >arm< meint, so etwa in der Wendung >ich bin blank< = >ich 
habe leere Taschen<.

Diese Gegensinnigkeit gleichlautender Worte erklärt sich aus 
ihrer Relativität. Jeder dieser Begriffe weist auf ein relatives Verhält­
nis. So läßt sich Licht, Helligkeit, Leuchten nur konstatieren im Ver­
gleich zu Dunkelheit, Finsternis und umgekehrt. Großes zeigt sich 
nur in bezug auf Kleines, Warmes nur in bezug auf Kaltes, Krummes 
nur in bezug auf Gerades, Starkes nur in bezug auf Schwaches, 
>auflösen< nur in bezug auf >verbinden< und umgekehrt. Wenn jedes 
der beiden Gegensatzglieder sich ausschließlich in bezug auf sein 
Pendant entdecken läßt, so ist ihre Zusammenschau zwingend. Die 
Auseinanderentwicklung der Korrelate ist erst das Resultat einer 
Sprachentwicklung, die auf Differenzierung, Eindeutigkeit und Ge­
nauigkeit Wert legt. In jeder der entwickelten Sprachen haben sich 
aber Reste der primitiveren Schicht der Ursprache erhalten.

Die Abelsche These ist nicht unwidersprochen geblieben, sie fin­
det jedoch eine Stütze in den philosophischen Erörterungen Platons 
im Charmides18 und Parmenides19 über Relativbegriffe wie die Men­
gen- und Quantitätsbegriffe >größer<, >kleiner<, >älter<, >jünger<. Er­
laubt die entwickelte Sprache nur die Verteilung des Relationsgegen­
satzes auf zwei verschiedene, getrennte Relata, von denen das eine in 
Beziehung auf das andere größer ist, dieses kleiner, oder älter, dieses 
jünger, so untersucht Platon eine Situation, wie sie aus der Univer- 18 19

18 Platon: Charmides 168 b ff.
19 Platon: Parmenides 151 e ff.

Analogiedenken ^ 269

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

salisierung und Totalisierung dieses Verhältnisses entsteht, wobei 
dann das Eine-Ganze aufgrund des Selbstbezugs gleicherweise 
größer wie auch kleiner ist als es selbst oder älter wie auch jünger 
als es selbst. Und genau dies kennzeichnet auch den Zustand der 
mehr- und gegensinnigen Urworte, sofern sie in ihre Einheit die Ge­
gensätzlichkeit aufnehmen.

Dieser Situation läßt sich ein nicht unwichtiges Gesetz analogi­
schen Denkens entnehmen. Zwei- und Mehrdeutigkeit in Form von 
Gegensätzlichkeit, Antithetik, Inversion, Symmetrie setzt eine 
selbstreferentielle Einheit oder den Bezug auf eine Einheit als ter- 
tium comparationis voraus. Nur innerhalb eines geschlossenen Sy­
stems läßt sich der Übergang und Umschlag von einer Bedeutung zur 
anderen - zu der ihr antithetischen - gesetzmäßig erklären.

e) Physik

Ein ähnlicher Sachverhalt wie der eben beschriebene des Gegensinns 
der Urworte begegnet in der Quantentheorie bei der Beschreibung 
von Licht, elektromagnetischen Strahlungsfeldern und ähnlichen 
Phänomenen, denen aufgrund des einen Experiments, nämlich der 
Interferenz, Wellennatur und aufgrund eines anderen Experiments, 
der Passierung eines Gitters, Quantennatur zugeschrieben werden 
muß. Das Photon tritt in der Doppelnatur von Welle und Teilchen 
bzw von Feld und Quantum auf. Obwohl ihm beide Naturen unter­
stellt werden müssen, lassen sich dieselben nicht gleichzeitig exakt 
bestimmen. Heisenberg hat dies in seiner Unschärferelation zum 
Ausdruck gebracht. Sie besagt, daß im Falle der exakten Ortsangabe 
die Möglichkeit der exakten Fixierung des Impulses (der Bewegungs­
größe) entschwindet und umgekehrt im Falle der exakten Angabe des 
Impulses die Möglichkeit zur Fixierung des Ortes. Dies läßt sich fol­
gendermaßen plausibilisieren: Hat man zu einem bestimmten Zeit­
punkt den Ort des Photons aufgrund seiner Teilchennatur fest­
gestellt, so muß man aufgrund seiner Wellennatur davon ausgehen, 
daß es sich zur gleichen Zeit in der Umgebung ausgebreitet hat; man 
sagt anschaulich: das Teilchen sei weggelaufen, nur wisse man nicht, 
wohin. Bei einer erneuten Ortsmessung zieht sich das Wellenpaket 
blitzartig auf den neuen Ort zusammen, während es für die Impuls­
messung die durch den Raum ausgebreitete Welle bleibt.

Zur Veranschaulichung mag auch der Vergleich des Photons mit 
einem Skiläufer dienen, der, auf seiner Piste einen Baum antreffend,

270 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

diesen rechts oder links umfahren muß, um wieder in die Spur zu 
gelangen. Das Photon hingegen hat am Ort B die gesamte durch die 
rechte und linke Spur eingeschlossene Fläche einschließlich des Bau­
mes passiert.20

Obwohl Ort und Impuls im atomaren Bereich nicht gleichzeitig 
meßbar sind, gehören sie notwendig zusammen, was Niels Bohr 
durch den Gedanken der Komplementarität, der wechselseitigen Ver­
weisung aufeinander, ausgedrückt hat. Auch das Drehtürprinzip 
dient zur Erklärung; es besagt, daß sich abwechselnd die eine wie die 
andere Eigenschaft zeigt. Ebenso wird die Vorstellung von der Kreis­
bewegung angeführt, derzufolge im Falle der Beobachtung einer Ei­
genschaft die andere im Rücken des Beobachters erhalten bleibt.21

Die Unmöglichkeit einer gleichzeitig exakten Kenntnisnahme 
von Ort und Impuls wirft die Frage nach der Möglichkeit oder 
Unmöglichkeit ihrer gleichzeitigen Zuschreibung zum Objekt auf. 
Diese Frage hat die klassische Objekttheorie der Physik in ihre tiefste 
Krise gestürzt, ging doch diese von der ontologischen Prämisse einer 
numerischen Identität des Objekts und seiner durchgängigen Be­
stimmung aus, d. h. der Zuschreibung aller möglichen, sich nicht wi­
dersprechenden Eigenschaften, seien sie observabel oder nicht. Mit 
deren grundsätzlicher Infragestellung ist auch die klassische Logik 
mit ihren Postulaten der Identität, des auszuschließenden Wider­
spruchs und des ausgeschlossenen Dritten in Mitleidenschaft gezo­
gen worden. Die Frage ist, in welche Richtung die Lösung gehen soll, 
ob in die einer Insistenz auf der Endlichkeit und Beschränktheit des 
menschlichen Beobachters, der im Unterschied zu einem Supertheo­
retiker nicht das Ding an sich, sondern nur seine Erscheinungsweise, 
den jeweiligen Aspekt, wahrnimmt, oder in die Richtung einer Dop­
pel- und Mehrfachnatur des Objekts. Die Alternativen schließen sich 
nicht unbedingt aus, sondern zeigen nur die Notwendigkeit einer 
Ergänzung der klassischen Logik, derart daß diese zwar innerhalb 
der Phänomenalität des Objekts beibehalten werden kann, aber durch 
eine umfassendere, nichtklassische Logik erweitert werden muß, die

20 Vgl. H. Rauch: Teilchen oder Welle - Bilder der Materie, in: K. Komarek und G. Ma- 
gerl (Hrsg,): Virtualität und Realität. Bild und Wirklichkeit in den Naturwissenschaf­
ten, Wien, Köln, Weimar 1998 (Wissenschaft, Bildung, Politik, hrsg. von der Österrei­
chischen Forschungsgemeinschaft, Bd. 2), S. 43-65, bes. S. 47.
21 Vgl. C. F. von Weizsäcker: Gestaltkreis und Komplementarität, in: Weltbild der Phy­
sik, Stuttgart 1958,10. Aufl. 1963, S. 332-366, bes. S. 346.

Analogiedenken ^ 271

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

die Inkompatibilität und Widersprüchlichkeit der differenten Na­
turen berücksichtigt.

f) Fraktale Geometrie

In jüngster Zeit hat ein Gebiet der Geometrie Aufmerksamkeit auf 
sich gezogen, veranlaßt durch die Arbeiten des polnischen Mathema­
tikers und Computertheoretikers Benoit B. Mandelbrot. Es ist das 
Gebiet der fraktalen Geometrie. Die hier gewonnenen Einsichten be­
schränken sich allerdings nicht auf die Geometrie, sondern finden 
universelle Anwendung. Mittels ihrer werden nicht nur die Kurven, 
Muster und Ornamente der statischen Geometrie erklärt, sondern 
auch die Verhaltensweisen dynamischer Systeme: Turbulenzen, 
Strömungs- und Wetterverhalten, Schwankungen des Weltmarkt­
preises für Baumwolle und Weizen oder Kursschwankungen des Dol­
lars, Populationskurven, die evolutive Entstehung oder computer­
simulierte Erzeugung von Pflanzen- und Tierformen, etwa der 
gezackten, gefächerten Blätterformen und Baumkronen, der zuneh­
mend sich verkleinernden Rosetten von Blumenkohl und Brokkoli, 
das sich verzweigende Lungen- und Nervensystem u. ä. Inzwischen 
haben gleicherweise Geologen wie Astronomen, Physiker wie Biolo­
gen, Wirtschaftswissenschaftler wie Elektroingenieure diese Er­
kenntnisse genutzt und sind dabei, immer neue Gebiete zu erschlie­
ßen. Vom Dahinschlängeln der Flüsse bis zu den Windungen des 
menschlichen Gehirns, von galaktischen Strukturen im kosmischen 
Bereich bis zu den Verhaltensweisen in der mikroskopischen Sphäre, 
von Mustern in brechenden Metallen bis zu Mustern auf den Fellen 
von Tieren reicht das Erklärungsschema des Fraktals. Und wie für die 
Natur, so gilt es auch für die Kunst und Technik, insbesondere für die 
Computersimulation.

Der Begriff des Fraktals weist ähnlich wie schon die Beobach­
tungen im quantentheoretischen Bereich auf die Brechung des einen 
Objekts. Zur Demonstration dient zumeist das Wollknäuel, das, aus 
der Ferne betrachtet, als nulldimensionaler Punkt erscheint, bei Nä­
hertreten als dreidimensionale Kugel, bei noch weiterer Annäherung 
als zweidimensionaler Faden, bei Eintritt in denselben als dreidimen­
sionale Säule und bei noch weiterer Approximation als zweidimen­
sionale Fläche usw. Das scheinbar eine Objekt löst sich auf in eine 
Sequenz unterschiedlicher Dimensionen, die von Null über drei, 
zwei, drei bis zu zwei und weiter reicht. An die Stelle der Einheit

272 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

und Identität des Objekts tritt die Relativität der Betrachtungswei­
sen. Diese kann in einer zeitlichen Sequenz bestehen wie bei den 
dynamischen Systemen, aber auch in einer simultanen Überlagerung 
wie beim Wollknäuel, die sich nur nachträglich sukzessiv explizieren 
läßt. Betrachtet man z. B. die Küstenlinie Großbritanniens im Maß­
stab von einer Million, so zeigen sich Buchten, Vorsprünge, Zer­
klüftungen. Greift man ein Stückchen heraus, vergegenwärtigt es 
im Maßstab 1:100000, so lassen die Buchten Unterbuchten erken­
nen, die Vorsprünge detailliertere Vorsprünge, die Zerklüftungen 
feinere Unterzerklüftungen. Dies wiederholt sich bei jeder weiteren 
Vergrößerung, so daß sich nun Unterunterbuchten, Vorvorvor- 
sprünge usw. zeigen und so in infinitum. Die in diesem Jahrhundert 
möglich gewordenen Computersimulationen können uns hier in un­
ermeßliche Tiefen führen, indem sie beispielsweise die Bifurkation 
einer Kurve in einer herausgegriffenen Knospe in unendliche Bi­
furkationskaskaden verfolgen. Das Muster läßt sich ins Unendliche 
ausfalten, indem es Falten in Falten erkennen läßt.22

Das Entscheidende an dieser Mustersequenz, sowohl der sukzes­
siven wie der simultanen, aber sukzessiv explizierten, ist die Selbst­
ähnlichkeit und Rekursivität. Mit dem ersteren Merkmal ist nicht die 
totale Gleichheit, die Identität, gemeint, vielmehr die modifizierte, 
die Ähnlichkeit, die sich aus der Anwendung geometrischer Eigen­
schaften wie Verschiebung, Vergrößerung, Verkleinerung, Dehnung, 
Pressung, Streckung, Zusammenziehung, Verdichtung, Verdün­
nung, Umkehr, Falzung usw. ergibt. Bei fortgesetzter Iteration und 
Modifikation kann sich die Ähnlichkeit eines bestimmten Musters 
im Extremfall bis zur scheinbaren Unähnlichkeit verzerren. Ein illu­
stratives Beispiel liefert die in dem Buch Chaos und Fraktale23 vor­
geführte Operation der Streckung eines kolorierten Porträts, das 
Henri Poincare, den Vater der Theorie dynamischer Systeme, zeigt. 
Das ursprüngliche Bild wurde zunehmend diagonal gestreckt, als ob 
es ein Gummi wäre, so daß am Ende des Prozesses nur noch gefärbte 
diagonale Streifen zu erkennen sind. Wie der Streckungsprozeß die 
zunehmende Verunähnlichung zeigt, so zeigt die Rückgängigma­
chung desselben die zunehmende Verähnlichung. Jedes Stadium die­

22 Vgl. die Abbildungen und Schemata in: Chaos und Fraktale, mit einer Einführung 
von H. Jürgens, H.-O. Pleitgen und D. Saupe, Heidelberg 1989 (Spektrum der Wissen­
schaft, Verständliche Forschung, deutscheAusgabe von Scientific American), S. 20 f.
23 A. a. O., S. 9.

Analogiedenken ^ 273

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

ser Operation ist jedem anderen ähnlich, wenn auch in größerer oder 
kleinerer Näherung. Aufgrund des Prinzips der Selbstähnlichkeit 
enthält es eine Verweisung auf jedes andere.

Mit dem zweiten Merkmal, der Rekursivität, kommt der An­
schluß jedes Stadiums an das vorhergehende hinzu. Indem in die 
mathematische Ausgangsformel, auf die sich ein Computerbild for­
mal reduzieren läßt, das Resultat des vorhergehenden Durchgangs 
eingesetzt wird, ergibt sich ein Anschluß des Endes an den Anfang, 
der ein Auseinanderbrechen in heterogene, unverbundene Teile ver­
hindert. Die Rekursivität ist Garant für den Anschluß des folgenden 
Musters an das vorangehende. Die Rückkoppelung der Gleichung an 
sich selbst garantiert, daß auch bei infiniter Entfaltung, bei Ausbil­
dung hochkomplexer Systeme aus der einfachen Formel, von dieser 
aus die Selbstähnlichkeit erkennbar oder zumindest rekonstruierbar 
bleibt.

Aufgrund der Tatsache, daß die Makro-Mikrokosmos-Analogie 
- die bekannteste aller Analogien - als ein Verhältnis von Verhält­
nissen nicht gleicher, sondern unterschiedlicher Größe und Art - zu­
stande gekommen nach dem Gesetz der Vergrößerung bzw Verklei­
nerung - in die Gruppe fraktaler Phänomene gehört, öffnet sich auch 
dieser Bereich dem Analogiedenken. Im Unterschied zu den früheren 
Beispielen, in denen das analogische Denken auf der Selbigkeit der 
Struktur basierte, die in positiver wie negativer Weise, in spiegelbild­
licher Symmetrie und Verkehrung dargestellt wurde, ist hier ein an­
deres Gesetz analogischen Denkens sichtbar geworden, das auf Ex­
pansion und Kontraktion im quantitativen wie qualitativen Sinne, 
kurzum auf Verzerrung und Verschiebung basiert.

g) Tiefenpsychologie

Vor dem Hintergrund des bisher Exponierten erschließt sich ein wei­
terer Bereich analogischen Denkens: die Psychoanalyse, die im Zen­
trum dieser Untersuchungen stehen soll. In ihr werden sich die we­
sentlichen bisher aufgezeigten Gesetzmäßigkeiten wiederfinden.

274 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

2. Freuds Theorie des Traumes, des Witzes und der 
Psychopathologie des Alltagslebens

a) Allgemeine Charakteristik

Unsere Untersuchung wird sich am Leitfaden der Freudschen Analy­
sen von Traum, Witz, alltäglichen Fehlleistungen wie Versprechen, 
Verlesen, Verschreiben, Vergreifen, Vergessen, Krankheitssympto­
men und neurotischen und paranoiden Zuständen vollziehen. Diesen 
Phänomenen, allen voran dem Traum, hat Freud umfangreiche Stu­
dien gewidmet, und zwar in seiner Traumdeutung von 1900, seinem 
Werk Der Witz und seine Beziehung zum Unbewußten von 1905 
sowie in den Abhandlungen zur Psychopathologie des Alltagslebens 
von 1904. Diese Triade ist zu ergänzen um die fünf großen Psycho­
analysen: Bruchstück einer Hysterie-Analyse (Der Fall Dora), Ana­
lyse der Phobie eines fünfjährigen Knaben (Der kleine Hans), Be­
merkungen über einen Fall von Zwangsneurose (Der Rattenmann), 
Psychoanalytische Bemerkungen über einen autobiographisch be­
schriebenen Fall von Paranoia (Der Fall Schreber), Aus der Geschich­
te einer infantilen Neurose (Der Wolfsmann).24 Ich werde mich bei 
meinen Untersuchungen auf das umfangreiche, von Freud zusam­
mengetragene Material stützen und weitgehend auch seiner Termi­
nologie folgen, mir jedoch vorbehalten, zum Zwecke des Nachweises 
des analogischen Denkens im Seelenleben, das so bei Freud nicht vor­
kommt, eigene Wege zu beschreiten.

Auf den ersten Blick mag es befremden, vielleicht sogar unstatt­
haft erscheinen, derart heterogene, teils pathologische, teils nicht­
pathologische Phänomene miteinander in Verbindung zu bringen 
und auf gemeinsame Strukturen hin zu untersuchen, unterscheiden 
sich doch beispielsweise Traum und Witz darin, daß der erste ein rein 
privates und insofern asoziales Bewußtseinsprodukt ist, das nur eine 
bestimmte, nämlich die träumende Person betrifft und für alle ande­
ren, mit Ausnahme des Psychoanalytikers, uninteressant und nicht 
nachvollziehbar ist, während der Witz ein soziales, wenn nicht gar 
das sozialste Phänomen überhaupt darstellt, das der Belustigung der 
Gesellschaft dient und daher mindestens einen Dritten verlangt. Und 
während der Traum auf die großen Probleme des Lebens Bezug 24

24 Vgl. hierzu auch H. Lang: Die Sprache und das Unbewußte. Jacques Lacans Grund­
legung der Psychoanalyse, Frankfurt a.M. 1973, 2. Aufl. 1993, S. 111f.

Analogiedenken ^ 275

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

nimmt, zielt der Witz auf kleinen Lustgewinn. Hat der Traum die 
Funktion der Unlustersparnis, so der Witz die des Lusterwerbs. Des 
weiteren ist der Traum nach Freud eine, wenngleich unkenntlich ge­
machte Wunscherfüllung, der Witz hingegen ein entwickeltes 
Spiel.25 Ähnliche Differenzen lassen sich auch zwischen den übrigen 
Phänomenen konstatieren.

Bei näherem Hinsehen jedoch weisen die genannten Vorgänge 
Gemeinsamkeiten auf, die es erlauben, sie einer einheitlichen Be­
trachtung zu unterwerfen und den Typus des analogischen Denkens 
auf sie anzuwenden.

Es bleibt jedoch der Einwand bestehen, daß die genannten Phä­
nomene sich nur deswegen einer gemeinsamen Betrachtungsweise 
fügen, weil sie von vornherein sub specie der von Freud in der 
Traumdeutung freigelegten Eigentümlichkeiten stehen, die für ihn 
einen Primat haben. 1900 hatte Freud sein epochales Werk Die 
Traumdeutung publiziert, einige Jahre später, 1905, die Witzanalyse 
angeschlossen. So konnte der Eindruck entstehen, daß die Beschrei­
bung und Analyse der Witztechnik ausschließlich im Hinblick auf die 
bei der Traumanalyse gewonnenen Ergebnisse erfolgt sei und ledig­
lich die von dieser an den Witz herangetragenen Erwartungen bestä­
tige. So hätte die Auffindung bestimmter Eigentümlichkeiten am 
Traum die Witzanalyse bestochen. Freud hat diesen Einwand selbst 
artikuliert26, ihn jedoch mit dem Argument abgewiesen, daß er nur 
dann berechtigt wäre, wenn das Vorbild der Traumanalyse zur Unter­
drückung spezifischer Momente am Witz geführt und die Auf- 
oktroyierung der Traumdeutung eine näherliegende und tiefer rei­
chende Witzdeutung unterdrückt hätte, was jedoch nicht der Fall 
sei. Die Schärfung der Auffassungsfähigkeit durch die Kenntnis der 
Traumarbeit habe nur zur Schärfung der Einsicht in die essentiellen 
Momente der Witztechnik beigetragen.

Es lassen sich drei wesentliche Merkmale herauskristallisieren, 
die allen genannten psychischen Phänomenen eigen sind und die un­
erläßliche Bedingung für analogisches Denken bilden: erstens die 
Überdetermination, zweitens die Verweisungsstruktur, drittens die 
Gesetzmäßigkeit der Verweisung.

25 Zum Vorausgehenden vgl. S. Freud: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewuß­
ten. Der Humor, Einleitung von P. Gay, Frankfurt a.M. 1992, wiederholte Aufl. 1996,
S. 192 f.
26 Vgl.a.a.O., S. 179 f.

276 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

(1) Gemeinsam ist den genannten psychischen Phänomenen die 
Überdeterminierung. Besonders deutlich wird dies beim Witz, der 
geradezu von der Doppeldeutigkeit, der Zweigleisigkeit lebt und da­
her den Charakter der Anspielung hat. Er ist durch den plötzlichen 
Umschlag von einer Verstehens- oder Lesart in die andere charakte­
risiert, die sich unterschwellig anbahnt und plötzlich auftut. Wehe 
dem Hörer oder Leser, der die Einstellung eines neuen Sinns oder 
den Eintritt einer neuen Lesart nicht rechtzeitig bemerkt! Aus die­
sem Grunde ist der Witz stets schlüpfrig, nicht so sehr im Sinne 
sexueller Anspielung, sondern im Sinne der Doppelbödigkeit, der- 
zufolge sich hinter dem direkten Sinn stets ein anderer verbirgt.

Nicht weniger gilt dies für die alltäglichen Fehlleistungen des 
Versprechens, Verlesens und Verschreibens, sogar des Vergreifens, 
insofern sich an die Stelle des vom Satzsinn her geforderten und 
erwarteten regulären Wortes ein anderes drängt oder sich an die Stel­
le der von der normalen Situation geforderten Sache eine andere 
setzt. Beim Versprechen geschieht dies im allgemeinen aufgrund 
von Antizipation oder Vorklang (z. B. »es war mir auf der Schwest... 
auf der Brust so schwer«), Postposition oder Nachklang (»ich fordere 
Sie auf, auf das Wohl unseres Chefs aufzustoßen« statt »anzusto­
ßen«), Kontamination (z.B. »er setzt sich auf den Hinterkopf« aus 
»er setzt sich einen Kopf auf« und »er stellt sich auf die Hinterbei­
ne«), Vertauschung (»die Milo von Venus« statt »Venus von Milo«) 
und Substitution (»ich gebe die Präparate in den Briefkasten« statt 
»in den Brütkasten«).27 Selbst beim Vergessen eines Namens und 
beim Verlegen und Nicht-Wiederfinden einer Sache treten an die 
Stelle des Gesuchten verschiedene Ersatznamen oder -sachen, die 
freilich allesamt verworfen werden.

Eine Mehrfachbedeutung, ja sogar eine besondere Bedeutungs­
dichte liegt auch im Falle des Traumes vor. Freud unterscheidet am 
Traum den manifesten Trauminhalt, der das nächtliche Traum­
geschehen ausmacht und zumeist aus visuellen Vorstellungen, ver­
mischt mit Gefühlen und direkten Reden, besteht, und die latenten 
Traumgedanken, die sich bei der nachträglichen Traumanalyse im 
Wachzustand assoziativ an den Inhalt und seine einzelnen Elemente 
knüpfen. Die sekundär in der Traumarbeit gewonnenen Traum­

27 S. Freud: Zur Psychopathologie des Alltagslebens. Über Vergessen, Versprechen, Ver­
greifen, Aberglauben und Irrtum, mit einem Vorwort von A. Mitscherlich, Frankfurt 
a. M. 1954, wiederholte Aufl. 1996, S. 50.

Analogiedenken ^ 277

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

gedanken verhalten sich zum manifesten Trauminhalt nicht wie Fol­
gen zum Grund, sondern werden als ursprünglicher Grund und 
Anlaß des Trauminhalts supponiert, aus deren Fülle in der ins Un­
bewußte verlagerten Traumarbeit durch Zusammenziehung die 
Traumbestandteile hervorgehen. Da jedes Element des Inhalts so ein 
Knoten- und Kreuzungspunkt unendlich vieler und verschiedenarti­
ger Traumgedanken ist, strahlt es auch umgekehrt symbolhaft eine 
Fülle latenter Traumgedanken aus. Die Verdichtung der Assoziatio­
nen ist beim Traum gegenüber dem Witz und den seelischen Fehl­
leistungen eklatant. »Die Traumarbeit übertreibt [...] die Anwen­
dung dieser Mittel der indirekten Darstellung ins Schrankenlose«, 
sagt Freud im Witzbuch.28 Sie wird auch daraus ersichtlich, daß die 
Niederschrift eines Traumes unmittelbar nach dem Erwachen allen­
falls eine halbe Seite beträgt, die spätere Traumanalyse jedoch viele 
Seiten und Hefte füllt.

Entsprechendes gilt für das Symptom. Wurde es in der klassi­
schen Symptomatologie, wie sie die übliche somatische Medizin cha­
rakterisiert, als diagnostisches Zeichen für einen Krankheits- oder 
Gesundheitszustand betrachtet, so fungiert es nach Freuds Theorie 
als Symbol, als Zusammenziehung und Verdichtung von Bedeutun­
gen, die gleichsam einen Rebus bilden, der sich nur nachträglich 
einer umfassenden Interpretation erschließt. Das pathologische wie 
das normale Symptom werden nicht mehr zeichentheoretisch im re­
gressiven Sinne eines bloßen Zeichens oder Signals verstanden, son­
dern symboltheoretisch als Rebus, in dem viele Interpretationsfäden 
zusammenlaufen.

(2) Mit der Überdetermination der genannten Phänomene ist 
ihre Verweisung auf anderes verbunden, sei es auf eines oder vieles, 
sei es auf einen anderen Sachverhalt oder einen anderen Sinn oder 
gar eine andere Bedeutungsebene. Bekunden kann sich der Transzen­
denzcharakter entweder wie beim Witz in der Anspielung, der indi­
rekten, uneigentlichen Rede, im Durchschimmern einer anderen 
Bedeutung oder im plötzlichen Bedeutungsumschlag, der zum Aha- 
Erlebnis führt, oder wie bei den alltäglichen psychischen Fehlleistun­
gen im Vordringen eines anderen Namens oder einer anderen Sache. 
Beim Traum und Symptom besteht er in der durch die nachträgliche 
Analyse ermöglichten assoziativen Anknüpfung der Traumgedanken 
und Interpretationen.

28 S. Freud: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewußten, a.a.O., S. 185.

278 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

(3) Entscheidend ist jedoch die Frage, ob der Verweis bzw 
Übergang in seinen vielfältigen Ausgestaltungen notwendig oder zu­
fällig ist, der Willkür oder der Geregeltheit unterliegt. Nur im Falle 
gesetzmäßiger Übergänge läßt sich das darauf basierende analogische 
Denken als ein rationales rechtfertigen. Denn nur die Gesetzmäßig­
keit des Übergangs, die generelle Einsichtigkeit, Nachvollziehbarkeit 
und Überprüfbarkeit rechtfertigen das Analogiedenken als einen ei­
genen Rationalitätstypus. Ohne mich anheischig machen zu wollen, 
alle Verweisungs- und Übergangsarten klassifizieren und in ihrer 
spezifischen Eigenart und Geregeltheit verständlich machen zu 
können, möchte ich drei Gesetzmäßigkeiten bzw. Übergangsschema­
ta aufweisen: erstens die Gegensätzlichkeit, zweitens die Verschie­
bung und drittens die Entsprechung oder, anders formuliert: erstens 
die Ähnlichkeit als Verkehrung von Identität, zweitens die Ähnlich­
keit als Verschiebung und drittens die Ähnlichkeit als mimetisches 
Verhältnis.

b) Ähnlichkeit als Verkehrung von Identität

Es ist eine oft gemachte Beobachtung, daß der Witz mit dem Mittel 
des Gegensatzes operiert. Er bedient sich dazu der Negation, die 
einen positiven Sachverhalt in einen negativen oder einen negativen 
in einen positiven verkehrt und dem Witz dadurch den Charakter der 
>verkehrten< Welt verleiht.

Eine Klasse von Witzen, die Freud »Unifizierungswitze«29 
nennt, zeigt dies besonders deutlich. Ihr Name erklärt sich daraus, 
daß sie dasselbe Material mehrfach, und zwar in gegensätzlicher 
Weise benutzen, so daß es hier zu einer Gegensatzbildung im Rah­
men und unter Bezug auf eine Einheit kommt. Einige Beispiele 
mögen dies demonstrieren:
(1 a) »Eifersucht ist eine Leidenschaft, die mit Eifer sucht, was Lei­

den schafft.«30
(1 b) »Die Erfahrung besteht darin, daß man erfährt, was man nicht 

zu erfahren wünscht.«31
(2 a) »Das menschliche Leben zerfällt in zwei Hälften, in der ersten 29 30 31

29 A.a.O., S. 83, vgl. 51, 82 u.ö.
30 A. a.O., S. 50. Dieser Witz wird Schleiermacher zugeschrieben.
31 A. a. O., S. 81.

Analogiedenken ^ 279

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

wünscht man die zweite herbei, und in der zweiten wünscht 
man die erste zurück.«32

(2 b) »Der Januarius ist der Monat, da man seinen guten Freunden 
Wünsche darbringt, und die übrigen die, worin sie nicht erfüllt 
werden.«33

Alle Beispielsfälle gehen von einer Einheit aus, die sich aus einer 
Gegensätzlichkeit konstituiert. In den ersten beiden Fällen resultiert 
diese aus einer Selbstdefinition, sei es der Eifersucht als Leidenschaft, 
die in positiver Absicht sucht, was ihr tatsächlich in negativer Rück­
wirkung Leiden verschafft, sei es der Erfahrung, die positiv um Wis­
sensvermehrung bemüht ist, wobei sich diese faktisch als nicht 
wünschbar erweist. In den letzten beiden Fällen ergibt sich die Ein­
heit aus einer Wechselimplikation gegensätzlicher Momente, des 
Herbeiwünschens und des Zurückwünschens, die ein Ganzes konsti­
tuieren: Das Leben besteht aus zwei Hälften, deren eine herbeisehnt, 
was die andere zurückwünscht, oder das Jahr besteht aus zwei Teilen, 
von denen der erste Wünsche formuliert und der zweite deren Nich­
tigkeit erweist. Sowohl im Falle der Selbstdefinition wie im Falle der 
Wechselimplikation wird mit der Gedankenfigur der Selbstreferenz 
operiert, die von einem Ganzen mit internen Gegensatzgliedern aus­
geht oder ein Ganzes aus solchen herstellt. Hier zeigt sich die Nähe 
des analogischen Denkens zum dialektischen, basiert doch auch die­
ses auf einer selbstreferentiellen Struktur mit interner Zweiheit und 
Gegensätzlichkeit, sei es der Subjekt-Objekt-Relation, sei es der Dif­
ferenz von Identität und Differenz u. ä. Auch hier führt der Weg von 
der Einheit zur Zweiheit und zur Einheit zurück, die sich aufhebt und 
gleichwohl wiederherstellt. Es ist diese Paradoxie, die den Anknüp­
fungspunkt des einen Denktypus an den anderen bildet. Die Pointe 
eines Witzes oder einer witzigen Bemerkung benutzt häufig gerade 
die Paradoxie, die auch das dialektische Denken charakterisiert. 
Indem die Unifizierungswitze mit der Gedankenfigur der Umkeh­
rung operieren, verwandeln sie einen Angriff in einen Gegenangriff, 
kehren also die Spitze des Speeres um, so daß der Gegner eine Ab­
fuhr mit denselben Mitteln erhält. Das Sprichwort sagt: »mit gleicher 
Münze heimzahlen« oder »die Kehrseite der Medaille zeigen«; auch 
von Retourkutsche ist in diesem Kontext die Rede.

Mit dem Mittel der Negation arbeitet auch eine zweite Klasse

32 A.a.O. 33 A.a.O.

280 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

von Witzen, die sogenannten Widersinnwitze. Sie verfolgen zumeist 
die Absicht, ein Spiegelbild der Dummheit aufzustellen. Da Dumm­
heit das Gegenteil von Klugheit ist, kann dies nur über die Negation 
geschehen.

Von Phokion wird berichtet, daß er anläßlich einer Rede zum 
Volk, die mit Beifall bedacht wurde, gesagt haben soll: »Was habe 
ich denn gesagt, was diesem dummen Volk so gefallen konnte?«34 
Der Witz benutzt folgende Bausteine:
- den positiven: Eine kluge Rede gefällt dem Volk [hätte dem Volk 

eigentlich zu gefallen] - eine dumme mißfällt ihm [hätte ihm zu 
mißfallen]

- sowie die Umkehrung: Eine dumme Rede gefällt dem Volk - eine 
kluge mißfällt ihm.

Da das Volk selbst dumm ist, findet nur die dumme Rede seinen 
Beifall; sie wird zum Spiegelbild der Dummheit des Volkes, das sich 
in ihr reflektiert.

Genaugenommen wird hier mit dem Schema der Negation der 
Negation operiert, die zur Position zurückführt. Die Dummheit der 
Dummheit ist Spiegelbild ihrer selbst. Indem sich das Volk in seiner 
Dummheit (Negation) beifällig auf die dumme Rede bezieht, die ih­
rerseits die Negation einer klugen Rede ist, ergibt sich eine an sich 
positive Abbildstruktur, deren Inhalt jedoch aus Negativa besteht. 

Ein zweites Beispiel liefert Freud mit folgender Erzählung:
»Ein Mann, der verreisen muß, vertraut seine Tochter einem Freunde an mit 
der Bitte, während seiner Abwesenheit über ihre Tugend zu wachen. Er 
kommt nach Monaten zurück und findet sie geschwängert. Natürlich macht 
er dem Freund Vorwürfe. Der kann sich den Unglücksfall angeblich nicht er­
klären. >Wo hat sie denn geschlafen?< fragt endlich der Vater. - >Im Zimmer 
mit meinem Sohn.< - >Aber wie kannst du sie im selben Zimmer mit deinem 
Sohn schlafen lassen, nachdem ich dich so gebeten habe, sie zu behüten?< - 
>Es war doch eine spanische Wand zwischen ihnen. Da war das Bett von dei­
ner Tochter, da das Bett von meinem Sohn und dazwischen die spanische 
Wand.< - >Und wenn er um die spanische Wand herumgegangen ist?< - 
Außer das<, meint der andere nachdenklich. >So wäre es möglich.<«35

Abgesehen vom Inhalt des Witzes, der recht banal ist, ergibt die Ana­
lyse folgende Struktur: Der Vater macht dem Freund einen Vorwurf 
wegen dessen Unachtsamkeit und Dummheit. Der Freund fühlt sich

34 A.a.O., S. 74. 35 A.a.O., S. 73.

Analogiedenken W 281

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

berechtigt, den Vorwurf des Vaters zurückzuweisen, weil sich die Si­
tuation aus dessen Blauäugigkeit ergab, seine Tochter in ein Haus zu 
geben, in dem sie zusammen mit einem jungen Mann leben mußte. 
Die Dummheit des Freundes ist also Spiegelbild der Dummheit des 
Vaters. So wie sich auf eine dumme Frage nur eine dumme Antwort 
geben läßt, so läßt sich auf eine dumme Handlung nur mit einer 
ebenso dummen reagieren. Die eine ist Widerschein der anderen.

Auch im Bereich der alltäglichen psychischen Fehlleistungen 
wie Versprechen, Verlesen, Verschreiben usw. lassen sich Fälle mit 
Negation, mit Verkehrung finden. Freud berichtet von der Eröffnung 
einer Sitzung des österreichischen Abgeordnetenhauses, bei der der 
Präsident erklärte: »Hohes Haus! Ich konstatiere die Anwesenheit 
von soundsoviel Herren und erkläre somit die Sitzung für geschlos­
sen [statt für eröffnet]!«36 Der lapsus linguae, der an die Stelle der 
Eröffnung, des Anfangs der Sitzung, die Ankündigung ihres Schlie- 
ßens, des Endes, setzt, erklärt sich aus dem heimlichen Wunsch des 
Präsidenten, daß die Sitzung schon beendet sein möge, da sie nichts 
Erfreuliches erwarten läßt.

Ähnliches hat sich im Deutschen Bundestag zugetragen, in dem 
die Präsidentin statt von »ausgestandenen Problemen« von »aus­
gesessenen« sprach, wobei man wissen muß, daß der damalige Kanz­
ler die Lösung von Problemen häufig nicht durch aktive Gestaltung, 
sondern durch Liegenlassen bewältigte.

Erwähnt wurde auch schon der sprachliche Patzer »auf den Chef 
aufstoßen« statt »anstoßen«. Hier drängt sich ein negativer Gedanke 
in bezug auf den Chef an die Stelle des im Trinkspruch zu erwarten­
den positiven. Obwohl es sich in den letzten beiden Fällen nicht um 
eine strikte Negation handelt, die zum jeweiligen Oppositum führt, 
sondern nur um eine schwache, um einen vagen negativen Gedan­
ken, liegt doch auch hier Negation und damit Inversion vor.

Beim Traum fungiert die Inversion als eines der häufigsten und 
beliebtesten Darstellungsmittel. Zudem weiß jeder Psychiater aus 
Erfahrung, daß die Negation einer Aussage, je heftiger und affektbe­
ladener sie ausfällt, desto eindeutiger Indiz für das Vorliegen des be­
strittenen Sachverhalts ist. Ein »so verhält es sich nicht« bekräftigt 
gerade, daß es sich so und nicht anders verhält.37 Die zärtliche Zunei­

36 S. Freud: Zur Psychopathologie des Alltagslebens, a. a. O., S. 54.
37 Vgl. S. Freud: Die Verneinung, in: Das Ich und das Es. Metapsychologische Schriften, 
Einleitung von A. Holder, Frankfurt a.M. 1992, wiederholte Aufl. 1997, S. 321-325.

282 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

gung einer Mutter maskiert nicht selten ein aggressives Verhalten; 
die altruistische Hinwendung zu einem anderen ist oft der verschlei­
erte Ausdruck eines Egoismus, dieselbe Liebe, die man einem ande­
ren zuwendet, selbst zu erfahren.

Angstträume, in denen man um einen geliebten Menschen, 
Bruder, Schwester, Vater, Mutter, fürchtet, sogar Todesangst hat, sind 
nach Freud wie alle Träume Wunscherfüllungen und somit der mani­
feste Ausdruck des Wunsches nach deren Tod. Die Darstellung durch 
das Gegenteil dient dazu, der Wunscherfüllung gegen bestimmte wi­
derstrebende Faktoren, die beim Traum eine Rolle spielen, Geltung 
zu verschaffen. Hinter der Umkehrung verbirgt sich oft der Wunsch: 
»wäre es doch so gewesen!«

Was für den Traum im ganzen gilt, gilt auch für seine einzelnen 
Bestandteile. Freud38 berichtet vom Traum einer Patientin, die, in 
scheinbarem Widerspruch zu seiner These, jeder Traum sei eine 
Wunscherfüllung, von einem gemeinsam mit der ungeliebten 
Schwiegermutter verbrachten Ferienaufenthalt auf dem Lande 
träumte. Dies scheint zunächst eine Widerlegung seiner These zu 
sein, doch die Analyse ergibt, daß der Traum tatsächlich die Gegen­
situation kennzeichnet, die Inversion eines aggressiven Gefühls ge­
gen die unsympathische Schwiegermutter.

Wegen seiner Bildhaftigkeit vermag der Traum häufig aus­
sagenlogische Negation nicht anders als durch räumliche Verkehrung 
und Spiegelsymmetrie wiederzugeben, etwa durch die Vertauschung 
von unten und oben, auf und nieder.39 Typisch ist der von Freud be­
richtete Wirtshaustraum:
»Er fährt mit großer Gesellschaft in die X-Straße, in der sich ein bescheidenes 
Einkehrwirtshaus befindet [...] In den Räumen desselben wird Theater ge­
spielt; er ist bald Publikum, bald Schauspieler. Am Ende heißt es, man müsse 
sich umziehen, um wieder in die Stadt zu kommen. Ein Teil des Personals 
wird in die Parterreräume verwiesen, ein anderer in die des ersten Stockes. 
Dann entsteht ein Streit. Die oben ärgern sich, daß die unten noch nicht fertig 
sind, so daß sie nicht herunter können. Sein Bruder ist oben, er unten, und er 
ärgert sich über den Bruder, daß man so gedrängt wird [...] Es war übrigens 
schon beim Ankommen bestimmt und eingeteilt, wer oben und wer unten 
sein soll [,..]«40

38 Vgl. S. Freud: Die Traumdeutung, a.a.O., S. 164.
39 Vgl. a.a.O., S. 329f.
40 A.a.O., S. 291.

Analogiedenken ^ 283

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

Die Traumanalyse eruiert folgenden Sachverhalt: Während im 
Traum der ältere Bruder des Patienten stets >oben< erscheint, zu den 
>oben< Einquartierten gehört oder zu den von >oben< Herunterkom­
menden, ist er im realen Leben >heruntergekommen<, befindet sich 
nach einem wienerischen Ausdruck >Parterre<, weil er Stellung und 
Vermögen verloren hat. Der Träumer selbst hingegen, der im realen 
Leben Stellung und Vermögen hat erhalten können, erscheint im 
Traum >unten<. Der Traum kehrt also die Verhältnisse um, zeigt mit­
tels der räumlichen Anordnung das genaue Gegenteil zur Realität. 
Gleiches gilt für das Auf- und Niedersteigen, von dem Freuds Patien­
ten berichten und das von Freud gedeutet wird als sexuelle Bezie­
hung der Träumer zu Personen niederen Standes. Auch hier kehrt 
der Traum die Verhältnisse der Realität um. Ebenso erschließt sich 
das Tragen und Getragenwerden durch die Umkehrung von Traum 
und Wirklichkeit: Im Traum trägt der Mann die Frau, in der Realität, 
nämlich in der Jugend des Träumers, trug die Amme den Knaben.

Insofern hier spiegelbildliche Symmetrien, inverse räumliche 
Beziehungen, Umkehrungsverhältnisse, Klappphänomene usw. vor­
liegen, bieten sich klare Anknüpfungspunkte nicht nur für das 
analogische Denken überhaupt, sondern sogar für mathematische 
Analogien. Ob die Bildlichkeit des Traumes, die die Anwendung geo­
metrischer Verhältnisse gestattet, letztlich auf eine Geometrisierung 
des Weltbildes und damit auf die Möglichkeit durchgängig mathema­
tischer Analogien hinausläuft, sei dahingestellt. Unzweifelhaft we­
nigstens ist, daß die hier beschriebene Gegensatzstruktur die extrem­
ste Form des Analogieverhältnisses ist, insofern die Ähnlichkeit bzw 
Entsprechung der Analoga hier auf der Selbigkeit des Musters ba­
siert, das in positiver wie negativer Form auftritt und so den Schluß 
von der einen Seite auf die andere gemäß dem Gesetz der Umkehr 
erlaubt.

c) Ähnlichkeit als Verschiebung

Ließen sich die bisherigen Fälle als Kontrastphänomene einstufen, 
die mit demselben Material, derselben Struktur, derselben Form nur 
in positiver oder negativer oder spiegelbildlicher Verkehrung operier­
ten und so dem analogischen Denken einen gesetzmäßigen Übergang 
durch Gegensätzlichkeit verschafften, so haben wir es bei der näch­
sten Gruppe von Beispielen mit Verschiebungen und Verzerrungen 
zu tun, die nicht mehr auf der Identität, sondern auf der Ähnlichkeit

284 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Musters basieren. Die Ähnlichkeit kann größer oder kleiner sein, 
sogar bis zur scheinbaren Unähnlichkeit reichen, wie dies am dia­
gonal gestreckten Bild von Poincare deutlich wurde. Sie kann alle 
Zwischenstufen und -grade zwischen den Extremen eines Gegensat­
zes annehmen. Zustande kommt die Abwandlung teils durch ur­
sprünglich räumliche Vorgänge wie Verschiebung, Vergrößerung 
oder Verkleinerung, Dehnung oder Zusammenziehung, Streckung 
oder Kompression, Maximierung oder Minimierung, wobei diese 
auch im übertragenen Sinne verwendet werden können, teils durch 
qualitative Manipulation wie Über- oder Untertreibung, Verstärkung 
oder Abschwächung. So ist auch die Makro-Mikrokosmos-Analogie 
ein Verhältnis nicht zwischen gleichartigen Verhältnissen, sondern 
zwischen ungleichartigen, einem größeren und einem kleineren bzw. 
einem idealisierten und einem verendlichten.

Beispiele aus dem Bereich des Witzes mögen dies belegen. Ge­
rade der Witz arbeitet häufig mit Über- und Untertreibung. Dasselbe 
gilt für Ironie, Parodie, Karikatur, Travestie, Zynismus, die teils als 
selbständige Phänomene auftreten, teils zur Unterstützung des Wit­
zes herangezogen werden. So ist die Ironie die Darstellung durch das 
Gegenteil, freilich nicht in einfacher, sondern in gesteigerter Form, 
wobei Tonfall oder schriftliche Indizien die Verkehrung und Verstär­
kung anzeigen. Parodie, Karikatur usw. stehen dem in nichts nach. 
Die Übertreibung dient der Lächerlichmachung, eventuell der Ver­
höhnung menschlicher Eigenschaften und Schwächen. Mittels ihrer 
wird Menschliches, allzu Menschliches kompromittiert.

Zur Gattung der Überbietungswitze zählt beispielsweise die 
Darstellung der Häßlichkeit einer Frau durch ihre übermäßige 
Schönheit. Von Heinrich Heine stammt folgender Witz:
»Diese Frau glich in vielen Punkten der Venus von Melos: sie ist auch außer­
ordentlich alt, hat ebenfalls keine Zähne und auf der gelblichen Oberfläche 
ihres Körpers einige weiße Flecken.«41

In dieselbe Kategorie gehört der von Freud erzählte, aus dem Wiener 
Milieu der Jahrhundertwende stammende Judenwitz, in dem ein 
Schadchen, ein jüdischer Heiratsvermittler, auftritt und dem Heirats­
kandidaten die Braut anpreist, indem er ihn durch das elterliche Haus 
der Braut führt und auf die kostbaren Möbel sowie einen Glas­
schrank mit schwerem Silber aufmerksam macht:

Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

41 Vgl. S. Freud: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewußten, a.a.O., S. 85.

Analogiedenken ^ 285

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

»>Da schauen Sie hin, an diesen Sachen können Sie sehen, wie reich diese 
Leute sind.< - >Aber<, fragt der mißtrauische junge Mann, >wäre es denn nicht 
möglich, daß diese schönen Sachen nur für die Gelegenheit zusammen­
geborgt sind, um den Eindruck des Reichtums zu machen?< - >Was fällt Ihnen 
ein?< antwortet der Vermittler abweisend. >Wer wird denn den Leuten was 
borgen!««*2

Hier bricht plötzlich, veranlaßt durch eine deplazierte Bemerkung, 
die der Absicht des Heiratsvermittlers zuwiderläuft, die Wahrheit 
durch, nämlich die tatsächliche Armut der Braut und Brauteltern, 
die noch durch den Umstand verstärkt wird, daß diese Leute nicht 
kreditwürdig sind und ihnen niemand etwas borgen würde.

Nicht mit Übertreibung des Gegenteils, sondern mit einfacher 
Übertreibung operiert eine andere Gruppe von Witzen. J. von Falke 
hat von einer Irlandreise folgenden Witz mitgebracht: In einem 
Wachsfigurenkabinett sind die Figuren des Duke von Wellington 
und seines Pferdes ausgestellt. Eine Besucherin fragt den Führer: 
»Welches ist der Duke von Wellington, und welches ist sein Pferd?«, 
worauf der Führer antwortet: »Wie es Ihnen beliebt.« * 43

Über die nicht nur durch ihr Stimmvolumen, sondern auch 
durch ihren Körperumfang bekannte Sängerin Maria Wilt lautete 
ein Witz: »Die Reise um die Wilt in 80 Tagen.«44 In dieselbe Richtung 
geht in Abänderung eines Shakespeare-Zitats der Witz über eine vor­
nehme, stattliche Dame: »jede Klafter eine Königin« statt »jeder Zoll 
ein König«.45 Oder es lautet ein Witz: »Ein großes Licht war der 
Mann eben nicht, aber ein großer Leuchter... Er war Professor der 
Philosophie.«46

Allerdings muß an dieser Stelle zugegeben werden, daß es eine 
Vielzahl von Witzen gibt, die sich der Technik der Verschiebung be­
dienen und Anspielung durch Ablenkung oder Abweichung zustande 
bringen, jedoch kultur-, gesellschafts- und sprachspezifisch sind und 
von Mitgliedern einer anderen Kulturgemeinschaft, Gesellschafts­
klasse oder Sprachfamilie nicht verstanden werden. Dies gilt für alle 
Witze, die nicht mit einer formalen Verschiebung operieren, bei der 
sprachlicher Ausdruck und Bedeutung zusammenfallen, sondern mit

41 A.a.O., S. 80.
43 Vgl. a.a.O., S. 86.
44 A.a.O., S. 91.
45 A. a. O.
46 A. a. O., S. 98.

186 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

einer, die rein äußerlichen Spracheigentümlichkeiten folgt. Folgen­
der Badewitz mag dies demonstrieren:

Zwei Juden treffen sich in der Nähe des Badehauses, der eine 
fragt den anderen: »Hast du genommen ein Bad?« Der andere ent­
gegnet: »Wieso? fehlt eins?«47

Die Komik des Witzes erschließt sich nur bei Kenntnis der deut­
schen Sprache, die außer dem selbständigen, starken Gebrauch des 
Wortes >nehmen< im Sinne von >wegnehmen< den schwachen, zum 
Hilfsverb herabgesetzten Gebrauch in Kombination mit anderen 
Wörtern kennt, z.B. >ein Bad nehmen<. Der Witz kollabiert sofort 
bei Substitution von >Bad nehmen< durch >baden<. So aber wird der 
Witz doppeldeutig durch die Verschiebung des Akzents von der abge­
schwächten auf die starke Bedeutung.

Ein anderes Beispiel, das sich sogar desselben Wortes bedient, 
liegt in folgendem Witz vor:

Der Schadchen hat dem Bräutigam versichert, daß der Vater des 
Mädchens nicht mehr lebt. Nach der Verlobung stellt sich heraus, daß 
er doch noch lebt und eine Kerkerstrafe abbüßt. Auf den Vorwurf des 
empörten Bräutigams antwortet der Schadchen: »Nun, was habe ich 
Ihnen gesagt? Ist denn das ein Leben?« 48

Hier spielt der Witz mit unterschiedlichen Erfahrungswerten 
von >Leben<, einmal als Gegensatz zu >Tod<, das andere Mal in der 
Gegenüberstellung >Leben im Reichtum< (= Wohlleben) und >Leben 
in Armut< (= erbärmliches Leben, das sich nicht zu leben lohnt, etwa 
im Sinne »es möcht' kein Hund so länger leben«).

Der Bedeutungsumfang eines Wortes, sein Neben- und Hinter­
sinn müssen bekannt sein, wenn man einen darauf basierenden Witz 
verstehen soll. Daher ist es für Angehörige anderer Sprach- und Kul­
turgemeinschaften oft so schwer, die Pointe eines Witzes zu verste­
hen. Und selbst bei Angehörigen derselben Sprachgemeinschaft fällt 
der Groschen häufig erst spät.

Was die psychopathologischen Vorkommnisse des Alltagslebens 
betrifft, so erklären sich etliche nach demselben Muster der Verschie­
bung. Ein Feldwebel instruiert seine Mannschaft, die genauen Adres­
sen nach Hause zu geben, »damit die Gespeckstücke nicht verloren­
gehen«49. Der sprachliche Patzer, der anstelle der >Gepäckstücke< die

47 A.a.O., S. 64.
48 A.a.O., S. 70.
49 S. Freud: Zur Psychopathologie des Alltagslebens, a.a. O., S. 63.

Analogiedenken ^ 287

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

>Speck-< oder >Gespeckstücke< Vordringen läßt, erklärt sich aus der 
Mangelsituation des Krieges und dem daraus erwachsenden Wunsch 
nach Nahrung, und zwar nach besonders kalorienreicher, energiehal­
tiger, wie sie mit Speck verbunden wird. An die Stelle des zu erwar­
tenden regulären Wortes schiebt sich hier eine Assoziation in Steige­
rungsform.

Freilich gilt auch hier, daß viele Sprachschnitzer nur durch 
Wort- und Klangassoziationen zustande kommen, etwa wenn ein 
Herr einer jüngeren Dame, deren Gatte kürzlich gestorben ist, sein 
Beileid ausspricht und hinzusetzt: »Sie werden Trost finden, indem 
Sie sich völlig Ihren Kindern witwen« statt >widmen<. Oder wenn 
derselbe Herr die Dame in einer Abendgesellschaft fragt: »Haben 
Sie heute die Auslage bei Wertheim gesehen? Sie sind ganz dekolle­
tiert« statt >dekoriert<.50

Besonders ausgeprägt finden sich Verschiebungen beim Traum. 
Neben der Verdichtung, der Überdetermination, hat Freud die Ver­
schiebung als das zweite Hauptmerkmal des Traumes herausgestellt. 
Kraft ihrer erhält dieser so häufig sein phantastisches, absurdes, ja 
groteskes Aussehen.

Wie schon das Zustandekommen der Verdichtung, so erklärt 
Freud auch das Zustandekommen der Verschiebung empirisch-psy­
chologisch, nämlich dergestalt, daß nicht immer das im Wachzustand 
bedeutendste, affektgeladenste, psychisch energiereichste Moment 
auch im Traum zum Bedeutungsträger wird, sondern nicht selten 
das Marginalste. Dies hat seinen Grund darin, daß die aus dem Wach­
bewußtsein bekannte Zensur bis ins Unterbewußtsein reicht und nur 
die Passage unanstößiger, unauffälliger Gedanken gestattet. Daher ist 
die retrospektive Aufschlüsselung der verschobenen Traumgedanken 
im Ausgang vom manifesten Trauminhalt und seinen Elementen oft 
so schwierig; denn zur Verfolgung und zur Erkenntnis des Verschie­
bungsweges bedarf es stets eines Leitfadens. Da sich beim Traum 
jedes Element zur Verschiebung auf jedes andere eignet, legt die As­
soziation bei der Traumdeutung viele Leitfäden nahe. Von der empi­
risch-psychologischen Interpretation Freuds sei im folgenden abge­
sehen und lediglich die bislang eingeschlagene formale, strukturelle 
Interpretation weiterverfolgt, die die Gesetzmäßigkeiten der Ver­
schiebungsarbeit zu eruieren sucht.

Einen ersten Hinweis liefert der von Freud geschilderte Traum

50 A.a.O., S. 62.

288 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

einer Patientin, in dem diese engelgleich, in ein weißes Kleid gehüllt, 
mit einem Blütenzweig von oben herabsteigend erscheint.51 Da die 
Patientin bei der Analyse mit dieser Erscheinung ein Gemälde von 
Mariä Verkündigung assoziiert, auf dem ein Unschuldsengel mit 
einem weißen Lilienstengel auftritt, dürfte die Anspielung auf sexu­
elle Unschuld und Reinheit unverkennbar sein. Am Ende des Trau­
mes jedoch sind die Lilienblüten weitgehend verwelkt und abgefal­
len, zudem handelt es sich um rote Blüten, womit sexuelle Schuld 
angedeutet wird. Unter Beibehaltung desselben Motivs, nämlich des 
Lilienstengels, hat sich hier eine Wandlung von weißen zu roten 
Blüten, von frischen zu verwelkten vollzogen. Die Verschiebung ist 
hier eine farbliche mit dem Hinweis auf eine dahinterstehende sexu­
elle.

Noch einprägsamer dokumentiert der Traum >Irma< die Ver­
schiebungsarbeit, indem hier metamorphotisch Personen verschoben 
werden.52 Unter Wahrung der Identität einer bestimmten Person 
oder genereller eines Ich überhaupt verwandeln sich hier Gestalten 
ineinander. Die Hauptperson des Traumes, Irma, eine Patientin 
Freuds und von ihm im Traum vorgestellt in einer spezifischen Un­
tersuchungshaltung, verwandelt sich nacheinander in verschiedene 
andere Personen. Zunächst nimmt sie die Gestalt einer anderen Pa­
tientin an, mit der sie Freud zu vertauschen wünscht. Da Irma An­
zeichen von Diphtherie aufweist, gleitet sie, offensichtlich geleitet 
durch die Sorge Freuds um seine älteste Tochter, in deren Gestalt, 
um dann zu einer namensgleichen anderen Patientin überzuwech­
seln, die er durch Intoxikation verloren hat. Im weiteren Verlauf des 
Traumes verwandelt sich Irmas Persönlichkeit weiter: Sie wird zu 
einem Kind, wie es in der öffentlichen Ordination eines Kinderkran­
kenhauses untersucht und behandelt wird, wobei die Anregung zu 
diesem Übergang offenbar durch die Erinnerung an Freuds jüngste 
Tochter, auf jeden Fall an ein Mädchen im Kindesalter, erfolgt. Durch 
das Sträuben beim Mundöffnen wird dieselbe Irma zur Anspielung 
auf eine andere von Freud untersuchte Patientin, dann zu seiner ei­
genen Frau und dann noch zu einer Reihe anderer Personen.

Solche und ähnliche Metamorphosen sind typisch für Träume, 
und nicht nur für diese, sondern auch für Märchen und Sagen.53 Sie

51 Vgl. S. Freud: Die Traumdeutung, a.a.O., S. 322 f.
52 Vgl. a.a.O., S. 298f.
53 In Novalis' Roman Heinrich von Ofterdingen wird eine ähnliche Metamorphose ge­

Analogiedenken ^ 289

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

begegnen in dreierlei Form: Entweder wird eine Person zur Sammel­
person, die aktuelle Züge, Eigenschaften, sogar Worte anderer Per­
sonen aufnimmt und in sich vereint unter Beibehaltung ihres eige­
nen Aussehens, oder sie wird zur Mischperson, die sich aus den 
Eigenschaften zweier oder mehrerer Personen zusammensetzt54, 
oder aus der Projektion zweier Personen und ihrer äußeren wie inne­
ren Merkmale geht eine neue, dritte Person hervor, die die Gemein­
samkeiten beider repräsentiert, wobei sich die übereinstimmenden 
Züge verstärken, die abweichenden abschwächen.55 Ohne den durch­
gehenden Leitfaden einer Person in dieser oder jener Form brächen 
die diversen Zustände und Situationen auseinander, sie ständen un­
verbunden nebeneinander oder tauchten unverbunden nacheinander 
auf, ohne daß die Transmutation einsichtig wäre. Die Möglichkeit 
einer Transformation ineinander im Ausgang von einem bestimmten 
Zustand verlangt eine graduell sich modifizierende Grundstruktur, 
deren diverse sukzessiv aufeinanderfolgende Zustände als zuneh­
mende Abweichung von der Ausgangssituation interpretiert werden 
können. Insofern ermöglicht jeder vorangehende Zustand die Er­
schließung des folgenden in Form einer Antizipation oder, mit Hus- 
serls Worten, einer Protention, und jeder nachfolgende die Erschlie­
ßung des vorangehenden durch Retention.

Beim Traum läßt sich noch eine andere Art der Verschiebung 
konstatieren, nicht nur eine qualitative Modifikation, sondern auch 
eine räumliche und zeitliche Vertauschung der Traumteile unterein­
ander. Dies ist auch der Grund, weshalb die räumliche und zeitliche 
Ordnung der Traumwelt eine total andere ist als die des Wach­
zustands. Für den Traum ist es nichts Ungewöhnliches, daß sich bei­
spielsweise ein Boot auf dem Dach eines Hauses befindet oder eine 
Figur ohne Kopf läuft.56 Dieser Sachverhalt ist auch von Kinderzeich­

schildert, indem der Held zum Stein, zur Pflanze, zum Tier wird. Es heißt: »Heinrich 
wird im Wahnsinn Stein - [Blume] klingender Baum - goldner Widder - Heinrich errät 
den Sinn der Welt - Sein freiwilliger Wahnsinn. Es ist das Rätsel, was ihm aufgegeben 
wird.« (Novalis Werke, hrsg. und kommentiert von G. Schulz, München 1969, 3. Aufl. 
1987 auf der Grundlage der 2., neubearbeiteten Aufl. 1981, S. 286).
54 In diese Rubrik gehören auch die Mensch-Tiergestalten der ägyptischen Mythologie, 
der griechischen Sagen (z. B. der Kentaur, der halb Mensch, halb Pferd ist, oder Pegasus, 
das geflügelte Pferd) sowie des Alten Testaments (Engelsgestalt als Mensch mit Vo­
gelflügeln).
55 Vgl. S. Freud: Die Traumdeutung, a.a.O., S. 299, 301.
56 Vgl. a. a. O., S. 284.

290 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

nungen und Darstellungen primitiver Völker bekannt57, nicht weni­
ger von Gemälden Wahnsinniger wie aus der hohen Kunst58, wo 
nicht selten Personen auf dem Kopf stehen oder quer durch die Luft 
fliegen. Nicht nur, daß Kinder und Primitive noch nicht gelernt ha­
ben, die untere, sich zugewandte Seite eines Blattes Papier als Boden 
zu fixieren und so den Menschen auf die Füße zu stellen, die räumli­
che Anordnung scheint hier völlig belanglos zu sein, wichtig ist of­
fensichtlich nur die jeweilige Figur selbst, gleich, vor welchem Hin­
tergrund und in welcher Zuordnung.

Auch die zweite Auffälligkeit des erwähnten Traumes, der lau­
fende Mensch ohne Kopf, der für die Wirklichkeit absolut unreali­
stisch ist, ist für den Traum nicht atypisch. Man erinnere sich der 
Gemälde eines Hieronymus Bosch, die auseinandergerissene Körper­
teile, geflügelte, endoskopische Organe und Organteile zeigen, ohne 
auf deren Zusammenhang und räumliche Anordnung zu achten, und 
offensichtlich die Wiedergabe traumhafter Visionen sind.

Ähnliches ist bezüglich der zeitlichen Ordnung festzustellen. 
Obwohl auch der Traum die zeitliche Folge kennt, braucht er sich 
nicht an die wirkliche Folge zu halten. Die zeitliche Sukzession, sei 
es das reine Nacheinandersein oder die kausale Sequenz, kann im 
Traum vertauscht werden oder auch als Simultaneität auftreten.59 
Die Bildhaftigkeit des Traumes und die mit ihr gegebene Simultanei- 
tät begünstigen gegenüber der Sukzessivität der Wirklichkeit eine 
zeitliche Verschiebung, sogar eine gleichzeitige Darstellung aufein­
anderfolgender Vorgänge.

Dies ist auch der Grund, weshalb sich die Logik des Traumes 
grundlegend von der der Wirklichkeit und den in ihr gültigen Sätzen: 
dem Satz der Identität, des auszuschließenden Widerspruchs und des 
ausgeschlossenen Dritten unterscheidet. Wie das Moment der Ver­
dichtung und Mehrdeutigkeit des Traumes die Geltung der Gesetze 
der Wachlogik dementiert und im Unterschied dazu gerade Wider­
sprüchliches, Gegensätzliches toleriert, so läßt auch das Moment der 
Verschiebung an die Stelle logisch-zeitlicher Folge mit Vorliebe 
Gleichzeitigkeit treten. Von den anderen psychischen Phänomenen

57 Z.B. von Indianerstämmen.
58 Z.B. Chagalls.
59 Die von Freud: Die Traumdeutung, a. a.O., S. 318 ff., gegebene Erklärung, daß kausa­
le Sequenz oft als Vor- und Haupttraum oder als Haupt- und Nachtraum begegnet, 
dürfte die Situation nicht genau treffen.

Analogiedenken ^ 291

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

unterscheidet sich der Traum insofern, als seine visuelle Vorstel­
lungsart zu einem eigenen Weltbild mit eigener Logik führt.60

Fassen wir die bisher aufgezeigten Verschiebungsmöglichkeiten 
bei Witz, psychopathologischen Vorgängen des Alltagslebens und 
Traum zusammen, so ergeben sich folgende Gesetzmäßigkeiten: er­
stens die räumliche und zeitliche Verschiebung unter Beibehaltung 
der Struktur (des Musters), zweitens die quantitative Verschiebung 
aufgrund geometrischer Eigenschaften, die auch im übertragenen 
Sinne verstanden werden kann und zur Vergrößerung oder Verklei­
nerung, Maximierung oder Minimierung, Über- oder Untertreibung 
usw. führt, und drittens die qualitative Verschiebung als kontinuier­
liche, zumindest graduelle Modifikation einer Grundstruktur.

d) Ähnlichkeit als mimetisches Verhältnis

Zum Analogiedenken gehört außer den bisher beschriebenen Typen 
von Ähnlichkeit als Negation bzw. spiegelbildlicher Verkehrung 
einer identischen Struktur und als Verschiebung des Darzustellen­
den: beim Traum der Traumgedanken zum Trauminhalt, beim Witz 
des indirekt Ausgedrückten zum direkt Ausgesagten, beim Verspre­
chen, Verlesen, Verschreiben usw. des regulär Erwarteten zum tat­
sächlich Ausgesprochenen noch ein anderer Typus von Ähnlichkeit, 
wie er sich aus der semantischen Beziehung zwischen Darzustellen­
dem und Darstellung ergibt. Auf ihn läßt sich das Urbild-Abbild-Ver- 
hältnis anwenden.

Diesem Typus begegnet man schon früh in der Philosophie- und 
Geistesgeschichte, etwa bei Platon im Liniengleichnis der Politeia, in 
der Einleitung zum Parmenides oder im Timaios. Immer geht es dar­
um, zwischen diversen Ebenen - hier der ideellen und realen - zu 
vermitteln. Hierzu lassen sich zwei Vermittlungsmodelle denken, 
entweder das einseitige Dependenzverhältnis zwischen Ur- und Ab­
bild oder das Subordinationsverhältnis, das die zu Vermittelnden 
einem übergeordneten Vermittlungsgrund unterwirft. Geschieht 
letzteres, wie dies in der Einleitung zum Parmenides hypothetisch

60 Dasselbe gilt für die Zustände des Wahnsinns, der Paranoia usw. S. Freud: Der Witz 
und seine Beziehung zum Unbewußten, a.a.O., S. 184, weist auf die Vermutung Grie­
singers hin, daß die Delirien Geisteskranker die Funktion der Mitteilung haben, aller­
dings nur dann von uns verstanden werden, wenn wir nicht die Anforderungen des 
normalen Denkens an sie stellen.

292 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

durchgespielt wird, indem durch Bezug auf einen gemeinsamen Ver­
mittlungsgrund außerhalb der zu vermittelnden Glieder als tertium 
comparationis die Glieder miteinander verglichen werden, so gelangt 
man zum begriffstheoretischen System mit seinem pyramidalen 
Aufbau und seiner dihairetischen Logik. Mit der Heraussetzung des 
Vermittlungs- und Vergleichsgrundes ist stets die Gleichschaltung 
der subordinierten Glieder verbunden. Anders im Urbild-Abbild­
Verhältnis, das an einer Stufung festhält, freilich nicht zwischen Be­
griff und Anschauung, sondern innerhalb derselben Vorstellungsart. 
Hier zeigen sich Nähe wie Ferne des Analogiedenkens zum begriff­
lichen Denken. An dieser Stelle wird aber auch der Unterscheidungs­
punkt beider sichtbar. Während die Begriffstheorie und dihairetische 
Logik auf der Subordination gleichrangiger Instanzen unter einen 
gemeinsamen Oberbegriff basiert und so zu Über- und Unterordnun­
gen gelangt, verbleibt die Analogietheorie grundsätzlich auf dersel­
ben Ebene und operiert mit der Gedankenfigur einer Zweiheit in der 
Einheit wie einer Einheit in der Zweiheit. Gleichwohl bleibt auch in 
dieser Konzeption gleichsam intern die Einsinnigkeit der Ausrich­
tung des einen Relats am anderen erhalten.

Zur Erklärung des Zustandekommens der Ebenbildlichkeit bzw 
der Entsprechung hat Wittgenstein in seiner Abbildtheorie im Trac- 
tatus logico-philosophicus, in dem er das Verhältnis >Sprache - Wirk­
lichkeit als Abbildverhältnis interpretiert, den Begriff der »Form der 
Abbildung«61 eingeführt und ihn von dem der »Form der Darstel­
lung«62 unterschieden. Mit dem ersteren ist die Gleichartigkeit, mit 
dem zweiten die Ungleichartigkeit gemeint. In jedem Abbildverhält­
nis muß es sowohl Gemeinsamkeiten wie Differenzen geben, an­
dernfalls, bei Suspendierung aller Differenzen, fielen beide Relata 
zusammen, während sie bei totaler Heterogenität inkompatibel wä­
ren. Das Eigensein des Abbildes gegenüber dem Original - die »Form 
der Darstellung« - ist es nun, die seine Andersheit bedingt. Was je­
weils als Gemeinsamkeit und was als Unterschied fungiert, hängt von 
empirisch-psychologischen Faktoren ab. Sind es im einen Falle Form, 
Größe, Anordnung der Elemente, Farbe u. ä., worin das Abbild dem 
Original gleicht, so sind es im anderen Falle gerade diese Eigenschaf­
ten, worin es sich von ihm unterscheidet. Man denke sich eine reali­

61 L. Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, Nr. 2.17, in: Schriften 1, Frankfurt 
a.M. 1969, S. 15.
62 A.a.O., Nr. 2.173, S. 16.

Analogiedenken ^ 293

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

stische Abbildung zweier Fechter hinsichtlich Größe, Haltung und 
Farbe, die nur hinsichtlich der Dimension, nämlich als zweidimensio­
nales Gebilde, von der realen dreidimensionalen Körperwelt ab­
weicht. Die Reduktion kann von der Plastizität bis zur realen Größe, 
typischen Stellung, Farbgebung usw. reichen. Auch noch an Strich­
männchen - schwarzen Strichen auf weißem Grund - ist die Über­
einstimmung mit dem Original erkennbar, wenngleich alle anderen 
Übereinstimmungskriterien aufgegeben sind. Ein Minimum an Ge­
meinsamkeiten ist jedoch unerläßlich, um trotz aller Abweichung 
den semantischen Zusammenhang zu garantieren.

Dies gilt auch für den Traum. Zwischen Trauminhalt und 
Traumgedanken muß es trotz aller Verschiebung, aller Verstellung 
und Verzerrung Gemeinsamkeiten geben, mögen sie im Muster, in 
der Anordnung der Teile, in der Gesamtsituation oder im Detail be­
stehen.

Hier stellt sich nun allerdings eine schwierige Frage, nämlich 
die, welches Glied innerhalb dieser Beziehung als Urbild und welches 
als Abbild fungiert. Freud und seine Nachfolger, u. a. auch der dem 
impliziten Sprachdenken Freuds aufgeschlossene Habermas63, gehen 
wie selbstverständlich von der Voraussetzung aus, daß die retrospek­
tiv durch Traumdeutung zu gewinnenden latenten Traumgedanken, 
deren Gefüge unserer normalen Wachlogik entspricht und sich daher 
unserem Verstehen erschließt, das Ursprüngliche und Zugrunde­
liegende seien, demgegenüber der oft absurd erscheinende und 
schwer verständliche Traum das Derivative, Verstellte und Verzerrte 
darstelle. Es läßt sich aber auch umgekehrt die These vertreten, daß 
der Traum das Erste, Ursprüngliche, weil faktisch Vorausgehende sei 
und die assoziativ angeschlossenen Traumgedanken lediglich ein 
Ableitungsprodukt. Für die Beurteilung der Logik hat dies entschei­
dende Konsequenzen: Im ersten Fall, welcher die These der Rationa­
listen ist, gibt die normale Wachlogik mit ihrer Eindeutigkeit und 
Identität, ihrem Ausschluß von Widerspruch sowie der Unmöglich­
keit eines Dritten den Maßstab und die Orientierungsgrundlage ab, 
während der Traum mit seiner Mehrdeutigkeit, dem Stehenlassen 
von Widersprüchlichem und Gegensätzlichem, der Gleichzeitigkeit 
des Sich-Ausschließenden als durch die Traumarbeit des Unbewuß­
ten verwirrt, verstellt, verzerrt und unverständlich gemacht gilt. Im

63 Vgl. J. Habermas: Erkenntnis und Interesse, Frankfurt a.M. 1968, 6.Aufl. 1981, 
S. 266, 274.

294 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

zweiten Fall wird die Eigenständigkeit und Originalität der Traumlo­
gik unterstellt, nicht zuletzt, weil sie sich dem analogischen Denken 
erschließt, während das Zustandekommen der normalen Wachlogik 
durch Reglementierung, Auswahl und Einspruch der kritischen Ver­
nunft erklärt wird. Als künstliches Abstraktionsprodukt gibt sie nicht 
die Gesamtheit der Wirklichkeit wieder, sondern nur das, was sich 
dem konsistenten, kohärenten Denken fügt, während die Traumlogik 
gerade die Fülle des Lebens mit seiner Mehrdeutigkeit und Wider­
sprüchlichkeit erschließt.

Eine ähnliche Beobachtung läßt sich beim Witz machen. Wäh­
rend wir es bei den bisher angeführten Witzen zumeist mit geistrei­
chen, intellektuell anspruchsvollen zu tun hatten, gibt es eine Klasse 
von Witzen, die sogenannten Kalauer, die von Freud und den meisten 
anderen Witztheoretikern aufgrund der Tatsache, daß sie mit der 
bloßen Worthülse, dem Klang, spielen, als geistlos und niedrig einge­
stuft werden. In ihnen geht es um das Wort als Wort, nicht um den 
Wortsinn. Sie sind reine Klangspiele (daher auch der Terminus 
>Klangwitze<). Als Beispiel für einen Kalauer möge ein Vers aus Wal­
lensteins Lager dienen, die Predigt des Kapuziners:
»Kümmert sich mehr um den Krug als den Krieg,

Wetzt lieber den Schnabel als den Sabel [...]
Frißt den Ochsen lieber als den Ochsenstirn [...]
Der Rheinstrom ist worden zu einem Peinstrom,
Die Klöster sind ausgenommene Nester,
Die Bistümer sind verwandelt in Wüsttümer [...]
Und alle die gesegneten deutschen Länder,
Sind verkehrt worden in Elender.«64

In den weiteren Umkreis dieses Witztypus gehören auch solche, in 
denen die Klangverschiebung die gedankliche überwiegt. Z.B. »Ich 
bin tete-a-bete mit ihm gefahren.«65 Die Reduktion dieses Witzes 
ergibt die Sätze: erstens >ich stehe tete a tete mit X<, zweitens >X ist 
ein dummes Vieh<. Statt dieser beleidigenden Äußerung kaschiert 
der Witz die Charakteristik von X als dummes Vieh, läßt sie jedoch 
in der Verschiebung von t zu b durchschimmern. Die Pointe des Wit­

64 F. Schiller: Wallensteins Lager, Vers 500ff., in: Sämtliche Werke, auf Grund der Ori­
ginaldrucke hrsg. von G. Fricke und H. G. Göpfert in Verbindung mit H. Stubenrauch, 
Bd.2, München 1959, S. 292 f.
65 S. Freud: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewußten, a. a. O., S. 41.

Analogiedenken ^ 295

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

zes besteht in der klanglichen Verschiebung, in der oder hinter der 
sich die gedankliche verbirgt, quasi mitgeht.

Außer den geistlosen Witzen, die als Klangspiele auftreten, gibt 
es jene, die sich durch besondere Dummerhaftigkeit auszeichnen, in­
dem sie zwar den Anschein der Logik erwecken, tatsächlich aber auf 
einem Denkfehler basieren. Ein Beispiel hierfür ist folgendes:

»Ein Herr kommt in eine Konditorei und läßt sich eine Torte geben; bringt 
dieselbe aber bald wieder und verlangt an ihrer Statt ein Gläschen Likör. Die­
ses trinkt er aus und will sich entfernen, ohne gezahlt zu haben. Der Laden­
besitzer hält ihn zurück. >Was wollen Sie von mir?< - >Sie sollen den Likör 
bezahlen.< - >Für den habe ich Ihnen ja die Torte gegeben.< - >Die haben Sie 
ja auch nicht bezahlt.< - Die habe ich ja auch nicht gegessen.«« 66

Der Denkfehler besteht darin, daß hier zwei völlig voneinander un­
abhängige Vorgänge, das Zurückbringen der Torte und das Nehmen 
des Likörs, vom Kunden in eine Beziehung gesetzt werden, und zwar 
in die einer Entschädigung, die aus der Sicht des Verkäufers nicht 
verstanden wird und normalerweise auch nicht verstanden werden 
kann. Die Logik des Käufers konfligiert hier mit der Logik des Ver­
käufers. Das >dafür« wird doppeldeutig, insofern es aus der Sicht des 
einen das >dafür nehmen<, aus der Sicht des anderen das >dafür be- 
zahlen< bedeutet.

Oder ein weiterer Witz:
»Ein Verarmter hat sich von einem wohlhabenden Bekannten unter vielen 
Beteuerungen seiner Notlage 25 fl. geborgt. Am selben Tage noch trifft ihn 
der Gönner im Restaurant vor einer Schüssel Lachs mit Mayonnaise. Er 
macht ihm Vorwürfe: >Wie, Sie borgen sich Geld von mir aus und dann be­
stellen Sie sich Lachs mit Mayonnaise. Dazu haben Sie mein Geld ge- 
braucht?< >Ich verstehe Sie nicht<, antwortet der Beschuldigte, >wenn ich kein 
Geld habe, kann ich nicht essen Lachs mit Mayonnaise, wenn ich Geld habe, 
darf ich nicht essen Lachs mit Mayonnaise. Also wann soll ich eigentlich es­
sen Lachs mit Mayonnaise?««67

Der Denkfehler resultiert auch hier daraus, daß zwei Logiken aufein­
anderprallen, die des Reichen, derzufolge dem Armen überhaupt 
nicht zusteht, Lachs zu essen, und die des Armen, derzufolge er eben­
so berechtigt ist wie der Reiche, sich eine Delikatesse einzuverleiben. 
Für den Armen ergibt sich so die Gedankenkombination, ausgedrückt

66 A.a.O., S. 75.
67 A.a.O., S. 65.

296 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds

durch das Spiel mit den Worten >kann, >darf<, >soll<, bei Geldmangel 
könne er keinen Lachs essen, bei Geldbesitz dürfe er keinen Lachs 
essen, in welcher Situation solle er denn Lachs essen.

Warum habe ich diese Witzbeispiele angeführt? In welchem 
Verhältnis stehen sie zum Traum und zur doppelten Interpretati­
onsmöglichkeit der Beziehung von Trauminhalt und latenten Traum­
gedanken sowie zum damit zusammenhängenden Status der Logik? 
Bisher wurde die spezifische Gedankenkombination in Witzen aus 
der Verdichtungs- und Verschiebungsarbeit der Witztechnik erklärt, 
wobei die normale Logik und Gedankenkombination den Ausgang 
und ständigen Referenten bildete. Nun wissen wir jedoch aus Kinder­
spielen, zu denen Reim, Alliteration, Refrain, Gedankenspiele gehö­
ren, daß der Lustgewinn um so größer ist, je willkürlicher, wahlloser, 
unverständlicher aus der >normalen< Sicht der Erwachsenen dummer- 
haftige Wort- und Gedankenkombinationen sind. Das Kind operiert 
völlig frei und ungebunden mit Worten und Gedanken, erweist sich 
insofern als schöpferisch in bezug Wort- und Gedankenkombinatio­
nen. Dieser infantile Zustand hat sich beim Witz ins Erwachsenen­
alter hinübergerettet, während er normalerweise im Laufe der intel­
lektuellen Entwicklung mehr und mehr eingeschränkt wird und 
verlorengeht. Könnte dieser Umstand nicht auf die Tatsache weisen, 
daß die Kinderlogik mit ihrer Mehr- und Vieldeutigkeit, ihrer Wider­
sprüchlichkeit, die wir als >Kinderdummheit< bezeichnen, wie sie 
auch im Witz vorliegt, die ursprünglichere ist, von der unsere >nor- 
male< Logik lediglich ein künstliches, reglementiertes Ableitungspro­
dukt darstellt? Nicht wäre dann die Logik des Witzes aus der norma­
len Logik durch Verschiebung entstanden, sondern umgekehrt die 
normale Logik aus der Witzlogik durch Auswahl und Reglementie­
rung. Für das Verhältnis des analogischen Denkens zum angeblich 
schlüssigen der normalen Logik hätte dies die Konsequenz, daß es 
diesem vorgängig, nicht nachfolgend wäre, zumindest gleichrangig 
mit ihm. Auf jeden Fall ist mit der diskriminierenden These, die das 
Analogiedenken ins Irrationale verbannt wissen will, aufzuräumen, 
da Rationalität hier nur aus der Perspektive der >normalen< Logik 
gesehen wird.

Analogiedenken W 297

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versuch einer Logik des Analogiedenkens*

Karen Gloy

1. Die Logik - ein historisches oder ahistorisches Projekt?

Die klassische, auf Aristoteles zurückgehende Logik ist wie alle Gei­
stesprodukte nicht nur historisch entstanden, sondern auch zeit- und 
kulturbedingt, einem speziellen Denktypus angehörig, mag sie auch 
innerhalb ihres eigenen, durch die Axiome fixierten Rahmens all­
gemein und notwendig sein.

Einer solchen provokativen These ist stets widersprochen wor­
den mit dem Argument, daß die Logik schlechthin atemporal und 
universell sei und in transzendentalphilosophischem Sinne Bedin­
gung der Möglichkeit jedes sinnvollen Denkens und Sagens sowie 
Erkennens. Nur unter Einhaltung ihrer Axiome: des Grundsatzes 
der Identität, des auszuschließenden Widerspruchs und des aus­
geschlossenen Dritten seien widerspruchsfreie Aussagen möglich, 
andernfalls stünden dem Nonsens Tür und Tor offen. Und hat nicht 
schon Platon im Parmenides* 1 bereits vor Ausarbeitung der Logik 
durch Aristoteles bemerkt, daß an wohlunterschiedenen Ideen (Be­
griffen) und deren kohärenter Beziehung festzuhalten sei, wenn man 
überhaupt Philosophie, sinnvolles Argumentieren betreiben wolle?

Die klassische Logik hat ihren spezifischen Gegenstandsbereich: 
wohlunterschiedene, wohldefinierte und durchgängig bestimmte 
Objekte, die aufgrund ihrer Wohlunterschiedenheit nachträglich in 
Beziehung zueinander gesetzt werden können; nur solche genügen 
den formalen Gesetzen der klassischen Logik.

Was aber geschieht, wenn inkompatible Phänomene auftreten?

* Leicht veränderte Fassung eines Vortrags, der unter dem Titel Kalkulierte Absurdität 
- Die Logik des Analogiedenkens auf einem Symposium »Rationalitätstypen« in Lu­
zern am 30./31. Mai 1997 gehalten und im gleichnamigen Symposiumsband im Alber­
Verlag, Freiburg, München 1999, S. 213-243, gedruckt wurde.
1 Platon: Parmenides 135 b f.

298 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versuch einer Logik des Analogiedenkens

Und solche gibt es de facto seit Bestehen der Logik. Schon Aristoteles 
wurde durch die contingentia futura genarrt2, wie sie sich am Bei­
spiel der morgen bevorstehenden Seeschlacht bei Salamis paradigma­
tisch fassen lassen. Ist es vom Heute aus überhaupt notwendig zu 
sagen, daß morgen eine Seeschlacht entweder stattfindet oder nicht 
stattfindet? Gilt ein Determinismus oder ein Indeterminismus; wel­
cher Wahrheitswert kommt Aussagen über Zukünftiges zu? - In der 
mittelalterlichen Scholastik war es das christliche Dogma von der 
Trinität, das die Logiker vor die Frage nach einer Dreiheit in der Ein­
heit Gottes stellte und eine Lösung in der Dreifaltigkeit des einen 
Gottes zu finden schien. - Im 19. Jahrhundert häuften sich in Mathe­
matik und Physik die Antinomien: das bekannte mengentheoretische 
Paradox, daß die Menge aller Mengen diese in gleicher Weise ent­
halte wie nicht enthalte, das Komplementaritätsphänomen von Teil­
chen- und Wellennatur des Lichts, das eine Doppelnatur des Lichts 
unterstellt, die die beiden widersprüchlichen Phänomene vereint, 
usw. Wurden diese Probleme zunächst auch marginalisiert und igno­
riert, so wuchsen sie schließlich zu Anomalien heran, die zu einer 
Strukturkrise der Mathematik und Physik führten und zu einem 
Umdenken zwangen, das die alten, traditionellen Denkformen 
sprengte.

Und wie steht es überhaupt mit der Vorstellungswelt des ma­
gisch-mythischen Denkens, die von einer grenzüberschreitenden 
Alleinheit der Dinge lebt und bis heute in der Kunst und vor allem 
in der Dichtersprache wachgehalten wird. Gerade die poetische, sym­
bolische Sprache der Dichtung beansprucht, eine ursprüngliche, so­
zusagen >adamitische< Sicht auf die Dinge freizugeben und diese in 
ihrer Fluidität, in ihrer strömenden, durchdringenden Einheit auf­
zuweisen. Ist dieses Weltbild bar jeder Logizität, Rationalität und 
Wissenschaftlichkeit, oder impliziert es eine andere Logik und Ratio­
nalität? Möchte man es zunächst auch als alogisch, irrational, dem 
Aberglauben anheimgegeben abweisen, so zeigt sich die Fragwürdig­
keit einer solchen Einstellung, sobald man bedenkt, daß die aller­
jüngsten Wissenschaftsdisziplinen, die ausdrücklich als Wissenschaf­
ten akzeptiert werden wie die Chaostheorie, die fraktale Geometrie,

2 Vgl. Aristoteles: Peri hermeneias, 9. Kap., 19 a39 - b2; vgl. W Stegmüller: Haupt­
strömungen der Gegenwartsphilosophie, Bd. 2, 7. Aufl. Stuttgart 1986, S. 182 ff.; 
D. Frede: Aristoteles und die >Seeschlacht<. Das Problem der contingentia futura in De 
interpretatione 9, Göttingen 1970.

Analogiedenken ^ 299

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

die Quantentheorie, die Mathematik des Verschwommenen, mit 
ganz ähnlichen Vorstellungen der Fluidität, Diaphanität und Tran- 
sitivität, d.h. der Auflösung des scheinbar festen Objekts in eine Se­
quenz von Stadien operieren. Sie kommen überein in der Kritik der 
klassischen Gegenstandstheorie und deren Substitution durch eine 
dynamische Theorie, die anstelle des starren Gegenstandsbegriffs 
der Tradition ein relatives Gefüge setzt.

Die genannten Beobachtungen werfen die Frage nach einer Re­
paratur der klassischen Logik auf. Wie weit reicht sie? Betrifft sie nur 
die Korrektur und Komplettierung gewisser Axiome, oder handelt es 
sich um eine Substitution der gesamten Logik durch eine konkur­
rierende alternative Logik, die eine zweite, selbständige neben der 
traditionellen ausmachen würde. Entsprechend tendieren die nicht­
klassischen Logiken entweder zur Anpassung der immer noch tradi­
tionell verfaßten Logik an die Realität durch Einführung von Para­
metern, beispielsweise durch Einführung des Zeitparameters oder 
desjenigen der Modalität, der Epistemik, der Deontik, womit teils 
Fragen nach der Art und Weise des Wahrseins und der Kenntnisnah­
me von Sätzen beantwortet werden, teils solche nach der Art der 
Einordnung von Sätzen in die Zeit, in einen Pflichtenkodex usw., 
oder aber sie tendieren zur Erweiterung der Zweiwertigkeit >wahr - 
falsch< in Richtung auf Mehrwertigkeit - endliche oder unendliche - 
durch Einführung neuer Wahrheitswerte wie >halbwahr<, >Grade von 
Wahrheit<, >unbestimmt<, >sinnlos<, >Wahrheitslücke< usw.3

Denkbar ist aber auch eine Interpretation, die die klassische Lo­
gik auf einen bestimmten Objektbereich einschränkt und sie samt 
diesem in einer umfassenderen alternativen Logik fundiert, die die 
Fluidität und Transitivität der Objekte mitberücksichtigt. Basis einer 
solchen Logik wäre nicht eine undifferenzierte Ursuppe, das Chaos 
oder ein entropischer Zustand, sondern eine graduell abgestufte To­
talität transversal verbundener Systeme bzw. Welten. Ein solches 
Programm soll hier unter dem Titel einer analogischen Logik ver­
folgt werden. Obgleich Titel und Projekt ungewöhnlich erscheinen, 
sind sie so neu nicht, da das Modell der Querverbindung von Syste­

3 Vgl. die Modallogikim engeren Sinne, die mit den Modalitäten >Möglichkeit<, >Wirk- 
lichkeit<, >Zufälligkeit< operiert, die epistemische Logik, die sich der Begriffe >beweisbar<, 
>ungewiß< u.ä. bedient, die Zeitlogik, die auf Zeitbegriffen basiert oder die deontische 
Logik, die mit Begriffen wie >wünschenswert<, >obligatorisch< usw. operiert und 
Wünschbarkeitswerte aufstellt.

300 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versuch einer Logik des Analogiedenkens

men schon in der Mikro-Makrokosmos-Analogie vorlag, wie sie das 
vorneuzeitliche Wissenschaftsdenken bestimmte. Unter Analogie 
soll hier nicht nur der spezifisch mathematische Begriff der Propor­
tionalität, das Verhältnis von Verhältnissen, verstanden werden, son­
dern ganz allgemein der philosophische Begriff des Verhältnisses 
überhaupt, sei es von Instanzen, Eigenschaften, Zuständen, Disposi­
tionen, Ereignissen u. ä.

Um die Logik des Analogiedenkens zu erschließen, ist in einem 
ersten Schritt die uns vertraute klassische zweiwertige Logik mit 
ihren wichtigsten logischen Gesetzmäßigkeiten sowie ihrer ontologi­
schen Prämisse zu vergegenwärtigen. In einem zweiten Schritt sollen 
die mit der klassischen Logik inkompatiblen Beispiele angeführt wer­
den, allerdings nicht bereichsspezifisch, sondern bereits typologisiert 
nach prinzipiell unter- und überbestimmten Phänomenen. Bezüglich 
der letzteren lassen sich noch wieder zwei Gruppen unterscheiden, 
die alternierenden und die simultanen. Im dritten Schritt gilt es, im 
Ausgang von diesen Beispielsfällen neue, weiterführende logische 
Möglichkeiten, u. a. die analogische Logik mit ihren genuinen Denk­
strukturen und ontologischen Prämissen zu entfalten und mit der 
klassischen Logik in ein Verhältnis zu setzen.4

2. Die traditionelle Logik

Beim Versuch, die traditionelle Logik zu präsentieren, zeigt sich diese 
keineswegs monolithisch. Einerseits gliedert sie sich formal in eine 
Begriffs-, Urteils- und Schlußlogik, und dies sowohl in prädikations- 
wie aussagenlogischer Formulierung, andererseits variiert sie histo­
risch nicht nur bezüglich gewisser Prinzipien und Theoreme, sondern 
vor allem auch hinsichtlich der Situierung des Logos, der teils auf 
seiten des Objekts als Wesen der Dinge angesetzt wird wie in der 
Antike, teils auf seiten des Subjekts als Vernunftstruktur wie in der 
Neuzeit. Ebenso variiert die Logik hinsichtlich des Wahrheitspro­
blems, das entweder im Sinne einer ontischen Selbstoffenbarung der 
Dinge im Logos gelöst wird oder im Sinne einer rein immanenten

4 Ein ähnliches Programm hat Hegel mit seinem Versuch der Verflüssigung der erstarr­
ten Kategorien der traditionellen Verstandeslogik durch deren dialektische Behandlung 
im Auge gehabt.

Analogiedenken ^ 301

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

Konsistenz und Kohärenz der Vernunft oder im Sinne einer adae- 
quatio intellectus rei.

Unangesehen der mannigfachen historischen und sachlichen 
Differenzen kristallisiert sich als gemeinsamer Fundus aller tradi­
tionellen Logikkonzepte die aristotelische Definition des Logos als 
XeyeLV tl xatd tlvoc; heraus, d. h. als Herabsagen von etwas auf et­
was, als Bestimmung eines etwas durch ein anderes, als Fassung einer 
>Sache< durch eine andere >Sache<. Insofern hier eine Relation zwi­
schen zwei Relata vorliegt, wird das Urteil als ein Verhältnis zweier 
Instanzen bestimmt. So definiert Meier im Auszug aus der Vernunft­
lehre, §292, das Urteil als die »Vorstellung eines logischen Verhält­
nisses einiger Begriffe«5 6. Und auch Kant rekurriert sowohl in der 
Kritik der reinen Vernunft6 wie in den Fortschritten auf die traditio­
nelle Definition, allenfalls mit dem Unterschied, daß er das im Urteil 
vorliegende rein logische Verhältnis stets auf eine objektive Einheit 
bezieht:
»Der Verstand zeigt sein Vermögen lediglich in Urteilen, welche nichts ande­
res sind, als die Einheit des Bewußtseins im Verhältnis der Begriffe über­
haupt, unbestimmt, ob jene Einheit analytisch oder synthetisch ist.«7

Besagte Relation ist asymmetrisch: Während das eine Relat als 
Grund und Leitfaden fungiert, ist das andere von ihm abhängig ge­
mäß dem Substanz-Akzidens-Modell. Es gibt ein zugrundeliegendes 
Selbständiges, griechisch unoxeipivov, lateinisch subiectum, und 
eine davon abhängige Kategorie, lateinisch praedicatum.

Die ontologische Prämisse der klassischen Logikkonzeption ist 
eine bestimmte Gegenstandsauffassung, die den Gegenstand als 
äußerlich wie innerlich wohlbestimmtes Objekt interpretiert, das, in 
cartesianischer Terminologie, clare et distincte ist, d. h. nach außen 
gegenüber anderen Objekten scharf abgegrenzt und nach innen in 
Merkmale differenziert. Die interne Gegenstandsauffächerung wird 
nach der Idee einer vollständigen und durchgängigen Bestimmung 
des Gegenstands gedacht, die diesem von allen möglichen Prädikaten 
das eine beilegt, das andere nicht. Idealiter fällt somit der Gegenstand

5 In: I. Kant: Gesammelte Schriften, hrsg. von der Königlich Preußischen Akademie der 
Wissenschaften [abgekürzt: Akad.-Ausg.], Bd. 1 ff., Berlin 1902 ff., Bd. 16, S. 624.
6 Vgl. Einleitung A 6 B 10 (Akad.-Ausg., Bd. 3, S. 33).
7 Welches sind die wirklichen Fortschritte, die die Metaphysik seit Leibnizens und 
Wolf's Zeiten in Deutschland gemacht hat? (Preisschrift) (Akad.-Ausg., Bd. 20, 
S. 271 f.).

302 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versuch einer Logik des Analogiedenkens

mit dem System aller möglichen Prädikate zusammen, wobei sich die 
Diversität der Gegenstände durch sukzessiv graduelle Kombination 
der Prädikate ergibt, so daß jeder derselben ein individuelles System 
darstellt. Den idealen Leitfaden bildet die dichotomische Dihairesis, 
die die Gattung in zwei und nur zwei Arten und entsprechend in zwei 
und nur zwei Unterarten usw. einteilt, was zu einem pyramidalen 
Aufbau nach Genus und Spezies führt. Ohne diese ontologische Kon­
zeption hätte das die klassische Logik charakterisierende Binaritäts- 
prinzip, das die beiden Werte >wahr< und falsch umfaßt und alle 
Grundsätze beherrscht, keinen Ansatzpunkt. Seine Gültigkeit bliebe 
unausgewiesen und damit auch unverständlich.

Die formale Logik umfaßt eine Reihe von Axiomen, deren wich­
tigste der Satz der Identität, der Satz des auszuschließenden Wider­
spruchs und der Satz vom ausgeschlossenen Dritten (tertium non 
datur) sind.

Der Satz der Identität, der formalisiert die Gestalt A = A hat, 
besagt in intuitiver Fassung, daß eine Sache sich selber gleich ist, 
mit sich selbst übereinstimmt; denn womit sonst sollte sie überein­
stimmen, wenn nicht mit sich selbst. Der Satz der Identität drückt 
eine ipsoreflexive Relation aus. Diese nichtssagende Trivialität hat 
dem Satz von seiten etlicher Philosophen Spott eingetragen. Locke8 
z. B. vergleicht einen mit dem Aufsuchen von Beispielen für diesen 
Satz beschäftigten Denker mit einem Affen, der eine Auster von 
einer Hand in die andere gleiten läßt: Sowenig der Affe dadurch sei­
nen Hunger stillt, sowenig wird der Denker durch seine Beispiele 
einsichtiger. Die scheinbare Trivialität des Satzes schwindet aber, so­
bald man ihn in seiner tautologischen Form A = A auf seine ontolo­
gische Prämisse bezieht, nämlich auf den nach außen geschlossenen, 
intern aber zum durchgängig gegliederten System aufgefächerten 
Gegenstand, und diesen zum Fundament und Leitfaden prädikativer 
Analysen nimmt, die mehr oder weniger vollständig sein können. 
Das Ideal wäre die vollständige Explikation der analytischen Prädika­
te. Da die dem Identitätskriterium unterworfenen Urteile bei der An­
gabe der Merkmale nicht über den Gegenstand und seine Systematik 
hinausreichen, sondern lediglich das benennen, was in ihm liegt, sind 
sie stets wahr. Identitätsurteile, ob tautologisch oder explikativ, ob 
unvollständig oder vollständig explikativ, sind stets analytische Sät­

8 J. Locke: An Essay Concerning Human Understanding, ed. by A. C. Fraser, 2 Bde., 
Oxford 1894, Bd. 2, S. 293 (Book IV, Chap. VIII, No. 3).

Analogiedenken ^ 303

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

ze; der Identitätssatz selbst ist ihr notwendiges und hinreichendes 
Wahrheitskriterium.

Der Satz des auszuschließenden Widerspruchs formuliert das 
Postulat, daß einem Gegenstand, der durch ein bestimmtes Prädikat 
gefaßt ist, nicht ein ihm kontradiktorisches zugesprochen werden 
darf. Keinem Gegenstand, der einen bestimmten Begriff exemplifi­
ziert, kommt ein ihm nichtkonformer Begriff zu, oder, wie sich der 
Sachverhalt auch ausdrücken läßt, mit keinem Begriff darf ein ihm 
widersprechender Begriff verbunden werden. Dies sind die beiden 
adäquaten Fassungen des betreffenden Satzes, die indizieren, daß es 
sich auch hier um ein analytisches Verhältnis handelt. Auf die zu­
sätzlichen Bedingungen bei der Applikation des rein logischen Satzes 
auf reale Gegenstände und Verhältnisse, z. B. den Zeitparameter, 
braucht hier nicht weiter eingegangen zu werden. Realen Gegenstän­
den kommen sehr wohl kontradiktorisch gegenteilige Prädikate wi­
derspruchslos zu, nämlich nacheinander. So kann ein Mensch als 
Säugling klein, als Erwachsener groß sein. Auffallend ist, daß in der 
antiken Formulierung des Satzes, z. B. bei Platon9, eine Vielzahl zu­
sätzlicher Parameter genannt wird - das Festhalten an der Gleichheit 
des Subjekts mit sich, der Gleichheit des Prädikats mit sich, der 
Gleichheit der Hinsicht, der Gleichheit der Zeit -, wenn echter Wi­
derspruch vorliegen bzw. ausgeschlossen werden soll.

In bezug auf den Begriff und den durch ihn bestimmten Gegen­
stand besagt das zur Disposition stehende logische Axiom, daß ihm 
kein widerstreitendes Merkmal zugesprochen werden darf. A ist 
nicht non A, oder, um ein Beispiel zu nennen, >der Gelehrte ist nicht 
nicht-gelehrt (ungelehrt)<.

Die Gültigkeit des Satzes vom auszuschließenden Widerspruch 
orientiert sich an der Richtigkeit des Identitätssatzes mit der ihm 
zugrundeliegenden Gegenstandstheorie. Allerdings läßt sich die 
Prioritätenfrage auch umkehren, indem nicht der Satz des aus­
zuschließenden Widerspruchs den Satz der Identität voraussetzt, 
sondern umgekehrt der Satz der Identität eine Folge des Satzes vom 
auszuschließenden Widerspruch ist, führt doch die Negation des 
kontradiktorischen Gegenteils von A, nämlich von non A, zur Posi­
tion A zurück. - Der Prioritätenstreit, der historisch eine Rolle ge­
spielt hat, dokumentiert sachlich die Gleichwertigkeit beider Sätze 
und damit die Vollständigkeit der Disjunktion.

9 Platon: Politeia 436 bf.

304 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versuch einer Logik des Analogiedenkens

Genau diesen Sachverhalt bringt der dritte logische Grundsatz 
zum Ausdruck, der Satz vom ausgeschlossenen Dritten (tertium non 
datur). Er besagt, daß, wenn für ein den Gegenstand bestimmendes 
Prädikat A gilt, daß es wahr ist, dann sein kontradiktorisches Gegen­
teil non A falsch sein muß und umgekehrt. Eine dritte Möglichkeit 
ist ausgeschlossen. Der Satz erscheint als eine Konsequenz der vor­
angehenden Sätze.

Die Gültigkeit der in einem solchen Grundsatz aufgestellten Be­
hauptung läßt sich allerdings nur vor dem ontologischen Hinter­
grund der durchgängigen und vollständigen Bestimmung des Gegen­
stands einsichtig machen. Kant hat in der Kritik der reinen Vernunft 
diesen ontologischen Satz dahingehend formuliert, daß jedem Ge­
genstand im Horizont des Gesamtsystems möglicher Prädikate beim 
Vergleich derselben untereinander das eine zukommt, das andere 
nicht.
»Ein jedes Ding aber seiner Möglichkeit nach steht noch unter dem Grund­
satze der durchgängigen Bestimmung, nach welchem ihm von allen mögli­
chen Prädikaten der Dinge, sofern sie mit ihren Gegenteilen verglichen wer­
den, eines zukommen muß [...] Der Satz: alles Existierende ist durchgängig 
bestimmt, bedeutet nicht allein, daß von jedem Paare einander entgegen­
gesetzter gegebenen, sondern auch von allen möglichen Prädikaten ihm im­
mer eines zukomme [.] Er will so viel sagen als: um ein Ding vollständig zu 
erkennen, muß man alles Mögliche erkennen und es dadurch, es sei bejahend 
oder verneinend, bestimmen«.10 11

In moderner mengentheoretischer Fassung, die anstelle der älteren 
intensionalen Begrifflichkeit die extensionale präferiert, welche mit 
Begriffsumfängen, Mengen und Klassen operiert, tritt für den Attri­
butbesitz die Klassenzugehörigkeit ein. Statt des Satzes, daß jedem 
Ding von zwei kontradiktorisch gegenteiligen Prädikaten nur das 
eine zukommt, heißt es jetzt, daß jedes Ding einer und nur einer 
von zwei Klassen, welche die Klassen von Attributen sind, zugehört.
»Für jedes Attribut gibt es eine von ihm bestimmte (eventuell leere) Klasse 
und zu dieser eine Komplementärklasse von der Art, daß jedes Ding minde­
stens (und sogar genau) einer der beiden Klassen angehört.«11

10 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft A 571 ff. B 599ff. (Akad.-Ausg. Bd. 3, S. 385 f.).
11 H. Schmitz: System der Philosophie, Bd. 1: Die Gegenwart, Bonn 1964, S. 329.

Analogiedenken ^ 305

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

Der Grundsatz drückt die vollständige und eindeutige Verteilung der 
Dinge auf klar bestimmte Klassen aus.12

Wenn, wie gezeigt wurde, das gemeinsame und unverzichtbare 
Fundament aller Axiome der klassischen Logik eine bestimmte onto­
logische Prämisse ist, eben jene, die den Gegenstand als äußerlich wie 
innerlich eindeutig bestimmten voraussetzt und seine Internglie­
derung nach dem dichotomischen Prinzip unterstellt, so sind damit 
ebenso einfache wie eindeutige Strukturen verbunden. Die zugrun­
deliegende Gegenstandstheorie basiert einerseits auf Vielheit in 
quantitativer Hinsicht, andererseits auf Verschiedenheit in qualitati­
ver und zum dritten auf Relationalität in relationaler. Daß das Viele 
different ist und umgekehrt das Differente vieles, scheint eine Pla- 
titüde zu sein, zumindest herrscht diese Meinung von der Antike bis 
in die Neuzeit. So heißt es beispielsweise bei Thomas von Aquin:

12 Manche Logiker pflegen strikt zu unterscheiden zwischen dem angeblich rein logi­
schen Satz des ausgeschlossenen Dritten und dem ontologischen Satz der durchgängi­
gen Bestimmung, vgl. H. Schmitz: System der Philosophie, Bd. 1, a.a.O., S. 328f. Im 
Rahmen einer Diskussion der Reform der klassischen binären Logik wird dann am er­
sten Satz als unaufgebbar festgehalten, während der letzte fallengelassen wird.

Der Grund für diese Konsequenz ist eine reduktionistische Interpretation des er­
sten Satzes dergestalt, daß die Negation des den Gegenstandsbegriff bestimmenden 
Prädikats, nämlich non A, negationstheoretisch nur als Kontradiktion, nicht zugleich 
auch als Kontrarietät, d. h. als Komplementärklasse und damit als Position des kontra­
diktorischen Gegenteils genommen wird. Am Beispiel der weißen Kreide erläutert, be­
deutet dies, daß die Kreide nur die Möglichkeit hätte, weiß oder nicht weiß zu sein. 
Tatsächlich aber steht ihr ein offenes Feld von Farben (grau, grün, blau usw.) im Sinne 
des Kantischen unendlichen Urteils zu.

Die obige Überlegung ist insofern unhaltbar, als in der Negation einer identischen 
Bestimmung (A = A), nämlich A ^ A, bzw. deren Ausschluß A ^ non A nicht nur das 
Negat von A vorliegt, sondern im Negationsakt qua Akt notwendig ein nicht weg­
zuleugnendes Positives. Auf dieser Einsicht basieren die spekulativen transzendental­
philosophischen Überlegungen etwa Fichtes und Hegels.

Die vermeintliche Differenz besteht nicht zwischen dem Satz des ausgeschlossenen 
Dritten und dem Satz der durchgängigen Bestimmung, sondern innerhalb des letzteren 
zwischen der Idee der durchgängigen Bestimmung und der Existenz. Die vollendete 
durchgängige formale Bestimmung eines Gegenstands soll mit dessen Existenz zusam­
menfallen. Da diese jedoch undurchführbar ist und eine unendliche Aufgabe darstellt, 
bleibt die Existenz prinzipiell von ihr getrennt. Zu suspendieren ist also im Falle einer 
Infragestellung und Reform der Alternativlogik nur die Existenzbehauptung, nicht die 
Idee der durchgängigen formalen Bestimmung des Gegenstands, die, in den Kontext 
einer bestimmten Gegenstandsauffassung gehörig, Voraussetzung für das Verständnis 
des Satzes vom ausgeschlossenen Dritten bleibt.

306 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versuch einer Logik des Analogiedenkens

»In der Vielheit kann nämlich betrachtet werden: einerseits daß sie eine Viel­
heit ist, andererseits die Teilung selbst. Hinsichtlich der Teilung [...] ist sie 
früher als das Eine seinem Begriff nach. Denn das Eine ist das, was nicht ge­
teilt wird [.] Die Teilung aber, die zum Begriff des Einen vorausgesetzt wird, 
[...] ist die Teilung, die der Widerspruch bewirkt, insofern dieses und jenes 
Seiende als geteiltes deshalb bezeichnet werden, weil dies nicht jenes ist.« 13

Das Mannigfaltige ist Vieles, und dies ist zudem voneinander ver­
schieden (geteilt). In diesem Sinne nennt Thomas es auch »aggrega- 
tio unitatum«14 und die Einheit Vereinigung der Vielen.

Und Hegel definiert in der Wissenschaft der Logik:
»Daß alle Dinge verschieden sind voneinander, ist ein sehr überflüssiger Satz, 
denn im Plural der Dinge liegt unmittelbar die Mehrheit und die ganz unbe­
stimmte Verschiedenheit.«15

Vielheit und Verschiedenheit gehen Hand in Hand.
Was die Relationalität betrifft, so läßt sich die Kompossibilität 

der vielen verschiedenen Instanzen nur denken, wenn sie als Indivi­
duen (d. h. als vollständig bestimmte Merkmalskomplexe) koexistie­
ren und als Merkmale innerhalb des Gegenstandssystems sich über­
lagern und überlappen, aber so, daß sie nach dem dihairetischen 
Klassifikationsschema graduell und sukzessiv unterscheidbar blei­
ben.

Diese essentiellen Charakteristika der traditionellen Logik: zum 
einen die Eindeutigkeit ihres Gegenstandsbegriffs nach außen wie 
innen, zum anderen dessen spezifische Auslegung nach dem Modell 
der Dihairesis sind jedoch alles andere als selbstverständlich. Mit 
ihnen steht und fällt die zweiwertige Logik. Lassen sich Gegenbei­
spiele anführen, so kollabiert dieselbe.

13 Thomas von Aquin: In duodecim libros metaphysicorum Aristotelis Expositio, Turin, 
Rom 1950, S. 476 (N. 1996-1997): »In multitudine enim considerari potest, et quod 
multitudo est, et ipsa divisio. Ratione igitur divisionis prior est quam unum secundum 
rationem. Nam unum est quod non dividitur [.] Divisio autem quae praesupponitur ad 
rationem unius, [.] est divisio quam causat contradictio, prout hoc ens et illud, dicuntur 
divisa, ex eo quod hoc non est illud.«
14 A.a.O., N. 1995.
15 G. W. F. Hegel: Wissenschaft der Logik, hrsg. von G. Lasson, Bd. 2, Hamburg 1975 
(Nachdruck der 2. Aufl. von 1934), S. 38.

Analogiedenken ^ 307

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

3. Inkompatible Beispiele

Im folgenden sei eine Reihe von Beispielen aus den verschiedensten 
Gebieten des Alltags, der Wissenschaft und des Glaubens bei­
gebracht, die sich als inkompatibel mit der klassischen zweiwertigen 
Logik erweisen. Sie lassen sich nach unter- und überbestimmten Phä­
nomen unterscheiden, nach solchen, die durch ein Weder-noch, und 
solchen, die durch ein Sowohl-als-auch konkreter Bestimmungen 
charakterisiert sind. Ihr Grundcharakter ist Ambivalenz oder sogar 
Polysemie, d. h. ein Schillern und Changieren der Formen. Das be­
deutet, daß die eine Form auf die andere verweist oder gar in diese 
übergeht. Der Gegenstand ist auf diese Weise durch Diaphanität, 
Transzensus, Transformation, Transmutation, kurzum durch Fluidi- 
tät gekennzeichnet.

(1) Zur Gruppe von Beispielen, denen indeterminierte Vagheit 
zukommt, gehören die von der Psychologie so genannten Vorgestal­
ten der Aktualgenese.16 Diese bezeichnen Konstellationen, die es 
noch nicht zur Prägnanz, d. h. zu fest umrissenen und scharf abge­
grenzten Gestalten von der Art des Dreiecks oder Quadrats gebracht 
haben, welche letzteren sich eindeutigen Begriffen subsumieren las­
sen. Sie sind Phasen eines Approximationsprozesses der Gestaltwer­
dung, in denen die Konstellation noch vorläufig bleibt und sich nicht 
eindeutig für eine bestimmte Gestalt entscheiden kann oder zwi­
schen zwei entschiedenen Gestalten hin- und herpendelt. Fälle dieser 
Art sind aus allen sinnesphysiologischen Bereichen bekannt.

Zur Verdeutlichung wird oft auf eine Serie von Vierecken ver­
wiesen, von denen das mittlere, das Quadrat, das markanteste ist, auf 
das die anderen zusteuern und von dem sie absorbiert werden. Bei 
größerer Abweichung geht das Quadrat in Rechtecke über, die dann 
dominieren. - Oder wollen wir aus einem Stimmengewirr wie vor 
Konzertbeginn, wenn die Instrumente gestimmt werden, einen be­
stimmten Ton heraushören, so sind wir oft nicht sicher, ob es der 
gemeinte oder vielleicht ein anderer sei. Das Heraushören schwankt 
zwischen verschiedenen Möglichkeiten.17

16 Vgl. C.-F. Graumann: Aktualgenese. Die deskriptiven Grundlagen und theoretischen 
Wandlungen des aktualgenetischen Forschungsansatzes, in: Zeitschrift für experimen­
telle und angewandte Psychologie, Bd. 6 (1959), S. 410-448, bes. S. 431 ff.
17 Wichtige Beiträge zu dieser Gruppe unterbestimmter bzw. unvollständig bestimmter 
Phänomene liefert die Dissertation von W Schapp: Beiträge zur Phänomenologie der 
Wahrnehmung, Göttingen 1910, unveränderter Nachdruck Wiesbaden 1976; vgl. auch

308 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versuch einer Logik des Analogiedenkens

Eine verwandte Situation begegnet bei erschwerter Erinnerung, 
wenn wir uns eines entfallenen Wortes zu entsinnen versuchen, ohne 
daß uns dessen Artikulation gelingt. Wir probieren dann das eine wie 
das andere. Sie Situation bleibt unscharf, solange das entfallene Wort 
nicht wirklich ins Gedächtnis zurückkehrt. - Die moderne Denkpsy­
chologie hat uns darüber hinaus belehrt, daß nicht nur die geschilder­
ten Phänomene erschwerter Wahrnehmung und Erinnerung, son­
dern der ganz normale Denkvorgang in der geschilderten Weise 
abläuft. Exakt artikulierte Gedanken sind nicht von vornherein gege­
ben, sondern bilden sich erst im Zuge einer allmählichen Verferti­
gung heraus.

Bei den genannten Phänomenen handelt es sich nicht um solche, 
die nur aufgrund eines subjektiven Zustands schwankend wären, 
sondern um solche, die an sich unentschieden und in sich unvollstän­
dig bestimmt sind. Ihre Unbestimmtheit ist gleicherweise im subjek­
tiven Zustand des Rätselns wie im objektiven, anschaulichen des Rät­
sels begründet; sie ergibt sich aus der Wechselbeziehung zwischen 
Subjekt und Objekt.

Auf diese Phänomene läßt sich der von Hermann Schmitz ge­
prägte Ausdruck der »chaotischen Mannigfaltigkeit«18 anwenden, 
mit dem er auf Unentschiedenes hinweist, das hinsichtlich seiner 
Identität mit anderem oder seiner Verschiedenheit von anderem noch 
unentschieden ist. Schmitz unterscheidet in seiner Mannigfaltig­
keitslehre entgegen üblicher Vorstellung drei Arten von Mannig­
faltigkeit: erstens verschiedenes Mannigfaltiges, das unserem Nor­
malverständnis entspricht, bei dem mit numerischer Quantität 
qualitative Differenz verbunden ist, zweitens identisches Mannigfal­
tiges, wie es im Falle des Selbstbewußtseins vorliegt, das durch die 
funktionale Differenz von Subjekt und Objekt charakterisiert ist, 
ohne daß dies seiner Identität Abbruch täte, und drittens chaotisches 
Mannigfaltiges, das noch nicht hinsichtlich seiner Identität oder Ver­
schiedenheit entschieden ist.19 Gebräuchlicher sind allerdings die Be­
griffe: >indeterminierte Vagheit<, >unscharfe Mengen< (>fuzzy sets<), 
>Unbestimmtheit< u. ä. für den letzteren Fall.

die Forschungsberichte von K. Conrad: Ganzheitspsychologie, in: Fortschritte der Neu­
rologie, Psychiatrie und ihrer Grenzgebiete, Jg. 15 (1943), Heft 5, S. 131-162; ders.: 
Aphasie, Agnosie, Apraxie, in: a.a.O., Jg. 19 (1951), Heft 7, S. 291-325; H. Schmitz: 
System der Philosophie, Bd. 1, a.a.O., S. 313 ff.
18 H. Schmitz: System der Philosophie, Bd. 1, a.a.O., Bonn 1964, S. 311 ff.
19 A.a.O., S. 264ff.

Analogiedenken ^ 309

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

(2) Zur Gruppe der überbestimmten Phänomene zählen Kipp­
figuren, Vexierbilder, Umschlagsphänomene u.ä. Bei diesen schlägt 
entweder eine bestimmte Figur in eine andere bestimmte Figur um, 
wie im Beispiel der Rubinschen Wechselfigur, die einmal eine grie­
chische Amphora, das andere Mal zwei sich anblickende menschliche 
Profile zeigt, oder es taucht eine bestimmte aktualisierte Figur, die 
sich vor einem unaktualisierten, unbestimmten Hintergrund zeigt, 
in diesen ein, während der Hintergrund selbst als potentielles Struk­
turuniversum eine neue Figuration konkretisiert. Hier schlägt das 
Figur-Grund-Verhältnis um.

Die genannten Phänomene begegnen im alltäglichen Leben in 
Hülle und Fülle. Husserl führt in Erfahrung und Urteil20 das Beispiel 
einer Schaufensterpuppe an, die bei flüchtigem Blick einmal als Aus­
stellungspuppe, ein andermal aufgrund der Natürlichkeit der Hal­
tung und des Ausdrucks als lebendige Dame erscheint. Eine Person, 
aus der Ferne betrachtet, sieht bald wie Herr X, bald wie Herr Y aus. 
Verantwortlich für die Ambivalenz ist nicht primär die subjektive 
Einstellung des Betrachters, sondern die objektive Beschaffenheit 
des Objekts, freilich relativ zur Einstellung des Subjekts.

Auch das Verhältnis von anschaulichem Kontinuum und men­
gentheoretischer Auflösung desselben in eine transfinite Punktmen­
ge gehört hierher. Es handelt sich ebenfalls um zwei Seiten eines 
Objekts, die mit der Betrachtung wechseln, zum einen um die An­
schauung eines einzigen, ununterbrochenen, homogenen Zusam­
menhangs, zum anderen um die intellektuelle Interpretation dessel­
ben durch Punkte oder Zahlen.

In den vorliegenden Fällen wird man von der Hypothese eines 
einzigen idealen Objekts ausgehen müssen, das sich in zwei oder 
mehrere Gestalten zerlegt, die nicht simultan, sondern sukzessiv im 
Wechsel auftreten je nach Akzentuierung. Der Gegenstand erweist 
sich als ambivalent oder polymorph, indem er aus zwei oder mehre­
ren selbständigen Gestalten besteht, die sich im Nacheinander zei­
gen.

Die Auflösung der Einheit des Objekts in die Relativität der Be­
trachtungsweise entspricht einer Grundeinstellung dieses Jahrhun­
derts und begegnet nicht nur bei Einzelobjekten, sondern bei der 
Welt im ganzen. Jüngstes Beispiel ist der Dimensionenzerfall in der

20 E. Husserl: Erfahrung und Urteil. Untersuchungen zur Genealogie der Logik, hrsg. 
von L. Landgrebe, 2. Aufl. Hamburg 1954, S. 99ff. (§21 b).

310 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versuch einer Logik des Analogiedenkens

fraktalen Geometrie. Auch hier löst sich der feste Gesamtkomplex in 
eine Sequenz unterschiedlicher Dimensionen auf, wobei eine wech­
selseitige Abhängigkeit von Betrachter und Betrachtetem konstitutiv 
ist.

Nicht nur die Welt der Objekte, auch das Medium der Sprache 
unterliegt diesem Prinzip. Signifikantes Beispiel ist der Witz, der in 
einem plötzlichen Umschwung von einer Verstehens- und Lesart in 
die andere besteht. Erklärte die interpretative Semantik in ihren An­
fängen das Zustandekommen des Witzes analog den optischen Ve­
xierbildern als Herausgreifen der >richtigen< Lösung aus einer Fülle 
von Angeboten21, die die natürliche Sprache in jedem Augenblick mit 
sich bringt, so erklärt sie es jetzt eher analog den Kippfiguren als 
plötzlichen Zwang zu einer erneuten Lesart.22 Man könnte geradezu 
davon sprechen, daß der Gedanke umkippt.

(3.) Handelte es sich bei der vorangehenden Gruppe von Bei­
spielen um solche, deren Ambiguität oder Polysemie sich sequentiell 
zeigt, so tritt sie in folgenden Fällen simultan auf.

Aus Träumen und Deliriumszuständen wird glaubhaft berichtet, 
daß ein und dasselbe Objekt als zwei verschiedene, wenngleich sich 
überlagernde Personen erscheint, ohne daß diese jedoch in Wider­
spruch zueinander geraten. Bergson bemerkt in seinem Buch Zeit 
und Freiheit:
»Die bizarrsten Träume, wo zwei Bilder einander überdecken und uns gleich­
zeitig zwei verschiedene Personen zeigen, die aber nur als eine einzige vor 
uns stehen, können uns eine schwache Vorstellung von der gegenseitigen 
Durchdringung unsrer Begriffe geben, wie wir sie im wachen Zustande ha­
ben [...]« 23

Grenzsituationen, in denen der Tod unmittelbar erlebt wird, wie bei­
spielsweise bei einem Flugzeugabsturz, beim Einschlag einer Flieger­
bombe oder beim Ertrinken, lassen in Sekundenschnelle das gesamte

21 Vgl. J. J. Katz und J. A. Fodor: The Structure of a Semantic Theory, in: Language, 
Bd. 39 (1963), Nr. 2, S. 170-210.
22 Vgl. W. Huber: Sprachfallen und Denkunfälle - Widersprüche und Paradoxa aus 
sprachwissenschaftlicher Sicht, in: P. Geyer und R. Hagenbüchle (Hrsg.): Das Paradox. 
Eine Herausforderung des abendländischen Denkens, Tübingen 1992, S. 131-152, bes. 
S. 141.
23 H. Bergson: Zeit und Freiheit (Titel der französischen Originalausgabe: Sur les dor- 
nees immediates de la conscience), Meisenheim a. G. 1949, S. 114.

Analogiedenken ^ 311

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

abgelaufene Leben Revue passieren. Sie ziehen auf einen einzigen 
Moment zusammen, was sich über Jahre und Jahrzehnte erstreckt. 
Sie geben mit einem Schlag eine Simultanvision des gesamten Le­
bens, deren sprachliche Explikation nur sukzessiv geschehen kann 
und beträchtliche Zeit in Anspruch nimmt.

Ähnliches wird aus der Mystik und aus religiösen Grenzsitua­
tionen berichtet, in denen in einer visio beatifica alles beisammen 
geschaut wird.

Nicht unerwähnt bleiben darf der Bereich der Kunst, für den die 
Malerei des Renaissance-Malers Arcimboldo ein signifikantes Bei­
spiel für Doppel- und Mehrdeutigkeit abgibt. Nicht zufällig gehört 
Arcimboldo einer Epoche an, die sich aufgrund ihres andersartigen 
Denk- und Rationalitätstypus radikal von unserem heutigen unter­
scheidet. Das Porträt des Juristen Dr. J. U. Zasius beispielsweise ist 
zusammengesetzt aus Stapeln von Büchern, Akten und Schrift­
stücken - Zeichen der Belesenheit und Gelehrsamkeit -, aus einem 
Frosch als Nase und Fischmaul als Mund als ironischen Hinweisen 
auf die Kaltschnäuzigkeit des Juristen. Formen und Ebenen, die übli­
cherweise klar und deutlich separiert sind, fallen hier zusammen, 
indem die einen die anderen mitsehen lassen.

Im Weltbild der Renaissance sind solche Vorstellungen in einem 
imaginären Hyperraum zusammengefaßt und zu einer Ontologie 
ausgebaut, von denen die hermetischen Kosmogramme Auskunft ge- 
ben.24 Dahinter steht die Idee einer Alleinheit, die jedes Element und 
jede Schicht des hierarchisierten Kosmos mit jedem anderen in eine 
geordnete Korrelation setzt und in jedem prinzipiell alles andere ver­
einigt sieht, freilich in je spezifischer Weise. Um einen Eindruck von 
solchen Analogiereihen zu vermitteln, die auf uns heute nicht selten 
den Eindruck des Obskuren, Okkulten und Hermetischen machen, 
vom Standpunkt des Analogiedenkens aber Zusammengehöriges 
und Verwandtes zusammenstellen, seien einige Passagen aus der 
Schrift De occulta philosophia (Geheime Philosophie oder Magie) 
von Agrippa von Nettesheim zitiert, hier unter dem Leitfaden der 
Planeten:
»Dem Mars gehören unter den Elementen das Feuer, desgleichen alles Schar­
fe und Brenzliche; unter den Säften die Galle; unter den Geschmäcken die

24 Vgl. den Beitrag von M. Bachmann: Die Topologie der Analogie in der Naturmystik 
der Renaissance im vorliegenden Band.

312 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versuch einer Logik des Analogiedenkens

bittern, scharfen, auf der Zunge brennenden, und die, welche zu Tränen rei­
zen; unter den Metallen das Eisen, das rote Erz, und alles feurige, rötliche und 
schwefelige; unter den Steinen der Diamant, der Magnet, der Blutstein, der 
Jaspis, der Amethyst; unter den Pflanzen und Bäumen die Nieswurz, der 
Knoblauch, die Euphorbie, der Meerrettich, der Rettich, der Seidelbast, der 
Sturmbut, die Purgierwinde und alle wegen ihres Überschusses an Wärme 
giftigen Pflanzen, ebenso die, welche mit stechenden Dornen bewaffnet sind 
oder durch ihre Berührung auf der Haut ein Brennen verursachen, stechen 
oder Blasen ziehen, wie die Disteln, die Nessel, die brennenden Wald­
reben [...]«25

»Unter den Elementen gehören der Venus die Luft und das Wasser; un­
ter den Säften der Schleim nebst dem Blute und dem Samen; unter den Ge- 
schmäcken der süße, fette und angenehme; unter den Metallen das Silber 
und das safrangelbe und rote Erz. Unter den Steinen entsprechen ihrer Natur 
der Beryll, der Chrysolith, der Smaragd, der Saphir, der grüne Jaspis, der 
Karneol, der Adlerstein, der Lasurstein, die Korallen, und alle schönen, bun­
ten, weißen oder grünen Steine; unter den Pflanzen und Bäumen das Eisen­
kraut, das Veilchen, das Frauenhaar, der Baldrian, welcher im Arabischen 
Phu heißt; desgleichen der Thymian, das Ladangummi, die Ambra, der Mo­
schus, das Sandelholz, der Koriander und alle gewürzhaften Pflanzen, sowie 
die angenehmen und lieblichen Obstarten, als: süße Birnen, Feigen und Gra­
natäpfel, welche wie die Dichter sagen, zuerst auf Zypern von der Venus 
gepflanzt wurden. Besonders aber sind ihr die Rose und die Myrte geweiht. 
Unter den Tieren gehören ihr die üppigen, mutwilligen und verliebten an, 
z.B. die jungen Hunde und Katzen, die Kaninchen, die Mutterschafe, die 
Ziegen und der Bock, welch letzterer schneller als die übrigen Tiere das Zeu­
gungsgeschäft verrichtet und schon am siebenten Tage nach seiner Geburt 
sich begatten soll; desgleichen der Stier wegen seines Stolzes und das Kalb 
wegen seines Mutwillens. Unter den Vögeln besitzt die Venus den Schwan, 
die Bachstelze, die Schwalbe und den Pelikan, die ihre Jungen am meisten 
lieben [,..]«26

Entgegen der für unser heutiges Denken typischen Über- und Unter­
ordnung nach Gattungen, Arten, Unter- und Unterunterarten erfolgt 
im Analogiedenken die Zuordnung quer durch die Gattungen bzw. 
Arten, also die Zuordnung von Tieren zu Pflanzen, Steinen, Minera­
lien, Farben, Befindlichkeiten usw. Es ist >dasselbe< Objekt, das sich

25 H. C. Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke (Titel der lateinischen Origi­
nalausgabe: De occulta philosophia libri tres, Antwerpen 1531), hrsg. von K. Benesch, 
4. Aufl. Wiesbaden 1997, S. 66 f.
26 A.a.O., S. 67f.

Analogiedenken ^ 313

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

bei Explikation in eine Diversität von Aspekten, genauer von Teilob­
jekten auseinanderlegt, welche selbständig sind und dennoch zusam­
men erst das Gesamtobjekt bilden. Besagtes Objekt gibt die Basis 
gleichermaßen für theoretische Verweisungen wie praktische Ein­
flußnahmen ab.

Beim Versuch, dieses Phänomen mittels eines modernen Termi­
nus zu fassen, legt sich am ehesten der von Wittgenstein geprägte 
Begriff der Familienähnlichkeit nahe, der im Unterschied zum tradi­
tionellen Oberbegriff nicht eine schlechthin allgemeine Eigenschaft 
oder einen Komplex von Eigenschaften benennt, welcher allen sub­
ordinierten Instanzen eigentümlich ist, sondern sich überkreuzende 
und überlappende Ähnlichkeiten bezeichnet bei gleichzeitiger Un­
ähnlichkeit in anderer Hinsicht, wie dies bei Mitgliedern einer gro­
ßen Familie der Fall ist, von denen sich einige in Wuchs und Augen­
farbe, andere in Augenfarbe und Gangart und wieder andere in 
Gangart und Nasenform gleichen. Der familienspezifische Eigen­
schaftskomplex verteilt sich auf die Mitglieder der Familie und 
schafft Verknüpfungen aufgrund sich überlappender Merkmale. Der 
Begriff der Familienähnlichkeit besitzt außer dem gemeinsamen 
Merkmalskomplex ein großes Spektrum von Freiheitsgraden.

Näher als diese Auslegung käme dem Analogiedenken aller­
dings noch eine Interpretation von Familienähnlichkeit, welche die 
Familie, bestehend aus den selbständigen Einzelinstanzen Vater, 
Mutter, Kind, Onkel, Tante usw., als einen aus deren Internrelation 
hervorgehenden Gestaltbegriff faßte, der sich in die genannten 
selbständigen Instanzen zerlegen ließe.

Wenn es sich bei der erstgenannten Gruppe von Beispielen um 
unbestimmte und unentschiedene, genauer unterbestimmte Fälle 
handelte, die es noch nicht zur Eindeutigkeit gebracht haben, so lie­
gen bei der zweiten und dritten Gruppe bestimmte, entschiedene Fäl­
le vor, und zwar wegen ihrer Ambiguität oder Polysemie über­
bestimmte, die sich durch ihr sukzessives oder simultanes Auftreten 
voneinander unterscheiden. Hier wird die Frage nach einer angemes­
senen, auch diese Beispiele einbeziehenden Logik akut.

314 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versuch einer Logik des Analogiedenkens

4. Die Logik des Analogiedenkens

Angesichts der Beispiele, deren Aufzählung sich beliebig fortsetzen 
ließe, muß davon ausgegangen werden, daß es neben den eindeutig 
bestimmten, scharf umrissenen und klar gegliederten Gegenständen 
auch solche Phänomene gibt, die teils unterbestimmt, vage und ver­
schwommen sind, teils überbestimmt, ambivalent, polymorph. Das 
hat zur Folge, daß der ontologische Fundamentalsatz der klassischen 
zweiwertigen Logik, nämlich der der vollständigen und durchgängi­
gen formalen Bestimmung der Dinge, unzureichend ist. Schon in der 
Tradition galt dieses Postulat in seiner Durchführung als unerreich­
bares Ideal, bedeutete doch seine Realisation den Zusammenfall des 
formalen Systems mit der Existenz der Gegenstände. Für Kant fun­
gierte es daher nur als heuristisches, regulatives Prinzip, als Idee, 
bezüglich deren Realisation eine unaufhebbare Diskrepanz klafft. 
Sieht man sich genötigt, die Vorstellung einer mit der Existenz zu­
sammenfallenden durchgängigen Bestimmung der Dinge, eines for­
malen Gesamtsystems, das die Welt als fixen Gegenstand interpre­
tiert, zu suspendieren, so legt sich als Alternative die Vorstellung der 
Welt als Fluidum nahe, das diese durch Transversalität und Diapha- 
nität charakterisiert und den Übergang von einem zum anderen ge­
stattet. Es ist dann immer noch möglich, sich auf der Oberfläche die­
ses Fluidums scharf umrissene Gegenstände, Kristallisationspunkten 
gleich, zu denken, die sich vom fluktuierenden Untergrund, der die 
eigentliche Realität ausmacht, abheben.27

Als Konsequenz aus der geschilderten Situation droht jedoch ein 
logischer Anarchismus, der nicht nur den Satz des ausgeschlossenen 
Dritten in Mitleidenschaft zieht, sondern auch den Satz der Identität 
und den des auszuschließenden Widerspruchs und an deren Stelle 
den aus der mittelalterlichen Scholastik bekannten aussagenlogi­
schen Satz e falso quodlibet sequitur setzt, demzufolge aus Falschem, 
nämlich Widersprüchlichem, Beliebiges - Wahres wie Falsches - ab­
leitbar ist. Zur Behebung dieser Konsequenz lassen sich mehrere 
Lösungsvorschläge denken:

(1) Die erste Reaktion auf die drohende Gefahr einer logischen 
Anarchie besteht darin, prinzipiell an der vertrauten zweiwertigen 
Logik mit ihren Prinzipien festzuhalten und von ihrem Boden aus

27 Der Vergleich mit Schellings Theorie der Objekte-bildenden Wirbel auf dem Unter­
grund eines dahinfließenden Lebensprozesses legt sich nahe.

Analogiedenken ^ 315

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

die kritischen Phänomene anzugehen. Dies läuft auf eine Überwin­
dung der Diskrepanz zwischen den eindeutig bestimmten Gegen­
ständen und den offenen, vagen unter- oder überbestimmten Phäno­
menen hinaus.

Einer solchen Aufgabe hat sich die sogenannte epistemische Lo­
gik verschrieben, die sich über die logische Strukturierung der Ge­
genstände in Aussagen hinaus mit der Art und Weise der Zuschrei­
bung von Wahrheitswerten zu diesen Aussagen befaßt. Sie statuiert 
eine Differenz zwischen dem Zukommen von Wahrheitswerten und 
dem Zuschreiben derselben, dergestalt, daß das Zukommen eine un­
mittelbare Eigenschaft jeder Aussage ist, die Zuschreibung hingegen 
mittelbar durch Rekurs auf die epistemische Modalität erfolgt. Hier­
zu bedarf es der Einführung eines erfahrungsbezogenen Parameters 
wie >angenommen<, >behauptet<, >bewiesen<, >gewußt<, >geglaubt<, 
>verworfen<, usw Wie auch sonst Widersprüche durch Einführung 
zusätzlicher Parameter, etwa eines Zeitparameters, vermeidbar wer­
den, z. B. der Widerspruch in dem Satz >Peter ist groß und klein< 
durch Einführung von Zeitpunkten ti, t2 (Kindheit, Erwachsenen­
alter), auf die die kontradiktorischen Zustände verteilt werden, so 
dient auch hier der zusätzliche Parameter zur Behebung der Wider­
sprüchlichkeit. Von Relevanz ist in diesem Kontext der Parameter der 
Entschiedenheit28, der eine unentschiedene Situation zur Entschei­
dung bringt. Ist z. B. A die Klasse mit A als einzigem Element und 
soll bezüglich eines kritischen unter- oder überbestimmten Phäno­
mens, das AB impliziert, gesagt werden, ob AB zu A gehört oder 
nicht, so scheint zunächst keine der möglichen Alternativen >AB ist 
Element von A< oder >AB ist nicht Element von A< zuzutreffen und 
damit der Satz des tertium non datur widerlegt zu sein. Um sich aus 
dieser Schlinge zu ziehen, konzediert man, daß tatsächlich Unent­
schiedenheit der Situation besteht und somit eine Wahrheitslücke 
klafft, die nur durch Entschiedenheit überwunden werden kann, in 
dem Sinne, daß entschieden ist, daß AB Element von A ist, oder ent­
schieden ist, daß AB nicht Element von A ist. Auf diese Weise erhält 
man jedoch nicht zwei kontradiktorische Aussagen, von denen die 
eine auf jeden Fall falsch ist, sondern zwei falsche Sätze, die beide 
zurückzuweisen sind.

Das Festhalten an der traditionellen binären Logik wird hier er­

28 Vgl. den Vorschlag von Hermann Schmitz in seinem Buch System der Philosophie, 
Bd. 1, a.a.O., S. 325 ff., bes. S. 327 f.

316 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versuch einer Logik des Analogiedenkens

kauft um den Preis ihrer universellen und durchgängigen Geltung. 
Verliert jedoch die klassische Logik ihren Anspruch auf Universalität, 
so entpuppt sie sich als ein abstraktes, artifizielles Gebilde, das keine 
Fundierung im Sein hat und daher von diesem aus jederzeit attak- 
kierbar ist. Sie hält sich nur durch den Ausschluß der Offenheit und 
Transitivität des Seins am Leben, wohl wissend, daß sie diese letzt­
gültig nicht auszuschließen vermag.

(2) Zielte der bisherige Lösungsvorschlag auf die Beibehaltung 
der klassischen Logik durch Einführung eines Parameters der Ent­
schiedenheit, mittels dessen die mehrdeutigen unter- oder über­
bestimmten Phänomene zur Eindeutigkeit gebracht und der Zwei­
wertigkeit unterstellt werden sollten, so zielt der zweite Vorschlag 
auf eine Revision der Logik durch Erweiterung zur Mehrwertigkeit. 
Dies geschieht über Quasi-Wahrheitswerte wie >halbwahr<, >weiche 
Negation<, >unbestimmt<, >Wahrheitsgrade< usw. Die Konsequenz ist 
die Suspendierung des dritten logischen Grundsatzes, des tertium 
non datur.

Bei Sluckij geschieht dies nach dem Vorgang von Lukasiewicz 
und Wajsberg durch Einführung einer dreiwertigen Logik, die außer 
>wahr< und >falsch< den Wert >halbwahr< kennt, der, ins Umgangs­
sprachliche übersetzt, ein >Jein< bedeutet, wie wenn die Lauen auf 
die Frage, ob sie an Gott glauben, mit einem halbherzigen >Jein< ant­
worten, das zwischen Ja und Nein liegt.

Blau29, ein Münchner Logiker, schreibt jedem Prädikat außer 
einem Positiv- und Negativbereich einen Neutralbereich zu und er­
teilt elementaren Sätzen den Wahrheitswert >unbestimmt<, wenn das 
Subjekt im Vagheitsbereich des Prädikats liegt.

Zadeh30, ein amerikanischer Systemtheoretiker, charakterisiert 
unscharfe Mengen (fuzzy sets) durch Grade von wahr und falsch, 
wobei er sämtliche reellen Zahlen zwischen 0 und 1 zugrunde legt. 
Die unendliche Menge (M rc>) dient ihm hier als Menge der mögli­
chen Enthaltenseinswerte von Elementen in unscharfen Mengen.

Der Nachteil dieser drei- und mehrwertigen Logiken ist der, je­
den beliebigen Satz in einen halbwahren überführen zu können. Auf

29 U. Blau: Zur 3-wertigen Logik der natürlichen Sprache, in: Papiere zur Linguistik, 4 
(1973), S. 20-96; ders.: Die dreiwertige Logik der Sprache: ihre Syntax, Semantik und 
Anwendung in der Sprachanalyse, Berlin, New York 1977.
30 L. A. Zadeh: Fuzzy Sets, in: Information and Control, Bd. 8 (1965), S. 338-353.

Analogiedenken ^ 317

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

der Flucht vor der Skylla >Inkonsistenz< laufen diese Logiken in den 
Rachen der Charybdis, nämlich in die Akzeptanz halbwahrer Sätze.

(3) Auf Rescher und Brandom31 geht ein Vorschlag zur Ein­
führung von non-standard worlds zurück, die aus der Verletzung 
von Axiomen der klassischen Logik resultieren, durch die die Stan­
dard worlds beschrieben werden. Die Verletzung des Satzes vom aus­
geschlossenen Dritten führt zur sogenannten schematischen non­
standard world, in der weder P noch non P gilt, die Verletzung des 
Satzes vom verbotenen Widerspruch ergibt die sogenannte inkon­
sistente non-standard world, in der sowohl P wie non P gilt. Bezeich­
net der erste Typus von Welt »ontological underdetermination«, so 
der zweite »ontological overdetermination«.32 Wichtig ist für Re- 
scher und Brandom der Hinweis, daß auch die inkonsistenten Welten 
nicht unmöglich (impossible) sind; denn behauptet wird nicht, daß in 
ihnen wahr ist, daß P und non P gelten, sondern nur, daß wahr ist, 
daß P, und daß wahr ist, daß non P gilt, wobei beide Wahrheits­
behauptungen strikt independent voneinander sind. P und non P 
gehören folglich unterschiedlichen Systemen an, deren jedes nur für 
sich existieren und bewußt werden kann. Die non-standard worlds 
fallen somit mit epistemischen Einstellungen zur Welt zusammen, 
zumindest können sie in dieser Weise als Modi unseres Wissens über 
die Welt interpretiert werden.

Denkt man diese Konsequenzen zu Ende, so gelangt man zu der 
in den letzten Jahrzehnten vieldiskutierten many-worlds-thesis 
(Mehrweltentheorie).

(4) Die Mehrweltentheorie wird häufig im Kontext der Quan­
tentheorie diskutiert, dies nicht zufällig, da das Licht zwei heteroge­
ne, voneinander unabhängige und gleichwohl komplementär aufein­
ander bezogene Naturen aufweist, Teilchen- und Feldnatur. So 
schlägt Everett33 bezüglich der Welt als objektive Beschreibung eine 
unreduzierte Wellenfunktion vor. Da nun jedes Meßresultat auf­

31 N. Rescher und R. Brandom: The Logic of Inconsistency. A Study in Non-Standard 
Possible-World Semantics and Ontology, Oxford 1980. Vgl. Ch. Strub: Kalkulierte Ab­
surditäten. Versuch einer historisch reflektierten sprachanalytischen Metaphorologie, 
Freiburg, München 1991, S. 438 ff.
32 Vgl. N. Rescher und R. Brandom: The Logic of Inconsistency, a.a.O., S. 5.
33 H. Everett: Relative State< Formulation of Quantum Mechanics, in: Review of Mo­
dern Physics, Bd. 29 (1957), S. 454-462; ders: The Theory of Universal Wave Function, 
in: B. S. de Witt und N. Graham (Hrsg.): The Many Worlds Interpretation of Quantum 
Mechanics, Princeton, N.J., The University Press, 1973, S. 3-140.

318 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versuch einer Logik des Analogiedenkens

grund der Irreversibilität des Meßvorgangs eine bestimmte Entschei­
dung impliziert, die in einer Reduktion des Gesamtwellenpakets be­
steht und allein dem jeweiligen Beobachter bekannt ist und seine 
Welt konstituiert, reduziert sich für ihn die Welt auf dieses bestimm­
te Resultat ohne Kenntnis der anderen Meßergebnisse in den übrigen 
Zweigen der Wellenfunktion. Nur ein Supertheoretiker, ein über­
menschlicher oder göttlicher Geist, könnte alle Meßresultate gleich­
zeitig überschauen.

Bedenkt man, daß dem endlichen menschlichen Subjekt von den 
komplementären Eigenschaften >Welle< und >Quantum< bei der Mes­
sung des Lichts immer nur eine bekannt wird, je nach Impuls- oder 
Ortsmessung, die andere nicht, dann verteilen sich die beiden kom­
plementären Eigenschaften auf verschiedene voneinander indepen­
dente Beobachtungssituationen. Impuls- und Ortsmessung gehören 
zwei gänzlich verschiedenen Systemen an, die lediglich als korrelativ 
und komplementär unterstellt werden. Komplementarität ist der 
Ausdruck für die notwendige Zuordnung zweier Systeme.

Ebenso wie die komplementären Eigenschaften >Feld< und >Teil- 
chen< in der Quantentheorie lassen sich auch die anderen ambivalen­
ten und polymorphen Eigenschaften unter- und überdeterminierter 
Phänomene auf verschiedene unabhängige Welten verteilen, so daß 
die Frage virulent wird, was der Grund ihrer Zusammengehörigkeit 
und Verbindbarkeit sei.

Zunächst ist festzuhalten, daß die Mehrweltentheorie mit der 
klassischen Logik und ihren Axiomen durchaus kompatibel gedacht 
werden kann, zumindest in einem ersten Schritt. Jede der selbständi­
gen, voneinander unabhängigen Welten könnte gemäß der zweiwer­
tigen Logik strukturiert sein, ein in sich konsistentes und kohärentes 
System darstellen, sogar auf der Basis der Idee einer durchgängigen 
und vollständigen Bestimmung des Gegenstands, wobei dieser nach 
dem traditionellen dihairetischen Einteilungsschema von genus pro- 
ximum per differentiam specificam als pyramidaler Bau mit über­
und untergeordneten Gattungen und Arten zu denken wäre.

Während der Zusammenhalt der Teile des jeweiligen Gegen­
standssystems durch die Einheit der Gattung garantiert wird und 
die interne Gliederung am Leitfaden der Spezifikation bzw. Genera- 
lisation erfolgt, könnte dies von der Zuordnung der diversen Welten 
(Gegenstandssysteme) zueinander nicht mehr gesagt werden, da die 
Einnahme eines archimedischen Standpunkts wie desjenigen des Su­
pertheoretikers für das endliche Erkenntnissubjekt nicht möglich ist,

Analogiedenken ^ 319

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

sondern die Betrachtung ihren Ausgang von der jeweiligen Welt des 
Beobachters nehmen muß. Die Verbindung, sei es in Form von Ver­
weis oder Transitus, erfolgt hier entlang von Linien, die quer durch 
die Systeme hindurchgehen. Auf diese Weise lassen sich diverse Gat­
tungen, diverse Arten, diverse Individuen miteinander verbinden: 
Tiere, Pflanzen, Steine, Mineralien, Farben, Befindlichkeiten usw., 
wie es an den Analogiereihen des Agrippa von Nettesheim sichtbar 
wurde. Jeder einzelne Teil eines Gegenstandssystems hat einen Trans­
zendenzcharakter auf die anderen korrelativen und komplementären 
Teile der anderen Gegenstandssysteme und über diese auf das Ganze. 
Er steht pars pro toto, und zwar nicht nur im quantitativen Sinne, 
wonach der Teil, etwa ein Getreidekorn, auf das Insgesamt seiner Art, 
die gesamte Ernte, verweist, sondern im qualitativen Sinne, wonach 
es repräsentativ für alle ihm zugeordneten anderen spezifischen Tei­
le: Fülle, Fruchtbarkeit, Ernte, Herbst usw. steht.

In einem zweiten Schritt jedoch müßten die nach der klassischen 
Logik organisierten, allerdings transversal verbundenen Gegen­
standssysteme aufgelöst werden nach demselben transversalen Prin­
zip ihrer Beziehung untereinander. Die anscheinend fest umrissenen 
Dinge, Eigenschaften und Sachverhalte müßten nach dem Vorbild 
von Welle und Teilchen interpretiert und auf verschiedene Subsyste­
me verteilt werden und so in infinitum. Das Ganze löste sich auf in 
ein durchgängiges Relationsgeflecht ohne feste Bestandteile. Letztere 
wären nur Bündelungen komplexer Verhältnisse, Knotenpunkte, 
Symbole gleichsam.

Wie im dihairetischen System Kategorien (Gattungen) als Leit­
faden fungieren, so fungieren in den Analogiereihen Transversalien 
als Leitfäden und durchgängige Verweisungsprinzipien.34 Bei Agrip­
pa waren dies die Planeten Sonne, Mond, Mars, Venus usw. und das 
mit ihnen verbundene Sonnenhafte, Mondartige, Marshafte, Venus­
artige usw., das in jedem System modifiziert auftrat und so eine Viel­
heit umfassende und integrierende Einheit bildete. Noch für Goethe 
stellt das Sonnenartige die Beziehung zwischen Auge und Sonne her:
»Wär nicht das Auge sonnenhaft,
Die Sonne könnt' es nie erblicken;

34 Der Unterschied besteht im Herabsagen einerseits (xaTayoQE'UEiv bedeutet: auf et­
was herabsagen) und im Querverweis andererseits (vgl. trans).

320 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versuch einer Logik des Analogiedenkens

Läg' nicht in uns des Gottes eigne Kraft,
Wie könnt' uns Göttliches entzücken?«35

In anderen Fällen wie den Arcimboldischen Gemälden sind es entwe­
der sach- und situationsbezogene Analoga, die eine Assoziation 
ermöglichen wie im Falle des Juristen, oder auch physiognomische 
Ähnlichkeiten und physiologische Prozesse, die zwischen den diver­
sen Ebenen vermitteln.36

Charakteristisch für das Analogiedenken ist nicht ein quantita­
tives Prinzip, wie es heute allein für wissenschaftlich gilt, sondern ein 
qualitatives. Trat es in der Renaissance als mehr oder minder intuiti­
ves Prinzip, als Qualität oder Gestalt, auf, so findet es heute im Zuge 
genereller Verwissenschaftlichung seine Präzisierung als qualitatives 
Maß. Es begegnet als Struktur, Form, Muster, Schema, welche der 
Geometrisierung und Mathematisierung zugänglich sind. Die frak- 
tale Geometrie, die als moderne Fortsetzung des älteren Analogie­
denkens und als dessen wissenschaftliche Variante verstanden wer­
den kann, definiert sich selbst als Gestaltgeometrie, basierend auf 
der »qualitativen Mathematik«37. Wie in ihr die Fraktalität, die Zer- 
splittertheit der Dimensionen, der Diversität selbständiger, vonein­
ander unabhängiger Ebenen und Stufen entspricht, so entspricht in 
ihr das qualitative Maß dem älteren, intuitiven Qualitätsbegriff.

Seine logische Artikulation findet das qualitative Maß im Prin­
zip der Selbstähnlichkeit. Hierbei handelt es sich nicht um das 
gewöhnliche Identitätsprinzip im Sinne der Gattungsidentität, d. h. 
der Sich-selbst-Gleichbleibendheit der Gattung oder Art in deren 
Spezifikationen im dihairetischen System, auch nicht um die trans- 
world-identity, die Lewis38 im Rahmen der Theorie möglicher Wel­
ten diskutiert und mit der er die Querfeldeinverbindung bezeichnet; 
denn diese unterstellt eine grundsätzliche oder doch weitgehende

35 Goethes Werke, Hamburger Ausgabe in 14Bden., Bd. 1, Hamburg 1948, 5. Aufl. 
1960, S. 367.
36 Vgl. dazu den Beitrag der Verfasserin Das Analogiedenken der Renaissance. Seine 
Herkunft und seine Strukturen, im vorliegenden Band, S. 251 f.
37 Vgl. J. Briggs und F. D. Peat: Die Entdeckung des Chaos. Eine Reise durch die Chaos­
Theorie (Titel der amerikanische Originalausgabe: Turbulent Mirror. An Illustrated 
Guide to Chaos Theory and the Science of Wholeness, New York 1989), aus dem Ame­
rikanischen von C. Carius, München, Wien 1990, S. 118.
38 D. K. Lewis: Counterpart Theory and Quantified Modal Logic, in: The Journal of 
Philosophy, Bd. 65 (1968), S. 113-126; ders: Counterfactuals and Comparative Possi- 
bility, in: The Journal of Philosophical Logic, Bd. 2 (1973), S. 418-446.

Analogiedenken ^ 321

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

Gleichheit der Welten durch Annahme von counterparts, d. h. von 
ähnlichen Gegenstücken zu den Dingen unserer Welt, wodurch die 
Geltung von Aussagen in einer Welt auch in allen anderen Welten 
garantiert sein soll, während die Theorie der vielen Welten von einer 
grundsätzlichen Heterogenität und Isolation der Welten ausgeht. 
Gemeint ist vielmehr im Rahmen der letzteren und des darauf basie­
renden analogischen Denkens die Selbstähnlichkeit von Strukturen, 
die durch Skalenvarianz und Rekursivität charakterisiert sind. D. h. 
eine bestimmte Struktur bleibt trotz Veränderung: Vergrößerung 
oder Verkleinerung, Expansion oder Kontraktion, Falzung u. ä. inner­
halb eines gewissen Spielraumes erhalten und stellt somit eine mo­
difizierte Iteration dar. Verdeutlichen läßt sich dies am stochastischen 
Verhalten eines Systems, dessen Orbits zum exponentiellen Ausein­
anderdriften tendieren, gleichwohl aber durch Falzung immer wieder 
auf sich zurückgebunden werden. Ihren Anschluß aneinander er­
möglicht die Rekursivität, die Anbindung des Endes oder Resultats 
an den Anfang, das Vorausgehende. Auch dies läßt sich an einem 
Beispiel demonstrieren, und zwar am bekannten Computermodell 
der Mandelbrot-Menge bzw. des Apfelmännchens, das sich auf eine 
relativ einfache mathematische Formel reduzieren läßt. Indem das 
Resultat immer wieder in die Ausgangsfunktion eingesetzt wird, er­
gibt sich unter bestimmten Voraussetzungen, nämlich bei Verwen­
dung komplexer Zahlen, eine schwindelerregende Komplexität, die 
sich auf dem Bildschirm als Folge hochkomplexer Muster darstellt, 
in der doch immer wieder die ähnliche Figur des Apfelmännchens 
auftaucht.

Das Prinzip der Selbstähnlichkeit ermöglicht die Herstellung 
eines durchgehenden geregelten Zusammenhangs auch zwischen 
den heterogensten Formen, Dimensionen und Welten, sei es in Form 
eines Verweises aufeinander oder eines Übergangs ineinander. Es er­
weist sich so als ein universelles und unifizierendes Prinzip unend­
lich vieler und verschiedenartiger Welten, soviel deren aus dem un­
bestimmten fluiden Untergrund hervortreten mögen. Als solches ist 
es auf alle Bereiche der Wissenschaft, der Kunst und des Lebens ap- 
plikabel. Es dokumentiert sich gleicherweise bei der Bildung und Er­
zeugung von mineralischen, pflanzlichen und tierischen Formen als 
generatives Prinzip wie als Verhaltensprinzip bei Schwankungen des 
Weltmarktes, des Wetters, der Populationskurven usw. und tritt auch 
als wiederkehrendes Motiv in Malerei, Kunst und Literatur auf.

Damit ist neben der klassischen Logik und ihren Denkformen

322 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versuch einer Logik des Analogiedenkens

ein anderer Typus von Logik und Rationalität sichtbar geworden, der 
in der Aufdeckung von Ähnlichkeiten auch in den heterogensten Be­
reichen besteht, deren Zusammenstellung und Verbindung dem 
gewöhnlichen Denken absurd erscheint und daher von diesem als 
Ausdruck des Satzes e falso quodlibet sequitur gewertet wird, vom 
Standpunkt der jetzigen Denkform aber wegen der Geregeltheit als 
bewußte und gewollte und auch begründete, kurzum als kalkulierte 
Absurdität< zu betrachten ist. Wir haben es mit einer geregelten 
Identifikation von Verschiedenem zu tun. So ungewöhnlich und 
fremdartig das Analogiedenken auf den ersten Blick erscheinen mag, 
so rückt es doch immer mehr ins Zentrum der Aufmerksamkeit nicht 
nur von Mathematikern, Physikern, Computerfreaks und Wissen­
schaftstheoretikern, sondern auch von Biologen, Soziologen, Ökono­
men usw. Es avanciert mehr und mehr zum Instrumentarium für 
Untersuchungen in den verschiedensten Wissenschaftsbereichen. 
Man kann das Analogiedenken geradezu als Symptom der Moderne 
bezeichnen.

Analogiedenken W 323

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Begriffslehre der chinesischen und 
geheimwissenschaftlichen Entsprechungslogik

Patrick Frei

1. Die zweierlei Modelle der logischen Begriffsklassifikation

In den Begriffsverzeichnissen der Yin-Yang-Schule, einer der sechs 
großen Schulen der chinesischen Philosophie, kommen Begriffs­
koordinierungen vor, die mit den Mitteln unserer herkömmlichen 
Logik nur partiell nachzuvollziehen sind und gleichwohl vollgültige 
logische Beiordnungen darzustellen beanspruchen, so z. B. die nach- 
stehende:1
(1) Fische, (2) Vögel, (3) Menschen, (4) Vierfüßler, (5) Schildkröten.

Wer von der aristotelischen Schullogik her denkt, kann lediglich die 
ersten vier dieser fünf Begriffe als einander zu koordinierende Be­
griffe anerkennen und wird im übrigen zu dem berichtigenden Ein­
griffe neigen, den fünften Begriff dem vierten Begriff unterzuord­
nen. Denn die Klasse der Schildkröten stellt eine Teilklasse der 
Klasse der Vierfüßler dar. Was unter den Begriff der Schildkröte fällt, 
fällt auch unter den Begriff des Vierfüßlers, während keinesfalls alle 
Wesen, die unter den Begriff des Vierfüßlers fallen, auch unter den 
Begriff der Schildkröte fallen. Die von der Schullogik her sich auf­
zwingende Subordination des fünften unter den vierten Begriff wäre 
nur zu umgehen, wenn der Begriff der Schildkröte stellvertretend für 
den Begriff des Reptils stünde und wenn man (da die meisten Säuge­
tiere vierfüßig sind) den Begriff des Vierfüßlers durch den des Säu­
getiers ersetzt dächte. Dann (und sofern die Klasse der Menschen von 
der Klasse der Säuger unterschieden und ihr beigeordnet werden 
kann) würde man in Übereinstimmung mit der aristotelischen Schul­

1 Vgl. hierzu insbes. W Eberhard: Beiträge zur kosmologischen Spekulation Chinas in 
der Han-Zeit, in: Baessler-Archiv, Bd. 16 (1933), S. 1-100; B. I. Schwartz: The World of 
Thought in Ancient China, Cambridge, Mass., 1985; L. C. Wu: Fundamentals of Chi­
nese Philosphy (Social Philosophy Research Institute Book Series, Nr. 3), Lanham, Md., 
1986.

324 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

logik von einer korrekten Beiordnung fünf gleichrangiger zoologi­
scher Klassen sprechen können:
(1) Fische, (2) Vögel, (3) Menschen, (4) Säuger, (5) Reptilien.

Die fünf Begriffe unterstünden dann einem gemeinschaftlichen Gat­
tungsbegriff, der sich durch die entsprechenden Differenzmerkmale 
zu jedem der fünf fraglichen Begriffe spezifizieren ließe (wobei sich 
der Begriff des Menschen aus der Spezifikation des animal zum ani­
mal rationale ergäbe). Doch auch damit könnte man sich nicht 
zufrieden geben; denn die solchermaßen hergerichtete Begriffs­
koordination würde den Mangel haben, die zoologische Klasse der 
Amphibien zu übergehen, die den zoologischen Klassen der Fische, 
Vögel, Säuger und Reptilien koordinierend beigesellt zu werden 
pflegt. Die Begriffsreihe müßte also um einen sechsten Begriff erwei­
tert werden. Solche Erweiterungen indessen haben in den chinesi­
schen Begriffsverzeichnissen keinen Platz. Von wenigen numeri­
schen Unterschreitungen abgesehen, umfassen sie immer genau 
fünf Begriffe. Die schullogischen Korrekturversuche scheitern dem­
nach alle. Das Versagen der abendländischen Logik auf dem Felde 
chinesischer Begriffsverzeichnisse ist am folgenden Beispiel mit 
Händen zu greifen:
(1) Kleidung, (2) Farben, (3) Blüten, (4) Lieder, (5) Töne.

Ein gemeinsamer Gattungsbegriff, der sich durch hinzukommende 
Differenzmerkmale einmal zum Begriff der Kleidung, dann zum Be­
griff der Farbe, dann zum Begriff der Blüte, zum Begriff des Liedes 
und schließlich zum Begriff des Tons spezifizieren ließe, ist sinnvoll 
nicht auszudenken, so daß wir uns des Einruckes nicht erwehren 
können, daß die Begriffsverzeichnisse der Yin-Yang-Schule sich 
einer logischen Rationalisierung entweder verschließen oder daß sie 
eigenen, noch unbekannten bzw. noch unbeschriebenen Regeln fol­
gen, die von denen unserer Logik erheblich abweichen.

Diese Regeln sollen im folgenden zur Sprache kommen und als 
Regeln einer universellen logischen Formenlehre aufgewiesen wer­
den; denn sie liegen nicht nur dem fernöstlichen Denken, sondern 
auch den Lehren der orientalischen und europäischen Geheimwis­
senschaften zugrunde, deren Begriffsverzeichnisse mit denen der 
chinesischen Yin-Yang-Schule auffallend übereinstimmen und die­
selben oder doch sehr ähnliche formale Differenzen zur Begriffslehre 
der abendländischen Schullogik erkennen lassen. Die Übereinstim­

Analogiedenken ^ 325

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Frei

mung rechtfertigt einen Begriff, der das Gemeinschaftliche der chi­
nesischen und geheimwissenschaftlichen Logik ausdrücken soll, und 
hierzu sei der Begriff der Entsprechungslogik in Vorschlag gebracht. 
Dieser Begriff soll eine Analogiebildung nach dem Modell des 
Begriffs der Entsprechungsmedizin sein, mit dem man die auf weit­
läufigen Analogie- und Korrespondenzbeziehungen basierende tra­
ditionelle chinesische Heilkunde bezeichnet, die mit den naturheil­
kundlichen und okkulten medizinischen Lehren des europäischen 
Kulturkreises eine enge Verwandtschaft und dieselbe Distanz zu den 
Theorien der modernen westlichen Schulmedizin an den Tag legt.2 
Wir übertragen lediglich die begriffliche Unterscheidung der Schul- 
und Entsprechungsmedizin von der Heilkunde auf den Bereich der 
Logik, wenn wir der Schullogik eine Entsprechungslogik gegen­
überstellen und im weiteren die These vertreten, daß die Prinzipien 
beiderlei Logiken nicht nur das Konkurrenz- und Komplementärver­
hältnis bekunden, in dem die Schulmedizin und die nicht-schulmedi­
zinischen Heilkunden zueinander stehen, sondern daß sich zwischen 
beiderlei Logiken auch ein verblüffender, noch nie zur Kenntnis ge­
nommener Diametralgegensatz offenbart.

2. Die Gattungs- und Artbegriffe in der Entsprechungslogik

Das Begriffssystem der Schullogik wird häufig als >Begriffsbaum< 
oder >Begriffspyramide< angesprochen, und auch wenn diese zwei 
bildhaften Termini das Gefüge der schullogischen Begriffslehre nicht 
erschöpfen, so bezeichnen sie doch das für Definitionszwecke dien­
liche Modell der schullogischen Begriffsklassifikation, das sich auf 
der wiederholten Unterordnung artbegrifflicher Mehrzahligkeit un­
ter gattungsbegriffliche Einzahligkeit aufbaut.3 Ein Gattungsbegriff 
kann nach schullogischer Maßgabe nicht nur eine, sondern muß im­
mer zwei oder mehr als zwei Artbegriffe unter sich haben, und ein 
Artbegriff ist einem bestimmten Gattungsbegriffe nie alleine, son-

2 Vgl. P. U. Unschuld: Chinesische Medizin, München 1997.
3 Vgl. hierzu J. E. Heyde: Die Unlogik der sogenannten Begriffspyramide, in: W F. 
Niebel und D. Leisegang (Hrsg.): Philosophie als Beziehungswissenschaft, Festschrift 
für J. Schaaf, Frankfurt a.M. 1974, S. XXI/3-XXI/58. Hier auch begriffs- und geistes­
geschichtliches Hintergrundswissen. Ferner vgl. die herkömmlichen Logik-Bücher, die 
die aristotelische Schullogik als einen Teil oder als eine Vorstufe der modernen mathe­
matischen Logik lehren.

326 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

dem nur immer zusammen mit einem zweiten oder weiteren Art­
begriffen untergeordnet. Die Begriffsdihairesen, die Platon im So- 
phistes und im Politikos vorführt und diskutiert4, zeigen die baum- 
bzw. pyramidenförmige Gestalt des schullogischen Begriffsgefüges 
in aller Deutlichkeit, impliziert doch das Verfahren der Begriffstei­
lung (ÖLaipeOLc;) eine numerische Vervielfältigung des zu teilenden 
Begriffes, auch wenn Platon als Pionier der Schullogik es noch als 
unabdinglich erachtet hat, logische Polytomien auszuschließen und 
nur eine Zweiteilung der Begriffe (ÖL/oxopfa) zuzulassen. Das Pyra­
midenmuster der Platonischen Dihairesis bzw. Dichotomie der Be­
griffe ist in der Begriffs- und Kategorienlehre des Aristoteles und 
der nachmaligen Aristoteliker, namentlich bei Porphyrius, auf den 
die Bezeichnung des Begriffsbaumes (arbor Porphyriana) zurück­
geht, zum schlechthinnigen Systematisierungsmodell emporgerückt 
und hat dem klassifikatorischen Denken bis in unsere Tage hinein das 
Gepräge gegeben. Doch man darf darüber nicht vergessen, daß die 
Schullogik auch den Umkehrungsfall einer Subordination artbe­
grifflicher Einzahligkeit unter gattungsbegriffliche Mehrzahligkeit 
kennt. Ein Begriff stellt im schullogischen Begriffssystem nicht nur 
einen Gattungsbegriff zweier oder mehrerer Artbegriffe, sondern 
auch einen Artbegriff zweier oder mehrerer Gattungsbegriffe dar. 
Der Begriff des Rindes z. B. meint einmal ein Genus, das eine Viel­
zahl von Spezies und Subspezies unter sich hat (nämlich die verschie­
denen Rassen und Unterrassen der Gattung >Rind... Büffel, Zebu, 
Jak, Stirnrind, Dschungelrind, Hausrind usw.). Alle diese Unterbe­
griffe bilden eine Begriffspyramide, die in der Spitze des Oberbegrif­
fes >Rind< zusammenläuft. Der Begriff des Rindes steht aber nicht 
nur an der Spitze seiner Spezifikationen, sondern ist auch selber als 
eine Spezifikation zu begreifen, und zwar als die Spezifikation einer 
Mehrzahl von Genera (>Grasfresser<, >Wiederkäuer<, >Hornvieh<, 
>Paarhufer< usw.). Diese Gattungsbegriffe, die dem Begriffe des Rin­
des übergeordnet sind, bilden ein trichterförmiges Gefüge, das sich 
zur Spezies >Rind< hin verdichtet. Die logische Trichterform ist die 
Umkehrfigur der Begriffspyramide bzw. des Begriffsbaumes, und 
nur wenn beide Bildungsmuster zusammengenommen werden, wird 
das schullogische Begriffssystem in seiner strukturellen Gänze über­
blickbar. Es ist ein hierarchisches System, in dem Begriffe unter­
schiedlicher Allgemeinheitsstufe immer in numerischer Differenz

4 Sophistes 218 c - 231 b; 264 b - 268 d; Politikos 258 b - 267 d.

Analogiedenken ^ 327

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Frei

aufeinandertreffen. Es kann sich nur dann vollständig aufbauen, 
wenn sich ein Begriff der Mehrzahl seiner Unterbegriffe über- und 
der Mehrzahl seiner Oberbegriffe zugleich unterordnet. Ein Begriff 
eines solchen Gefüges läßt sich zum einen als Oberbegriff in seine 
Unterbegriffe zergliedern (dihairetisieren) und faßt zum anderen als 
Unterbegriff das trichterförmige Gefüge seiner Oberbegriffe in sich 
zusammen. Schullogische Begriffshierarchisierungen beruhen also 
auf begrifflichen »Zergliederungen und Zusammenfassungen« (öim- 
peoeic; xal ouvaymyaL)5, und in der numerischen Differenz eines 
begrifflichen Ganzen und seiner begrifflichen Glieder schlägt sich 
eben das schullogische Prinzip der Ungleichzahligkeit von Gattungs­
und Artbegriffen nieder.

Dem schullogischen Ungleichzahligkeitsprinzip korrespondiert 
auf seiten der Entsprechungslogik das Gegenprinzip der Gleich- 
zahligkeit von Gattungs- und Artbegriffen; denn Begriffe unter­
schiedlichen Allgemeinheitsgrades pflegen einander im entspre­
chungslogischen Begriffsgefüge in durchgehend gleichbleibender 
Zahl zu begegnen. Die begrifflichen Über- und Unterordnungen ver­
zweigen sich in der Entsprechungslogik weder pyramiden- noch 
trichterförmig, sondern schaffen parallel nebeneinander herlaufende 
Stränge, so daß das System der Begriffe die Gestalt listenförmiger 
Tafeln bzw. Tabellen annimmt. Auf der Oberzeile solcher Tabellen 
figurieren sehr allgemeine Gattungsbegriffe, denen sich alle übrigen 
Begriffe unterordnen, indem sie sich auf die Kolumnen bzw. Rubri­
ken verteilen, denen die Genera wie als Titelbegriffe vorstehen.

Die Verfasser geheimwissenschaftlicher Einführungschriften 
pflegen solche Begriffstabellen »Korrespondenztafeln« oder »Analo­
gietafeln« zu nennen.6 Deren Herkunft ist ungewiß, ebenso, ob sie 
sich auf Zahlentafeln zurückführen lassen. Ein prominenter Fundort 
weit zurückreichender Begriffstabellen ist der Picatrix7. Dieses im

5 Phaidros 266 b.
6 Vgl. Papus (= G. Encausse): Die Grundlagen der okkulten Wissenschaft, dt. Übers., 
Leipzig 1926, S. 103-104, 124-127, 131-136; H. de Witt: Analogik. Grundlagen einer 
Wissenschaft der Analogien, ihre Gesetze und Anwendungen, 3 Bde., Luzern, Winter­
thur, Oberwil bei Zug 1972-1983, Bd. 1, S. 12-13. Vgl. auch C. G. Jung: Gesammelte 
Werke, hrsg. von M. Niehus-Jung, L. Hurwitz-Eisner und F. Riklin, 20 Bde., Olten 
1971, Bd. 8, S. 551-552.
7 >Picatrix<. Das Ziel des Weisen von Pseudo-Magriti, translated into German from der 
Arabic by H. Ritter and M. Plessner (Studies of the Warburg Institute, Vol. 27), London 
1962.

328 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

13. Jahrhundert ins Spanische und später ins Lateinische übersetzte 
arabische Handbuch der astrologischen Magie stellt eine wichtige 
Quelle des magischen Denkens der Renaissance dar. Es enthält z. B. 
eine Begriffstafel, die in ihrer Oberzeile die folgenden vier Gattungs­
begriffe führt:
(1) Wärme, (2) Kälte, (3) Feuchtigkeit, (4) Trockenheit.

Diese Genera sollen die »einfachen Naturen« bezeichnen, worauf in 
der nächstunteren Zeile die vier »zusammengesetzten Naturen er­
sten Grades« folgen:
(1) Das Warme, (2) das Kalte, (3) das Feuchte, (4) das Trockene.

Die Begriffstafel setzt sich dann Zeile um Zeile von den zusammen­
gesetzten Naturen zweiten bis sechsten Grades fort, wobei die Art­
begriffe in erster, zweiter, dritter und vierter Position tabellarisch 
untereinander zu stehen kommen und solchermaßen eben die Rubri­
ken bilden:
(1) Das Warm-Trockene, (2) das Kalt-Feuchte, (3) das Warm-Feuchte, (4) das 
Kalt-Trockene,
(1) Feuer, (2) Wasser, (3) Luft, (4) Erde,
(1) Sommer, (2) Winter, (3) Frühling, (4) Herbst,
(1) gelbe Galle, (2) Phlegma, (3) Blut, (4) schwarze Galle,
(1) Farbstoff, (2) Samen, (3) Öl, (4) Wurzeln.

Die wesentliche Differenz zum Begriffssystem der Schullogik be­
steht darin, daß sich die oberbegrifflich definierten Rubriken, auf 
die sich die Unterbegriffe verteilen, weder vereinigen noch durch Di- 
hairese vervielfachen, sondern daß ihre Zahl im Verlaufe der begriff­
lichen Spezifikation konstant bleibt.

Denselben Befund lassen die Korrespondenztafeln erkennen, die 
Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim in seiner berühmten 
Okkulten Philosophie zur Aufstellung gelangen ließ.8 Dieses »Hand­
buch der Renaissance-Philosophie« entwirft auf der Basis der Zahlen 
von eins bis zwölf zum Teil sehr umfangreiche Tabellen von einer bis 
zwölf Rubriken. Im Unterschiede zu den Tabellen des Picatrix und 
insbesondere zu den in der Alchemie verbreiteten Tafeln9 enthalten

8 H. C. Agrippa von Nettesheim: De occulta philosophia libri tres, hrsg. von V. P. Com- 
pagni (Studies in the History of Christian Thought, Bd. 48), Leiden 1992, S. 115-147.
9 Vgl. z.B. die alchemistische Siebenertafel bei Egidius de Vadis: Dialogus inter natu-

Analogiedenken ^ 329

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Frei

die Oberzeilen der agrippischen Begriffstafeln keine generischen Be­
griffe, sondern hebräische Gottesnamen, deren Buchstabenzahl die 
Zahl der Rubriken definiert. So führt die Vierertafel in ihrer Ober­
zeile das Tetragramm JHWH. Doch hiervon abgesehen, zeigen die 
Begriffstafeln der Okkulten Philosophie dieselbe Tabellenform, wer­
den die einmal festgeschriebenen Rubrikenzahlen weder einer nach­
träglichen Verminderung noch Vervielfältigung unterzogen. Wenn 
z. B. in der Vierertafel mehr als vier gleichrangige spezifische Begrif­
fe zur Rubrizierung anstehen, werden sie, um die Vierzahl zu wah­
ren, zu Gruppen zusammengenommen. So werden die sieben Metal­
le folgendermaßen auf die vier Rubriken verteilt:
(1) Gold und Eisen, (2) Kupfer und Zinn, (3) Quecksilber, (4) Blei und Silber.

Und bei der Koordination der fünferlei Sinnesorganen verfährt die 
Begriffstabelle folgendermaßen:
(1) Gesicht, (2) Gehör, (3) Geschmack und Geruch, (4) Gefühl.

Weit entfernt, spezifische Begriffe, die untereinander koordiniert 
sind, nach schullogischem Vorbilde einem gemeinschaftlichen Genus 
zu unterstellen, in dem sie übereinkommen, zielt die geheimwissen­
schaftliche Entsprechungslogik vielmehr darauf, in einem spezi­
fischen Begriffe nicht die generische Größe auszumachen, die er mit 
den ihm koordinierten spezifischen Begriffen teilt, sondern die, die 
ausschließlich ihm zukommt. Ob die generische Größe als ein eige­
ner Gattungsbegriff auftritt oder ob sie - wie im Falle der Okkulten 
Philosophie - in der Gematrie hebräischer Gottesnamen gründet, ist 
hierbei sekundär. Es kommt nur darauf an, daß jeder Begriff einer 
Gruppe koordinierter Begriffe die ihm eigene generische Fundierung 
habe, und daher müssen (und können) einander immer nur genau so 
viele Artbegriffe koordiniert werden, wie im Rahmen der Begriffs­
tabelle Gattungsbegriffe zugrunde liegen bzw. Rubriken zur Füllung 
anstehen.

Wie die Korrespondenztafeln der Geheimwissenschaften befol­
gen auch die Begriffstabellen der Yin-Yang-Schule die Regel der 
Gleichzahligkeit von Gattungs- und Artbegriffen. Die Yin-Yang- 
Schule vereinigt zweierlei Lehren, die im selben Zeitraum unabhän-

ram et filium philosophiae, in: Theatrum chemicum, 6 Bde., Straßburg 1659-1661, 
Bd. 2, S. 85-109.

330 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

gig voneinander entstanden sind, nämlich die Yin-Yang-Theorie und 
die Theorie der fünf »Elemente« bzw. Wandlungsphasen. Die Ver­
schmelzung des Yin-Yang-Dualismus und der Fünf-Elementen-Leh- 
re zum sogenannten Duopentaismus schlug sich in umfangreichen 
Begriffsverzeichnissen nieder, in denen freilich lediglich die fünf 
Grundbegriffe der Fünf-Elementen-Lehre die Stellung von Gat­
tungsbegriffen innehaben, derweil die beiden Prinzipien Yin und 
Yang untergeordnete Differenzierungsfunktionen übernehmen. Die 
fünf Gattungsbegriffe der duopentaistischen Logik lauten:
(1) Holz, (2) Feuer, (3) Erde, (4) Metall, (5) Wasser.

In der europäischen Literatur wurden und werden die fünf chinesi­
schen Gattungsbegriffe in terminologischer Anlehnung an die Ele- 
mentenlehre der griechischen Antike auf physikalische Grundbau­
steine, auf die klassischen Elemente, bezogen. Neuerdings setzt es 
sich aber durch, von Wandlungsphasen zu reden. Denn die Meta­
physik der Yin-Yang-Schule deutet das Universum als ein dyna­
misch-prozessuales System aufeinander einwirkender Dinge und 
Ereignisse, die zueinander in bestimmten Entsprechungs- und Ähn­
lichkeitsverhältnissen stehen, und die duopentaistische Formenlehre 
dieser Metaphysik will in den fünf Gattungen nichts weniger als die 
fundamentalen Zustandsformen aller Wandlungsprozesse erfassen 
und alle sinnlichen und übersinnlichen Gegenständlichkeiten und 
Geschehnisse nach dem Klassifikationsmodell der fünf generischen 
Wandlungsphasen ordnen. Diese Klassifizierungen und Ordnungs­
beziehungen zeigen dabei das geflissentliche Bemühen, die Fünfzahl 
der Genera zu bewahren und in sämtlichen Spezifikationen zum Tra­
gen zu bringen. So werden im chinesischen Denken fünf Himmels­
richtungen, fünf Jahres- und fünf Tageszeiten, fünf Farben, fünf Pha­
sen pflanzlichen Werdens bzw. landwirtschaftlicher Produktion, 
fünferlei Witterungen, fünferlei dingliche Beschaffenheitseigen­
schaften, fünferlei handwerkliche Gerätschaften, fünferlei Körperge­
webe, fünf Körperteile, fünf Yin- und fünf Yang-Organe, fünferlei 
Körperausscheidungen, fünferlei Emotionen, fünf Charaktereigen­
schaften, fünf höchste Tugenden, fünferlei Sinneswahrnehmungen, 
fünf soziopolitische Größen, fünf Zahlen, fünf Töne, fünferlei 
Gerüche und ebenso viele Geschmacksrichtungen, fünferlei Getreide 
bzw. Gemüse, fünferlei Obst, fünferlei zoologische Klassen, fünferlei 
astronomische Klassen, fünf Planeten, fünf Metalle, fünferlei topolo­
gische Bestimmungen usw. unterschieden, wobei die fünf aufein­

Analogiedenken ^ 331

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Frei

anderfolgenden spezifischen Begriffe in ihrer Koordination die Ur- 
Folge der fünf Gattungsbegriffe wiederholen:10
(1) Holz, (2) Feuer, (3) Erde, (4) Metall, (5) Wasser,
(1) Osten, (2) Süden, (3) Mitte, (4) Westen, (5) Norden,
(1) Frühling, (2) Sommer, (3) Spätsommer, (4) Herbst, (5) Winter,
(1) Morgen, (2) Mittag, (3) Nachmittag, (4) Abend, (5) Nacht,
(1) grün, (2) rot, (3) gelb, (4) weiß, (5) schwarz,
(1) entstehen, (2) wachsen, (3) reifen, (4) ernten, (5) speichern,
(1) Wind, (2) Hitze, (3) Feuchtigkeit, (4) Trockenheit, (5) Kälte,
(1) biegsam, (2) spitz, (3) rund, (4) viereckig, (5) eben,
(1) Zirkel, (2) Waagebalken, (3) Seil, (4) Richtmaß, (5) Waage,
(1) Muskeln, (2) Adern, (3) Fleisch, (4) Haut und Haar, (5) Knochen,
(1) Nase, (2) Augen, (3) Herz, (4) Mund und Zunge, (5) Ohr,
(1) Leber, (2) Herz, (3) Milz, (4) Lunge, (5) Niere,
(1) Gallenblase, (2) Dünndarm, (3) Magen, (4) Dickdarm, (5) Blase,
(1) Tränen, (2) Schweiß, (3) Speichel, (4) Auswurf, (5) Urin,
(1) Ärger, (2) Freude, (3) Wunsch, (4) Sorge, (5) Angst,
(1) Großzügigkeit, (2) Intelligenz, (3) Stabilität, (4) Vertrauen, (5) Tapferkeit, 
(1) Toleranz, (2) Intuition, (3) Grübeln, (4) Gerechtigkeit, (5) Bescheidenheit, 
(1) Sehen, (2) Sprechen, (3) Schmecken, (4) Riechen, (5) Hören,
(1) Volk, (2) Dinge, (3) Herrscher, (4) Minister, (5) Wesen,
(1) 3, (2) 2, (3) 5, (4) 4, (5) 1,
(1) 8, (2) 7, (3) 5, (4) 9, (5) 6,
(1) chüeh, (2) chih, (3) kung, (4) shang, (5) yü,
(1) bockig, (2) brenzlich, (3) wohlriechend, (4) ranzig, (5) faulig,
(1) sauer, (2) bitter, (3) süß, (4) scharf, (5) salzig,
(1) Weizen, (2) Bohnen, (3) Klebhirse, (4) Hanf, (5) Hirse,
(1) Pflaume, (2) Aprikose, (3) Dattel, (4) Pfirsich, (5) Kastanie,
(1) schuppige, (2) befiederte, (3) nackte, (4) behaarte, (5) schalige Tiere,
(1) Planeten, (2) Sonne, (3) Erde, (4) Sternbilder, (5) Mond,
(1) Jupiter, (2) Mars, (3) Saturn, (4) Venus, (5) Merkur,
(1) Zinn, (2) Quecksilber, (3) Kupfer, (4) Eisen, (5) Blei,
(1) links, (2) vorne, (3) in der Mitte, (4) rechts, (5) hinten.

Wenn die schullogische Regel, der zufolge einander zugeordnete 
Gattungs- und Artbegriffe immer in ungleicher Zahl aufeinander­
treffen, in der Entsprechungslogik ein diametrales Gegenstück haben 
soll in dem Verfahren, spezifische Begriffe auf generisch bestimmte 
Rubriken zu verteilen bzw. sie in tabellarische Verzeichnisse durch­
gängig gleicher Rubrikenzahl einzuordnen, dann muß gewährleistet

10 Vgl. die umfangreiche Sammlung bei W Eberhard: Beiträge zur kosmologischen 
Spekulation Chinas in der Han-Zeit, a.a.O.

332 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

sein, daß sich die beiderlei Begriffssysteme hinsichtlich der Differen­
zierung von Gattungs- und Artbegriffen überhaupt unmittelbar mit­
einander vergleichen lassen. Ein solcher Vergleich der Schul- und 
Entsprechungslogik ist zugegebenermaßen begründungsbedürftig, 
zumal man auf die völlige Fremdheit und Andersartigkeit einer auf 
Entsprechungs- und Analogiebezügen basierenden Logik verweisen 
kann. Der große französische Sinologe Marcel Granet z. B. bestreitet 
die Möglichkeit eines direkten Vergleiches, wenn er in seinen Unter­
suchungen zum logischen Denken des Yin-Yang-Dualismus und des 
Duopentaismus die These vertritt, die Chinesen hätten »keinerlei 
Gefallen an einer Einteilung in Gattung und Arten«, sondern einen 
Weg gefunden, ihre Begriffe »zu ordnen, ohne Arten und Gattungen 
unterscheiden zu müssen«11. So solle man Yin und Yang sowie die 
Genera >Holz<, >Feuer<, >Erde<, >Metall< und >Wasser< nicht als Gat­
tungen, sondern als »Embleme« bzw. »Symbole« begreifen und sie 
im Hinblick auf ihre Funktion, in den Begriffsrubriken »Emblem­
gruppen« bzw. »Symbolklassen« zu bilden, als »Sammelbegriffe« 
charakterisieren.12 Diese symbolistische bzw. emblematische Deu­
tung der chinesischen Begriffslogik verunmöglicht es, die in der 
Oberzeile einer Korrespondenztafel figurierenden begrifflichen Grö­
ßen als übergeordnete und die in den Rubriken klassifzierten Begrif­
fe als untergeordnete aufzufassen, und tendiert zu einer Egalisierung 
aller zwischenbegrifflicher Beziehungen, die dann, wenn die Diffe­
renzierungsmöglichkeiten der logischen Über-, Unter- und Beiord­
nung entfallen, nur noch unterschiedslos als Zuordnungen begriffen 
werden können. Sieht man aber näher hin, dann sind die Zuord­
nungsbeziehungen im entsprechungslogischen Begriffsgefüge beilei­
be nicht indifferent. Die Korrespondenztafeln bilden taxonomische 
Raster, die zwischenbegriffliche Relationen als einsinnige, eindeutige 
begreifen. Auch die Entsprechungslogik kennt und berücksichtigt ein 
logisches Gefälle zwischen allgemeinen und minder allgemeinen be­
grifflichen Größen, und lediglich terminologische Bedenklichkeiten 
und Überempfindlichkeiten, aber keine sachlichen Argumente spre­
chen dagegen, Begriffe unterschiedlichen Allgemeinheitsgrades auch 
in der Entsprechungslogik als Ober- und Unterbegriffe bzw. als Gat- 
tungs- und Artbegriffe aufeinander zu beziehen. Die Form der Tafel

11 M. Granet: Das chinesische Denken. Inhalt, Form, Charakter, dt. Übers., hrsg. von 
M. Porkert, 2. Aufl. München 1971, S. 101, 108, 254-255.
12 A.a.O., S. 63, 94,101, 107-108, 237, 253-254.

Analogiedenken ^ 333

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Frei

bzw. Tabelle legt einem die Unterscheidung von Ober- und Unterbe­
griffen nachgerade in den Mund, und was die Differenzierung von 
Genus und Spezies betrifft, so sind die Beziehungen zwischen einem 
allgemeinen Emblem und seinen emblematischen Spezifikationen 
bzw. einem Symbol und den begrifflichen Vereinzelungen der zu­
gehörigen Symbolgruppe durchaus mit der in der Schullogik 
gebräuchlichen Terminologie zu beschreiben. Die Differenz zur 
Schullogik besteht einzig darin, daß die Korrespondenztafeln keine 
stufenförmigen Begriffshierarchisierungen vornehmen, sondern die 
Artbegriffe einem Gattungsbegriff immediat (unmittelbar) unter­
stellen. Die Entsprechungslogik vertritt einen logischen Immediatis- 
mus: Die spezifischen Begriffe, die in einer korrespondenztabellari­
schen Rubrik untereinander stehen, mögen untereinander durch 
unterschiedliche Allgemeinheitsgrade differieren, aber sie subordi­
nieren sich dem Oberbegriffe einer Begriffsrubrik in keinem Falle 
über die Zwischenglieder anderer (allgemeinerer) Begriffe, sondern 
beziehen sich direkt auf ihn, also ohne die Vermittlung intermediärer 
Glieder. Und hierbei wird noch ein weiteres deutlich, nämlich daß im 
Unterschiede zur Schullogik, wo alle nicht-peripheren Begriffe nach 
Maßgabe der Begriffsverzweigungen, die von ihnen aus entfaltet 
werden, einmal als Gattungs- und dann wieder als Artbegriffe fun­
gieren können und die Unterscheidung von Genus und Spezies dar­
um eine funktionale zu nennen ist, man diese im Bereiche der Ent­
sprechungslogik als eine fixe hinnehmen muß: Es sind einige wenige 
begriffliche Allgemeinheiten, die in der Konstituierungsphase einer 
Korrespondenztafel zu Gattungsbegriffen aufgerückt sind und denen 
gegenüber alle übrigen Begriffe in der Stellung von Artbegriffen ver­
harren. Diese Differenzen können indessen kein Hindernis sein, in 
beiderlei Begriffszusammenhängen generische und spezifische Be­
griffe zu sondern. Die entsprechungslogischen Gattungsbegriffe sind 
mehr als nur Symbole, sie erschöpfen sich nicht darin, das Gemein­
schaftliche gewisser Begriffe in einem bloßen Emblem zu versinn­
bildlichen, sondern sie artikulieren das Generische, das Allgemeine 
aller in einer Rubrik zusammengenommener Begriffe, sie stellen das 
von allen spezifischen Differenenzmerkmalen Abgezogene dar und 
differieren als logische Abgezogenheiten (Abstraktionen) nicht 
grundlegend von den hochstufigen, abstrakten Gattungsbegriffen 
schullogischer Begriffsbäume. Der Begriff des Wässerigen z. B. wird 
in der Entsprechungslogik der Yin-Yang-Schule durchaus als das ge­
meinschaftliche abstrakte Bedeutungsmerkmal aller begrifflicher

334 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

Spezifizierungen der Rubrik >Wasser< begriffen: der >wässerigen< 
Himmelsrichtung (Nord), der >wässerigen< Jahreszeit (Winter), der 
>wässerigen< Tageszeit (Nacht), der >wässerigen Farbe< (schwarz) usw. 
Der Unterschied zur Schullogik liegt nur darin, daß die Entspre­
chungslogik alle in einer Rubrik versammelten Artbegriffe als dem 
gemeinschaftlichen Genus unmittelbar unterstehend auffaßt, statt 
sie hierarchisch zu ordnen. Der Dualismus der schullogischen und 
entsprechungslogischen Begriffsklassifikation läuft insofern auf die 
Differenz von Begriffshierarchisierung und Begriffsrubrizierung 
hinaus, und diese Differenz betrifft nicht die schlechthinnige Unter­
scheidung von Gattungs- und Artbegriffen, von Ober- und Unterbe­
griffen, sondern nur die unterschiedliche Deutung ihrer Über- und 
Unterordnung.

3. Die Begriffsreihe und Begriffsgruppe in der Entsprechungslogik

Begriffe, die in der Schullogik einander über- und untergeordnet wer­
den und solchermaßen Begriffslinien (lineae praedicamentales) bil­
den, die sich zu Begriffsbäumen (Begriffspyramiden) und zu trich­
terförmigen Begriffssystemen vereinigen, stellen wohlgeordnete 
Reihen dar, und zwar im Sinne eines wissenschaftlichen Reihen­
begriffes, dem zufolge jedes Glied einer Reihe in der Abfolge aller 
Glieder eine präzise definierbare Stelle einnimmt und von zwei Rei­
hengliedern immer das Vorangehende und das Nachfolgende ange­
geben werden kann. Diese Bedingung ist in der Schullogik dann 
erfüllt, wenn man von jedem Begriffe eines Begriffsbaumes den 
nächsthöheren Gattungsbegriff und die nächstniederen Artbegriffe 
bzw. wenn man von jedem Begriffe eines trichterförmigen Gefüges 
die nächsthöheren Gattungsbegriffe und den nächstniederen Art­
begriff bezeichnen kann. Begriffe, die im schullogischen Begriffs­
system einander koordiniert werden, bilden hingegen Gruppen, für 
die es (wenn man einen korrekten Gruppenbegriff zugrunde legt) 
kennzeichnend ist, daß ihre Elemente untereinander ungeordnet 
sind. Man spricht zwar von einer Koordination, Beiordnung oder 
Nebenordnung gleichrangiger Begriffe, aber die schullogische Be­
griffskoordinierung führt nur zur Schaffung aggregativer Gruppen, 
deren Elemente ihre Plätze beliebig vertauschen können. Jede Rei­
henfolge, die in eine koordinative Begriffsgruppe hineingetragen 
wird, ist eine logisch willkürliche. Zuzüglich zur Regel der numeri­

Analogiedenken ^ 335

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Frei

sehen Differenz aufeinandertreffender Gattungs- und Artbegriffe 
folgt die sehullogisehe Begriffslehre sonaeh der Regel, bei der Über­
und Unterordnung von Begriffen immer reihenbildend, bei der Be­
griffskoordination hingegen gruppenbildend zu verfahren.

Die Entspreehungslogik steht auch in dieser Hinsieht in einem 
Diametralgegensatz zur Sehullogik. Denn in der Korrespondenztafel 
bilden die Begriffe, die in einer Rubrik untereinandergesehrieben 
werden, keine wohlgeordnete Reihen, sondern ungeordnete Grup­
pen, und die koordinierten Begriffe einer korrespondenztabellari- 
sehen Zeile bilden keine Gruppen, sondern wohlgeordnete Reihen. 
Die Begriffsreihenbildung fällt in der Sehullogik mit der Über- und 
Unterordnung von Begriffen, in der Entspreehungslogik aber mit der 
Begriffsbeiordnung zusammen, während die Begriffsgruppenbildung 
in der Sehullogik mit der Koordination, in der Entspreehungslogik 
hingegen mit der Subordination von Begriffen zusammenfällt. Ori­
entiert man sieh am Dualismus von Begriffshierarehisierung und Be­
griffsrubrizierung, so kann man die Differenz auf folgende Formel 
verkürzen: Die Sehullogik reiht Begriffe aneinander, wo die Entspre- 
ehungslogik dieselben gruppiert, und umgekehrt.

Diese Untersehiede werden in der Regel übersehen. So ist es 
üblieh, den Begriffen einer korrespondenztabellarisehen Rubrik eine 
reihenförmige Ordnung zu unterstellen und sie in terminologiseh 
unzutreffender und irreführender Weise als Glieder »sympatheti- 
seher Begriffsreihen«, entspreehungslogiseher »Begriffsketten«, 
»Sympathiereihen« bzw. »Analogiereihen« zu bezeiehnen.13 Diese 
Fehlbenennungen dürften dadureh begünstigt worden sein, daß die 
Begriffsrubrizierungen häufig eine Stufung aufweisen, und zwar vor 
allem in den Korrespondenztafeln der Geheimwissensehaften. Die 
erwähnte Vierertafel im Picatrix z. B. markiert die spezifisehen Be­
griffe, die den vier Gattungsbegriffen untergeordnet sind, als Be- 
zeiehnungen für die zusammengesetzten Wesen ersten bis seehsten 
Grades, so daß die untereinander stehenden Begriffe - statt sieh zu 
gruppieren - den Ansehein maehen, im Sinne einer reihenförmigen 
Stufung aufeinander zu folgen. So gewinnt man den Eindruek, die 
spezifisehen Begriffe, die dem Gattungsbegriff der Wärme unterste­
hen und zusammen dessen Rubrik ausmaehen, würden, weil sie der 
Reihe naeh die zusammengesetzen Wesen der Wärme ersten*, zwei­

13 Vgl. Papus: Die Grundlagen der okkulten Wissenschaft, a.a.O., S. 116; >Picatrix<, 
a.a.O., S. XXVII-XXIX; H. De Witt: Analogik, a.a.O., Bd. 1, S. 45-46.

336 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

ten**, dritten***, vierten****, fünften***** und sechsten****** 
Grades zum Ausdruck bringen, eine stufenförmige Begriffsreihe bil­
den:

(1) Wärme,
(1)* das Warme,
(1)** das Warm-Trockene,
(1)*** Feuer,
(1)**** Sommer,
(1)***** gelbe Galle,
(1)****** Farbstoff.

Doch bei näherem Zusehen wird man feststellen, daß die stu­
fenförmige Reihenfolge der Begriffsrubrik keineswegs zum fomalen 
Bestand einer Begriffstabelle gehört, sondern daß sie die logische 
Form einer solchen, von außen kommend, überlagert und sie im Sin­
ne einer bestimmten Metaphysik bzw. Kosmologie spezifiziert. Die 
Begriffsrubrizierung vollbringt auch im Falle eines hinzukommen­
den Stufenmodells nichts weiter als eine aggregative Gruppierung, 
eine Sammlung spezifischer Begriffe. Der Umstand, daß sich diesel­
ben auf Gegenständlichkeiten verschiedener Seinsstufen beziehen, 
ist logisch sekundär. Wichtig und kennzeichnend für die gemein­
schaftliche, universelle Logik verschiedener Entsprechungsmetaphy­
siken kann nur sein, daß alle spezifischen Glieder einer korrespon­
denztabellarischen Rubrik bzw. Gruppe dem gemeinschaftlichen 
Gattungsbegriffe unmittelbar unterstehen und sich hinsichtlich ihrer 
Unterordnung unter ihn nicht voneinander unterscheiden. So ist in 
der Korrespondenztafel des Picatrix der Begriff des Feuers logisch­
formal nicht näher am Gattungsbegriff der Wärme als der Begriff 
des Sommers, obwohl das Feuer ein zusammengesetztes Wesen drit­
ten Grades und der Sommer nur ein solches vierten Grades darstellt. 
Verallgemeinernd kann man sagen: Der ontologische Vorrang in der 
Entsprechungsmetaphysik führt nicht zwangsläufig einen formalen 
Vorrang in der Entsprechungslogik herbei.

Daß die Begriffe einer korrespondenztabellarischen Rubrik 
keine Begriffsreihe, sondern nur eine Gruppe bilden, kann ohne wei­
teres anhand der Begriffsverzeichnisse der chinesischen Entspre­
chungslogik eingesehen werden, die keinem metaphysischen Stufen­
modell Raum geben, sondern sich bei der Begriffsrubrizierung nach 
Maßgabe der Regel des klassifikatorischen Immediatismus auf das 
taxonomische Minimum einer bloßen Aggregation beschränken.

Analogiedenken ^ 337

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Frei

Die Spezifika, die z. B. die Rubrik des Gattungsbegriffes >Holz< bil­
den, sind als Besonderungen der allgemeinen Wandlungsphase 
>Holz< untereinander vollkommen ebenbürtig. Die Aufzählung aller 
>holzartiger< Dinge, Eigenschaften, Begriffe usw. kann zwar strecken­
weise konventionellen reihenförmigen Prioritäten folgen (zuerst die 
Jahres-, dann die Tageszeiten, zuerst die spezifischen Bestimmungen 
des Körperlichen, dann die des Seelischen, zuerst die Pflanzen, dann 
die Tiere u.dgl.) und sich in bestimmten, nicht-tabellarischen Dar­
stellungen an metaphysische bzw. kosmologische Modelle anlehnen, 
aber die logische Form einer solchen Aufzählung kann doch nur im­
mer die einer aggregativen Kollektion sein. Die >holzartige< Him­
melsrichtung oder die >holzartige< Farbe Grün stehen dem gemein­
schaftlichen Gattungsbegriff >Holz< in keinem hierarchischen Sinne 
näher als die >holzartige< zoologische Klasse der schuppigen Tiere, 
auch wenn sie in den landläufigen Begriffsverzeichnissen über ihr 
rangieren und als allgemeiner eingestuft zu werden pflegen:

(1) Holz,
(1) Osten,
(1)
(1) schuppige Tiere.

Wenn auf der einen Seite die Rubrizierung von Begriffen im Unter­
schied zur schullogischen Begriffshierarchisierung keine (hierarchi­
schen) Reihen, sondern nur Gruppen schafft, dann bilden auf der 
anderen Seite die einander koordinierten Begriffe einer Korrespon­
denztafel im Gegensatz zur Schullogik keine Gruppen, sondern viel­
mehr wohlgeordnete Reihen. Die Gattungsbegriffe der Oberzeile 
konstituieren dabei die Ur-Reihe, die sich in den Begriffsreihen sämt­
licher spezifischer Unterzeilen in spezifischer Form wiederholt und 
solchermaßen die Korrespondenztafel von oben bis unten einheitlich 
durchstrukturiert. Daß die einander koordinierten Begriffe in der 
Entsprechungslogik eine Reihenstruktur haben, statt sich zu grup­
pieren, erhellt aus den Funktionsbeziehungen, in denen die Gat­
tungsbegriffe der Ur-Reihe zueinander stehen. Handle es sich um 
die vier Elemente der griechischen Vorsokratik, um die sieben Plane­
ten bzw die zwölf zodiakalen Zeichen der Astrologie und Alchemie 
oder um die fünf Wandlungsphasen der Yin-Yang-Schule: immer 
bilden die Gattungen wohlbestimmte funktionale Determinations­
beziehungen von regelmäßig zyklischer, zirkulärer Struktur, die in 
allen untergeordneten Begriffsreihen in spezifischer Modifikation

338 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

wiederkehren. Die Ur-Reihe der fünf Wandlungsphasen zeigt die fol­
genden Gesetzmäßigkeiten: einmal den sogenannten Zeugungs- bzw. 
Fütterungszyklus, der die Gattungsbegriffe in die bereits oben zitier­
te Reihenfolge >(1) Holz, (2) Feuer, (3) Erde, (4) Metall, (5) Wasser< 
bringt; denn Holz erzeugt Feuer bzw nährt die Flammen; Feuer er­
zeugt Asche (Erde); die Erde bringt Mineralien, Metalle hervor; Me­
tall erzeugt Wasser, nämlich wenn es sich verflüssigt bzw. nach 
nächtlicher Exposition Tau anzieht; Wasser nährt Pflanzen (Holz) 
usw im Kreise. Daneben gibt es den sogenanten Eroberungs- bzw 
Überwindungszyklus, der die Wandlungsphasen folgendermaßen 
ordnet: (1) Holz, (2) Metall, (3) Feuer, (4) Wasser, (5) Erde. Die Erde 
saugt Flüssigkeiten auf, dämmt Wasser und bestimmt tektonisch des­
sen Lauf; Wasser löscht das Feuer; Feuer schmilzt Metall; Metall­
werkzeuge schneiden Holz; Holz bemächtigt sich der Erde, wenn die 
Wurzeln der Pflanzen oder der hölzerne Pflug ins Erdreich dringen 
usw Ferner kennen die Chinesen den sogenannten Kontrollzyklus: 
Holz überwindet die Erde, doch deren Erzeugnis, nämlich Metall, 
kontrolliert den Prozeß und eilt der Erde zu Hilfe, indem es das Holz 
schneidet; Metall schneidet Holz, doch das vom Holz gespiesene Feu­
er kontrolliert den Prozeß und kommt dem Holz zu Hilfe, indem es 
das Metall zum Schmelzen bringt; Feuer schmilzt Metall, aber dessen 
Erzeugnis, nämlich Wasser, hat die Kontrollfunktion inne und eilt 
dem Metall zu Hilfe, indem es das Feuer löscht; Wasser löscht Feuer, 
doch das Erzeugnis des Feuers, nämlich Asche bzw. Erde, kontrolliert 
den Prozeß und hilft dem Feuer, indem es das Wasser dämmt bzw. 
aufsaugt; Erde dämmt Wasser, aber dessen Produkt, nämlich Holz 
(Pflanzen), kontrolliert den Prozeß und eilt dem Wasser zu Hilfe, 
indem Wurzeln und hölzerne Geräte die Erde beherrschen. Außer­
dem gibt es noch einen sogenannten Maskierungszyklus, einen kos- 
mogonischen Zyklus, der die fünf Wandlungsphasen in der Reihen­
folge ihrer kosmischen Genese ordnet - (1) Wasser, (2) Feuer, (3) 
Holz, (4) Metall, (5) Erde - sowie eine moderne Reihenfolge, in der 
die Wandlungsphasen im zeitgenössischen chinesischen Denken auf­
gezählt zu werden pflegen: (1) Metall, (2) Holz, (3) Wasser, (4) Feuer,
(5) Erde. Der Ur-Reihe der Gattungsbegriffe und - nach ihrem Vor­
bild - den Reihen der koordinierten Spezifika einer Korrespondenz­
tafel liegen demnach vielfältige funktionale Ordnungsmuster zu­
grunde, während die gleichrangigen Begriffe im System der 
Schullogik nur ungeordnete Gruppen bilden.

Analogiedenken W 339

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Frei

4. Der begriffliche Teil und das begriffliche Ganze in der 
Entsprechungslogik

Es ist ein Kennzeichen der schullogischen Begriffslehre, Begriffs­
inhalt und Begriffsumfang zu differenzieren und gleichermaßen 
einer umfangslogischen (extensionalen) und inhaltslogischen (inten- 
sionalen) Deutung fähig zu sein. Die beiden Deutungen zeigen sich 
als zueinander in einem spiegelbildlichen Verhältnisse stehend, wenn 
man bedenkt, auf welche Weise sie die strukturelle Relation von Teil 
und Ganzem auf das System der Begriffe applizieren und darin zum 
Tragen bringen: Werden Gattungsbegriffe als Ganzheiten und Art­
begriffe als Teile verstanden, so entfaltet sich eine Umfangslogik, 
basierend auf der These, daß die spezifischen Teilbegriffe vom gene­
rischen Begriffsganzen umfangen werden:
Ober- bzw. Gattungsbegriff = ganzer Begriff 
Unter- bzw. Artbegriff = Teilbegriff

Die Umfangslogik kann sich weiter zur Klassenlogik wandeln und in 
der Beziehung eines Gattungsbegriffes zu seinen spezifischen Begrif­
fen die Relation einer Klasse zu ihren Teilklassen zeigen; denn Klas­
sen umfangen Teilklassen. Wird das Verhältnis von Teil und Ganzem 
umgekehrt, so daß die spezifischen Begriffe als Ganzheiten und die 
Gattungsbegriffe als deren Teile erscheinen, dann wird die Begriffs­
lehre in inhaltslogischem Sinne ausgelegt. Der spezifische Begriff 
enthält dann die Gattungsbegriffe bzw. die Gattungsbegriffe sind als 
inhaltliche Teilbestimmungen im spezifischen begrifflichen Ganzen 
enthalten:
Ober- bzw. Gattungsbegriff = Teilbegriff 
Unter- bzw. Artbegriff = ganzer Begriff

Ein Beispiel: Der Gattungsbegriff >Rind< stellt einmal das umfangs­
logische Ganze dar, das die spezifischen Begriffe der mannigfaltigen 
Rinderrassen als seine Teile umfängt, eben wie die verschiedenen 
Teilklassen von der sie komprehendieren allgemeineren Klasse um­
fangen werden. Der Oberbegriff >Rind< verhält sich zu seinem Unter­
begriffe >Hausrind< wie das umfängliche Ganze zu seinem umfäng­
lichen Teil. Dieselbe Begriffsbeziehung ist aber ebenso gut in 
inhaltslogischer Umkehrung zu charakterisieren, nämlich insofern 
der Oberbegriff >Rind< in den Unterbegriff >Hausrind< eingeht und 
so als eine inhaltliche Teilbestimmung, als ein sogenanntes Merkmal

340 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

(nota) eines spezifischen begrifflichen Ganzen begriffen werden 
muß. Der Unterbegriff stellt darum nichts weniger als das inhalts­
logische Ganze der ihm übergeordneten partiellen Oberbegriffe dar, 
die zusammen seinen Begriffsinhalt ausmachen.

Wird in der schullogischen Begriffshierarchie herniedergestie­
gen, vermehrt sich die begriffliche Komplexität; denn als eine inhalt­
liche Größe enthält ein Begriff alle seine Oberbegriffe, und deren 
Zahl ist um so größer, je niedriger er rangiert. Doch seine Extension 
wird beim Deszensus geringer, denn Begriffe bzw. Klassen umfangen 
als extensionale Gebilde die Gesamtheit ihrer Unterbegriffe, deren 
Zahl um so kleiner ist, je tiefer in der Begriffshierarchie herabgestie­
gen wird.14 Der niedrigste Artbegriff (infima species) stellt in um­
fangslogischer Deutung einen Begriff von minimalem Umfange dar, 
der keiner weiteren Dihairese (Begriffsteilung) mehr unterzogen 
werden kann: Er ist unteilbar, ein extensionales Individuum. Die In­
haltslogik hingegen deutet den niedrigsten Artbegriff als eine Größe 
maximaler Komplexität, als das logische Concretum aller ihm über­
geordneten oberbegrifflichen Abstraktionen. So verhalten sich der 
schullogische Begriffsinhalt und Begriffsumfang reziprok zuein­
ander, eben weil das strukturelle Verhältnis von Teil und Ganzem 
bei seiner Applikation auf die Schullogik zweierlei inverse Anwen­
dungsmöglichkeiten gestattet, nämlich die, Ober- und Unterbegriff 
(umfangslogisch) als Ganzes und Teil, oder die, sie (inhaltslogisch) 
als Teil und Ganzes aufeinander zu beziehen.

Die inhalts- und umfangslogische Relation zwischen Ober- und 
Unterbegriffen läßt sich zufolge eines in der modernen Relations­
logik geläufigen Differenzierungskataloges folgendermaßen bestim­
men: Sie ist zunächst einmal eine strukturell irreflexive. Sicherlich 
existieren Begriffe, die sich auf sich selber beziehen, sich auf sich 
selber applizieren lassen (z.B. >dreisilbig<), aber der Aufbau der 
schullogischen Begriffshierarchie wird von der selbstreferentiellen 
Prädikation nicht betroffen. Begriffe größeren Umfanges umfangen 
nur immer Begriffe geringeren Umfange, Klassen umfangen Teil­
klassen. Begriffe reicheren Inhaltes enthalten nur immer Begriffe 
ärmeren Gehaltes, Begriffe enthalten intensionale Teilbegriffe. Des 
weiteren ist die Relation zwischen Ober- und Unterbegriffen asym­

14 Man muß bedenken, daß die Schullogik hierbei nur den >logischen< Umfang von 
Begriffen und noch keineswegs den von der modernen Semantik ins Zentrum gerückten 
>gegenständlichen<, >außerlogischen< Begriffsumfang berücksichtigt.

Analogiedenken ^ 341

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Frei

metrisch (unumkehrbar). Wenn ein Begriff A einen Begriff B um­
fängt, dann kann der Begriff B nicht den Begriff A umfangen. Wenn 
ein Begriff A einen Begriff B enthält, kann der Begriff B nicht den 
Begriff A enthalten. Schließlich zeichnen sich die schullogischen 
Über- und Unterordnungsbeziehungen durch die relationslogische 
Eigenschaft der Transitivität aus. Wenn ein Begriff A als einen seiner 
intensionalen Teilbegriffe einen Begriff B und der Begriff B einen 
dritten Begriff C enthält, dann enthält der Begriff A unter seinen 
inhaltlichen Teilbestimmungen auch den Begriff C. Oder in um­
fangslogischer Diktion: Wenn ein Begriff A einen Begriff B und der 
Begriff B einen Begriff C umfängt, dann umfängt der Begriff A auch 
den Begriff C. Auf diesem Grundsatz basiert die aristotelische Syllo- 
gistik. Denn ein Syllogismus sagt (in umfangslogischer Diktion) in 
allen seinen möglichen Figuren und Modi nichts weiter als folgendes: 
Wenn der extensional kleinste von drei zueinander in einem Sub­
ordinationsverhältnis stehenden Begriffen vom extensional mitt­
leren Begriffe und der mittlere Begriff vom extensional größten Be­
griffe umfangen wird, dann wird auch der Begriff mit dem kleinsten 
Umfange vom Begriff mit dem größten Umfange umfangen.

Ohne die Einzelheiten der Umfangs- und Inhaltslogik weiter­
zuverfolgen, dürfte mit der Skizze ihrer Grundbestimmungen deut­
lich geworden sein, daß die schullogische Begriffslehre sich vor allem 
in ihrer intensionalen und extensionalen Deutung entfaltet und hier­
bei die strukturelle Differenz von Teil und Ganzem voraussetzt. Den 
diametralen Gegensatz hierzu bildet die Indifferenz von Teil und 
Ganzem bzw. deren nur mangelhaft und nur ungefähr bestimmte 
Differenz, wie sie in der Entsprechungslogik anzutreffen ist. Die 
Oberbegriffe einer Korrespondenztabelle als begriffliche Ganzheiten 
zu begreifen und die in Rubriken gesammelten Unterbegriffe als de­
ren Teilbegriffe aufzufassen soll einem als ein möglicher Deutungs­
versuch unbenommen sein, aber man wird dann doch einräumen 
müssen, daß sich die so verstandenen >ganzen< Oberbegriffe und par­
tiellen Unterbegriffe schwerlich in umfangslogischem Sinne als ex- 
tensionale Größen von unterschiedlichem Umfange bzw als Klassen 
und Teilklassen zueinander verhalten. Vielmehr ist es so, daß sich die 
obergrifflichen Ganzheiten in ihren partiellen Spezifikationen aus­
prägen, sich in ihnen vergegenwärtigen bzw. daß die Spezifika das 
ihnen gemeinschaftliche gattungsmäßige Ganze in Teilaspekten re­
präsentieren. Diese Umschreibungen sollen alle darauf hindeuten, 
daß die Ober- und Unterbegriffe einander im Rahmen einer Korre­

342 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

spondenztafel näher stehen als im schullogischen Begriffssystem. 
Das rührt daher, daß die Entsprechungslogik von ihrer Herkunft her 
der Denkform des Totemismus verwandt ist, dessen Klassifizierun­
gen und Differenzierungen die archaische, mythische Urform der 
entsprechungslogischen Begriffslehre darstellen und dabei der Regel 
pars pro toto folgen, der zufolge das Ganze und seine Teile weit­
gehend zusammenfallen (»konkreszieren« im Sinne Cassirers).15 
Von diesem totemistischen Denken haben die Geheimwissenschaften 
und die Yin-Yang-Schule sich viel bewahrt und zum Teil noch in die 
Moderne hinein am Leben erhalten. Sie differenzieren die Begriffe 
nicht als ganze und als Teilbegriffe und entwickeln aus diesem Grun­
de auch keine Umfangs- und Inhaltslogik, sondern bringen die Be­
griffe zueinander in Entsprechungsbeziehungen, in denen sie ein­
ander unmittelbar repräsentieren, auch über logische Distanzen 
hinweg aufeinander verweisen und ohne hierarchische Differenzen 
aufeinander anspielen und Bezüge schaffen.

5. Die Entsprechungslogik als eine logische 
Ordnungswissenschaft

Die einander entsprechenden Begriffe einer Korrespondenztafel mö­
gen sich über die schullogischen Differenzen und Distanzen un­
bekümmert hinwegsetzen, doch sie sind weit entfernt, begriffliche 
Ordnungsbeziehungen in Frage zu stellen und logische Distinktio­
nen in spielerischen Diffundierungen aufzulösen, wie wir solche Ten­
denzen von der Renaissance-Philosophie her kennen, die es in ihrem 
kreativen Synkretismus unternahm, die überkommenen Lehren der 
scholastischen Schullogik mit den Denkformen der antiken Geheim­
wissenschaften zu verschwistern. Vielmehr stellt die reine Entspre­
chungslogik begriffliche Ordnungsbezüge her, deren taxonomische 
Leistungen denen der Schullogik in keiner Weise nachstehen. Die 
Entsprechungslogik chinesischer Provenienz wurde denn auch schon 
als eine »Logik der Ordnung« charakterisiert, weil sie ein System 
schaffe, das in stärkerem Maße als die abendländische Schullogik dar­
auf ausgerichtet sei, Begriffe zu ordnen, sie in allumfassende Ord­

15 Vgl. hierzu E. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde., 10. Aufl. 
Darmstadt 1994, Bd. 2, S. 65, 82-83, 136-137.

Analogiedenken ^ 343

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Frei

nungsbeziehungen zu stellen.16 Ohne über die ordnungswissen­
schaftlichen17 Leistungen der beiden Logiken zu streiten, sollen zu­
sammenfassend noch einmal die Übereinstimmungen und Differen­
zen beider Systeme hervorgehoben werden:

(1) Sowohl die hierarchische Schullogik wie die korrespondenz­
tabellarische Entsprechungslogik kennen subordinierende und koor­
dinierende Begriffsbeziehungen und differenzieren zwischen Ober­
und Unterbegriffen bzw. zwischen Gattungs- und Artbegriffen. Doch 
während die Entsprechungslogik die Gleichzahligkeit der aufein­
ander bezogenen Ober- und Unterbegriffe zur Regel erhebt, verlangt 
die Schullogik deren Ungleichzahligkeit. Schullogische Begriffshier- 
archisierungen gehen immer mit der numerischen Differenz des 
Über- und Untergeordneten einher, während die entsprechungslogi­
schen Rubrizierungen die oberbegrifflich festgelegte Zahl der Be­
griffskolumnen im Vollzuge der unterbegrifflichen Spezifikation 
nach Kräften zu bewahren trachtet.

(2) Sowohl die Schullogik wie die Entsprechungslogik unter­
scheiden zwischen wohlgeordneten Begriffsreihen und aggregativen 
Begriffsgruppen. Doch auch hier stehen sie einander diametral ge­
genüber. Denn die Bildung von Begriffsreihen fällt in der Schullogik 
mit der Über- und Unterordnung von Begriffen, in der Entspre­
chungslogik mit deren Koordinierung zusammen. Und die Begriffs­
gruppierungen fallen in der Schullogik mit der Koordination von Be­
griffen, in der Entsprechungslogik hingegen mit deren rubrikaler 
Über- und Unterordnung zusammen. Sowohl die Schullogik wie die 
Entsprechungslogik ermöglichen die Definition eines Begriffes durch 
seine Einordnung in die betreffende Begriffsreihe und Begriffsgrup­
pe. Doch während das Definiendum in der schullogischen Ordnungs­
wissenschaft in eine Subordinationsreihe und in eine Koordinations­
gruppe eingefügt wird, wird es in der Entsprechungslogik in eine 
rubrikale Subordinationsgruppe und in eine reihenförmige Begriffs­
zeile eingeordnet.

16 Der Begriff >Logik der Ordnung< wurde von M. Granet: Das chinesische Denken, 
a. a. O., S. 255, geprägt mit der Absicht, die chinesische Logik gegen die abendländische 
Schullogik abzugrenzen.
17 Der Ausdruck >Ordnungswissenschaft< pflegt sich vor allem auf die klassifikatori- 
schen Bemühungen der realwissenschaftlichen Forschung des 17. und 18. Jahrhunderts 
zu beziehen. Vgl. zur zoologischen und botanischen Ordnungswissenschaft I. Jahn, 
R. Löther und K. Senglaub (Hrsg.): Geschichte der Biologie. Theorien, Methoden, Insti­
tutionen, Kurzbiographien, Jena 1982, S. 266-292.

344 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

(3) Die Begriffe der Schullogik lassen sich als Teilbegriffe und 
als >ganze< Begriffe aufeinander beziehen, wobei die zweierlei spie­
gelbildlichen Applikationsmöglichkeiten der Teil-Ganzen-Relation 
auf das schullogische System zum einen eine Umfangslogik und 
zum anderen eine Inhaltslogik generieren. Die Relationen, in denen 
die Begriffe in der schullogischen Hierarchie zueinander stehen, sind 
darum die folgenden: Begriffe umfangen die ihnen untergeordneten 
Begriffe bzw. sie gehen in diese als inhaltliche Teilbegriffe ein. Und 
sie enthalten die ihnen übergeordneten Begriffe bzw. werden von 
ihnen umfangen. Dagegen korrespondieren die Begriffe der Entspre­
chungslogik einander nur, ohne die strukturelle Differenz von be­
grifflichem Teil und begrifflichem Ganzen auszuprägen, und darum 
entfaltet sich die Entsprechungslogik noch nicht im Sinne einer Um­
fangs- und Inhaltslogik.

Analogiedenken ^ 345

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsches analogisches Denken

Nicolas Füzesi

Die Analogie ist ein erkenntnistheoretischer Relationsbegriff. Mit 
ihr wird ein Verfahren bezeichnet, anhand dessen zwischen Eigen­
schaften oder Zuständen von Gegenständen oder Systemen auf die 
Relation der Ähnlichkeit eines richtigen Verhältnisses oder einer 
Entsprechung geschlossen wird.1 Eine Analogie bezeichnet also eine 
Verhältnisgleichheit oder Verhältniseinheit, die sich der strukturel­
len oder funktionalen Ähnlichkeit von Eigenschaften oder Zuständen 
verdankt.2 Der epistemische Wert der Analogie besteht dabei in der 
neuzeitlichen Philosophie im Anschluß an die spätantike Tradition3 
darin, daß ihr aufgrund dieser strukturellen oder funktionalen Ent­
sprechung als Ähnlichkeitsrelation die Begründung von Wahr­
scheinlichkeit zugesprochen wird, freilich auch nur diese.

Hier schließt Nietzsche ebenso wie Kant und auch Hegel an, 
aber im Verhältnis zu diesen Autoren und damit im Verhältnis zur 
Tradition mit umgekehrten Vorzeichen. Denn während die Analogie 
sowohl bei Kant als auch bei Hegel im Sinne der spätantiken Tradi­
tion als Erkenntnismittel disqualifiziert wird4, weil sie nur Wahr­
scheinlichkeit begründet, wird sie von Nietzsche gerade aufgrund 
dieses Umstandes zum Angelpunkt seines Denkens: Der Stellenwert 
der Analogie geht über die rein epistemische Funktion hinaus, gerade 
weil sie »nur« wahrscheinlichkeitsbegründend ist. Nietzsches Den­
ken ist deshalb ein Denken, das analogisch ist und nicht bloß Analo­
gien benutzt. Zur Erläuterung dieser These beziehe ich mich auf ei­

1 Vgl. H. J. Sandkühler: Analogie, in: ders. (Hrsg.): Europäische Enzyklopädie zu Phi­
losophie und Wissenschaften, Bd. 1, Hamburg 1990, bes. S. 101-108, S. 102.
2 Vgl. H. J. Sandkühler: Analogie, a.a.O.
3 Vgl. W Kluxen: Analogie, in: J. Ritter (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philoso­
phie, Bd. 1, Basel, Stuttgart 1971, S. 214-227, bes. S. 226.
4 Vgl. I. Kant: Kritik der Urteilskraft, B 449f. Anm., und G. W. F. Hegel: Phänomeno­
logie des Geistes, hrsg. von. J. Hoffmeister, Hamburg 1952, S. 190.

346 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsches analogisches Denken

nige Stellen aus dem Nachlaß und auf Nietzsches Frühschrift Ueber 
Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne.

1. Der Ausgangspunkt

»Welche Macht zwingt zur Nachahmung? Die Aneignung eines fremden 
Eindrucks durch Metaphern.
Reiz - Erinnerungsbild
Durch Metapher (Analogieschluß) verbunden.
Resultat: es werden Ähnlichkeiten entdeckt und neu belebt.
An einem Erinnerungsbilde spielt sich der wiederholte 
Reiz noch einmal ab [,..]«5

Dieser Aphorismus gibt repräsentativen Aufschluß über die für 
Nietzsches Denken grundlegende Annahme, daß alles, was ist, auf­
grund des Willens zur Macht ist.6 Sie zeigt sich hier in bezug auf 
seine Interpretation des Subjekt-Objekt-Verhältnisses. Dieses wird 
im Rahmen der Annahme eines Zwanges zur Einverleibung des 
Fremden, wie es heißt, der »Aneignung eines fremden Eindrucks« 
beschrieben.7 Diese Aneignung geschieht Nietzsche zufolge durch 
eine Wechselwirkung von Kräften. Das >Wie< dieser Wirkung ist me­
taphorisch. Das heißt, es kann nur im Rahmen metaphorischer Rede 
Gegenstand der Betrachtung sein. Daß diese These reflexiv ist, d. h. 
ihre eigene Rechtfertigung in sich birgt, wird sich zeigen. Durch sie 
ist es Nietzsche jedenfalls möglich, das >Wie< der Wirkung von Kräf­
ten als einen solchen Versuch der »Aneignung eines fremden Ein­
drucks« - also im Rahmen einer anthropomorphen Metapher - zu 
interpretieren. Das genannte Verhältnis von Reiz und Reaktion (»Er­
innerungsbild«) wird somit legitimerweise in diesem Sinne verstan­
den und wahlweise auch als Analogieschluß bezeichnet.

Versteht man unter einem Analogieschluß wie traditioneller­

5 F. Nietzsche: Kritische Gesamtausgabe [abgekürzt: KGW], begründet von G. Colli 
und M. Montinari, III Abteilung, Bd. 4, S. 78 (Nachgelassene Fragmente, Sommer 1872 
bis Anfang 1873).
6 Dieser Aphorismus, wie auch die folgenden finden sich im Umkreis der Überlegungen 
über Philosophie bzw. Philosophen. Sie firmieren unter Titeln wie Der Philosoph. Be­
trachtungen über den Kampf von Kunst und Erkenntnis.
7 Obwohl Nietzsches Theorie vom Willen zur Macht in systematisch greifbarer Weise 
erst im Spätwerk Niederschlag findet, ist sie doch von Anfang an in verschiedenen Ar­
tikulationsgraden Bestandteil seiner Überlegungen.

Analogiedenken ^ 347

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicolas Füzesi

weise einen Schluß per analogiam, d. h. einen Schluß von der Über­
einstimmung zweier Objekte in mehreren wesentlichen Merkmalen 
auf die Gleichheit oder Ähnlichkeit auch in anderen Merkmalen8, so 
läßt sich dies auch auf Nietzsche anwenden. Nietzsches Rede von der 
Funktion der Metapher als Analogieschluß, nämlich als Schluß vom 
Reiz auf das »Erinnerungsbild«, wird im Rahmen dieser Definition 
insoweit verständlich, als auch hier »Ähnlichkeiten entdeckt« und, 
wie Nietzsche hinzufügt, »neu belebt« werden. Das geschieht so, 
daß »etwas als gleich« behandelt wird, »was man in einem Punkte 
als ähnlich erkannt hat«9. Wie das genau vor sich geht, ist allerdings 
vor dem Hintergrund des angeführten Aphorismus und der Defini­
tion des Analogieschlusses nicht hinreichend zu klären. Denn Nietz­
sche spricht sich ja nicht über die Analogie als solche aus; er stellt 
lediglich fest, daß ihr eine bestimmte Funktion im Rahmen seiner 
Interpretation des Subjekt-Objekt-Verhältnisses zukommt. Für diese 
Zurückhaltung läßt sich im Rekurs auf Nietzsches Frühschrift Ueber 
Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne aber ein Grund an­
geben: die Analogie ist als solche nicht definierbar, weil sie nicht be­
grifflich fixierbar ist. Da es nichts außer der Analogie gibt - denn 
auch die Begriffe sind Analogien -, ist dieser Umstand verantwort­
lich für die Metaphorik der menschlichen Rede. Der Nachweis dieser 
These erfolgt beim frühen Nietzsche sprachkritisch. Ihre Konsequenz 
ist beachtlich und bestimmt sein ganzes Denken. Ist nämlich der 
Nachweis erbracht, daß es keine Begriffe im Sinne der philosophi­
schen Tradition gibt, dann ist das Denken notwendig analogisch. Dar­
aus folgt nicht nur die Analogizität von Nietzsches Denken, sondern 
des menschlichen Denkens schlechthin. Diese aus einer Sprachkritik 
gewonnenene These steht im größeren Rahmen einer Kritik an der 
traditionellen Metaphysik, wie sie sich in der Frühschrift Ueber 
Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne findet.

2. Nietzsches Analogie- und Begriffstheorie

Ausgangspunkt der Frühschrift ist die Frage, was Wahrheit ist - 
Wahrheit im traditionellen Sinne der adaequatio, also im »ausser- 
moralischen Sinne« verstanden. Es geht um die Frage, welches das

8 Vgl. R. Eisler: Wörterbuch philosophischer Begriffe, Bd. 1, Berlin 1910, S. 40.
9 KGWIII, Bd. 4, S. 86, Nr. 249.

348 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsches analogisches Denken

Kriterium dafür ist, von einer Subjekt-Objekt-Relation - in Wahr­
heit und Lüge heißt es von »Relationen der Dinge zu den Men­
schen«10 - zu sprechen, die >wahr< ist, die also, wie Nietzsche kantisch 
formuliert, das »Ding an sich« zu fassen bekommt. Daß dies unmög­
lich ist, zeigt Nietzsche durch zwei Überlegungen, einerseits dadurch, 
daß er Wahrheit als über die »Conventionen der Sprache«11 fest­
gelegt begreift, andererseits dadurch, daß er die Begriffsbildung als 
sprachlichen Vorgang begreift, in dessen Rahmen vom Individuellen 
abgesehen und auf ein Allgemeines hin abstrahiert wird, das als sol­
ches - im Gegensatz zum »Individuellen und Wirklichen«12 - nicht 
existiert. So heißt es entsprechend, daß »jeder Begriff [...] durch 
Gleichsetzen des Nicht-Gleichen«13, welches das Individuelle ja ist, 
entstehe.

In Wahrheit und Lüge wird die Diagnose dieses Vorgangs gelie­
fert zum Zweck einer radikalen Metaphysikkritik. Die Unerreichbar­
keit des Dings an sich (bzw. eher: der Dinge an sich qua Individuali­
täten) erklärt Nietzsche dabei durch die Natur der Sprache. Sie stellt, 
global gesprochen, eine Reaktion auf einen Reiz, hier: einen »Ner­
venreiz«14 dar, der sich in Form eines Bildes manifestiert. Nietzsche 
nennt diese Übertragung eines Nervenreizes in ein Bild die »erste 
Metapher«15. Das Wort als manifestierte sprachliche Grundeinheit 
wiederum ist die Nachformung eines derartigen Bildes in einen Laut. 
Nietzsche nennt diesen Vorgang die »zweite Metapher«16.17 Worte

10 KGWIII, Bd. 2, S. 373.
11 A.a.O., S. 372.
12 A.a.O., S. 374.
13 A. a. O.
14 A.a.O., S. 372.
15 A.a.O., S. 373.
16 A. a. O.
17 Zu den Details dieser sich aus einem zeitgenössischen Bezug Nietzsches speisenden 
Begriffs- und Sprachtheorie vgl. M. Stingelin: >Unsere ganze Philosophie ist Berichti­
gung des Sprachgebrauchs.< Friedrich Nietzsches Lichtenberg-Rezeption im Span­
nungsfeld zwischen Sprachkritik (Rhetorik) und historischer Kritik (Genealogie), 
München 1996, bes. S. 104-116; auf Stingelins bereits in den Nietzsche-Studien, Bd. 17 
(1987), zusammen mit A. Meijers publizierte >Konkordanz zu den wörtlichen Abschrif­
ten und Übernahmen von Beispielen und Zitaten aus Gustav Gerber: Die Sprache als 
Kunst (Bromberg 1871) in Nietzsches Rhetorik-Vorlesung und in Ueber Wahrheit und 
Lüge im aussermoralischen Sinne< nimmt Th. Böning: Metaphysik, Kunst und Sprache 
beim frühen Nietzsche, Berlin, New York 1988, S. 101-117, Bezug. Böning stellt zu 
Recht heraus, daß »die Grenze einer Abhängigkeiten nachspürenden positivistischen 
Fragestellung« (S. 102) dort liegt, wo die Grundposition Nietzsches zur Debatte steht;

Analogiedenken ^ 349

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicolas Füzesi

sind Nietzsche zufolge sofort Begriffe dadurch, daß das Wort »eben 
nicht für das einmalige ganz und gar individualisirte Urerlebniss, 
dem es sein Entstehen verdankt, [...] sondern zugleich für zahllose, 
mehr oder weniger ähnliche [...] passen muss«* 18.

Da sich nun im »Menschen der Wahrheit, im Forscher, im Phi­
losophen«19 diese Tätigkeit des Gleichsetzens des Nicht-Gleichen 
fortsetzt, und zwar »durch Metapher«20, also per analogiam, gilt es 
diesen Umstand im Verhältnis zur metaphysischen Tradition zu re­
flektieren. Nietzsche tut dies, indem er seine eigene Hypothese ins 
Feld führt, nämlich die vom Willen zur Macht.21 Sie drückt sich hier 
so aus, daß der Vorgang des Gleichsetzens des Nicht-Gleichen im 
»Streben nach einheitlichem Beherrschen«22 gesehen wird. Diese 
Diagnose ist kritisch-genealogisch in bezug auf die metaphysische 
Tradition. Denn das Denken des traditionellen Philosophen hat ein 
anderes Selbstverständnis, als es die kritische Diagnose Nietzsches 
zu Tage fördert. Der Philosoph meint nicht in Metaphern, sondern 
in Begriffen zu sprechen, die eine Gegenstandswelt ontologisch oder 
zumindest transzendental als kategorial nach Gesetzen etablierte Er­
scheinungswelt erfassen. Nietzsche setzt dem seine Hypothese ent­
gegen:
»Führen wir die ganze intellektuelle Welt zurück bis zum Reiz und zur Emp­
findung, so erklärt diese dürftigste Perception am wenigsten.

Der Satz: es giebt keine Erkenntniß ohne ein Erkennendes oder kein 
Subjekt ohne Objekt und kein Objekt ohne Subjekt, ist ganz wahr, aber die 
äußerste Trivialität.

Wir können vom Ding an sich nichts aussagen, weil wir den Standpunkt 
des Erkennenden d. h. des Messenden uns unter den Füßen weggezogen ha­
ben. Eine Qualität existiert für uns d. h. gemessen an uns. Ziehen wir das 
Maaß weg, was ist dann noch Qualität!

Was die Dinge sind, ist aber nur zu beweisen durch ein daneben gestell­
tes messendes Subjekt. Ihre Eigenschaften an sich gehen uns nichts an, aber 
insofern sie auf uns wirken.

denn diese Grundposition ist die Voraussetzung für die Adaptation von Gerbers Thesen, 
nicht deren Resultat!
18 KGWIII, Bd. 2, S. 373 f.
19 Vgl. a.a.O., S. 373.
20 KGW III, Bd. 4, S. 61, Nr. 174.
21 Daß es sich beim Willen zur Macht um eine Hypothese, wenn auch die stärkste aller 
möglichen handelt, geht in aller Deutlichkeit hervor aus KGW VI, Bd. 2, S. 50f., Nr. 36.
22 KGW III, Bd. 4, S. 61, Nr. 174.

350 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsches analogisches Denken

Nun ist zu fragen: wie entstand ein solches messendes Wesen?
Die Pflanze ist auch ein messendes Wesen.«23

Aus diesem Aphorismus geht klar hervor, daß Nietzsches Diagnose 
auf der Folie seines eigenen Weltbildes operiert. Es geht ihm um das 
Wirken (Reiz - Reaktion) und ganz konsequent um die Entstehung 
von Subjektivität als messendem Wesen. Sie soll anhand von Wir­
kungen erklärt werden, aber nicht mechanistisch nach dem Kausali­
tätsprinzip, sondern nach der Konzeption des Willens zur Macht. 
Nietzsche plädiert für eine Wirklichkeitskonzeption, in der die Welt 
als Wirkzusammenhang von Kräften interpretiert wird, die mitein­
ander im Kampf liegen. Der Wille zur Macht findet so in seiner ein­
zig möglichen, nämlich anthropomorphen Auslegung seinen legiti­
mierbaren Ausdruck.24 Denn nur die anthropomorphe Interpretation 
des Subjekt-Objekt-Verhältnisses zeigt sich der Tatsache - als dem 
factum, dem Gemachten - gegenüber nicht blind, daß die Welt das 
ist, was wir aus ihr machen. Im Frühwerk denkt Nietzsche diesen 
konstruktivistischen Ansatz noch auf dem Hintergrund der Dichoto­
mie von vernünftigem und intuitivem Menschen25, wobei letzterem 
der Vorrang gebührt, da er sich der Interpretiertheit der Welt bewußt 
ist bzw. das Konstruktive unserer Weltsicht lebt. Von daher erklären 
sich dann auch die von Nietzsche emphatisch geäußerten Sätze wie 
»im Schaffen liegt unser Heil!«26 oder »Sie [die Kunst] muß alles neu 
schaffen und ganz allein das Leben neu gebären!«27. Die Interpreta­
tionstheorie, die ihr Fundament in der These vom Willen zur Macht 
hat, ist noch nicht in der Weise des Spätwerkes greifbar, wo diese 
selbst im Verhältnis zum Mechanismus Gegenstand des Nachden­
kens wird28 und auch vor dem tradierten metaphysischen Konzept 
des >Ich< keinen Halt mehr macht29. Eine Konsequenz, die sich unab­
hängig vom Ausarbeitungsgrad der Hypothese vom Willen zur 
Macht aber ergibt, ist die Analogizität von Nietzsches Denken. Denn

23 A.a.O., S. 56, Nr. 156.
24 Vgl. KGW III, Bd. 2, S. 380, wo Nietzsche die empirische Welt mit der »anthropo- 
morphischen« Welt gleichsetzt.
25 Vgl. a.a.O., S.383.
26 KGW III, Bd. 4, S. 47, Nr. 125.
27 A. a. O., S. 16 f., Nr. 36. Da der intuitive Mensch mit dem Künstler gleichgesetzt wird 
vgl. auch a.a.O., S. 24, Nr. 52 und S. 42, Nr. 105 zum Stellenwert der Kunst im Verhält­
nis zu Wissenschaft und Philosophie.
28 Vgl. bes. KGW VI, Bd. 2, S. 33, Nr. 22 und S. 50f., Nr. 36.
29 Vgl. KGW VII, Bd. 3, S. 248, Nr. 35.

Analogiedenken ^ 351

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicolas Füzesi

die logische Gegenstandsidentität, die dem traditionellen Empiris­
mus seine feste Gestalt gibt, wird von früh an zugunsten eines ana­
logen, metaphorischen, von Nietzsche als künstlerisch begriffenen 
Denkens verworfen, das zunächst im Frühwerk das Spielerische der 
Konstruktivität seines Vorgehens lebt und später darum weiß.

Wenn nun das Gleichsetzen des in Wahrheit Nicht-Gleichen im 
Begriff geschieht, was bedeutet das dann für die Analogie, die ja zwi­
schen Begriffen spielt? Es bedeutet, daß die Analogie sich im Gegen­
satz zum Begriff gerade über die Differenz zwischen der begrifflichen 
Operation des Identifizierens von Ungleichem und ihrem Ins-Ver- 
hältnis-Setzen von an sich Verschiedenem im Klaren ist. Ihre Struk­
tur spiegelt dieses Verhältnis, indem in ihr keine Identifikation ohne 
Voraussetzung der Unterschiedenheit stattfindet. Die Analogie ex­
pliziert dadurch die Nicht-Gleichheit des Wirkzusammenhangs als 
Ganzen als die ihr strukturell eigene Differenz, indem sie diese als 
offenen Spielraum der Bedeutungsübertragungen kenntlich macht. 
Sie ist selbstbezüglich, weil sie nichts anderes von sich behauptet, 
als Bedeutungen zu übertragen, und damit zu erkennen gibt, daß sie 
nie von den Dingen an ihnen selber wird sprechen können, sondern 
diese nur in verschiedenen Bedeutungen zur Verfügung hat, die sie 
darüber hinaus auch noch von Fall zu Fall herstellt. Sie ist in diesem 
Sinne zugleich Interpretation von etwas und Selbstinterpretation. 
Und weil sie keine Anstalten dazu macht, »das Gleiche mit dem 
Nicht-Gleichen zu identifizieren«, ist sie nichts als das. Nietzsche 
ist in dieser Hinsicht als radikalisierter Kant zu lesen. - Damit ist 
die epistemische Funktion der Analogie umrissen. Ebenso ist der me­
taphysische Hintergrund, vor dem sie diese Funktion entfaltet, be­
zeichnet. Wie aber ist die Aussage genau zu verstehen, daß alles In­
terpretation ist?

Das ontologische Korrelat dieser Aussage in Ueber Wahrheit 
und Lüge ist die Annahme von Nicht-Gleichem bzw. von Differenz30. 
Diese ergibt sich aus Nietzsches Konzept einer dynamisch aufzufas­
senden Wirklichkeit. Denn ist Wirklichkeit >Wirken<, also Gesche­
hen, so ist sie zwar ein einheitlicher Zusammenhang, aber ein in sich 
differenzierter, der es eben nicht mehr zuläßt, in einer strikten Weise

30 Dieser Begriff wurde von G. Deleuze: Nietzsche und die Philosophie (Titel der Ori­
ginalausgabe: Nietzsche et la philosophie, Paris 1962), aus dem Französischen übersetzt 
von B. Schwibs, Frankfurta.M. 1985, in die Nietzsche-Interpretation eingeführt. Nietz­
sche selbst vermeidet eine solche abstrakte Begrifflichkeit.

352 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsches analogisches Denken

von logisch-begrifflich definierter Gegenstandsidentität zu sprechen. 
Zwar läßt sich die Wirklichkeit kategorial als Vielheit, Verschieden­
heit und Relationalität beschreiben, doch ist diese Beschreibung nur 
eine unter anderen möglichen und in Nietzsches Augen aufgrund 
ihrer Abstraktheit eine solche, die sich um die Wahrheit ihrer eige­
nen Aussage bringt, weil sie ihren Ausgang von der jeweiligen Welt 
des Beobachters verschleiert. Was in Wahrheit besteht, ist gerade 
diese unendliche Perspektivität der Beobachter, die sich zugleich als 
indeterminierte Vagheit und Mehrdeutigkeit beschreiben läßt. Inter­
pretation in diesem Horizont und im Sinne des analogischen Den­
kens besteht nun gerade darin, in den so verstandenen heterogenen 
Bereichen, den unendlichen Perspektivitäten also, Ähnlichkeiten auf­
grund von Differenz als Nicht-Gleichem zu entdecken.

Von außen gesehen kann die Funktion der Analogie daher da­
hingehend bestimmt werden, daß sie eine heterogene Vielfalt, deren 
Einheit nicht mehr begrifflich fixiert werden kann, vergleichbar ma­
chen, d. h. in ein Verhältnis setzen muß. Die Analogie identifiziert 
nicht, sondern läßt das Verschiedene als Verschiedenes stehen, indem 
sie es durch Bedeutungsübertragung lediglich vergleicht. Was tradi­
tionell für einzelne epistemische Relationen gilt und von daher sek- 
toriell begrenzt als Funktion der Analogie gesehen wurde, wird bei 
Nietzsche im Zuge seiner dynamisch-relationalen Interpretation der 
Wirklichkeit zu einem Gesamtkonzept: heterogene Vielfalt wird auf­
grund eines polaren Kräftemodells, das durch den Willen zur Macht 
bestimmt ist, universal per analogiam als Verhältnis von Kraftzen­
tren interpretiert.31

Dieses Analogieverständnis besteht im Gegensatz zu einem rein 
mathematischen nicht in einem Proportionalitäts-, Ähnlichkeits-, 
Beziehungsgleichheits- und Übereinstimmungsverhältnis, sondern 
darin, überhaupt einen Vergleich aufgrund von Übertragung anzu­
stellen. Die Analogie ist damit zwar auch im Sinne Kants »eine voll­

31 An Sekundärliteratur vgl. V. Gerhardt: Vom Willen zur Macht. Anthropologie und 
Metaphysik der Macht am exemplarischen Fall Friedrich Nietzsches, Berlin, New York 
1996; G. Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, a.a.O., bes. Kap. 2; F. Decher: Wille 
zum Leben - Wille zur Macht. Eine Untersuchung zu Schopenhauer und Nietzsche, 
Würzburg, Amsterdam 1984; G.-G. Grau: Ideologie und Wille zur Macht. Zeitgemäße 
Betrachtungen über Nietzsche, Berlin, New York 1984; W. Müller-Lauter: Nietzsches 
Lehre vom Willen zur Macht, in: Nietzsche-Studien, Bd. 3 (1974), S. 1-60; K. Gloy: 
Nietzsches Theorie des Willens zur Machtals Kritik an der traditionellen Vernunftherr­
schaft, in: Philosophisches Jahrbuch, Bd. 104 (1997), S. 263-278.

Analogiedenken ^ 353

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicolas Füzesi

kommene Ähnlichkeit zweier Verhältnisse zwischen ganz unähnli­
chen Dingen«32, meint also eine Verhältnisgleichheit zwischen zwei 
Gegenständen, mithin eine Ähnlichkeit, die sich nicht auf einzelne 
Teile oder Eigenschaften dieser Gegenstände, sondern auf das gegen­
seitige Verhältnis zwischen Eigenschaften oder Teilen gründet. Doch 
sie liegt im Grunde einer solchen Verhältnisgleichheit voraus. Und 
ebenso einer Verhältnisidentität, die es neben der Gegenstandsiden­
tität auch noch gibt. Aristoteles, der zwischen quantitativer Analogie 
(Proportionalität in strenger Bedeutung) und qualitativer Analogie 
(die zwischen geometrischen Figuren oder zwischen Organen ver­
schiedener Lebewesen stattfinden kann), unterscheidet, sagt, daß 
wir in einer Mehrheit von Begriffen enden, die, zwischen denen nicht 
Identität, sondern nur Analogie besteht.33 Nietzsche geht dazu über, 
zu erklären, warum das notwendig so ist. Während man sich bei 
Aristoteles mit der intuitiv plausiblen Tatsache konfrontiert sieht, 
daß nicht nur innerhalb einer bestimmten Gattung, sondern auch 
und gerade zwischen unterschiedlichen Gattungen ein Vergleich 
stattfindet - das tertium comparationis ist dabei die Ähnlichkeit zwi­
schen den Entitäten (wie beispielsweise die zwischen den Federn 
eines Vogels und den Schuppen eines Fisches)34, ergibt sich diese 
Ähnlichkeit bei Nietzsche aufgrund dessen, daß sie in einem be­
stimmten Interpretationshorizont auftaucht, nämlich dem des Her­
ren, also dem, der die Macht hat, über die Wahrheit einer Aussage zu 
entscheiden. Denn nur in einem in dieser Weise bestimmten Inter­
pretationshorizont haben die Bestimmungen ihren fixen Ort. Durch­
schaut man aber die Perspektivität ihrer jeweiligen Bestimmtheit, 
dann muß man die statische Auffassung einer Pluralität verschiede­
ner voneinander isolierter Objekte (oder moralischer Werte) durch 
die Annahme eines durchgängigen Zusammenhangs im Sinne einer 
agonal strukturierten Werdewelt ersetzen. Diese wird von Nietzsche 
als eine sich hierarchisch nach Herren und Sklaven konstituierende 
und sich im Rahmen dieser Extreme graduell immer wieder aufs 
neue abstufende Totalität miteinander im Kampf verbundener - wie

32 I. Kant: Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, Hamburg 1976, §58.
33 Vgl. Aristoteles: Metaphysik, Bücher I-VI, Neubearbeitung und Übersetzung von 
H. Bonitz, Hamburg 1989, V 6,1016 b-1017 a. Analogisch ist demzufolge das, »was sich 
ebenso verhält wie ein anderes zu einem anderen« (1016 b34f.). Die Analogie ist so das 
begrifflich-prädikative Verfahren der Herstellung von Beziehungen zwischen nicht zu­
sammengehörenden Sachverhalten.
34 Vgl. hierzu H. J. Sandkühler: Analogie, a.a.O., S. 102.

354 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsches analogisches Denken

es heute heißt, »transversaler«35 - Welten bzw. Systeme verstanden. 
- Damit ist das Verhältnis in seiner Möglichkeit, also das tertium 
comparationis, auf der Seite der Analogie als Verhältnisgleichheit 
und Ähnlichkeit bezeichnet. Inhaltlich, sozusagen von der Welt her, 
läßt sich formulieren: Während Analogie in der traditionellen Rhe­
torik »Sinnsüchtigkeit« bzw. »Unerfülltheit der semantischen Funk­
tionen eines Wortes ohne Syntax«36 bedeutet und diese Funktions­
fülle der klassischen Analogie entspricht, bedeutet sie bei Nietzsche 
Sinnsüchtigkeit und das heißt: Interpretationsbedürftigkeit der Welt. 
Die Welt, analogisch gedeutet, kann nur in einer Fülle von Erläute­
rungen und Bedeutungen entfaltet werden. Sie ist nicht eindeutig 
aussagbar. Auch hier geben sich die Kritik an der traditionellen Be­
griffstheorie der Philosophen und Nietzsches eigene Theorie der In­
terpretation die Hand.

Die Übertragung, die in der Aussageform der Analogie stattfin­
det - und hier hat ein Vergleich mit Freuds Theorie der Verdrängung 
seinen Ort -, wird dabei anthropologisch bzw. psychologisch oder, 
besser, genealogisch erklärt. Ausgangspunkt ist der philosophierende 
Mensch in seinem Verhältnis zur Welt. Von daher erklären sich auch 
die Begriffe der Erinnerung und Nachahmung, die im Rahmen der 
analogischen Rede Nietzsches immer wieder auftauchen, um episte- 
mische Verhältnisse zu erläutern und diese als unsachgemäße An­
thropomorphismen zu decouvrieren. Die Spitze dabei ist die, den An­
thropomorphismus als Ausgangsbasis zu nehmen und in der Kritik 
an scheinbar dezentrierten Positionen - man denke an Nietzsches 
Kritik des Mechanismus! - als notwendig zu erweisen. Die Analogie, 
das Metaphorische, baut die Brücke zwischen Innen- und Außenwelt, 
die als unterschiedene Sphären im Zuge dieser Konzeption allerdings 
obsolet werden; denn es gibt nichts außer dem Metaphorischen. So 
heißt es denn auch konsequent im Nachlaß: »Es giebt keine Form in 
der Natur, denn es giebt kein Inneres und kein Äußeres. Alle Kunst 
beruht auf dem Spiegel des Auges.«37 Die genealogisch decouvrierte 
Nötigung, unser Innensein auf die Dinge der Außenwelt zu übertra­
gen, ist dabei das Metaphorische im engeren Sinne, das Anthropo­

35 So der Terminus bei W Welsch: Vernunft. Die zeitgenössische Vernunftkritik und 
das Konzept der transversalen Vernunft, Frankfurt a.M. 1995.
36 W Schmidt-Biggemann: Was ist eine probable Argumentation? Beobachtungen über 
Topik, in: K. Gloy (Hrsg.): Rationalitätstypen, Freiburg, München 1999, S. 149-165, 
S. 160.
37 KGWIII, Bd. 4, S. 53, Nr. 144.

Analogiedenken ^ 355

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicolas Füzesi

zentrische, ein Gesetz unserer seelischen Organisation. Und die 
menschliche Sprache ist von daher grundlegend in diesem engeren 
Sinne metaphorisch. Daraus resultiert, daß alles, was wir haben, un­
sere Interpretation ist. Und daraus folgt wiederum, daß die Ver­
gleichskriterien und Übertragungsmaßstäbe nicht abstrakt begriff­
lich verfügbar sind. Deshalb muß man in Nietzsches genealogisches 
Denken, das sich als im Kern analogisches zeigt, konkret einsteigen, 
um eine Antwort auf die Frage nach den Kriterien und dem Maßstab 
zu bekommen. Man wird aber insofern enttäuscht werden, als Nietz­
sche - in einem in diesem Punkt beinahe hegelisch anmutenden 
Sinn - keine transzendente Setzung mehr zuläßt: Die Wirklichkeit 
als Interpretation, so könnte man analogisch formulieren, entspricht 
der Identifikation von Logik und Realphilosophie bei Hegel, in der 
der Begriff und die Wirklichkeit sich nur vom Begriff her erklären 
lassen. Nietzsches Texte sind in diesem Sinne ebenso selbstbezüglich 
wie diejenigen Hegels; sie sind selbst Interpretation und denken die­
sen Umstand mit.

Das läßt sich einem Aphorismus aus dem Spätwerk Jenseits von 
Gut und Böse entnehmen, in dem im Rahmen einer Reflexion auf die 
Interpretationskünste der Philologen und Physiker Nietzsches eigene 
These vom Willen zur Macht als Hypothese, d. h. als Interpretation 
eingeführt wird. Denn zum Schluß meint er:
»Gesetzt, dass auch dies nur Interpretation ist - und ihr werdet eifrig genug 
sein, dies einzuwenden? - nun, um so besser.«38

3. Schlußbemerkung

Fassen wir zusammen, so ergibt sich folgendes Bild: Nietzsches Den­
ken ist analogisch, weil es die logisch-begriffliche Fixierung vermei­
den will. Denn diese ist Nietzsche zufolge ungeeignet, die Perspekti- 
vität und Relativität der ausschließlich dynamisch aufzufassenden 
Wirklichkeit zu erkennen. Diese Wirklichkeitsauffassung wird in 
der genealogischen Betrachtung der menschlichen Realität gewon­
nen. Sie wird im Spätwerk unter dem Titel Wille zur Macht syste­
matisch entfaltet. Die Leitbegriffe, die in die bereits im Frühwerk 
beginnende Umsetzung dieser Grundannahme der Perspektivität

38 KGWVI, Bd. 2, S. 33, Nr. 22.

356 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsches analogisches Denken

und Relativität der Wirklichkeit eingehen, sind: Nachahmung, Über­
tragung, Erinnerung. Im Frühwerk (Ueber Wahrheit und Lüge im 
aussermoralischen Sinne) wird klar herausgestellt, daß es sich im 
menschlichen Wahrheitsstreben um eine Übertragung von Selbst­
erleben in begriffliche Strukturen handelt, so daß wir, wenn wir diese 
Übertragung durchschauen wollen, das Verhältnis von Ich und mora­
lischer sowie dinglicher Welt als ein analogisches denken müssen. 
>Geschehen< ist nicht auf einen begrifflichen Nenner zu bringen. Un­
ter der kritischen genealogischen Perspektive wird Denken daher als 
analoges Denken gewonnen und verstanden. Nietzsches Denken ist 
deshalb notwendig analogisch. Das zeigt sich bereits darin, daß 
Nietzsche von der Analogie als solcher nicht spricht. Er bewertet sie 
implizit, indem er sie benutzt. Und er urteilt ebenso über sie, d. h. 
über ihren explikativen und das heißt wiederum ihren Welt-, sprich: 
Geschehens-erschließenden Wert.

Man muß sich abschließend fragen, ob es Nietzsche mit seiner 
genealogischen Methode und seiner Konzeption vom Willen zur 
Macht gelungen ist, die Gegenseite der traditionellen Logik und klas­
sischen Vernunftkonzeption zu inkludieren. Gibt es ein externes 
Kriterium, einen supertheoretischen Standpunkt, von dem aus 
Nietzsches Position in ihrem Versuch ihre eigene Perspektivität mit­
zudenken, als unzulänglich ausgewiesen werden kann? Man könnte 
logisch argumentieren und fragen, ob die Analogie in Nietzsches 
Sinn beispielsweise nicht widersprüchlich ist. Denn sie behauptet 
zugleich eine rein immanente Gleichheit und Differenz. In der Ana­
logie wird einerseits vorausgesetzt, daß verschiedene Gegenstände 
ausdrücklich unterschieden sind, und dann wird in einem gewissen 
Gegensatz zu den Verschiedenheiten ein Zusammenhang auf der 
Grundlage einer Verhältnisgleichung zuwege gebracht. Dieser Qua­
si-Widerspruch löst sich aber auf, weil die Unterschiedenheit eine 
begriffliche und von daher keine wirkliche im terminologischen Sin­
ne Nietzsches ist, und andererseits, weil der in der Analogie etablierte 
Zusammenhang allein in der Interpretiertheit allen Geschehens be­
steht. Insofern bringt die Analogie ihre eigene Realität in einem ganz 
praktischen Sinne hervor. Es verwundert daher nicht, wenn Nietz­
sche im Frühwerk das Erkennen durch das Schaffen substituieren will 
und im Spätwerk die Einsicht in diese notwendige Konstruiertheit 
der Welt qua Metapher einfordert.

In Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne kon­
trastiert er dabei noch deutlich Bild und Anschauung als »die andere

Analogiedenken W 357

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicolas Füzesi

anschauliche Welt«39 mit dem Begriff, den er als »pyramidale Ord­
nung nach Kasten und Graden«40 und demzufolge als etwas versteht, 
das »eine neue Welt von Gesetzen, Privilegien, Unterordnungen 
(und) Gränzbestimmungen«41 errichtet. Diese begriffliche Struktu­
rierung der Welt steht nun nicht nur im Kontrast zu der anderen, 
anschaulichen Welt, sondern auch in Konkurrenz zu ihr, und zwar 
insofern, als vergessen werden kann, daß dem Begriff etwas vorher­
geht, das keinen ontologischen Anspruch erheben kann, weil es sich 
dabei um zwar originale Anschauungsmetaphern, aber eben doch nur 
um Metaphern handelt, die nicht »als die Dinge selbst«42 genommen 
werden können. Wird der Ursprung des Begriffs in der Anschau­
ungsmetapher vergessen, besiegelt der Mensch seine Selbstverges­
senheit, er vergißt sich »als künstlerisch schaffendes Subjekt«43. Der 
Ausgangspunkt dieser >ästhetischen< Überlegung in Ueber Wahrheit 
und Lüge ist, daß Ich und Welt zwei »absolut verschiedene Sphä­
ren«44 ohne Kausalität sind. Deshalb ist zwischen beiden »höchstens 
ein ästhetisches Verhalten«45 und das heißt eine »andeutende Über­
tragung, eine nachstammende Übersetzung in eine ganz andere 
Sprache«46 möglich. Aus diesem Grunde geht Nietzsche nicht nur 
davon aus, daß die Analogie in allem Denken über sogenannte innere 
und äußere Gegenstände eine große heuristische Rolle spielt, son­
dern daß sie als Korrektur des rein formalen Denkens in Logik (Ge­
genstandsidentität) und Arithmetik (Verhältnisidentität) aufgefaßt 
werden muß. Diese Voraussetzung geht seiner Kritik der traditionel­
len Begriffs- und Vernunfttheorie unartikuliert voraus; sie resultiert 
in ihrer Deutlichkeit zugleich aber auch aus ihr. Es ist von daher ein­
leuchtend, daß die Probleme, die sich aus einer philosophischen 
Überprüfung von Nietzsches Grundannahmen - Perspektivität, Plu­
ralität und Relativität der Wirklichkeit als Geschehen aufgrund von 
einzelnen Willen zu Macht-Quanta - ergeben, auf sein Gegenkon­
zept, das analogische Denken in Aphorismen, überwälzt werden. 
Nietzsche hat dazu explizit und abstrakt nichts zu sagen; denn - und

39 A.a.O., S. 375.
40 A.a.O.
41 A.a.O.
42 A.a.O., S. 377.
43 A. a. O.
44 A.a.O., S. 378.
45 A. a. O.
46 A. a. O.

358 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsches analogisches Denken

das ist die These dieses Beitrages - er denkt analogisch. Die Analogie 
ist demnach keine bloße Methode unter anderen mehr, sondern Aus­
druck eines Weltbildes, dessen ästhetisch zu verstehende Konsistenz 
nur aufrecht erhalten werden kann, wenn das Denken sich selbst in 
der Sprache als notwendig analogisches begreift. Daß es sich tatsäch­
lich bei Nietzsche so verhält, kann aber nur anhand von exemplari­
schen Texten aufgewiesen und plausibilisiert werden. Denn die hier 
im Sinne des frühen Nietzsche namhaft gemachte ästhetische Welt­
anschauung, in deren Horizont die Analogie sich als Interpretation 
der Welt in der Sprache zeigt, hat Nietzsche in seinem gesamten phi­
losophisch-literarischen Schaffen umzusetzen versucht. Es gilt daher, 
Nietzsche erneut zu lesen.

Analogiedenken ^ 359

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Curricula der Autoren

Albertini, Tamara: Studium der Philosophie, Romanistik, Semitistik 
und Rechtsgeschichte an den Universitäten Basel, Rom und München, 
Promotion zum Dr phil. 1991, seit 1999 Associate Professor für 
Renaissance und Islamische Philosophie an der University of Hawai'i 
at Manoa in Honolulu. Publikationen: (Hrsg.) Verum et Factum: Bei­
träge zur Geistesgeschichte und Philosophie der Renaissance (1993), 
Marsilio Ficino: Die Vermittlung von Denken und Welt in einer Me­
taphysik der Einfachheit (1997), Introduction to Islamic Philosophy 
from Andalusia to Central Asia (in Vorbereitung). Aufsätze über 
metaphysische, erkenntnistheoretische und ästhetische Fragestellun­
gen der Renaissancephilosophie.

Bachmann, Manuel: Studium der Philosophie, Vergleichenden Reli­
gionswissenschaft und Vorderorientalischen Archäologie an den Uni­
versitäten Basel, Bern und Freiburg i. Br. Lizentiat 1993, Promotion 
zum Dr. phil. 1997 an der Universität Basel. Wissenschaftlicher As­
sistent und Lehrbeauftragter für Philosophie an der Universitären 
Hochschule Luzern bis 1999. Mitbegründer des Instituts für Ge­
schichte und Hermeneutik der Geheimwissenschaften in Basel. 1999 
Realisation einer internationalen Ausstellung über Alchemie. Publi­
kationen: Die strukturalistische Artefakt- und Kunstanalyse (1996), 
Die Antinomie logischer Grundsätze (1998), zusammen mit T. Hof­
meier: Geheimnisse der Alchemie (1999). Forschungsschwerpunkte: 
Philosophie der Logik, Naturmystik der Renaissance und des Barock, 
Kategorientheorie.

Frei, Patrick: Studium der Philosophie, Geschichte und Judaistik an 
der Universität Basel und der Universitären Hochschule Luzern, Pro­
motion zum Dr. phil. 1998, wissenschaftlicher Mitarbeiter am For­
schungsprojekt des Schweizerischen Nationalfonds über das Thema

360 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Curricula der Autoren

»Vernunft und das Andere der Vernunft« 1996-98, Dissertation über 
»Grundfragen der Kategorienlehre«.

Füzesi, Nicolas: Studium der Philosophie, Anglistik und Vergleichen­
den Religionswissenschaft an den Universitäten Basel und München, 
Lizentiat 1993, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Forschungsprojekt 
des Schweizerischen Nationalfonds über das Thema »Vernunft und 
das Andere der Vernunft« 1996-98, Arbeit an einer Dissertation 
über die Schlußlehre in Hegels Philosophie.

Gloy, Karen: Studium der Philosophie, Germanistik, Physik und Psy­
chologie an den Universitäten Hamburg und Heidelberg, Promotion 
zum Dr. phil. 1974, Habilitation für Philosophie 1980 an der Univer­
sität Heidelberg, apl. Prof. an der Universität Heidelberg, seit 1985 o. 
Prof. für Philosophie und Geistesgeschichte an der Universitären 
Hochschule Luzern, Forschungsaufenthalt 1996 in Harvard, Mit­
begründerin der internationalen Gesellschaft »System der Philoso­
phie«, Gastdozenturen in Basel, Zürich, Fribourg, Beijing, Taichung, 
Medellin. Publikationen: Kants Theorie der Naturwissenschaft 
(1976); Einheit und Mannigfaltigkeit (1981); Studien zur Plato­
nischen Naturphilosophie (1986); Studien zur theoretischen Philoso­
phie Kants (1990); Das Verständnis der Natur. Bd. 1: Geschichte des 
wissenschaftlichen Denkens (1994), Bd. 2: Geschichte des ganzheitli­
chen Denkens (1996); Bewußtseinstheorien (1998); (Hrsg., zusam­
men mit W. Neuser und P. Reisinger) Systemtheorie (1998); (Hrsg.): 
Rationalitätstypen (1999). Forschungsschwerpunkte: Antike Phi­
losophie, Idealismus, Naturphilosophie, Bewußtseinstheorie, Ratio­
nalitätstheorie.

Schneider, Thomas: Studium der Ägyptologie, Alttestamentlichen 
Wissenschaft und Alten Geschichte an den Universitäten Zürich 
und Basel. 1990 Lizentiat an der Universität Basel. 1991/92 Aus­
landsjahr am College de France in Paris als Stipendiat des Schweize­
rischen Nationalfonds. Seit 1995 Assistent und Lehrbeauftragter für 
Ägyptologie an der Universität Basel. 1996 Promotion zum Dr. phil., 
1999 Habilitation für Ägyptologie an der Universität Basel. Mitini­
tiator eines Grabungs- und Publikationsprojektes im Tal der Könige 
(Oberägypten). Gastprofessur für Ägyptologie an der Universität 
Wien im Sommersemester 1999. Publikationen: Asiatische Per­
sonennamen in ägyptischen Quellen des Neuen Reiches (1992); Le­

Analogiedenken ^ 361

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Curricula der Autoren

xikon der Pharaonen (1994); Ausländer in Ägypten (1998). For­
schungsschwerpunkte: politische, Religions- und Geistesgeschichte 
Altägyptens, Beziehungen Ägyptens zu Vorderasien, ägyptisch-afro­
asiatische Sprachvergleichung, Geschichte der Ägyptologie.

362 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personenregister

Abarbanel, Jehuda 189-191, 193 
Abel, Carl 268f.
Adam 127,185 
Adanson, Michel 215 
Agathodaimon 96
Agrippavon Nettesheim, Heinrich Cor­

nelius 22, 101,122,141 f., 157-164, 
166,168-176,178-183, 235, 239f.,
312 f., 320, 329 f.

Alciatus 244 
Allers, Rudolf 184f., 207 
Altdorfer, Albrecht 216 
Ameni 54 
Amun Kamutef 64 
Anat 50 
Anaxagoras 232 
Anaximander 184 
Andrews, C. 72 
Apollo 156
Apophis 44, 48, 56, 64 
Apuleius 131 
Archytas von Tarent 260 
Arcimboldo, Giuseppe 216-231, 250-255, 

257 f., 264 f., 312, 321 
Aristoteles 101, 105, 131, 155, 223, 260, 

298f., 302,324, 327,354 
Assmann, Jan 38, 55 
Atum 45, 63 
Atum-Re 41

Baader, Franz von 89,131 
Bade, Josse 196 
Barthes, Roland 251 
Bastet 56, 62, 64 
Basti-Tjaj 63 
Belon, Pierre 248 
Bergson, Henri 311 
Bianchi, M. L. 194 
Blau, Ulrich 317

Boethius, Severinus 131,180 
Böhme, Gernot 133 f.
Böhme, Hartmut 133 f.
Böhme, Jacob 127, 129 f.
Bohr, Niels 271 
Bonnet, H. 39 
Borghouts, J. F. 65 
Borrichius 155 
Bosch, Hieronymus 216, 291 
Bovelles, Charles de 184-211 
Brandom, Robert 318 
Brueghel, Pieter 216 
Bude, Guillaume 199 
Budge, E.A.W.38

Caminos, R. A. 51
Candolle, Augustin Pyrame de 215
Cardanus, Hieronymus 247
Carnap, Rudolf 125
Cassirer, Ernst 12-16, 21, 209, 343
Celsus 155
Chalcidius 231
Chentichem 67
Chirico, Giorgio de 224
Chnum 62, 66
Cicero, Marcus Tullius 243
Clichtove, Josse 200
Comanini, Gregorio 225, 230, 252-254
Conger, G. P. 184
Constantin der Große 149
Cranach, Lucas 216
Crollius, Oswald 22, 249 f.
Cusanus (Kues), Nicolaus 131, 199f., 232

D'Alverny, Marie-Therese 184 
Dali, Salvador 224 
Damaskios 234 
Descartes, Rene 249 
Dionysios von Halikarnassos 225

Analogiedenken ^ 363

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personenregister

Ebreo, Leon s. Abarbanel 
Eco, Umberto 12, 19-23,181 
Engelmann, H. 59 
Eriugena, Johannes 131 
Erman, A. 38 f.
Ernst, Max 224 
Escher, Maurits Cornelis 263 
Eschweiler, P. 42 
Everett, Hugh 318

Faivre, Antoine 121, 142 
Falke, J. von 286 
Falkenhainer, Brian 144 
Ferdinand I. 216 
Festugiere, A.-J. 88 
Feyerabend, Paul 125 
Ficinus (Ficino), Marsilius 101,131,158 f., 

198
Fludd, Robert 122, 138f., 187 
Fonteo, Giovanni Baptista 224f., 228 
Forbus, Kenneth D. 144 
Foucault, Michel 12, 16-19, 21, 120, 

169f., 194-198, 199, 204 
Frazer, James G. 38, 40, 60, 79 
Freud, Sigmund 243, 275-297, 355

Geb 43, 63, 65, 67 
Geber latinus 113 
Geiger, Malachias 133 
Gentner, Dedre 144 
Giorgi 159 
Gloy, Karen 166
Goethe, JohannWolfgang 86f., 115 f.,

146, 235, 320 f.
Goltz, D. 113 
Görg, M. 81 
Granet, Marcel 333 
Gray, R. D. 86 
Gregoire, Pierre 17,194

Habermas, Jürgen 294 
Hallof, J. 59 
Harsaphes 63 
Hartmann, Nicolai 153 
Hauron 50
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 13, 20, 

233, 307, 346, 356 
Heine, Heinrich 285

Heka 41-48, 57, 65-67, 73 f., 81f., 84 f. 
Helmont, Jan Baptista van 125 
Heninger, Simeon Kahn 118 
Heraklit 100f.
Herischef 50
Hermes Trismegistos 87f., 131 
Hesiod 237
Hildegard von Bingen 122 
Hofstadter, Douglas R. 145, 262f.
Horaz (Quintus Horatius), Flaccus 223 
Hornung, Erik 78 
Hor-Sched 62
Horus 50, 61-67, 69, 75, 78 
Hübner, Kurt 250 
Husserl, Edmund 310

Isis 61-63, 65 f.
Irma 289

Jamblichos 234 
Janus 99
Jung, Carl Gustav142 
Jussieu, Antoine-Laurent de 215

Kakosys, L. 39
Kant, Immanuel 15,18, 128,142,152f., 

302, 305, 346, 352-354 
Kepler, Johannes 132 
Khunraht, Heinrich 113, 128 
Kilian, Wolfgang 133 
Kircher, Athanasius 122, 142 
Kleist, Heinrich von 264 
Klibansky, Raymond 191 
Koenig, Y. 65 
Kotar 64
Kues, Nikolaus von s. Cusanus 
Kuhn, Thomas Samuel 111, 257

Lacan, Jacques 243
Lamarck, Jean-Baptiste de Monet 215
Leibniz, Gottfried Wilhelm 132 f.
Leisegang, Hans 148
Lewis, David K. 321
Linne, Carl von 215
Lippmann, Edmund Oscar von 155 f.
Livius, Titus 225
Locke, John 303
Ludwig XIV. 146

364 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personenregister

Lukasiewicz, Jan 317

Maat 41 f., 47 f., 51, 53f., 61, 69f., 74, 81, 
84f.

Macrobius 131 
Maga 64
Magritte, Rene 224 
Mahnke 132 
Mainzer, Klaus 90 
Maiorino, Giancarlo 251 
Mandelbrot, Benoit B. 81, 272 
Margolin, Jean-Claude 197f.
Maspero, G. 59 
Massart, A. 65 
Maximilian II. 216, 225 
Merian d. Ä., Matthäus 138 
Merikare 43 
Min 63 
Month 62 f.
Morenz, S. 51 
Mornay, Daniel de 119 
Moses 87

Nefertem 63 
Neith 63 
Nephthys 63, 66
Newton, Isaac 90, 119 f., 128,151 
Nietzsche, Friedrich 346-359 
Novalis 131 
Nunn, John F. 79 
Nut 63, 67

Oken, Lorenz 89 
Olerud, Anders 184 
Olympiodor 96, 100, 155 
Origines 98
Osiris 41, 61-63, 66 f., 70, 74, 84 
Osiris-Chontamenti 70 
Ostanes 87
Otto, Stephan 17,19, 195 f.
Ovid, Publius O. Naso 104

Paracelsus 23, 128, 184, 241, 254 
Parmenides 101, 131 f., 232 
Pauli, Wolfgang 120 
Pernety, Dom Antoine 22 
Petrie, W. M. F. 72 
Philo von Alexandrina 180

Pico della Mirandola, Giovanni 158, 198 
Pindar 155
Platon 101, 104, 131, 180, 185, 215, 

231-234, 236, 238, 240, 248, 254, 260, 
269, 292, 298, 304, 327 

Plotin 234 
Poimandres 149 
Poincare, Henri 273, 285 
Porphyrios 234, 327 
Porta, Giambattista della 22, 235, 238 
Posener, G. 58 
Proklos 180, 234 
Ptah 46
Ptolemaios 122 
Pythagoras 180

Quillet, Pierre 199 
Quintilian(us), Marcus Fabius 243 f.

Ramses III. 75 
Ramses VI. 69
Re 41, 43, 45, 50, 62 f., 66, 68 f., 71, 73 f.
Re-Harachte 44, 85
Renenutet 64
Rescher, Nicholas 318
Reuchlin, Johannes 131, 158
Rubin, Edgar 261
Rudolf II. 216, 225

Sadeler, Jan 133 
Sathathor-Nofru 54 
Satis 63
Sauneron, S. 57, 66
Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph 13, 

89
Schiller, Friedrich 295 
Schmitz, Hermann 309 
Schu 66, 73 
Selkis 58
Seth 50, 56, 61-64, 66f., 69 
Shurig, R. 146
Sluckij, Jewgeni Jewgenjewitsch 317 
Sobek 63 
Sopdu 63, 66 
Spengler, Oswald 146 
Stephanos von Alexandria 155

Tambiah, Stanley Jeyaraja 40, 60

Analogiedenken ^ 365

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personenregister

Theophrastus von Hohenheim s. Paracel­
sus

Thomas (Apostel) 99 
Thomas von Aquin 105, 306f.
Thot 52, 66 f., 73 
Tournefort, Joseph Pitton de 215 
Trithemius von Sponheim 158 
Tylor, Edward Burnett 38, 79

Upuaut 63

Vettius Valens 155
Vickers, Brian 12, 21,117f., 121-125, 

128, 137
Vicq d'Azyr, Felix 215 
Volhard, J. 156

Wajsberg, Mordechaj 317 
Walsem, R. von 81 
Weigel, Valentin 131 
Westendorf, W. 77, 79 f.
Wilt, Maria 286 
Wittgenstein, Ludwig 293, 314

Xenophanes 100

Yates, Frances Amelia 125

Zadeh, L.A.317 
Zasius, J. U. 312
Zarathustra (Zoroaster) 87, 142, 173 
Zosimos 96, 98,104, 149 
Zwicky, Fritz 146 f.

366 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sachregister

aemulatio (Ämulation) 18, 247-250 
Aggregation 14
Ähnlichkeit 17-19,169-172,186f., 

193-199, 240 f., 248, 259, 279-297, 348 
Aktant 40, 56, 64f.
Aktualgenese 264, 308 
Alchemie 12-14, 19-22, 86-90, 108,

119 f., 122-125, 139, 147f.
-, alchemistischer Prozeß 21, 94, 100 
-, allegorische 22 
Allegorie 110, 228, 243 
Alleinheitskonzept 231-241, 299 
Allmittelpunkt 110, 112f., 115, 135,137, 

139, 143
Alltagssprache 11 
Amulette 69, 71-75 
analogia 18, 21 
Analogie
-, als Instrument 60
-, arithmetische 260
-, des Aktanten 40, 64
-, der Bezeichnung 40, 67-71, 74
-, der Handlung 40, 64
-, des Sprechaktes 40
-, des Zielobjekts 40, 61
-, Einheit des Substrats 230
-, geometrische 260
-, Gleichartigkeit 60
-, harmonische 260
-, imperiale s. Panegyrik
-, metaphysische 217, 228-231
-, offene 181 f.
-, persuasive 40, 60 
-, zwischen Hilfsmitteln 40, 71 
Analogiedenken: Forschungslage 11 
-, Logik des Analogiedenkens: 315-323 
Analogieschluß 347 f.
Analogietafeln s. Korrespondenztafeln 
Analogietypen 11

Androgynie 103 f., 127 
antipathia 18, 238 
Antithese 245
Äquipollenz 124, 161, 164-67,171, 

174-176
Arkansubstanz 100f., 110
ars 139, 206,208
Artbegriff313f., 341
Arzt 58, 64
Assimilation 122, 124
assurectio (Assurrektion) 199-201, 203 f.
Astringenz 160 f.
Astrologie 12-15,19, 88, 117,119,142, 

147f.
Attribution 122-24, 261

Begrifflichkeit 13 
Begriffslehre 326 
Begriffspyramide 326 f.
Begriffsreihen, Begriffsgruppen s. Ent­

sprechungslogik
Beschwörung 55-58, 66, 69 f., 77 

Caduceus102
Chaos 37, 44, 48, 60, 82, 100, 237 
Chaos-Theorie 81 f., 299 
Chiromantie 215
convenientia (Konvenienz) 17 f., 173, 246 

Denken
-, morphologisches (s.a. Morphologie) 

114, 121, 144-47, 152,164 
-, strukturales 12 
-, vorwissenschaftliches 12 
Desintegration 60 
Diaphanität 259 
Dihairesis 303, 307, 319f., 327 
directio 202
Diskursformationen 17, 196 f.

Analogiedenken ^ 367

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sachregister

368

Distribution 122-24 
Duopentaismus 331, 333 
dyas 208

Einheit 18,100f., 113, 119f., 293 
-, der Gegensätze 101,109,114 
Elemente(nlehre) 123, 159f., 227f., 241, 

312f., 331 
elevatio 202 f.
Energie 44, 46, 74, 82, 288 
Entsprechungslogik 324-345 
-, chinesische 324f., 330-335, 343 
-, geheimwissenschaftliche 343 
-, Begriffsreihen, Begriffsgruppen 

335-339
-, als Ordnungswissenschaft 343-345 
Episteme 11 f., 16f., 204, 316 
Evolutionismus 39, 59 
extensional 342

Familienähnlichkeit 89, 314 
Farbenkreis 86 f., 115 
Figur-Grund-Verhältnis 262, 310 
figura similitudinis 192, 195, 198 
Fraktal 272f.
fraktale Geometrie 11, 81, 118, 272-274, 

299, 311, 321

Ganzheit 340, 342
Gattungsbegriff 313 f., 326-29, 332, 334, 

340
Geheimwissenschaft 117, 325, 328, 330, 

343
Gesetz der Gleichartigkeit 60 
Gesichtsöffnungen 190 f. 
Gliedervergottung 63 
Gnosis 19, 88, 98,100,104, 117, 122 
Götter 45-47, 52, 63-66 
Göttliches 65 f.
Groteske 223

Heka (Magie), s.a. Magie 41-48, 57, 
65-67, 73 f., 81-85 

Hermaphrodit s. Symmetrie 
Hermetik 19f., 86-89, 117-123 
-, Erkenntnisleistung 140-143 
hermetische Kosmogramme 118, 

126-137, 312

-, hermetische Semiose 19-22, 181 
hermetische Wissenschaften 119-121,

125 f., 137-143 
-, s.a. Symmetrie; Polarität 
Himmelsleiter 235 f.
Homologie 150-52 
Homöopathie 215, 249 
Horoskop 15 
Hyperbel 243, 245, 267 
Hyperraum
-, synchronizitärer 142 f., 169, 171, 177f., 

181

Identitätsdenken 14, 303 f. 
immediat 334, 337 
Inhaltslogik 342 f., 345 
insipiens 207 
intensional 342 
Interpretation 
-, grenzenlose 20-22 
Ironie 243, 245,267, 285

Jenseits 52 f.

Kabbala, Kabbalistik 117,139, 228,
234

Kalauer 245, 295
Kategorien, fossile und rezente 182 f. 
Kategoriensystem 18, 141,152-54,169, 

182 f.
Kategorientheorie 19, 126 
Kippfiguren 166, 261 f., 310 f.
Klasse 134, 176, 342 
Klassifikationssystem 18, 92,164, 176 
Königsideologie 54f.
Konstellation 308 
Konstruktion 126, 167 
Konvenienz s. convenientia 
Korrespondenztafeln 328-331, 333-337, 

343 f.
Kosmogramme s. Hermetik 
Kosmos 44-49, 56, 61, 70, 94,159,186, 

212
Krankheit 48, 61, 63, 75-79 
Kreisdenken 235 f.
Kreismodell 236 
Kult 47, 70, 148 
Kuriosität 217-24

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sachregister

Litotes 245, 267 
Logik 298-323
-, hierarchische Schullogik 324 f., 327 f., 

344 f.
-, traditionelle 301-307, 316 f.
-, des Analogiedenkens 300 f., 315-323 
Logos 12-16, 259 f.

Maat (Ordnung) 41 f., 47f., 51, 53 f., 61, 
69f., 74, 81, 84f.

Magie
-, als System 75-81 
-, altägyptische 37-84 
-, -, Anwendungsbereich 38, 48-60 
-, -, Beschreibung 38, 41-47 
-, -, Funktionsweise 38, 60-75 
-, präventive 39, 54 f.
-, reaktive 39, 49-51, 54 
-, Renaissance 12 f., 16,19, 147,148, 329 
Magier 56-60 
Mannigfaltigkeiten 309 
Matrix 123 f.
Matrizensystem 124 f., 157,164.67,174f., 

178, 182
Medizin 47, 70f., 76-80, 249f., 261, 326 
Mehrfachanalogie 74 f., 259 
Mehrweltentheorie 318 f., 322 
Melothesia 122 f.
Metalle-Planeten-Analogie 125,149 f., 

154-156, 163
Metamorphose 121, 242 f., 251, 259, 289f. 
Metapher 117, 150 f., 185 f., 243 f., 265, 

347-350, 355, 358 
Metonymie 243 f., 253, 265-267 
Mikrokosmos-Makrokosmos 15, 70,

123 f., 154,184-212, 226, 249, 274,
285, 301

Modalität (von Kategorien) 13 
monas 208
Morphologie 146 f., 151-156, 158, 

161-165, 168-172, 177, 183 
Mystik
-, mathematische 93, 132 
Mythos 12-16, 60 f.
Mythos und Logos 12-15

Naturmagie 18 
Naturmystik 89,117

Negation 152 f., 236, 239, 245, 280-83 
Negation der Negation 245, 267 
Neuplatonismus 234

Oberbegriff 293, 314, 327 f., 333-35, 
340-44

Objektivität 256 
occult sciences 117,147 f.
Okkultismus 215 
Ontologie 112, 119, 130-32, 180 
Ordnung s. Maat 
Ordnungsmodell 18 
Oxymoron 245, 253, 267

Panegyrik 217, 224-228 
Paradigma (s. a. Wissenschaftsparadigma) 

89-95, 257
Paradoxie 231, 253, 263, 280 
Paranomasie (annominatio) 245, 253 
Philosophie 
-, chinesische 324-345 
Physik 42, 81, 90,120,143, 270-72, 299 
Planeten (s. a. Metalle-Planeten-Ana- 

logie) 14, 98, 134, 239 f.
Polarität 102, 108-116 
Prädetermination 14 
Priester 57-59, 64
Pseudowissenschaft 12, 117 f., 124,147

Quantentheorie 120, 300, 318 f. 
Quecksilber 104f., 108

Rationalitätsstandard 12,114 f., 147,149 
Rationalitätstheorie 11 
Raum-Zeit-Identität 242-246 
Raum-Zeit-Kontiguität 246 f.
Rebis 102, 127 
Rebus 278 
reflexio 202 f.
Reflexionsbegriff 15 
Renaissance-Magie s. Magie 
Reproduktivität 171 f.
Resonanz 173 f.
Rhetorik 91, 243, 264-68 
Ritual 54-60
Rotationsdenken 137-141, 236 
Rotationssymmetrie 94, 100 f., 109-111, 

114, 236

Analogiedenken ^ 369

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sachregister

Schichtenmodell 159 
Schluß 347f.
Scholastik 315
Schullogik 324f., 327-30, 333, 335f., 

339-45
Sedimentierungsprozeß 120 
Selbstähnlichkeit 321 f.
Semiose
-, hermetische 19-22,181 
Signaturen 18, 23, 228 
Sowohl-als-auch 263f., 308 
Spezies 209, 266, 327, 334 
Spezifikation 18, 327, 342 
Spezifikationssystem 327 
Spiegelsymmetrie 94, 110 f. 
Spiegelsystem 18, 123, 166f., 177, 233 f. 
Sprechakte 40, 60, 67 
Structure-Mapping Engine (SME) 144f., 

183
Strukturabbildungsmaschine s. Structu- 

re-Mapping Engine 
Strukturalismus 17 
Strukturprinzip 13 
Struktursymmetrie 13 
Subordination 292 f., 324, 327, 336, 342, 

344
Substanz und Funktion 13 f.
Syllogismus 342
Symmetrie 14, 87-95,109-116,139-141 
-, Uroboros (Schwanzfresser) 95-102, 

104, 110, 112-114 
-, Hermaphrodit 102-108,110,112 
sympathia (Sympathie) 18f., 141,172 f., 

238, 336
Synchronizität 142 
Synekdoche 244, 253, 265 f.
Synkretismus 122, 343 
Synonyma 245
System 12, 15, 17,19f., 37-85

Teil-Ganzes-Relation 340-43
tertium comparationis 270, 293, 354f.
Theosophie 89
Tiere 49f., 58f., 70, 248
Tierkreiszeichen 136
Tod 50-53, 70
Toleranz
-, semiosische 21 f.

Topologie 117-43 
Totalitätsprinzip 100, 116 
Transmutation 112, 121, 140, 259, 290 
Traumanalyse 243, 275-97 
Traumarbeit 276-78, 294 
Traumdeutung 275 f.
Traumgedanke 277f., 288, 294, 297
Trauminhalt 277f., 288, 294, 297
Travestie 285
Triade 134, 193
Tropen 243, 245
Tropenlehre 243, 265
tryas 209

Überdetermination 259, 261-263, 267, 
276-278, 310 f., 314, 317 

Übergangsformen (Mythos-Logos) 12-15 
Übertragung 151, 200, 243, 265, 355 
Umfangslogik 342 f., 345 
Unähnlichkeit 194, 207 
Unbestimmtheit 309, 314, 317f. 
Unendlichkeit 201 
Unifizierungswitz 279 f.
Universalität 14, 88, 119,131, 317 
Unterbestimmtheit 262 f., 314, 317 
Urbild-Abbild-Verhältnis 204, 233, 292 f- 
Urmaterie 100, 111
Uroboros (Schwanzfresser) s. Symmetrie

Verdichtung 243
Verkehrung der Gegensätze 114
Verkehrung von Identität 279-284
Vernunfttypus
-, additiver 321
-, analogischer 215, 280, 300f., 315-23 
-, dialektischer 215, 280 
-, dihairetischer 303, 307, 319f., 327 
-, hierarchischer 324f., 327f., 344f.
-, linearer 81f., 115, 235, 237, 320 
-, zirkulärer 115, 122, 338 
Verschiebung 94f., 243, 284-292, 294-96 
Verstandesbegriff 93, 152 
Verweisung 276 
Vexierspiel 262, 310 f. 
virtus 206, 208 
visio beatifica 312

Wahrscheinlichkeitsdenken 346

370 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sachregister

Wechselwirkung 141 f.
Weder-noch 264, 308 
Weltanschauung 
—, ästhetische 358 f.
Weltliniensystem 134-37 
Weltmodell 12,127 
Weltseele 160
Wille zur Macht 148, 347, 350f., 356, 358 
Wissenschaftsparadigma 86 f., 89, 93, 109, 

114, 140, 257 
Witz 243, 275-97, 311 
Wortfigur 297

Yin-Yang-Schule 324f., 330f., 334, 338, 
343

Zahlleiter 160-64,167,180 
Zauber 13, 43 f., 48,51,61, 80 
Zeichen 19, 23, 111, 152, 181, 278 
Zeugung 191 
Zeugungsorgane 191 
Zyklik 338 f.
Zyklus 339 
Zynismus 285

Analogiedenken ^ 371

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy bei Alber

Karen Gloy

Bewußtseinstheorien
2. Auflage 2000. 360 Seiten. Reihe Philosophie. ISBN 3-495-47887-6

»Karen Gloy [...] hat mit Bewußtseinstheorien ein neues Buch vorgestellt, 
welches durch die Klarheit seiner kritischen Analysen besticht. Die Höhe des 
Abstraktionsniveaus in eins mit der Plastizität der Darstellung faszinieren an 
diesen Texten.« (Studia Philosophica)
Die Autorin stellt im ersten, systematischen Teil des Buches die bewußtseins­
theoretischen Modelle und ihre Implikate vor: das Reduktionsprogramm der 
Übersetzung des Psychischen ins Physische, das Selbstbeziehungsmodell, das 
Relationsmodell, das Flußmodell. Im zweiten, historischen Teil wird die Ge­
schichte der Bewußtseins- und Selbstbewußtseinstheorie seit der Antike bis 
in die Gegenwart verfolgt. Karen Gloy vertritt die These, daß Bewußtsein 
und Selbstbewußtsein nicht erst mit Descartes ins Zentrum des philosophi­
schen Interesses rücken, sondern daß bereits mit Platons Charmides die Wei­
chen für die später explizierten und differenzierten Theorien gestellt werden.

Karen Gloy (Hg.)

Rationalitätstypen
1999. 286 Seiten. Reihe Philosophie. ISBN 3-495-47960-0

Im Mittelpunkt steht die Frage nach der Einheit der Vernunft oder der Viel­
heit von Rationalitätstypen sowie die Analyse der möglichen Rationalitäts­
typen. Herrschte bis ins 19. Jahrhundert der Glaube an die Einheit der Ver­
nunft, so ist er seit dem Auftritt des Relativismus und Historismus einer 
Pluralitätsannahme gewichen. Verschiedene Rationalitätsformen lassen sich 
sowohl innerhalb des europäischen Kulturkreises (Antike, Renaissance, Ba­
rock, Neuzeit) studieren wie auch außerhalb desselben (sumerisch-akka- 
dische Listenwissenschaft, Zen-Buddhismus).

Verlag Karl Alber Freiburg / MUnchen

https://doi.org/10.5771/9783495997031 - am 26.01.2026, 14:50:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	I. Teil: Das Analogiedenken als Forschungsfeld
	Brücken zu einer vergessenen Denkform
	Bibliographie

	II. Teil: Systeme Thomas Schneider Die Waffe der Analogie. Altägyptische Magie als System
	Das hermetische Wissenschaftsparadigma und seine rationalitätstypologischen Konstanten. Grundlagen des Analogiedenkens
	Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance
	Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie
	Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance, aufgezeigt an der Philosophie Charles de Bovelles'

	III. Teil: Strukturen und Logik Karen Gloy Das Analogiedenken der Renaissance. Seine Herkunft und seine Strukturen
	Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds
	Versuch einer Logik des Analogiedenkens
	Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftlichen Entsprechungslogik
	Nietzsches analogisches Denken

	Curricula der Autoren
	Personenregister
	Sachregister

