Karen Gloy /
Manuel Bachmann (Hg.)

IDER
Analogiedenken

Vorstofde in ein neues Gebiet
der Rationalitatstheorie

ALBER PHILOSOPHIE A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ALBER PHILOSOPHIE &

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu diesem Buch: Der Sammelband erschlieBt - erstmalig in dieser kon-
zentrierten Ausrichtung - das Analogiedenken als eine eigenstindige
und rationale Denkform. Diese ist fir die abendlandische Geistes-
geschichte von Uberragender Bedeutung und wird gegenwiértig ins-
besondere in der Kreativititsforschung und der wissenschaftlichen
Heuristik wiederentdeckt. Um so wichtiger ist, das Analogiedenken in
seinen Strukturen und GesetzmaBigkeiten zu verstehen. Die hier ver-
sammelten Beitrage untersuchen Analogiesysteme vom Alten Agypten
iber die Renaissance-Magie bis zur Psychoanalyse und Chaostheorie
und legen unter typologischen, kategorientheoretischen, formallogi-
schen und hermeneutischen Gesichtspunkten die Erkenntnisleistung
dieser Denkform frei. Der Band schlieBt direkt an das Buch iiber Ratio-
nalitdtstypen an, das zur hier diskutierten rationalititstheoretischen
Fragestellung den Grund legt.

About this book: This anthology explores — for the first time in this
concentration - analogical thinking as an independent and rational
form of thought. This is of prime importance for the western history
of ideas and is presently being rediscovered particularly in the areas of
creativity research and scientific heuristics. This makes it even more
important to understand the structures and the regularities of analogi-
cal thinking. This collection attempts to prepare the way for such an
understanding. Analogical systems of ancient Egypt through Renais-
sance magic to psychoanalysis and chaos theory are examined and the
epistemic achievements of this form of thought are revealed in their
typological, theory of categories, formal logic and hermeneutical
aspects. This volume is a direct continuation of the book Rationalitits-
typen by Karen Gloy, which provides the basis for the questions on the
theory of rationality discussed here.

Die Herausgeber: Dr. phil. Karen Gloy, geb. 1941, ist ordentliche Pro-
fessorin fiir Philosophie und Geistesgeschichte an der Universitaren
Hochschule Luzern. Gastprofessuren u. a. in China, Taiwan, Kolumbien.
Hauptarbeitsgebiete: Deutscher ldealismus, Rationalitat, Naturphilo-
sophie. Veroffentlichungen bei Alber: BewuBtseinstheorien (1998); Ra-
tionalitatstypen (als Hg., 1999). - Dr. phil. Manuel Bachmann, geb.
1965, arbeitet z. Zt. an der Universitit Basel an seiner Habilitation.

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

Analogiedenken

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alber-Reihe Philosophie

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy /
Manuel Bachmann (Hg.)

Das Analogiedenken

VorstoBe in ein neues Gebiet
der Rationalitatstheorie

Sonderdruck

Verlag Karl Alber Freiburg / Miinchen



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung des
Forschungskredits der Universitaren Hochschule Luzern
und der Dr. phil. Josef Schmid-Stiftung Luzern

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme

Das Analogiedenken : Vorstofe in ein neues Gebiet der
Rationalitdtstheorie / Karen Gloy ; Manuel Bachmann (Hg.). -
Freiburg (Breisgau) ; Miinchen : Alber, 2000

(Alber-Reihe Philosophie)

[SBN 3-495-47964-3

Texterfassung: in der Verantwortung der Herausgeber
Registererstellung: Rainer Holtschl, Freiburg

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (sdurefrei)
Printed on acid-free paper

Alle Rechte vorbehalten — Printed in Germany

© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg/Miinchen 2000
Einbandgestaltung: Eberle & Kaiser, Freiburg

Einband gesetzt in der Rotis SemiSerif von Otl Aicher
Satzherstellung: SatzWeise, Féhren

Inhalt gesetzt in der Aldus und Gill Sans

Druck und Bindung: Difo-Druck, Bamberg 2000

[SBN 3-495-47964-3

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

l. Teil:
Das Analogiedenken als Forschungsfeld

Manuel Bachmann
Briicken zu einer vergessenen Denkform. . . . . .. . .. ..
Bibliographie . . . . . . ... oo o oo

1. Teil:
Systeme

Thomas Schneider
Die Waffe der Analogie. Altdgyptische Magie als System . . .

Manuel Bachmann

Das hermetische Wissenschaftsparadigma und seine rationali-
tatstypologischen Konstanten. Grundlagen des Analogieden-
kens . ..o

Manuel Bachmann
Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renais-
YT

Manuel Bachmann

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas
Magie . . . . . . . .
Tamara Albertini

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Re-
naissance, aufgezeigt an der Philosophie Charles de Bovelles” .

Analogiedenken

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,

37

86

117

144

184


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

1. Teil:
Strukturen und Logik

Karen Gloy
Das Analogiedenken der Renaissance. Seine Herkunft und sei-

ne Strukturen . . . ..o Lo 215

Karen Gloy

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der

Psychoanalyse Freuds . . . . . . . ... ... ... ... ... 256

Karen Gloy

Versuch einer Logik des Analogiedenkens . . . . . . . . . .. 298

Patrick Frei

Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaft-

lichen Entsprechungslogik . . . . .. ... ... . ... ... 324

Nicolas Fiizesi

Nietzsches analogisches Denken . . . . . . . . ... ... .. 346

Curricula der Autoren . . . . . . ... . 360

Personenregister . . . . . .. .. ... ... ... ... 363

Sachregister . . . . . . ... .. L 367
8 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

l. Teil:

Das Analogiedenken
als Forschungsfeld

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Briicken zu einer vergessenen Denkform

Manuel Bachmann

Historische Tragweite und theoretisches Verstdndnis des Analogie-
denkens stehen in einem auffilligen Mifiverhéltnis. Uber Jahrhun-
derte hinweg eine verbindliche Denkform, ist das Analogiedenken
ein weifser Fleck auf der Landkarte der gegenwirtigen Rationalitéts-
theorie. Erst allmihlich erschlieflen sich seine Prinzipien und Gesetze
einer zogerlich einsetzenden Reflexion. Leider sind die verfiigbaren
Forschungsansitze nur schwer zu biindeln, die Forschungslage pré-
sentiert sich als ziemlich disparat. Nicht einmal der Begriff >Analo-
giedenken< ist als Bezeichnung eines eindeutigen Gegenstands-
bereichs innerhalb der Rationalitatstheorie gangig. Der Gegenstand
ist vorerst noch, was seine Stellung in der Forschung betrifft, gleich-
sam exzentrisch positioniert, umgeben von Ellipsen, Tangenten,
Parabeln und noch nicht von konzentrischen Kreisen, die eine homo-
gene Theoriebildung darstellten.

Diese Lage hingt sicher damit zusammen, daf§ Analogien in den
verschiedensten Bereichen beobachtet werden konnen und dafi diese
Bereiche denkbar weit auseinanderklaffen. So finden wir Analogien
im Mythos, in der Dichtung, in der Psychoanalyse, in der fraktalen
Geometrie, in Goethes Naturforschung, in der Alchemie, in der For-
mulierung von Modellen der modernen Physik, in der Alltagsspra-
che. Wo ist ihr Auftreten signifikant und wo nicht? Gibt es Gesetz-
mifigkeiten ihrer Anwendung, die sich durch alle Bereiche ihres
Auftretens durchhalten? Gibt es unterschiedliche, vielleicht sogar sy-
stematisch klassifizierbare Analogietypen? Solche Fragen gilte es zu
klaren, bevor der Gegenstand in schirferen Konturen hervortreten
kann. Da sie zum Teil noch nicht einmal gestellt wurden, ist eine
Homogenisierung der Theoriebildung noch in weiter Ferne.

Die Diskontinuitit der Forschungsansétze schldgt sich auch in
der Einschitzung des Analogiedenkens nach seinem epistemologi-
schen Wert, seiner Erkenntnisleistung, nieder. In dieser Frage lassen
sich die Extreme eindeutig lokalisieren. Auf der einen Seite wird der

Analogiedenken A 11

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Analogiebildung ein gegenstandskonstituierender Status abgespro-
chen. So werden Weltmodelle, welche die Objekte iiber Analogien
definieren, ins Dunkel der »pseudo-sciences« gestellt (Brian Vickers)
oder zumindest ins Ddmmerlicht eines vermeintlich »vorwissen-
schaftlichen Denkens« (Ernst Cassirer). Auf der anderen Seite sieht
man sich mit einer positiven Verabsolutierung konfrontiert, welche
einem auf Analogien beruhenden Weltverstindnis das Wort redet
und ausschliefSlich diese Sicht der Dinge fiir wesentlich und jeder
anderen Weltsicht iiberlegen erklért. In diese Richtung zielen einer-
seits neohermetische Ansitze, andererseits Versuche, aus der Ana-
logie die Erkenntnismethode schlechthin zu entwickeln. Offenbar
183t sich die Strukturanalyse dieser Denkform von der Frage nach
deren epistemologischer Leistung gar nicht abkoppeln, zumal das
Analogiedenken gegentiber etablierten Rationalititsstandards exo-
tisch wirkt und deshalb zu einer Beurteilung herausfordert. Jeden-
falls bezeugt das Auftreten kontradiktorischer Einschidtzungen den
niedrigen Entwicklungsstand der Theoriebildung, auf dem die Ex-
trempositionen noch einer Vermittlung harren.

Zur Verdeutlichung der Situation sollen im folgenden einige
wichtige Positionen der Forschung herausgegriffen und in ihren
Grundziigen beschrieben werden. Daf$ dabei das Hauptgewicht auf
Cassirer, Toucault und Eco gelegt wird, ist dadurch gerechtfertigt,
dafs diese drei jeweils einen denkbaren Ansatz zu einer regelrechten
Theorie ausziehen.

1. Cassirer: Theorie des strukturalen Denkens

Cassirers Theorie des strukturalen Denkens ist in der Geschichte der
Forschung die erste, die sich ernsthaft unter einer rationalitdtstheo-
retischen Fragestellung mit denjenigen Traditionen beschéftigt, die
sich in signifikanter Weise des Analogiedenkens bedienen: Alchemie,
Astrologie und Renaissance-Magie. Cassirers These ist, es handle
sich bei diesem Dreigestirn um Ubergangsformen zwischen Mythos
und Logos. Was aber besagt die These von »Ubergangsformen«? Und
inwiefern kdnnen die Analogie-Systeme der Alchemie, Astrologie
und Renaissance-Magie zwischen die Eckpunkte >Mythos< und >Lo-
gos« gestellt werden? Im folgenden geht es um den Erklarungswert
der These und ihre Unzulanglichkeit. Um beides abzuwigen, muf3
man ausholen.

12 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Briicken zu einer vergessenen Denkform

Fiir Cassirer ist das auf Schelling und Hegel zurtickgehende dy-
namische Geistesmodell leitend, das die gesamte Begrifflichkeit von
Sprache und Wissenschaft einem Prozefs logischer Genese unterwor-
fen sieht. Ein solcher Prozefs konstituiert sich aus sukzessiv sich tiber-
bietenden Reflexionsstufen der Apperzeption, die in den geistigen
Erscheinungsformen, wie sie mit dem Mythos, der Religion, der Wis-
senschaft und der Philosophie vorliegen, reprasentiert werden. Uber
eine Phidnomenologie des mythischen Denkens, die hier nicht aus-
gefithrt werden soll, gelangt Cassirer zu dem Ergebnis, daf$ das my-
thische Bewuftsein sich im Besitz derselben Anschauungsformen,
Aussageweisen und Strukturprinzipien wie das wissenschaftliche
Denken befindet, dafs es dieselben Kategorien sind, welche das Be-
zugssystem sowohl fiir die rein begriffliche als auch fiir die mythi-
sche Apperzeption liefern, obwohl sich fundamentale Auffassungs-
unterschiede zwischen Mythos und Logos auftun. Die Differenz
zwischen dem in der mythischen und dem in der begrifflichen Apper-
zeption Gedachten kann damit nicht anders als eine in der Modalitiit
der Kategorien liegende bestimmt werden.! Das bedeutet, daff die
Begrifflichkeit, in welcher der Logos im Gegensatz zum Mythos ope-
riert, latent im mythischen Bewufstsein angelegt ist. Die Latenz zeigt
sich darin, dafs die kategorialen Fixierungen erst diffus vollzogen und
in begrifflich unausgeprégter Form stets anschaulich gebunden blei-
ben. Gerade die bildlichen Struktursymmetrien, die das Analogie-
denken in Astrologie, Alchemie und Renaissance-Magie leiten, do-
kumentieren eine solche Anschauungsgebundenheit und damit ihre
Herkunft aus dem mythischen Denken. Sobald aber der Gedanke sich
von seiner sinnlichen Unterlage losreifst und rein zu denken beginnt,
ist die Zauberwelt des Mythos dahin. Dessen Erbe tritt der Logos an,
und zwar als Prézisierung des Mythos. Die logische Genese des Den-
kens besitzt demnach drei Stufen allmahlicher Prézisierung: den My-
thos, die Ubergangsformen in Gestalt von Astrologie, Alchemie und
Renaissance-Magie und schliefslich den Logos, wie er sich in der neu-
zeitlichen Wissenschaft mit der Ersetzung des Substanzbegriffs

! E. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, Bd.2: Das mythische Denken,
Nachdruck Darmstadt 1973, S.78: »Wenn man das empirisch-wissenschaftliche und
das mythische Weltbild miteinander vergleicht, so wird alsbald deutlich, dafl der Gegen-
satz zwischen beiden nicht darauf beruht, daf8 sie in der Betrachtung und Deutung des
Wirklichen ganz verschiedene Kategorien verwenden. Nicht die Beschaffenheit, die
Qualitat dieser Kategorien, sondern ihre Modalitit ist es, worin der Mythos und die
empirisch-wissenschaftliche Erkenntnis sich unterscheiden.«

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

13


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

durch den mathematischen Funktionsbegriff den engiiltigen Durch-
bruch verschafft.

Das eigentliche Denkprinzip des Mythos wird dort am deutlich-
sten sichtbar, wo es sich als Ubergangsform zwischen Substanz- und
Funktionsdenken zu prézisieren beginnt:

»Aber das eigentiimliche Denkprinzip, das ihr [der mythischen Verding-
lichung] zugrunde liegt, tritt noch weit schérfer als auf den primitiven Stufen
mythischer Weltanschauung dort hervor, wo es bereits im Begriff steht, sich
mit dem Grundprinzip des wissenschaftlichen Denkens zu verbiinden und zu
durchdringen, — wo es in Gemeinschaft mit ihm eine Art Zwitterwesen: eine
halbmythische sWissenschaft« der Natur erzeugt. Wie man sich die Eigenart
des mythischen Kausalbegriffs vielleicht am klarsten am Aufbau der Astro-
logie vergegenwirtigen kann, so tritt die besondere Tendenz des mythischen
Eigenschaftsbegriffs am deutlichsten heraus, wenn man die Struktur der Al-
chimie ins Auge faf3t. Die Verwandtschaft zwischen Alchimie und Astrologie,
die durch ihre ganze Geschichte hindurch zu verfolgen ist, findet hier ihre
systematische Erklirung: sie beruht zuletzt darauf, daf$ beide nur zwei ver-
schiedene Ausprigungen derselben Denkform, des mythisch-substantiellen
Identititsdenkens, sind.«*

Dieses Identititsdenken besteht darin, dafs die Realitdt aus einer Ag-
gregation von Elementarqualititen aufgebaut gesehen wird. Sie mi-
schen und entmischen sich und konstituieren so die Struktur eines
jeden Dinges. Und da diese Elementarqualitdten sich tiberall wieder-
finden, ist das Universum von Strukturihnlichkeiten und Sym-
metrien durchzogen, mithin von einer Struktur, die die universale
Anwendung von Analogien ermdglicht, ja sich durch Analogien erst
erschliefft. Am greifbarsten wird dieses strukturale Identitdtsdenken
am mythischen Strukturraum, wie er in der Astrologie zugleich in
die Zeit tbersetzt wird. Die Astrologie betrachtet den Kosmos als
nach einem Modell gebaut, »das sich uns bald in vergrofsertem, bald
in verkleinertem Maf3stabe darstellen kann, das aber stets im
Grofsten wie im Kleinsten dasselbe bleibt«®. Denn fiir die Astrologie
existiert eine Pridetermination des Seins, die sowohl fiir das Indivi-
duum wie fiir das Universum gilt. Zustande kommt sie dadurch, dafs
—unter dem Aspekt des Raumes — die Planeten dem Individuum sub-
stantiell innewohnen, dhnlich wie — unter dem Aspekt der Zeit — das
Leben des Individuums von einem anfinglichen Gesetz bestimmt ist,

* AaQ,S. 85
¥ A.a.O, S.110.

14  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Briicken zu einer vergessenen Denkform

das sich nur noch zu explizieren braucht, das »fiir uns, die Zuschauer,
gewissermafSen in der Zeit abrollt«*. Raum und Zeit sowohl des Kos-
mos wie auch des Individuums werden durch eine in jeder Einheit
eingefaltete Struktur beherrscht, die sich im Modell der Konstella-
tion abbilden lafit — im Horoskop. Es ist diese Einfaltung, die die
Analogien zwischen Mikro- und Makrokosmos, zwischen Lebens-
und Weltzeit ergeben.

Nun handelt es sich beim Analogie-System der Astrologie des-
halb um eine Ubergangsform zwischen Mythos und Logos, weil es
einerseits dem mythischen Identitdtsdenken verhaftet bleibt, ande-
rerseits eine Form der wissenschaftlichen Welterkenntnis antizipiert:
dem Mythos entstammt der Gedanke der strukturellen Linfaltung,
wihrend der Gedanke eines Modells, aus dem sich das ganze Uni-
versum extrapolieren lafit, auf den Logos verweist. Methode des er-
steren ist die Analogie, des letzteren eine Art von Kalkiil, von quasi-
mathematischem Funktionsdenken. Da aber die Analogie hier
durchaus gegenstandskonstituierenden Status hat, also nicht blofs
als Reflexionsbegriff gilt, und der Kalkiil auf diesem Status griindet,
mufSs man von einem Zwitter, von einer »halbmythischen Wissen-
schaft der Natur« sprechen. Denn Analogien kénnen einen Gegen-
stand nicht wissenschaftlich beschreiben, wenn sie als fiir den Gegen-
stand konstitutiv gelten wiirden. Mit der (in seinen Ausfithrungen
allerdings nirgends deutlich ausgesprochenen, weil von seinem Kan-
tischen Standpunkt aus selbstverstdndlichen) Unterscheidung der
Analogie im Status eines Reflexionsbegriffs — tiber den sie im wis-
senschaftlichen Denken nicht mehr hinauskommen darf, ohne dieses
zu pervertieren — und der Analogie im gegenstandskonstituierendem
Status verweist Cassirer das Analogiedenken der Astrologie und der
ihr verwandten Systeme definitiv in das Reich des vorwissenschaft-
lichen Denkens.

Cassirers Theorie ist in einer Forschungsgeschichte des Ana-
logiedenkens deshalb wichtig, weil sie erstmals die eigenstandige Er-
kenntnisleistung analogischer Weltsysteme wiirdigt, und zwar gera-
de dadurch, dafi sie deren Eigengesetzlichkeit gegeniiber dem
sogenannten wissenschaftlichen Denken betont. Der Wert der These,
die das Analogiedenken als Ubergangsform zwischen Mythos und
Logos begreift, ist darin zu sehen, daf$ hier ein eigener Rationalitéts-
typus gesehen und sowohl gegen das archaische mythische Denken

* A.aO,S 111

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

15


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

wie gegen das funktionale Denken der Neuzeit abgegrenzt wird. An
diesem Punkt offenbart sich jedoch zugleich die Unzulanglichkeit der
These. Lediglich als Derivat des Mythos kommt das Analogiedenken
in den Blick und nicht als eine genuine Denkform. Ebenso ist Cassi-
rers Logos-Konzept problematisch. Den Logos als eine monolithische
GrofSe anzusetzen, indem er auf das mathematische Funktionsden-
ken festgelegt wird, ist eine metaphysische Vorentscheidung, um
vom Gedanken einer (transzendentalen) Einheit der Vernunft nicht
abzurticken. Mit nicht minderem Recht a6t sich der Logos als Pool
diverser Formalstrukturen einschlieflich des Analogiedenkens kon-
zipieren, so dafs zuletzt sogar die Entgegensetzung von Mythos und
Logos neu iiberdacht werden mu§.

2. Foucaults Episteme der Ahnlichkeit

Dafs es sich bei den fiir die Renaissance typischen Wissenschaften der
Alchemie, Astrologie und Magie (so die Triade bei Cassirer) nicht um
eine Ubergangsform handelt — dem Mythos immer noch verhaftet
und trotzdem dem Logos schon verpflichtet —, mufs spatestens dann
deutlich werden, wenn man Toucaults Untersuchungen zur herr-
schenden Denkform in den Wissenschaften der Renaissance und des
Barock zur Hand nimmt: Die Ordnung der Dinge von 1966 und die
die Unschérfen des ersten Buches prézisierende Archdiologie des Wis-
sens von 1969.° Foucault prégt hier den Begriff einer eigenen Denk-
form, die »Episteme der Ahnlichkeit«. Diese These nimmt die Kate-
gorie der Ahnlichkeit bzw. der similitudo als Leitkategorie des
gesamten wissenschaftlichen, philosophischen und kiinstlerischen
Erkenntnisbemiihens jener Zeit, die deren Form a priori festlegt und
starr dominiert. Den Begriff »Episteme« definiert Foucault im Sinne
eines »epistemologischen Feldes«, in dem »die Erkenntnisse, aufser-
halb jedes auf ihren rationalen Wert oder ihre objektiven Formen
bezogenen Kriteriums betrachtet, ihre Positivitit eingraben und so
eine Geschichte manifestieren, die die [...] der Bedingungen ist,
durch die sie moglich werden«®.

Wie geht Foucault vor und wie versteht er sein eigenes Unter-

® Deutsche Ubersetzungen: M. Foucault: Archiologie des Wissens, 5. Aufl. Frankfurt
a.M. 1986; ders.: Die Ordnung der Dinge, Frankfurta. M. 1989.
¢ M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 24f.

16 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Briicken zu einer vergessenen Denkform

nehmen? Er will es nicht als Ideengeschichte verstanden wissen, son-
dern als ihre Preisgabe. An ihre Stelle tritt die Analyse von »Diskurs-
formationen«’. Diese arbeitet strukturalistisch, d.h. unter Ver
abschiedung der Annahme, es gibe ein Subjekt des Textes und eine
intentio auctoris, die fiir die Archdologie des Wissens von Belang
wire. Interessant ist allein die von den einzelnen Autoren ablgsbare
Diskurspraxis, die auf eine anonyme Diskursformation hinfiihrt. Erst
auf dieser Ebene werden die epistemologischen Strukturen, in denen
die Ideen der Zeit formuliert werden, sichtbar. Inhaltliche Bestand-
teile der Diskursformationen sind die Formationen der Gegenstinde,
der Auferungsmodalititen der Begriffe und der argumentativen
Strategien. Auf Foucaults strukturalistische Methodologie sei hier
nicht weiter eingegangen, lediglich darauf verwiesen, dafs es kritische
Stellungnahmen zu ihr gibt.?

Die Episteme der Ahnlichkeit operiert mit einem System von
vier Kategorien, die Foucault kurz »die vier Ahnlichkeiten«® nennt:
convenientia, aemulatio, analogia und sympathia. Dabei handelt es
sich blofs um die Hauptkategorien, entnommen einem reichen se-
mantischen Raster, das die Ahnlichkeit noch differenzierter denkt.
Hierzu gehéren — Foucault konsultiert Pierre Gregoire: Syntaxeon
artis mirabilis, Koln 1610 — amicitia, aequalitas, contractus, consen-
sus, matrimonium, societas, pax, similia, consonantia, concertus,
continuum, paritas, proportio, similitudo, coniunctio, copula. Die vier
Ahnlichkeiten lassen sich folgendermafien charakterisieren:

Die convenientia ist eine Funktion des Raumes, namlich eine
Ahnlichkeit aufgrund srtlicher Nachbarschaft, die weniger auf eine
dufserliche Beziehung zwischen den Dingen hindeutet als vielmehr
auf eine innere Berithrung, kraft derer sich die Dinge einander assi-
milieren; sie ist Zeichen einer im Bertihrungsraum entstandenen
»dunklen Verwandtschaft«'*. Mit dem Ausdruck »dunkle Verwandt-
schaft« hat Foucault treffend die ontologische Relation bezeichnet,
die hinter der Ahnlichkeit schlechthin gedacht ist. Auch die iibrigen
Ahnlichkeiten sind und bleiben tiber ihren spezifischen Sinn hinaus
Zeichen dunkler Verwandtschaft, die die Kohédrenz des Analogien-

7 Der Grundbegriff in M. Foucault: Archiologie des Wissens, a.a.O.

8 M. Frank: Was ist Neostrukturalismus?, Frankfurt a. M. 1983; S. Otto: Das Wissen
des Almlichen. Michel Foucault und die Renaissance, Frankfurt a. M. 1992.

° M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 46.

© AaO,S 47.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

17


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

systems im ganzen begriindet und in den verschiedenen Disziplinen
des Analogiedenkens jener Zeit, wie der Naturmagie oder der Signa-
turenlehre, mit der Entwicklung einer Hermeneutik der Ahnlich-
keitsphanomene dem Licht der Rationalitat aufgeschlossen wird. —
Die aemulatio ist ebenfalls eine Funktion des Raumes, die jedoch
vom Gesetz des Ortes frei ist, also ohne unmittelbare Nihe oder
raumliche Verkettung zustande kommt; sie funktioniert nach qua-
sioptischen Gesetzen der Spiegelung, die auch in weiter Entfernung
verstreute Dinge miteinander kommunizieren léfit. Eine Funktion
des Raumes ist sie insofern, als sie aus einer Talzung des Seins ent-
steht, in der die auseinanderliegenden Extreme die Ahnlichkeit von
Zwillingen annehmen. — Und wenn sich aemulatio und convenientia
in der Raumfaltung iiberlagern, dann entsteht die analogia. Sie tritt
selten als lediglich zweistellige Relation auf, wie sie der Zwilling ver-
korpert, vielmehr als ein mehrstelliges Strukturgitter, in das die
kommunizierenden und einander assimilierenden Dinge nach den
Regeln eines komplizierten Ordnungssystems gestellt sind. — Die
vierte Ahnlichkeit, die sympathia, ist hingegen von den Vorgaben
dieses Strukturgitters weitgehend frei und artikuliert jene dunkle
Verwandtschaft der Dinge eher diffus, Grenzen des Raumes und der
Zeit transzendierend, eingeschrinkt nur durch ihren Kompensator,
die antipathia. Mit diesen vier Ahnlichkeiten sind allerdings gleich-
sam nur die Schemata der moglichen Analogien vorgegeben, noch
nicht die konkreten Verlaufslinien, das hinsichtlich der Phinomene
interpretierte Strukturgitter. Dieses erschliefit sich erst tiber eine
grundlegende Funktion aller vier Ahnlichkeiten, die darin besteht,
ihren Relata Signaturen einzuzeichnen: Das System der Ahnlichkei-
ten dufert sich in einem Signaturensystem, um erst iiber dieses als
konkreter Kosmos der Analogien fiir die menschliche Erkenntnis
fafsbar zu werden.

Trotz seiner anschaulichen Schilderungen kann Foucault nicht
dariiber hinwegtduschen, daf} sein Kategoriensystem der Ahnlichkeit
kiinstlich und, mit einem Worte Kants, »rhapsodisch« wirkt. Was
sind die Kriterien, Konvenienz, Amulation, Analogie und Sympathie
als Hauptkategorien auszuzeichnen? Sind die tibrigen Kategorien der
Ahnlichkeit ihre Spezifikationen? Auch a8t Foucault unberiicksich-
tigt, daf alle diese Kategorien der Ahnlichkeit, der Korrespondenz
und Assimilation von weiteren, in ihnen noch nicht enthaltenen
Ordnungsgesetzen tiberformt werden, allen voran von Klassifikation
und Hierarchisierung sowie von einem zyklischen Einheitsmodell

18  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Briicken zu einer vergessenen Denkform

der Emanation und Riickkehr aller Dinge zum Ursprung. Was Fou-
cault mit seinen vier Ahnlichkeiten bietet, ist weder eine systemati-
sche noch eine erschépfende Kategorienlehre des Analogiedenkens,
ein Defizit, das sicher auch mit der schmalen Materialbasis zu erkla-
ren ist, die Foucault seinen Ausfithrungen zugrunde legt. In einer
gelehrten Kritik hat Stephan Otto denn auch Foucalts Vorgehens-
weise »eher traumwandlerisch als im Duktus einer tiberzeugenden
Analyse«™ genannt. Gleichwohl bleibt Foucaults Theorie der Ahn-
lichkeiten ein Meilenstein in der Forschung, weil sie erstmals eine
Kategorienlehre des Analogiedenkens bietet.

3. Ecos Theorie der hermetischen Semiose

Gegeniiber den beiden skizzierten Theorien, jener der Mythos-
Logos-Ubergangsform und jener der Episteme der Ahnlichkeit, wihlt
Eco einen ganz anderen Gesichtspunkt, indem er dem Analogieden-
ken die Mafistibe der Semiotik anlegt. Basis seiner Uberlegungen
bilden eindeutig Foucaults Analysen, ohne sie als Inspirationsquelle
namentlich zu bezeichnen. So geht Eco aus von einem Vorverstand-
nis der historisch gewachsenen Analogiesysteme — zu ihnen zéhlt er
die antike Gnosis und Hermetik einschliefilich deren Disziplinen wie
Alchemie, Astrologie und Magie —, das er nicht mehr weiter in Frage
stellt, sondern als allgemein verfiigbar voraussetzt. Nach Ecos Ver-
stdndnis handelt es sich hierbei um Systeme einer »universellen
Sympathie und Ahnlichkeit«'?, deren innere Systematik nicht inter-
essiert. Gegenstand der Untersuchung sind hier nicht mehr die kate-
gorialen Denkgesetze der Sympathie und Ahnlichkeit, sondern das
von jenen Systemen ablosbare Modell, nach dem das Analogieden-
ken in der wirren Mannigfaltigkeit der Phanomene Sinn stiftet: wie
es zu einem allgemeinen Zeichensystem, zu seinen Verweisungs-
funktionen und zur Bedeutungsgebung seiner Zeichen gelangt. Die-
ses Modell nennt Eco »die hermetische Semiose« und das dahinter-
stehende Analogiedenken deshalb »hermetisches Denken«®.

Beim Modell der hermetischen Semiose handelt es sich nach Eco

S QOtto: Das Wissen des Ahnlichen, a.a.O., S. 10.
2 U. Eco: Die Grenzen der Interpretation, Miinchen 1992, S. 64.
2 AaO.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

19


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

um eine »Mystik der grenzenlosen Interpretation«™. Mit dieser auf-
falligen Bezeichnung ist das Resultat der Analyse vorweggenommen.
Sie besagt, dafs das Analogiedenken eine mystische Deutung seiner
Gegenstinde vornimmt, und zwar mystisch in dem Sinne, dafs es in
jeder Deutung neue Deutungsmoglichkeiten erdffnet, ohne je einen
sinnvollen Abschluf§ der Deutung zu erreichen. Die Griinde hiertiir
liegen im hermetischen Denken selbst, nicht in seinem Gegenstand,
genauer in den logischen und metaphysischen Voraussetzungen der
hermetischen Sinngebung, die da sind: Erstens: das Identitits- und
Widerspruchsprinzip ist aufSer Kraft gesetzt, zweitens: an seine Stelle
tritt das Gesetz des Zusammenfalls der Gegensitze, drittens: jede
Bedeutung bezieht sich nur auf das Eine (auf dem die Ahnlichkeit
und Sympathie basiert), viertens: dieses Eine lafst sich durch Vieldeu-
tigkeit benennen. Mit solchen Voraussetzungen wird ein paradoxes
Programm sichtbar. Eindeutigkeit soll durch Vieldeutigkeit erreicht
werden, womit jene erkauft wird um den Preis des »unaufhaltsamen
Weggleiten[s] des Sinnes«'®.

Verantwortlich fiir den Sinnverlust, durch den das ganze herme-
tische Programm der Bezeichnung des Einen ad absurdum gefiihrt
wird, ist der Iterationsmechanismus der Analogie. Er besteht darin,
den Gegenstand durch Verweis auf eine andere Instanz zu definieren,
die ihrerseits Sinn besitzt, wodurch diese Instanz auf eine weitere
Instanz verweist, fir die dasselbe gilt, und so weiter bis ins Unend-
liche. Im Grunde handelt es sich bei der Analogie um ein Modell der
Sinnstiftung, das mit einer Potenzierung der Interpretation arbeitet,
indem jede Interpretation wiederum interpretiert wird. Zwar soll die
Analogie gerade die Bindung des unendlich Vielen an das omnipra-
sente Eine in jedem Schritt der Gegenstandsdeutung beweisen, je-
doch ist damit, um mit Hegel zu sprechen, nur ein »Schlecht-Unend-
liches« erreicht, ndmlich die Bestimmung des Endlichen, unendlich
zu werden ohne Riickkehr zu sich selbst.¢

So ist beispielsweise das Analogie-System der Alchemie, die
tiber weite Strecken ihrer Texte sich in einem Diskurs tiber den
(alchemistischen) Diskurs ergeht, ein System potenzierter Interpre-

* Aa.Q,S. 74

¥ Aa.Q,S. 64

% Vgl. G. W. F. Hegel: Wissenschaft der Logik. Erster Band: Die objektive Logik. Erstes
Buch: Das Sein (1812), hrsg. von H.-J. Gawoll, Hamburg 1986, S. 91.

20 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Briicken zu einer vergessenen Denkform

tation, ein »Diskurs im Quadrat«Y. Dieser potenzierte Diskurs ba-
siert darauf, das Prinzip der Analogie zu universalisieren, namlich
es vom naturalen Bereich auf die Sprache und auf die Bilder zu {iber-
tragen. Um den alchemistischen Prozefs in seiner Bedeutung zu kld-
ren, werden fortlaufend neue Bezugssysteme der Deutung erschlos-
sen. Texte villig heterogenen Ursprungs wie klassische Mythen oder
Bibeltexte werden als Beschreibungen des alchemistischen Prozesses
enthiillt, worin nicht nur sie, sondern auch der Prozef3 — also auch
ihre Deutung — gedeutet wird. Potenzierung (und Zirkularitit) der
Deutung liegt vor, weil auf diese Weise die Deutungen sich selbst
deuten. Demgemafs fiihrt Eco die hermetische Semiose im Bereich
der Alchemie auf drei Prinzipien zuriick: Erstens sagt jeder Ausdruck
nie das, was er sagen zu wollen scheint, zweitens sagt jeder Ausdruck
auch das, was er sagt, und drittens sagt jeder beliebige Ausdruck im-
mer nur das eine und dasselbe.®® Hieraus resultiert eine unendliche
Ubersetzbarkeit jedes Diskurses in einen anderen, jedes Ausdrucks in
sein Gegenteil. Der alchemistische Prozefs koinzidiert mit der herme-
tischen Semiose und entartet zu »einem Prozefs, bei dem man bis ins
Unendliche von Symbol zu Symbol fortschreitet, ohne jemals die
Reihe von Gegenstinden oder Vorgangen identifizieren zu konnen,
deren Geheimnis man angeblich enthiillt«*. Letztlich resultiert aus
diesem proteushaften Spiel der Korrespondenzen das »Hermetische«
des hermetischen Denkens, der Eindruck der Verschlossenheit, den
dieses Denken, von einem &ufleren Standpunkt aus betrachtet, her-
vorruft.

Akzeptiert man Ecos Analyse bis zu diesem Punkt, so liefert das
Modell der hermetischen Semiose die Begriindung dafiir, weshalb das
Analogiedenken als unwissenschaftlich abgetan werden mufl. Der
Hermetiker besitzt eine »semiosische Toleranz«?, die fiir eine wis-
senschaftliche Phanomendeutung unertriglich ist. In Berufung auf
Brian Vickers, der auf einem anderen Weg zur Abqualifizierung des
Analogiedenkens gelangt, wagt Eco eine epistemologische Abwer-
tung, die hinter Foucaults neutralen Strukturalismus und selbst noch
hinter Cassirers genetisches Modell zurtickfallt; denn er setzt gar zur
psychologischen Pathologisierung jener semiosischen Toleranz an:

Y7 U. Eco: Die Grenzen der Interpretation, a.a.O., S. 103.
¥ Vgl a.a.0, S. 104£.

¥ A.a.0,S. 116.

% A.a.0,S. 90.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Manuel Bachmann

»Dafl die Menschen auf der Grundlage von Urteilen iiber Identitit und Ahn-
lichkeit denken, 143t sich nicht bezweifeln. Es ist indes eine Tatsache, daf wir
im Alltagsleben gewthnlich zwischen relevanten Ahnlichkeiten und solchen,
die zufillig und illusorisch sind, zu unterscheiden wissen. Man kann von wei-
tem jemanden sehen, der in seinen dufleren Merkmalen an die Person A er-
innert, die man kennt, kann ihn mit A verwechseln und spiter merken, daf$ es
sich um einen unbekannten B handelte: Gewshnlich lifit man dann die Hy-
pothese von der Identitit fallen und kiimmert sich nicht mehr um diese Ahn-
lichkeit, die man nun als zufillig einstuft. Man tut das, weil jeder ein unan-
zweifelbares und von vielen Semiologen und Sprachphilosophen illustriertes
Prinzip verinnerlicht hat: Unter einem bestimmten Gesichtspunkt hat jedes
Ding Analogie, Kontinuitits- und Ahnlichkeitsbeziehungen zu jedem ande-
ren. Man kann das ins Extrem treiben und behaupten, es bestehe ein Zusam-
menhang zwischen dem Adverb >wihrend« und dem Substantiv >Krokedils,
weil beide zumindest in dem eben gelesenen Satz vorkommen. Der Unter-
schied zwischen normaler und paranoischer Interpretation besteht jedoch
darin, daf} es sich eben nur um einen minimalen Zusammenhang handelt,
withrend man im zweiten Fall aus diesem Minimum ein Maximum an Folge-
rungen ableitet.«*

Die hermetische Semiose ist, sobald sie per analogiam aus einem
minimalen Zusammenhang ein Maximum an Folgerungen ableitet,
ein Fall »paranoischer« Interpretation.

Ohne Zweifel leitet Ecos Theorie der hermetischen Semiose aus
einem Minimum an Texten, die er dem hermetischen Denken zu-
rechnet, ein Maximum an abwertenden Folgerungen ab. Er zieht,
neben eher zufilligen Riickgriffen auf Agrippa, della Porta, Crollius
u.a., wenige Texte des 18. Jahrhunderts heran, die der allegorischen
Alchemie angehoren und von einem einzigen Autor stammen (Dom
Antoine Pernety). Jenes Strukturgitter der analogia, auf das schon
Foucault verwies, wird hier ganzlich tibersehen. Dieses Strukturgitter
— wie die weiteren Analysen in diesem Buch zeigen werden — besteht
nicht in einer infiniten, sich im Unbestimmbaren verlierenden Linie,
sondern in endlichen, in sich zurticklaufenden Vernetzungen. Zudem
verkntipft es nur eine beschriankte Zahl von Ebenen miteinander. So
gibt die analogia andere Parameter der hermetischen Semiose vor als
diejenigen, von denen Eco ausgeht. In diesem Sinne ist das Ergebnis,
zu dem Eco gelangt — die These von einem absurden Iterations-
mechanismus der Analogie —, von vornherein falsch. Indessen trifft
diese Falsifikation nicht den semiotischen Ansatz als solchen, der mit

1 Aa.0,S.76.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Briicken zu einer vergessenen Denkform

Begriffen arbeitet, die dem Gegenstand insofern besonders angemes-
sen sind, als das Analogiedenken in hohem Grade hermeneutische
Affinitat besitzt, namlich von der Zeichenhaftigkeit, Sinnfiille und
den schillernden Deutungsmoglichkeiten der Dinge lebt. Trotzdem
ist der semiotische Ansatz bislang in der Forschung nicht wieder auf-
gegriffen worden.

4. Priifsteine der Globaltheorien

Betrachtet man die drei skizzierten Ansitze, dann fallt ihr Anspruch
auf, das Analogiedenken en bloc auf eine Formel zu bringen. Das
Ansinnen mufs angesichts des Umstands erstaunen, dafs alle drei
auf umfangreiche und eingehende Studien am Material verzichten.
Was sie aus der Materialmasse herausschneiden, erkldren sie fiir
reprasentativ. Dagegen steht eine Vielzahl von bescheideneren Ein-
zeluntersuchungen, die ihre Aussagen unter Beriicksichtigung histo-
rischer Differenzierungen jeweils sorgfiltig aus detaillierten Text-
analysen gewinnen und zugleich darauf verzichten, ihre Befunde zu
einer allgemeinen Theorie des Analogiedenkens zu extrapolieren.
Offenbar herrschte bislang in der Forschung ein Gesetz der Rezipro-
zitit: je globaler die Theorie, desto schmaler die Materialbasis und
umgekehrt, je breiter diese, desto eingeschrinkter jene. An den de-
taillierten, wenngleich eingeschrinkten Einzeluntersuchungen hat
sich aber jede Globaltheorie zu messen, ob sie ihrem Gegenstand
auch in jeder Hinsicht gerecht wird. Eigens zu nennen ist beispiels-
weise die Paracelsusforschung, die sich sehr differenziert mit dem
Analogiedenken der Signaturenlehre auseinandersetzt, ohne bereits
tiber eine allgemeine Theorie des Analogiedenkens zu verfiigen. Eine
solche kann nicht auf Anhieb, sondern nur im Abschreiten der Ein-
zeluntersuchungen allmahlich entwickelt werden.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

23


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliographie

Aus der Fiille der Literatur bietet das vorliegende Verzeichnis eine
moglichst umfassende Auswahl. Um die thematische Suche zu er-
leichtern, fithrt die Bibliographie gewisse Titel unter verschiedenen
Rubriken auf.

1. Bibliographien, Zeitschriften, Lexikonartikel

Daiber, D. Lorenz: Actualid bibliografica de la analogia, in: Analogia, Bd. 5 (1991),
S. 169-203

Holz, Harald: Analogie, in: Krings, Hermann, Baumgartner, Hans Michael, und Wild,
Christoph (Hrsg.): Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Bd. 1, Miinchen 1973,
S. 51-65

Kluxen, Wolfgang, Schwarz, H., und Remane, A.: Analogie, in: Ritter, Joachim (Hrsg.):
Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 1, Basel 1971, Sp. 214-229

Sandkiihler, Hans Jérg: Analogie, in: ders. (Hrsg.): Européische Enzyklopddie zu Phi-
losophie und Wissenschaften, Bd. 1, Hamburg 1990, S. 101-108

Similia. Die Zeitschrift fiir Homdopathie, Bd. 1 (1992) ff.

2. Allgemeines zum Begriff — Gesamtdarstellungen

Allers, Rudolph: Microcosmus. From Anaximander to Paracelsus, in: Traditio, Bd. 2
(1944), S. 319-407

Anderson, James Francis: Reflections on the Analogy of Being, Den Haag 1967

Arber, Agnes Robertson: Analogy in the History of Science, in: Montagu, M. F. Ashley
(Hrsg.): Studies and Essays in the History of Science and Learning offered in Homage
to George Sarton on the Occasion of his Sixtieth Birthday, 31. August 1944, New
York 1946, S. 219-233

Barkan, Leonard: Nature’s Work of Art. The Human Body as Image of the World, New
Haven, London 1975

Bendig, Volker: Das Prinzip des Gegensatzes. Beitrag zu einem interdisziplindren pha-
nomenologischen Vergleich fundamentaler Strukturgesetze in Natur und Kultur,
Frankfurt a. M., Berlin, New York, Paris, Wien 1992

Benz, Ernst: Die Signatur der Dinge. Auflen und Innen in der mystischen Kosmologie,

24 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliographie

in der Schriftauslegung und Physiognomik, in: Die Welt der Entsprechungen, Eranos
Jahrbuch, Bd. 42 (1975), S. 517-579

Blumenberg, Hans: Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt a. M. 1981

Bochenski, Joseph M.: Gedanken zur mathematisch-logischen Analyse der Analogie, in:
Studium Generale, Bd. 9 (1956), S. 121-125

Bhme, Gernot, und Bshme, Hartmut: Feuer, Wasser, Erde, Luft. Fine Kulturgeschichte
der Elemente, Miinchen 1996

Breidbach, Olaf: Der Analogieschluf in den Naturwissenschaften oder die Fiktion des
Realen. Bemerkungen zur Mystik des Induktiven, Frankfurt a. M. 1987

Burell, David: Analogy and Philosophical Language, New Haven 1973

Cacciari, Christina: Similarity in Language, Thought and Perception, Turnhold 1995

Canfora, Luciano: Analogia e storia, Mailand 1986

Cassirer, Ernst: Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 2: Das mythische Denken,
1. Aufl. Berlin 1924, 8. Aufl. Darmstadt 1987

Conger, George Perrigo: Theories of Macrocosmus and Microcosmus, New York 1967

Derrida, Jacques: Signatur, Ereignis, Kontext, in: Engelmann, Peter (Hrsg.): Jacques Der-
rida: Randgiinge der Philosophie, Wien 1988, S. 291-314

Dorelle, Maurice: Le raisonnement par analogie, Paris 1949

Eckes, Thomas: Formale Modelle zu Ahnlichkeitsstrukturen, Saarbriicken 1981

Farber, Eduard: Chemical Discoveries by Mean of Analogy, in: Isis, Bd. 41 (1950),
S.20-26

Gabriel, Gottfried: Zwischen Logik und Literatur. Erkenntnisform von Dichtung, Phi-
losophie und Wissenschaft, Stuttgart 1991

Gabriel, Gottfried: Logik und Rhetorik der Erkenntnis. Zum Verhéltnis von wissen-
schaftlicher und #sthetischer Weltauffassung, Paderborn 1997

Gloy, Karen: Kalkulierte Absurditit. Die Logik des Analogiedenkens, in: dies. (Hrsg.):
Rationalitétstypen, Freiburg, Miinchen 1999, S. 213-243

Gut, Bernardo Juan: Inhaltliches Denken und formale Systeme. Der platonische Stand-
punkt in Logik, Mathematik und Erkenntnistheorie, Oberwil bei Zug 1979

Haas, Alois Maria: Vorstellungen von der Makrokosmos-Mikrokosmosbeziehung im
Denken der Zeit vor Paracelsus, in: Nova Acta Paracelsica, NF Bd. 6 (1991/92),
S.51-76

Helman, David (Hrsg.): Analogical Reasoning. Perspectives of Artificial Intelligence,
Cognitive Science, and Philosophy, Dordrecht 1988

Hempel, Carl Gustav: Aspekte wissenschaftlicher Erklarung, Berlin, New York 1977,
Kap. IV: Modelle und Analogien bei der wissenschaftlichen Erklédrung

Hoffding, Harald: Der Begriff der Analogie, Leipzig 1924

Hofstadter, Douglas R., und die Fluid Analogies Research Group: Die FARGonauten.
Uber Analogie und Kreativitit, Stuttgart 1996

Hofstadter, Douglas R.: Fluid Concepts & Creative Analogies. Computer Models of the
Fundamental Mechanisms of Thought, London 1997

Holyoak, Keith T.: Mental Leaps, Cambridge (Mass.) 1995

Holz, Harald: Analogie, in: Krings, Hermann, Baumgartner, Hans Michael, und Wild,
Christoph (Hrsg.): Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Bd. 1, Miinchen 1973,
S.51-65

Irmscher, Johannes: Die Analogie. Versuch einer Wortgeschichte, in: Wissenschaftliche
Zeitschrift der Universitdt Rostock, Geisteswissenschaftliche Reihe, Bd. 37 (1988),
S.4-6

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

25


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Manuel Bachmann

Keane, Mark T.: Analogical Problem Solving, Chichester 1988

Kluxen, Wolfgang, Schwarz, H., und Remane, A.: Analogie, in: Ritter, Joachim (Hrsg.):
Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 1, Basel 1971, Sp. 214-229

Krings, Hermann: Wie ist Analogie méglich?, in: Gott in Welt. Festgabe fiir Karl Rah-
ner, Bd. 1, Freiburg, Basel, Wien 1964, S. 97-110

Krisch, Samuel: Analogy as a Factor in Semantic Change, in: Language, Bd. 2 (1926),
S. 15-45

Krisch, Samuel: Changed Meaning by Analogy, in: Studies in Honor of St. Collets,
Baltimore 1930, S. 176-189

Kunert, Friedrich: Logik und Logos. Implikationen und Spekulationen zum Thema,
Frankfurt a. M. 1995

Leatherdale, W. H.: The Role of Analogy. Model and Metaphor in Science, Amsterdam
1974

Mach, Ernst: Die Ahnlichkeit und die Analogie als Leitmotiv der Forschung, in: ders.:
Erkenntnis und Irrtum. Skizzen zur Psychologie der Forschung, 1905, 5. Aufl. Leipzig
1926, Nachdruck Darmstadt 1991, S. 220-231

Marion, Jean-Luc: Analogie et dialectique, Genf 1982

MeclInerny, Ralph M.: Studies in Analogy, Den Haag 1968

Mengel, Peter: Analogien als Argumente, Frankfurt a. M. 1995

Merian, Paul: Homologien und Analogien der Planeten, Basel 1944

Merian, Paul: Abendldndische Selbstindigkeit und das Gesetz der Analogie, Basel 1948

Nieborak, Stefan: >Homo analogiac. Zur philosophisch-theologischen Bedeutung der
»analogia entisc im Rahmen der existentiellen Frage bei Erich Przywara S.7T.
(1889-1972), Frankfurt a. M., Berlin, Bern, New York, Paris, Wien 1994

Poly, Georg: Mathematik und plausibles Schliefen 1. Induktion und Analogie in der
Mathematik, Basel, New York 1988

Portmann, Adolf, und Ritsema, Rudolf (Hrsg.): Die Welt der Entsprechungen, Eranos
Jahrbuch, Bd. 42, Leiden 1975

Pospesel, Howard: The Method of Propositional Analogues, in: Teaching Philosophy,
Bd. 16 (1993), S. 157-164

Puntel, Lorenz Bruno: Analogie und Geschichtlichkeit. Philosophiegeschichtlich-kriti-
scher Versuch iiber das Grundproblem der Metaphysik. Mit einem Vorwort von Max
Miiller, Freiburg, Basel, Wien 1969

Robbins, Steven J.: Schema Training in Analogical Reasoning, in: Journal of Educational
Psychology, Bd. 85 (1993), S. 529-538

Rédel-Kappl, Cornelia: Analogie und Sprachwandel im Vergleich zweier verwandter
Sprachen, Miinchen 1984

Schweidler, Walter: Unvergleichliche Distanz. Zum existenzphilosophischen Analogie-
begriff, in: Salzburger Jahrbuch fiir Philosophie, Bd. 41 (1996), S. 29-51

Secretan, Philibert: Ianalogie, Paris 1984

Seeliger, Rudolf: Analogien und Modelle in der Physik, in: Studium Generale, Bd. 1
(1947/48), S. 125-137

Siewerth, Gustav: Die Analogie des Seienden, in: Gott in Welt. Festgabe fiir Karl Rah-
ner, Bd. 1, Freiburg, Basel, Wien 1964, S. 111-135

Sigloch, Gerhard: Die Analogie als rechtstheoretischer Grundbegriff, Frankfurt a. M.
1982

Séhngen, Gottlieb: Analogie und Metapher. Kleine Philosophie und Theologie der Spra-
che, Freiburg 1962

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliographie

Stammberger, Ralf M.: On Analogy, Frankfurt a. M. 1995

Steudel-Giinther, Andrea: Analogie und Paraphrase in Fach- und Gemeinsprache, Bonn
1995

Strub, Christian: Kalkulierte Absurdititen. Versuch einer historisch reflektierten
sprachanalytischen Metaphorologie, Freiburg, Miinchen 1991

Swinburne, Richard: Analogy, Metaphor, and Religious Language, Duisburg 1996

Teuwsen, Rudolf: FTamilienidhnlichkeit und Analogie. Zur Semantik genereller Termini
bei Wittgenstein und Thomas von Aquin, Freiburg, Miinchen 1988

Tiemann, Axel: Analogie. Analyse einer grundlegenden Denkweise in der Physik,
Frankfurt a. M. 1993

Vosniadou, Stella, und Ortony, Andrew (Hrsg.): Similarity and Analogical Reasoning,
Cambridge, New York, New Rochelle, Melbourne, Sidney 1989

Wagner, Hans: Existenz, Analogie und Dialektik. Religio pura seu transcendentalis,
Miinchen, Basel 1953

Wabhler, Roland: Der analoge DenkprozeR. Ein kognitionspsychologisch orientierter Bei-
trag zum Verhéltnis von Anforderungsstruktur und Denkvorgang bei der sprachlich-
begrifflichen Analogiebildung einschliefSlich empirischer Untersuchungen von Wort-
analogiebildungsaufgaben, Eichstitt 1987

Weingartner, Paul: Analogie. Ein Versuch, verschiedene Arten der Analogiebildung zu
prizisieren, in: Patzig, Giinther, Scheibe, Erhard, und Wieland, Wolfgang (Hrsg.):
Logik, Ethik, Theorie der Geisteswissenschaften, XI. Deutscher KongreR fiir Philoso-
phie, Géttingen, 5.-9. Oktober 1975, Hamburg 1977, S. 500-511

Witt, Hermann de: Analogik. Grundlagen einer Wissenschaft der Analogien, ihre Ge-
setze und ihre Anwendungen, 3 Bde., Luzern, Winterthur, Oberwil bei Zug 1972—
1983

3. Antike

Allers, Rudolph: Microcosmus. From Anaximander to Paracelsus, in: Traditio, 2 (1944),
S. 319-407

Barkan, Leonard: Nature’s Work of Art. The Human Body as Image of the World, New
Haven, London 1975

Birthlein, Karl: Der Analogiebegriff bei den griechischen Mathematikern und bei Pla-
ton, hrsg. von Talanga, Josip, [Diss. Wiirzburg 1957] Wiirzburg 1996

Boll, Franz: Sphira. Neue griechische Texte und Untersuchungen zur Geschichte der
Sternbilder, Leipzig 1903

Fiedler, Wilfried: Analogiemodelle bei Aristoteles, Amsterdam 1978

Grenet, Paul: Les origines de l’analogie philosophiques dans les dialogues de Platon,
Paris 1948

Gundel, Hans Georg: Weltbild und Astrologie in den griechischen Zauberpapyri
(Miinchner Beitriige zur Papyrusforschung und Antiken Rechtsgeschichte, Bd. 53),
Miinchen 1968

Hirschberger, Johannes: Paronymie und Analogie bei Aristoteles, in: Philosophisches
Jahrbuch, Bd. 68 (1960), S. 191-203

Kunert, Friedrich: Logik und Logos. Implikationen und Spekulationen zum Thema,
Frankfurt a. M. 1995

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

27


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Lloyd, Geoffrey Ernest Richard: Polarity and Analogy. Two Types of Argumentation in
Early Greek Thought, Cambridge 1971

Lossky, V.: La notion des sanalogies< chez Denys le pseudo-Areopagite, in: Archives
d’histoire doctrinale et littéraire du moyenage, Bd. 5 (1930), S. 279-309

Melchiorre, Virgilio: L’analogia in Aristotele, in: Rivista di filosofia neo-scolastica,
Bd. 85 (1993), S. 230-255

Otto, Detlef: Wendungen der Metapher. Zur Ubertragung in poetologischer, rhetori-
scher und erkenntnistheoretischer Hinsicht bei Aristoteles und Nietzsche, Miinchen
1998

Partington, James Riddick: The Origin of the Planetary Symbols for the Metals, in:
Ambix, Bd. 1 (1937), S. 61-64

Roochnik, David L.: Socrates” Use of the Techne-Analogy, in: Journal of the History of
Philosophy, Bd. 24 (1986), S. 295-310

Schindler, Alfred: Wort und Analogie in Augustins Trinitéitslehre, Tiibingen 1965

Szabé, Arpad: Anfinge der griechischen Mathematik, Oldenbourg, Miinchen, Wien
1969, bes. S. 131-242

4. Mittelalter

Berg, L.: Die Analogie-Lehre bei Bonaventura, in: Studium Generale, Bd. 8 (1955),
S. 662-670

Bober, Harry: The Zodiacal Miniature of the Tres Riches Heures of the Duke of Berry,
in: Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, Bd. 11 (1948), S. 1-34

Chavannes, Henry: L'analogie entre Dieu et le monde selon saint Thomas d’Aquin et
selon Karl Barth, Paris 1969

Courtine, M. Jean-Frangois: Différence ontologique et analogie de 1’8tre le tournant
suarezien, in: Bulletin de la société frangaise de philosophie, Bd. 83 (1989), S. 4—
76

Dionne, Maurice: Saint Thomas d’Aquin et le probléme logique de l'analogie, Quebec
1984

Dufour, Carlos A.: Die Lehre der »proprietas terminorumc«. Sinn und Referenz in mittel-
alterlicher Logik, Miinchen 1989

Fehr, Jakob: Offenbarung und Analogie. Thr Verhiltnis in dialektischer und thomisti-
scher Theologie, Freiburg i. U. 1937

Klubertanz, George Peter: St. Thomas Aquinas on Analogy, Chicago 1960

Koch, Josef: Zur Analogielehre Meister Eckharts, in: Mélanges offerts & Etienne Gilson
de I’Académie frangaise, Toronto 1959, S. 327-350

Kohlenberger, Helmut: Similitudo und ratio. Uberlegungen zur Methode bei Anselm
von Canterbury, Bonn 1972

Lakebrink, Bernhard: Hegels dialektische Ontologie und die Thomistische Analektik,
Koln 1955

Lyttkens, Hampus: The Analogy between God and the World. An Investigation of its
Background and Interpretation of its Use by Thomas of Aquino, Uppsala 1953

MeclInerny, Ralph M.: The Logic of Analogy. An Interpretation of St. Thomas, Den Haag

1961
Mojsisch, Burkhard: Meister Eckhart. Analogie, Univozitit und Einheit, Hamburg

1983
28  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliographie

Otten, Willemien: Nature and Scripture. Demise of Medieval Analogy, in: Harvard
Theological Review, Bd. 88 (1995), S. 257-284

Przywara, Erich: Analogia entis. Metaphysik, Miinchen 1932

Siewerth, Gustav: Die Analogie des Seienden, Einsiedeln 1965

Teuwsen, Rudolf: FTamilienidhnlichkeit und Analogie. Zur Semantik genereller Termini
bei Wittgenstein und Thomas von Aquin, Freiburg, Miinchen 1988

5. Renaissance und Barock

Bachmann, Manuel: Zur Rationalitit der Geheimwissenschaften: Das Koordinaten-
system im hermetischen Kosmogramm, in: Gloy, Karen (Hrsg.): Rationalitéitstypen,
Freiburg, Miinchen 1999, S. 185-212

Bachmann, Manuel, und Hofmeier, Thomas: Geheimnisse der Alchemie, Basel, Stutt-
gart 1999

Betschard, Ildefons: Die Signaturenlehre des Paracelsus, in: Nova Acta Paracelsica, NF
Bd. 6 (1977), S. 164-179

Bianchi, Massimo Luigi: Signatura rerum. Segni, magia e conoscenza da Paracelso a
Leibniz (Lessico Intellettuale Europeo, Bd. 43), Rom 1987

Bohme, Gernot: Der offene Leib. Interpretation der Mikrokosmos-Makrokosmos-Be-
ziehung bei Paracelsus, in: Kamper, Dieter, und Wulf, Christoph (Hrsg.): Transfigura-
tionen des Kdrpers. Spuren der Gewalt in der Geschichte, Berlin 1989, S. 44-58

Bohme, Gernot: Sprechende Natur Die Signaturenlehre bei Paracelsus und Jacob
Bhme, in: Bshme, Gernot: Fiir eine tkologische Naturisthetik, Frankfurt a. M. 1989,
S.121-138

Bohme, Hartmut: Denn nichts ist chne Zeichen. Die Sprache der Natur: Unwiederbring-
lich?, in: Bshme, Gernot (Hrsg.): Natur und Subjekt, Frankfurt a. M. 1988, S. 38—66

Bonheim, Giinther: Denken in Signaturen. Zum Verhiltnis von Name und Ding bei
Jacob Bshme und Walter Benjamin, in: Jiger, Lorenz, und Regehly, Thomas (Hrsg.):
Was nie geschrieben wurde, lesen. Frankfurter Benjamin-Vortrige, Bielefeld 1992,
S. 189-207

Bonheim, Giinther: Zeichendeutung und Natursprache. Ein Versuch iiber Jacob Bohme,
Wiirzburg 1992

Braun, Lucien: Paracelsus und der Aufbau der Episteme seiner Zeit, in: Domandl, Sepp
(Hrsg.): Die ganze Welt ein Apotheken. Festschrift fiir Otto Zekert, Wien 1969,
S.1-18

Brinkmann, Donald: Mythos und Logos im Weltbild des Paracelsus, in: Nova Acta Pa-
racelsica, Bd. 1 (1944), S. 109-134

Canziani, Guido: Causalité et analogie dans la théorie physiognomonique (XVIe — début
XVIle s.). Remarques liminaires, in: Revue des sciences philosophiques et théologi-
ques, Bd. 72 (1988), S. 209-225

Chapiel, T.: Des rapports de 'homoeopathie avec la doctrine des signatures. Lettre a
Monsieur le docteur F Frédault, Paris 1866

Crollius, Oswaldus: De signaturis internis rerum. Die lateinische Editio princeps (1609)
und die deutsche Erstiibersetzung (1623), hrsg. von Kithlmann, Wilhelm, und Telle,
Joachim, Stuttgart 1996

Da Costa Kaufmann, Thomas: Arcimboldo’s Imperial Allegories, in: Zeitschrift fiir
Kunstgeschichte, Bd. 39 (1976), S. 275-296

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

29


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Domandl, Sepp: Hohenheims >De natura rerumc. Eine Einfiihrung in die geistige Welt
des Paracelus, Wien 1984

Eco, Umberto: Die Grenzen der Interpretation, Miinchen, Wien 1992

Eusterschulte, Anne: Analogia entis seu mentis. Analogie als erkenntnistheoretisches
Prinzip in der Philosophie Giordano Brunos, Wiirzburg 1997

Faivre, Antoine: Mystische Alchemie und geistige Hermeneutik, in: Die Welt der Ent-
sprechungen, Eranos Jahrbuch, Bd. 42 (1975), S. 323-356

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archéologie der Humanwissenschaften,
Frankfurt a. M. 1989

Geflmann, Gustav Wilhelm: Katechismus der Sympathielehre, Berlin [1919]

Gloy, Karen: Das Analogiedenken. Seine Herkunft und seine Strukturen, in: Appell,
Rainer G. (Hrsg.): Homdopathie und Philosophie & Philosophie der Hom&opathie,
Eisenach 1998, S. 9-41

Gloy, Karen: Das Analogiedenken der Renaissance. Seine Herkunft und seine Struktu-
ren, in Rudolph, Enno (Hrsg.): Die Renaissance und die Entdeckung des Individuums
in der Kunst. Die Renaissance als erste Aufklirung II (Religion und Aufklérung,
Bd. 2), Tiibingen 1998, S. 103-134

Hagengruber, Ruth: Thomas Campanella. Eine Philosophie der Ahnlichkeit, St. Augu-
stin 1994

Hartwig, Joan: Shakespeare’s Analogical Scene, Lincoln 1984

Jiittner, Guido: Alchemie und Sympathielehre in der Therapie der frithen Neuzeit, in:
Der Ubergang zur Neuzeit und die Wirkung von Traditionen. Vortrige gehalten auf
der Tagung der Joachim Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften Hamburg am 13.
und 14. Oktober 1977 (Verdffentlichungen der Joachim Jungius-Gesellschaft der Wis-
senschaften, Bd. 32), Gottingen 1978, S. 130-140

Kithlmann, Wilhelm: Oswald Crollius und seine Signaturenlehre. Zum Profil hermeti-
scher Naturphilosophie in der Ara Rudolphs II., in: Buck, August (Hrsg.): Die okkul-
ten Wissenschaften in der Renaissance (Wolfenbiitteler Abhandlungen zur Renais-
sanceforschung, Bd. 12), Wiesbaden 1992, S. 103-123

Miiller-Jahncke, Wolf-Dieter: Ordnung durch Signatur. Analogiedenken und Arznei-
schatz im 16. und 17. Jahrhundert, in: Deutsche Apotheker Zeitung, Bd. 124 (1984),
S.2184-2189

Miiller-Jahncke, Wolf-Dieter: Die Signaturenlehre des Paracelsus, in: Dopsch, Heinz,
Goldammer, Kurt, und Kramml, Peter F. (Hrsg.): Paracelsus (1493-1541): »Keines
andern Knecht, Salzburg 1993, S. 167-169

Otto, Stephan: Das Wissen des Ahnlichen. Michel Foucault und die Renaissance, Frank-
furt a.M., Bern, New York, Paris 1992

Pecht, Rainer: Gassendi-Analogien in Lockes Theorie des sinnlichen Wissens, in: Phi-
losophisches Jahrbuch, Bd. 100 (1993), S. 266-281

Quecke, Kurt: Die Signaturenlehre im Schrifttum des Paracelsus, in: Pharmazie Beihef-
te, Bd. 2 (1955), S. 41-55

Samsonow, Elisabeth von: similitudo — simulacrum — simulatio. Die Transformation des
Wahrheitsbegriffes in der Renaissance und ihre Bedeutung fiir eine Theraphie der
Memoria, in: Appell, Rainer G. (Hrsg.): Homdopathie und Philosophie & Philosophie
der Hom{opathie, Eisenach 1998, S. 99-113

Schmitz, Rudolf: Okkulte Wissenschaften und die moderne Pharmazie, in: Buck, Au-
gust (Hrsg.): Die okkulten Wissenschaften in der Renaissance (Wolfenbiitteler Ab-
handlungen zur Renaissanceforschung, Bd. 12), Wiesbaden 1992, S. 5-19

30  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliographie

Scholz, Bernhard F.: Zur Bedeutung von Michel Foucaults These eines epistemischen
Bruchs im 17. Jahrhundert fiir die Barockforschung, in: Garber, Klaus (Hrsg.): Euro-
péische Barock-Rezeption, Wiesbaden 1991, S. 169-184

Schulze, Werner: Ein harmonikales Analogon. Leibniz” Stammbaum-Modell in der dis-
sertatio de arte combinatoria, in: Studia Leibnitiana, Bd. 19 (1987), S. 98-116

Strasser, Gerhard I.: Lingua realis, lingua universalis und lingua cryptologica. Analogie-
bildungen bei den Universalsprachen des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Berichte zur
Wissenschaftsgeschichte, Bd. 12 (1989), S. 203-217

Stuart, Matthew: Locke’s Geometrical Analogy, in: History of Philosophy Quarterly,
Bd. 13 (1996), S. 451-469

Tinguely, Frédéric: Jean de Lery et les vestiges de la pensée analogique, in: Bibliotheque
d’humanisme et renaissance, Bd. 57 (1995), S. 25-44

Vickers, Brian: Analogy versus Identity. The Rejection of Occult Symbolism,
1580-1680, in: ders. (Hrsg.): Occult and Scientific Mentalities in the Renaissance,
Cambridge 1984, S. 65-163

Vickers, Brian: In Defence of Rhetoric, Oxford 1988

Vickers, Brian: On the Function of Analogy in the Occult, in: Merkel, Ingrid, und Debus,
Allen George (Hrsg.): Hermeticism and the Renaissance. Intellectual History and the
Occult in Early Modern Europe, Washington 1988, S. 265-292

Wegener, Christoph: Der Code der Welt. Das Prinzip der Ahnlichkeit in seiner Bedeu-
tung und Funktion fiir die Paracelsische Naturphilosophie und Erkenntnislehre,
Frankfurt a. M., Bern, New York, Paris 1988

6. 18. und 19. Jahrhundert

Braungart, Georg: Leibhafter Sinn. Der andere Diskurs der Moderne, Tiibingen 1995

Carpi, Orlando: Il problema dell” analogia in Kant, in: Divus Thomas. Commentarium
de philosophia et theologia, Bd. 100 (1997), S. 9-34

Coreth, Emerich: Dialektik und Analogie des Seins. Zum Seinsproblem bei Hegel und in
der Scholastik, in: Scholastik, Bd. 26 (1951}, S. 37-86

Ess, Charles u.a.: What makes Kant Kant? Various Efforts to Unearth Kant’s Ideas of
Ultimate Reality and Meaning. Kant and Analogy: Categories as Analogical Equivo-
cals, in: Ultimate Reality and Meaning. Interdisciplinary Studies in the Philosophy of
Understanding, Bd. 17 (1994), S. 89-99

Faggiotto, Pietro: Recherche sur la metaphysique kantienne de l’analogie, in: Revue
Thomiste, Bd. 87 (1987), S. 85-92

Faggiotto, Pietro: La metafisica kantiana della analogia, Trento 1996

Gill, Terry H.: Kant, Analogy, and Natural Theology, in: International Journal for Phi-
losophy of Religion, Bd. 16 (1984), S. 19-28

Hughes, R. I. G.: Kant’s Analogies and the Structure of Objective Time, in: Pacific Phi-
losophical Quarterly, Bd. 71 (1990), S. 141-163

Lakebrink, Bernhard: Hegels dialektische Ontologie und die Thomistische Analektik,
Koln 1955

Otto, Detlef: Wendungen der Metapher. Zur Ubertragung in poetologischer, rhetori-
scher und erkenntnistheoretischer Hinsicht bei Aristoteles und Nietzsche, Miinchen
1998

Pieper, Annemarie: Kant und die Methode der Analogie, in: Schonrich, Gerhard, und

Analogiedenken A 31

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Kato, Yasushi: Kant in der Diskussion der Moderne, Frankfurt a. M. 1996, S. 92—
112

Schmitz, Hermann: Wie kann man sagen, was nicht ist? Zur Logik des Utopischen,
Wiirzburg 1989

Shannon, Daniel E.: Hegel’s Criticism of Analogical Procedure and the Search for Final
Purpose, in: The Owl of Minerva, Bd. 19 (1988), S. 169-182

Snelders, Henricus u.a.: Analogieschliisse in der chemischen Vergangenheit. Irrwege
und Wegweiser, in: Internationale Zeitschrift fiir Geschichte und Ethik der Naturwis-
senschaften, Technik und Medizin, NF Bd. 2 (1994), S. 65-76

Specht, Ernst Konrad: Der Analogiebegriff bei Kant und Hegel, Kéln 1952 (Kant-Stu-
dien, Ergiinzungsheft 66)

Takedo, Sueo: Kant und das Problem der Analogie, Den Haag 1969

Ward, Andrew: On Kant’s Second Analogy and His Reply to Hume, in: Kant-Studien,
Bd. 77 (1986), S. 409-422

Waxman, Wayne: What are Kant’s Analogies About?, in: Review of Metaphysics, Bd. 47
(1993), S. 63-114

Wood, Stephen: The First Use of the Terms >Homology« and >Analogy« in the Writings
of Richard Owen, in: Archives of Natural History, Bd. 22 (1995), S. 255-259

Zitko, Hans: Nietzsches Philosophie als Logik der Ambivalenz, Wiirzburg 1991

7.20. Jahrhundert

Anzenbacher, Arno: Analogie und Systemgeschichte, Wien, Miinchen 1978

Attfield, Robin: Too High a Theme? Of Finitude, Predication and Analogy, in: The Scot-
tish Journal of Religious Studies, Bd. 17 (1996), S. 5-20

Barion, Jakob: Uber die Bedeutung der Analogie fiir die Metaphysik, in: Philosophisches
Jahrbuch, Bd. 49 (1936), S. 30-48

Beveridge, Michael: Visual Representation in Analogical Problem Solving, in: Memory
& Cognition, Bd. 15 (1987), S. 230

Breidbach, Olaf: Der Analogieschluf$ in den Naturwissenschaften oder die Fiktion des
Realen. Bemerkungen zur Mystik des Induktiven, Frankfurt a. M. 1987

Cardal, Roman: Sostanze e analogia in Tomas Tyn (1950-1990), in: Divus Thomas.
Commentarium de philosophia et theologia, Bd. 100 (1997), S. 34—65

Chavannes, Henry: L'analogie entre Dieu et le monde selon saint Thomas d’Aquin et
selon Karl Barth, Paris 1969

Concetta di Maio, Maria: Predictive Probability and Analogy by Similarity in Inductive
Logic, in: Erkenntnis, Bd. 43 (1995), S. 369-394

Dormael, Jan van: Metaphor and Analogy. Preface, in: Communication & Cognition,
Bd. 22 (1989), S. 3-4

Dormael, Jan van: The Emergence of Analogy. Analogical Reasoning as a Constraint
Satisfaction Process, in: Philosophica, Bd. 46 (1990), S. 65-76

Falkenhainer, Brian, Forbus, Kenneth D., und Gentner, Dedre: The Structure-Mapping
Engine. Algorithm and Examples, Urbana (Il1.) 1987

Falkenhainer, Brian, Forbus, Kenneth D., und Gentner, Dedre: The Structure-Mapping
Engine, in: Artificial Intelligence, Bd. 41 (1990), S. 1-63

Festa, Roberto: Analogy and Exchangeability in Predictive Inferences, in: Erkenntnis,
Bd. 45 (1996), S. 229-252

32 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliographie

Flood, Robert L., und Robinson, S. A.: Analogy and Metaphor and Systems, in: Cyber-
netics and Systems, Bd. 19 (1988), S. 501-520

Grabow, Stephen: From Goethe to Chaos. Creativity in Morphic Analogues, in: The
Structurist (University of Saskatchewan), Bd. 33/34 (1993/94), S. 17-22

Hedrich, Reiner: Analogien in der Welt oder im Geiste?, in: Praxis der Naturwissen-
schaften. Physik, Bd. 43 (1994), S. 16-23

Hesse, Friedrich W.: Use of Analogies in Problem Solving, in: Computers in Human
Behavior, Bd. 6 (1990), S. 115-131

Hesse, Friedrich W.: Analoges Problemlosen. Eine Analyse kognitiver Prozesse beim
analogen Problemldsen, Weinheim 1991

Heydenbluth, Cornelia u.a.: Impact of Superficial Similarity in the Application Phase of
Analogical Problem Solving, in: The American Journal of Psychology, Bd. 109 (1996),
S.37-59

Hoffmann, Kai: Das Nichtidentische und die Struktur. Adornos strukturalistische Ret-
tung mit Lacanschen Modellen, Wiirzburg 1996

Johansson, Ingvar: Ontological investigations. An inquiry into the Categories of Nature,
Man and Society, London 1989

Koslowski, Barbara, und Okagaki, Lynn: Non-Human Indices of Causation in Problem-
Solving Situations: Causal Mechanism, Analogous Effects, and the Status of Rival
Alternative Accounts, in: Child Development, Bd. 57 (1986), S. 1100-1108

Kiithn, Dieter: Analogie und Variation. Zur Analyse von Robert Musils Roman >Der
Mann ohne Eigenschaften, Bonn 1965

Kuhn, Wilfried: Analogien in historischer, methodologischer und didaktischer Sicht, in:
Praxis der Naturwissenschaften. Physik, Bd. 43 (1994), S. 2-16

Kunzmann, Peter: Dimensionen der Analogie. Wittgensteins Neuentdeckung eines
klassischen Prinzips, Diisseldorf 1998

Macdonald, Christie: Résonances associatives. La pensée analogique selon Denis Dide-
rot, in: Etudes francaises (Montreal), Bd. 22 (1986), S. 9-21

Melis, E.: Grundlagen von Analogiebildung — Zur Perspektive ihrer Rechnerstiitzung,
in: Communication & Cognition, Bd. 22 (1989), S. 87-110

Mengel, Peter: Analogien als Argumente, Frankfurt a. M. 1995

Merian, Paul: Die europidische Weltverfassung und das >Gesetz« der erginzenden Ge-
gensitzlichkeit, Basel 1945

Meyer, Hans: Die Funktion der Analogie im Werk Oswald Spenglers, Diss. Freiburg in
U.1976

Pape, Helmut (Hrsg.): Kreativitdt und Logik. Ch. S. Pierce und das philosophische Pro-
blem des Neuen, Frankfurta. M. 1994

Péhlmann, Georg: Analogia entis oder analogia fidei? Die Frage der Analogie bei Karl
Barth, Géttingen 1965

Pospesel, Howard: The Method of Propositional Analogues, in: Teaching Philosophy,
Bd. 16 (1993), S. 157-164

Puntel, Lorenz Bruno: Analogie und Geschichtlichkeit. Philosophiegeschichtlich-kriti-
scher Versuch iiber das Grundproblem der Metaphysik. Mit einem Vorwort von Max
Miiller, Freiburg, Basel, Wien 1969

Reeves, Lauretta M. w.a.: On the Concrete Nature of Human Thinking. Content and
Context in Analogical Transfer, in: Educational Psychology, Bd. 13 (1993), S. 245-258

Rella, Walter: Der Schritt in die Analogie I, in: Wiener Jahrbuch fiir Philosophie, Bd. 16

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

33


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

(1984), S. 129-138; Der Schritt in die Analogie II: Vom Gegensatz zur Bestimmung,
in: Wiener Jahrbuch fiir Philosophie, Bd. 17 (1985), S. 141-158

Sanchez, Joseph: Metaphore, contexte, analogie: >le lezard« de Francis Ponge, in: Langue
frangaise, Bd. 110 (1996), S. 103-118

Schweidler, Walter: Unvergleichliche Distanz. Zum existenzphilosophischen Analogie-
begriff, in: Salzburger Jahrbuch fiir Philosophie, Bd. 41 (1996), S. 29-51

Skrupskelis, Ignas K.: James and Kant’s Second Analogy, in: Kant-Studien, Bd. 80
(1989), S. 173-179

Steinhart, Eric: Beyond Proportional Analogy. A Structural Model of Analogical Map-
ping, in: Pragmatics & Cognition, Bd. 2 (1994), S. 95-130

Stiittgen, Johannes (Hrsg.): Similia similibus. Joseph Beuys zum 60. Geburtstag, Kéln
1981

Suzuki, H.: The Centrality of Analogy in Knowledge Acquisition in Instructional Con-
texts, in: Human Development, Bd. 37 (1994), S. 207-219

Teuwsen, Rudolf: Familienghnlichkeit und Analogie. Zur Semantik genereller Termini
bei Wittgenstein und Thomas von Aquin, Freiburg, Miinchen 1988

Tiemann, Axel: Analogie. Analyse einer grundlegenden Denkweise in der Physik,
Frankfurt a. M. 1993

Tiles, Mary: Philosophy and the Analogies of Time, in: The Philosophical Forum, Bd. 20
(1989), S. 182-194

Triimpy, Hans: Similia Similibus, Basel 1966 (Sonderdruck aus dem Schweizerischen
Archiv fiir Volkskunde)

Vosniadou, Stella, und Ortony, Andrew (Hrsg.): Similarity and Analogical Reasoning,
Cambridge, New York, New Rochelle, Melbourne, Sidney 1989

Weitzenfeld, Tulian S. : Valid Reasoning by Analogy, in: Philosophy of Science, Bd. 51
(1984), S. 137-149

Westermann, Rainer: Die Anwendung von Merkmalsmodellen zur Quantifizierung der
Ahnlichkeit zwischen analogen Problemen, in: Zeitschrift fiir Psychologie mit Zeit-
schrift fiir angewandte Psychologie, Bd. 204 (1996), S. 317-399

Woudstra, Egbert: Analogies in Non-Specialist Journals, in: Communication & Cog-
nition, Bd. 22 (1989), S. 47-60

8. AuBereuropiische Philosophie

Eberhard, Wolfram: Beitréige zur homologischen Spekulation Chinas in der Hun-Zeit,
in: Baessler-Archiv, Bd. 16 (1933), S. 1-100

Granet, Marcel: Das chinesische Denken. Inhalt, Form, Charakter, iibersetzt von M. Por-
kert, 2. Aufl. Miinchen 1971

Lo, Yuet Keung: From Analogy to Proof. An Inquiry into the Chinese Mode of Knowled-
ge, in: Monumenta Serica, Bd. 43 (1995), S. 141-158

Schwartz, Benjamin Isadora: The World of Thought in Ancient China, Cambridge
(Mass.) 1985

Unschuld, Paul Ulrich: Chinesische Medizin, Miinchen 1997

Wu, Laurence C.: Fundamentals of Chinese Philosophy (Social Research Institute Book
Series, Bd. 3), Lanham (Md.) 1986

34 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

. Teil:

Systeme

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

Altagyptische Magie als System

Thomas Schueider

Heinrich G. Haas zum 70. Geburtstag

1. These

Altagyptische Magie! stellt ein umfassendes System zur Stabilisie-
rung der bestehenden Ordnung dar, auf das in allen Bereichen der
Welt rekurriert werden kann. Dieses Regelwerk funktioniert nach
rationalen Mechanismen, die bedrohte bzw. chaotische Bereiche der
Welt durch Analogien in die normative Struktur der sinnhaften Ord-
nung reintegrieren. Erst ein detailliertes Verstindnis dieser Funk-
tionsweise erlaubt eine angemessene Gesamtbeurteilung der alt-
dgyptischen Magie im Sinne eines groflen intellektuellen Entwurfes
zur Problematik von Ordnung und Chaos.

! An Darstellungen zur Magie im Alten Agypten vgl.: J. F. Borghouts: Artikel Magie,
in: Lexikon der Agyptologie, Bd. 3 (1980), Sp. 1137-1151; P. Eschweiler: Bildzauber im
alten Agypten. Die Verwendung von Bildern und Gegenstéinden in magischen Hand-
lungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Reiches (OBO, Bd. 137), Freiburg
.U, Gottingen 1994; W. Gutekunst: Artikel Zauber, in: Lexikon der Agyptologie, Bd. 6
(1986), Sp. 1320-1355; E. Hornung: Die Macht des Zaubers, in: ders.: Geist der Pharao-
nenzeit, Ziirich, Miinchen 1989, S. 51-66; L. Kékosy: La magia nell’antico Egitto, in: La
magla in Egitto ai tempi dei faraoni, Modena 1985, S.7-101; L. Kékosy: Zauberei im
alten Agypten, Leipzig 1989; A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La Magia in Egitto ai
Tempi dei Faraoni. Atti Convegno internazionale di studi Milano 1985, Milano 1987;
Y. Koenig: Magie et magiciens dans I'Egypte ancienne, Paris 1994; T. Lexa: La magie
dans I'Egypte Antique de I’ Ancien Empire jusqu’a l'époque copte, Paris 1925; M. Meyer
und R. Smith (Hrsg.): Ancient Christian Magic. Coptic Texts of Ritual Power, San Fran-
cisco 1994; G. Pinch: Magic in Ancient Egypt, London 1994; R. K. Ritner: Egyptian
Magic: Questions of Legitimacy, Religious Orthodoxy, and Social Deviance, in: A. B.
Lloyd (Hrsg.): Studies in Pharaonic Religion and Society in Honour of ]. Gwyn Grif-
fiths, London 1992, S. 189-200; R. K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Ma-
gical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993; A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La
magia in Egitto ai tempi dei faraoni, Milano 1987; G. Roeder: Zauberei und Jenseits-
glauben im alten Agypten, Ziirich 1961; S. Sauneron: Le monde du magicien égyptien,
in: D. Bernot u.a. (Hrsg.): Le monde du sorcier (Sources orientales, Bd. 7), Paris 1966,
S.27-65; R. H. Wilkinson: Symbol & Magic in Egyptian Art, London 1994.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

37


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

Diese Leitthese der folgenden Ausfithrungen, die dgyptische
Magie als System? verstehen will, zielt insbesondere auf drei Punkte:

(1) sie will eine ganzheitliche Beschreibung dgyptischer Magie
geben im Gegensatz zu der in der Forschung vorherrschenden selek-
tiven Beschaftigung mit einzelnen Texten oder Praktiken;

(2) sie will den umfassenden Anwendungsbereich dgyptischer
Magie aufzeigen. Agyptische Magie kann nicht auf eine partikulare
Verwendung eingeengt werden, ist gerade nicht nur der hiuslichen
Anwendung und dem personlichen Gebrauch zuzuweisen, wie J. Ass-
mann postuliert.® Entsprechend ist die von ihm vollzogene Unter-
scheidung zwischen »magic in the general sense« und »magic in the
specific sense (in the sense of a particular discourse)« nicht sinnvoll,
vielmehr besteht eine direkte Korrelation zwischen der universalen
dgyptischen Kraft >Magie< und ihrer umfassenden konkreten An-
wendung.

(3) sie will die innere Funktionsweise und Funktionalitdt dgyp-
tischer Magie darstellen in Absetzung von tiberholten Ansitzen, die
noch der religionsethnologischen Magiediskussion des 19. und
20. Jahrhunderts verpflichtet sind. Aus dgyptischer Sicht kann, wie
zu zeigen sein wird, gerade nicht davon gesprochen werden, dafs
»Magie immer eine Restkategorie bleiben [wird], vom wissenschaft-
lichen Beobachter geschaffen, um Handeln, das ihm unverstidndlich
(irrational) erscheint, zusammenzufassen«*.

Dieser Ansatz stellt sich bewufst der traditionellen Sicht dgypti-
scher Magie entgegen. So spiegelt sich beispielsweise in der Beurtei-
lung durch E. A. W. Budge von 1899 deutlich der Evolutionismus
eines Edward Burnett Tylor (1832-1917) und James G. TFrazer
(1854-1941) wider, wonach Magie als archaisches Stadium kulturel-
ler Entwicklung, als infantiles und ignorantes Denken der frithen
Menschheit zu betrachten sei.” A. Erman beurteilte 1934 in seiner
negativistischen Darstellung der dgyptischen Religion, die diese aus

? Zu Beschreibungen der Form »X als Y« siehe H. Teilke: Spracke als soziale Gestalt.
Ausdruck, Prigung und die Ordnung der sprachlichen Typik, Frankfurta. M. 1996, S. 11.
® 1. Assmann: Magic and Theology in Ancient Egypt, in: P. Schéfer und H. G. Kippen-
berg (Hrsg.): Envisioning Magic. A Princeton Seminar and Symposium (Studies in the
History of Religions, Bd. 75), Leiden, New York, Kéln 1997, S. 1-18: hier S. 3{.

¢ H.G. Kippenberg: Artikel Magie, in: H. Cancik, B. Gladogow und M. Laubscher
(Hrsg.): Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe, Bd. 4, Stuttgart, Berlin,
Koln 1998, S. 85-98: hier S. 95.

 E. A. W. Budge: Egyptian Magic, New York, 1899, S. XIII {.

38  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

einer modernen europdischen Perspektive abqualifizierte und jegli-
ches theologische System in ihr leugnete®, Magie 1934 als Paradebei-
spiel eines falschen Bewufstseins.” H. Bonnet interpretierte Magie
1952 als psychische Grundstruktur des Agypters, der die (htherste-
hende) Religion unterliegen mufste.® Und nach der immer noch evo-
lutionistischen Beurteilung L. Kdkosys von 1989 gehorte Magie zu
den Schattenseiten der dgyptischen Kultur, von denen sich Wissen-
schaft, Kunst und Philosophie als positive Bereiche menschlichen
Denkens und Handelns abheben.?

Eine derartige Ausgrenzung und Abwertung der Magie erlau-
ben die dgyptischen Quellen aber gerade nicht. Das System dgypti-
scher Magie gelangt im Gegenteil in allen Bereichen der dgyptischen
Welt zur Anwendung. Die Anwendung erfolgt komplementir zu
spezifischen Instrumenten, entweder im Vorgriff oder als Reaktion
auf Bedrohungen der Ordnung. Entsprechend mochte ich von pri-
ventiver Magie bzw. reaktiver Magie sprechen:

Bereich magisches spezifisches

Instrument Instrument
Kosmos priaventive Magie ~ Tempelkult
AuBlenpolitik priventive Magie ~ Armee, Festungen,

Diplomatie

Innenpolitik priventive Magie  Erziehung, Ethik
Stabilitit Agyptens  priventive Magie ~ Tempelkult, Verwaltung
Haus und Feld priventive Magie  konkrete Sicherung
Krankheit reaktive Magie Medizin
Jenseitsleben priventive Magie  Ethik, Totenkult

¢ K. Koch: Das Wesen altigyptischer Religion im Spiegel dgyptologischer Forschung,
Hamburg 1989 (Berichte aus den Sitzungen der Joachim Jungius-Gesellschaft der Wis-
senschaftene. V,; Jg. 7, Heft 1), S. 45-50.

7 A. Erman: Die Religion der Agypter. Thr Werden und Vergehen in vier Jahrtausenden,
Berlin, Leipzig 1934, S. 295{.

¢ H. Bonnet: Reallexikon der Agyptischen Religionsgeschichte, Berlin 1952, S. 435 und
S. 439.

¢ L.Kékosy: Zauberei im alten Agypten, Leipzig 1989, S. 230. Vgl. auch Urteile wie
jenes von H.Brunner: Grundziige der altigyptischen Literatur, 4. Aufl. Darmstadt
1986, S. XI, der von »Machwerken, wie sie die Magie liebt« spricht.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

39


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

Zu dieser duferen Universalitit von Magie korrespondiert eine inne-
re Stringenz: ein Mechanismus von Analogien', durch die die be-
drohten Bereiche in die geordnete Welt zurtickgefithrt werden. Der
Begriff der Analogie ist in der religionsethnologischen Diskussion
tiber Magie in klassischer Form durch J. Frazers Law of Similarity
etabliert und neuerdings durch S. J. Tambiah reaktualisiert worden.™
Nach Tambiah stellen magische Riten persuasive Analogien dar, d.h.
Handlungen, die analog zu einem beabsichtigten Geschehen sind und
die durch ihren Vollzug jene Personen, vor denen sie vollzogen wer-
den, von ihrer Wirksamkeit iiberzeugen sollen. Diese Definition
trifft fiir die Analogien altdgyptischer Magie nicht zu, die niemanden
tiberzeugen wollen, sondern eine primére, technische Funktion besit-
zen. Sie stellen Relationen her zwischen dem gefdhrdeten Bereich
und der konstitutiven Ordnung der Welt. Auf diese Weise werden
schon erfolgte oder in Zukunft mdgliche Stérungen an die geordnete
Welt angebunden und in der Folge véllig reintegriert. Die Analogien
dgyptischer Magie umfassen sowohl strukturelle als auch funktiona-
le Entsprechungen'?, die fallweise bis auf eine Identitét (etwa zwi-
schen dem Magier und einem Gott; dem Patienten und dem Horus-
kind des Mythos) hin tendieren. Die hauptsichlich verwendeten
Analogien, deren Behandlung in Abschnitt 4 geboten wird, sind:

[geordnete, Riickbindung [gefidhrdeter
regelhafte Welt] Bereich]
durch:

Analogie des Aktanten
Analogie des Zielobjektes
Analogie der Handlung
Analogie des Sprechaktes
Analogie der Bezeichnung
Analogie des Hilfsmittels

1 Die folgende Ubersicht berticksichtigt die hauptsichlichen Analogien; im einzelnen
siehe unten Abschnitt 3. [1990.
1 S.T. Tambiah: Magic, Science, Religion, and the Scope of Rationality, Cambridge
2 Vgl. C. Thiel: Artikel Analogie, in: Enzyklopidie Philosophie und Wissenschafts-
theorie, Bd. 1, Mannheim, Wien, Ziirich 1980, S. 98{f.; H. J. Sandkiihler, Artikel Ana-
logie, in: ders. (Hrsg.): Europiiische Enzyklopiidie zu Philosophie und Wissenschaften,
Bd. 1, Hamburg 1990, S. 101-108; aulerdem die weiteren Beitréige dieses Bandes.

40  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

Das Gesamtsystem altdgyptischer Magie wird in den folgenden Ab-
schnitten nach seinen Voraussetzungen, seinen Grundgegebenhei-
ten, seiner Funktionsweise und seinen Anwendungsbereichen einge-
hender ausgefiihrt.

2. Begriff

Eine Auffassung dgyptischer Magie als umfassender konzeptueller
Rahmen wird u.a. durch Darstellungen der religiosen Tkonographie
der 21. Dynastie nahegelegt. Ein Papyrus des Kunsthistorischen Mu-
seums Wien®® (Abb. 1) gibt eine verkiirzte Darstellung des Sonnen-
laufs in der Unterwelt, der ewig andauernden Folge von Untergang
und Regeneration des Sonnengottes. Zu beiden Seiten des Sonnen-
gottes Re stehen Maat (die dgyptische Personifikation der sinnhaften
Ordnung in Natur und Gesellschaft —vom Aufbau des Kosmos bis hin
zur menschlichen Solidaritit) und Heka (die d4gyptische Personifika-
tion der Magie), die damit als fiir den Bestand der Welt unabdingbar
festgehalten sind. Im Papyrus Greenfield (Abb. 2) stehen hinter Osi-
ris, dem Herrscher der Unterwelt, gleichberechtigt Maat und Heka.*
Sowohl Maat als auch Heka wurden mit der Erschaffung der Welt
hervorgebracht und als Tochter bzw. Sohn des Sonnengottes und
Weltschdpfers Atum-Re personifiziert. Besonderen Ausdruck hat die
Bedeutung von Maat und Heka fiir die Erhaltung der Welt — und
damit der politischen und sozialen Ordnung — in den Unterweltsbii-
chern des Neuen Reiches gefunden. Die Riesenschlange Apophis, die
die Fahrt der Sonnenbarke — und damit den Lauf der Welt — aufzuhal-
ten droht, wird Nacht fiir Nacht von dem Sonnengott und seinen
Helfern bekdmpft. Als Gottin, die die Sonnenbarke leitet, erscheint
u.a. Maat, wihrend in anderen Darstellungen Heka am Bug des
Schiffes steht. Ein Spruch der Sargtexte des Mittleren Reiches spricht
davon, dafy der Verstorbene sowohl magische Krifte (hier wird der
Plural von Heka, hekau, verwendet) verschluckt als auch Maat if3t.*
Wihrend Maat als System jedoch unumstritten und ausftihrlich

5 Papyrus Wien 3859 des Chonsumes; A. Piankoff und N. Rambova: Mythological Pa-
pyri, New York 1957, Tafel 16, dazu Bd. 1, S. 143{,; H. te Velde: The God Heka in Egyp-
tian Theology, in: JEOL, Bd. 21 (1970), S. 175-186: hier pl. XXXII.

* E. A. W. Budge: The Greenfield Papyrus, London 1912, pl. 108; H. te Velde: The God
Heka in Egyptian Theology, in: JEOL, Bd. 21 (1970), S. 175-186: hier pl. XXVIIL

15 Sargtexte Spruch 1017.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

41


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Thomas Schneider

beschrieben ist', mufs dies fiir Heka erst noch geleistet werden. Im-
merhin hat P. Eschweiler Heka und Maat als »zunehmend personifi-
zierte kategoriale Formen« angesprochen, wobei »insbesondere die
hk3-Zauberkraft m. E. im Rahmen einer >prawissenschaftlichen Phy-
sik< gewissermassen als konkret substantiell vorgestellte Effizienz zu
verstehen [ist], die dann zunehmend zum >Begriffsgottc gestaltet
wird«.” Terminologisch existiert eine Linie vom modernen Begriff
»Magie'® zur altdgyptischen Bezeichnung heka, da in christlicher
Zeit die Agypter die griechische Bezeichnung payela durch diesen
dgyptischen Ausdruck iibersetzten.” Der in der Magie-Diskussion

6 7. Assmann: Madt, LEgypte pharaonique et lidée de justice sociale, Paris 1989; ders.:
Ma’at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Agypten, Miinchen 1990, 2. Aufl.
1995; M. V. Fox: World Order and Maat: A Crooked Parallel, in: JANES, Bd. 23 (1995),
S. 37-48; E.Hornung: Maat — Gerechtigkeit fiir alle?, in: Eranos Jakrbuch, Bd. 56
(1987), S. 385-427; F. Tunge, Rezension von J. Assmann: Ma’at. Gerechtigkeit und Un-
sterblichkeit im Alten Agypten, Miinchen 1990, in: GGA, Bd. 245 (1993), S. 145-160;
M. Lichtheim: Maat in Egyptian Autobiographies and Related Studies (OBO, Bd. 120),
Freiburg i.U., Géttingen 1992; dies.: Moral Values in Ancient Egypt (OBO, Bd. 155),
Freiburg i. U., Géttingen 1997; E. Teeter: The Presentation of Maat. Ritual and Legiti-
macy in Ancient Egypt (SAOC, Bd. 57), Chicago 1997.

' P. Eschweiler: Bildzauber im alten Agypten. Die Verwendung von Bildern und Ge-
genstéinden in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Rei-
ches (OBO, Bd. 137), Freiburg i. U., Gottingen 1994, S. 239. Als Ansatz zu einem um-
fassenden Verstidndnis sieche v.a. auch R. K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian
Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993.

8 Vgl. zur Magiediskussion u.a. F. Goodman: Artikel Magie, in: S. R. Dunde (Hrsg.):
Waérterbuch der Religionspsychologie, Giitersloh 1993, S. 190-195; H. Haarmann: Die
Gegenwart der Magie. Kulturgeschichtliche und zeitkritische Betrachtungen, Frankfurt
a.M. 1992; R. Horton: Patterns of Thought in Africa and the West: Essays on Magic,
Religion and Science, Cambridge 1993; D. L. O’Keefe: Stolen Lightning The Social
Theory of Magic, New York 1982 (anachronistisch, vgl. R. K. Ritner [wie Anm. 1],
S.2391f); H. G. Kippenberg: Artikel Magie, in: H. Cancik, B. Gladogow und M. Laub-
scher (Hrsg.): Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe, Bd. 4, Stuttgart,
Berlin, Kéln 1998, S. 85-98; ders. und B. Luchesi (Hrsg.): Magie. Die sozialwissen-
schaftliche Kontroverse iiber das Verstehen fremden Denkens, Frankfurt a.M. 1978,
2. Aufl. 1987; M. Meyer und P. Mirecki: Ancient Magic and Ritual Power, Leiden 1995;
J. Middleton: Theories of Magic, in: M. Eliade (Hrsg.): Encyclopedia of Religion, New
York 1987, Bd. 7, S. 82-89; L. Petzold: Magie und Religion: Beitriige zu einer Theorie
der Magie, Darmstadt 1978 (Wege der Forschung, Bd. 337); G. Schlatter: Artikel Reli-
gionsethnologie, in: H. Cancik, B. Gladogow und M. Laubscher (Hrsg.): Handbuch reli-
gionswissenschaftlicher Grundbegriffe, Bd. 1, Stuttgart, Berlin, Kln 1988, S. 157-194;
S.J. Tambiah: Magic, Science, Religion, and the Scope of Rationality, Cambridge 1990;
H. S. Versnel: Some Reflections on the Relationship Magic-Religion, in: Numen, Bd. 38
(1991), S. 177-197.

¥ Koptisch hik < altigyptisch hks (heka).

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

hiaufig gedufserte Vorwurf des Ethnozentrismus — der Anwendung
des modernen europiischen Begriffs »Magie< auf Phdnomene einer
auflereuropdischen Kultur, die einer europiischen Definition von
»Magie« entsprechen, ohne daf$ nach der vielleicht ganz anderen Zu-
ordnung dieser Phanomene durch Angehdrige der Kultur selbst ge-
fragt wird — ist hier nicht angebracht. Allerdings ist der dgyptische
Begriff erheblich weiter gespannt als der griechisch-moderne.

Die Funktion angewandter Magie wird in dgyptischen Quellen
selbst als Schutz bzw. Abwehr boser Geschehnisse definiert, so in
einer bertihmten Passage der Lehre fiir Kénig Merikare (um 2000 v.
Chr.): »Er [Gott] schuf ihnen [den Menschen] Zauber(mittel) (hekau)
zu Waffen, um den Schlag des Ereignisses abzuwehren, tiber das in
der Nacht wie am Tag gewacht wird.«* Diese Waffen funktionieren
mittels Analogien, wie im 3. Abschnitt zu zeigen sein wird.

Ausftihrlicher berichtet von der Problematik des Zaubers das
Buch von der Himmelskuh, wo Re den Erdgott Geb vor den Schlan-
gen warnt, die in ihm sind, und vor »jenen Zauberern, die ihre
Spriiche kennen, denn (der Gott) Heka ist selber darin«. Dann be-
kréftigt er, dafs er selbst sich Heka einverleibt und sich nicht fiirchten
mufl vor der Grofle dessen, der vor ihm entstanden ist, und befiehlt:
»Gib ihre Zauberspriiche (achu), die nach ihrem Willen wirken sol-
len?, {iber die ganze Welt — als ihre Zauber (hekau), die in ihrem Leib
sind!«?

Der Verstorbene, der im Besitz von Heka ist und ihn in Form
von Spriichen umsetzen kann, ist umfassend geschiitzt.? Sehr pla-
stisch wird diese Funktion — Magie als Schutz und Waffe — in zwei

% 1.TF. Quack: Studien zur Lehre fiir Merikare (GOT, Reihe IV, Bd. 23), Wiesbaden
1992, S. 78-81 (Merikare E 136-137). Der Schlag des Menschen gegeniiber einer feind-
lichen Einwirkung, die die Ordnung bedroht, ist legitim und wird daher ermoglicht,
wihrend ein ungerechtfertigter Schlag des Menschen gegen die Ordnung vergolten
wird: »Ein Schlag wird mit einem ebensolchen vergolten / ein Treffer (einer Waffe) wird
alles, was man getan hat« (Merikare E 123). Im Gegensatz zu J. F. Quack (a.a.O., S. 75)
und anderen Bearbeitern fasse ich mctt (zu mct »(mit der Waffe) treffen«) in Parallele zu
dem zuvor genannten »Schlag« als »das, was trifft; Treffer« auf.

% So wohl korrekter zu verstehen statt »die sie nach ihrem Willen gemacht haben«
(E. Hornung [wie Anm. 22]).

2 E.Hornung: Der igyptische Mythos von der Himmelskuh. Eine Atiologie des Un-
vollkommenen (OBO, Bd. 46), Freiburg i. U., Géttingen, 3. Aufl. 1997, S. 21 und S. 45.
% Etwa Sargtexte, Spruch 648: »Mein Zauber ist auf meinem Munde. Ich habe Macht
iiber meine Teinde, die auf der Flammeninsel [einer Region des Jenseits] sind. Ich gehe
geschiitzt voriiber.«

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

43


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

Szenen des Pfortenbuches, einer dgyptischen Unterweltsbeschrei-
bung aus der Zeit des Neuen Reiches (um 1300 v. Chr) dargestellt.
Die dargestellten Gétter tragen tiber sich Wurfnetze, wozu die Bei-
schrift ausfihrt:

»Das sind Gétter, die Magier sind fiir [den Sonnengott] Re-Harachte im We-
sten. Thre Zauber (hekau) sind das, was auf dem Wurfnetz und was in dem
Waurtnetz in ihrer Hand ist [...] Wir bezaubern dich [angeredet ist die Chaos-
schlange Apophis, die den Bestand der Welt bedroht] mit dem, was in unserer
Hand ist.«*

Die Energie des Zaubers wird also von dem Wurfnetz auf Apophis
geschleudert, dessen Gefahrlichkeit damit gebannt ist. In Korrelation
mit heka begegnet haufig der Ausdruck ach, der vielleicht die kon-
krete Realisierung der magischen Kraft meint (etwa der magische
Spruch), die Eruptionen von Zauberkraft, die aus dem Kraftfeld Heka
herausbrechen.” Wie deutsch Zauber kann Heka sowohl allgemein
fiir das umfassende Phdnomen Magie als auch spezifisch fiir die kon-
krete magische Handlung eintreten. Im Gegensatz zu Ausprigungen
von Magie in anderen Kulturen und dem klassisch-modernen Begriff
»Magie« deckt die Kategorie heka aber umfassendere Inhalte ab. Heka
stellt nicht nur ein Instrument zur Realisierung bestimmter Ziele
dar, sondern ist eine Grundkomponente des Kosmos?, deren Charak-

* E. Hornung: Das Buch von den Pforten des Jenseits (AH, Bd. 7/8), Bd. 1, Genf 1979,
S.341ff, S. 344ff; Bd. 2, Genf 1984, S. 2321, S. 234{f. (64. und 66. Szene).

% AufschlufSreich ist das »Ritual zur Vernichtung des Bésen«. Hier wird die sprachlich
dltere, mitteldgyptische Version »der den Bosen mit seinen Achu zuriicktreibt« auf
neuigyptisch iibersetzt, wobei statt Achu Heka verwendet wird (S. Schott: Die Deutung
der Geheimnisse des Rituals fiir die Abwehr des Bésen. Eine altigyptische Ubersetzung,
Mainz 1954, S. 64). In den Sargtexten (CT V 49c¢) findet sich die Aussage: »Mein Spruch
besitzt in der Tat mehr Ach-Kraft als sein Messer«. Da in bezug auf das Messer nicht
von Zauberkraft gesprochen werden kann, wird offenbar eher die Wirksamkeit der bei-
den Waffen verglichen. Die dgyptische Lautfolge sh hat die Bedeutung »(aus)strahlen,
wirksam sein; Ausstrahlung, Wirksamkeit« (eine Unterscheidung zweier Wurzeln
diirfte nicht korrekt sein). R. K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Magical
Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993, S. 34, etwa verficht fiir Ach die Bedeutung »Ef-
fizienzc, J. Assmann »Strahlkraft« (Agypten. Theologie und Frémmigkeit einer frithen
Hochkultug, 2. Aufl. Stuttgart 1991, S. 108).

% 1. F. Borghouts: Akhu and Hekau. Two Basic Notions of Ancient Egyptian Magic, and
the Concept of the Divine Creative Word, in: A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La Ma-
gia in Egitto ai Tempi dei Faraoni, Milano 1987, S. 29-46; T. F. Borghouts: Divine Inter-
vention in Ancient Egypt and its Manifestation (bsw), in: R. J. Demarée undJ. J. Janssen
(Hrsg.): Gleanings from Deir el-Medina, Leiden 1982, S. 1-70; K. Bosse-Griffiths: The

44 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

teristika von zahlreichen Texten und Darstellungen bestimmt wer-
den. Magie ist nicht der sekundédre Oberbegritf fiir unterschiedliche
Praktiken, sondern ihr struktureller Unterbau.

In einer ersten Anniherung kann Heka als Schopferkraft defi-
niert werden, ohne die die Welt nicht entstanden wire und nicht
weiter bestehen knnte. In personifizierter Form gilt »Heka, der al-
teste vom heiligen Ort der Schopfung«?”, als der erste von dem
Schépfergott Atum erschatfene Gott, »als noch keine zwei Dinge in
diesem Lande entstanden waren«®. In Spruch 75 der Sargtexte ver-
teidigt sich der Gott Schu — nach dgyptischer Theologie der Sohn des
Atum — gegen diese theologische Doktrin, nach der der Gott Heka als
Urgott noch &lter sei als er. Heka kann aber die iiblicherweise von
Schu vollzogene Trennung von Himmel und Erde, d. h. die Erschaf-
fung unserer Lebenswelt, auch selbst durchfiihren. Er wird 6fter als
Bestandteil des Schopfergottes, als sein Ba (»Individualitdt«) oder
sein Ka (»Lebenskraft«) aufgefafit, als welcher er alter als die Zeit
und méchtiger als die Gotter ist, wie es das Buch von der Himmels-
kuh formuliert: »Mein [des Schdpfergottes Re] Ba ist Heka/Magie, er
ist dlter als sie [die Zeit].« Als Ba des Schipfergottes ist er dessen

Great Enchantress in the Little Golden Shrine of Tutankhamin, in: JEA, Bd. 59 (1973),
S.100-108; dies.: Further Remarks on Wrt Hlsw, in: JEA, Bd. 62 (1976), S. 181f;
G. Englund: Akl — Une notion religieuse dans 'Egypte pharaonique (Boreas 11), Upp-
sala 1978; P. Eschweiler: Bildzauber im alten Agypten. Die Verwendung von Bildern
und Gegenstinden in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen
Reiches (OBO, Bd. 137), Freiburg i.U., Gottingen 1994, S. 232-238; F. Friedman: The
Root Meaning of 3k: Effectiveness or Luminosity, in: Serapis, Bd. 8 (1985), S. 39-46;
A.E. Gardiner: Some Per-sonifications. 1. HIKE, the God of Magic, in: PSBA, Bd. 37
(1915), S. 253-262; R. Hari: La grande-en-magie et la stéle du temple de Ptak o Karnak,
in: JEA, Bd. 62 (1976), S. 100-107; E. Liptay: Heka as Hypostasis of the Sungod in the
21st Dynasty, in: U. Luft (Hrsg.): The Intellectual Heritage of Egypt. Studies Presented
to Laszlo Kékosy, Budapest 1992, S. 389-391; A. Piankoff: Une statuette du dieu Heka,
in: Mélanges Maspero (MITAO 66), Bd. 1, Cairo 1935-1938, S. 349-352; R. K. Ritner:
The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993,
S.14-28; T. Schneider: Beitrige zur sogenannten >Neueren Komparatistik, in: Ling-
Aeg, Bd. 5 (1997), S. 189-209: hier S. 203 (Etymologie von hl3); H. te Velde: The God
Heka in Egyptian Theology in: JEOL, Bd. 21 (1970), S. 175-186; W. Vycichl: Un roy-
aume dans un pot de lentilles. Une histoire de magie copte recueillie en 1936 a Farchout
(Haute Fgypte). Lorigine du mot hik smagies, in: Mélanges Gutbub, Montpellier 1984,
S.233-237;J. Zandee: Das Schépferwort im alten Agypten, in: Verbum. Essays on some
Aspects of the Religious Function of Words (TS H. W. Obbink), Utrecht 1964, S. 33-66.
¥ Sphinxstele Thutmosis’ IV.

% Sargtexte Spruch 261.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

45


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Thomas Schneider

dufere Realisierung?®, die Umsetzung seiner Vorstellungen im Kos-
mos. Heka stellt gleichzeitig die dem Schépfergott immanente Kraft
dar, die durch seinen Ausspruch zur geschaffenen Welt wird.*® Sie ist
die conditio sine qua non der Welt, von der alles — auch die Gotter —
abhingt, so dafs nach einer Aussage des Berliner Ptah-Hymnus »je-
der zittert, wenn sein (des Schopfergottes Ptah) Ba entsteht, das heifst
Heka/die Magie, die Macht tiber die Gotter hat«™. Das Verstindnis
von Heka als Kraft par excellence fithrt ab der 20. Dynastie dazu, daf3
das Wort fiir »Kraft« mit dem Schriftzeichen heka notiert werden
kann. Uber den Schépfungsakt hinaus belebt und durchdringt Heka
den Kosmos, ist im Wort, in den Kérpern von Gottern und Menschen
vorhanden.®? »Magie« ist damit ein integraler Bestandteil der Welt
und ihre Existenz eine Grundvoraussetzung fiir Kosmos und Natur.
Diese weitergehende Funktion Hekas als Energie, die die Welt am
Leben erhilt und der alles unterliegt, formuliert wiederum Spruch
261 der Sargtexte, wo es heifst:

Heka »war stirker als er [der Schépfergott], als er Hu (den schépferischen
Ausspruch) auf seinen Mund nahm. Ich [der mit Heka identifizierte Tote]
bin fiirwahr der Sohn von dem, der den Kosmos geschaffen hat, ich bin der
Beschiitzer dessen, was der einzige Herr [der Schipfergott] ins Leben gerufen
hat. Ich bin es, der die Gesamtheit der G&tter am Leben hilt, ich bin der, der
ausfithre, was er will, der Vater der Gétter [...] Mir gehérte alles, ehe ihr
entstanden seid. Ich bin Heka.«

Diese Funktion findet ihre ganz konkrete Ausprigung darin, dafs
Heka als eine der Hauptgottheiten der Stadt Esna in griechisch-romi-
scher Zeit in einer Festprozession durch die Felder gefiithrt wird und
dann als ruhmvoller Konig in den Tempel zurtickkehrt. Heka als un-
angreifbare Garantenergie fortwiahrender Existenz macht sie fiir den
Toten erstrebenswert, der sich im Jenseits in Heka verwandelt oder
sich dieser Kraft beméchtigen will, vor der »der Himmel dchzt und

»? Vgl. R.K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC,
Bd. 54), Chicago 1993, S. 23.

% Vgl. Papyrus British Museum 10188 (col. 28/22), wo der Schipfergott Re-Atum fest-
stellt: »Mein eigener Mund brachte hervor. Mein Name war/bedeutete Zauber. Ich
machte dort Gestalten durch diese Kraft.«

%t Vgl. noch Spruch 539 der Pyramidentexte, wonach Heka michtiger als die Gotter, die
er ziichtigt oder bedroht; nach Spruch 648 der Sargtexte machen Hekas Kriifte den
Gottern, die nach ihm geworden sind, Angst.

® R.K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54),
Chicago 1993, S. 23.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

die Erde erzittert«*: »NN hat die hehu-Gétter gegessen und Hu (den
schopferischen Ausspruch), er hat Sia (die Erkenntnis) verschluckt, er
hat die Zauberkraft (heka) des Heka gegessen.«** Am drastischsten —
und in dieser Hinsicht singuldr — ist der sogenannte Kannibalen-
spruch aus den Pyramidentexten®, in denen der verstorbene Konig
im Jenseits Gottheiten aufifst, um ihre Heka-Krifte in sich aufzuneh-
men.

In den konkreten magischen Handlungen wird auf diese Grund-
komponente des Kosmos rekurriert, um die ideale Ordnung (Maat)
zu erhalten und zu beschiitzen. Da dem tibergeordneten Ziel der Be-
wahrung Agyptens die unterschiedlichsten Bereiche staatlichen, ge-
sellschaftlichen oder individuellen Handelns im alten Agypten ver-
ptlichtet sind, ist zu fragen, wo der Ort dgyptischer Magie innerhalb
dieses Systems der Welterhaltung anzusetzen ist. Grundsatzlich
scheinen sich zwei Ansdtze zu erdffnen:

(1) Magie als spezifischer Bereich der Welt und des menschlichen
Handelns neben den Aktivititen des Staates (wirtschaftliche Versor-
gung, Schutz des Landes, Rechtsprechung), des Kultes (Kommuni-
kation mit und Versorgung von Géottern und Toten), der Medizin
(Behandlung von Erkrankungen und Verletzungen), der Ethik (maat-
konformes Leben, gesellschaftliche Solidaritit), der Wissenschaft
usw. Ein derartiges Verstandnis implizieren die traditionellen negati-
ven Urteile zur dgyptischen Magie, die von der Degeneration eines
kulturellen Bereichs sprechen, neben dem andere floriert hétten.
Gleichzeitig beftirwortet eine derartige Beurteilung auch eine Unter-
scheidung verschieden orientierter Handlungssegmente (sékular, re-
ligids, medizinisch, magisch usw.) mit je eigenem Instrumentarium.

(2) Magie als iibergeordnete Kategorie, die grundsétzlich in al-
len Bereichen der Welt und Gesellschaft Bedeutung besitzt. Eine mo-
derne Kategorisierung wie bei (1) ist dann nicht plausibel. Magie ist
dann nicht mehr als ungeliebtes Nebenprodukt des dgyptischen Gei-
stes auszugrenzen, sondern wird zu einer Grundkonstante des dgyp-
tischen Weltbildes, ohne die letzteres nicht verstanden werden kann.
Meines Erachtens ist nur dieser Ansatz praktikabel und in sich ge-
schlossen.

% Pyramidentext 924 a-b.

* Sargtexte Spruch 689 (ihnlich Spruch 469; vgl. Pyramidentexte 1324 b; Sargtexte
Spruch 261).

% Pyramidentexte Spruch 273 1.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

47


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider
3. Inventar

Im System altdgyptischer Magie sind folgende Gréfien involviert:

(1) das Objekt, auf das Magie angewendet wird,

(2) seine Schiadigung oder Bedrohung,

(3) der Akteur, der Magie anwendet,

(4) das Mittel, durch das Magie zur Anwendung gebracht wird.

Die Szenerie magischer Handlungen kann wie folgt verdeutlicht
werden. Das Anwendungsziel der Magie ist eine Person oder ein Ob-
jekt, das — aus der Perspektive der sinnvollen Ordnung der Welt
(Maat) — verformt, ungeordnet, abgewichen ist. Dabei kann es sich
um eine von einer Krankheit befallene Person handeln, um die Ge-
fahrdung Agyptens durch die Rebellion eines auslandischen Fiirsten
oder um die Bedrohung des Kosmos durch den allnéchtlichen Angriff
auf den Sonnengott. Der Magier oder Aktant aktiviert Heka durch
einen Sprechakt, eine Handlung und/oder einen Gegenstand und be-
seitigt die schon eingetretene oder drohende Deformation der Ord-
nung: der Patient wird geheilt, die Rebellion scheitert oder wird ver-
hindert, das Gefiige des Kosmos hat Bestand. Ziel des magischen
Aktes ist es also, eine Abweichung von der Ordnung riickgingig zu
machen, einen aktuellen Problemfall wieder in das bestehende Regel-
system der Welt zu integrieren.

Die einzelne Gefihrdung, die an einem Punkt das Gefiige der
Ordnung zu zerstéren droht, bedroht in Konsequenz gleichzeitig die
gesamte Struktur des Kosmos. Wenn eine Krankheit oder ein Gift
den Patienten nicht verlassen, wird die Sonne nicht langer scheinen,
die Niliiberschwemmung ausbleiben, werden Pflanzen nicht wach-
sen, wird der Nordwind nicht langer blasen, wird Stid zu Nord wer-
den, werden sogar Himmel und Erde umstiirzen und Apophis in der
Sonnenbarke den Platz des Sonnengottes einnehmen.* Der Angriff
auf den Kopf des Kranken, der mit dem Kopf des Re identifiziert
wird, wiirde wieder zur Urfinsternis fiihren. Entsprechend wird die
den Patienten bedrohende Krankheit als nicht zum geordneten dgyp-
tischen Kosmos gehdrige Auslanderin bezeichnet (etwa als Asiatin
oder Nubierin in den Zauberspriichen fiir Mutter und Kind), mit
der Negation der Ordnung, der Chaosschlange Apophis, identifiziert,
als Feind oder Dédmon bezeichnet und als verkehrtes, monstrdses, ja

% 1. Podemann Serensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in:
ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19: hier S. 14{.

48  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

undenkbares Wesen dargestellt.” Direkt heifit es in Papyrus Chester-
Beatty VIII, Spruch V: »du Ubeltiter, der nicht existiert«. In Ab-
schnitt 4 wird deutlich werden, daf in diesen Féllen Analogien zum
Tragen kommen — bei der Verallgemeinerung der Bedrohung von
einem einzelnen auf eine des ganzen Kosmos und umgekehrt in der
Androhung der Vernichtung des ganzen Kosmos durch den Magier
fiir den Tall, daf§ keine Regulierung des konkreten Einzelfalles er-
folgt.

Der Einsatz von Magie zieht unweigerlich die beabsichtigte
Konsequenz nach sich. Daher begegnet Magie in den verschiedensten
Bereichen der Welt, wo sie neben spezifischen Instrumentarien auf-
tritt und wie diese zum Ziel hat, die Regelhaftigkeit der Welt zu
erhalten. Thr stehen verschiedene Arten von Bedrohung gegentiber.
Dabei kann zwischen dem Zeitpunkt der Gefihrdung und dem Be-
reich der Gefiahrdung unterschieden werden.

Eine aktuelle, ganz konkrete Gefahrdung, die den Bereich des
Individuums betrifft, liegt vor bei Krankheit. Magie wirkt hier nach-
triglich, reagiert auf den Vorfall. Ich bezeichne sie als reaktive Ma-
gie. In der engeren Lebenswelt des einzelnen — in der Siedlung, auf
dem Teld, in Gebduden, auf Land- und Wasserwegen — drohen wei-
tere aktuelle oder zumindest potentielle Gefahren (darunter Men-
schen®, Wetter, wilde Tiere, Unfille, Depressionen, bose Traume,
der bose Blick®, Ungliickstage usw.); {iber sie geben Tagewiahlkalen-
der (Hemerologien) Auskunft. In der Natur sind der Mensch, sein
Vieh und seine Felder von gefahrlichen Tieren bedroht, vor allem
von giftigen Schlangen und Skorpionen, aber auch von Krokodilen,
in geringerem Maf$ von Schakalen, Hyénen oder Léwen. Der magi-

7 A.a.0,S. 131

® Nur selten erscheint die Bedrohung, Verletzung oder Ermordung durch einen ande-
ren Menschen. In dem Katalog von Todesarten des Papyrus Turin 1993 wird der Tod
durch eine Waffe angesprochen, wihrend der magische Papyrus Harris von Menschen
spricht, die Feldfriichte rauben. Umstritten in seiner Bedeutung ist der Zauber gegen
einen Mann auf dem Ostrakon Armytage aus Deir el-Medine. Hier handelt es sich
vielleicht um einen Abwehrzauber gegen einen bosen Menschen, da der »Mann« seine
Fiille packen bzw. ihn sogar toten will. »Falls du meine Fiifle packst, bin ich Month; falls
du mich tdten willst, bin ich Osiris.« Die Details (Vergleich mit Jungbulle; Feind wird
flichen, wihrend der Bedrohte »auf seinen eigenen Fiilen« standhaft sein wird) lassen
an einen Zweikampf denken.

¥ S, Schott: Ein Amulett gegen den Bisen Blick, in: ZAS, Bd. 67 (1931), S. 106-110;
W. Spiegelberg: Der Bise Blick im altigyptischen Glauben, in: ZAS, Bd. 59 (1924),
S. 149-154.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

49


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Thomas Schneider

sche Papyrus Harris trigt die Uberschrift: »Die guten Spriiche zum
Rezitieren, die den Schwimmenden [=das Krokodil] abwehren«.
Und am Ende des Papyrus folgen »Spriiche fiir das Freimachen des
Feldes (von wilden Tieren)«; Feld und Vieh werden dem Schutz des
»tapferen Hirten Hauron« anvertraut, der den Wolfsschakal zusam-
men mit Horus, Herischef, Anat und Seth erschlagt.® Ein weiterer
Spruch soll das Getreide des Feldes — damit die Lebensgrundlage
einer Familie — davor schiitzen, von wilden Tieren gefressen bzw.
von bdsen Menschen geraubt zu werden.

»Ein anderer Spruch, um die Gehege zu verschlieffen. O Hauron, vertreibe
vom Teld, o Horus lafl niemanden eintreten! Ich bin mit dem guten Buch
ausgeriistet, das Re in meine Hand gegeben hat, das Léwen bannt und Men-
schen verzaubert.«

Dann folgt ein Katalog wilder Tiere, deren Maul verschlossen werden
soll; ebenso soll der Mund béser Menschen verschlossen, ihre Glieder
geschwicht und ihnen in der Nacht Finsternis gegeben werden. An
diesen Schutz von Vieh und Getreide als Existenzgrundlage kann
man den Schutz des Hauses* anschlieflen.

Verschiedene Texte bieten eine umfassende Absicherung gegen
alle erdenklichen Arten von Schidigung und Tod.* Die entsprechen-
de Passage des Papyrus Turin 1993% skizziert zunéchst die kosmische
Katastrophe, die eintritt, falls die Bedrohung einer einzelnen Person
nicht verhindert wird. Sie gibt dann einen Katalog von insgesamt
72 Todesarten, der die umfassende Bedrohung des einzelnen Men-
schen aufzeigt. Genannt werden der Tod durch Erkrankung einzelner
Korperglieder (Lunge, Leber, Milz, Herz usw.) oder durch schwere
Verletzungen, der Tod durch Lowe, Krokodil, Skorpion, Schlange,
die Horner eines Stieres; der Tod durch eine Waffe, durch Ertrinken
oder das Einstiirzen einer Mauer; der Tod durch Friichte und Kriuter,
durch einen Stein, durch Vogel- und Fischknochen (die im Hals stek-
ken bleiben), durch Eile, Stichwunden, Hunger und Durst, durch

* Vgl. noch H. Altenmiiller: Der Sockel einer Horusstele des Vorstehers der Wab-Prie-
ster der Sachmet Benitehhor, in: SAK, Bd. 22 (1995), S.1-20: hier S. 4 (Schutz vor
Léwen, Krokodilen, Schlangen).

“ Etwa Papyrus Chester Beatty VIII; Papyrus Kairo 58027. Zur Deutung der u.a. im
Tempel von Edfu iiberlieferten Spriiche zum »Schutz des Hauses« als Neujahrsritual
siche D. Jankuhn: Das Buch »Schutz des Hauses, Bonn 1972.

# Etwa Papyrus Ramesseum IX; Papyrus Turin 1995+1996; Papyrus Chester Beatty
VIII, XV.

% 1. T. Borghouts: Ancient Egyptian Magical Texts, Leiden 1978, S. 4 ff.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

einen Sturz, eine Frihgeburt, Kummer und Depression. Dem umfas-
senden Schutz, was mogliche Arten und Orte von Tod und Schadi-
gung anbelangt, entspricht der umfassende zeitliche Schutz, dessen
man sich durch die Benutzung von Tagewihlkalendern bzw. Schutz-
formeln magischer Papyri fiir bestimmte Tage bzw. Tageszeiten® zu
versichern suchte.

Anschlieflen 1465t sich hier die Gefdhrdung des Verstorbenen
nach seinem Tode. Eine ethische Lebensfithrung ist zwar die generel-
le Vorbedingung, um das Jenseitsgericht in der »Halle der vollkom-
menen Maat« zu tiberstehen (stellt also ein spezifisches Instrumen-
tarium dar, um die Ordnung — im sozialen Bereich — zu bewahren).
Der Verstorbene nimmt aber ausreichend magische Unterstiitzung
(Totenbuch, Amulette) mit auf diesen Weg. Vielleicht wurden beim
Begribnis auch magische Gegenstinde wie die sogenannten Zauber-
messer (Apotropaia) benutzt, die im Diesseits die Geburt und das
Leben des Neugeborenen beschiitzten, aber als Grabbeigaben tiber-
liefert wurden®, also sicher auch den Toten beschiitzen sollten. Bei
den Totentexten, die der Verstorbene mit sich nimmt, handelt es sich
—wie S. Morenz prononciert formuliert hat — um nichts anderes als
magische Texte:

»Wir wollen [...] insbesondere fiir die Totenliteratur den Grundsatz so ein-
dringlich wie méglich proklamieren, daf3 sie zwar religioses Gut verwertet, an
sich selbst aber, d.h. in ihrer Einheit von Inhalt und Zweck, nicht Religion,
sondern Zauber darstellt [...] Totentexte sind Zaubertexte.«*

Ebenso hat R. Caminos unterstrichen, dafs Magie im Jenseits vermut-
lich als noch wichtiger angesehen wurde als im Diesseits, da alle fune-
riren Biicher im Grunde magische Biicher fiir den Toten darstellten.*

# Etwa Papyrus Ramesseumn XVI/XVIL

# H. Altenmiiller: Totenglauben und Magie, in: A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La
Magia in Egitto ai Tempi dei Faraoni, Milano 1987, S. 131-146. Vgl. noch ders.: Die
Apotropaia und die Gotter Mitteldgyptens, Diss. Miinchen 1965; ders.: Ein Zaubermes-
ser aus Tiibingen, in: WdO, Bd. 14 (1983), S. 30-45; ders.: Ein Zaubermesser des Mitt-
leren Reiches, in: SAK, Bd. 13 (1986), S. 1-27.

% S. Morenz: Agyptische Religion, Stuttgart 1960, S. 104f,, S. 241f. Ebenso J. E Borg-
houts: Ancient Egyptian Magical Texts, Leiden 1978, S. 7.

¥ R. A. Caminos: Magic for the Dead, in: A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La Magia
in Egitto ai Tempi dei Faraoni, Milano 1987, S. 147-159. Er erwihnt unpublizierte
»texts of mortuary magice, u.a. den Papyrus British Museum 10194, der freien Zugang
und Schutz im Jenseits gewihrt, und Papyrus British Museum 10201, wo u.a. alle
Korperglieder des Verstorbenen im Jenseits begriiflt werden.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

51


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

Der Tote ist mit der Papyrusrolle, d. h. dem Zauberbuch des Thot, aus-
geriistet, dessen Rezitation Effizienz des Zaubers verspricht.

Diese Bedeutung von Magie im Jenseits erkléart sich u.a. daraus,
dafd zahlreiche Institutionen und Methoden, die die Regelhaftigkeit
der diesseitigen Welt sichern — Kult, Justizwesen, ethisches Leben,
Medizin usw. — im Jenseits entfallen. Da das Spektrum von Hand-
lungsmaglichkeiten verengt ist, steigt die Bedeutung der verbleiben-
den Magie. In der unbekannten Welt des Jenseits, wo die Orientierung
schwerfillt, besondere Kenntnisse vonnéten sind und zahlreiche exi-
stentielle Gefahren drohen, iibt der Verstorbene auflerdem auf sich
allein gestellt selbst Magie aus und identifiziert sich mit zauberméch-
tigen Gottheiten. Jenseitige Magie entspricht auf weite Strecken der
diesseitigen Magie.* Sie wendet sich gegen Feinde und Gefahren®
bzw. sorgt fiir ein sicheres® und wohlversorgtes™ Leben.

# Der Inhalt der wichtigsten Jenseitstexte — Pyramidentexte, Sargtexte, Totenbuch,
Unterweltsfithrer — kann durch die Begriffe »Sicherung des Verstorbenen, praktische
Hilfe und magische Unterstiitzung fiir das Jenseits« (vgl. E. Hornung: Altigyptische
Jenseitsbiicher. Fin einfithrender Uberblick, Darmstadt 1997) abgegrenzt werden. Die
Abwehr von Gefahren im jenseitigen Leben des Verstorbenen, seine Orientierungs-
fahigkeit (Wissen und Beweglichkeit), die materielle Versorgung und seine Verwand-
lungen in und Identifizierung mit G&ttern formuliert zusammenfassend die Uberschrift
von Totenbuch-Spruch 182: Ziel ist, »Osiris [= jeden Toten] dauern zu lassen, dem
>Herzensmatten< Atem zu geben mit Hilfe des Thot und die Feinde des Osiris zu ver-
treiben, wenn er dorthin (ins Jenseits) gelangt istin seinen Erscheinungsformen, Schutz,
Hilfe und Unterstiitzung (zu geben) im Totenreich. Thot selber hat (das Buch) ange-
fertigt, damit das Sonnenlicht auf ihm ruhe Tag fiir Tag.«

# Zahlreiche Ritualtexte innerhalb der Pyramidentexte erstreben die Belebung und den
Schutz des toten Konigs oder richten sich gegen (potentielle) Feinde (Ritual vom Zer-
brechen der roten Kriige: Spruch 244; vgl. Spruch 23); konkret gegen Schlangen und
Skorpione (Spruch 227). Bei der Dekoration der Sarkophagkammer mit den Pyramiden-
texten sorgte man durch Verstiimmelung gefihrlicher Hieroglyphen dafiir, daf diese
nicht lebendig und dem Konig gefihrlich wiirden. Spriiche der Sargtexte verhindern
die Verwesung oder ein nochmaliges Sterben (44/45, 154), schiitzen vor dem Osten
und seiner Schlachtstitte (176). Sie bewahren den verstorbenen Menschen vor Gefah-
ren, feindlichen Wesen und lassen ihn iiber seine Feinde triumphieren. Sie erreichen die
Wiedervereinigung von Ba und Kérper (91-92) und sichern dem Verstorbenen einen
Platz im Jenseits (152). Die Biicher vom Atmen garantieren dem Toten Luft, korperliche
Ganzheit und Sehfdhigkeit. Zahlreiche Totenbuch-Spriiche sollen den Toten iiber Wi-
dersacher triumphieren lassen (18) — iiber den Sonnenfeind Apophis (39, 108), den Esel-
verschlinger (40), Krokodile im Jenseits (31/32), Schlangen (33-35). Spruch 153 be-
wahrt den Toten vor dem riesigen Fangnetz zwischen Himmel und Erde. Weitere
Spriiche gehdren zu bestimmten wirksamen Amuletten/Objekten (155-160, 162, 166,
167) und garantieren die Verléflichkeit des Herzens im Jenseitsgericht (26-30).

52 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

Unterschiede ergeben sich aus der unterschiedlichen Situation
des Anwenders und der Andersartigkeit der beiden Welten. Es ver-
wundert wenig, dafs Magie gegen Krankheiten fehlt, die den Verstor-
benen nicht mehr betreffen, wihrend die Gefahr des endgiiltigen so-
genannten »2. Todes« im Jenseits der Gefahr des gewdhnlichen Todes
im Diesseits entspricht. Besonders hervorgehoben ist der Bereich der
Orientierung™, was nicht erstaunt angesichts der Unbekanntheit des
Jenseits im Vergleich zu der wohlbekannten diesseitigen Welt Agyp-
tens. Die Bedeutung der Maat — der Ordnung — im Totenreich sym-
bolisiert die beriihmte Szene des Totengerichts, wo ein ethisches Ver-
halten des Verstorbenen in Einklang mit dem idealen Vorbild der

%0 Ziel des Verstorbenen ist das sichere und gut versorgte Fortleben im Jenseits. Er geht
ein unter die unterweltlichen Gotter und erringt besondere Macht. Er kann daher die
Erscheinungsform und Identitit vieler verschiedener Gtter annehmen —insgesamt sind
iiber 100 verschiedene Identifikationen mit Gottheiten in funeriren Texten belegt (in
Spruch 17 des Totenbuches etwa mit dem Schépfergott Atum). Daneben kann er sich in
andere Elemente der Welt wie Feuer, Luft, Korn, auch Lotusbliite und Tiere (Falke,
Schwalbe, Skorpiongdttin, Schlange, Krokodil usw.) verwandeln.

5t Die Ausstattung des Toten mit Nahrung, mit Atemluft und Wasser stellt ein Haupt-
anliegen der Totentexte dar (etwa Totenbuch Spriiche 38, 54-56, 57-63, 72, 106, 148,
161). In Spruch 94 und 98f. wird der Verstorbene mit Schreibmaterial und einem Fahr-
boot ausgestattet.

52 Erst exakte Kenntnisse der Topographie der Unterwelt, ihrer Gefahren und der Orte
und Namen ihrer Bewohner boten eine gewisse Garantie dafiiy, hier iiberleben zu
konnen. AuRerdem stellen diese Kenntnisse gleichsam den Passepartout des Verstorbe-
nen dar. Indem er alle wichtigen Gegebenheiten und ihre Namen kennt, hat er Macht
iiber sie und Legitimation. Dies ist schon in den Pyramidentexten fiir den Kénig ge-
geniiber Torwéchtern und Fahrmann wichtig. Das Zweiwegebuch im Korpus der Sarg-
texte, das nach einer alten Beurteilung von H. Kees »der Hexenkiiche der Magie« und
der »aberglidubigen Phantasie des Volkes« entsprungen sei, informiert tiber Hindernisse
und Gefahren. Im ersten Spruch des Totenbuches legitimiert sich der Verstorbene, in-
dem er sich mit Thot — dem Gott der Weisheit — hdchstpersonlich identifiziert und
unterstreicht, daff er Kenntnis habe von den geheimen Vorgidngen um Osiris. Kennt-
nisse iiber die Topographie und die Bewohner der Unterwelt vermitteln weitere
Spriiche: 144-147 (Tore des Jenseits und ihre Wichter); 1491. (die 14 Hiigel des Toten-
reiches); 107-109, 111-116 (Kenntnis der Wesen der heiligen Orte), 124-126 (das Tri-
bunal/der Teuersee und seine Wichter). Besonders bemerkenswert sind zwei weitere
Spriiche. Spruch 23 verhindert, dafl der Tote seinen eigenen Namen vergifSt (und damit
die Macht iiber sich selber verliert). Spruch 137 bewirkt eine Beleuchtung, wenn Sonne
und Mond fehlen. Zu dieser Thematik — Orientierung im Jenseits — lassen sich weitere
Spriiche seit den Pyramidentexten stellen, die den problemlosen Eintritt des Verstorbe-
nen ins Jenseits und die freie Beweglichkeit im Totenreich bezwecken, die Mitfahrt in
der Sonnenbarke und die Aufnahme unter die Gétter des Jenseits (etwa Totenbuch-
Spriiche 100-102, 130, 133£., 136, 103£.).

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

53


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

Maat gefordert wird. Auch hier spielt die Magie mit: die Darstellung
der Wagung des Herzens des Toten, das nicht schwerer als die Maat
sein darf, nimmt das Resultat vorweg.

Im vorliegenden Zusammenhang sind die Existenz und die An-
wendungsbereiche von Magie ausschlaggebend, nicht die konkrete
Art ihrer Einbindung oder der Grad der Standardisierung (»Rituali-
sierung«). Zu dem System der Magie gehdren daher weiter jene Be-
reiche, die Riten, d. h. standardisierte magische Handlungen, zur An-
wendung bringen. Einen solchen Bereich stellt die Gefdhrdung des
Kénigs oder Agyptens durch Feinde, Seuchen u.a.m. dar, wobei es
sich in der Regel um potentielle Bedrohungen handelt, gegen die die
Magie praventiv verwendet wird, um eine Irregularitit von vornher-
ein zu verhindern. Nach der dgyptischen Konigsideologie ist es Auf-
gabe des Konigs, zu der er vom Schépfergott eingesetzt wurde, die
Maat auf Erden zu realisieren, den Idealzustand der Schopfung wie-
derherzustellen. Der Konig, der den Staat verkdrpert, setzt diese
Ordnung in der Gesellschaft um, sei es durch die Verwaltung, den
Justizapparat oder die dgyptische Armee und ein Festungssystem,
die das Land nach auflen schiitzen. Diese Instrumente reagieren
ebenfalls auf schon vorliegende Irregularititen (Angriffe, Aufstinde,
Straftaten). RegelmafSig werden zu wichtigen Anléssen (Regierungs-
antritt eines neuen Konigs, Jahreswechsel, Feste) aber auch besondere
Riten durchgefiihrt, die die potentiellen Teinde préiventiv unschad-
lich machen oder sie dem Konig verpflichten sollen.*

Verschiedene Rituale zur Vernichtung von Teinden, bei denen
magische Praktiken angewandt werden, sind textlich und durch Ob-
jekte tberliefert. Das Ritual des »Zerbrechens der roten Tépfe« ist
seit dem Alten Reich mit der Achtung von Feinden verbunden. In
den sogenannten Achtungstexten werden einerseits nubische, asiati-
sche und lybische Fiirsten und Vélker aufgezihlt, andererseits dgyp-
tische Individuen: »Sterben soll Ameni, der Betreuer und Erzieher
der (Prinzessin) Sathathor-Nofru.«** Der Grund fiir ihre Achtung
wird in der sogenannten Rebellionsformel genannt, die als Zielgrup-

% Vgl. aus der umfangreichen Literatur nur J.-C. Goyon: Confirmation du pouvoir
royal au Nouvel An [Brooklyn Museum Papyrus 47.218.50] (Bibliothéque d'étude,
Bd. 52), Le Caire 1972; P. Germond: Sekhmet et la protection du monde (Aegyptiaca
Helvetica, Bd. 9), Gendve 1981, S.194-274; J. T. Borghouts: Nieuwjaar in het Oude
Egypte, Leiden 1986.

% K. Sethe: Die Achtung feindlicher Fiirsten, Vélker und Dinge auf altigyptischen Ton-
gefiflscherben des Mittleren Reiches, Berlin 1926, S. 63; das folgende Zitat S. 61f.

54 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

pe der Verfluchung die auslandischen Fiirsten mit ihrem Gefolge an-
gibt bzw. alle Agypter, »die rebellieren werden, sich verschwéren
werden, kimpfen werden, die nach Kampf und Rebellion trachten,
jeder Rebell, der auf Rebellion sinnt in diesem ganzen Land«. Offen-
bar handelt es sich in allen Fillen um in der Zukunft mégliche Ver-
brechen gegen den Kénig oder solche, die latent (in Gedanken, Reden
oder im Traum) vorhanden sind. Dies fiihrt auch die abschliefende
Auflistung béser Dinge aus, die von der Achtung betroffen sind:

»Alle schlechten Worte, alle schlechte Rede, alle schlechte Verleumdung, alle
schlechten Gedanken, alle schlechten Rinke, aller boser Kampf, jede bose

Storung, alle schlechten Pline, alle schlechten Dinge, alle schlechten Traume,
jeder schlechte Schlaf.«

]. Assmann konnte plausibel machen, daff die Achtung dieser Per-
sonen eine Préventivhandlung darstellt gegen Personen, die zum
Zeitpunkt der Abfassung der Texte in den Diensten oder der Abhén-
gigkeit des dgyptischen Konigs standen — fiir den Fall, dafs diese in
Zukunft dem #dgyptischen Kénig illoyal wiirden. So erklért sich die
Nennung hoher dgyptischer Beamter, die uns auch aus anderen
Quellen bekannt sind, und zwar nie als Teinde des Konigs: es sind
die Beamten des Staates, die ja nicht vom Konig abfallen, sondern
thm ergeben bleiben sollen. Vergleichbare Texte finden sich auf den
seit dem Alten Reich bis in spite Zeit belegten Achtungsfiguren, die
wie die Geféafle zerbrochen wurden. Eine Beschreibung der Figuren-
riten findet sich in verschiedenen spidten Texten. Die sogenannten
Fangnetz-Riten der ptoleméischen Tempel sprechen davon, dafs das
Ritual, das alle Lander unter die Sohlen Pharaos geben soll, wie folgt
anzuwenden sei: »Beim Abwenden der Lasterung von 4 Teinden, de-
ren Namen auf ihre Brust geschrieben ist mit frischer Tinte. In die
Flamme zu werfen.«*® Die Spriiche gegen Teinde des Papyrus British
Museum 10081 sollen »alle Miinder, Lippen, Halse und Kehlen ver-
siegeln,

»alle lebenden Miinder, die mit irgendwelchen bésen und roten (d. h. schlech-
ten) Worten gegen Pharao reden oder planen, Béses und Schlimmes gegen
ihn zu sagen; bei Nacht und bei Tag, in jeder Stunde jeden Tages. Zu sprechen
iiber der Statuette eines Rebellen, gemacht aus Wachs oder Ton, nebst einem

% . Assmann: Spruch 23 der Pyramidentexte und die Achtung der Feinde Pharaos, in:
C. Berger, G. Clerc und N. Grimal (Hrsg.): Hommages & Jean Leclant, Bd. 1, Le Caire
1994 (Bibliotheéque d’étude, Bd. 106/1), S. 45-59: hier S. 54.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

55


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

Papyrusblatt, auf dem sein Name geschrieben ist, sowie die Namen seines
Vaters und seiner Mutter, in frischer Tinte.«

Analoge magische Beschworungen tiber Feindfiguren finden sich
auch in dem spéten Ritual des Papyrus Salt 825, das ausdriicklich
dem Ziel verpflichtet ist, das Leben in Agypten zu erhalten: hier wer-
den Wachsfiguren geschmolzen und damit ihre Namen ausgelscht.
Ein Fund siidlich der Chephren-Pyramide in Giza scheint zu belegen,
dafl im Rahmen eines Rituals gegen Feinde ein Gefangenenkifig tief
in die Erde eingeschlossen wurde, um so magisch die Feinde Agyp-
tens einzuschlieffen.” Dieselben magischen Praktiken richten sich
dann in weiterem Sinn gegen die ddmonischen Feinde des Kosmos
wie Apophis und Seth. Das »Ritual zur Abwehr des Bdsen (= Seth)«
und das Apophisbuch vollziehen magische Handlungen und Be-
schwoérungen tiber einer Figur des Seth bzw. Apophis aus Wachs,
Holz oder einer Zeichnung von ihnen auf Papyrus, die geschmolzen,
durchbohrt, gefesselt, geschlagen wird. Verschiedene Anlagen spater
Tempel — z. B. ein Komplex dekorierter und beschrifteter Kultschrei-
ne der Gottin Bastet in Bubastis — stellen »une forme monumentale
(donnée) a un arsenal de protection magique«* dar gegen die Bedro-
hung Agyptens. Neben den Ritualen sichert dort auch der gewthn-
liche Kult den Fortbestand der Welt.*®

Die tbergreifende Systemhaftigkeit dgyptischer Magie wird
nicht zuletzt darin deutlich, dafs als Aktanten (»Magier«) Absolven-
ten des Lebenshauses fungieren, jener den Tempeln Agyptens ange-

5% M. Lehner und P. Lacovara: An enigmatic object explained, in: TEA, Bd. 71 (1985),
S.169-174; A. Grimm: Ein Kiifig fiir einen Gefangenen in einem Ritual zur Vernich-
tung von Feinden, in: JEA, Bd. 73 (1987), S. 202-206.

V. Rondot: Une monographie bubastite, in: BIFAO, Bd. 89 (1989), S. 249-270: hier
S. 270.

% Aber nicht nur der Kult fiir die Gotter, sondern auch derjenige fiir die Toten (die im
Jenseits zu Gottern werden) erhilt die Ordnung der Welt. Nicht nur ist die Ausrichtung
des Totenkultes durch die Hinterbliebenen ein wichtiger Bestandteil sozialer Solidaritit.
Dartiber hinaus aber gehdrt das Jenseits ebenso zu der Welt wie das Diesseits. Ausblei-
bende Opfer, fehlende Gebete stellen schwerwiegende Stérungen und Beeintréchtigun-
gen der im Jenseits herrschenden Maat dar, was zu einer Schwiichung der zu Géttern
gewordenen Verstorbenen, ihrer Zauberkrifte und Hilfe fiir Re fithren und damit den
Sieg des Apophis und das Ende der Welt mitbewirken kinnte. Die Konsequenz einer
Abwendung von den Gétterkulten skizziert dramatisch die sogenannte Asclepius-Apo-
kalypse, in Ubersetzung zuginglich etwa bei ]. Assmann: Magische Weisheit. Wissens-
formen im dgyptischen Kosmotheismus, in: A. Assmann (Hrsg.): Weisheit. Archdologie
der literarischen Kommunikation III, Miinchen 1990, S. 241-257: hier S. 256.

56 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

schlossenen Institution, in der die religiésen und wissenschaftlichen
Werke Agyptens verfafit wurden und in dem u.a. ein Ritual voll-
zogen wurde, um das Land Agypten zu bewahren.” Der Magier, des-
sen nahezu unbegrenzte Macht tiber Lebende, Gétter und die Machte
des Universums ihn nach einer Beurteilung S. Saunerons zu einem
gefahrlichen Wesen machte, tibergreift verschiedene moderne Kate-
gorien. Als Funktionsbezeichnungen, die auf seine umfassende Kom-
petenz abzielen, begegnen hekay »Magier« (als direkte Ableitung
vom Terminus Heka), rech-ichet »Sachverstindiger« (wobei mit den
»Sachen« heilige oder rituelle Vorginge gemeint sind) oder heri-
seschta »der, der iiber dem Geheimnis ist«, seit dem Mittleren Reich
der spezifische Titel eines Priesters, der besonderes kultisches, kos-
mologisches oder magisches Wissen besitzt.®® Die Kiste eines Man-
nes, der die letztere Bezeichnung trug, enthielt neben magischen
bzw. medizinisch-magischen Texten und Utensilien auch literarische
Texte. Von ihrer Ausbildung und beruflichen Stellung her handelte
es sich bei den Personen, die wihrend staatlicher und religioser Ri-
tuale, fiir apotropéische Magie »privater« Kunden oder bei Begrédb-
niszeremonien Beschworungen rezitierten oder magische Handlun-
gen ausfithrten, um Priester und Schriftgelehrte. Am hiufigsten sind
es »(oberste) Vorlesepriester« bzw. »Schreiber des Lebenshauses«®.
Die sogenannte »private« Verwendung magischer Texte beschrankt

% Papyrus Salt 825: P. Derchain: Le papyrus Salt 825 (B.M. 10051), rituel pour la con-
servation de la vie en Egypte, Briissel 1965.

 Sprechend ist das Beispiel des Zauberers, dem die Kiste mit den sogenannten Rames-
seum-Papyri gehdrte, aus dem Mittleren Reich. R. K. Ritner hat gesehen, daf die Form
der Kiste dem Schriftzeichen £ entspricht, mit dem man im Agyptischen den Titel
hrj-ssB5 »der iiber dem Geheimnis ist; Zauberer« schreibt: R. K. Ritner: The Mechanics
of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993, S. 231f. Zu Person
und Fund jetzt L. D. Morenz: Beitrige zur Schriftlichkeitskultur im Mittleren Reich und
in der 2. Zwischenzeit (AAT, Bd. 29), Wiesbaden 1996, S. 144-154.

¢ Auch die Statue eines Magiers Hetepi aus dem Beginn des Mittleren Reiches (Statue
Louvre E 123) belegt die Feststellung, dafl Magier in Agypten von der Ausbildung her
Priester und Schreiber waren. Hetepi triigt némlich die Titel eines Vorstehers der Ma-
gier, Vorstehers der Schreiber, Priesters und Verantwortlichen fiir die (Tempel-) Opfer.
Eine indirekte Bestiitigung dafiir, daR Priester fiir den Vollzug magischer Handlungen
verantwortlich waren, ergibt sich auch aus der Entlehnung des Terminus hrj-hsb hrj tp
»oberster Vorlesepriester« ins Alte Testament, wo die Traumdeuter und Zauberer Pha-
raohs als hartimim bezeichnet werden. Die koptische Ubersetzung der Septuaginta hat
dann die griechische Wiedergabe »Traumdeuter« ihrerseits wiederum durch dgyptisch
sh2 n pr 'nh > koptisch c4paNw »Schreiber des Lebenshauses« ibersetzt: R. K. Ritner:
The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice, a.a.O., S. 222.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

57


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Thomas Schneider

sich bei genauerem Hinsehen auf Priester, die die Schriftrollen aus
Tempelbibliotheken oder Skriptorien erhielten. Entgegen élteren
Auffassungen spricht einiges daftir, dafd auch Beschworungen, die in
der Bevilkerung zirkulierten, letztlich auf priesterliche Schopfung
zuriickgehen.® Es scheint nicht so gewesen zu sein, wie einst G. Po-
sener urteilte: »Les formules magiques étaient polyvalentes, elles
passaient de la vie courante dans le Livre des Morts, et du temple dans
la rue.«®

Auch im Falle der Arzte ist die moderne Kategorisierung nicht
durchfithrbar. Ein Orakeldekret des British Museum spricht explizit
von der »Magie eines Arztes«. Die von Arzten ausgeiibte magische
Tatigkeit ist, wie unten ausgefiithrt werden soll, nicht dadurch zu
erkldren, daf8 die dgyptische Medizin sich von Irrationalem nicht ha-
be 16sen konnen oder degeneriert sei. Auch hier ist Magie die umfas-
sendere Kategorie, die — wie in andere — auch in das spezialisierte
medizinische Instrumentarium zum Schutz der Gesundheit des ein-
zelnen mit anderen Mitteln eingreift. Da auch die Ausbildung der
Arzte am Lebenshaus erfolgte, ist die institutionelle Grundlage iden-
tisch; der Autor des medizinischen Papyrus Berlin 3038 etwa ist
»Oberarzt« und »Schreiber der heiligen Biicher«. Der in der Notfall-
versorgung von Verletzten bei Steinbruchexpeditionen »speziell fiir
die Vorbeugung und Behandlung von Bissen und Stichen giftiger
Tiere zustindige und ausgebildete Arzt«®* trug den Titel »Be-
schwérer der (Skorpiongéttin) Selkis«, wobei die enge Verbindung
von magischer Pravention und magisch-medizinischer Bekdmpfung
von Vergiftungen durch zahlreiche Texte (nicht zuletzt das Brook-
lyner Schlangenbuch®) belegt ist. Gegen die in der alteren Forschung
vorgeschlagene Unterscheidung von weltlichen und religitsen Ver-
tretern des Arzteberufs spricht ebenfalls das prominente Beispiel
des Sachmetpriesters, eines Tacharztes zur Seuchenbekampfung®,

& R.K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice, a.a.O., S. 204{.
@ Zitiert nach S. Sauneron: Le monde du magicien égyptien, in: D. Bernot u.a. (Hrsg.):
Le monde du sorcier (Sources orientales, Bd. 7), Paris 1966, S. 27-65: hier S. 33.

¢ H. Engelmann und J. Hallof: Zur medizinischen Nothilfe und Unfallversorgung auf
staatlichen Arbeitspliitzen im alten Agypten, in: ZAS, Bd. 122 (1995), S. 104-136: hier
S.120-122.

¢ Dazu jetzt C.Leitz: Die Schlangennamen in den dgyptischen und griechischen
Giftbiichern (Akademie der Wissenschaften und der Literatur, Abhandlungen der gei-
stes- und sozialwissenschaftlichen Klasse, 1997, Nr. 6), Stuttgart 1997.

¢ T. von Kénel: Les prétres-oudb de Sekhmet et les conjurateurs de Serket, Paris 1984.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

den vor 120 Jahren G.Maspero noch als »Zauberer« und »Kur-
pfuscher« abtat.”” Gleichzeitig vollzieht dieser am Jahresbeginn die
Rituale zur Bekriftigung der kéniglichen Macht, bittet Sachmet,
den regierenden Kénig im Leben »vor allen schlimmen Dingen, Fie-
ber, Hitze, ungiinstigen Winden, Uberfillen der Todesboten zu be-
wahren, damit der Pharao seine Lebenskraft behalte im gegenwarti-
gen Jahr«, und fiihrt Ersatzopfer (Tiere anstelle von Feinden) durch.®®
H. Engelmann und J. Hallof beurteilen dieses Ritual aus einer evolu-
tionistischen, naturwissenschaftlichen Position, die nicht angebracht
ist:

»Da methodisch erworbene Naturkenntnisse noch fehlten, waren Entwick-
lung und Gebrauch ritueller Feindbilder [...] praktikable Methoden, [um] le-
benswichtige Bediirfnisse [...] der Verwirklichung wenigstens niher zu brin-
gen. Doch erst die Bewihrung auf einer dadurch erreichten hheren Stufe der
Realititserfahrung erméglicht den Abbau alter ritueller Denkmodelle. So-
weit waren die Erkenntnisfortschritte der Agypter bis 300 n. Chr. nicht mehr
gediehen. Es gibt sogar Beispiele dafiir, dafy das Bemiithen um Kausalitit
durch praktisch bewihrte und notwendige Ritualhandlungen verdringt und
dadurch weiterfithrende Erkenntnisméglichkeiten verhindert werden. So war
wohl auch der Sachmetpriester bei der tiglichen Uberwachung des Schlacht-
rituals weniger von >wissenschaftlicher« Neugier getrieben, sondern vielmehr
vom Ehrgeiz, es den Fleischern gleich zu tun [bei der moglichst geschickten
Portionierung des Fleisches].«*

Diese Fehlinterpretation geht auf die Unterstellung moderner Pra-
missen (Ritualhandlungen anstelle einer hoheren Stufe der Reali-

Die lswenkopfige Sachmet galt als Verursacherin von Krankheiten und Krieg, iiber die
sie daher Verfiigungsgewalt hatte.

¢ H.Engelmann und J. Hallof: Der Sachmetpriester, ein friiher Reprisentant der Hy-
giene und des Seuchenschutzes, in: SAK, Bd. 23 (1996), S. 103-143: hier S. 104.

¢ G. Posener: Les empreintes magiques de Gizeh et les morts dangereux, in: MDAIK,
Bd. 16 (1958), S. 252-270: hier S. 256f. Opfertiere werden als »Feind« bezeichnet und
nehmen dessen Platz ein. An den Hornern des Opfertieres (durch den Sachmetpriester
ausgesucht, der also auch veterinirdrztliche Funktionen wahrnimmt) wird ein Siegel
befestigt, das einen gefesselten Teind mit Dolch in der Kehle zeigt. Zu der hier durch
das Siegel vollzogenen Identifizierung und der oben angesprochenen Bedeutung des
Namens vgl. ein weiteres Ritual, bei dem »Feinde« in Gestalt von Fischen vernichtet
werden: auf Papyrus werden die Namen von Feinden des Kénigs, von Apophis, Seth
und Baba notiert und mit Wachs an die Fischméuler geheftet, »so dafl sie zu Namen
der vier Fische werden«; dann werden die Fische verbrannt: R. K. Ritner: The Mechanics
of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993, S. 209 mit n. 969.
® H. Engelmann und J. Hallof: Der Sachmetpriester, ein friiher Reprisentant der Hy-
giene und des Seuchenschutzes, in: SAK, Bd. 23 (1996), S. 103-143: hier S. 1271.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

59


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

tatserfahrung, Streben nach Erkenntnisfortschritt, Bemiihen um
Kausalitdt, wissenschaftlicher Neugier) zuriick und tbersieht, dafs
gerade die Anwendung ritueller Handlungen die alleinige Garantie
fiir den Fortbestand der Welt bot.

4. Funktion

Der Magier erreicht oder bewahrt durch Sprechakte, Handlungen
und Applizierung von Objekten die Regelhaftigkeit. Er erzielt dies
nicht dadurch, dafi er der chaotischen Situation, der bedrohten Ord-
nung eine michtigere Wirklichkeit, die geordnet und kohérent ist,
lediglich gegeniiberstellt. Sondern die Reintegration in die sinn-
gemifle Ordnung erfolgt mittels Analogien, die Teilaspekte dieser
Szenerie mit Elementen der reguldren, ideal geordneten Welt unlgs-
bar verkniipfen und das hauptsdchliche Instrument des Systems Ma-
gie darstellen. Die Unordnung wird an gewissen Schnittpunkten
gleichsam an den geordneten Kosmos zuriickgebunden. Die Analo-
gien sind Fesseln, die eine weitere Desintegration des Kosmos ver-
hindern. Innerhalb einzelner Realisierungen dieses Systems — einzel-
ner magischer Handlungen — konnen gleichzeitig mehrere Analogien
vorliegen, so dafs, um bei dem Bild zu bleiben, hdufig mehrere Fes-
seln gekniipft sind.

Den Begriff der Analogie verwende ich dabei in einem sehr
weitreichenden Sinn, der iiber das klassische, von |. Frazer formulier-
te Gesetz der Gleichartigkeit hinausgeht. Ich verwende ihn auch
nicht in dem Sinn, wie er in der religionsethnologischen Diskussion
tiber Magie durch Stanley Jeyaraja Tambiah reaktualisiert wurde.
Nach letzterem stellen magische Riten sogenannte persuasive Ana-
logien dar, d. h. Handlungen, die analog zu einem beabsichtigten Ge-
schehen erfolgen und gleichzeitig persuasiv sind, d.h. eine Gruppe
von Personen, vor der sie vollzogen werden, von ihrer Wirksamkeit
tiberzeugen sollen. Fir Altdgypten entfallt meist der Gruppenbezug;
Handlungen werden von einer Einzelperson meist ohne Publikum
durchgefiihrt. Offensichtlich geht es auch nicht darum, jemanden
von der Effizienz der Magie zu tiberzeugen. Die Wirksamkeit der
angewandten Analogien ist keine scheinbare und vordergriindige,
und sie soll auch keine sozialen Zwecke erfiillen, sondern der Agyp-
ter versteht sie als konkretes und tiefgreifendes Instrumentarium.

Der Bezugspunkt einer Analogie, auf die sich die Effizienz des

60  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

Zaubers griindet, liegt im Bereich der sinnvoll geordneten Welt. Die
Analogie unterwirft aktuelle Fille einem vorgegebenen Regelwerk.
Sie bindet jene an dieses an und gliedert sie dadurch in die konstitu-
tive Ordnung der Welt ein. Hautig bezieht sich die Analogie daher
auf den Mythos, insbesondere den Mythenkreis um Osiris, Isis und
Horus, der das Zustandekommen dieser konstitutiven Ordnung auf-
zeigt. Der Mythos erklart und legitimiert die bestehende Welt.”
Weil im Mythos Horus seinen ermordeten Vater Osiris rachte und
anstelle des zerstorerischen Seth Konig wurde, existiert ein dgypti-
sches Konigtum, in dem der regierende dgyptische Konig als neuer
Horus amtiert, der fiir die Bewahrung der Maat sorgen soll (usw.).
Eine Analogie in diesem Bereich verkniipft das aktuelle Geschehen
(z.B. Krankheit, Schlangenbifs) mit einem mythischem Prizedenz-
fall. Das kleine Horuskind wurde einst von Schlangen gebissen, aber
von der Zauberkraft seiner Mutter Isis geheilt; sein Uberleben war
fiir den Fortbestand des Kosmos unabdingbar. Wenn der aktuelle Fall
als analog, ja nahezu als identisch mit einer im Mythos vorgege-
benen und hier notwendigerweise positiv geldsten Situation angese-
hen wird, und der Patient als Horus erscheint, ist auch das Resultat —
die Genesung — vorgegeben.

Solche Analogien zwischen der Gegenwart und der (z.B. im
Mythos vorgelegten) sinnvollen Kohirenz des Kosmos konnen ganz
unterschiedlich ausfallen. Sie reichen von ausfiihrlichen Schilderun-
gen bis hin zu knappen Anspielungen. Die unterschiedlichen Analo-
gien und ihre Funktionsweisen sollen im folgenden veranschaulicht
werden.”

Das eben zitierte Beispiel gehdrt zu der haufigen Kategorie von
Analogien des Zielobjektes, wobei es sich oft um Personen, insbeson-
dere Patienten handelt, die unter Gift oder Krankheiten leiden. Die
Analogie zu der mythisch konstituierten Welt ist durch den Gott
Horus gegeben, der als Kind, dem Patienten vergleichbar, gegeniiber
Schlangenbissen hilflos war und doch zum Retter Agyptens werden
sollte — in der Formulierung des Papyrus Insinger: »War Horus auch

7 Vgl. T. Schneider: Mythos und Zeitgeschichte in der 30. Dynastie. Eine politische
Lektiire des >Mythos von den Gotterkdnigen, in: A. Brodbeck (Hrsg.): Ein dgyptisches
Glasperlenspiel. Agyptologische Beitrige fiir Erik Hornung aus seinem Schiilerkreis,
Berlin 1998, S. 207-245: hier S. 232.

7 Grundlegend ist J. Podemann Serensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical
Formulae, in: ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

61


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Thomas Schneider

verborgen hinter Papyrus, so wurde er doch Herr der Welt.«™ Die
Analogie von Horus und Patient fithrt eine Litanei” ganz direkt aus:

»Der Schutz des Horus ist der mit der Sonnenscheibe, der die beiden Linder
mit seinen Augen erleuchtet. Der Schutz des Patienten ebenso. Der Schutz
des Horus ist der Alteste im Himmel, der alles Seiende beherrscht. Der
Schutz des Patienten ebenso. Der Schutz des Horus ist jener grofie Zwerg,
der in der Unterwelt umhergeht in der Dimmerung. Der Schutz des Patien-
ten ebenso. Der Schutz des Horus ist der Lowe der Nacht, der im Westgebirge
umbherzieht. Der Schutz des Patienten ebenso (usw.)«

In Papyrus Leiden I 348 (Spruch 34) wird eine schwierige aktuelle
Entbindung als Geburt des Horuskindes verstanden, die analog zu
jener erfolgreich verlaufen muf, damit die Welt nicht untergeht.
Dieses Szenario fiihrt Spruch IV des eben zitierten Textes (Socle
Béhague) drastisch vor Augen, der das kranke Kind und seine Mutter
mit Horus und TIsis identifiziert. Auf Isis’ Aufschrei hin steht die
Sonnenbarke still, es wird dunkel, »bis Horus gesund sein wird fiir
seine Mutter Isis und bis der Kranke ebenso gesund sein wird«. Das-
selbe Szenario bietet ein hieratischer Papyrus in Koln.” In Analogie
und damit in temporire Identitit tritt der Gefahrdete aber nicht nur
mit Horus (so etwa auf den sogenannten Horusstelen), sondern auch
mit anderen Gottheiten wie Osiris, Seth, Bastet, Re, Month, Osiris,
Chnum, Hor-Sched.”” Der im Wasser von Krokodilen bedrohte
Mensch entspricht dem ins Wasser geworfenen und dort beschiitzten
Korper des Osiris.”® In Papyrus Ramesseum X identifiziert sich der

72 Papyrus Insinger 20, 18.

% A.Klasens: A Magical Statue Base (Socle Behague) in the Museum of Antiquities of
Leiden (OMRO, Bd. 33), Leiden 1952.

™ Kalner dgyptische Papyri (P. Koln dgypt.), Bd. 1, bearbeitet von D. Kurth, H.-]. This-
sen und M. Weber (Abhandlungen der R heinisch-Westfilischen Akademie der Wissen-
schaften, Papyrologica Coloniensia, Bd. 9), Opladen 1980, S. 22 £.

75 Osiris: Spriiche gegen Fieberddmon im Papyrus BM 10808; Seth: magischer Papyrus
des Vatikan; Bastet (Metternich-Stele; Re: Papyrus Leiden I 348, Spruch 13; Month und
Osiris: Ostrakon Armytage: 2-3; Chnum (H. Altenmiiller: Der Sockel einer Horusstele
des Vorstehers der Wab-Priester der Sachmet Benitehhor, in: SAK, Bd.22 (1995),
S. 1-20: hier S. 14), Hor-Sched (a.a.0O., S. 10). Vgl. die Identifikation mit Horus, Thot,
Osiris und Atum in Spruch 345 der Sargtexte (F. Drioton: Un syllogisnze dans un texte
magique égyptien, in: Mélanges Mariette (BAE, Bd. 32), 1961, S. 173f)). Zu den Ho-
russtelen siche jetzt H. Sternberg-El Hotabi, Untersuchungen zur Uberlieferungs-
geschichte der Horusstelen. Ein Beitrag zur Religionsgeschichte Agyptens im 1. Jahr
tausend v. Chr. (AgAbh, Bd. 62), Wiesbaden 1999.

76 Metternichstele, Spruch V (Spruch gegen Schédigung durch Krokodile): »Osiris liegt

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

Kranke mit einer ganzen Reihe von Goéttern: »Ich bin Horus/Seth/
Upuaut/Geb/Horus, der unterdgyptische Konig/Horus, der Anfiihrer
von Letopolis.«

Eine Variante dieser Analogie stellt die sogenannte Gliederver-
gottung dar, bei der die von einer Krankheit bedrohten Kérperglieder
des Patienten mit den entsprechenden Kérperteilen von Gottheiten
in Analogie gesetzt werden.” Von einer derartigen Beschworung des
vatikanischen magischen Papyrus heifst es, sie werde von den Géttern
selbst rezitiert, wodurch ihr autoritative Wirksamkeit zukommt. In
den Zauberspriichen fiir Mutter und Kind findet sich folgende Pas-
sage:

»Dein Scheitel ist (der des) Re, gesundes Kind, ja, dein Hinterkopf ist (der
des) Osiris, deine Stirn ist (die der) Satis, der Herrin von Elephantine, deine
Schlife ist (die der) Neith, deine Augenbrauen sind (die des) Herm des
Ostens, deine Augen sind (die des) Herrn der ganzen Welt, deine Nase ist (die
von) dem, der die Gétter ernihrt, deine Schidelseiten sind (die der) zwei
Urius-Schlangen, deine Schultern sind die lebenden Falken, dein einer Arm
ist (der des) Horus, der andere ist (der des) Seth, deine eine Rippenseite ist
(die des) Sopdu, die andere ist (die der) Nut, die die Gétter geboren hat, >fehltc
ist der Schrein [...] in Heliopolis, in dem jeder Gott ist, dein Herz ist (das des)
Month, dein Hati-Herz ist (das des) Atum, deine Lunge ist (die des) Min,
deine Galle ist wie die des”™ Nefertem, deine Milz ist (die des) Sobek, deine
Leber ist (die des) [Harsaphes in] Herakleopolis, deine Eingeweide sind die/in
Gesundheit, dein Nabel ist (der des) Einzelsterns, dein einer Schenkel ist (der
der) Isis, der andere ist (der der) Nephthys, deine beiden Beine sind (wie die
des) Basti-Tjaj [...], deine [Waden ?] sind die beiden Vasen, wo der Nil die
Erde 6ffnet (?), deine Zehen (sind) Schlangen [...]«”

Die Kérperteile des Patienten werden hier in Analogie zu (Kérper-
teilen von) Gottern, aber auch heiligen Ortlichkeiten (Schrein von
Heliopolis, Nilquellen) verstanden. Umgekehrt konnen auch un-

im Wasser, indem das Auge des Horus bei thm ist. Mdge der, der im Wasser liegt, heil
sein. Wenn irgendetwas sich dem nahert, was im Wasser liegt, dann nihert es sich dem
Horusauge. Die vier michtigen Gotter dort, die fiir den Schutz des Osiris sorgten, sind
die, die fiir den Schutz von dem, was im Wasser liegt, sorgen werden, alle Menschen,
alles Vieh, das im Wasser liegt.«

7 Siehe zuletzt (mit Literatur) J. T. Quack: Dekane und Gliedervergottung Altigypti-
sche Traditionen im Apokryphon Johannis, in: JAC, Bd. 38 (1995), S. 97-122.

7 wit=k nj=j Nfrtm mit enklitischer Komparationspartikel j$ in der Fiigung nj Nfrtm
»die des Nefertem«.

7 Eigene Ubersetzung nach Hieratische Papyrus Berlin, 111, pls. XXXIII-XXXIV; vgl.
A. Erman: Zauberspriiche fiir Mutter und Kind, Berlin 1901, S. 45-50.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

63


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

personliche Anwendungsziele von Magie mit Gottern parallelisiert
werden, etwa Getreide mit der Getreidegottin Renenutet.®

Wird die Bekdmpfung einer Gefahr an einem Substitut voll-
zogen, was bei der Zerbrechung von TFeindfiguren der Tall ist oder
dem Opfer von Stieren anstelle menschlicher Feinde, kann von der
Analogie der Handlung gesprochen werden. Explizit wird gesagt, daf3
die Tétung von Tieren des Gottes Seth oder Wildeseln oder die des
»Schweines des Re« dem Kampf gegen Seth bzw. Apophis ent-
spricht.®

Fiir das Gesamtverstdndnis dgyptischer Magie als System ist die
oft mifiverstandene Analogie des Aktanten®™ zentral. Der Magier
versteht sich wihrend der magischen Handlung als Gottheit, deren
Zaubermacht ihm verftighar wird, so dafy er der Bedrohung ent-
gegenrufen kann: »Halt, Maga, du Sohn des Seth. Ich bin Amun
Kamutef!« In dem magischen Papyrus Budapest 51.1961 identifiziert
sich der Zauberer mit dem syrischen Gott Kotar. Auf einem magi-
schen Ostrakon in Strafiburg erscheint Horus nicht als Patient, son-
dern als Arzt. In Papyrus Louvre E. 3229 identifiziert sich der Rezi-
tierende mit zahlreichen Géttern. Auf interessante, implizite Art und
Weise wird die Analogie zwischen Géttern und dem Magier in Papy-
rus Turin 1993 erzielt, der sich gegen Skorpione und Schlangen wen-
det: die Vorderseite der Handschrift liefert in Form mythischer Epi-
soden eine Schilderung des Kampfes verschiedener Gotter gegen
diese Gefahren, wihrend auf der Riickseite der Magier gegen die Be-
drohungen kampft. Der Magier ist damit nur eine andere Lesart ver-
schiedener Gottheiten.

Explizit identifiziert sich der Sachmetpriester mit dem Sohn die-
ser Gottin (»Ich bin Horus, der Sprofs der Sachmet, der einzige Sohn
der Bastet«), wodurch er ihre Macht erringt: »Ich bin der reine Prie-
ster, ich besitze das, was meine G&ttin auszeichnet, sobald ich rein
bin. Ich kenne ihre Zauberkraft.«* Spruch V des Socle Béhague fiihrt
tiber den Aktanten aus:

% Magischer Papyrus Harris Y; vgl. H. O. Lange: Der magische Papyrus Harris, Kopen-
hagen 1927, S. 95.

& A.a.O. Siehe auch oben Anm. 68.

8 J. Podemann Serensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in:
ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19: hier S. 9f.

® P.Vernus: Omina calendériques et comptabilité d’offrandes sur une tablette hiéra-
tique de la XVIIle dynastie, in: RAE, Bd. 33 (1981), S. 89—124 mit pls. 5-6, hier S. 93;

64  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

»Ich bin Isis, die Herrin von Chemmis [...] Mein Vater Geb iibereignete mir
seine Heka-Kraft, um Horus zu beschiitzen, um das Maul jeder Schlange zu
verschlieflen, um fiir ihn jeden Lowen in der Wiiste zu verjagen, jedes Kro-
kodil im Flu8s, alle Schlangen, die mit ihren Méaulern beifSen. Ich wende ihr
Gift ab.«

Ofter bestreitet der Magier geradezu, daf§ er und nicht ein Gott han-
delt oder spricht, etwa im magischen Papyrus Brooklyn: »He, He! Ich
bin es gewifs nicht, der dieses sagt oder der dieses wiederholt — son-
dern du bist es, der es sagt, und du bist es, der es wiederholt.« Auch
im Papyrus Genf MAH 15274 beteuert der Magier: »Nicht ich bin es,
der es sagt, sondern der Gott XY.« Dieser Umstand wurde bislang oft
mifiverstanden. Der Bearbeiter des Genfer Papyrus, A. Massart, be-
merkte dazu, der Magier wiirde damit die Verantwortung fiir sein
Tun von sich weisen und auf die Gottheit abwilzen.® Ahnlich urteil-
te Y. Koenig. Mit Blick auf einen Zauberspruch zur Beschleunigung
der Geburt, wo der Magier auf der Grundlage der Analogie zwischen
Schwangerer und Isis bzw. zwischen Saugling und Horus den Unter-
gang der Welt fiir den Tall von Komplikationen skizziert und festhalt,
daf nicht er, sondern Isis dies sage und wiederhole, meint er:

»Par ailleurs, il va de soi qu’en pronongant une telle menace, le magicien en-
court la colere des dieux. Mais il s’en préserve en la mettant sur le compte
d'Isis la magicienne par excellence bien a sa place dans le contexte évoqué.«%

Ahnlich argumentierte J. F. Borghouts:

»Quite naturally the magician sometimes excuses himself by declining re-
sponsability for having used harsh words. He did so functionally; he expresses
the will of supernatural powers by impersonating them, hence, elsewhere, the
frequent initial presentative clause >I am god X«.«%

Dabei handelt es sich um ein grundlegendes Mifsverstandnis: der
Magier lehnt durch die zeitweilige Identifizierung mit Gottheiten
nicht die Verantwortung fiir sein Handeln ab. Gerade umgekehrt
nimmt er dadurch die ganze Verantwortung auf sich, da er erst durch
die Ubernahme der gpttlichen Rolle iiberhaupt zu zaubermichtigen

H. Engelmann undJ. Hallof: Der Sachmetpriester, ein friiher Reprisentant der Hygiene
und des Seuchenschutzes, in: SAK, Bd. 23 (1996), S. 103—143: hier S. 117.

% A. Massart: The Egyptian Geneva Papyrus MAH 15274, in: MDAIK, Bd. 15 (1957),
S. 172-185: hier S. 175.

% Y. Koenig: Magie et magiciens dans I'Egypte ancienne, Paris 1994, S. 71.

8 7. T. Borghouts: Ancient Egyptian Magical Texts, Leiden 1978, S. X.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

65


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

Handlungen befdhigt ist (wie es im {ibrigen die oben zitierten Aus-
sagen des Sachmetpriesters deutlich herausstellen). Der Aktant ist im
Idealfall — wie in Sargtext Spruch 267 — der Gott Heka (Magie) selbst,
als welcher er absolute Macht ausiibt.

In diesem Kontext sind offenbar auch die in der Agyptologie
zwiespiltig, meist negativ bewerteten Drohungen gegen Gétter zu
verstehen, bei denen der Magier fiir den TFall des Mifslingens droht,
den Himmel zum Einsturz zu bringen, den Sonnenlauf anzuhalten
oder den Gott Osiris zu verbrennen. Nach S. Sauneron will er damit
die Relevanz der Gefahrdung fiir die Sicherheit der Gotter heraus-
stellen und diese so zum Eingreifen veranlassen. Es handle sich also
um »un jeu d’intimidation«¥, »a kind of psychological warfare«®.
Dagegen ist einzuwenden, dafy magische Argumente nicht tiberzeu-
gen, glauben machen oder einschiichtern sollen. Der Magier versteigt
sich auch nicht zu Bluffs. Sondern als Gott, im Idealfall Heka selbst,
besitzt er die notwendige, sogar unumschrénkte Autoritédt, der auch
die Gotter verpflichtet sind. Er kann ihnen daher die Bedrohlichkeit
einer gegenwirtigen Situation fiir den Fortbestand der Welt drastisch
vor Augen fiihren und sie zu Gegenhandlungen auffordern.®

Die autoritative Wirksambkeit der konkreten Beschwtrung kann
durch die Analogie des Sprechaktes zu einem mythischen Prazedenz-
fall in Korrelation gesetzt werden. So wird etwa die Formel verwen-
det: »Ich habe um deinetwillen, NN, gesprochen, so wie Re fiir sich
gesprochen hat« — dann folgen parallele Aussagen mit den Gottern
Schu, Sopdu, Chnum, Horus, Seth, Thot, Isis, Nephthys. Der Magier
kann sich auch auf die gottliche Autorschaft einer Formel berufen
oder die Beschwdrung aus einem von Re selbst erhaltenen Buch her-

¥ S. Sauneron: Le monde du magicien égyptien, in: D. Bernot u.a. (Hrsg.): Le monde
du sorcier (Sources orientales, Bd. 7), Paris 1966, S. 27-65: hier S. 37. Auch E. Hornung
spricht von » Auswiichsen und Perversionen« (E. Hornung: Die Macht des Zaubers, in:
ders.: Geist der Pharaonenzeit, Ziirich, Miinchen 1989, S. 51-66: hier S. 63), w.a. im
Hinblick auf einen Liebeszaubers, der aber als miflbriuchliche Verwendung von Magie
fiir eigene Ziele aufzufassen ist und damit nicht in das System von Magie zur Aufrecht-
erhaltung der Ordnung gehért.

8 J. Podemann Serensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in:
ActaOr, Bd. 45 (1984), S.5-19: hier S. 17 (als Paraphrase der Meinung Saunerons).
Der Autor hilt dazu zu Recht fest (S. 18) »To enter and to transform actuality, cosmo-
logy must be dramatically displayed in it, but it exerts an authority of its own, indepen-
dent of negotiation with crocodiles.«

# Vgl. noch Papyrus Geneva MAH 15274, rto. col. II[,1-6 (A. Massart: The Egyptian
Geneva Papyrus MAH 15274, in: MDAIK, Bd. 15 [1957], S. 172-185).

66 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

leiten.® In dem magischen Papyrus des Vatikan wird der Ausspruch
des Magiers mit dem der Gotter Seth bzw. Thot identifiziert.” Un-
mifiverstandlich wird diese Analogie auf einer Horusstele aus dem
ausgehenden 7. Jahrhundert v. Chr. formuliert:

»Sei gegriifst, Gott, Schn eines Gottes! [...] Sei gegriifit, Horus, hervorgegan-
gen aus Osiris, geboren von der gottlichen Isis!

Als deine Zauber (hekau) lese ich vor, als deine Zauberkraft (achu) spreche
ich, als deine Worte, die dein Wille geschaffen hat, beschwére ich.

Deine Zauberspriiche sind es, die aus deinem Mund hervorgegangen sind,
die dir dein Vater Geb anvertraut hat, die dir deine Mutter Nut gegeben hat,
die dein Bruder Chentichem gelehrt hat

—um deine Sicherheit zu erreichen, um deinen Schutz wiederherzustellen,
um das Maul aller Schlangen zu versiegeln, die sich im Himmel, auf Erden
und im Wasser befinden; um die Menschen leben zu lassen und die Gétter zu
versorgen, um Re zaubermichtig zu machen durch deine Lobpreisung.«”

Der Sprechakt des Magiers wird dadurch funktional identisch mit
einer kanonischen Vorgabe. Die enge Verbindung zwischen Heka
und dem Wort wird im Tempel von Dendera illustriert, wo Heka als
»Herr der Worte« bezeichnet wird und ein Teil seines Wesens per-
sonifiziert hinter ihm das Zeichen fiir Schrift — d.h. das schriftlich
fixierte magische Wort — trigt.

Ins Zentrum der Magie als System fithrt von hier jene Analogie,
die eine unmittelbare Verkniipfung auf der Ebene des Wortes erzielt:
die Analogie der Bezeichnung. Das Vorbild der Effizienz der magi-
schen Sprache, ihr Prizedenzfall, ist die Erschaffung der Welt durch
das Wort des Schopfergottes®, indem dieser die Namen der zu er-

* J. Podemann Serensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in:
ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19: hier S. 10£.

% E. Suys: Le papyrus magique du Vatican, in: Or, Bd. 3 (1934), S. 63-87.

2 H. Altenmiiller: Der Sockel einer Horusstele des Vorstehers der Wab-Priester der
Sachmet Benitehhor, in: SAK, Bd. 22 (1995), S. 1-20: hier S. 3£.

% Der Sprechakt des Schépfergottes, mit dem Sachen benannt und damit erschaffen
wurden, wird mit einem besonderen dgyptischen Wort auch Hu genannt. Folgerichtig
wird berichtet, der Schépfergott habe bei der Weltschépfung Hu auf seine Lippen ge-
nommen und dadurch — als erstes Wesen — den Gott Heka erschaffen. Nach Sargtext
1130 wird der Gétterfeind Apophis von Heka und Hu abgewehrt — der Zaubermacht und
ihrer sprachlichen Instrumentalisierung. Und so méchte der Verstorbene in der Unter-
welt nicht nur zu Heka werden, sondern ebenso zu Hu, dem eigentlichen Werkzeug, mit
dem Heka realisiert wird. In Spruch 261 der Sargtexte sagt der zaubermichtige Tote:
»Mir gehdrt Hu. Was ich gesagt habe, ist gut. Was aus meinem Munde gekommen ist,
ist gut. Was ich sagen werde, ist demgemaf getan. Ich bin Hu, der Herr des Hu.«

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

67


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Thomas Schneider

schaffenden Dinge ausruft. Der Name gilt in Agypten als wesentli-
cher Teil der Existenz einer Sache oder Person. Er gehért zu einem
Menschen wie sein Korper, seine immateriellen Bestandteile (Ba, Ka)
oder sein Schatten. Die Namengebung fiir neugeborene Kinder ist
motiviert durch Aussehen oder Lautduflerungen des Neugeborenen,
Umstinde der Geburt (Festnamen, Ersatznamen) oder Wiinsche der
Eltern, wodurch der Name des Kindes bestimmte Aspekte des Kindes
ausdriickt, die es besitzt, die thm gewiinscht werden oder die mit
seiner Geburt verkniipft sind. Entsprechend ist der Agypter iiber-
zeugt, dafs auch die Bezeichnungen, die der Schépfergott den creata
verlieh, durch bestimmte Aspekte dieser Sachen selbst motiviert sei-
en, sich also bestimmte Eigenschaften, Umstdnde der Erschaffung
usw. im Namen widerspiegeln. Nach dgyptischem Verstandnis tragen
die Menschen die dgyptische Bezeichnung rame, weil sie nach einer
Schopfungsvorstellung aus den Trdnen (rime »weinen«) des Schop-
fergottes hervorgingen. Ahnlich wird die Heuschrecke, die die Felder
abfrifst, snhm genannt, weil sie ein sJ nhim »Sohn des Raubens« ist.
Es handelt sich also im Gegensatz zum gelaufigen dgyptologischen
Sprachgebrauch mitnichten um ein »Wortspiel«, sondern eine in
ihren Voraussetzungen wohlbegriindete Etymologie.” Der Name be-
zeichnet bestimmte Aspekte einer Person oder Sache, er identifiziert
sie, die Kenntnis des Namens macht die Person oder Sache ansprech-
bar und verfiigbar. Daher wehrt sich in der neudgyptischen Erzih-
lung von der List der Isis der Gotterkonig Re gegen die Preisgabe
seines geheimsten Namens mit der Begriindung:

»Meinen (geheimen) Namen haben mein Vater und meine Mutter (nur) mir
genannt. Ich habe ihn in meinem Leibe verborgen seit meiner Geburt, um zu
verhindern, dafs gegen mich Macht erhielte Zauberer oder Zauberin.« **

Die Tafsbarkeit einer Bedrohung bei Kenntnis ihres Namens formu-
liert der 3. Spruch des magischen Papyrus Genf MAH 15274 (»Halt,
Gift, damit ich deinen Namen in bezug auf dein Aussehen finde«)
und beschreibt dann detailliert die méglichen Erscheinungen des Dé-

* Vgl. F. Junge: Zur »Sprachwissenschafi der Agypter, in: Studien zu Sprache und Re-
ligion Agyptens (FS W. Westendorf), Bd. 1: Spracke, Gottingen 1984, S. 257-272; vgl.
ders.: Artikel Kausales Denken, in: Lexikon der Agyptologie, Bd. 3 (1980), Sp. 371-377.
% Vgl. E. Brunner-Traut: Altigyptische Mirchen, Mythen und andere volkstiimliche
Erziihlungen, 8. Aufl. Miinchen 1989, S. 151f.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

mons als Schlange, Hund, Mann oder Krokodil und, unter Verwen-
dung der Analogie >Patient — Horus¢, die Gegenhandlung.”

Ausschlaggebend fiir die Analogie der Bezeichnung ist also ihre
korrekte lautliche Gestalt. Die allgemeine Wichtigkeit der richtigen
Aussprache magischer Beschworungen verdeutlicht der Umstand,
daf im Tall des spatdgyptischen Papyrus British Museum 10808 eine
mitteldgyptische Beschworung nicht in dgyptischer Schrift, die keine
Vokale festhilt, sondern lautgetreu in griechischen Buchstaben no-
tiert ist”, oder die Variation eines Zauberwortes im magischen Papy-
rus Harris als Papaluka — Papalaka — Papalula®®, um die wahre Laut-
gestalt nicht zu verfehlen.

Das Instrument der lautlichen Analogie soll anhand zweier Bei-
spiele illustriert werden. Der magische Papyrus Budapest 51.1960
droht einem Totengeist als Verursacher von Krankheit:

»Seine (des Toten) Arme werden gegen dich sein wie (die des) Horus, seine
Kraft wird gegen dich sein wie (die des) Seth. Er wird auf dich treten, er wird
dir Leiden verursachen mit den Binsenhalmen, die die Fackeln des Re jeden
Tag anziinden, die Leiterin der Menschheit.«*

Uber die Analogie des Patienten mit Horus und Seth hinaus scheint
es hier vordergriindig um ein pflanzliches Amulett zu gehen, das
nach dem weiteren Wortlaut des Textes auf den Kopf des Patienten
gelegt werden soll. Ungeklart bleibt dabei, wie Binsenhalme die Fak-
keln des Re, d. h. die Urdusschlangen an seiner Stirn, anziinden sollen
und als »Leiterin der Menschheit« bezeichnet werden kénnen. Auf
der Ebene lautlicher Analogie 1463t sich dagegen statt mstw(t) n(t)
sw(t) (»Binsenhalme«) mswt ns(rt) (»die Strahlen der Brennenden«)
verstehen'® und ein Hymnus an Maat im Grab Ramses” VI her-
anziehen, wo Maat als »Brennende«, d.h. Urdus an der Stirn des Re,

% Instruktiv ist auch die unten (Text zu Anm. 132) zitierte Passage aus den Zau-
berspriichen fiir Mutter und Kind, die alle mdglichen Auspridgungen und entsprechen-
den Namen einer Krankheit auflistet, um ihr nicht die geringste Zugriffsmoglichkeit zu
lassen.

7 1. Osing: Der spitigyptische Papyrus BM 10808 (AgAbh, Bd. 33), Wiesbaden 1976.
% H. O. Lange: Der magische Papyrus Harris, Kopenhagen 1927.

® Col. 11, 9ff.: L. Kékosy: Ein magischer Papyrus des Kunsthistorischen Museums in
Budapest, in: ders.: Selected Papers (1956-73), Budapest 1981, S. 239-258: hier S. 241;
P. Eschweiler: Bildzauber im alten Agypten. Die Verwendung von Bildern und Gegen-
stinden in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Reiches
(OBO, Bd. 137), Freiburg i. U, Géttingen 1994, S. 207.

1 Die eingeklammerten Konsonanten wurden zu der Zeit des Textes nicht mehr ge-

Analogiedenken A 69

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

und als »Leiterin der Menschen« erscheint."™ Durch das Auflegen
von Binsenhalmen wird also kraft der Analogie der Bezeichnung
Maat selbst, die umfassende Ordnung des Kosmos, auf der Stirn des
Patienten appliziert!

In einer Passage des Papyrus Turin 19932, der eine umfassende
Absicherung gegen alle erdenklichen Arten von Schidigung und Tod
bietet und in die Form eines Dekretes des Gottes Osiris-Chontamenti
gekleidet ist, d.h. von hochster Instanz sanktioniert ist'®®, wird zu-
néchst die kosmische Katastrophe skizziert, die eintritt, falls eine Be-
drohung einer einzelnen Person nicht verhindert wird.

»Wenn die Abwehr eines Feindes, eines Aufriihrers, eines Toten oder einer
Toten verzdgert wird, dann wird der Feind des Himmels diesen zerschlagen,
dann wird der Feind der Erde diese mit Gewalt umstiirzen, dann wird Apophis
in der Barke von Millionen sitzen, dann wird dem im Sarg kein Wasser gege-
ben werden, dann wird der in Abydos nicht begraben werden und wird der in
Busiris nicht verhiillt werden (Osiris), und dem in Heliopolis werden keine
Opfer dargebracht werden. Der Kult in ihren Tempeln wird nicht vollzogen
werden (usw.).«

Dagegen werde die Beseitigung der Bedrohung im Mikrokosmos des
einzelnen gleichzeitig den Makrokosmos stabilisieren. Die zu diesem
Zweck vollzogene magische Handlung besteht darin, den Kot gefahr-
licher Tiere zu vermischen und zu rauchern. Da das dgyptische Wort
fiir Kot (hs, koptisch has) ein Wort fiir »beschwdren/Beschworung«
(hsj/w, koptisch has) assoziiert, ist es die Beschworung der bedrohli-
chen Wesen selbst, die sich mit dem Rauch ausbreitet und die Gefahr
bannt.

Vielleicht liegt in der Analogie der Bezeichnung auch der
Schliissel zu einem Ritsel der medizinischen Rezepte: drei Viertel
aller in medizinischen Texten genannten Heilmittel sind ndmlich bis-
her botanisch-pharmakologisch nicht bestimmbar, und von dem ver-
bleibenden Viertel scheint wiederum nur ein kleiner Teil tatsdchlich
pharmakologisch wirksam zu sein.’® Vielleicht ist die Effizienz zahl-

sprochen. Vgl. ]. Osing: Die Nominalbildung des Agyptischen, Mainz 1976, S. 178 und
S. 206.

0 ], Assmann: Ma’at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Agypten, Miinchen
1990, 2. Aufl. 1995, S. 161£.

12 T F. Borghouts: Ancient Egyptian Magical Texts, Leiden 1978, S. 4{f.

1 Vgl. oben zur Analogie des Sprechaktes.

% R. Germer: Untersuchung iiber Arzneimittelpflanzen im Alten Agypten, Diss.
Hamburg 1979, S. 380f.

70 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

reicher Pharmaka nicht auf pharmakologischer Ebene zu suchen,
sondern auf linguistischer: die Lautgestalt der Bezeichnung des Heil-
mittels assoziiert ein Element der geordneten Welt, das die Gesund-
heit wiederherstellt.

Wihrend in diesen Féllen die Irregularitit durch die Bezeich-
nungen bestimmter Objekte bekdmpft wird, stellt eine weitere Kate-
gorie eine Analogie zwischen Hilfsmitteln der Magie als solchen und
Elementen der Ordnung her. Diese Elemente kdnnen analoge Hilfs-
mittel eines Prizedenzfalles sein, so etwa, wenn ein Spruch gegen
Augenkrankheit das fiir das Augenbad benutzte Wasser mit dem
von Horus fiir sein Augenbad verwendeten Wasser identifiziert.'®

Héufiger handelt es sich aber um funktionelle Parallelisierun-
gen mit allgemeinen Komponenten des Kosmos. In Spruch U der
Zauberspriiche fiir Mutter und Kind wird das Amulett mit dem
Schutz kosmischer Bereich gleichgesetzt:

»Schutzmittel, das fiir dieses Kind gemacht wird: dein Schutz ist der Schutz
des Himmels / der Erde / der Nacht / des Tages/des Goldes / des griinen Por-
phyr / des Re / dieser sieben Gétter, die das geschlimmte Land'® griinden
und die Herzen an ihrem Platz ernihren.« 7

In Papyrus Ramesseum VIII heifst es analog: »Mein Schutz ist der
Schutz des Gottes XY.«

Damit ist die Problematik der korrekten Interpretation der
Funktionsweise von Amuletten angeschnitten. Amulette sind magi-
sche Gegenstinde, die im Rahmen einer magischen Handlung dem
Schutzbediirftigen umgehéngt oder aufgelegt wurden. Thre Funktion
erfiillen sie, wenn die Handlung korrekt ausgefiihrt und begleitend
der zugehorige Spruch rezitiert wird. In den allermeisten Féllen sind
uns Amulette jedoch ohne die entsprechenden Instruktionen (Hand-
lungsanweisungen und Spruchtext) tiberliefert. Deshalb ist in vielen
Féllen eine Entscheidung kaum moglich, wie ein bestimmtes Amulett
zu verstehen ist, ob es etwa auf ein Objekt, ein Wesen usw. verweist

15 T Podemann Serensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in:
ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19: hier S. 12.

1% D.h. durch die Niliiberschwemmung mit Schlamm bedeckte Land. Zu der verwende-
ten Vokabel kb3 s. M. Gilula: Pesant B 141-145, in: JEA, Bd. 64 (1978), S. 129f. (ohne
unsere Stelle).

W A.Erman: Zauberspriiche fiir Mutter und Kind aus dem Papyrus 3027 des Berliner
Museums, Berlin 1901.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

71


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

oder vielmehr selbst bestimmte Qualititen symbolisiert.!®® In seiner
klassischen Kategorisierung von Amuletten nach ihrer Funktion un-
terschied 1914 W. M. T. Petrie!® die Bereiche

— homopoeic (similars): Der Trager eines Hasenamuletts
wiinscht sich die Regeneration des Hasen als Uberlebenskiinstler
der Wiiste; der Trager eines Amuletts in Form eines Armes mit ge-
ballter Faust wiinscht sich die Kraft eines schlagenden Armes usw;

— dynatic (powers): Amulette in Gestalt von Machtsymbolen
wie Krone oder Zepter oder Symbolen von Dauer und Bestiandigkeit
(Djed-Pfeiler; Schen-Ring) verleihen Kraft;

— ktematic (property): Amulette in Form von Grabbeigaben
(Opfergaben, Opfertafeln) oder Hausgegenstdnden (z.B. Kopfstiit-
zen) usw. sichern dem Tréger diese Besitztiimer;

— phylactic (protection): Amulette wie Udjat-Auge, Isis-Blut,
Figiirchen des Bes usw. bewerkstelligen Schutz und Abwehr;

— theophoric (gods): sind Bilder der Gotter bzw. Wesen, deren
Hilfe der Magier sucht.

In modifizierter Form wurde die Petriesche Kategorisierung von
C. Andrews? iibernommen. Thre Behandlung zeigt aber gerade die
Impraktikabilitdt dieser Untergliederung, bei der in subjektiver Wei-
se ganz unterschiedliche Kriterien zur Anwendung kommen. So
kdnnte ein Arm mit geballter Faust nicht nur homopeoic, sondern
auch dynatic oder phylactic sein; Gotterbilder auch dynatic oder phy-
lactic usw.

Die genaue Funktion und das Verstindnis derartiger magischer
Gegenstinde ergibt sich vielleicht aus den in einigen Féllen erhalte-
nen kompletten Handlungsanweisungen.'! Sie zeigen, daf§ zwar das
allgemeine Ziel (Schutz und Machtfiille des Lebenden oder Verstor-
benen) klar ersichtlich ist, das Einzelverstindnis jedoch, wie be-
stimmte Amulette oder komplexe Amulettgruppen funktionierten,

18 P, Eschweiler: Bildzauber im alten Agypten. Die Verwendung von Bildern und Ge-
genstéinden in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Rei-
ches (OBO, Bd. 137), Freiburg i.U., Géttingen 1994, S. 180 bzw. S. 20.

199 W. M. T. Petrie: Amulets, London 1914, Reprint 1972.

1 C. Andrews: Amulets of Ancient Egypt, London 1994.

P, Eschweiler: Bildzauber im alten Agypten. Die Verwendung von Bildern und Ge-
genstéinden in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Rei-
ches (OBO, Bd. 137), Freiburg i. U., Gdttingen 1994. Die folgenden Beispiele finden sich
hier S. 64 (Papyrus Leiden I 348, 6,4-8,7), S. 89{. (Sargtexte Spruch 83), S. 76 (Toten-
buch Spruch 160).

72 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

schwierig ist. In Papyrus British Museum 10059 wird eine Ibis-Figur
auf die Wunde des Kranken gelegt, wodurch der Ibis-Tigur eine ana-
loge Zaubermacht zu jener des Gottes Thot (der als Ibis erscheinen
kann) zukommt. Seine Macht wird gleichsam direkt auf die Wunde
appliziert. Entsprechend wird bei der Auflegung eines Stoffamulettes
in Papyrus Leiden 1 348, 6,4 — 8,7 durch das aufgemalte Bild des
Sonnengottes Re eine Analogie des Amulettes zu seiner Zauber-
macht hergestellt:

»Worte zu sprechen iiber eine Figur des Re, die gemalt ist mit Blut des Abdju-
Fisches auf einen Verband aus Kénigsleinen, der einem Mann an den Kopf
gelegt wird. Eine Abwehr der Feinde ist das.«

Das Tragen eines Lowenamulettes fithrt den Verstorbenen gemafs
Spruch 83 der Sargtexte zur Analogie, ja Identifizierung mit dem
Gott Schu, der nach Spruch 75 noch zaubermichtiger ist als Heka
selbst:

»Worte zu sprechen iiber das Vorderteil eines Léwen, anzufertigen aus Kar-
neol oder Geierknochen, einem Mann an seinen Hals zu legen, wenn er hin-
absteigt zur Nekropole. Ein Schutz in Gestalt des Ba [der Personlichkeit,
Identitit] des Gottes Schu. Das bedeutet: die Macht eines Mannes iiber die
Winde des Himmels, zu einem effektiven Zaubermichtigen (Ach-iger) zu
werden und zum Kénig iiber alle Winde des Himmels. Nicht kann er erneut
sterben, nicht kénnen sich seine Feinde seiner bemaichtigen, nicht kann ihn
zuriickhalten der (negative Gegen-)Zauber auf der Erde in Ewigkeit.«

Spruch 160 des Totenbuchs vollzieht eine Gleichsetzung des konkre-
ten Amulettes mit jenem des Gottes Thot: »Ich bin das Amulett aus
Feldspat, das die Hand Thot’s (personlich) tragt. «

Von grofser Bedeutung sind schliefilich nicht nur Form und Art
des Gegenstandes, sondern auch Beschaffenheit und Farbe. In der
Verwendung verschiedener Steine, Metalle, von Ton, Fayence, Kno-
chen, Holz, Pflanzen usw. konnen durchaus Wirkungen intendiert
sein, die den Materialien oder Farben zugesprochen werden. Die ent-
sprechenden Materialien werden z.T. aufgeldst und getrunken, wie
auch Zauberspriiche abgewaschen und getrunken werden bzw. das
tiber Heilstatuen laufende Wasser.!*? In vielen Tillen diirften aller-

2 P, Eschweiler: Bildzauber im alten Agypten, a.a. 0., S. 263f; R. K. Ritner: The Me-
chanics of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993, S. 92-110.
Zu den Heilstatuen siehe zuletzt noch W. Gutekunst: Textgeschichtliche Studien zum
Verjiingungsspruch (Text B) auf Horusstelen und Heilstatuen, Diss. Gottingen 1992,

Analogiedenken A 73

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

dings lautliche Analogien der Bezeichnung vorliegen, wie die gleich
zu zitierenden Beispiele fir komplexe Analogien zeigen. Auch wenn
Amulette hiufig nur als Talismane getragen worden sein diirften,
mufs ihre eigentliche Funktion als weiterreichend bestimmt werden:
Personen, die bedroht oder schon von Irregularitdt betroffen sind,
sollen wieder in die reguldre Ordnung eingefiigt werden, wobei
Amulette eine direkte Analogie zu Strukturen dieser Ordnung her-
stellen. Amulette sind Ansatzpunkte, wo Heka als ordnende Energie
auf die kranke Person einwirkt.

Die erneute Einbindung irreguldrer Fille in das sinnvolle
Geflige der Welt erfolgt in vielen Féllen nicht durch einzelne Analo-
gien, sondern durch zwei oder mehr Verkniipfungen. Mehrfache
Analogien erhohen die Effizienz der Riickbindung. In Papyrus Deir
el-Medine 1 vso. 4,5 — 5,2 lesen wir:

»Gegriifit seist du, Zwerg inmitten des Himmels! Komm, daf3 du den NN
rettest, wie du den Schwimmenden rettest am Tag des Vereinigens mit der
Erde. Was all das betrifft, das losgeldst ist, das bse ist und sich anschickt,
gegen den NN zu kommen: Wehre es ab von dem, gegen den es angehen will!
Dieser Spruch wird gesprochen zu den Ohren. Er [Der Zwerg] wird gegeben
an seinen Hals. Desgleichen der Zwerg, der (hier) in Schrift vorliegt, aus
Wachs. Er wird gegeben an seinen Hals.«

In einer Mehrfachanalogie wird das Amulett in Zwerggestalt als wir-
kungsmachtiger Ableger des »Zwerges inmitten des Himmels« (of-
fenbar des Sonnengottes Re) selbst verstanden und der bedrohte
Mensch in Analogie zu dem geretteten »Schwimmenden« (Osiris).
Gleichzeitig liegt offenbar eine sprachliche Analogie vor, wie auch
der Papyrus Insinger davon spricht, daf$ »der kleine Zwerg grofs ist
aufgrund seines Namens«'*: Der Zwerg (néme) ist Re, der »Herr der
Maat« (zu dieser Zeit etwa nemmej gesprochen?).

Eine Mehrfachanalogie bietet auch ein Spruch des spiten magi-

Trier 1995; L. Kékosy: Heilstatuen in den Tempeln, in: D. Kurth (Hrsg.): 3. Agyptologi-
sche Tempeltagung: Systeme und Programme der dgyptischen Tempeldekoration (AAT,
Bd. 33, 1), Wiesbaden 1995, S. 91-98.

12 Innerhalb von Kapitel 20 des Papyrus Insinger, in dem Amulette behandelt werden.
14 Vgl. . Hoffmann: Der Kampf um den Panzer des Inaros. Studien zum P. Krall und
seiner Stellung innerhalb des Inaros-Petubastis-Zyklus, Wien 1996, S. 30, und J. F.
Quack: Dekane und Gliedervergottung. Altigyptische Traditionen im Apokryphon Jo-
hannis, in: JAC, Bd. 38 (1995), S. 97-122: hier S. 118.

74 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

schen Papyrus Brooklyn, der den Text der Heilstatue Ramses’ IT1.
aufnimmt:

»Worte zu sprechen iiber einen Léwen aus Fayence, auf einen Taden roten
Leinens aufgezogen. Er wird gegeben einem Manne an seinen Arm. Als
Schutz des Schlafzimmers wird er gegeben. [Spruchtext:] Er (der Konig) ist
ein Lowe, der sich selbst schiitzt. Er ist der grofe Gott, der fiir seinen Bruder
kimpft. Wer ihn beiflen wird, wird nicht am Leben bleiben. Denn er ist ein
Lowe, der abwehrt Gétter und Geister. Er hat abgewehrt alle mannlichen und
weiblichen Schlangen, die mit ihren Maulern beifsen.«

Das Lowenamulett vollzieht die Analogie mit dem als Lowe unbe-
siegbaren Konig, womit dessen Krifte auf den Amuletttrager tiber-
gehen. Gleichzeitig diirfte auch hier eine sprachliche Analogie vor-
liegen, da die Bezeichnung fiir Fayence (tjehenet) das Verb tjehen
»mit jemandem im Kampf zusammentretfen« assoziiert. Das Ta-
yenceamulett des Lowen entspricht also durch die Materialbezeich-
nung von vornherein dem kimpfenden Lowen. Die komplexe Vor-
schrift eines Spruches der Zauberspriiche fiir Mutter und Kind“e
vollzieht die Analogie des fieberkranken Kindes mit dem Horuskind
und kntipft weitere Analogien an mehrere dem Patienten aufgelegte
Amulette: das Siegel (chetem) soll die Krankheitsddmonen einschlie-
Ben (chetem), das Krokodil-Amulett greift die Damonen an; das
Handamulett beschiitzt den Leib des Kindes; die Perlen aus blauem
Amethyst (hemaget) sollen bewirken, daf$ die Gefahr weicht (hem

gaut).

5. Beispiel

Die Praxis altagyptischer Magie als System und ihre Komplementa-
ritdt zu anderen Regelsystemen soll nun aufgrund eines Anwen-
dungsbereichs ndher skizziert werden: der Bedrohung der Gesund-

15 Papyrus Brooklyn 47.218.138, 13,9-14: 1.-C. Goyon: Un paralléle tardif d'une for-
mule des inscriptions de la statue prophylacticque de Ramses III au Musée du Caire
(Papyrus Brooklyn 47.218.138, col. x+13, 9 a 15), in: JEA, Bd. 57 (1971), S. 154-159;
E. Drioton: Une statue prophylactique de Ramses 111, in: ASAE, Bd. 39 (1939), S. 57-89;
P. Eschweiler: Bildzauber im alten Agypten. Die Verwendung von Bildern und Gegen-
stinden in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Reiches
(OBO, Bd. 137), Freiburg i. U., Géttingen 1994, S. 58 1.

e P Eschweiler (wie Anm. 115), S. 70 (Papyrus Berlin 3027 vso. 2,2-7).

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

75


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Thomas Schneider

heit des einzelnen Menschen. Krankheiten stellen eine der haupt-
sachlichen Stérungen der Ordnung dar, die den Einsatz von Medizin,
aber auch von Magie erforderlich machen. Magische Spriiche richten
sich tiber allgemeine Gefahrdungen des einzelnen, die Krankheiten
einschliefflen'”, hinaus speziell gegen einzelne Krankheiten und
(Krankheits-)Damonen™®, Fieber', Gift von Schlangen und Skorpio-
nen'®, Bauchschmerzen, Verbrennungen und Kopfschmerzen',
Kinderkrankheiten'®, gegen Komplikationen bei Schwangerschaft
und Geburt'®, Albtraume'®, gegen Hundebisse, Erstickungsgefahr,
Gicht und Fieber'® und Beeintrachtigungen der Sehkraft!?.

7 Etwa in Papyrus Turin 1995+1996; Papyrus Chester-Beatty VIII, XV; Papyrus
Brooklyn 47.218.156); Papyrus Ramesseum IX.

1% Etwa in Papyrus Ramesseum C; Papyrus Turin 1995+1996 rto.; Papyrus Chester-
Beatty VIII; Papyrus BM 10731; Papyrus Ramesseum VIII; Magischer Papyrus Leiden
1343 + 345.

¥ Etwa in den Papyri Chester-Beatty-Papyri; Papyrus BM 10808.

120 Etwa in Papyrus Turin 54003; Papyrus Ramesseum X; Papyrus Turin Cat. 1993;
Papyri Chester-Beatty; Magischer Papyrus des Vatikan; Brooklyner Schlangenpapyrus;
Papyrus Leiden I 349; Papyrus Turin Cat. 1993; auf Horusstelen, dem Socle Béhague, in
der Heilkapelle von Karnak (C. Traunecker: Une chapelle de magie guérisseuse sur le
parvis du temple de Mout a Karnak, in: JTARCE, Bd. 20 (1983), S. 65-92).

2 Etwa in Pap. Leiden I 348.

22 Etwa in den Zauberspriichen fiir Mutter und Kind (Papyrus Berlin 3027); Papyrus
Brooklyn 47.218.2.

2% Etwa in Papyrus Ramesseum IV, den Zauberspriichen fiir Mutter und Kind (Papyrus
Berlin 3027); Papyrus Leiden I 348; dem hieratischen magischen Papyrus in Kéln (wie
Anm. 67).

4 Etwa in Papyrus Ramesseum XVI; Papyrus Leiden I 348, Spruch 36; O. Gardiner 363;
Papyrus Chester-Beatty-Papyri III. Die erhaltenen Beschworungen gegen Albtriume
fithren diese aber auf Didmonen zuriick; gehandelt wird nicht priventiv (um keine Alb-
triume zu haben), sondern withrend der akuten Bedrohung durch die Traumbilder. Alb-
triume werden phinomenologisch wie eine Krankheit behandelt. Bis zu einem gewissen
Grad verhilt es sich auch mit dem Liebeszauber oder erotischen Zauber so. In einigen
koptischen Liebeszaubern, die &ltere Vorgaben aufnehmen, wird die uns vom Heilzau-
ber bekannte Horus-Isis-Konstellation angewandt (z. B. Pergament Schmidt 2: M. Mey-
er und R. Smith (Hrsg.): Ancient Christian Magic. Coptic Texts of Ritual Power, San
Francisco 1994, S. 152{.). Horus — d. h. ein konkreter Mann — ist verzweifelt, weil er eine
oder mehrere Frauen begehrt, die ihn aber abweisen. Er weint, und seine Mutter Isis
verhilft ihm durch Magie zur Erfiillung seiner Liebe bzw. sexuellen Begierde. Auflerlich
wird unerfiillte Liebe also mit einer Krankheit gleichgesetzt. Es handelt sich hier aber
um einen Fall von Machtzauber, nicht die Wiederherstellung von Maat.

2 Etwa im demotischen Magischen Papyrus London/Leiden; Papyrus Leiden J 383;
Papyrus BM 10070.

16 Etwa in Papyrus Turin 54003.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

In den Texten wird Magie teilweise in Verbindung mit medizi-
nischen Handlungen angewendet, parallel dazu oder auch nachein-
ander. Im Wundbuch des Papyrus Smith findet sich beispielsweise in
Fall 25 eine rein medizinische Behandlungsvorschrift (» Heilanwei-
sung einer Knochenverschiebung an seinem Unterkiefer«), in Fall 9
die »Heilanweisung einer Wunde an seiner Stirn, wenn die Schale
des Schiidels gebrochen ist«, die eine magische Handlung impliziert.
Dieses Nebeneinander von medizinischen und magischen Handlun-
gen fiihrte in der dgyptologischen Forschung héufig zu abwertenden
Beurteilungen; z.B. der, die dgyptische Medizin habe sich von den
Zwingen magischen Bewufitseins nicht l6sen kénnen.'” Vertreter
dieser Meinung argumentierten, daf§ der Anteil magischer Elemente
in den medizinischen Texten gering sei: von den 850 Einzeltexten des
medizinischen Papyrus Ebers aus der 18. Dynastie seien nur 2 % ma-
gisch, unter den insgesamt etwa 1200 Rezepten und Abhandlungen
aller medizinischen Texte fdnden sich nur 30 Zaubertexte. W. We-
stendorf'® hat aber erkannt, daf§ die Forschung bei dieser Beurtei-
lung einem grundlegenden Mifiverstindnis aufgesessen ist und sich
der eigentliche Anteil von Magie in den groffen medizinischen Sam-
melhandschriften auf 100% erhoht. Zu jeder der grundlegenden
drztlichen und pharmakologischen Handlungen wurden namlich so-
genannte Begleitspriiche rezitiert, die als standardisierte Beschwo-
rungen aber nur an einem Ort des Textes schriftlich festgehalten
und in der bisherigen Forschung falschlich nur einmal (statt bei je-
dem Tall erneut) gezdhlt wurden.

Verschiedene Erklarungsversuche, wann Magie und wann Me-
dizin angewendet wurde, lassen sich nicht bestédtigen, so die These,
dafl man nur bei medizinisch hoffnungslosen Fillen auf die Magie
zuriickgriff, sich bei heilbaren Krankheiten oder Unféllen aber an
die Medizin hielt. Ganz im Gegenteil wurden hoffnungslose Fille
aufgegeben, wihrend Magie auch gegen Bagatellerkrankungen wie
Schnupfen' eingesetzt wurde. Die Vermutung, dafd man bei dufle-
ren, kausal unbestrittenen Krankheitsursachen immer medizinisch

177 Daher schlieBt der grundlegende Grundriff der Medizin der Alten Agypter medizi-
nisch-magische Beschreibungen und Anweisungen meist aus und beriicksichtigt in der
Regel nur »richtig« medizinische Texte.

8 W. Westendorf: Erwachen der Heilkunst. Die Medizin im Alten Agypten, Ziirich
1992, S. 24f,; ders.: Handbuch der altigyptischen Medizin (HdO 1/36), Leiden, Boston,
Koln 1999, Bd. 1, S. 529-535 (S. 532 zu dem dadurch héheren Anteil des Zaubers).
1S, Sauneron: Le rhume d’Aninakhte, in: Kémi, Bd. 20 (1970), S. 7-18.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

77


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Thomas Schneider

vorgegangen sei, bei duflerlich nicht diagnostizierbaren Ursachen, die
man als Einwirkung von Démonen betrachtete, dagegen magisch,
lafst sich durch Gegenbeispiele widerlegen.® Auch der Erkléarungs-
ansatz von E. Hornung, wonach das Nebeneinander von technischer
Medizin und Magie sich dadurch erkldre, dafd die Magie die nicht
technisch heilbaren Aspekte einer Krankheit bekimpfe (»Ein dgypti-
scher Arzt ist auch Zauberer, d.h. Seelenarzt, der den Dimon der
Krankheit bannt und fiir eine ideale Therapie die Wirkung von Heil-
mittel, Amulett und Zauberspruch kombiniert«'®), vollzieht eine
Ausgrenzung von Magie, die dem Befund nicht entspricht. Nach
dgyptischer Auffassung ist Magie nicht weniger technisch als Medi-
zin.

Ein Spruch tber eine als »Austlui« bezeichnete Seuche, die
auch als Asiatin angesprochen und mit der Uberschwemmung ver-
bunden wird, mége das magische Vorgehen gegen eine Krankheit
illustrieren:

»Den Ausflufl abwehren von allen Gliedern des Kindes. Du bist Horus, nach-
dem du als Horus erwacht bist, du bist der lebendige Horus. Die Krankheit
abwehren, die in deinem Kérper ist, das Leiden, das in deinen Gliedern ist.
Das (Eiter-)Gerinnsel — ein Krokodil, das dahinschnellt inmitten des Flusses,
eine Schlange, deren Gift schnell voraneilt, ein Messer in den Hénden des
tiichtigen Schlachters. Frifs nicht, Geschwulst seines Gesichts! Greif nicht
iiber auf sein Gehirn! Weiche zuriick, Eindringende! Beseitigt seien (?) ihre
Schleimstoffe, abgewendet [0.4.] ihr 6liger Eiter. FliefSe ab (?), Ausflufi, geh
hinab auf den Boden! Geschwiir(vereiterung), Bruder des Blutes, Freund des
Eiters, Vater der Geschwulst, Ausflufs, der Oberigypten durchzieht (?).
Komm, auf daff Du ruhst, indem zu dem Ort gelangt bist, wo deine schénen
Frauen sind, an deren Haar man Myrrhe und an deren Achseln man frischen
Weihrauch gegeben hat. Fliele aus (?), Ausfluf3, geh hinab auf den Boden!
Greif nicht iiber auf seinen Kopf! Weiche zuriick, Sekret! Greif nicht iiber
auf seinen Scheitel! Weiche zuriick, Schleim, von ihm! Greif nicht iiber auf
seine Stirn! Weiche zuriick, Verrunzelung! Greif nicht iiber auf seine Augen-
brauen! Weiche zuriick! Kahlheit! Greife nicht iiber auf seine Augen! Wei-
che zuriick, [Augenkrankheit]! Weiche zuriick, Triibung! (usw.)«*

180 'W. Westendorf: Handbuch der altigyptischen Medizin (HdO 1/36), Leiden, Boston,
Kosln 1999, Bd. 1, S. 528.

Bl E.Hornung: Die Macht des Zaubers, in: ders.. Geist der Pharaonenzeit, Ziirich,
Miinchen 1989, S. 51-66: hier S. 61.

% Spruch E der Zauberspriiche fiir Mutter und Kind, XVILIL.10-XIX.V. 7.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

Der Spruch vollzieht einleitend die Analogie des Patienten mit dem
lebendigen Horuskind, spater des Ddmons mit einer (aus der chaoti-
schen Welt aulerhalb Agyptens stammenden) Asiatin. Die katalog-
artige Aufzdhlung aller moglichen Erscheinungsformen und Namen
strebt nach einer umfassenden Kontrolle, der kein Angriffspunkt
entgeht.

Die Verbindung von Medizin und Magie wurde traditionell ne-
gativ, zumindest skeptisch beurteilt. Auch die gegenwirtigen Erkla-
rungsmodelle haben sich von dieser Position nicht grundsatzlich
gelost und beurteilen die Verwendung von Magie nicht aus dem Sy-
stem heraus, sondern von einer modernen, naturwissenschaftlich ge-
pragten Warte.

John F. Nunn, Arzt und Verfasser einer neueren Monographie
zur dgyptischen Medizin'*, warnt davor, die Magie als fir den Hei-
lungsprozefs irrelevant zu betrachten. Er sieht in ihr aber nicht ein
tatsachlich operativ wirksames Instrumentarium, sondern unterstellt
ihr den auch in der modernen Medizin bedeutsamen Heileffekt, wie
er durch Suggestion und Erwartung erzielt wird. Angesichts relativ
weniger pharmakologisch wirksamer Arzneien sei es verniinftig ge-
wesen, auf diesen Plazebo-Effekt zu vertrauen, der durch die Sug-
gestion der Magie und das Aussprechen eines Zauberspruchs ver-
starkt worden sei. Nur in wenigen Fallen erkennt Nunn eine
rationale Grundlage fiir das, was angeblich als Magie erscheint, an,
so wenn der vom Tag des Pfliickens abhidngige, damit stark fluktuie-
rende Gehalt an Morphinen in gewissen Krdutern magisch erklart
worden sei. Die Funktionalitdt dgyptischer Magie bei Krankheit be-
ruht jedoch, wie oben gezeigt wurde, nicht auf suggestiver Verstir-
kung pharmakologisch unwirksamer Medikamente, sondern darauf,
dafl Magie den Krankheitsfall mit unangreifbaren Analogien — stér-
ker als alle Medikamente — an die geordnete Welt ankniipft.

Problematisch ist auch der Ansatz W. Westendorfs, der der Be-
deutung von Magie bei der Darstellung dgyptischer Medizin zwar
einen vorderen Platz einrdumt, jedoch von einem tiberholten Evolu-
tionsschema dgyptischer Geistesgeschichte ausgeht, das an die religi-
onsethnologischen Thesen eines Tyler bzw. Frazer erinnert. Nach der
dédmonisch geprdagten Geisteswelt der Vorgeschichte habe das Alte

% Vgl. oben die Bedeutung der Kenntnis des Krankheitsnamens (Text zu Anm. 96).
¥ P Nunn: Ancient Egyptian Medicine, London 1996. Die folgende Beurteilung findet
sich auf S. 96-112 (»Magic and Religion in Medicine«).

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

79


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

Reich in einem »Taumel der Selbstiiberschitzung« und der Vorstel-
lung allumfassender Machbarkeit die Bliitezeit der dgyptischen Me-
dizin heraufgefiihrt, von der Agypten dann angeblich jahrtausende-
lang zehrte. Diese Bliitezeit dgyptischer Medizin sei rational und fast
zauberfrei gewesen, wihrend nach dem Alten Reich das naturwissen-
schaftliche Erkenntnisstreben gelahmt gewesen sei und ein Riickfall
in iiberholte magische Denkmuster zu konstatieren sei. Gegen dieses
Schema® ist einzuwenden, dafs sich eine zauberfreie Anfangszeit
dgyptischer Medizin nicht belegen laf3t.2% SchliefSlich unterstellt
Westendorfs Kritik am mangelnden naturwissenschaftlichen Er-
kenntnisstreben, die dgyptische Kultur habe dhnliche Denkmodelle
und Erkenntnisinteressen wie die europiische Moderne verfolgt.
Wo sie seinen Vorgaben nicht geniigt, wird sie disqualifiziert.™”

Daf im Gegensatz dazu der Agypter gerade in der Komplemen-
taritdt von Magie und Medizin ein sinnvolles Instrumentarium zur
Etablierung von Ordnung sah, fiihrt ein Passus des medizinischen
Papyrus Ebers aus: »Wirksam ist der Zauber zusammen mit dem
Heilmittel, wirksam ist das Heilmittel zusammen mit dem Zauber.«
Die alle Bereiche der dgyptischen Welt tibergreifende Magie kann in
jedem einzelnen —z.B. in der Medizin — komplementér zu einem dort
entwickelten spezifischen Instrumentarium wirksam werden.

15 W. Westendorf: Erwachen der Heilkunst. Die Medizin im Alten Agypten, Ziirich
1992. Die im folgenden referierte Beurteilung Westendorfs findet sich dort S.19-39
(»Der Zauber in den medizinischen Texten«) und ebenso auch bei ders.: Handbuch der
altigyptischen Medizin (HdO 1/36), Leiden, Boston, K8In 1999, Bd. 1, S. 1-3.

% Die {iberlieferte Fassung des von Westendorf als Kronzeuge angefithrten medizi-
nischen Papyrus Smith stammt aus dem Neuen Reich, und auch wenn mit einem héhe-
ren Alter der Vorlage zu rechnen wire, so finden sich doch auch hier schon nebenein-
ander medizinische und magische Anweisungen. Dasselbe gilt fiir alle sicher vor das
Neue Reich datierbaren medizinischen Texte. Auerdem ist gerade fiir die dltere Zeit,
worauf Ritner hinweist, ein grofler Uberlieferungsausfall zu veranschlagen; unsere me-
dizinischen Texte sind zufillige Einzelvertreter.

17 ‘Westendorf urteilt etwa, den »Identifizierungs-Zauber« (Magier = Anubis usw, d.h.
die Analogie des Aktanten) »mag der Agypter tatsdchlich geglaubt haben«; er spricht
von dem »staunenden Menschen«; dem »primitiven Deutungsvermdgen; einer »ver
trauensseligen Heilungsbereitschaft«. Der Fall 9 des medizinischen Papyrus Smith zei-
ge, daf die »ddmonische Seite der Medizin nicht total iiberwunden ist«.

80 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie
6. Epilog

Magie stellt in Agypten ein umfassendes, dufSerst genau durchdach-
tes und stringentes System dar. Es ist kein Aberglaube, hat auch mit
Glauben nichts zu tun, sondern kann eher mit physikalischer Begriff-
lichkeit erkldrt werden.’® Als moglicherweise leistungsfahiges Mo-
dell zu ihrem Verstindnis bietet sich die moderne Chaos-Theorie an.
Auf sie wird auch in dgyptologischen Arbeiten schon vereinzelt (etwa
von M. Gorg, R. van Walsem) rekurriert.™® Sie wird auch der zwei-
fachen Verwendung des dgyptischen Begriffs Heka (Magie) gerecht,
der — erstens — ein Grundelement der Welt — neben der Maat — be-
zeichnet, dem sich die Entstehung der Welt tiberhaupt erst verdankt
und das ihre weitere Existenz garantiert, und — zweitens — den kon-
kreten Vorgang, mit dem eine drohende Auflgsung der Ordnung ver-
hindert und das gefdhrdete Objekt in die Ordnung reintegriert wird.

(1) Zahlreiche Erscheinungsformen in unserer Welt entsprechen
nicht der klassischen, linearen, sondern einer nichtlinearen, soge-
nannten fraktalen Geometrie — in den Worten Benoit B. Mandel-
brots: »Clouds are not spheres, mountains are not cones, coastlines
are not circles, and bark is not smooth, nor does lightning travel in a
straight line.«™ Die Chaos-Forschung untersucht diese nichtlinea-
ren, komplexen Strukturen, die sich durch Iteration aus einfachen
Grundwerten erzeugen lassen und sich selbstdhnlich sind, d.h. in
der formalen Gestalt auf allen Betrachtungsstufen gleichen (Mandel-
brot- und Julia-Mengen). Sie begegnen nicht nur in Erscheinungen
der Natur (Verdstelung von Baumen, Turbulenzen in Flissigkeiten,
Entladung von Blitzen), sondern auch in der Entwicklung von Tier-
populationen, der menschlichen Evolution und dem Zustandekom-
men von Kreativitit. In Analogie konnte Maat (»das was gerichtet

1 E.Hornung: Die Macht des Zaubers, in: ders.: Geist der Pharaonenzeit, Ziirich,
Miinchen 1989, S. 51-66: hier S. 61.

¥ M. Gérg: Zeit als Geburt aus Chaos und Raum. Religionsgeschichtliche Entwick-
lungsschemata in Agypten und der Bibel. — Oder: Warum fithren uns Weihnachts-
mythos und Chaostheorie nach Altigypten?, in: K. Weis (Hrsg.): Was ist Zeit? Teil II:
Entwicklung und Herrschaft der Zeit in Wissenschaft, Technik und Religion, 2. Aufl.
Miinchen 1997, S. 89-116; R. van Walsem: The Struggle Against Chaos as a >Strange
Attractorcin Ancient Egyptian Culture. A Descriptive Model for the >Chaoticc Develop-
ment of Cultural Systems, in: Jacobus van Dijk (Hrsg.): Essays on Ancient Egypt in
Honour of Herman te Velde, Groningen 1997, S. 317-342.

¥ B.B. Mandelbrot: The Fractal Geometry of Nature. Updated and Augmented, New
York 1983, S. 1.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

81


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

ist«) allen geraden, linearen Strukturen der klassischen Geometrie
und Mathematik vergleichbar sein, Heka dagegen allen nichtlinea-
ren, komplexen Erscheinungen.

(2) Die Chaos-Forschung untersucht, wie sich aus stabilen
Grundgegebenheiten unvorhersehbar verhaltende Systeme entwik-
keln, die von Ordnung in chaotische Turbulenzen iibergehen. Der-
artige Vorginge laufen von klar definierten Ausgangsbedingungen
aus und innerhalb bestimmter Stabilititsgrenzen auf bestimmte
Zielpunkte zu (sogenannte Attraktoren). Dabei wird unterschieden
zwischen dem deterministischen Chaos (z.B. der zundchst geord-
neten, determinierten Stromung, die dann chaotisch wird) und dem
dissipativen Chaos (z. B. dem menschlichen Kérper), dessen Ordnung
nur durch stdndige Energiezufuhr aufrechterhalten werden kann und
sonst auseinanderfallt. Diese Vorgidnge lassen eine temporéare Stabi-
litat zwischen den zwei Zustinden Ordnung und Chaos erkennen.
Genau diesen Platz besetzen auch die Zielobjekte altdgyptischer Ma-
gie. Es handelt sich immer um Systeme (kranke Personen, gefihr-
detes Vieh, das bedrohte Agypten), die dem Bereich der Ordnung
angehorten, durch eine (aktuelle oder potentielle) Verdnderung aber
aus dieser Stabilitdt herausbrechen und in einen chaotischen Zustand
(Tod, Zerfall) abzugleiten drohen. Die altdgyptische Magie bindet
diese in ihrer Stabilitdt tangierten Systeme durch Analogien an die
sinnhafte Ordnung zuriick und restituiert ihre Stabilitit. Auch die
Chaos-Theorie fragt, wo und weshalb Regelhaftigkeit erhalten bleibt
und wie es maglich ist, chaotisches Systemverhalten in kontrollierter
Weise in reguldres Verhalten tiberzufiihren. Auch der sogenannte
»Schmetterlingseffekt« der Chaos-Theorie — minimale Abweichun-
gen von bestimmten Ausgangsbedingungen konnen unabschitzbare
Konsequenzen nach sich ziehen — findet seine Entsprechung im Sy-
stem #dgyptischer Magie: die Krankheit nur eines einzigen Kindes ist
eine potentielle Bedrohung der gesamten Welt.

Eine Neubeurteilung altagyptischer Magie aus dem Selbstverstidnd-
nis dieses Systems und seiner analogen Funktionsweisen heraus (un-
beeinflufit durch die zu Beginn dieses Beitrags erwdhnten Pramissen
der alteren Forschung') verspricht eine neue Sicht eines zentralen

Vgl hier noch das Plidoyer S. Saunerons fiir eine positive Einstellung zur altigyp-
tischen Magie, bei dem aber dennoch die evolutionistischen Téne noch nicht ganz ver-
stummt sind (S. Sauneron: Le monde du magicien égyptien, in: D. Bernot u.a. [Hrsg.]:

82 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

Elementes altagyptischer Kultur. Altdgyptische Magie erscheint
dann nicht als irrationale Verirrung, sondern als bedeutende ratio-
nale Errungenschaft.

Abkiirzungsverzeichnis

AAT Agypten und Altes Testament

ActaOr  Acta Orientalia

AgAbh  Agyptologische Abhandlungen

AH Aegyptiaca Helvetica

ASAE  Annales du Service des Antiquités de 1'Egypte

BdE Bibliotheque d’étude

BIFAO  Bulletin de I'Institut Francais d’Archéologie Orientale
CT Coffin Texts

GGA Gottingische Gelehrte Anzeigen

GOF Gottinger Orient-Forschungen

JAC Jahrbuch fiir Antike und Christentum

JANES  Journal for Ancient Near Eastern Studies

JARCE  Journal of the American Research Center in Egypt
JEA Journal of Egyptian Archaeology

JEOL Jaarbuch Ex Oriente Lux

MDAIK  Mitteilungen des Deutschen Archdologischen Instituts Kairo
OBO Orbis Biblicus et Orientalis

Le monde du sorcier [Sources orientales, Bd. 7], Paris 1966, S. 27-65: hier S.27): »Le
diable et les sorcigres du moyen age ont gaté pour nous la notion de magie; nous sommes
portés & y voir un art maudit, voué aux ténebres, secret par essence, et tirant son effica-
cité d’'une inavouable compromission avec les puissances de I’enfer. Or, si nous voulons
comprendre un peu ce que fut la magie aux bords du Nil, il faudra nous défaire de ces
images trop familigres et passablement livresque. Nous y découvrirons en effet un effort
rationnel pour comprendre I'origine des forces qui régissent ce monde, et pour tenter de
les maitriser; nous serons loin, bien entendu, d’une interpretation physigue du monde,
et de la recherche de lois, ou méme de causes; les Fléates n’ont pas encore amorcé ce
grand mouvement de pensée qui devait qui devait &tre décisif pour I’avenir humain; la
ol nous irons quérir la magie égyptienne, nous trouverons un monde ot les phénoma-
nes naturels sont noyés dans le mythe, et ot la seule >loic reconnue est celle des retours
analogiques. Mais la magie égyptienne, dans son effort pour modifier I’ordre naturel des
choses, & partir d’une certaine interprétation des circonstances qui déterminent cet ordre
naturel, constitue un premier effort intellectuel pour régir l'univers et y affirmer la
transcendance de ’esprit; sous une forme encore confuse et embryonnaire, cette magie
peut donc déja passer pour une >sciencec. C’est donc avec une certaine sympathie que
nous devrons parcourir ces textes souvent bien étranges — sympathie que I’on doit a tout
effort tendant & arracher une humanité encore a ses débuts a son élémentaire passivité
devant ce qui échappe a sa régie.«

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

&3


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

o ki i i

Abb. 1: Heka und Maat hinter dem Totenrichter Osiris (Papyrus Wien 3859
des Chonsumes; Kunsthistorisches Museum, Wien)

OMRO  Oudheidkundige Mededelingen uit het Rijksmusem van Oudheden te Leiden

Or Orientalia
PSBA  Proceedings of the Society for Biblical Archaeology
PT Pyramid Texts

RdE Revue d’égyptologie

SAK Studien zur altdgyptischen Kultur

SAOC  Studies in Ancient Oriental Civilizations

WdAO  Welt des Orients

ZAS Zeitschrift fiir agyptische Sprache und Altertumskunde

84  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

(uopuo

Wnasn ysnirg ay |, g ‘peljusaisy snikdey) o1ydeIRL]

Y U0A U2119G USpIaq NZ JERJA pun e

85

A

°H ‘T 99V

S

Analogiedenken

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma und
seine rationalitatstypologischen Konstanten

Grundlagen des Analogiedenkens™

Manuel Bachmann

1. Indikatoren des hermetischen Wissenschaftsparadigmas

Goethes Farbenkreis darf als Symbol fiir eine andere« Wissenschaft
gelten: fiir eine Wissenschaft, deren Erklarungsideal in bezug auf die
Phinomene »Totalitit und Harmonie«' ist. Der Dichter, der seine
bleibende Leistung in seiner naturwissenschaftlichen Forschung sah,
griff gegen den mathematischen Geist der zeitgendssischen Physik
mit seinem Farbenkreis das Gedankengut der hermetischen? Tradi-
tion wieder auf und formte es neu. Es darf nicht erstaunen, wenn
Gray® im Farbenkreis angewandte Alchemie zu finden glaubte: das
zum Kulminationspunkt der Farben Blau und Gelb ausgezeichnete
Purpurrot als die Farbe des Steins der Weisen, der Endstufe des alche-
mischen Prozesses. Auch wenn Grays These mit guten Griinden in
Schranken gewiesen wurde* — Goethe griff hier weniger auf die Al-

* Erweiterte Fassung eines Vortrages, der im August 1997 in Eisenach anléflich der
Hainstein-Tagung >Homdopathische Wahlverwandtschaften< gehalten wurde.

! Goethes Werke (Sophien-Ausgabe), 2. Abt.: Goethes Naturwissenschaftliche Schrif-
ten, Bd. 1: Zur Farbenlehre: Didaktischer Theil, Weimar 1890, S. 321-325.

? Der Begriff shermetisch« ist in dem Sinne zu verstehen, den J. Evola: La tradizione
ermetica, Bari 1931, und in Berufung auf diesen insbesondere Gustav Friedrich Hart-
laub in seinen zahlreichen Untersuchungen zum Komplex von Kunst und Magie, spéter
dann auch F A. Yates: Giordano Bruno and the Hermetic Tradition, London 1964, und
R. Ch. Zimmermann: Das Welthild des jungen Goethe, Bd. 1: Elemente und Fundamen-
te, Miinchen 1969, prigten: als Priadikat der vielfdltigen Uberlieferungsstringe der In-
halte der Geheimwissenschaften, der Naturmystik, der occulta philosophia. A. Taivre:
Accés de l'ésotérisme occidental, Paris 1986, benutzt hierfiir — annihernd austauschbar
mit >hermetisch« — den Ausdruck resoterisch«. Siehe auch das Folgende.

® R.D. Gray: Goethe, the Alchemist. A Study of Alchemical Symbolism in Goethe’s
Literary and Scientific Works, Cambridge University Press 1952, S. 101-132.

* Von R. C. Zimmermann: Goethes Verhiiltnis zur Naturmystik am Beispiel seiner Far-
benlehre, in: A. Faivre und R. C. Zimmermann (Hrsg.): Epocken der Naturmystik. Her-
metische Tradition im wissenschaftlichen Fortschritt, Berlin 1979, S. 333-363.

86 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Abb. 1: Goethes Farbenkreis
aus: Gray: Goethe (1952),
S. 112

chemie als vielmehr auf prismatische Experimente zuriick —, so laf3t
der Farbenkreis sehr wohl einen eindeutigen Bezug zur Alchemie
erkennen, ja zur gesamten hermetischen Tradition. Das Hermetische
verrit sich in der Ordnungsstruktur, die der Farbenkreis zeichnet: in
der Ordnungsstruktur von Symmetrie und Polaritit. Nicht nur spielt
sie in der Hermetik eine eminente Rolle, vielmehr 1483t sich iiber
Konzeptionen von Symmetrie und Polaritit die Hermetik als ein spe-
zifisches Wissenschaftsparadigma fassen. Denn Symmetrie und Po-
laritat sind Konstanten des hermetischen Paradigmas und in diesem
Sinne dessen rationalititstypologische Indikatoren. Sie weisen auf
ein eigenstindiges Denk- und Symbolsystem, fiir dessen Verstindnis
vom Standpunkt gegenwirtig etablierter Wissenschaft aus wenig
oder gar nichts zu leisten ist.

Spricht man von Hermetik, so denkt man an Hermes Trismegi-
stos, den imagindren Ubervater des griechisch-orientalischen Syn-
kretismus. Hermes Trismegistos ist einerseits ein Gott, der Gott aller
Magier, Alchemisten und Astrologen, andererseits ist er ein Einge-
weihter der Vorzeit, Stifter aller Geheimwissenschaften. Als solcher
wird er oft in der Reihe anderer Eingeweihter wie Moses, Ostanes
oder Zarathustra genannt. Entscheidend an Hermes Trismegistos ist
nicht, daf3 er keine historisch nachweisbare Person ist. Seine Bedeu-
tung ergibt sich vielmehr daraus, dafi er die Gestalt eines Lichttrigers
verkorpert, die von der geistigen Produktivitidt zweier Jahrtausende

Analogiedenken A 87

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

&8

Manuel Bachmann

aufgeladen wird.” Sogar seine Himmelfahrt ist bezeugt. So erhalt
sein Name — der Dreimalgrofite —, beladen mit den Imaginationen
des Orients und des Abendlandes, ein Gewicht, das nur von wenigen
anderen aufgewogen wird. Als Stifter aller geheimen Kiinste und
Wissenschaften ist Hermes Trismegistos der imagindre Verfasser un-
zahliger Werke der griechischen und arabischen Literatur. Eine
Sammlung von Schriften, deren Inhalt als »theosophisch«® bezeich-
net wird, ist heute als sogenanntes Corpus Hermeticum’ bekannt.
Einerseits wollen diese Texte erlésende Weisheit vermitteln und
riicken in die Ndhe der Gnosis, andererseits entwerfen sie eine Kos-
mologie. Darin aber erschdpft sich die Hermetik noch nicht. Es exi-
stiert auch eine Hermetische Literatur magischen, astrologischen,
medizinischen und alchemischen Inhalts.® Dieser Umstand verleitete
in der Forschung zur Unterscheidung zwischen hermétisme savant
und hermétisme populaire (Festugiere), fiir die zweite Gruppe eine
dufserst unzutretfende Charakterisierung, da gerade die Astrologie,
Alchemie und Magie Arkandisziplinen waren und nur von einer gei-
stigen Elite betrieben werden konnten.” Die Alchemie sei hier sogar
hervorgehoben und ausdriicklich dem Gesamtgebiet der Hermetik
eingeliedert. Denn die Alchemie hat mehr als jede andere Disziplin
sich auf Hermes Trismegistos berufen, sich spater nach ihm benannt
(ars hermetica) und seinen Namen in ihrer Fachterminologie ver-
ewigt (hermetisches Gefafs, hermetischer Verschlufs). Fir uns ent-
scheidend ist, daf3 erst in der Alchemie die hermetische Kosmologie
und deren Ordnungsmodelle sich zu einem greitbaren Paradigma
entwickelten, zu einem speziellen Typ von Universalwissenschaft,
der sich wesentlich tiber die Konzeption von Symmetrie- und Polari-
tatsstrukturen definiert. Deshalb ist im Riickgriff auf dieses Paradig-
ma mit dem Begriff sHermetik< zweierlei bezeichnet: einmal die Her-

® Eine Gesamtdarstellung der Hermes-Imaginationen gibt die Aufsatzsammlung von
A. Taivre: The Eternal Hermes. From Greek God to Alchemical Magus, Grand Rapids
1995.

¢ B.D. Haage: Alchemie im Mittelalter. Ideen und Bilder — von Zosimos bis Paracelsus,
Ziirich, Diisseldorf 1996, S. 78.

7 C. Colpe und J. Holzhausen: Das Corpus Hermeticum Deutsch. Ubersetzung, Darstel-
lung und Kommentierung in drei Teilen, Teil 1 und 2, Stuttgart-Bad Cannstatt 1997.

¢ Bearbeitet von A. J. Festugiére: La révélation d’Hermes Trismégiste, Bd. 1: I'astrolo-
gie et les sciences occultes, 2. Aufl. Paris 1950, Bd. 2: Le dieu cosmique, Paris 1949, Bd. 3:
Les doctrines de Idme, Paris 1953, Bd. 4: Le dieu inconnu et la gnose, Paris 1954.

° M. Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften im Islam, Leiden, Kéln 1972
(Handbuch der Orientalistik, Abt. 1, E.-Bd. 6, A. 2), S. 369.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

metischen (grofigeschrieben) Schriften: das Corpus Hermeticum,
zum anderen die hermetischen (kleingeschrieben) Wissenschaften
wie die Alchemie, aber auch die spitere Naturmystik, Theosophie
und Verwandtes — Hermetik ist hier ein Name fiir eine Familienahn-
lichkeit von Ideen.

In dieser Ausgangslage ist iber unseren Problemkomplex in
drei Punkten genauer Rechenschaft abzulegen. Erstens ist zu kléren,
inwiefern Symmetriekonzeptionen ein Wissenschaftsparadigma pra-
gen. Zweitens ist das hermetische Wissenschaftsparadigma tiber zwei
Ausformungen von Symmetrie und Polaritat konkret vorzufiihren:
tiber das Uroboros-Symbol und das Symbol des Hermaphroditen.
Zum dritten mochten wir diese Symbolik hinsichtlich des darin ko-
dierten Wissenschaftsparadigmas auslegen, das auf eine Eigengesetz-
lichkeit hermetischen Denkens hindeutet. Diese Eigengesetzlichkeit
und ihre immanente Schliissigkeit war es namlich, die bis auf Goe-
thes Tarbenlehre (und tber sie hinaus auf die Naturphilosophie
Schellings, Okens und Baaders) einwirkte.

2. Symmetrie und Paradigma

Um >Hermetik< von einem internen Standpunkt zu erforschen, der
sich gleicherweise am Mafsstab gegenwirtiger Begrifflichkeit orien-
tiert, sei auf eine wissenschaftstheoretische Betrachtungsweise
zuriickgegriffen. Eine solche operiert mit dem Begriff des Paradig-
mas, um verschiedene Wissenschaftstypen strukturell zu bestim-
men. Das Paradigma bildet den theoretischen Rahmen, in dem >Wis-
senschaftcvor sich geht, und zwar die Wissenschaft eines bestimmten
Sektors der Geistesgeschichte, sei es einer Epoche, sei es einer Tradi-
tion.? Dreierlei verkorpert dieser theoretische Rahmen: eine ge-
meinsame intuitive Grundeinstellung gegeniiber den Phanomenen,
einen Kanon der fiir wichtig erachteten Fragestellungen und der zu-
gelassenen Losungsmethoden, sodann ein Modell, das gegeniiber
empirischer Widerlegung immun ist, weil jedes Phanomen ihm ent-

10 Zum Paradigmenbegriff in der Wissenschaftstheorie vgl. W. Stegmiiller: Haupt-
stromungen der Gegenwartsphilosophie. Eine kritische Einfithrung, Bd. 3, Stuttgart
1986, S. 280ff. Entwickelt wurde die Paradigmentheorie von Th. S. Kuhn: Die Struktur
wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt a.M. 1967, zum Paradigmenbegriff bes.
S. 68ff.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

§9


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Manuel Bachmann

sprechend gedeutet wird. Jeder Wissenschaftstyp besitzt ein spezi-
fisches Paradigma; jeder Wissenschaftstyp deutet deshalb die Phéno-
mene jeweils anders. Die Beschreibung des Paradigmas ermdglicht,
in der Wissenschaftsgeschichte zwischen Theorien Unvergleichbar-
keiten auszumachen — Unvergleichbarkeiten der metatheoretischen
Voraussetzungen. Die hintergriindige Geschichte der Wissenschaf-
ten spielt sich auf der Ebene dieser Voraussetzungen ab, nicht auf
der Ebene der >Ergebnisse«. Diese sind eo ipso unverstandlich, sobald
ihre Voraussetzungen im weiteren Verlauf vergessen werden. Ge-
schieht dies, so gibt es zwischen den alten und neuen Theorien hin-
sichtlich ihrer Ergebnisse keinen gemeinsamen Mafistab mehr. Nicht
tiber die aus der Sicht der Spéteren ausgemachten Irrtiimer definiert
sich ein Wissenschaftstyp in der Wissenschaftsgeschichte. Trrte
Newton mit seiner Alchemie, mit seiner experimentellen Theologie,
mit seiner mystischen Physik?" Die Frage ist absurd, weil Newtons
alchemistische Begrifflichkeit ebenso wie seine theologische Pro-
blemstellung fiir den Physiker unserer Zeit bedeutungsloses Chine-
sisch ist und allein im Riickgriff auf den dahinterstehenden Theorie-
rahmen zu kldren wire.

St6it man zu paradigmentheoretischen Aufgabenstellungen
vor, ist es nicht mehr zuléssig, beispielsweise vom »unmdglichen
Projekt der Alchemie«® zu sprechen. Im Gegenteil, es erschlieffen
sich gerade die wissenschaftstypologisch bedeutsamen Maglichkei-
ten dieses Projekts. Dies soll im folgenden in Angriff genommen
werden, sekundiert von der Arbeitshypothese, ein Paradigma zeichne
sich, wenngleich nicht ausschliefilich, tber spezifische Symmetrie-
konzeptionen aus. Die Hermetik miifite demnach als spezifischer
Wissenschaftstyp gerade tiber nur ihr eigentiimliche Symmetriekon-
zeptionen verfiigen. Im Rahmen einer gréfieren Untersuchung zum
Symmetriebegriff sind solche von Mainzer® erstmals zur Sprache
gebracht worden. Hier geht es darum, den paradigmatischen Fun-
damentalstatus jener Konzeptionen herauszuarbeiten.

1t Zu Newtons Geheimwissenschaften vgl. B. ]. T. Dobbs: Alchemische Kosmogonie und
arianische Theologie bei Isaac Newton, in: Ch. Meinel (Hrsg.): Die Alchemie in der
europiischen Kultur- und Wissenschaftsgeschichte, Wiesbaden 1986 (Wolfenbiitteler
Forschungen, Bd. 32), S. 137-150.

2 G.Béhme und H. Bohme: Feuer, Wasser, Erde, Luft. Eine Kulturgeschichte der Ele-
mente, Miinchen 1996, S. 242.

¥ K. Mainzer: Symmetrien der Natur. Ein Handbuch zur Natur- und Wissenschafts-
philosophie, Berlin, New York 1988, S. 103-113.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Fiir eine enge Verbindung von Symmetriebegriff und Paradig-
ma spricht einiges. Fiir jegliche Form von Wirklichkeitserkenntnis
sind Symmetrievorstellungen von zentraler Bedeutung. Man beden-
ke die Funktion des Raumes als Medium der Erscheinungen! Im
Raum leben, erleben und denken wir. Besondere Bedeutung mufs
deshalb der Strukturierung des Raumes zukommen, einerseits in be-
zug auf die Apperzeption, andererseits in bezug auf die Realitédts-
bewiltigung durch Gestaltung der Umwelt. In bezug auf die Apper-
zeption kann die Tunktion des Raumes bereits mit dem Hinweis
deutlich gemacht werden, dafs jedes Selbst- und Weltbewuftsein auf
der Unterscheidung eines Innen und Auflen beruht, also auf einer
quasi-raumlichen Relation. Dieses Selbstbewufitsein gilt es nun, im
unendlichen Raum zu lokalisieren und hierfiir Grenzen der raum-
lichen Kontinuitit zu ziehen. Raumstrukturierung ist dabei grund-
satzlich immer dieselbe Operation: durch den Raum werden Sym-
metrieachsen gezogen. Aus der Konstruktion von Symmetrieachsen
gehen Kunst und Wissenschaft hervor, mithin die wesentlichen Ak-
tivititen des Geistes, im Chaos der Erscheinungen Objektivitat (Ge-
genstandlichkeit) zu gewinnen. Ornamentik, Plastik, Architektur
ebenso Dichtung, Musik, Rhetorik operieren mit Symmetrieregeln,
und zwar auch dort, wo diese gewollt verletzt werden.

Diese fundamentale Strukturierungsfunktion der Symmetrie
wird in der Naturwissenschaft geradezu auf den Begriff gebracht.
An einem Symmetrieprinzip lafsit sich die Grundoperation der ma-
thematischen Naturwissenschaften festmachen. Die rein mathemati-
sche Beschreibung von Natur folgt gewissen Selektionsprinzipien,
nur bestimmte aller denkbaren Losungen zu formulieren, arbeitet
mit Invarianzen, Wiederholungen und Parallelismen, Korresponden-
zen, Stufenfolgen, Prozefsgrenzen bis zur Systematik solcher Struk-
turen in mathematisierter Form, was alles der Behandlung einer
Mannigfaltigkeit aufgrund einer Symmetrielehre entspricht.™* *°
Der Bezug auf den Symmetriebegriff gilt nicht nur auf der methodo-
logischen Ebene der Naturwissenschaft. Er gilt auch fiir den Begriff

% Vgl. P. Niggli: Symmetrieprinzip und Naturwissenschaften, in: Studium Generale,
Bd. 2 (1949), S. 225-231.

5 Zum Symmetrieprinzip in den Naturwissenschaften vgl. L. Michel: Symmetry in
Physics, in: R. Wille (Hrsg.): Symmetrie in Geistes- und Naturwissenschaft, Berlin,
New York 1988, S.182-191; B. C. van Fraasen: Laws and Symmetry, Oxford 1989;
H. Genz und R. Decker: Symmetrie und Symmetriebrechung in der Physik, Braun-
schweig 1991; S. L. Altmann: Icons and Symmetries, Oxford 1992.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

91


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

des naturwissenschaftlichen Objekts. Die sogenannten Naturgesetze
werden als Objekte mit symmetrischen Eigenschaften behandelt.
Das, was die Naturwissenschaft zu ihrem Gegenstand hat, sind nichts
anderes als Symmetrien. SchliefSlich tritt der Symmetriebegriff noch
auf einer den Naturgesetzen tibergeordneten Ebene auf; denn es gibt
Gesetze, denen selbst die Naturgesetze unterliegen. Es sind die soge-
nannten Invarianzprinzipien, welche die Unverdnderlichkeit der Na-
turgesetze in Raum, Zeit und Bewegung ausdriicken. Auch hier ha-
ben wir es wiederum mit Symmetrieprinzipien zu tun: mit Invarianz
gegentiber Verschiebungen.** Auf den Punkt bringen kann man den
Gebrauch des Symmetriebegriffs damit, dafy wissenschaftliche Ob-
jektivitdt nur iiber Symmetrie moglich ist:¥

»Die Symmetrieprinzipien spielen eine auflerordentlich wichtige Rolle in
dem grofsen Geheimnis, das man wissenschaftliche Erkenntnis der Welt
nennt. Jede wissenschaftliche Klassifikation basiert darauf, die Symmetrie-
eigenschaften der zu klassifizierenden Objekte aufzuspiiren. Die Objekte
oder Erscheinungen werden beziiglich derjenigen gemeinsamen Eigenschaf-
ten gruppiert, die bei bestimmten Transformationen erhalten bleiben.«*

Trotz dieser Allgegenwirtigkeit der Symmetrie — dem Kongruenz-
punkt aufserwissenschaftlicher wie wissenschaftlicher Gegenstand-
lichkeit —, darf ein entscheidender Punkt nicht aufSer acht gelassen
werden. Konstruierbar sind Symmetrien unterschiedlichen Typs.
Symmetriekonzepte sind variabel, und sie sind historisch gebunden
— genauso wie die Wissenschaftsparadigmen variabel und historisch
gebunden sind. In bezug auf die Objektivitdt stiftende Funktion der
Symmetrie heifit dies, daf die Wahl eines bestimmten Symmetrie-
konzepts innerhalb eines Wissenschaftstyps dariiber entscheidet,
welche Objekte als mogliche Gegenstinde {iberhaupt zugelassen
sind. So wird die Symmetrie zum bestimmenden Ankerpunkt eines

6 In der Physik konzipiert Wigner eine hierarchische Zweistufigkeit der Symmetrie-
prinzipien; wihrend die erste Symmetriestufe die Naturgesetze bilden, befinden sich
auf der zweiten die Invarianz-Prinzipien. E. P. Wigner: Symmetry and Conservation
Laws, in: Proceedings of the National Academy of Science, Bd. 51 (1964), S. 956-965;
deutsch: Symmetrie und Erhaltungssiitze, Ubersetzung und Kommentar von L. Jansen,
in: H. Storck (Hrsg.): Symmetrie, Koln 1985, S. 46-60.

YV H. Weyl: Symmetrie, ins Deutsche {ibersetzt von L. Bechtolsheim, 2. Aufl. Basel,
Boston, Stuttgart 1981. Vgl. sein Beispiel von Epikurs Definition einer Geraden als Ver-
tikale S. 128.

% L. Tarassow: Symmetrie, Symmetrie! Strukturprinzipien in Natur und Technik, aus
dem Russischen von R. Rudolph, Heidelberg, Berlin, Oxford 1993, S. 219.

92 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Paradigmas, der die Gegenstandlichkeit eines Wissenschaftstyps fest-
legt. Dies zeichnet die Symmetrie aus als einen vorziiglichen Para-
meter der Wissenschaftsgeschichte.

In diesem Sinne soll nun im folgenden von dem hermetischen
Wissenschaftsparadigma gesprochen werden. Es soll ein bestimmtes
Symmetriekonzept aufgewiesen werden, das die drei Elemente eines
Wissenschaftsparadigmas dominiert. Das hermetische Symmetrie-
konzept bestimmt namlich eine intuitive Grundeinstellung gegen-
tiber den Phdnomenen, legt einen Kanon der fiir wichtig erachteten
Fragestellungen sowie der zugelassenen Losungsmethoden fest,
schliefSlich verkorpert es ein Modell, das gegentiber empirischer Wi-
derlegung immun ist, weil jedes Phanomen ihm entsprechend gedeu-
tet wird.

Einen Blick vorauswerfend, sind wir mit dem Symmetriebegriff
schon in den Kern der >anderen Wissenschaft« eingedrungen, die die
Hermetik verkorpert. Denn auf der Suche nach Symmetrien zieht
das hermetische Denken mit den etablierten mathematischen Wis-
senschaftstraditionen einerseits gleich, andererseits grenzt es sich
entschieden von diesen ab. Es bewahrt den tiberkommenen Sym-
metriebegriff der pythagoreisch-platonischen Philosophie, indem es
an der Anschaulichkeit von Symmetrie festhélt, um ihr zugleich eine
nicht mehr anschauliche Hintergrundsdimension zu verleihen. Letz-
teres geschieht im Symbol, das tiber die Anschauung eine Dialektik
zwischen Einbildungskraft und Verstand entziindet. Die Symmetrie
wird dabei zu einem universellen Medium. In ihm findet die Verbin-
dung zwischen dem Reich der Mathematik und dem Reich der My-
sterien statt.

Seine philosophische Basis findet diese Verbindung im Corpus
Hermeticum, genauer im Traktat CH II (B)Y, der eine Theorie des
Raumes entfaltet. Fafbar ist diese in drei Punkten:

(1) Es gibt ein Meta-Dimensionssystem, das alle riumliche Aus-
dehnung einbefafst, einen Hyperraum, der mit Gott identisch ist. In
dieser Hinsicht ist der Raum reine Energie (verwirklichte Kraft).

(2) Als Subsystem dieses gottlichen Hyperraumes ist der Raum
der kosmische Raum, das Dimensionssystem, in dem die Bewegung
des Kosmos stattfindet. In dieser Hinsicht ist der Raum Objekt des
Denkens.

¥ C.Colpe und J.Holzhausen: Das Corpus Hermeticum Deutsch, a.a.O., Teil 1,
S.27-36.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

93


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

(3) Als Dimensionssystem der Bewegung des gesamten leben-
den Kosmos ist der Raum Geist (voUg) — Geist hier verstanden im
Sinne eines kosmischen Prinzips, nicht eines subjektiven Vermogens.
Er strahlt, wie der Traktat ausfiithrt, das Gute aus, ist die Wahrheit,
das Urbild des Pneuma und der Seele.

Im dritten Punkt ist eine kithne Identifikation von Raum und
Geist vorgenommen, wodurch der Raum geistig und der Geist raum-
lich begriffen wird. Das bedeutet, dafs der Geist als Ursprung und
Zielpunkt der Natur zugleich auch das Dimensionssystem ihrer Be-
wegungen verkorpert. Im Riickbezug auf das Problem der Sym-
metrie lafit sich der darin liegende Gedanke ausformulieren: Wenn
Symmetrien den Raum strukturieren, dann miissen diese als Ord-
nungsmuster verstanden werden, nach denen der kosmische Geist
strukturiert ist. Aus der Gleichung von Raum und Geist ist ftirderhin
die hermetische Symbolbildung zu verstehen, die das Symmetrie-
konzept des hermetischen Paradigmas zum Ausdruck bringt. Es im-
pliziert ein kosmologisches Modell; seine Symbole deuten auf die
hochsten Aufbauprinzipien des Universums. Und diese sind im we-
sentlichen die drei folgenden Symmetrietypen:

(1) Die Rotationssymmetrie. — Die Alchemie hat fiir diesen
Symmetrietyp das aus Agypten stammende Uroboros-Symbol ge-
wihlt, kennt aber auch andere Versinnbildlichungen, beispielsweise
das Labyrinth Salomos.* Beides sind Symbole fiir die unendliche
Existenz. des Universums, fiir dessen zyklische Natur und fiir die
Wandelbarkeit der Materie.

(2) Die Spiegelsymmetrie. — In hermetischem Kontext wird die-
ser Symmetrietyp meistens mit einem Symmetriebruch verbunden.
Fir ihn steht der Hermaphrodit, die Einheit der Gegensitze des
Minnlichen und des Weiblichen. Der Hermaphrodit ist ein Polari-
tatssymbol, das die duale Internstruktur der kosmischen Zyklik zum
Ausdruck bringt.

(3) Die Verschiebungssymmetrie. — Im sogenannten philosophi-
schen Baum?® — nicht mit der arbor porphyriana zu verwechseln! —,
der die Stufen des alchemistischen Prozesses symbolisiert, findet

% Abgebildet bei M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, Bd. 1,1: Intro-
duction, Paris 1887, S. 157.

% Siehe beispielsweise S.Norton: Catholicon physicorum seu Modus conficiendi
tincturam physicam et alchymicam, Frankfurt a. M. 1630, Fig. LXXXIII, abgedruckt
bei K. Mainzer: Symmetrien der Natur, a.a.O., S. 107.

94 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Verschiebungssymmetrie ihren Ausdruck. Dabei wird die Verwand-
lung der Materie als eine verschiedene Zustinde durchlaufende Ro-
tationsbewegung verstanden, namentlich im Sinne einer Korrosion
und einer darauf folgenden Lauterung. Verschiebungssymmetrie im
hermetischen Konzept ist eine Sekundarerscheinung der Rotations-
und Spiegelsymmetrie und keine selbstdndige Struktur. Deshalb sei-
en als selbstandige Symmetriesymbole nur der Uroboros und der
Hermaphrodit vorgestellt.2

3. Die hermetischen Symmetriesymbole:
Uroboros und Hermaphrodit

a) Der Uroboros

Der Uroboros (0000oBdocg), auf Deutsch: der » Schwanzfresser, bil-
det das alchemistische Symbol schlechthin. Abgesehen von einer Er-
wihnung in den proto-alchemistischen Papyri Leiden V und W
(250-350 n.Chr)?, findet sich der Schwanzfresser in alchemisti-
schem Kontext erstmals in denjenigen Fragmenten, die Berthelot
aus den noch erhaltenen Handschriften des &ltesten Corpus alchymi-
cum zusammengestellt hat:

»Dies ist das Mysterium: Der Drache Uroboros, der sich selbst frifst und von
selbst zusammenschmilzt, farblos wird [oder: seine Musterung verliert] und
durch Faulnis [oder: Girung] seine Zusammensetzung dndert. Er nimmt ein
dunkles Griingelb an und aus ihm entsteht Goldglanz und daraus roter Zin-
nober, wie man sagt, und dies ist der Zinnober der Philosophen. Sein Bauch
und sein Riicken sind safrangelb, sein Kopf dunkelgriingelb, seine vier FiifSe
bilden die >Tetrasomie« [= Kérper aus den Vier Elementen], seine drei Ohren
sind die drei Ruf[arten].«**

2 Selbstverstindlich existiert eine Fiille anderer Symmetriesymbole. In der arabischen
Alchemie liegen Symmetrien sogar den magischen Quadraten und deren Verwendung
zur Quantifizierung der Qualititen von Blei und Gold zugrunde. Man versucht, den
Aufbau der Stoffe aus zahlentheoretischen Harmoniegesetzen zu erkldren. Vgl. a.a.O,,
S. 110.

» M. Berthelot: Introduction & I'Etude de la Chimie des Anciens et du Moyen-Age,
Paris 1889, S. 9, 18. Siehe auch die Untersuchung von H. . Sheppard: The Ouroboros
and the Unity of Matter in Alchemy. A Study in Origins, in: Ambix, Bd. 10 (1962),
S. 83-96.

#* M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, Texte grec, I, V, a.a.O,
S.21f.: Tobto ydo &0tv T puotoLov 6 0veofdoog dedrwy, TOUTETTL CULGAYDVE-

Analogiedenken A 95

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Manuel Bachmann

Abb. 2: Uroboros Codex Marcianus 299/188v.
aus: Berthelot: Collection des anciens alche-
mistes grecs, Bd. 1,2 (1887), S. 132

Ohne damit die ritselhaften Zeilen zu erhellen — ihr erster moderner
Ubersetzer nannte sie »formules mystiques«® —, ist auf den ersten
Blick erkennbar, daf8 der Uroboros hier den zentralen Gegenstand der
alchemistischen Operation bildet. Offensichtlich bezeichnet er direkt
das Arcanum der hermetischen Wissenschaft. Bei Olympiodor
(6. Jahrhundert) in De arte sacra, einem Kommentar zu Schriften
des Zosimos, Hermes und anderer Eingeweihter, wird unter Beru-
fung auf den Gott der Alchemisten und Magier, Agathodaimon, fest-
gehalten, allein entscheidend sei, daf3 das Ende der Anfang und der
Anfang das Ende bilde und daf dieses Prinzip der Uroboros verkorpe-
re.”

Die iltesten bekannten Abbildungen in einer alchemistischen
Handschrift erblickt man im Codex 299 Bibliotheca Marciana Vene-
dig, Bl. 188 verso (Abschrift aus dem 11. Jahrhundert) mit dem Titel
nheomatong yovoomotia (»Goldbereitung der Kleopatra«):

TOL XOL GLYYOVEVETAL, AELDOVETAL ROl UETAARGTTETAL TO 0VVOsUa &V Tf) OfpeL * nol
yivetar peddyyrwoov, xol £€ adtod yivetor £0uBeov nivvapagifov, dg dnowv, xai
ot gotiv 1| uvvaPagig TV Grhocoddwv. ‘H 8¢ xothia noi 6 vOTOG 0dToT %QO%0EL-
Mg * xal 1) nePpoI) neERGYYAwQEOGS * ol TEcoUQEg aiToD TOdEG £0TIV 1) TETQUOMUIL * T
8¢ tola MO adTod elow ol TeElg aifdAoL.

% M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, Traduction, I, V, a.a.0., S. 22
Anm.,

% M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, Texte grec, a.a.0., S. 79f.:
Ayofodaipwy Ty deymy £v Td TéleL Belg, #ai TO Téhog &v Th) doyh (80dnwv yiQ
ovEoPdEOE PoukeTaL EIVOL).

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

(1) Uroboros mit der Inschrift: €v 10 wév (»Eins ist das All«)

Der Uroboros wird in einem Ring-Diagramm erldutert mit der
Inschrift

— im duferen Ring: “Ev 10 mdv »ai &1 avtot 1O mdv ®al €ig
a0TO TO TTdY ®ai el Ut £xot 10 v 0vdEV E6TLY TO nAY (»Eins ist das
All und durch es das All und in ihm das All und wenn es das All nicht
enthilt, ist es nichts«),

— im inneren Ring: Eig otwv 6 8dig 6 #xwv tov 1oV uetd dto
ovvBépata (»Die Schlange ist Eins, die das Gift hat mit zwei Zusam-
mensetzungenc).

(2) Uroboros mit eingetragener Skala Codex Paris 2327, Bl. 196
(15. Jahrhundert)

Auch dieser Uroboros wird mit Ring-Diagramm auf Blatt 220
und in der Handschrift 2325 (Abschrift aus dem 13. Jahrhundert)
erldutert mit der Inschrift

— im dufSeren Ring: &v 10 mav 81 00 10 wav (rai S1” adtod 1o
7av) ®ol avtd TO hv (»Eins ist Alles, durch das es Alles ist und in
Allem ist«),

— im inneren Ring: &ig 8otv 6 ddig 6 Eyav t¢ SVo ovvOinata
%0l TOV 10V (»Eins ist die Schlange, die die zwei Zusammensetzungen
und das Gift besitzt«).

Abb. 3: Ring-Diagramm
Codex Marcianus

299/188wv.

aus: Berthelot: Collection des
anciens alchemistes grecs,
Bd. 1,2 (1887), S. 132

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Abb. 4: Uroboros
Codex Paris 2327/196
aus: Berthelot: Collec-
tion des anciens alche-
mistes grecs, Bd. 1,2 :
(1887), . 159 =

Parallel zur altesten Alchemie etabliert sich das Uroboros-Symbol in
der Gnosis, die fiir die spitere Hermetik aus einem bestimmten
Grunde eine entscheidende Vorarbeit leistet: in der Gnosis geht die
Wissenschaft daran, ihren eigenen Inhalt als denjenigen der religic-
sen Urkunde zu entwickeln.” Insbesondere die spekulative Alchemie
gewinnt ihre Aussagen aus einer Kongruenz von Naturwissenschaft
und kodifizierter Offenbarung. In dieser Hinsicht ist bereits der dlte-
ste nachweisbare Alchemist, Zosimos (um 300), Gnostiker. Fiir das
Lieblingssymbol der Alchemie sind die (nicht-alchemischen) gnosti-
schen Texte, in denen der Schwanzfresser an vereinzelten Stellen
erwihnt wird, allerdings noch nicht allzu aussagekriftig. Origenes
beschreibt ein ophitisches Diagramm mit der Darstellung des Urobo-
ros, der die sieben Planetensphiaren umfafit.” In den apokryphen Ak-
ten des Apostel Thomas (3. Jahrhundert), dem Empfanger und Ver-

¥ W. Windelband: Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, hrsg. von H. Heimsoeth,
14. Aufl. Tiibingen 1948, S. 185.

% Ausfiihrlich untersucht von H. Leisegang: Die Gnosis, 2. Aufl. Leipzig o.].,, S. 160
(Abb.), 168ff. Vgl. auch A. Hilgenfeld: Die Ketzergeschichte des Urchristentums, Leip-
zig 1884, S. 277 f£.

98  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

mittler besonderer Geheimoffenbarungen?®, erscheint ein teuflischer
Drache, der in dunklen Anspielungen auf gnostische Geheimlehren
als seinen Vater den Uroboros bezeichnet:

»Ich bin eine Schlange, ein Sprofs der Schlangennatur und ein Schidiger, der
Schn eines Schidigers; ich bin ein Sohn dessen, der die vier stehenden Brii-
der verletzt und geschlagen hat; ich bin der Sohn dessen, der auf dem Thron
sitzt und iiber das Geschaffene, was unter dem Himmel ist, Macht hat [...];
ich bin der Sohn dessen, der die (Welt)-Kugel umgiirtet; ich bin ein Ver-
wandter dessen, der auflerhalb des Ozeans ist, dessen Schwanz in seinem
Mund liegt.«*

Ahnlich erscheint im gnostischen Werk Pistis Sophia (3. Jahrhun-
dert, besser mit »Papyrusrollen des Erlésers«®! zu betiteln), der Uro-
boros einerseits als Weltschlange®, andererseits ist er nichts anderes
als die Sonnenscheibe®. In vergleichbarem kosmischen Zusammen-
hang steht auch der doppelkopfige rémische Gott Janus, der in der
alexandrinischen Aion-Theologie, verbunden mit einer Weltalter-
lehre, zum solaren Weltgott umgedeutet wird. Er ist der Gott, der
die Bewegung des Himmels bewirkt, und daher die Schlange, die sich
in den Schwanz beifit, sein Symbol.>

Bereits mit diesen wenigen Proben aus der Fiille von Uroboros-
Erwahnungen in der antiken Literatur wird die vielféltige Bedeutung
dieses Symbols greifbar. Zum ersten ist es ein Arkansignum, das ein
Mysterium anzeigt, ohne es je ganz preiszugeben (dhnlich auch der
Hermaphrodit). Dann bezeichnet es neben seiner alten Bedeutung als

® G. Bornkamm, in: E. Hennecke: Neutestamentlicke Apokryphen in deutscher Uber-
setzung, 4. Aufl. hrsg. von Wilhelm Schneemelcher, Bd. 2: Apostolisches, Apokalypsen
und Verwandtes, Tiibingen 1971, S. 298.

® A.a.0,S. 321,

U C. Schmidt: Koptisch-gnostische Schriften, Bd. 1: Die Pistis Sophia. Die beiden
Biicher des Jeil. Unbekanntes altgnostisches Werk, 2. Aufl. bearbeitet von W. Till, Ber-
lin 1954 (Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten Jahrhunderte, Bd. 45),
S. XXII

2 A.a.0, S.207: »Die duflere Finsternis ist ein grofer Drache, dessen Schwanz in sei-
nem Munde, indem [...] [dieser Drache] auerhalb der ganzen Welt und die ganze Welt
umgiebt.«

® A.a.0, S.233: »Der Diskus der Sonne war ein grofler Drache, dessen Schwanz in
seinem Munde und der zu sieben Kriften der Linken hinaufstieg und den vier Kréfte
in Gestalt von weifSen Pferden zogen.«

* R.Reitzenstein: Das iranische Erl6sungsmysterium. Religionsgeschichtliche Unter
suchungen, Bonn 1921, S. 215.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

99


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

solares Symbol das Prinzip der Materie.*® Im philosophischen Sinne
bildet es das Signet des pantheistischen Einheitskonzepts (Totalitét),
das aus der vorsokratischen Philosophie stammt und die hermeti-
sche Kosmologie dominiert. Die »Alles ist Eines«-Formel, die im
Corpus Hermeticum erscheint® und auch in der Gnosis bekannt ist,
geht auf Heraklit oder Xenophanes zurtick. Ebenso steht der Urobo-
ros in direktem Zusammenhang mit dem alchemistischen Prozess.
Zum einen verweist er auf die alchemische Praxis; bei Olympiodor”
wird das dgyavov wunhindv beschrieben, ein Zirkulationsapparat
fiir die Durchfithrung eines mit sich riickgekoppelten Prozesses.
Zum anderen bedeutet er das Prinzip des alchemistischen Wachs-
tums- oder Reifungsprozesses, der Multiplikation aus einem indif-
ferenten Chaos sowie der Regeneration, die in der Riickkehr zum
urspriinglichen Zustand gipfelt.®® SchlieSlich hat man im Uroboros
eine All-Einheit zu sehen, die sich polarisiert: Laut den gegebenen
Inschriften besitzt die Schlange ta dvo cvvbéuata (»die zwei Zu-
sammensetzungen).

Nimmt man diese sechs Aspekte zusammen, so lafst sich die
Bedeutung des Uroboros hinsichtlich der alchemistischen Theorie
verschirfen. In sich vereinigt er die theoretische Basis der gesamten
Alchemie, die mindestens folgende Elemente beinhaltet:

(1) Es gab und gibt (in einem virtuellen Zustand) eine Urmaterie
(prima materia), der alle bekannten Substanzen entspriefien. Das
bedeutet, daf3 es nicht verschiedene Materien, sondern letztlich nur
eine einzige Materie gibt.

(2) Diese Materie ist die alchemistische Arkansubstanz; der ge-
samte Kosmos ist aus ihr als eine Einheit zu begreifen, in dem die
verschieden Zustinde dieser Materie sich nach den Gesetzméfigkei-
ten einer kosmischen Sympathie zueinander verhalten. Dies ist allein
aufgrund der Rotationssymmetrie der alchemistischen Materie mog-
lich. Auch in der viel spdteren Behandlung des Materieproblems

® Alchemisch undifferenziert spricht E. O. von Lippmann: Entstehung und Ausbrei-
tung der Alchemie. Mit einem Anhang zur &lteren Geschichte der Metalle. Ein Beitrag
zur Kulturgeschichte, Berlin 1919, S. 62, vom »Symbol der Welt«.

% Im Asclepius-Traktat (C.Colpe und T. Holzhausen: Das Corpus Hermeticum
Deutsch, a.a.O., Teil 1, S. 254) hei3t es: »Asklepios, wie schnell hast du dich vom we-
sentlichen und wahren Inhalt der Lehre entfernt! Denn habe ich nicht gesagt, alles sei
eins und eins sei alles [...] 7«

¥ M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, a.a.O., cap. IV, 44, S. 96/105.
® H.]J. Sheppard: The Ouroboros and the Unity of Matter in Alchemy, a.a.O., S. 94.

100  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

durch neuzeitliche Alchemisten kommt dies deutlich zum Ausdruck,
indem an der Uroboros-Natur der Arkansubstanz, namentlich an de-
ren produktiver Selbstgeniigsamkeit, unbeirrbar festgehalten wird.
So sagt Aristoteles im Hermetischen Triumph (1604):

»es hat alles in ihme, was wir bediirffen; Es tddtet sich selbst, und krieget von
ihm selbst wiederum das Leben Es vermihlet sich selbst: Es schwiingert sich
selbst, und gebiehret von sich selbst: Es loset sich selbst auf in seinem eigenen
Blute, und hirtet sich wiederum mit demselbigen.«*

(3) Die Rotationssymmetrie des Verwandlungsprozesses beruht auf
der Beseeltheit der Materie, so wie umgekehrt die Rotationsbewe-
gung die vorziiglichste Bewegung der Seele verkorpert. Platon ent-
schied im Timaios dhnliche Fragen anhand der astralen Zyklen: das
Runde sei die Weltseele und in seiner vollkommenen Bewegung ein
gliickseliger Gott* — ein pythagoreisch-heraklitisches Theorem, das
sinngemafs fiir die gesamte hermetische Tradition verbindlich wurde.
Fir die Alchemie bedeutet es, dafs die Gesetzmiafigkeiten jener kos-
mischen Sympathie im Rahmen der universalen Rotationssym-
metrie die Affektionsgesetze der Weltseele sind. Modern aus-
gedriickt: Die beseelte Materie besitzt einen Drehimpuls, der ein
libidingses Kraftfeld induziert. Letzteres spielt in der hermetischen
Philosophie der Renaissance (beispielsweise bei Marsilius Ficinus
und Cornelius Agrippa) eine wichtige Rolle.

Fiir das theoretische Konzept, das hinter dem Uroboros steht, ist
es nun entscheidend, dafl — im Blick auf den vorsokratischen Quell-
horizont — das hermetische Denken den Sprung von Heraklit zu Par-
menides nicht mitmacht. Die Einheit der Materie ist kein monolithi-
sches Prinzip hinter einer nur scheinbaren Vielheit, sondern sie ist
die Einheit ihrer Gegensitze. Indem der Uroboros sich selbst ver-
schlingt, ist er ein in sich duales Prinzip, das Ursprung und Ende,
Zeugung und Vernichtung, Prozefs und Produkt in einem ist, aber
eben auch immer je beide und darin sich selbst entgegengesetzt. Die
Polaritit im kosmischen Prozefs ist dessen Zirkularitit dquivalent.

® Deutsches Original: Uralter Ritter-Krieg, Das ist ein Alchymistisch kiirzliches Ge-
sprich, Unsers Steins Des Goldes und Des Mercurii, Von der wahren Materie daraus der
Stein der Weisen von den Naturkiindigern durch gebiihrliche Handgriffe mit Hiilffe des
Lunischen Vulcani bereitet wird, von Einem Wohlerfahrnen Philosopho beschrieben,
Leipzig 1604, Neudruck in: [L. de Saint Disdier und A. de Toussaint u.a.]: Der Herme-
tische Triumph Oder der Siegende Philosophische Stein, Leipzig, Gorlitz 1707, S. 42.

# Platon: Timaios 34 b.

Analogiedenken A 101

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann
b) Der Hermaphrodit

Die hermetische Polarititssymbolik geht denn auch direkt aus dem
Schlangensymbol hervor. Die Schlange teilt sich in zwei Kopfe® oder
ganz in zwei und schlangelt sich um den Caduceus, das wichtigste
Symbol des Hermes, zum Schlangenstab. In der Alchemie gilt dieser
als dynamisches Symbol fiir die Versshnung der Gegensitze von
Sonne und Mond, von Minnlichem und Weiblichem.® Deren Ge-
gensatz ist im Grunde ein asymmetrischer, die Verbindung seiner
Glieder — ein Grundproblem der Alchemie — kann deshalb im sym-
metrischen Caduceus noch keinen véllig angemessenen Ausdruck
finden. Als dieser Sachlage entsprechendes Polaritdtssymbol wird
der Hermaphrodit entwickelt — anschauliches Bild einer androgynen
res bina (in der alchemistischen Terminologie: >Rebis<). Wie fiir den
Caduceus ist auch fiir thn ein Bezug zum Uroboros-Symbol gegeben,
wenn im Corpus Hermeticum das All sowohl als sich selbstgebdren-
des Prinzip wie auch als Mann-Weibliches in eins beschrieben wird,
namentlich als altondrega »al avTopnToga (»Vater und Mutter
seiner selbst«)®. Fiir die Alchemie wird die direkte Identifikation
von Uroboros und Hermaphrodit bis in die Neuzeit méglich bleiben.
In der Occulta Philosophia von 1613 (anonym) wird der Drache, der

# Sieche beispielsweise die Abbildung aus E. Ashmole (Hrsg.): Theatrum chemicum Bri-
tannicum, London 1652, S. 213, wiedergegeben bei W. Shumaker: The Occult Sciences
in the Renaissance. A Study in Intellectual Patterns, Berkeley, Los Angeles, London
1972, S.195.

2 Vgl. Servius: Grammatici qui feruntur in Vergilii Carmina Commentarii, hrsg. von
G. Thilo und H. Hagen, Bd. 1, Leipzig 1881, S.508: »Denn die Schlangen haben ihre
Kopfe gegeneinander gewendet, um zu zeigen, dafl Gesandte miteinander reden und
iibereinkommen sollen [...] Weshalb auch die Friedensgesandten [...] Schlangenstabtrd-
ger heiflen [...] Diesen Schlangen werden zwei Apfel hinzugefiigt, einer von der Sonne,
der andere vom Mond [...] Mercurius verséhnt so diese zwei wilden Tiere; und auch wir
sollten sicherlich miteinander in Eintracht leben. — Andere leiten das Wort Mercurius
als >medicurrius< vom Lateinischen ab, >hin- und herlaufends, weil er immer zwischen
Himmel und Unterwelt hin- und hereilt [...] Thm wird der Schlangenstab zugeordnet,
weil er durch Vertrauensvermittlung die Feinde zur Freundschaft bringt.« Vgl. auch
Pierius, zit. in Philippo Picinello: Mundus Symbolicus, in Emblematum Universitate
Formatus, Explicatus, et tam Sacris quam profanis Eruditionibus ac Sententiis illustra-
tus, Koln 1687, lib. 3, cap. 11, S. 152 b: »Sehr leicht zieht er [= Mercurius] die streiten-
den Gemiiter zur Eintracht hin, indem er die zwei Schlangen, d.h. den gegenseitigen
Haf3, durch den Stab seiner Lehre in eines verbindet.«

# Testimonium bei Laktanz, in: C. Colpe und J. Holzhausen: Das Corpus Hermeticum
Deutsch, a.a.O., Teil 2, S. 576: » Aber auch Hermes war derselben Meinung, wenn er ihn
[das gottliche All bzw. Gott] »sich selbst Vater« und >sich selbst Mutter< nennt.«

102 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

die Urmaterie verkorpert, paradoxal als Zwitter vorgestellt: »Ein
Gifftiger Trach gar ungeheuwer / [...] / Himmel und Erdt auch Weib
und Mann / Thr Krafft ich dir recht geben kann. / [...] / Bin Vatter
Mutter / [...]«*"

Der alchemistische Gedanke der Androgynie als ein Polaritats-
prinzip der Natur wird im Corpus Hermeticum noch ausfiihrlicher
vorbereitet. Im Traktat Poimandres ist Gott, der Geist, androgyn,
ebenso der Urmensch, ebenso sind es die sieben Urviter der Mensch-
heit, die demnach auch die sieben Urmiitter sind. Es handelt sich
hierbei um eine Hermetische Geheimlehre; denn als solche wird sie
ausdriicklich angekiindigt:

»Und Poimandres sprach: >Hier handelt es sich um das bis auf den heutigen
Tag verborgene Geheimnis. Die Natur ndmlich vereinte sich mit dem [Ur]-
menschen und brachte ein iibergrofies Wunder hervor. Denn weil er die Na-
tur der Sphiarenharmonie der Sieben in sich hatte, die, wie ich sagte, aus Feuer
und Pneuma bestehen, wartete die Natur nicht, sondern gebar sofort sieben
Menschen entsprechend den Naturen der sieben Verwalter, mannweibliche,
die sich nach oben ausrichteten [...] Die Entstehung dieser sieben nun, wie
ich sagte, geschah auf folgende Weise. (Die Erde) war weiblich und das Was-
ser minnlich, aus dem Feuer nahm die Natur die Reife, aus dem Ather das
Pneuma und brachte die Kérper hervor nach dem Bilde des [Ur]menschen.
Der [Ur]mensch aber wurde aus Leben und Licht zu Seele und Geist, aus
dem Leben wurde die Seele und aus dem Licht der Geist; und so blieb alles
im sichtbaren Kosmos bis zum Ende eines Weltumlaufs (und) dem Anfang
der Geschlechterfolge [...] Nach der Vollendung des Weltumlaufs wurde die
Verbindung aller nach dem Willen Gottes geldst; denn alle Lebewesen waren
mannweiblich und wurden gleichzeitig mit dem Menschen getrennt, und es

wurden jeder fiir sich chne Ausnahme die einen ménnlich, die anderen weib-
lich.«*

Die Androgynie des Urprinzips erscheint auch in der lateinischen
Ubersetzung der Hermetischen Schrift mit dem Titel Adyog téherog
(Vollkommene Lehre), dem sogenannten Asclepius: »Dieser Gott al-
so ist, da er allein ja alles ist, vollkommen erfiillt von der Fruchtbar-
keit beiderlei Geschlechts.«*

# [Anonym:] Occulta Philosophia. Von den verborgenen Philosophischen Geheimnus-
sen der heimlichen Goldblumen und Lapidis Philosophorum, Frankfurt 1613, S. 57{.

# C.Colpe und J.Holzhausen: Das Corpus Hermeticum Deutsch, a.a.O., Teil 1,
§§16-18, S. 151.

* A.a.0., §20, S.280. Zur Androgynie Gottes vgl. J. Kroll: Die Lekren des Hermes
Trismegistos, Miinster 1914 (Beitrige zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters,

Analogiedenken A 103

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Manuel Bachmann

Nicht nur, weil dem Hermaphroditen bereits im Corpus Herme-
ticum der Boden bereitet wird, erscheint er als ein ebenso starkes
Identifikationszeichen fiir die Hermetik wie der Uroboros — im Ge-
gensatz zu diesem wurde er als »genuin alchemische Bildschép-
fung«? bezeichnet —, sondern auch angesichts dessen, dafs er dort zu
einem semantischen Komplex verdichtet ist, der sich in der spiteren
Alchemie dann richtig entfalten wird und tiber Jahrhunderte hinweg
mit dhnlichem Gesicht erkennbar bleibt. Neben der Hermetischen
voUg-Lehre, die sich ihrerseits auf die gnostische Urmensch- bzw.
Bythos-Lehre stiitzt*, werden dabei auch der Hermaphrodit-Mythos
bei Ovid und nicht zuletzt Platons Mythos des androgynen Urmen-
schen eine Rolle spielen.

Die Geschichte des Hermaphroditen in der Alchemie beginnt
beim &ltesten griechischen Alchemisten, bei Zosimos. In seinem
Traktat Uber das gottliche Wasser tritt das Quecksilber als Mann-
weibliches (dooevoOnhv) auf, und zwar in der unverstiandlichen Rét-
selsprache des Eingeweihten:

»Dies ist das gottliche und grofie Mysterium, das gesuchte. Es ist das All, das
All aus Demselben und durch Dasselbe. Zwei Naturen, aber eine einzige Sub-
stanz. Denn die eine tut der anderen Gewalt an, und die eine beherrscht die
andere. Es ist das Silberwasser [= Quecksilber], das Mannweibliche, das im-
mer zu entfliehen sucht.«*

Zu den dltesten bildlichen Darstellungen in alchemistischen Texten
gehoren zweifellos die Hermaphroditen aus dem Buch der heiligen
Dreifaltigkeit™ — einer spektaktuldr bebilderten Handschrift in deut-

Bd. 12), S. 43-55; G. Quispel: Asclepius. De volkomen openbaring van Hermes Trisme-
gistus, Amsterdam 1996 (Pimander, Bd. 6), S. 95{f.

¥ 1. Telle: Sol und Luna. Literar- und alchemiegeschichtliche Studien zu einem altdeut-
schen Bildgedicht, mit Text- und Bildanhang, Hiirtgenwald 1980, S. 54.

# In der Valentianischen Gnosis ist der Bythos androgyn.

# M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, 2. L., 1 (Bd. 3): Les ceuvres de
Zosime, Paris 1888, S. 143f.: Tott6 éou 1o Belov xai péya puotégLov, o Tnrovpevoy.
toito yag ot TO wAv. ol € adtod O mav, xal 81 avtod 1o wdv. dvo PpioeLs, pia
ovaia. 1) 8¢ pio Ty piay Elxet. »ai 1 pio ™y piov xparel. Totto to doyvotov Vdwe,
0 Goevoinhv, TO Getiyov del.

% Buch der heyligen Dreyualdekeit und Beschreibung der Heimlichkeit von Verin-
derung der Metallen, offenbaret anno Christi 1400 [spiiterer Zusatz], Kupferstichkabi-
nett Berlin Ms 78 A 11. Es sind viele andere Exemplare bekannt. Der Text wurde seit
etwa 1410 von einem Franziskanerménch namens Ulmannus geplant und wahrschein-
lich zum Teil schon niedergeschrieben. Am 28. JTuni 1419 wurde das vollstindige Ma-
nuskript dem Burggrafen Friedrich von Brandenburg iibergeben. Vgl. H. Buntz: Das

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

scher Sprache um 1400, die eine »eigenbrddlerische Geheimlehre«®
preisgibt — sowie aus der etwa zeitgleichen Aurora consurgens®, die
Thomas von Aquin auf dem Sterbebett diktiert haben soll.

Der Hermaphrodit im Buch der heiligen Dreifaltigkeit ist mit
dem Titel »Rex noster dyademate coronatu« tiberschrieben. Mit Zi-
taten von Hermes und Aristoteles versehen, versinnbildlicht er wahr-
scheinlich die Ritselformel »sein Vater die Sonne, seine Mutter der
Mond, die aus der Bibel der Alchemisten stammt, der Tabula sma-
ragdina. Er wird im Text mit der aus dem Corpus Hermeticum be-
kannten Bestimmung » Vater und Mutter seiner selbst« als Beschrei-
bung Gottes erlautert (»Got sein eygen muter, vater«®®). Im Grunde
wiederholt sich hier die Hermetische votg-Lehre, allerdings tiber-
setzt in das alchemistische Programm. Denn der Hermaphrodit fun-
giert — gemdls dem Wortlaut der Handschrift — als >Beweis< fiir die
Notwendigkeit der Aufgabe, das Mannliche und das Weibliche zu
vereinigen, sowie fiir das Produkt, die gelungene Vereinigung.®
Und was die Aurora consurgens anbelangt, so kommt eine Analyse
ihres Hermaphrodit-Bildes zu demselben Ergebnis, das auch fiir das
Bild im Buch der heiligen Dreifaltigkeit gilt: daf das Ziel des Prozes-
ses, der Stein der Weisen, das Quecksilber ist, welches das Miannliche
und das Weibliche (auch: Gold und Silber) keimhaft enthlt.*

Buch der Heiligen Dreifaltigkeit. Sein Autor und seine Uberlieferung, in: Zeitschrift fiir
deutsches Altertum und deutsche Literatur, Bd. 101 (1972), S. 150-160; B. Obrist: Les
débuts de l'imagerie alchimigue (XIVe-XVe siécles), Paris 1982, S.117-182; M. Put-
scher: Das Buch der Heiligen Dreifaltigkeit und seine Bilder in Handschriften des
15. Jahrhunderts, in: Die Alchemie in der europiischen Kultur- und Wissenschafts-
geschichte, a.a. 0., S. 151-178.

** G.T. Hartlaub: Signa Hermetis. Zwei alte alchemistische Bilderhandschriften, in:
Zeitschrift des deutschen Vereins fiir Kunstwissenschaft, Bd. 4 (1937), wiederabgedruckt
in: G. F. Hartlaub: Kunst und Magie. Gesammelte Aufsitze, hrsg. von N. Miller, Ham-
burg, Ziirich 1991, S. 115.

52 M.-L. von Franz: Aurora Consurgens. Ein dem Thomas von Aquin zugeschriebenes
Dokument der alchemistischen Gegenstzproblematik, 4. Aufl. Olten, Freiburg 1990
(C. G. Jung: Gesammelte Werke. Bd. 14/3: Mysterium Coniunctionis). Vgl. B. Obrist:
Les débuts de l'imagerie alchimique, a.a.O., S. 183-256.

% Niirnberg, Germanisches Nationalmuseum, MS 80061, fol. 20 ra. Zit. nach B. Obrist:
Les débuts de l'imagerie alchimique, a.a.O., S. 152.

* Niirnberg, Germanisches Nationalmuseum, MS 80061, fol. 99 va: »Hier vor in dem
latine, in dem manlichen vronbelichen bilde beweisset Hermes und Aristotiles [...] daz
sie, manlich vrowelich, in ein olei stein gewracht musen syn, sullen sy recht bestendig
fix luna, sol tingieren.« Zit. nach B. Obrist: Les débuts de l'imagerie alchimique, a.a.O.,
S. 155.

%5 B. QObrist: Les débuts de l'imagerie alchimique, a.a.O., S. 212.

Analogiedenken A~ 105

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

]iﬁ._c-’.\t‘n...\ coyd av I‘é&dvﬁ:éu\&nln
D.ﬂ:ﬂfﬁi- (21 I“‘f"" (14 Cu heg 6"“ a:'.,ua'h-,g\
"“,I-M-K ?c:l;q..lrnm

'Zf‘!.,th‘: 324\ @md
<8 st
erfq‘&_;,& )?czmcha

viel nzdna b

<A Lol

,l:‘n‘;-u.i— EA(DYE
':3 Ilru‘ u—a LT by
V_} o t; 1—]‘*-.:-
.‘) e {ho s foz
Lu e ﬁ '-Jv..- S
| EF) [

= 3.
= Al
i

s P rL‘-T'

Abb. 5: Hermaphrodit, Buch der Heiligen Dreifaltigkeit, Ms. 428 Vadiana
St. Gallen

106 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

hitps://dol.org/10,5771/6783495087031 - am 26,01.2026, 14:50:28,


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Abb. 6: Hermaphrodit, Ziirich Cod. rhenovacensis 172
aus: S. Klossowski de Rola: Alchemy. The Secret Art, London 1973, plate 4

Analogiedenken A 107

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Manuel Bachmann

Um die Bedeutung des Hermaphroditen richtig einzuschétzen,
ist zu bedenken, daf3 die Alchemie im wesentlichen eine Sexualtheo-
rie der Materie ist.° ¥ Die Formel aus dem Corpus Hermeticum:
»Vater und Mutter seiner selbst« bestimmt in der Alchemie die
Theorie der Arkansubstanz mafsgeblich. Es gilt, die Polaritdt der Ge-
schlechter einzusetzen; sie liegt in der Substanz verborgen, und diese
wird allein durch die Polaritdt erzeugt. Deshalb steht der Herm-
aphrodit am Anfang und Ende des alchemistischen Prozesses.” Dem
entspricht, dafs in der alchemistischen Astrologie die Planeten Saturn
(Blei) und Merkur (Quecksilber), die Anfang und Ende des Prozesses
reprasentieren, beide zwittrig sind.” Dabei nimmt das merkuriale
Hermaphrodit-Prinzip die Zentralstellung im alchemischen Prozef3

% Sie wird in der Vision des Arisleus (J. Ruska: Turba Philosophorum. Ein Beitrag zur
Geschichte der Alchemie, Berlin 1931 [Quellen und Studien zur Geschichte der Natur-
wissenschaften und der Medizin, Bd. 1], S. 326, Z. 23) eine »scientia gignendi« (» Wis-
senschaft von der Zeugung«) genannt.

 Das bedeutet in letzter Konsequenz, daf es sich bei den Metaphern der Alchemie
nicht nur um uneigentliche Rede handelt. Genau dies wird heftig bestritten von
B. Obrist: Les débuts de l'imagerie alchimigque, a.a.O., S.21-33. Indessen, weder die
Hermetische Sexualtheorie des voiig noch die gnostische Theorie des androgynen Ur-
grundes liefern von ihrem Umfeld her Hinweise, dafl sie snur« metaphorisch verstanden
werden diirfen. Aus ihnen aber speisen sich Zentraltheoreme der Alchemie. Ein Ver
stindnis der Funktion der Metapher, der Analogie, der Allegorie u.4. in der Alchemie
ergibt sich erst vor dem Hintergrund eines Totalitdtsmodells der Welt, das mit der Kon-
zeption einer Universalwissenschaft verbunden ist. Im iibrigen ist Metaphorik nicht
gleichbedeutend mit uneigentlicher Rede. Aus philosophischer Sicht konzipiert Bergson
die Metapher in der Wissenschaftssprache als vision directe.

% Dazu A. Aurnhammer: Zum Hermaphroditen in der Sinnbildkunst der Alchemisten,
in: Die Alchemie in der europdischen Kultur- und Wissenschaftsgeschichte, a.a.O.,
S. 181f.: »Die im Androgyn verbildlichten Stadien des opus werden meist mit Mercuri-
us verkniipft. Die Schliisselrolle des Mercurius ist unabhéingig von der Theorie der la-
pis-Gewinnung. In der reinen Mercurius-Theorie figuriert er als materia prima, in der
konkurrierenden Mercurius-Sulphur-Auffassung eint er im Zwischenstadium des Mer-
curius philosophorum die Gegensitze und in der spiteren paracelsischen Dreierkonzep-
tion vermittelt er zwischen Sal und Sulphur.«

* Tiir Merkur sagt dies schon die klassische Astrologie. Vgl. Claudius Ptolemaeus: Te-
trabiblos, nach der von Ph. Melanchthon besorgten seltenen Ausgabe aus dem Jahre
1553, iibers. von M. E. Winkel, Nachdruck der Ausgabe Berlin-Pankow 1923, Mossin-
gen 1995, S. 35. Fiir Saturn, der schon bei Ptolemaios ambivalent verfallt ist, vgl. bei-
spielsweise Henricus Khunrath: Von hylealischen, Das ist Pri-materialischen catho-
lischen oder algemeinen natiirlichen Chaos, Der naturgemessen alchymiae und
alchymisten; Wiederholete, vernewerte und wolvermehrete Naturgemess.-alchymisch
und Rechtlehrende Philosophische confessio oder bekenntnus, Magdeburg 1597, Con-
fession, S. 195: »so Man vnd Weib zugleich ist. Der vhralte Saturnus; «.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

ein, gleichsam als sein Mittelpunkt, um den herum der Prozefs sich
vollzieht.

4. Nachweis des paradigmatischen Status von
Rotationssymmetrie und Polaritit

Die Bedeutung der vorgefiihrten Symmetriesymbole, die beide auf-
einander verweisen, indizieren einen theoretischen Rahmen, welcher
der historischen Theorienvielfalt ibergeordnet ist. Abstrahiert man
auf diesen Rahmen, so scheint offensichtlich, daf$ fiir die hermetische
Symmetriekonzeption die Idee eines polarisierenden Zentrums und
einer rotierenden Peripherie von grofiter Bedeutung ist. Dabei stehen
beide Strukturen, Symmetrie und Polaritét, in einem logischen Zu-
sammenhang. Nicht nur ist Symmetrie mit dem Symmetriebruch in
Form einer Polarisierung verbunden, sondern Symmetrie wird so
verstanden, daf aus ihr die Polaritit hervorgeht. Die Polaritat ist eine
Funktion der Rotationssymmetrie in bezug auf ein Zentrum. Dieser
funktionale Zusammenhang zeigt sich nicht zuletzt daran, dafy unter
der Folie jenes Konzepts jede Relation im hermetischen Universum
sich als eine Symmetrieoperation in bezug auf den Allmittelpunkt
lesen lafst: zum einen ist jede lineare Bewegung Rotation, zum ande-
ren 1483t sich jede Instanz am zentralen Brennpunkt spiegeln und fin-
det in ihrem Spiegelbild ihren Gegensatz. Dies laf3t sich auch anders
ausdriicken. Was das hermetische Denken prégt, ist eine Ordnungs-
funktion des Kreises und des Spiegels. Aus ihr entsteht die innere
Ambivalenz der Substanz, des Zustandes, des ganzen Systems: Das
Gespiegelte ist einerseits durch Rotationssymmetrie Dasselbe, ande-
rerseits das polar Entgegengesetzte, der Antagonist. Infolge dieser
Koppelung von rotativer Identitit und reflexivem Antagonismus
entstehen im hermetischen Universum Wahlverwandschaften, Ana-
logien, Korrespondenzen sowie eine umfassende Einheit der Gegen-
satze.

Die durchgehende Strukturierungsfunktion, die das Modell
einer universalen Rotationssymmetrie mit interner Polaritit in be-
zug auf einen Allmittelpunkt im hermetischen Universum wahr-
nimmt, deutet auf den paradigmatischen Status dieser Symmetrie-
konzeption. Tatsdchlich a6t sich deren paradigmatischer Status in
bezug auf alle Komponenten nachweisen, die fiir die Identifikation
eines Wissenschaftsparadigmas bendtigt werden.

Analogiedenken A 109

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Als einschligige Bestandteile eines Paradigmas wurden ge-
nannt: eine intuitive Grundeinstellung gegeniiber den Phdnomenen,
ein Kanon von Fragestellungen und Losungsmethoden sowie ein em-
pirisch unwiderlegbares Modell der Phinomendeutung. Eindeutig
lassen sich Rotations- und polarisierte Spiegelsymmetrie in diesen
drei Theoriefunktionen nachweisen. Das hermetische Symmetrie-
konzept bestimmt insofern eine intuitive Grundeinstellung gegen-
tiber den Phanomenen, als der Allkreis mit seinem Allmittelpunkt
einerseits, die polare Einheit der Geschlechter andererseits kein Pha-
nomen im gewdhnlichen Sinne des Wortes, sondern ein Deutungs-
schliissel ist, der vom Hermetiker, aus den geheimen Lehren
schépfend, immer schon mitgebracht wird. Das hermetische Sym-
metriekonzept legt insofern einen Kanon der fiir wichtig erachteten
Fragestellungen sowie der zugelassenen Losungsmethoden fest, als
die Losung wichtiger kosmologischer Fragen in Zentrierung und Po-
lung der Objekte besteht. Und schliefilich verkdrpert jenes Konzept
insofern ein Modell, das gegenitiber empirischer Widerlegung immun
ist, als jedes Phinomen auf Zentralitit und Polaritdt hin gedeutet
wird. Alle drei Punkte kénnen wir mit kurzen Hinweisen exemplifi-
zieren. Dafs der Hermetiker sich eines Deutungsschliissels bedient,
mit dem er an die Phanomene zwecks Entzifferung herantritt, diirfte
die Erkldrung dafiir sein, weshalb die Alchemie die stofflichen Pro-
zesse allegorisch beschreiben kann.® Und inwiefern tatsiachlich die
hermetische Kosmologie durch und durch beherrscht wird von der
Frage nach Mittelpunkt und konzentrisch-polarisierter Peripherie,
mithin von der Frage, welche Phdnomene auf die polare Rotations-
symmetrie des Universums hindeuten und (nur deshalb) in Betracht
zu ziehen sind, wird augenfillig anhand der erwihnten, iber die
Jahrhunderte hinweg kanonischen Beschreibungen des einzigen Ge-
genstandes der Alchemie: der Arkansubstanz und ihres Wandlungs-
prozesses, deren Kardinalsymbole eben Uroboros und Hermaphrodit
sind. Damit ist auch entschieden, daf8 jedes Phanomen nach den Pa-
rametern der Zentralitdt und Polaritit seinen Ort in der Theorie fin-
det und deshalb diese von den Phanomenen kaum widerlegt werden
diirfte.

# Der allegorische Status alchemischer Phinomenbeschreibung wird erstmals prizis an
der &ltesten Alchemie untersucht von I. Vereno: Studien zum dltesten alchemistischen
Schrifttum. Auf der Grundlage zweier erstmals edierter arabischer Hermetica, Berlin
1992 (Islamkundliche Untersuchungen, Bd. 155).

110  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Nicht nur die dargelegten, gleichsam innerlichen Voraussetzun-
gen des hermetischen Objektbegriffs, auch die duflerlichen, gleich-
sam sichtbaren Komponenten eines Paradigmas werden von der ana-
lysierten Symmetriekonzeption beherrscht. Als solche zusitzlichen
Komponenten, deren Beriicksichtigung den historischen Nachweis
eines Paradigmas untermauern, sind nach Kuhn® mindestens vier
zu nennen: erstens die symbolische Generalisierung, zweitens die
gemeinsamen ontologischen Voraussetzungen, drittens die metho-
dologischen Wertungen und viertens die sogenannten Musterbei-
spiele.

(1) Die erste Komponente ist die symbolische Generalisierung,
welche formale Elemente der Wissenschaftssprache bezeichnet. Mit
Uroboros und Hermaphrodit haben wir exakt solche symbolischen
Generalisierungen vor uns, welche die zwei wichtigsten formalen
Elemente der hermetischen Wissenschaftssprache einheitlich und
deshalb den Hermetikern iiber Jahrhunderte und verschiedene Kul-
turrdume hinweg verstindlich indizieren. Selbstverstdndlich sind es
nicht die einzigen symbolischen Generalisierungen, vielmehr lebt die
hermetische Wissenschaftssprache von einem kanonisierten Sym-
bolsystem, das seit der Antike bis ins 18. Jahrhundert in einer wu-
chernden Kommentarliteratur und sogar in eigenen Worterbiichern
immer wieder bearbeitet wurde. Allerdings gehdren zur symbo-
lischen Generalisierung nicht blofy Zeichen, sondern auch genera-
lisierbare Aussagen, d.h. Gesetzesaussagen. Selbst in diesem nomo-
logischen Sinne sind Uroboros und Hermaphrodit symbolische
Generalisierungen; denn Rotationssymmetrie und Polaritdt bilden
die Basis fiir die alchemische Strukturformel der Materie, die alle
Wandlungsprozesse in der stoftlichen Welt als Télle einer tibergeord-
neten GesetzmafSigkeit begreift — eben als eine Symmetriestruktur.
Kreistérmig um die virtuelle Urmaterie im Zentrum herum grup-
piert sich deren konkrete Verwirklichung in Gestalt der vier Elemen-
te, die aus Mischungen der Eigenschaften warm-kalt, feucht-trocken
hervorgehen. Aufgrund der Rotations- und Spiegelsymmetrie in be-
zug auf das virtuelle Urmaterie-Zentrum lafst sich nicht nur jedes
Element in ein anderes umwandeln, sondern dariiber hinaus die Ur
materie als reiner Stoff isolieren. Letzteres wiederum ermdglicht,
mittels geeigneter Zusétze (Keimen, Enzymen, Katalysatoren) dem

¢ Diese Komponenten erldutert Th. S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolu-
tionen, Frankfurt a. M. 1967, 2. Aufl. 1976 im »Postscript« (von 1969).

Analogiedenken A 111

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

eigenschaftslosen Urstoff neue Eigenschaften zu verleihen und ihn so
zu verschiedenen anderen Stoffen zu synthetisieren. Die Synthese,
beispielsweise die Transmutation der Metalle, besitzt dabei einen en-
gen Bezug zur gnostischen Erlosungslehre. Dies ergibt sich daraus,
dafs jeder spezifische Stoff, besonders das unedle Metall, einen Bruch
der Materiesymmetrie und in diesem Sinne verderbte Materie dar-
stellt. Wiederherstellung der urspriinglichen Struktursymmetrie der
Materie ist deren Erlosung, Lauterung oder Heilung. Dabei muf3
festgehalten werden, dafs solche mystischen Dimensionen der Alche-
mie von der Symmetrietheorie und ihrer symbolischen Generalisie-
rung in Uroboros und Hermaphrodit rational aufgebaut werden.
Hinter dem geheimnisvollen Stein der Weisen — der erlésten Materie
bzw. dem Enzym ihrer Erlgsung — steht in wissenschaftstheoretischer
Betrachtung ein mathematisches Theorem: die regenerierte Struk-
tursymmetrie der Materie.

(2) Als zweite Komponente finden wir konvergierende ontolo-
gische Voraussetzungen, insbesondere ein gemeinsames ontologi-
sches Modell, das unldslich mit Uroboros und Hermaphrodit
verkntipft ist: das relativistische Modell des Allmittelpunktes.s Eine
Vorform desselben entwirft der bereits erwidhnte Asclepius-Traktat.
Darin wird festgelegt, daf$ das Universum eine Sphire (»cava mundi
rotunditas in modum sphaerae«)® bilde, die »voll des hochsten Got-
tes (plenum deo)«® sei. In allem findet sich Gott allein. Nur er ist in
sich und aus sich und ganz um sich selbst.® Die Konsequenz lautet:
Gott ist zum einen einer und alles zugleich, zum anderen unbe-
grenzt, unerfahrbar, unermefilich, schliefslich tiberall identisch ge-
genwartig (»ubique«).® Mathematisch 1af3t sich diese Theologie nur
im Modell einer unendlichen Sphére mit einem ubiquitiren Zentrum
einldsen, wie dies die Tradition in der Weiterentwicklung des Mo-
dells dann auch getan hat. Mystik, platonistische Strémungen der
Philosophie, Alchemie, Theosophie und Verwandtes besitzen in die-
sem Modell ihre gemeinsame Basis, die sie in ithren Theorien in der

¢ Eine nach wie vor uniiberholte Gesamtdarstellung gibt D. Mahnke: Unendliche
Sphiire und Allmittelpunkt. Beitréige zur Genealogie der mathematischen Mystik, Halle
1937.

© Asclepius, §17 (Apulei platonici Madaurensis opera quae supersunt, hrsg. von
C. Moreschini, Bd. 3: De philosophia libri, Stuttgart, Leipzig 1991, S. 55).

# Asclepius, §4 (a.a. 0, S.42).

¢ Asclepius, §30 (a.a.0., S. 74).

 Asclepius, §27 (a.a.0., S. 69).

112 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Anwendung jeweils spezifisch modifizieren. Greifen wir zur Stich-
probe den neuzeitlichen Alchemisten Heinrich Khunrath (1560-
1605) heraus; er nennt das Weltzentrum, den »Mittele Saltz-Punct
des Grofien Gewebes der gantzen Weld«, auch »Mundi ovume, das
Weltei, und identifiziert diesen Allmittelpunkt mit Saturn, dem »ge-
heimnusreiche[n] Bley der Weisen«, der zugleich der »Androgynos
Sophorum Catholicus«, also der allgemeine alchemische Herm-
aphrodit ist.¥ Allmittelpunkt und Polaritit sind hier wiederum,
wenngleich weiterentwickelt im Vergleich zu den angefiihrten Her-
mes-Texten, vereinigt.

(3) Als dritte Komponente wurden methodologische Wertungen
genannt, und solche sind in der Alchemie speziell in einem auf den
lateinischen Geber® zuriickgehenden Satz greifbar, der sowohl mit
der Rotationssymmetrie wie mit dem Polaritdtsgedanken in gewisser
Beziehung steht: opus in una re, una via, una operatione perficitur.”
Dabei ist die von Goltz, Telle und Vermeer bemerkte und mit dem
Uroboros-Symbol in Verbindung gebrachte Tatsache aufschlufireich,
daf$ die Forderung nach der Einheit der Sache, des Weges und der
Operation weder von sachlichen Gegebenheiten noch von den natur-
philosophischen Grundlagen der Alchemie her zu erkldren ist.” Of-
fensichtlich liegen hier wiederum die Symmetriestrukturen der Ro-
tation und Polaritit zugrunde, die grundsdtzlich vorgeben, welchen
methodologischen Maximen die Durchfithrung des Werkes zu folgen
hat. Die Forderung nach der Einheit der Sache, des Weges und der
Operation ist eine Forderung nach einer umfassenden Symmetrie,
die nur in der Rotationsstruktur mit interner Polaritit eingeldst wer-
den kann.

(4) Wenn Musterbeispiele im Sinne konkreter Problemlésungen
wesentlich zur Ausbildung eines Wissenschaftsparadigmas gehoren,
so miissen solche auch in der Alchemie nachweisbar sein. Tatsdchlich
ist dies in besonderem MafSe der TFall. Es gibt zwei Verfahrensanwei-

¢ Henricus Khunrath: Von hylealischen, Das ist Pri-materialischen catholischen oder
algemeinen natiirlichen Chaos, a.a.O., S. 194-96.

¢ Alchemist des ausgehenden 13. Jahrhunderts, Verfasser der Summa perfectionis, der
meistrezipierten Alchemie-Lehrschrift des Mittelalters.

@ D. Golt, J. Telle und H. J. Vermeer: Der alchemistische Traktat »Von der Multiplika-
tion< von Pseudo-Thomas von Aquin. Untersuchungen und Texte, Wiesbaden 1977
(Sudhoffs Archiv Beikefte, Bd. 19), S. 102/104: »opus nostrum in una re, uno vase, una
viasecundum Hermetem, una operacione perficitur.«

7 Vgl.a.a.0, S. 64.

Analogiedenken A 113

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

sungen, die als omnipotente Problemldsungsstrategien ausgegeben
werden und sich direkt auf die zugrundeliegende Symmetriekonzep-
tion beziehen: die Rekursivitit des Verfahrens (Deckung von Anfang
und Ende)™, die der Uroboros verkdrpert, und Polarisierungspro-
zeduren wie Vereinigung oder Verkehrung der Gegensitze.”

Beobachtet man im hier entfalteten Rahmen die Symmetrie-
konzeptionen der Alchemie, so zeigt sich, dafs Symmetrie und Pola-
ritdt auch die dufSerlichen Komponenten des Paradigmas pragen. Es
ist die Konzeption einer universalen Rotationssymetrie mit interner
Polarisierungsfunktion, die nicht nur die intuitive Grundeinstellung,
den Kanon der Fragestellungen und das empirisch unwiderlegbare
Modell der Phanomendeutung, sondern auch die symbolischen
Generalisierungen, die ontologischen Voraussetzungen sowie die
methodologischen Wertungen einschliefilich konkreter Problem-
l6sungsstrategien durchdringt. Zieht man hieraus den einzig mog-
lichen Schlufs, dann mufi man die Existenz eines hermetischen
Wissenschaftsparadigmas zugeben, das mit dem Konzept einer uni-
versalen Rotationssymmetrie verbunden ist. Was dartiber hinaus mit
diesem Wissenschaftsparadigma greifbar wird, ist nichts anderes als
die systematische Grundlage dessen, was wir >Analogiedenken< oder
smorphologisches Denken< nennen.

5. Das hermetische Paradigma und der
cartesische Wissenschaftstyp

Jener konzeptionellen Verbindlichkeit bestimmter Symmetrievor-
stellungen, die wir nachweisen konnten, liegt letztlich eine Tiefen-
struktur zugrunde, die sich darin ankiindigt, daf§ Teil des Paradigmas
auch die Definition der Rationalitdtsstandards ist. Im Spiegel des
Paradigmenbegriffs erscheint mit den hermetischen Wissenschaften

7t Vgl. die erwihnte Stelle bei Olympiodor (Anm. 27).

7 Fine ebenso grole Rolle wie die Vereinigung der Gegensitze, wie sie C. G. Jung:
Mysterium Coniunctionis. Untersuchungen iiber die Trennung und Zusammensetzung
der seelischen Gegensiitze in der Alchemie, 5. Aufl. Olten, Freiburg 1990 (C. G. Tung:
Gesammelte Werke, Bd. 14,1), in den Vordergrund stellte, spielt die Verkehrung der
Gegensiitze, die conversio oppositorum. Vgl. D. Goltz, J. Telle und H. J. Vermeer: Der
alchemistische Traktat sVon der Multiplikation< von Pseudo-Thomas von Aquin, a.a.O.,
S.75.

114  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

ein anderer, eigenstandiger Rationalititstyp — wenngleich historisch
nicht immer in reiner und einziger Form. Wenn wir von der Alche-
mie als einem spezifischen Wissenschaftstyp sprechen, dann ist in
Rechnung zu stellen, daf$ es sich in bezug auf andere Wissenschafts-
typen hierbei nicht blofs um Differenzen dunkler Nomenklatur, exo-
tischer Symbolik oder um eine blofle Methodendifferenz handelt.
Das hermetische Paradigma zeigt ein nach speziellen Gesetzen
strukturiertes Denken an, das sich selbst einen Mafsstab der Logizi-
tat gibt.

Aus diesem Grunde sollte es moglich sein, dieses Paradigma von
anderen deutlich abzugrenzen. Hierzu sei auf Goethes Tarbenkreis
zuriickgegriffen. In ihm rotieren sechs Farben um ein gemeinsames
Zentrum und bilden Pole innerhalb eines geschlossenen Kreises. In
der gegenwirtigen Physik dagegen findet sich anstelle des Farben-
kreises eine offene Skala von Wellenlangen. Eine solche Skala kennt
nur eine Achse linearer Quantititsabstufungen. Hier lafit sich das
hermetische Paradigma von anderen Wissenschaftstypen unterschei-
den, die mit offener Skala und cartesischen Koordinaten arbeiten —
man konnte sie deshalb zum cartesischen Paradigma zusammenfas-
sen. Und der feststellbare Unterschied zwischen hermetischem und
cartesischem Paradigma fallt wahrscheinlich anders aus, als man er-
wartet. Denn hoher als die Erklarungsleistung des cartesischen Para-
digmas ist jene im hermetischen Paradigma zu veranschlagen: In
Goethes Farbenkreis finden sich Polaritdt und Steigerung, das heifst,
eine strukturelle Darstellung von Qualitdten, von Evolution und En-
telechie und damit weitaus komplexeren Verhiltnissen als in der of-
fenen Skala.

Wie diese hohere Erklarungsleistung zustande kommt, darf man
gerade vom paradigmentheoretischen Standpunkt aus nicht verken-
nen. Auch wenn der Allmittelpunkt in der hermetischen Kosmologie
ein imaginérer Punkt ist, der wahrscheinlich allein in der 6pooig —
fiir das Auge der Seele — sichtbar wird, kann das hermetische Para-
digma nicht blof§ als smystisch« charakterisiert werden, realisiert es
doch nicht weniger als der cartesische Wissenschaftstyp eine Struk-
turtheorie des Objekts. Rotationssymmetrie und Polaritit sind zwei
Pfeiler dieser Strukturtheorie. Ihre weiteren Pfeiler, ihre Varianten,
ihre Kategoriensysteme, ihre Logik, die zur Analyse der Rationali-
tatsstandards des hermetischen Paradigmas beizuziehen und deshalb
rationalitdtstypologisch ebenso bedeutsam wiren, sind damit zwar
noch nicht dingfest gemacht. Soweit aber steht eines fest: Diese

Analogiedenken A 115

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Strukturtheorie ermdglicht einen rationalen Zugang zur Natur, und
riicksichtlich ihres von Goethe formulierten Erklarungsideals der To-
talitdit und Harmonie ist sie holistisch zu nennen; ihr zugrunde liegt
die Erfahrung eines Universums, das sich lebendig aus einem Zen-
trum entwickelt.

116 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Topologie der Analogie in der
Naturmystik der Renaissance

Manuel Bachmann

Im Riickspiegel der Spéteren erscheinen die Theorien der Fritheren
nicht selten als dunkel und als wissenschaftlich unhaltbar: als tiber-
holte Ausgeburten aberglaubischer, in Irrtiimern, Ideologien und
metaphysischen Vorurteilen befangener Zeitalter. Fiir diejenigen
Stromungen der abendldndischen Geistesgeschichte, die als >occult
sciencess, >Geheimwissenschaften< oder (wie im folgenden) als >Her-
metik< bezeichnet werden, gilt dies in besonderem Mafle. Das »Ge-
menge«' der hermetischen Lehren aus allen Schattierungen der Na-
turmystik?, aus Gnosis, Alchemie, Astrologie, Kabbalistik und
Magie, und der in denselben wuchernde »Wildwuchs an diffusen
Konzepten«® fordern die modernen Deuter immer wieder zu verein-
fachenden Mafinahmen heraus. Die einfachste Mafinahme, die man
sich hierbei denken kann, ist zweifellos, die Hermetik als Pseudowis-
senschaft einzustufen und sie in der Abstellkammer, bestenfalls im
Kuriosititenkabinett der Geistesgeschichte zu versorgen.

In Form einer ausgefeilten Theorie zum Problem hermetischer
Rationalitdt unternimmt solches Brian Vickers, der die von ithm so-
genannten occult sciences den experimental sciences frontal ent-
gegenstellt und sie als pseudo-sciences einstuft.* Auf einer schlagfer-
tigen These ruht dieses ahistorische Werturteil, das als eine neutrale
wissenschaftshistorische Typologisierung auftreten méchte: Herme-
tisches Denken arbeite mit einem starren Gitter (grid) von Meta-
phern und naiven Analogien, das, der Welt einmal tibergestiilpt, irra-

U T. Zielinski: Hermes und die Hermetik, in: Archiv fiir Religionswissenschaft, Bd. 8
(1905), S.25-60, S. 322.

? Eingebiirgerte Bezeichnung seit A. Faivre und R. Ch. Zimmermann (Hrsg.): Epochen
der Naturmystik. Hermetische Tradition im wissenschaftlichen Fortschritt, Berlin 1979.
® A. Roob: Alchemie und Mystik. Das hermetische Museum, K&ln, Paris 1996, S. 11.

¢ Vgl. B. Vickers: On the Function of Analogy in the Occult, in: I. Merkel und A. G.
Debus (Hrsg.): Hermeticism and the Renaissance. Intellectual History and the Occult in
Early Modern Europe, Washington 1988, S. 265-292.

Analogiedenken A 117

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

tional und ohne wissenschaftlichen Erkenntnisgewinn dastehe. Eine
solche Abfertigung der Hermetik mifiversteht insbesondere das
»Analogiedenkens, das zwar den Unvorbereiteten einige Rétsel auf-
gibt, aber als eigene Torm der Erkenntnis auch in gegenwirtigen
Wissenschaften wie der fraktalen Geometrie identifizierbar ist.’
Daf3 Vickers niemals direkt widersprochen wurde, ist ein Versaumnis,
das hier nachgeholt werden soll. Gegen ihn sei ins Feld gefiihrt, dafs
das Gitter der Analogien im hermetischen Universum nicht irreduzi-
bel vorgegeben ist, sondern auf einem rationalen Konstruktionsprin-
zip beruht.

Um dieses Prinzip freizulegen, wird eine Analyse des Koordina-
tensystems hermetischer Kosmogramme anstehen. Es gibt keinen
anderen Strang der Wissenschaftsgeschichte, der in vergleichbarem
Ausmafs und mit dhnlichem Reiz seine Lehrsitze nicht nur dem Ver-
stand darbietet, sondern auch dem Auge, und zwar bevorzugt in
Form einer >symbolischen< Gesamtansicht des Universums, einer
Karte der hermetischen Kosmologie. Wie wichtig fiir ein Verstindnis
der Hermetik deren Kosmogramme sind, erahnt man, wenn man die
Sammlung von Simeon Kahn Heninger zur Hand nimmt.¢ Von Be-
deutung ist dabei, daf3 etliche dieser Kosmogramme ein ganz be-
stimmtes Koordinatensystem aufweisen, das einer Topologie des
Analogiedenkens gleichkommt, einer rdumlichen Abbildung der
fundamentalen Ordnungsstruktur hermetischen Denkens, dessen ra-
tionale Erkenntnisleistung diejenige der exakten Wissenschaften in
einem entscheidenden Punkt sogar iiberbietet.

1. Die Hermetik als pseudowissenschaftlicher Rationalititstyp

Interessant an Vickers” Theorie ist zweifellos die entschiedene Ent-
gegensetzung von okkulten Wissenschaften und mathematischen
Experimentalwissenschaften. Interessant ist sie, weil sie ein bislang
kaum erhelltes Phanomen der Wissenschaftsgeschichte erklaren
konnte. Spatestens seit der anbrechenden Neuzeit nehmen die ver-
schiedenen Strémungen der Hermetik eine auffillige Gemeinsam-
keit an, hinsichtlich derer sie sich wesentlich von den mathemati-

° Vgl. K. Gloy: Versuch einer Logik des Analogiedenkens im vorliegenden Band.
¢ S.K. Heninger, Jr.: The Cosmographical Glass. Renaissance Diagrams of the Universe,
San Marino 1977.

118  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

schen Experimentalwissenschaften unterscheiden. Im Gegensatz zu
diesen entwickeln die hermetischen Wissenschaften Theorien, die
zwischen Natur und Geist, Mensch und Universum, Naturwissen-
schaft und Imagination keine kategorialen Grenzen ziehen. Metho-
dologisch ausgedriickt: Die hermetischen Wissenschaftsdisziplinen
tiberlagern sich, so daf$ im Idealfall die Probleme in einer Disziplin
auch in einer anderen behandelt werden kénnen. Der Begriinder der
modernen Physik, Isaac Newton, war durch und durch Hermetiker,
wenn er zeitlebens versuchte, im Labor mittels experimenteller Al-
chemie theologische Probleme zu lésen.” Die gegenwirtige Physik,
nicht weniger die gegenwirtige Theologie stiinde einem solchen
Wissenschaftsprogramm ratlos gegeniiber. Das Beispiel Newtons
zeigt uniibertrefflich, dafs die hermetische Sprache alle Grenzen zwi-
schen den Disziplinen {iberspringt, ja diese untereinander geradezu
skurzschliefSit, insbesondere alle Formen empirisch ausgerichteter
Naturforschung mit metaphysischen Symbolsystemen.

Ein solcher Kurzschluf der Disziplinen hat ontologische
Griinde. So verschieden hermetische Disziplinen sind — denken wir
nur einmal an Astrologie und Alchemie —, sie spielen ineinander, weil
sie denselben Gegenstand untersuchen, namentlich einen einzigen
universalen Wirkzusammenhang, der sich unter verschiedensten
Aspekten untersuchen lafit. Es ist diesbeziiglich vielsagend, dafs die
Alchemie, die den Wirkzusammenhang der Gestirne in den irdischen
Stoffen untersucht, seit Daniel de Mornay (12. Jahrhundert) als
astronomia (bzw. astrologia) inferior (>untere Astrologie<) bezeich-
net wurde. Obwohl im Besitz desselben Gegenstandes, sind dagegen
das Verfahren der Alchemie, die sich mit einem nicht-mathemati-
schen Symbolismus um Umwandlungsprozesse bemiiht, und das
Verfahren der Astrologie, die Zeitqualitdten mathematisch be-
stimmt, ziemlich verschieden.

Aus dem Kurzschlieflen der Disziplinen resultiert der Univer-
salismus hermetischer Symbolsysteme, der die Einheit der Natur
trotz der Tille der Zeichen, trotz der Divergenz der Methoden
verbiirgt. Deshalb darf es nicht erstaunen, dafs der hermetische Dis-
ziplinenkurzschlufs — nachdem er der etablierten Naturwissenschaft
definitiv verlustig gegangen war — auf diese gleichwohl immer wie-

7 Siehe B.]. T. Dobbs: Alchemische Kosmogonie und arianische Theologie bei Isaac
Newton, in: Ch. Meinel (Hrsg.): Die Alchemie in der europiischen Kultur- und Wissen-
schaftsgeschichte, Wiesbaden 1986 (Wolfenbiitteler Forschungen, Bd. 32), S. 137-150.

Analogiedenken A 119

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

der einen gewissen Reiz ausiibte. Wenn beispielsweise der Physiker
Wolfgang Pauli zur Bearbeitung quantenphysikalischer Probleme
sich intensiv mit Alchemie auseinandersetzte, so suchte er nach
einer Einheitssprache, die Physis und Psyche, Aufien- und Innen-
welt verbindet.® Wichtig schien ihm der Riickgriff auf die Alchemie,
weil sie noch {iber Symbole »mit einer gleichzeitig religidsen und
naturwissenschaftlichen Funktion«” verfiigte. Eine solche, zwei vol-
lig verschiedene Realitdtsebenen ineinandersetzende Einheitsspra-
che ist fiir die heutige Schulphysik nicht mehr verstindlich, was
im Riickblick auf Newton heifit, dafl letzterer ihre historischen
Waurzeln abhanden gekommen sind. Da die untereinander kurz-
geschlossenen Disziplinen der Hermetik im Fortgang der abendlan-
dischen Wissenschaftsentwicklung seitens der rexoterischen< Wis-
senschaften zunehmend auf Unverstindnis stieen, wurden sie als
>hermetisch« im Sinne des umgangssprachlichen Wortgebrauchs
empfunden: als dem rationalen Denken unerschliefbar, nach aufen
verschlossen. Die Hermetik ist also das Resultat eines Sedimentie-
rungsprozesses — sie ist aus dem exoterischen Diskurs Ausgeschie-
denes und Abgelagertes.

Um diesen Sedimentierungsprozefs zu erkldren, liegt es nahe,
die Hermetik als eine eigene Denkform von der Rationalitét der eta-
blierten Wissenschaft auszugrenzen. Dafi die Hermetik fiir die spét-
neuzeitliche Wissenschaft zunehmend aus dem Blickfeld geriet, fan-
de dann seinen Grund in der Aufspaltung des wissenschaftlichen
Denkens in zwei verschiedene Rationalititstypen, die beide jeweils
einer anderen Logik folgten. So miifite der exakten Wissenschaft die
Hermetik als tiberholte Pseudowissenschaft erscheinen, umgekehrt
der Hermetik die exakte Wissenschaft als Irrldufer.

Tatsdchlich folgt die neueste Torschung diesem Erkléarungs-
modell, angestoflen durch die fundamentalen Untersuchungen Fou-
caults zu bestimmten Rationalitdtstypen der Wissenschaftsgeschich-

¢ Vgl. Th. Abt: Archetypische Trdwme zur Beziehung zwischen Psyche und Materie, in:
H. Atmanspacher, H. Primas und E. Wertenschlag-Birkhduser (Hrsg.): Der Pauli-Jung-
Dialog und seine Bedeutung fiir die moderne Wissenschaft, Berlin, Heidelberg, New
York 1995, S. 115.

® W. Pauli: Der Einfluf archetypischer Vorstellungen auf die Bildung naturwissen-
schaftlicher Theorien bei Kepler (Autoreferat eines Vortrags), wiederabgedruckt in:
H. Atmanspacher, H. Primas und E. Wertenschlag-Birkhduser (Hrsg.): Der Pauli-Jung-
Dialog und seine Bedeutung fiir die moderne Wissenschaft, a.a.O., S. 300.

120  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

te.'® Nicht nur Vickers spricht in bezug auf die Hermetik von einem
eigenen Rationalitatstyp, auch Antoine Faivre geht davon aus, dafs
die Hermetik eine eigene Denkform ausgebildet habe. Hierbei bedeu-
tet >Denkform« weniger einen typologischen Terminus fiir logische
Strukturen als vielmehr einen morphologischen Terminus fiir die
vielfaltigen Erscheinungsweisen einer bestimmten Geisteshaltung.
Erkennbar sei die hermetische Denkform an sechs Merkmalen:
erstens den Entsprechungen, in denen die Prinzipien der Wider-
spruchsfreiheit und des ausgeschlossenen Dritten von denen des ein-
geschlossenen Dritten und der Synchronizitat tiberlagert werden;
zweitens der lebendigen, organologisch zu lesenden Natur, die, von
Antipathien und Sympathien durchwoben, von einem gottlichen
Licht beseelt wird; drittens der Imagination und Meditation (Einbil-
dungskraft und Vermittlungen), das heifSt das Vermogen, eine kogni-
tive und visiondre Verbindung zu einer Zwischenwelt (mundus ima-
ginalis) zu kntipfen; viertens der Erfahrung der Transmutation, die
dem Hermetiker eine innere Metamorphose verschafft; fiinftens der
Praxis der Konkordanz, die Ende des 15. Jahrhunderts aufkommt und
die weitverzweigten Aste aller hermetischen Strémungen wieder zu
einem einzigen Stamm, zu einer philosophia perennis zusammen-
binden mdchte. Als letztes Merkmal nennt Taivre die Transmission
oder Initiation, die nicht blof die Ubertragung einer Geheimlehre
vom Meister auf den Schiiler durch Einweihung meint, sondern
ebenso die Legitimation der Lehre durch eine durchgingige Tradi-
tionslinie, deren Authentizitdt nicht bezweifelt werden kann. Ge-
nannte Merkmale zeichneten die abendlandische Hermetik aus, was
nicht bedeute, daf$ die hierdurch bestimmte Denkform nicht gemein-
same »Referenzen« mit anderen Denkformen habe, allen voran mit
der »mystischen«!.

Vickers geht kithner vor. Wihrend Faivre tiber die Gemeinsam-
keiten gerade auf die Vielfalt, die Uneinheitlichkeit der Hermetik
aufmerksam macht und Raum fiir die historische Entwicklung 43t
identifiziert Vickers die Hermetik als einen monolithischen, homo-
genen Rationalititstyp, der unveranderlich tiber die Zeiten hinweg
in allen hermetischen Systemen vorliege und sich in folgenden
Ziigen dokumentiere:

1 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissenschaften,
aus dem Franzgsischen von U. Kdppen, 8. Aufl. Frankfurt a. M. 1989, S. 46-58.
1 A. Taivre: Esoterik, ins Deutsche iibersetzt von P. Schmidt, Braunschweig 1996, S. 31.

Analogiedenken A 121

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Manuel Bachmann

(1) in einem sich durchhaltenden Ideenarsenal. — Wenn man die
tiber Jahrtausende ausgespannte Reihe hermetischer Systeme tiber-
blickt, angefangen von der Astrologie eines Ptolemaios tiber die her-
metischen Schriften der Spatantike, Cornelius Agrippa, Hildegard
von Bingen bis Robert Fludd und Athanasius Kircher, dann erkennt
man eine augenfillige Kontinuitédt derselben Ideen. Es ist geradezu
das Hauptmerkmal der hermetischen Tradition, statisch zu verhar-
ren, mit einem grundsatzlichen Widerstand gegen jegliche Revision
ihrer Ideen.

(2) in einem Hang zum Synkretismus, der das Heterogenste zu
einem wiederkehrenden Theoriemuster amalgamiert. — Seit ihren
Anfingen in der Antike vermochte die Hermetik ohne gréfiere Pro-
bleme die verschiedensten Strémungen — beispielsweise Christen-
tum, heidnische Gnosis und Alchemie — zu absorbieren, sie gleichsam
in ein und demselben Theorienrachen zu verschlucken. Hinter dieser
Kraft zur Absorption mufs eine hichst rigide Denkstruktur vermutet
werden, die Uberliefertes komprehensiert und synthetisiert, selb-
standiges Denken dagegen im Keime erstickt.

(3) in einer zirkuldren Selbstbestitigung der Theorie. — Herme-
tische Wissenschaft ist ein sich selbst enthaltendes System, das von
einem limitierten Satz von Kategorien ausgeht. Sich selbst enthal-
tend heifst: Alle basalen Erkenntnisoperationen werden {iber densel-
ben Satz von Kategorien abgewickelt, wobei diese Kategorien je nach
Bedarf lediglich umgestellt oder verkniipft werden. Blind fiir eine
experimentelle Verifikation oder Falsifikation, vermag dieses System
sich immer nur selbst zu bestitigen. Wohlgemerkt handelt es sich
dabei lediglich um Vickers’ Interpretation, nicht um einen gegebenen
Sachverhalt.

Diese drei Eigenschaften will Vickers auf eine bestimmte Denk-
struktur zurtickfiihren. Uber die verschiedensten Epochen hinweg
sichtet er in den hermetischen Theorien tiberall denselben, immer
wiederkehrenden Prozefs der Aussagenbildung, der sich tiber die drei
Stufen der Attribution, der Distribution und der Assimilation voll-
zieht. Attribution, Distribution und Assimilation verkérpern zu-
gleich drei verschiedene Analogietypen.

Attribution vollzieht sich dergestalt, dafs eine empirische Primér-
ebene mit einer Symbolebene verkniipft wird. Uber anthropomorphe,
animistische Kategorien, die hierarchisch-wertend sind, wird die Welt
in symbolischer Beschreibung eingefangen. Ein gutes Beispiel hierfiir
ist eine Paradedisziplin hermetischer Wissenschaft, die Melothesia,

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

die Lehre vom Wirken der Gestirne im menschlichen Kérper.?? Den
verschiedenen Regionen des menschlichen Kérpers ordnet sie die
Symbolebene der Tierkreiszeichen zu. Da der Ubergang von der Pri-
mirebene zur Symbolebene ohne erkennbare Regeln erfolgt, resul-
tiert hieraus eine prinzipielle Willkiir des hermetischen Symbolismus.
Und obwohl die Attribution keine Kriterien besitzt, bildet sie eine fixe
kategoriale Matrix, der sich die Phdnomene unterzuordnen haben.
Die zweite Stufe in der hermetischen Aussagenbildung ver-
kdrpert die Distribution. Aus ihr resultieren Ordnungsmuster, wie
sie beispielsweise die Heilige Schrift der Alchemisten, die Tabula
Smaragdina®, mit der beriithmten und in der Hermetik tausendmal
zitierten Gleichung zwischen dem Oberen und dem Unteren zum
Ausdruck bringt. Es handelt sich um Ordnungsmuster, welche die
Analogie zwischen Mikrokosmos und Makrokosmos ergeben. Dafs
der Mensch in sich das ganze Universum enthalte, ist in der Tat eine
Leitidee der Hermetik, die allerdings sehr komplex und in verschie-
densten Versionen ausformuliert wurde. Wenn Vickers sie auf eine
Distributionsfunktion zuriickfiihrt, so bezeichnet er mit letzterer
eine Ausweitung der symbolischen Verkniipfungen, die in Form der
Attributionen vorliegen. In der Distribution werden die symboli-
schen Attributionen ins Universale extrapoliert, wobei die Erweite-
rung immer nach demselben Gesetz vorgenommen wird: der Selbst-
einschachtelung bzw. der Spiegelung. Die kategoriale Matrix, die auf
der Stufe der Attribution erst punktuelle symbolische Zuordnungen
regelte, expandiert in der Distribution zu einem symmetrischen Ord-
nungsgitter von Entsprechungen und Spiegelungen, das selbst starr
bleibt, in dem aber die Elemente nach Belieben neu positioniert oder
ausgetauscht werden konnen. In bezug auf das Beispiel der Melothe-
sia bedeutet dies, daf die Verkntipfung der Astralsphiren mit Regio-
nen des menschlichen Kdrpers verallgemeinert und letztlich auf den
gesamten Kosmos iibertragen wird: genauso wie die Gestirne im
menschlichen Kérper wirken, spiegeln sich dessen Proportionsgeset-
ze am Himmel; die Aufbaustruktur des Menschen aus den Vier Ele-
menten ist dieselbe wie jene des dufleren, sichtbaren Kosmos; das

2 Vickers withlt als Beispiel fiir die Attribution eine Theorie der Kraft aus der Magie
und ordnet die Melothesia der Distribution zu, womit er sein System der Aussagebil-
dung aber eher verdunkelt, als daf er es exakt zu verdeutlichen verméchte. Seine Be-
griffsbildung ist nicht scharf genug.

¥ 1. Ruska: Tubula Smaragdina. Ein Beitrag zur Geschichte der hermetischen Literatur,
Heidelberg 1926 (Heidelberger Akten der Von-Portheim-Stiftung, Bd. 16).

Analogiedenken A 123

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

AufBere ist das Innere, und im Inneren spiegelt sich wiederum die
Relation von Aufien und Innen, unabhingig von den konkreten In-
stanzen, die in dieser Relation gedacht werden. Hinsichtlich solcher
Beziehungen im Rahmen der Mikro-Makrokosmos-Analogie kann
man sagen, dafi diese aus einer Distribution punktueller Attributio-
nen ins Universale resultiert.

Die dritte Stufe in der hermetischen Aussagenbildung, die Assi-
milation, bezeichnet zum ersten das Kombinieren der iiber Attribu-
tion und Distribution gewonnenen kategorialen Matrizen, zum
zweiten die vollstindige Angleichung der gesamten Phanomenwelt
an diese kombinierte Matrize. Sie fiihrt auf das Prinzip der Aquipol-
lenz, das alle Mengen einander zuordnet, die ihrer Elementenzahl
nach iibereinstimmen. Giiltig bleibt das Aquipollenzprinzip selbst
dann, wenn die Elemente ihrer Beschaffenheit, ihrer Stellung in der
Welt, ihrer Kategorie nach vollig heterogen sind. Vickers unterschei-
det deshalb zwischen primirer und sekunddirer Assimilation. In bei-
den Féllen ist ihr Resultat eine Vernetzung verschiedener Instanzen
in Form verborgener Korrelationen. Indes, wihrend die primare As-
similation Ahnliches mit Ahnlichem verbindet und deshalb koharent
ausfallt, verbindet die sekunddre Assimilation Heterogenes und ist
deshalb vom Standpunkt exakter Wissenschaft véllig inkohdrent.
Hier zeigt sich nach Vickers der wichtigste Zug hermetischen Den-
kens, namentlich die horizontale Verbindung der Gattungen in einer
Blockordnung gemifs dem Aquipollenzprinzip, wobei sich in jedem
Block die kategoriale Matrix reproduziert — beispielsweise eine Zahl-
kategorie wie die Sieben, die Drei oder die Vier. Hermetisches Den-
ken ist demnach weder induktiv noch deduktiv, sondern parataktisch
und ipsoiterativ.

Dieses parataktische, sich selbst reproduzierende, nach vorgege-
benen Analogiematrizen arbeitende Vernetzungsdenken ist nach
Vickers in mindestens zwei Hinsichten als pseudowissenschaftlich
abzuqualifizieren: einmal sind keine innovativen Elemente integrier-
bar, und zum anderen sind die Analogien weder strukturell noch
funktional in der Realitdt fundiert, sondern existieren nur in einem
formalen Muster. In beiden Punkten sind die Griinde zu sehen, wes-
halb das hermetische Kombinieren verschiedener kategorialer Matri-
zen zu keiner wissenschaftlichen Erkenntnis der Welt fiihrt. Neue
Phénomene, auf die die empirische Forschung stéfit, die sie aber nicht
in das formale Ordnungsmuster des Aquipollenzprinzips einzufiigen
vermag, konnen nicht von der Theorie wahrgenommen werden. Als

124  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

vielbemiihtes Beispiel hierfiir dient die Alchemie. Sie geht von der
Zuordnung der sieben Metalle: Blei, Zinn, Eisen, Gold, Kupfer,
Quecksilber und Silber zu der Siebnerreihe der Planeten: Saturn, Ju-
piter, Mars, Sonne, Venus, Merkur und Mond aus. Aufgrund dieser
fiir die alchemische Spekulation tiberaus zentralen Zuordnung war
eine Integrierung weiterer Elemente ausgeschlossen. In der Tat blieb
fiir die Alchemie die Entdeckung neuer Metalle oder des transsatur-
nischen Planeten Uranus bedeutungslos.

Mit der negativen Einschdtzung der Hermetik als starren Appa-
rats tiberlieferter Formeln, nicht nur des Erkenntnisfortschritts unfa-
hig, sondern dem wissenschaftlichen Fortschritt iber Jahrhunderte
hinweg ein Hindernis, will Vickers die zentrale These von Frances
Amelia Yates kippen, die vom Wissenschaftstheoretiker Paul Feyer-
abend untermauert wurde!?, die These namlich, die neuzeitliche Wis-
senschaft sei ganz wesentlich von der geistigen Atmosphire der
hermetischen Wissenschaften befruchtet worden. So beruhe bei-
spielsweise das heliozentrische Weltbild auf der hermetischen Rang-
folge der Metalle und deren Planeten mit dem der Sonne zugeord-
neten Gold im mystischen Mittelpunkt.” Gegen diese These stellt
Vickers das hermetische Matrizendenken, dessen strukturelle Abar-
tigkeit im Vergleich zum wissenschaftlichen Denken eine Befruch-
tung undenkbar mache und nur das Postulat eines (irrationalen) Ty-
pensprungs im Ubergang zwischen Hermetik und Wissenschaft
zulasse.

Diese Abqualifizierung der Hermetik besitzt etliche Schwach-
stellen. Zum einen gehort zur Lehrmeinung in der wissenschafts-
theoretischen Diskussion ldngstens die Einsicht, dafi jede Wissen-
schaft hochgradig theoretische Voraussetzungen macht, ehe sie nur
ein einziges empirisches Phanomen einordnet. Der logische Empiris-
mus eines Carnap’®, der offenbar die Metatheorie von Vickers Uber-
legungen bildet, ist langstens als inaddquates Wissenschaftsmodell
verabschiedet worden. Was die nicht-empirische Voraussetzung
eines bestimmten Ordnungsmuster angeht, steht die Hermetik kei-
nesfalls allein da. Jede Wissenschaft deutet die Phinomene nach vor-
gefertigten Gedankenmodellen und ist deshalb einem bestimmten,
historisch gebundenen theoretischen Rahmen verpflichtet. Ebenso

% D. Teyerabend: Wider den Methodenzwang, 3. Aufl. Frankfurta. M. 1983, S. 124.
15 F A. Yates: Giordano Bruno and the Hermetic Tradition, London 1964, S. 154.
6 R. Carnap: Der logische Aufbau der Welt, 1928, 3. Aufl. Hamburg 1966.

Analogiedenken A 125

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

(1) Neuplatonisch-emanatistisches Kosmogramm zur Darstellung des Steins
der Weisen aus Heinrich Khunrath: Amphitheatrum Sapientiae Aeternae
Solius Verae Christiano-Kabalisticum Divino-Magicum, Hamburg 1595

126 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

hitps://dol.org/10,5771/6783495087031 - am 26,01.2026, 14:50:28,


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

Er 1L I8l PR TRIALE T I T By RSY

1€

(2) Bshme-Kosmogramm von D. A. Freher: The works of Jacob Behmen, the

Teutonic theosopher [...] With figures, illustrating his principles, left by the
Reverend William Law, 4 Bde., London 1763-1781%

2 Abgebildet bei A. Roob: Alckemie und Mystik, a.a.O., S. 255.

Analogiedenken A 127

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

tibersieht Vickers, daf§ der Gebrauch eines limitierten Kategoriensat-
zes kaum eine Eigenheit der Hermetik ausmacht. Bekanntlich hat
Kant als Metatheoretiker der newtonschen Physik noch auf der Voll-
standigkeit seiner Kategorientafel beharrt. Kategoriale Raster wer-
den auch in der exakten Wissenschaft nicht permanent verbessert,
sondern weisen eine natiirliche Starrheit auf. Im weiteren entspricht
es nicht den Tatsachen, dafi alle hermetischen Ordnungsmuster als
Analogiefunktionen deutbar sind. Wie wire sonst der von Vickers
selbst erwdhnte Umstand einzuordnen, dafs beispielsweise Jan Bapti-
sta van Helmont — in seiner Berufung auf Paracelsus durch und durch
Hermetiker — am Analogiedenken schérfste Kritik bt?” Daf8 die
Analogie den einzigen Ankerpunkt des hermetischen Denkens bilde,
ist eine Interpolation von Vickers, mit der er abweichende methodo-
logische Positionen in der Hermetik tiberblendet. Am schwersten ins
Gewicht féllt allerdings, dafs die Analogie als in jeder Hinsicht unbe-
griindet hingestellt, von jeglicher rationalen Erkldrungsbasis los-
gelost wird. Indes mufs der hermetische Analogienkosmos gerade so
lange unverstdndlich bleiben, wie man nicht die Frage nach einem
Konstruktionsprinzip der Analogien stellt. Ohne ein solches Prinzip
der Analogienbildung erscheint die je und je bestimmte Analogie als
willkiirlich und die Rationalitit dieses Denkens uneinsichtig.

2. Hermetische Kosmogramme und ihr Koordinatensystem

Um ein solches Konstruktionsprinzip der Analogie zu finden, sei das
hermetische Denken in seiner wohl eigentiimlichsten Erscheinungs-
form betrachtet: in der des Kosmogramms, das einen ganz besonde-
ren Typ der wissenschaftlichen Illustration darstellt. Es verkorpert
den Versuch, das Universum — einschliefSlich des Menschen, ein-
schlieBlich der Wissenschaft — in ein »arithmetisch, geometrisch
und emblematisch organisiertes Systembild«™® zu integrieren.

Dafs gerade diese raumliche Anschaulichkeit der Welt eine spe-
zifische Leistung des hermetischen Denkens sei, konnte man anzwei-
feln. Die Verrdumlichung des Wissens ist ein Grundzug der Wissen-

Y7 Diesen Hinweis gibt B. Vickers: On the Function of Analogy in the Occult, a.a.O.,
S. 284 ff,, selbst, ohne daraus die Konsequenzen zu ziehen.

% G. Béhme und H. Bohme: Feuer, Wasser, Erde, Luft. Eine Kulturgeschichte der Ele-
mente, Miinchen 1996, S. 234.

128  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

schaften bis zum 18. Jahrhundert, die mit Vorliebe die raumhafte
Natur untersuchen und sie als >Weltraum« in einer geometrischen
Ordnung abbilden. Indes hebt sich das hermetische Kosmogramm
von dieser allgemeinen Tendenz insofern ab, als hier die Darstellung
mit einer sonst nirgends anzutreffenden Entschiedenheit aufs Ganze
geht, alle partikularen Ausschnitte des Universums zu einer einheit-
lichen Gesamtreprasentation verdichtet. Im hermetischen Kosmo-
gramm erhebt sich das wissenschaftliche Diagramm zum holisti-
schen Symbol. Selbstverstindlich sind solche Kosmogramme immer
als Tlustrationen zu einer Theorie gedacht, doch nicht als Zugabe,
eher als Vollendung der in Worten entwickelten Theorie; denn her-
metische Texte sind ohne ihre Illustrationen blind" — was umgekehrt
nicht gilt, wenn man beispielsweise an den Mutus liber denkt, dessen
einziger Text (nebst einer kurzen Anrede an den Leser und kurzen
Bezeichnungen auf zwei Bildern) sein Titel ist.?* Die Entwicklung
hermetischer Kosmogramme gipfelt in denjenigen Darstellungen,
die treffend als »alchemistische Weltlandschaft«* bezeichnet wer-
den. Diese erreichen eine Komplexitit der Symbolik, dafs sie auch
von der Theorie, die sie illustrieren, kaum eingeholt werden kénnen.
Aus der Fiille des Materials seien zwei Beispiele vorgefiihrt:

Vgl. Abb. S. 126: Darstellung des androgynen Rebis, wahrscheinlich als Ur-
mensch (Adam Kadmon), als idealer Archetyp der Welt. Er nimmt eine Mit-
telstellung ein zwischen dem im Pfauenschwanz symbolisierten Stein der
Weisen (= dem Zielprodukt des alchemischen Werkes) und der kugelférmi-
gen materia prima, die ein anima-spiritus-Dreieck enthilt. Auf die materia-
prima-Kugel folgt absteigend die Erdkugel und endlich das von den dunklen
Wassern umgebene Creatum Chaos Triunum. Die Inschriften auf der linken
Seite bezeichnen die mehr spirituellen Dinge wie Feuer, Himmel, spiritus,
Luft, sulphur, Tau, spiritus animatus, anima usw.; auf der rechten Seite die
groberen, passiven und weiblichen Dinge wie das weifs-glutinose Wasser des

¥ Was generell die Philosophie der Renaissance charakterisiert, wie T. Albertini: Ein
Naturbegriff der Renaissance. Charles de Bovelles: Natur und Vernunft als Aufen-
und Innenraum der Erkenntnis, in: K. Gloy (Hrsg.): Natur- und Technikbegriffe. Histo-
rische und systematische Aspekte: von der Antike bis zur 6kologischen Krise, von der
Physik bis zur Asthetik, Bonn 1996, S. 45, festhiilt.

2 Altus [Psn.]: Mutus liber, in quo tamen tota Philosophia hermetica, figuris hierogly-
phicis depingitur, ter optimo maximo Deo misericordi consecratus, solisque filiis artis
dedicatus, authore cujus nomen est Altus, La Rochelle 1677. Neuausgabe: Die Alchemie
und ihr stummes Buch (Mutus Liber), vollstindige Wiedergabe der Original-Ausgabe
von La Rochelle 1677, Amsterdam 1991.

% G. Bohme und H. Bohme: Feuer, Wasser, Erde, Luft, a.a.O., S. 253 f.

Analogiedenken A 129

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Adlers (= das unvollendete Werk), der irdische Magnes, der den Himmel zur
»Verheiratung des Oberen mit dem Unteren« anzieht, die Gebiarmutter der
Grofleren Welt, die »jungfriuliche umfassende« Erde der Natur, der fixe, fi-
xierende und zur Gerinnung bringende Teil des Steines der Weisen, das trok-
kene Wasser, das die Hiinde nicht befeuchtet, der Kérper ohne Geist und See-
le, das Ferment fiir den zugehorigen beseelten Geist, das schneeige und
samentragende Gefdfs, der liebliche und irdisch-paradiesische Garten seiner
unverginglichen und unsterblichen Seele, der umfassende Tartarus, regina,
luna, lunaria, Silber, Saturn — im Gegensatz zu Sperma, solaria, aurum pota-
bile in gleicher Héhe auf der anderen Seite.”

Vgl. Abb. S.127: Es handelt sich um eine Gesamtdarstellung von Béhmes
System, die die Entstehung der Planetenbahnen durch die Polaritit zweier
Brennpunkte erklirt. Der dufSerste Ring ist der Abgrund, das uranfingliche
Nichts, aus dem durch Selbstreflexion in einem Spiegel (Spiegel der Weis-
heit) der dialektische Dreischritt der Schopfung anhebt. Die obere Kugel trigt
den Gottesnamen ADONAIT und ist die erste Phase des kosmogonischen Pro-
zesses, der Selbstbewegung der Einheit. Darin liegen sechs eingefaltete Sa-
menkrifte. Im zentralen Buchstaben S ist die androgyne Gottheit (Christus
und Sophia) abgekiirzt. Die kleine Kugel in der Mitte ist das géttliche Ein-
und Ausatmen, Expansion und Kontraktion, aus der ein ewiges Pulsieren
zweier polarer Prinzipien resultiert: Die dunkle Kugel rechts ist die negative
Phase der Kontraktion, die mit Saturn, Merkur und Mars funktioniert; die
helle Kugel links entsteht nun als dritte, positive Phase der Expansion und
der Lebenstiille. Beide Sphiren besitzen eine zentrale Spiegelachse. Die unte-
re grofie Kugel stellt das sichtbare Universum mit Tierkreis, Planeten, Sonne
und Erde dar als Resultat der oberen Sphiren, die seine Funktionsprinzipien
darstellen. Das Kosmogramm vereinigt in einem einzigen, gewundenen
Raum zwei vollig verschiedene Ebenen: die Ebene des sinnlichen Universums
und die Ebene von dessen Funktionsprinzipien.

Worauf man bei solchen Kosmogrammen das Augenmerk richten
muf, sind zwei Aspekte, die sich nur abstraktiv auseinanderhalten
lassen: erstens der ontologische Aufbau des hermetischen Univer-
sums und zweitens die formale Struktur seiner Abbildung.

(1) Obwohl es unterschiedliche hermetische Kosmologien gibt,
findet man fiir den ontologischen Aufbau des hermetischen Univer-
sums ein Standardmodell, dessen sich die Kosmogramme durch-
gehend bedienen: das Modell einer Sphire und ihres Zentrums. Fiir

% Vgl. die Erlduterung des Kosmogramms von W. Pagel: Das medizinische Weltbild des
Paracelsus. Seine Zusammenhinge mit Neuplatonismus und Gnosis, Wiesbaden 1962,
S. 140.

130  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

die Hermetik typisch ist, dafs sie dieses Modell universalisiert. Alles
wird im Verhaltnis von Sphire und Zentrum geordnet. Dies ist nur
moglich unter Supponierung eines Allmittelpunktes. Wie das Sy-
stem des Weltganzen insgesamt, ist jedes Subsystem, jedes Ding auf
diesen Allmittelpunkt hin orientiert. Deshalb ist das Zentrum ubi-
quitdr. Anders gesagt: In jedem beliebigen Punkt ist das Universum
in sich selbst zentriert. Daraus ergibt sich eine Uberlagerung aller
hermetischen Raumebenen: einerseits als konzentrische Schichtung
von unterschiedlichen Raumsphiren, andererseits als eine Reihe von
Raumkugeln, die — zentriert auf einen gemeinsamen Urmittelpunkt
— auseinander hervorgehen. Es sei in diesem Zusammenhang auch
auf die alchemische Theorie des medium centri hingewiesen, die Idee
eines Mittelpunktes des Mittelpunktes, einer Selbstpotenzierung des
Zentrums, das dadurch, daf3 es selbst noch seiner selbst Zentrum ist,
erst recht als Zentrum des Universums gedacht werden mufs. Ein
solches ubiquitdres Zentrum kann mathematisch nur von einer un-
endlichen Sphére umgeben sein: »centrum ubique, circumferentia
nusquam, lautet hierfiir die Formel, die erstmals im Buch der vier-
undzwanzig Philosophen® begegnet, einer dem Hermes Trismegi-
stos zugeschriebenen Schrift aus dem 12. Jahrhundert.

Das Modell des in Einem Punkt zentrierten Kugeluniversums ist
allerdings wesentlich &lter. Es reicht von Johannes Eriugena, der ara-
bischen Theologie des Aristoteles, Pseudo-Dionysios Areopagita,
dem hermetischen Platoniker Apuleius (um 150 n. Chr) tber die
pseudo-aristotelische Schrift De Mundo (um 100 n. Chr), tiber Ma-
crobius, Boéthius bis zu Platons Timaios und in die vorsokratische
Philosophie zuriick, bis zur Seinskugel des Parmenides und noch wei-
ter bis zum gottlichen Kreis der Orphiker. Die Rezeption in der
Bliitezeit der Hermetik, der Renaissance und barocken Universalwis-
senschaft, und dartiber hinaus ist dann genauso breit gestreut, wie die
Vorstellung alt ist: Uber Ficino, Reuchlin, Weigel und viele andere
wird sie bis zu Novalis und Franz von Baader mystisch-spekulativ

% In mehreren Handschriften lautet der Titel: Liber Termegisti de regulis theologiae.
Vgl. C. Baeumker: Das pseudo-hermetische Buch der vierundzwanzig Meister (Liber
XXIV philosophorum). Ein Beitrag zur Geschichte des Neupythagoreismus und Neu-
platonismus im Mittelalter, in: ders.: Studien und Charakteristiken, Miinster 1927,
S.194-214. Die Textstelle in der neuesten Edition von F. Hudry: Liber Viginti Quattvor
Philosophorvm, Turnhout 1997 (Corpus Christianorom, Bd. 43a, Hermes Latinus,
Bd. 3, Teil 1), Pars altera, II, S. 37.

Analogiedenken A 131

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Manuel Bachmann

weiterentwickelt; {iber Nicolaus Cusanus, Kepler, Leibniz reicht sie in
die Mathematik und moderne Naturwissenschaft hinein.?

(2) Dieses ontologische Modell beruht — die Quellen seit Parme-
nides bezeugen es — auf einer mystischen Erfahrung. Deshalb ist der
kosmologische Mittelpunkt des hermetischen Universums kein ma-
thematischer, sondern ein >mystischers, ein imagindrer Punkt. Man
kénnte, wenn man die formale Struktur betrachtet, von einer »ma-
thematischen Mystik« (Mahnke) sprechen. Bemerkenswert ist nun,
daf3 die hermetischen Kosmogramme nichts anderes versuchen, als
fiir diesen imagindren Punkt eine symbolische Darstellung zu ent-
wickeln. Der Ontologie muf§ ihre Darstellung entsprechen. In der
Tat ist dies der Tall.

In den beiden angefithrten Kosmogrammen fallen zwei Ord-
nungsprinzipien auf: Symmetrie und Polaritdt. Beide Strukturen
sind in einer sphédrischen Aufbaustruktur zu einer konkreten Ge-
samtgestalt des Universums verbunden. Um dessen formale Struktur
noch schirfer in den Blick zu bekommen, sei ein drittes Kosmo-
gramm beigezogen:

% Eine nach wie vor uniiberholte Gesamtdarstellung gibt D. Mahnke: Unendliche
Sphiire und Allmittelpunkt. Beitréige zur Genealogie der mathematischen Mystik, Halle
1937.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

pmemind|

(3) Mundus intelligibilis et Mundus elementaris, Falttafel nach Vorzeichnung
von Jan Sadeler II., gestochen von Wolfgang Kilian, in: M. Geiger: Microcos-
mus hypochondriacus sive de melancolia hypochondriaca, Miinchen 16517

% Zur Bedeutung des Stiches G.B6hme und H. Bshme: Feuer, Wasser, Erde, Luft,
a.a.0., S.235: »Im Stich des Mundus elementaris sind noch jene anthropologischen
Grundannahmen lebendig, wonach derjenige, welcher wissen will, was der Mensch ist,

Analogiedenken A 133

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Hier zeigt das hermetische Kosmogramm eine Ordnung, die mit
einem Polar- bzw. Kreiskoordinatensystem verglichen werden
konnte. Mathematisch betrachtet hinkt der Vergleich allerdings. Die
Achsen — Radial- und Kreislinien — markieren namlich Diskontinui-
taten, ausgezeichnete Strukturen des hermetischen Universums und
kein blofies Bezugssystem in einem Kontinuum. Man konnte hier
besser von radialen und konzentrischen Weltlinien sprechen.

Fiir den hermetischen Analogienkosmos ist dieses Weltliniensy-
stem offensichtlich konstitutiv. Betrachten wir einmal den mundus
elementaris auf seine Ordnungsrelationen hin! Die Gegenstinde,
die hier in eine hermetische Ordnung gebracht werden, sind in vier
Gegenstandsklassen aufgeteilt: in Planeten, Erzengel, innere Organe
des menschlichen Korpers und Metalle. Da sie senkrecht zu den kon-
zentrischen Weltlinien stehen, handelt es sich um vier (virtuelle) ra-
diale Weltlinien. Indes ist diese Gruppierung von Gegenstidnden in
Klassen nur vorlautig; denn sie wird durch eine Zuordnung der Ge-
genstande zwischen den verschiedenen Klassen {iberlagert (wohl-
gemerkt: nicht ersetzt, da Klassifikation nach wie vor eine Substruk-
tur des Kosmogramms ist). Diese Zuordnung iibernehmen die
sichtbar eingetragenen konzentrischen Weltlinien, die sowohl eine
vertikale als auch eine horizontale Ordnungsfunktion besitzen:

(1) Vertikal werden verschiedene Realitdtsebenen {ibereinander
geschichtet: Tierkreis, Jahreszeiten, die vier empedokleischen Ele-
mente, die astral-planetarische Sphire und der menschliche Korper,
Kreis der Triaden, die Disziplinen der Wissenschaft?, der Kreis der
gesamten Natur und im Zentrum: die Weltseele.

(2) Horizontal werden die Elemente dieser Ebenen unterein-
ander verkniipft. Insbesondere die mittleren Kreise ziehen Analogien

mit den Bildungskréften der Elemente beginnen muf$ — eine uns heute fremd anmuten-
de Vorstellung. Doch in ihr steckt eine Wahrheit. Denn in historischer Perspektive ist
der Mensch nicht nur, aber zuerst als sUbersetzung« der Elemente verstanden worden:
Das gilt seit Empedokles. Oder anders gesagt: Die Gefiihle und der Leib artikulieren sich
im Medium der Elemente. Diese Einsicht ist heute weitgehend verloren — und es ist zu
vermuten, dafl dies entscheidend beitrug zur Entfremdung des Menschen von der Natur,
die er selbst ist. In diesem Jahrhundert hat nur Gaston Bachelard eine (nicht zu Ende
gefiihrte) Typologie der Seelenformen, der Gefiihls-, ja selbst der Traumtypen im Sche-
ma der Elemente zu entwickeln gewagt. Diesem Ansatz ist zu folgen.«

¥ Man beachte, dafl die Wissenschaften in der Hermetik des 17. Jahrhunderts ihren
eigenen kosmologischen Ort haben.

134 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

zwischen den Elementen verschiedener Gegenstandsklassen, zwi-
schen Gestirnen, Erzengeln, Organen und Metallen sowie verschie-
denen Triaden, die sich in folgender Analogientafel wiedergeben las-
sen:

Gestirn Erzengel Organ Metall
Saturn Oriphiel Milz Blei

Jupiter Zachariel Leber Zinn

Mars Samuel Galle Eisen
Sonne Michael Herz Gold
Venus Anael Nieren Kupfer
Merkur Raphael Lungen Quecksilber
Mond Gabriel Gehirn Silber

‘Drei Prinzipien ‘Drei Welten ‘Drei Lebensalter ‘Drei Kénigreiche ‘

Weil dieses Weltliniensystem, und zwar sowohl seine klassifikatori-
sche wie seine Entsprechungsordnung, in einem Punkt — dem Allmit-
telpunkt — zusammenlauft, ist der innere Kreis und das Zentrum auf
das System als Ganzes ausgerichtet. Dafs die Weltseele im Zentrum
steht, verlangt, das ganze Weltliniensystem als die Affektionsstruk-
tur der Weltseele zu verstehen, als ithr nach innen ausdifferenziertes,
nach auflen geschlossenes und insgesamt in einem Brennpunkt zen-
triertes Kraftfeld.

Das System radialer und konzentrischer Weltlinien verbindet
auch die beiden verschiedenen Brennpunkte des Kosmogramms, die
Brennpunkte der elementaren und der intelligiblen Welt. Auch der
mundus intelligibilis folgt approximativ derselben Ordnungsstruk-
tur. Und wenn man mit dem Gedanken eines Allmittelpunktes ernst
macht, kommt man nicht umhin, die Brennpunkte beider Spharen als
gespiegelte Brennpunkte zu betrachten, die in der unanschaulichen
Dimensionalitit des gesamten Universums, der Einheit von elemen-
tarischer und intelligibler Welt, letztlich in ein und demselben Zen-
trum zusammenfallen. Diese tiber die Asymmetrien hinweg zu den-
kende Gesamtsymmetrie von elementarischer und intelligibler Welt
entspricht durchaus der hermetischen Kosmotheologie, die panthei-
stisch und dualistisch in einem ist.

Obgleich die Symbolebene des hermetischen Kosmogramms

Analogiedenken A 135

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

kaum einer erschopfenden Interpretation zuzufithren ist, zeigt es
eine ziemlich exakt nachzeichenbare Struktur: ein bestimmtes Welt-
liniensystem, das ein Ordnungsmuster erkennen 14ft, nach dem sich
das hermetische Universum ausrichtet. Man konnte versucht sein,
hier ein rein gedankliches Ordnungssystem, ein blofses Denkmuster,
zu erblicken. Klargestellt sei indes, daf$ die Weltlinien auch als solche
verstanden werden missen: als die Achsen der Welt.

Hinzu kommt, daff man trotz der berechtigten Rede von einer
formalen Struktur den Gestaltcharakter der Instanzen, die eigentli-
che Bildnatur des hermetischen Universums, beriicksichtigen mufs.
Das Zentrum des sphirischen Systems ist nicht einfach ein Punkt,
sondern eine mit Gestalten gefiillte Sphéare: deus, homo, filius, Affe
der Natur usw. Die vom Mittelpunkt ausgehenden Strahlen laufen
nicht einfach ins Unendliche, sondern in ein abschlieflendes Periphe-
riesystem: den Tierkreis. Dieser ist nicht blofs ein in Grade aufgeteil-
ter Kreis, sondern jeder Abschnitt ist mit einem eigenen symboli-
schen Universum gefiillt, dem jeweiligen Tierkreiszeichen. Bis zum
Tierkreis sind die Prinzipien anschauliche Korper, die durch Gotterfi-
guren reprasentiert sein konnen. Jenseits des Tierkreises beginnt
zwar die intelligible Welt, in Stationen kontinuierlicher Approxima-
tion an den zweiten Mittelpunkt: an das gottliche Urprinzip; da aber
auch dieses in Form geometrischer Figuren gestalthaft wiederge-
geben ist, bleibt selbst die intelligible Welt, die nicht sinnlich er-
scheint, anschaulich.

3. Zur Rationalitat des Modells
a) Die Generierung der Analogien aus einem Prinzip

Was uns niher an diesem Ordnungssystem interessiert, ist die Frage,
wie es kommt, dafd iiber die gattungsmifiige Klassenzugehorigkeit
hinweg Entsprechungsbezichungen zwischen diversen Gegenstin-
den, Instanzen und Bereichen bestehen. Existiert ein Prinzip, dem
diese Zuordnungen folgen? Sowohl >horizontal, entlang der Kreis-
linien, wie >vertikal, entlang der Radiallinien, ist die Zuordnung be-
herrscht durch den Bezug auf das gemeinsame Zentrum. Die ver-
tikal-radiale Zuordnung ist nicht primér durch die Reihenfolge der
Sphiren geregelt, sondern durch ihr gemeinsames Zentrum. Man
kann das Konstitutionsprinzip dieser Ordnungsstruktur letztlich

136 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

nur dynamisch beschreiben: als Rotation des Weltliniensystems um
den Allmittelpunkt. (Nicht zufillig deutet das Kosmogramm Mun-
dus elementaris ein Weltenrad an, angetrieben von den vier Win-
den.) Bestitigt sieht sich ein solches Verstandnis dadurch, dafs die
Analogie — durch eine Kreislinie gezogen — in der Geometrie des
Kosmogramms eine Rotationsfunktion verkdrpert. Dieser Rotations-
funktion entspricht, dafs die einzelnen Sphéaren wie {ibereinanderlie-
gende Scheiben zueinander verdrehbar sind, ohne dafs sich die Ana-
logie-Zuordnungen verdndern (bei einer Verdrehung werden allein
die Bldcke der logischen Gattungen aufgeldst). Offensichtlich ist die
Analogie ein Derivat eines rotierenden Weltliniensystems.

Ausgehend von diesen Einsichten wird der Schlufy unumging-
lich, daf8 Vickers” Ansatz zu oberflachlich greift. Das >horizontale
Denkens, das nach Vickers die Analogie charakterisieren soll, ist in
Wahrheit ein Rotationsdenken. So sind die horizontalen Verbin-
dungslinien, die an den Réndern der in den Kompendien der philo-
sophia hermetica beliebten Analogientafeln scheinbar willkiirlich
abbrechen, als geschlossene Meridiane des hermetischen Sphédren-
universums zu lesen. Man kann den Sachverhalt quasimathematisch
auch so ausdriicken, dafs die Analogientafeln aus einer Projektion
eines Polarkoordinatensystems auf eine Ebene mit kartesischem Ko-
ordinatensystem resultieren. Mittels Rotation des analysierten Welt-
liniensystems geht jeder Punkt auf der Kreislinie in den anderen iiber
und markiert einen Ort, der von jedem auf dieser Linie eingeschrie-
benen Element eingenommen werden kann. Aufgrund dieses Uberg-
angs ergibt sich die analogia oder correspondentia, die im kartesi-
schen System in einem orthogonalen Gitter der Analogientafel
erscheint.

Dies bestitigt sich auch, wenn man abweichende Kosmogramme
genauer betrachtet wie beispielsweise das Folgende:

Analogiedenken A 137

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

III‘[ Cél'ﬂ.’ Nc’.l.t ura

T

Mﬁt? i *‘ 7! 3
AT L (
e #W! i’ / 7

o A ¢ !_

(4) Integrae Naturae speculum Artisque imago, gestochen von Matthius
Merian d. A. (1617), Zweites Titelkupfer zu: R. Fludd: Utriusque Cosmi
Maioris scilicet et Minoris Metaphysica [...], Bd. 1: De Macrocosmi Historia,
Oppenheim 1617

138  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

hitps://dol.org/10,5771/6783495087031 - am 26,01.2026, 14:50:28,


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

Obwohl Tludds Spiegel der Natur gerade die umgekehrte Ord-
nung zeigt — auf den konzentrischen Weltlinien Klassifikation, auf
den radialen Weltlinien Analogien —, setzt sich diese nach demselben
Rotationsprinzip zusammen. Wir sehen ein Zentrum mit Sphiren
und einen iiber alle Abteile hinwegstreichenden Kegel, der die Funk-
tion der ars, der Wissenschaft, symbolisiert. Die ars ist hier offen-
sichtlich identisch mit einer Rotationsbewegung in einem Weltlini-
ensystem. Ahnliches gilt fiir die Vertikale, fiir die Schichtung des
hermetischen Universums. Wir treffen auf etliche Hinweise, daf§ die-
se ebenso wie die Analogienverkniipfung aus einer Rotationsfunk-
tion entsteht: aus der Auswicklung des ganzen Kosmos aus dem
Einen Zentrum, deren geometrische Gestalt die Spirale ist. Demnach
ist jede lineare Skala als Resultat einer Rotation zu lesen: als Radius,
unterteilt nach seinen Schnittpunkten mit der Zentralspirale. Im
tibrigen gibt es etliche Kosmogramme mit Spiralstruktur.®

Wie verbindlich das System rotierender Weltlinien fiir die her-
metische Kosmologie tatsdchlich ist, zeigen auch diejenigen in den
Kosmogrammen verwendeten Ordnungsmuster, die sich auf den er-
sten Blick nicht mit dem Rotationsmodell zu decken scheinen. Aus
der Vielfalt der Figuren, welche die Stecher der Kosmogramme an-
bieten, kehren folgende als feste Typen wieder: der philosophische
Baum der Alchemie mit der Struktur offener Verastelung, der Sephi-
roth-Baum der Kabbala mit der Struktur geschlossener Veréstelung,
die Schlange der kosmischen Zeit: Verastelung, Torsionssysteme (ge-
wundene Spiralstrukturen), Pyramiden, Triangulation, Quadratur
und deren Vielfaches. Sie alle sind im Hinblick auf die Rotation um
den Allmittelpunkt lesbar, indem sie verschiedene Weisen definieren,
die Kohidrenz von Sphire und Allmittelpunkt auszudriicken. Schliefs-
lich gibt es keine Figur, die nicht der Sphére einbeschrieben wire und
mit dieser ein gemeinsames Zentrum teilte. Triangulation und Qua-
dratur sind Operationen, die am Kreis vorgenommen werden. Pyra-
miden sind nichts anderes als Kreissektoren. Selbst das scheinbar
nicht-sphérische Modell des Baumes kann eine Form des Radius ver-
korpern, indem es ein Wurzelzentrum darstellt, das zu einer Periphe-
rie auskeimt.

Somit sind wahrscheinlich alle Relationen im hermetischen
Universum als Derivate einer Rotationsfunktion zu verstehen, d.h.
als Symmetrieoperationen in bezug auf den Allmittelpunkt. Ins-

% Siehe die Abbildungen bei A. Roob: Alchemie und Mystik, a.a.O., bes. S. 43.

Analogiedenken A 139

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

besondere drei fundamentale Gesetzmifligkeiten des hermetischen
Universums kdnnen aus solchen Symmetrieoperationen abgeleitet
werden:

(1) Polaritdt aus der Spiegelung eines x in einem zentralen
Brennpunkt, so daf$ dem x ein y als sein Komplement entsteht,

(2) Homdomerien, beispielsweise die Mikro-Makrokosmos-
Analogie aus der Spiralrotation mit dem Effekt einer Ein- oder Aus-
wicklung des einen aus dem anderen,

(3) Transmutierbarkeit der Substanzen aus der rotativen Trans-
ferierbarkeit jeder Instanz auf den Koordinatenpunkt einer anderen
(Vertauschung durch Drehung).

b) Die Erkenntnisleistung hermetischen Denkens

Nachdem das Konstruktionsprinzip der Analogien im hermetischen
Universum einsichtig gemacht werden konnte, wird plausibel, inwie-
fern das vorgefithrte Ordnungsmodell nicht aus dem Rahmen all-
gemeiner Kriterien fiir Wissenschaftlichkeit herausfallt. Man ist
gendtigt, das im Kosmogramm abgebildete hermetische Universum
in mindestens drei Punkten als wissenschaftlich fundiert einzustu-
fen:

(1) Die Ableitung der Analogierelationen aus einer Rotations-
funktion entspricht einer methodisch geleiteten Konstruktion aus
einem Prinzip, dhnlich wie die Axiomatisierung oder die mathemati-
sche Funktionalisierung in den exakten Wissenschaften prinzipien-
gesteuerte Konstruktionen anpeilen.

(2) Offensichtlich arbeitet die Hermetik mit einem basalen Ord-
nungsmodell — einem Rotationsmodell mit ubiquitdirem Mittel-
punkt. Und offensichtlich gehort dieses Modell zu jenem Komplex,
der in der Wissenschaftstheorie als »Paradigma«® bezeichnet wird
und jedem Wissenschaftstyp eigen ist. Das Paradigma bildet den
theoretischen Rahmen einer Wissenschaft, der dreierlei verkdrpert:
eine gemeinsame intuitive Grundeinstellung gegentiber den Phéno-
menen, einen Kanon der fiir wichtig erachteten Fragestellungen und
der zugelassenen Losungsmethoden, sodann ein Modell, das gegen-
tiber empirischer Widerlegung immun ist, weil jedes Phdanomen ithm
entsprechend gedeutet wird. In diesen drei Merkmalen des Paradig-

* Entwickelt wurde der Begriff von Th. S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Re-
volutionen, Frankfurt a. M. 1967, bes. S. 68 {f.

140  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

mas unterscheiden sich hermetische und exakte Wissenschaften
nicht.

(3) Schliefilich entwickelt das hermetische Ordnungsmodell das-
selbe, was die mathematische Naturwissenschaft anstrebt: in den
Asymmetrien der Phinomene Symmetrien zu finden. Das hermeti-
sche Kosmogramm ist diesbeziiglich gar nicht zu tberbieten, und
thm gegentiber erscheint das iiber den Symmetriebegriff definierte
Programm der gegenwirtigen Physik blofs epigonal.

In einem weiteren Punkt erweist sich das hermetische Ord-
nungsmodell der gegenwirtigen Wissenschaft sogar tiberlegen. Um
diesen Gesichtspunkt zu gewinnen, ist die Frage zu stellen, worin der
Nexus besteht, den das Rotationssystem konstruiert und den wir als
Analogie oder Korrespondenz bezeichnen. Bislang blieb noch unge-
klart, welchen Kategorien die Analogierelation folgt.*

Mit Relationskategorien des etablierten wissenschaftlichen
Denkens ist die Analogierelation nicht in ihrer ganzen Spannbreite
zu erfassen. Wenn wir beispielsweise die Relationskategorien des
Kantischen Kategoriensystems zugrunde legen (Inhdrenz, Kausalitdt
und Wechselwirkung), zeigt sich eine gewisse Inkompatibilitat fiir
den im Kosmogramm skizzierten Realnexus: Keine Zuordnung ist
eindeutig eine Substanz-Akzidens-Relation, auch wenn tatsdchlich
die zugeordneten Instanzen sich gegenseitig als Attribute dienen
kdnnen. Und keine Zuordnung ist eindeutig eine von Ursache und
Wirkung, wenngleich ein kausaler Aspekt durchaus mitschwingt:
Die Analogie beschreibt die Tendenz der Dinge, sich selbst Ahnliches
zu erzeugen, wie es Cornelius Agrippa in seiner Occulta Philoso-
phia® beschreibt. Also ist sie eine Art symbolischer Reproduktion
eines Relats in einer mehrstelligen Relation. Aufgrund dieser Eigen-
schaft liefSe sich die Analogie am ehesten als durch Iteration zustande
gekommene Wechselwirkung verstehen. Es gibt Anhaltspunkte
dafiir, dafs diese Wechselwirkung naher bestimmt ist, beispielsweise
als libidinGse Kraft oder als harmonikaler Zusammenklang. Man
denke an die sympathia aller Dinge im Strahlungsfeld der anima

% M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 46-58, gibt in diesem Zusammen-
hang vier Kategorien an: convenientia (rdumliche Berithrung), aemulatio (Spiegelung
iiber rdumliche Distanz hinweg), Analogie, Sympathie. Analogie verstehen wir als
Oberbegriff dieser vier Kategorien.

L [H.] C. Agrippa: De occulta philosophia libri tres, hrsg. von V. Perrone Compagni,
Leiden, New York, K&ln 1992, lib. I1, cap. LVII, S. 386 (Studies in the History of Chris-
tian Thought, Bd. 48).

Analogiedenken A 141

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

mundi, wie sie Agrippa beschreibt, der die Wechselwirkung — in
Berufung auf Eingeweihte wie Zoroaster — auf »divinae illices«
(»gottliche Lockungen«) oder »symbolicae illecebrae« (»symbolische
Kdder«)* zuriickfiihrt, oder wie die Neupythagorier, beispielsweise
Athanasius Kircher, der die sympathia als »harmonia mundi« oder
»symphonia«® bestimmt.

Ahnliches wie fiir die Kantische Relationskategorie gilt auch fiir
Raum und Zeit. Sowohl der Raum wie die Zeit sind nur teilweise
Parameter fiir die Ordnung im Kosmogramm Mundus elementaris.
Zweifellos unraumlich sind alle horizontalen Zuordnungen, garan-
tiert zeitlich nur der Jahreszeitenkreis. Unzeitlich sind weiter die ver-
tikalen Zuordnungen, eindeutig rdumlich einzig die ptoleméische
Ordnung der Planetensphédren und der Zodiacus. Weder raumlich
noch zeitlich sind die tibrigen Zuordnungen. Das Kosmogramm be-
schreibt einen tibergeordneten Ordnungsraum, in dem rdumliche
und unrdumliche Beziehungen angeordnet sind; ebenso beschreibt
es eine {berzeitliche Synchronizitit, in der verschiedene Zeitphasen
zugleich présent und mit unzeitlichen Ordnungsstrukturen ver-
kniipft sind. Das Kosmogramm gewiéhrt also Einblick in einen syn-
chronizitdren Hyperraum.

In Anlehnung an Faivre, der eines der wichtigsten hermetischen
Denkprinzipien mit dem Begriff der >Synchronizititc bezeichnete,
kann diese als tibergeordnete Relationskategorie der Analogiever-
kniipfung dienen. Gepragt wurde der Begriff von Carl Gustav Jung
in Auseinandersetzung mit der Ontologie der Astrologie.’* Unter
Synchronizitét ist ein Realnexus zu verstehen, der sich zu rdum-
lichen, zeitlichen und kausalen Relationen komplementdr verhilt.
In ihm ist die Kohdrenz der Relata in Form einer Sinnkoinzidenz
gegeben, einer iberrdumlichen, tiberzeitlichen und akausalen Zuord-
nung, die dem >Sinn«< nach, der symbolischen Reproduzibilitit der
Relata ineinander, den Ubergang von einer Instanz zur anderen re-
gelt.

Wie diese Synchronizitit konstruierbar ist, sollte nun riicksicht-
lich des Modells nachvollziehbar werden. Das hermetische Theorem

2 A.a.O, lib. I, cap. XIII, S. 112.

% Vgl. die Analogientafel in A. Kircher: Athanasii Kircheri [...] Musvrgia Vniversalis,
2 Bde., Rom 1650, Bd. 2, S. 393.

* Die einschligigen Expositionen finden sich in C. G. Jung: Uber Synchronizitiit, Olten
1971.

142 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance

des ubiquitdren Allmittelpunktes schafft — um einen Terminus aus
der gegenwirtigen Physik zu gebrauchen — den privilegierten Stand-
punkt des idealen Beobachters. Vom Allmittelpunkt aus sind alle
Sektoren der rdumlich-zeitlichen Welt einschliefSlich der intelligi-
blen synchron und kénnen im entsprechend strukturierten Hyper-
raum abgebildet werden.

Damit haben wir den entscheidenden Gesichtspunkt gewonnen.
Was das hermetische Kosmogramm leistet, ist nichts Geringeres als
eine topologische Vernetzung aller Seinsschichten und ihrer Gesetz-
mafsigkeiten im Brennpunkt einer iiberzeitlichen, stehenden Simul-
taneitdt. Im synchronizitdren Hyperraum des hermetischen Univer-
sums herrscht eine Kohédrenz der verschiedenen Realitatsebenen, die
von der an meflbaren Zeitprozessen orientierten Experimentalwis-
senschaft nicht mehr erreicht wird. Um es bildlich auszudriicken: Im
Blick auf die Vielschichtigkeit der Welt erreicht die Hermetik gleich-
sam eine hohere Tiefenschirfe. Das dahinter stehende Ordnungs-
modell ist eminent rational und vermittelt eine >wissenschaftliche«
Erkenntnis der Welt. Deshalb darf nicht erstaunen, wenn der syn-
chronizitdre Hyperraum des hermetischen Universums in der gegen-
wirtigen Physik als tiberzeitlicher Superraum aller Naturstrukturen
in rudimentérer Form wieder auftaucht.

Analogiedenken A 143

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie
in Agrippas Magie

Manuel Bachmann

1. Auf der Suche nach einem morphologischen Denken

Die Strukturabbildungsmaschine SME (Structure-Mapping Engine)
von Falkenhainer, Forbus und Gentner?, ein Computermodell der
Analogiebildung, bewerkstelligt eine Analogie zwischen dem Son-
nensystem und dem Rutherfordschen Atommodell iiber folgende
pradikatenlogische Reprasentationen (vgl. S. 145).

Was ermdglicht SME, zwischen zwei so heterogenen Bereichen
wie dem Sonnensystem und dem Atommodell eine Analogie auf-
zustellen? Man mufs bedenken, daf eine Fiille von Daten zur Verfii-
gung steht: Informationen tiber die Monde, die um die Planeten krei-
sen, iber die entgegengesetzte elektrische Ladung bei Protonen und
Elektronen, tiber relative Geschwindigkeiten, tiber die Nachbarschaft
zu anderen Himmelskdrpern, tiber die Zusammensetzung der Sonne
und des Atomkerns und vieles mehr. Fiir die Analogie hingegen sind
nur bestimmte Beziehungen von Bedeutung, und solche werden vom
Programm benutzt: >zieht an, >kreist um¢, >Schwerkraft, rentgegen-
gesetztes Vorzeichens, »grofer< sowie die grundlegende Beziehung
»Ursache von«. An dieser Tatsache ist auf den ersten Blick nichts Auf-
regendes zu finden. Auf den zweiten Blick mufs aber erstaunen, dafs
tiberhaupt ein Computermodell fiir die Analogiebildung entwickelt
wurde. Tatsédchlich sind Analogien ins Zentrum der Kognitionswis-
senschaften geriickt. Dies geht so weit, dafd der Erfolg der Forschun-
gen im Bereich Kiinstlicher Intelligenz daran gemessen wird, wie
weit es gelingt, Computermodelle fir Analogiebildungsprozesse zu
entwerfen. Man verspricht sich davon Einblicke in die hochsten Fa-
higkeiten des menschlichen Geistes: der Erkenntnis und der Kreati-
vitat. Vor dem Hintergrund solcher ehrgeiziger Zielsetzung wird ver-

! B. Falkenhainer, K. D. Forbus und D. Gentner: The Structure-Mapping Engine, in: Ar-
tificial Intelligence, Bd. 41 (1990), S. 1-63.

144  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Sonnensystem
Ursache
Ursache kreist um (Planet, Sonne)
Schwe/rkraft\zwht an (Sonne, Planet) /mBer\
Masse (Sonne) Masse (Planet) Masse (Sonne) Masse (Planet) grofSer
Temperatur ~ Temperatur
(Sonne) (Planet)
Atommodell
Ursache kreist um (Elektron, Kern)
entgegengesetztes zieht an (Elektron, Kern) grofSer
Vorzeichen
Ladung (Kern)  Ladung (Elektron) Masse (Kern) Masse (Elektron)

standlich, wenn Hofstadter, der SME diskutiert, an diesem Pro-
gramm dessen Beschranktheit riigt, indem es auf passende Reprasen-
tationen angewiesen sei und nicht von selbst die tbergreifende
Struktur im Zusammenhang von Sonnensystem und Atommodell
austindig machen kénne. Insofern ist SME — so miissen wir hieraus
schliefen — nicht intelligent; denn die Analogie steht laut Hofstadter
im »Zentrum der Intelligenz«, und er beklagt, dafs sie bislang nur als
»esoterischer Bestandteil des Denkens«? galt.

Das Denken in Analogien und seine konstruktive Simulation ist
nicht nur Zielpunkt der gegenwirtigen Kognitionswissenschaften, es
ist eine eigenstindige Erkenntnis- und Suchstrategie in den Wissen-

2 D.R. Hofstadter und die Fluid Analogies Research Group: Die FARGonauten. Uber
Analogie und Kreativitit, Stuttgart 1996; S. 78, zu SME siche S. 210-214.

Analogiedenken A 145

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

schaften, die sich unter dem Titel »Morphologie« etablierte — eine
Bezeichnung, die fiir »Analogik«® steht und diesen Begriff substitu-
iert. Wir sprechen hier nicht blofs von denjenigen Ansétzen, die in
der Linguistik oder der Zoologie »morphologisch« genannt werden.
Wir sprechen hier von der Morphologie eo ipso. Sie geht tiber spezi-
fische Anwendungsbereiche weit hinaus. Shurig* zeichnet sie aus als
knowledge tool, um unmifiverstindlich auf ihre eminente Bedeutung
fiir den wissenschaftlichen Erkenntnisprozefs aufmerksam zu ma-
chen.

Als Begriinder dieser Wissenschaft gilt Goethe, der seine natur-
wissenschaftlichen Arbeiten zu einer allgemeinen Morphologie zu-
sammenfassen wollte, indem er Formen als nattirliche Entwicklungs-
gebilde zwischen Gestalt und Verwandlung beschrieb.” Deren
Verhiltnis ist, in Goethes Worten, ein Schwanken in steter Bewe-
gung, und ihre Affinitdt wird nur tiber Analogiebildungsprozesse er-
sichtlich. Zum Erben Goethes erklarte sich Oswald Spengler mit sei-
ner Morphologie der Weltgeschichte, die beispielsweise zwischen der
Differentialrechnung und dem dynastischen Staatsprinzip Ludwigs
XIV., zwischen der antiken Staatsform der Polis und der euklidischen
Geometrie oder zwischen der kontrapunktischen Instrumentalmusik
und dem wirtschaftlichen Kreditsystem Analogien im Sinne einer
morphologischen Verwandschaft zu entdecken meinte.® Noch weiter
ging der Astrophysiker Fritz Zwicky. Er entwickelte seit den 50er
Jahren am Institute of Morphological Research (Pasadena, USA)
morphologische Denk- und Suchstrategien in der Uberzeugung, dafs
allein die Morphologie jene Wissenschaft sei, die eine addquate
Wirklichkeitserkenntnis ermdgliche. »Morphologische Forschung
beschiftigt sich, wie der Name schon sagt, mit der Gestalt und den
strukturellen Eigenschaften von Problemfeldern, z.B. Feldern von
materiellen Gegenstianden [...], von Phdnomenen, sowie von Feldern

® Verwendet von H. de Witt: Analogik. Grundlagen einer Wissenschaft der Analogien,
ihre Gesetze und ihre Anwendungen, 3 Bde.,, Luzern, Winterthur, Oberwil bei Zug
1972-1983.

¢ R. Shurig: Morphology — A Knowledge Tool, in: System Research, Bd. 3 (1986),
S. 9-19.

5 Seine Fragment gebliebene Programmschrift ist: Bildung und Umbildung organischer
Naturen, in: ]. W. Goethe: Naturwissenschaftliche Schriften (Gedenkausgabe der Wer-
ke, Briefe und Gespriiche, Bd. 17), Stuttgart, Ziirich 1949, 2. Aufl. 1964, S. 111f.

¢ O. Spengler: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Welt-
geschichte, Miinchen 1979, S. 8.

146  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

ideeller Begriffe.«” Sie operiert mit Feldiiberdeckungen, um Gesamt-
heiten von Phinomengruppen zu erkennen, woraus sich ein neues
Weltbild, das morphologische Weltbild, ergibt. Den Morphologen
verstand Zwicky als »Spezialist[en] des Unmdglichen«® mit einem
Blick fiir Analogien, Formenreihen, Gegenldufe und Ergédnzungen.’

Das Zwicky-Programm ist der wohl deutlichste Ausdruck fiir
ein aufgekommenes Unbehagen an jenen Rationalitdtsstandards, die
allein fiir wissenschaftlich ausgegeben werden: an der Axiomatisie-
rung, der Klassifikation, der mathematischen Funktionalisierung.
Das wissenschaftliche Denken will ersetzt, vertieft oder erginzt, auf
jeden Tall dahingehend »verbessert< werden, dafs es vernetzende, pro-
zef3- und gestaltorientierte Denkstrategien entwickelt. Dies zu lei-
sten verspricht die Morphologie; um so mehr muf3 interessieren, auf
welchen Denkprinzipien sie beruht. Im folgenden soll dieser Frage
nachgegangen und gezeigt werden, dafs sie letztlich nur im Rickgriff
auf dltere, vergessene Wissenschaftskonzeptionen einer befriedigen-
den Kldrung zugetiihrt werden kann.

2. Astrologie, Alchemie und Magie als
morphologische Wissenschaften

Gewisse Aste der Wissenschaftsgeschichte bildeten lange vor Goethe
das morphologische Denken aus: Astrologie, Alchemie, Magie. Lei-
der werden diese sogenannten occult sciences, gerade weil sie in Ana-
logien denken, nach wie vor als pseudo-sciences verkannt, ohne zu
beriicksichtigen, dafs vom Standpunkt klassischer Rationalitdtsstan-
dards kein direkter Zugang zum morphologischen Denken zu finden
ist. Es ist ganz natiirlich, daf§ Astrologie, Magie und Alchemie im
Denkraster des mathematischen Methodenideals als skurrile Projek-

7 E. Zwicky: Morphologie. Grundsiitzliches iiber morphologische Forschung, in: Indu-
strielle Organisation, Bd. 25 (1956), S. 425-428, S. 425.

¢ L. Zwicky: Entdecken, Erfinden, Forschen im morphologischen Weltbild, Miinchen,
Ziirich 1966, S. 57. Eine kiirzere Tassung der gesamten Theorie findet sich in F. Zwicky:
Morphologische Forschung — Wesen und Wandel materieller und geistiger struktureller
Zusammenhinge, Winterthur 1959.

¢ Zur eingehenden Behandlung der Morphologie als Wissenschaft, der morphologi-
schen Modelle und ihrer wichtigsten Vertreter vgl. H. Fitzek: Versionen der Morpholo-
gie. Psychologische Rekonstruktion der Lehre von Gestalt und Verwandlung in der
Wissenschaftsgeschichte, Diss. Koln 1993.

Analogiedenken A 147

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Manuel Bachmann

te in der Geschichte der Wissenschaften erscheinen. Leisegangs Be-
obachtung, eine bestimmte Denkform wirke, unter den Gesetzen
einer anderen Denkform betrachtet, lacherlich®, trifft hier voll-
umfanglich zu. Obwohl die Magie, insbesondere die scientia magica
der Renaissancephilosophie, und die modernen Naturwissenschaften
als »Tochter desselben Stammes«' — angeblich eines Willens zur
Macht iiber die Natur — bezeichnet werden, beachtet man kaum, daf3
wir der Denkform und ihrer Gesetzméfigkeit, die in jenen »okkul-
ten« Wissenschaften am Werk ist, lediglich ein tiefgehendes Unver-
standnis entgegenbringen. Und sollte im Zuge der gegenwirtigen
Aufwertung von Mythos und Mystik das Lacherliche, das diesem
Unverstandnis entspringt, in den Hintergrund treten, so ist das Inter-
esse ein museales — ganz dhnlich demjenigen, das beispielsweise ein
Agyptologe den dgyptischen Géttern entgegenbringt, ohne ihren
Kult zu praktizieren —, auch wenn dieses Interesse dahingehend ent-
wickelt sein kann, daf8 man im Gegenstand eine echte Aufgabe der
Zeit sicht, wie beispielsweise die analytische Psychologie in der Al-
chemie. Keine der genannten »okkulten« Wissenschaften wird als
»Wissenschaft« im Sinne einer auch fiir die gegenwiértigen Wissen-
schaften in Betracht zu ziehenden Erkenntnisform eingeschitzt. Es
handelt sich um tote Wissenschaften: »So sind [...] die Astrologie
und die Alchemie ins Grab gesunken, nicht weil sie in anderen Wis-
senschaften mit ithrem Sachbestand aufgegangen sind — dann lebten
sie ja noch so lebendig wie je —, sondern einfach, weil ihre Zeit
erfiillet war, weil sich niemand, der sich ernstlich den Aufgaben sei-
ner Zeit widmete, mehr fiir sie erwiarmte«.'?> So unbestreitbar dieser
Tatbestand ist, so entscheidend ist die Interpretation, was es heifst,
ihre Zeit sei »erfiillt«. Gegen jeden Versuch, hier einen rational be-
griindeten Abléseprozefs der exakten Wissenschaften von vermeint-
lichen Vorstufen zu vermuten, muf$ aus philosophischer Perspektive
— und diese ist auf der Metaebene des historischen Theorienver-
gleichs allein mafigebend — eingesehen werden, dafs es sich in unse-
rem Tall um eine Verdringung ins Irrationale handelt, um einen
historisch gewachsenen Irrationalisierungsprozefs, indem jene Wis-

9 H. Leisegang: Denkformen, Berlin 1928, S. 445-448.
1 K. Hiibner: Die Wahrkheit des Mythos, Miinchen 1985, S. 346.
2 A. Meyer: Das Wesen der idealistischen Biologie und ihre Beziehungen zur moder-

nen Biologie, in: Archiv fiir Geschichte der Mathematik, der Naturwissenschaften und
der Technik, Bd. 11 (1929), S. 167.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

senschaften einzig und allein deshalb am Baum der Erkenntnis
abstarben, weil ihre Denkform (Rationalitdtstyp) und deren Rationa-
litdtsstandards im Verlauf der neuzeitlichen Wissenschaftsentwick-
lung allmiahlich nicht mehr verstanden wurden.

Zum Einstieg in das zugrundeliegende Kernproblem lafit sich
diese These an einem bekannten Beispiel verifizieren: an der Metal-
le-Planeten-Analogie, der Zuordnungsrelation zwischen den sieben
Planeten: Saturn, Jupiter, Mars, Sonne, Venus, Merkur, Mond und
den sieben Metallen: Blei, Zinn, Eisen, Gold, Kupfer, Quecksilber,
Silber.® Sie spielt insbesondere im Dreigestirn der hermetischen
Wissenschaften: Astrologie, Alchemie, Magie eine Schliisselrolle,
ebenso in der neuplatonischen Philosophie und nicht zuletzt in der
Kunst seit der Renaissance. In der Alchemie geht die Zuordnung so
weit, daf3 die Planeten geradezu Synonyme fiir die Metalle geworden
sind, allerdings nicht nur als Decknamen, sondern im Sinne einer
Austauschbarkeit der hinter den Planeten und den Metallen stehen-
den Symbolkomplexe. Eine solche Permutationsbeziehung hangt da-
mit zusammen, daf§ die genannte Analogie innerhalb der hermeti-
schen Naturphilosophie seit hellenistischer Zeit eine kosmologische
Achse verkorpert. Es darf deshalb nicht erstaunen, wenn aus den sie-
ben Metallen Constantin der Grofle den Prunktisch in der Sophien-
kirche anfertigen liefi"* oder wenn aus den sieben Metallen nach
einer in der syrischen Ubersetzung des Alchemisten Zosimos erhal-
tenen Tradition die Tore im »Tempel der sieben Planeten« bestehen,
die als Tore der sieben Himmel aufzufassen sind.'® So fundamental
diese Analogie fiir die Symbolsysteme der Astrologie, Alchemie und
Magie wurde, so typisch ist sie als Muster fiir den hier in Frage ste-
henden Rationalitdtstyp und fiir seine Prinzipien. Und um so wichti-
ger ist das Eingestdndnis, daf§ wir diese Analogie keineswegs verste-
hen; denn sie ist

% Nach E. O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie. Mit einem
Anhang zur #lteren Geschichte der Metalle. Ein Beitrag zur Kulturgeschichte, Berlin
1919, S. 215, finden wir bei Pausanius in seiner Beschreibung von Hellas (um 200) den
iltesten Beleg fiir einen Kanon von sieben Metallen: Blei, Kupfer, Elektron, Zinn, Eisen,
Silber und Gold. Es sind diejenigen Metalle, die das unglaublich kalte und scharfe Was-
ser der Quelle des Styx in Arkadien aufzuldsen vermag. Die Auszeichnung dieser sieben
Metalle geht offensichtlich auf ein chemisches Phinomen zuriick.

* E.O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie, a.a. 0., S.216.

* R. Reitzenstein: Poimandres. Studien zur griechisch-dgyptischen und frithchristli-
chen Literatur, Leipzig 1904, S. 364.

Analogiedenken A 149

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

(1) keine logische oder mathematische Analogie,

(2) kein Subsumptionsverhaltnis zweier verschiedenartiger
Phdnomene unter einem experimentell nachprifbaren Ge-
setz und

(3) keine Metaphorik.

Im weiteren ist sie auch keine

(4) Homologie oder

(5) funktionale Analogie.

(1) Grundsitzlich abzuwehren ist das sich aufdringende Mifsver-
standnis, die Planeten-Metalle-Analogie sei eine Analogie im Sinne
der Logik oder der Mathematik. Saturn und Blei bilden keine Zuord-
nung, die tiber einen Analogieschlufl gewonnen werden kénnte, tiber
einen Schluf, der vom Besonderen auf ein anderes Besonderes fiihrt.
Im Analogieschluf wiren Saturn und Blei deshalb einander zugeord-
net, weil eines dem anderen mehr oder weniger gleichartig ist und
sich infolgedessen in einer bestimmten Hinsicht gleich verhdlt. Letz-
teres mag zwar durchaus mitgedacht werden, ist aber keineswegs der
Grund, geschweige denn die hinreichende Bestimmung der fragli-
chen Analogie. Es ist auch nicht so, dafs eine strukturelle Analogie
zwischen zwei Relationssystemen — den Relationen der Planeten un-
tereinander und den Relationen der Metalle untereinander — vorlage,
also Saturn und Sonne in einer dhnlichen Relation stiinden wie Blei
und Gold; denn von einer Wandlung des einen Planeten in einen
anderen, wie sie im alchemischen Transmutationsprozef§ den Metal -
len widerfiahrt, kann keine Rede sein, es sei denn, es handle sich um
eine Wandlung derselben, sowohl in den Planeten als auch in den
Metallen liegenden Krifte oder Geister. Nur bestiinden in diesem Fall
einer Koinzidenz der beteiligten Faktoren keine zwei parallelen Rela-
tionssysteme mehr, die in einer strukturellen Analogie zueinander
stiinden. Ebensowenig geht es um Proportionsverhaltnisse zwischen
den Planeten und den Metallen, die mathematisch analog sind; denn
die Zuordnung von Proportionen zu Planeten und Metallen — in
Form magischer Zahlenquadrate bekannt'® — ist bereits Resultat des
hier in Frage stehenden Analogiedenkens und nicht dessen Instru-
ment.

6 Vgl. als neuere Untersuchung zum Problem der magischen Zahlenquadrate V. Kar-
penko: Between Magic and Science: Numeral Magic Squares, in: Ambix, Bd. 40 (1993),
S.121-128.

150  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

(2) Wir haben es auch nicht mit einem Subsumptionsverhiltnis
zweier verschiedenartiger Phinomene unter ein experimentell nach-
priifbares Gesetz zu tun, wie beispielsweise beim Fall eines Apfels
vom Ast und der Bewegung des Mondes, die beide derselben Natur-
gesetzmiBigkeit unterstehen, ndmlich der Newtonschen Gravitati-
onsgleichung. Die Zuordnung Planet-Metall beschreibt innerhalb
des hermetischen Theorierahmens zwar eine Art von Naturgesetz,
besitzt also einen dhnlichen Status wie die Newtonsche Gravitations-
gleichung innerhalb der klassischen Physik, jedoch lafst sich fiir sie
keine Formel, keine mathematische Funktion angeben.

(3) Wenn es sich weder um eine logische Analogie handelt noch
um die Relation verschiedenartiger Phdnomene unter demselben Ge-
setz, so konnte man die Relation zwischen Saturn und Blei als meta-
phorische Ausdrucksweise verstehen, in erster Linie als Allegorie.
Unbestreitbar liegt Metaphorik vor, aber keine rhetorische. Um Me-
taphorik handelt es sich insofern, als eine Art von Ubertragung statt-
findet, jedoch fungiert die Ubertragung nicht als Bild, das etwas an-
deres meint, als was es in erster Bedeutung sagt. Hier wird keine
Bedeutung von einem Zeichenkomplex auf einen anderen iibertra-
gen, sondern zwischen der Substanz x und der Substanz y eine onto-
logische Relation aufgestellt. Insofern handelt es sich um ein ueto-
dégeLy ohne metaphorische Funktion.

Was bei dieser Ubertragungsrelation vorliegt, ist vielmehr eine
qualitative Entsprechung, eine morphologische Symmetrie zweier
Gegenstandsklassen. In dieser Bezeichnung seien andere Termini
wie >Analogie« eingeschlossen und zugleich ersetzt, um die angefiihr-
ten Mifiverstandnisse zu vermeiden. Das Adjektiv smorphologisch«
darf allerdings nicht dazu verfiihren, auf die Kategorien der verglei-
chenden Morphologie, wie sie im 19. Jahrhundert in der Biologie
ausgebildet wurde, zuriickzugreifen. Zugrunde liegt der morphologi-
schen Symmetrie weder (4) eine Homologie noch (5) eine funktiona-
le Analogie. Saturn und Blei sind nicht deshalb einander zugeordnet,
weil sie, wie die Fliigel der Insekten mit den Kérperanhdngen der
Ringelwiirmer, desselben Ursprungs wiren. Ebensowenig sind Sa-
turn und Blei ihrer Funktion nach analog, wie die Fliigel der Insekten
zu den Fliigeln der Flugsaurier. Obgleich diese Aspekte nicht aus-
geschlossen sein miissen, sind sie nicht hinreichend, um die qualita-
tive Entsprechung zwischen den Metallen und den Planeten zu be-
griinden, ja sie sind, wie sich im folgenden herausstellen wird, sogar
vollig unzureichend. Die morphologische Symmetrie von Saturn und

Analogiedenken A 151

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Manuel Bachmann

Blei reicht tiefer als eine Homologie oder funktionale Analogie. Letz-
teres sind kategoriale Rudimente eines dlteren morphologischen
Denkens, dessen Prinzipien ebenso komplex wie unbekannt sind
und deshalb irrational anmuten.

Indessen, besitzt die morphologische Symmetrie Prinzipien,
mithin eine innere Gesetzmiafigkeit, dann mufs sich diese strukturell
beschreiben lassen. Hierbei konnen wir zwischen zwei Ansdtzen
wihlen:

(1) Die strukturelle Gesetzmiafigkeit 1463t sich auf ihre Logik
untersuchen — im Sinne einer formalen Logik, die in einem System
axiomatisiert wird. Eine formale Logik abstrahiert vollstindig auf
eine Struktur, deren Abbildbarkeit hochsten Allgemeinheitsgrad be-
sitzt und die gegeniiber der Materie indifferent bleibt. Kant, der den
Terminus »formale Logik« prégte, definiert ihn folgendermafien:
»Eine allgemeine, aber reine Logik, hat es also mit lauter Prinzipien
a priori zu tun, und ist ein Kanon des Verstandes und der Vernunft,
aber nur in Ansehung des Formalen ihres Gebrauchs, der Inhalt mag
sein, welcher er wolle.«” Auf unsere Fragestellung angewandt, be-
deutet dies: Abstrahiert wird auf eine Struktur von Prinzipien, wel-
che die morphologische Symmetrie insofern betreffen, als das
sprachliche Zeichensystem, mittels dessen die morphologische Sym-
metrie formuliert wird, gewisse logische Elemente aufweist und mit
bestimmten logischen Funktionen arbeitet. Eine logische Analyse der
morphologischen Symmetrie wiirde, die »Prinzipien des Verstandes«
wie Junktion und Negation im Blick, auf eine rein formale Theorie
des Zeichensystems und seiner Operationsregeln hinauslaufen — auf
die Gefahr hin, dafi der Gegenstand: das morphologische Zeichen-
system einerseits und die formalen Mittel der Analyse andererseits
in ein Mifiverhéltnis geraten. Es steht ndmlich zu vermuten, dafs
ausschliefSlich formallogische Parameter nicht hinreichen, weil die
morphologische Symmetrie nicht in einer rein formalen Struktur
aufgeht.

(2) Angesichts solcher Vorbehalte gegentiber einem rein formal-
logischen Ansatz bietet sich ein anderer an: der kategorialana-
lytische. Er zielt auf eine materiale Struktug die sich in einem
bestimmten Kategoriensystem und seinen Kohérenzgesetzen nieder-
schldgt. Dem rein formallogischen Ansatz zur Analyse des Denkens

v 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft, A53 B 77.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

stellte auch Kant eine »transzendentale Logik«'® entgegen, die auf die
Aufstellung und Funktionsanalyse von Kategorien abzielt. Eine Ka-
tegorie ist mehr als eine blofd formale Funktion wie Junktion oder
Negation, sie ist ein materiales Einheitsprinzip in der Synthesis des
Mannigfaltigen. Materiale Einheitsprinzipien bedeuten néherhin,
dafi Kategorien nicht weiter zuriickfiihrbare, irreduzible Grund-
muster der Wirklichkeit bilden. Weil Gliederungen, Grundziige und
Verhiltnisse der Welt die Form von Kategorien annehmen, spricht —
tiber Kant hinaus — Nicolai Hartmann von ihnen als »den strukturel-
len Fundamenten der realen Welt«. Und insofern die morphologi-
sche Symmetrie eine solche Gliederung der Welt vornimmt, einen
Grundzug und bestimmte Verhéltnisse der Welt beschreibt, beinhal-
tet sie bestimmte Kategorien. Fiir unsere Zwecke gentigt deshalb der
Hinweis, daf§ fiir die Analyse der morphologischen Symmetrie der
kategorialanalytische Ansatz zweierlei verfolgt: zum ersten die Be-
nennung der vorausgesetzen Kategorien und zum zweiten die Anga-
be der Relationen, in welchen diese Kategorien zueinander stehen:
deren Positions- und Kohérenzgesetze. Erreicht man diesen Punkt,
dann kann man wieder von einer Logik der morphologischen Sym-
metrie sprechen, da sie, auf eine Kategorienlogik gebracht, auch for-
mallogische Strukturen beinhaltet. In diesem Sinne ergénzt der ka-
tegorialanalytische Ansatz einen moglichen formallogischen nicht
nur, sondern tiberlappt sich auch mit thm.

Zum gesuchten Kategoriensystem gelangt man, wenn man den
morphologischen Objektbegriff untersucht. Dabei wird sich zeigen,
daf3 die morphologische Symmetrie sich nur dann einem rationalen
Verstindnis erschliefit, wenn man sie selbst als eine eigene Kategorie
anerkennt, die im Platonisch-Kantischen Kategoriensystem von
Quantitit, Qualitit, Relation und Modalitdt, das die abendlandische
Denkgeschichte mafigeblich prigte, nicht mitenthalten ist.

3. Zwei Typen der morphologischen Symmetrie
Fiir die Vermutung, es handle sich bei der morphologischen Sym-

metrie um eine eigene (und unbekannte) Kategorie, ist ein Blick
auf deren Anwendungsformen aufschlufireich. Die morphologische

¥ A.a.0, A50ff B74ff.
¥ N. Hartmann: Der Aufbau der realen Welt, 3. Aufl. Berlin 1964, S. V.

Analogiedenken A 153

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Symmetrie zwischen den Planeten und den Metallen steht nicht al-
lein da. In der Alchemie ist ebenso die Zuordnung der Zodiakal-
zeichen zu den Stufen des alchemischen Prozesses wichtig. Die Melo-
thesia, die Astrobotanik, die Geomantie und insbesondere die auf
dem Boden von Magie, Astrologie und neuplatonischer Kosmologie
gewachsene Signaturenlehre bieten ein Mikro- und Makrokosmos
umspannendes Netz morphologischer Symmetrien. Angesichts der
Fille morphologischer Symmetrien, die die verschiedenen Diszipli-
nen des morphologischen Denkens zum Gegenstand haben, stellt
sich die Frage, ob sich hier typologische Unterscheidungen anstellen
lassen. Als Kriterien einer Typologie bieten sich mehrere Moglich-
keiten an:

— nach dem Umfang bzw. den Stellenwerten der Symmetrie-
relation®,

—nach den Relata der Relation: Planeten, Metalle, innere Orga-
ne, Zeitabschnitte usw.,,

—nach den Parametern der Relation, wie Raum, Zahl oder ge-
netische Verwandtschaft.

Der kategorialanalytische Ansatz zielt auf die Parameter der Re-
lation, hinsichtlich derer wir zwei Grundtypen morphologischer
Symmetrie ausmachen konnen:

(1) den Isomorphie-Typ, den wir {iberall dort antreffen, wo die
morphologische Symmetrie vorwiegend in einer Ahnlichkeit der
Gestalt, der Eigenschaften oder einer zugrundeliegenden Struktur
besteht. So beziehen sich die sieben Metalle, wie Haage* zum Ent-
sprechungsdenken der Alchemie anmerkt, nach MafSgabe ihres Aus-
sehens auf die sieben Planeten — unter anderem aufgrund ihrer 4hn-
lichen Farbe: Blei und Saturn blinken dhnlich matt, das Mondlicht
erscheint silbrig, das Sonnenlicht — je nach Tageszeit und Wetter-

% B. Vickers: On the Function of Analogy in the Occult, in: I. Merkel und A. G. Debus
(Hrsg.): Hermeticism and the Renaissance. Intellectual History and the Occult in Early
Modern Europe, Washington 1988, S.265-292, hat eine Typologie nach dem Umfang
vorgenommen, indem er die Analogien nach Attribution, Distribution und Assimilation
unterscheidet. In Vickers Typologie repriisentierte die Analogie zwischen Planeten und
Metallen eine Attribution, eine zweistellige Zuordnung zweier eng begrenzter Bereiche,
die Distribution die Erweiterung dieser Relation um weitere Stellenwerte wie die Zu-
ordnung der Planeten und der Metalle zu den inneren Organen des Menschen, die
Assimilation schlieflich die Aufstellung ganzer Entsprechungssysteme, in die alles und
jedes eingeordnet wird.

% B.D. Haage: Alchemie im Mittelalter. Ideen und Bilder — von Zosimos bis Paracelsus,
Ziirich, Diisseldorf 1996, S. 27.

154  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

lage — goldig. Daf solche sozusagen empirisch tiberpriifbaren Ahn-
lichkeiten fiir die Metalle-Planeten-Relation ausschlaggebend sind,
zeigt sich nicht zuletzt daran, dafs ausgerechnet Saturn, Sonne und
Mond seit altersher konstante Zuordnungen zu Blei, Gold und Silber
besitzen, wihrenddessen die anderen Planeten in der Reihe der Me-
talle schwanken:

(Aufstellung nach Lippmann)®

Quelle Saturn |Jupiter Mars |Sonne |Venus |Merkur |Mond
Celsus Blei Bronze Misch- |Gold |[Zinn |Eisen Silber
150 n. Chr. (Kupfer?) |metall

rEapa
Vettius Valens Blei  |Zinn Eisen |Gold |Kupfer |Elektron |Silber
2. Th.

Scholiast zu Pindars |Blei  |Elektron |Eisen |Gold |Kupfer |Zinn Silber
»Isthmischen

Siegesgesdngen«
Olympiodor nach Blei  |Elektron |Eisen |Gold |Kupfer |Zinn Silber
Proklos 6. Th.

Stephanos von Blei  |Zinn Eisen |Gold |Kupfer |Queck- |Silber
Alexandria 7. Th. silber

Steinbuch des Blei  |Messing |[Eisen |Gold |- Elektron |Silber
Aristoteles (Bronze?)

syrisches Buch Blei  |Zinn Eisen |Gold |Kupfer |Elektron |[Silber
»causa causarume

arabische Blei  |Zinn Eisen |Gold |Kupfer |- Silber
Aufstellung um 900

spitere arabische Blei  |Zinn Eisen |Gold |Kupfer |Queck- |[Silber
Uberlieferung silber

Man kann diese Konstanten und Varianten der Metalle-Planeten-Re-
lation allerdings auch anders lesen. Im 17. Jahrhundert bemerkte der
dénische Alchemist Borrichius (1626-1690) — obwohl selbst ein lei-
denschaftlicher Verteidiger der Hermetik und ihrer Legende einer
uralten autenthischen Uberlieferung —, dafi von Anfang an keine Ei-
nigkeit bei der Verteilung geherrscht hitte.® Und auch der Alche-
miehistoriker Lippmann schrinkt ein, »betreff der 7 Metalle selbst,

2 E.O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie, a.a.0., S.217.

% [O. Borrichius:] Olai Borrichii, Medicii Regii, Et In Academia Hafn. Prof. Publ. De
Ortu, Et Progressu Chemiae, Dissertatio, Hafniae, Typis Matthiae Godicchenii, Sump-
tubus Petri Haubold, Reg. Acad. Bibl. Anno 1668, S. 29.

Analogiedenken A 155

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

sowie ihrer Zugehdorigkeit zu den einzelnen Planeten bleiben man-
nigfache Zweifel bestehen«?. Volhards Vermutung, es handle sich
um eine Art Rangordnung nach Art und Verwendbarkeit der Metal-
le®, weist er als unhaltbar zurtick. Und was die Zuordnung selbst
betrifft, so ist Lippmann der erste, der die Zuordnungen aufSer
Sonne = Gold und Mond = Silber fiir »nicht ohne weiteres begreif-
lich«* erkldrt. Dahinter steckt ein echtes Sachproblem. Entweder
sind es gerade die sinnlichen Isomorphien, die auf Mehrdeutigkeiten
fithren, oder aber in der Metalle-Planeten-Symmetrie herrschen
noch andere Zuordnungsgesetze, die unter Umstanden mit den sinn-
lichen Ahnlichkeiten in Konkurrenz treten, jedenfalls aber dieses
Kriterium mit weiteren tberlagern. Tatsdchlich gibt es neben dem
Isomorphie-Typ

(2) den Metamorphie-Typ, in welchem eine Entsprechung jenseits
der sichtbaren Gestalt oder der augenfalligen Eigenschaften gedacht
ist, eine merkwiirdige >unihnliche Ahnlichkeit. Alle Formen der
Metamorphose gehoren hierher, in deren Resultat sich der Anfangs-
zustand bis zur Unkenntlichkeit weiterentwickelt. Beziiglich dieses
Typs besteht nun ein tiefgriindiges Verstdndnisproblem. Es gibt
ndamlich keine Struktur, die sich in der Metamorphose durchhilt
und blofS modifiziert, um eine Symmetrie zwischen den Relata
und m» herstellen zu kénnen. Hier stofien wir auf die Exotik des
morphologischen Denkens, genauer: auf den kategorialen Komplex
der Metamorphose, der ohne die Kategorien von Struktur und Mo-
dus oder von Substanz und wechselnder Figenschaft funktioniert.
Historisch sehr alte Beispiele der morphologischen Symmetrie — aus
den griechischen Zauberpapyri, die im 3. Jahrhundert in Agypten
geschrieben wurden — représentieren bereits den Metamorphie-Typ,
wie eine Aufstellung von Instanzen in einem Heptaschema, ein »Un-
terwerfungsmittel des Apoll«¥:

% E.O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie. Mit einem Anhang
zur dlteren Geschichte der Metalle. Ein Beitrag zur Kulturgeschichte, Berlin 1919,
S.215.

% 1. Volhard: Zur Geschichte der Metalle, Leipzig 1897, S. 17f., entwickelt die Hypo-
these, »die planetare Benennung der Metalle repriisentiere eine alchemistische Syste-
matik, die den Adel der Metalle mit der Entfernung der Planeten von der Sonne in
Parallele setzt.«

% E. Q. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie, a.a.O., S. 217.

¥ K. Preisendanz: Papyri Graecae Magicae — Die griechischen Zauberpapyri. Bd. 2,
Leipzig, Berlin 1931, P. X, Kol II, 41-49, S. 53.

156  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Sieben Vokale Zaubernamen Erzengel Gottesnamen
AENLOVW oy Michael VUOE
ENOVWOL Yupoyuy, Raphael VUYLEY
NoVLoE Payoyvy ' Gabriel amym
LOVWUEN paxaguuy Suriel UEYEV
OVMAENL patapayvy Zagziel "Tao

VOAENLO pPadntopwd ' Badakiel Sabaoth
WUENOV paivymmay ' Syliel Adonai

In dieser Tafel besteht eine morphologische Symmetrie zwischen den
in vier Kolumnen nebeneinander als »heilige Namen« genannten
sieben Vokalen in sieben Abdnderungen, sieben Zaubernamen, sie-
ben Erzengeln und sieben Gottesnamen. Worin genau diese morpho-
logische Symmetrie besteht, ist nicht sichtbar, gibt es doch keine
Struktur, die sich in den vier Kolumnen iterieren oder modifzieren
wiirde — aufler der Tatsache, dafs Buchstaben scheinbar spielerisch zu
klingenden Namen aufgereiht werden. Uber diese Tatsache hinaus
findet sich kein Kriterium, die jeweils bestimmte Verkniipfung der
Namen und der sieben Vokale vorzunehmen, selbst wenn man in
Rechnung stellt, dafs in den sieben Vokalen die sieben Planeten ver-
chrt wurden. Ubrig bleibt als einziges Prinzip das Ubertragen ohne
einheitliche Struktur, der Ubergang von den Vokalen zu den Zauber-
namen, Erzengeln und Gottesnamen: der blofle Stellenwechsel.

3. Agrippas morphologisches Matrizensystem

Um die morphologische Symmetrie hinsichtlich beider Typen naher
zu untersuchen, sei auf das von Heinrich Cornelius Agrippa
(1486-1535) zusammengestellte Matrizensystem zuriickgegriffen,
wie es in seiner Occulta philosophia® niedergeschrieben ist. Auf die-
ses Werk fiel die Wahl aus zwei Griinden:

% H. C. Agrippa ab Nettesheim: De occulta philosophia, hrsg. und erl. von K. A. No-
wotny, Graz 1967 (mit einer umfangreichen Sammlung von Materialien zum gesamten
Komplex der Renaissance-Magie). C. Agrippa: De occulta philosophia libri tres, hrsg.
von V. Perrone Compagni, © 1992 by E.J. Brill, Leiden, New York, Kéln (Studies in
the History of Christian Thought, Bd. 48) [abgekiirzt: Occulta Philosophial.

Analogiedenken A 157

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Manuel Bachmann

(1) Agrippa entwirft hier ein Wissenschaftsprogramm, das die
Magie zur hochsten Wissenschaft erhebt. Die scientia magica ist
von altersher eine eigenstindige Wissenschaft; um ihre Aufgaben-
stellung bei Agrippa prézis auf den Begriff zu bringen, muf$ man sie
als Wissenschaft von den morphologischen Symmetrien charakte-
risieren.” Was die Magie zum Gegenstand hat, sind die Ahnlichkei-
ten, Gestaltverwandtschaften und strukturellen Entsprechungen der
Welt. Mit einem Wort: sie ist nichts anderes als eine morphologische
Wissenschaft. So sagt Agrippa tiber sie:

»Unde, o cupiens qui in hoc studio operari affectas, considerare debes quod
unaquaeque res movet et convertit ad suum simile et inclinat ad seipsum se-
cundum totum posse suum tam in proprietate, scilicet in virtute occulta,
quam in qualitate, scilicet virtute elementali [...]«*

(2) In De occulta philosophia tragt Agrippa die wichtigsten Theorien
der Magie seiner Zeit zusammen. Er stiitzt sich auf Trithemius, auf
die spirituelle Magie eines Ticino, auf die Exaltation der Magie als
absoluta consummatio der Philosophie bei Pico und dessen Genea-

2 Als reine Kausalitétstheorie interpretiert sie W.-D. Miiller-Jahncke: Magie als Wis-
senschaft im frithen 16. Jahrhundert. Die Beziehungen zwischen Magie, Medizin und
Pharmazie im Werk des Agrippa von Nettesheim (1486-1535), Diss. Marburg 1973, bes.
S. 113. Agrippas Magie ist in der philosophischen Forschung kaum bearbeitet (schon gar
nicht unter dem Gesichtspunkt von Analogie und Morphologie), wie ein Blick auf wei-
tere Untersuchungen lehrt: E. Hahn: Die Stellung des Agrippa von Nettesheim in der
Geschichte der Philosophie, Diss. Leipzig 1923; P. Zambelli: Agrippa von Nettesheim,
in: Archivio di filosofia, Bd. 1 (1955), S. 108-162; C. G. Nauert: Magic and Scepticism
in Agrippas’ Thought, in: Journal of the History of Ideas, Bd. 18 (1957), S. 161-182;
C. G. Nauert: Agrippa in Renaissance Italy: the Esoteric Tradition, in: Studies in the
Renaissance, Bd. 6 (1959), S. 195-222; F. R. Warner: Das Gedankengebiude des Agrip-
pa von Nettesheim, in: Antaios, Bd. 5 (1963), S. 122-142; R. Schmitz: Magie und Sub-
stanz bei Agrippa von Nettesheim, in: Hippokrates, Bd. 35 (1964), S. 694-752; C. G.
Nauert: Agrippa and the Crisis of Renaissance Thought, Urbana 1965; W. Schrodter:
Agrippavon Nettesheim: De occulta philosophia, Auswahl, Einleitung und Kommentar,
Remagen 1967; K. Goldammer: Der géttliche Magier und die Magierin Natur. Religion,
Naturmagie und die Anfinge der Naturwissenschaft vom Spétmittelalter bis zur Re-
naissance, mit Beitrdgen zum Magie-Verstéindnis des Paracelsus, Stuttgart 1991.

® Occulta Philosophia, 1ib. 1, cap. 15, S. 114 (»Wer deshalb in diesem Gebiete des Wis-
sens etwas zu leisten wiinscht, der muf vor allem im Auge haben, dafl eine jede Sache
nach ihrem ganzen Vermdgen, sowohl in ihrer Eigentiimlichkeit oder verborgenen
Kraft, als in ihrer Beschaffenheit oder elementarischen Kraft, sich zu dem ihr Ahnlichen
kehrt und es zu sich zieht.« Ubersetzung nach der Ausgabe: H. C. Agrippa von Nettes-
heim: Die magischen Werke, hrsg. von K. Benesch, 4. Aufl. Wiesbaden 1997 [abgekiirzt:
Werke], S. 43.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

logie der Eingeweihten, besonders auch auf die von Reuchlin aus-
gearbeitete kabbalistische Magie. Von Reuchlin 13t er sich zur
Dreiteilung der Magie inspirieren, und zwar in die Disziplinen der
Elementarmagie, Astralmagie und zeremoniellen Magie. Die im fol-
genden zu untersuchenden Sympathiereihen, Analogien bzw. mor-
phologischen Symmetrien schopft er aus dem arabischen Werk Pica-
trix, aus Ficino und Giorgi. Was Agrippa aber {iber seine Vorbilder
hinaus direkt in Angriff nimmt, ist eine durchgehende wissenschaft-
liche Rationalisierung der Magie. Obwohl das Werk eher einer losen
(und zum Teil redundanten) Ideensammlung als einem System
gleicht, ist die Absicht erkennbar, den Aufbau des Universums zu
skizzieren, nicht zuletzt, um die Magie zur Losung aller wichtigen
Probleme der Naturphilosophie kompetent zu machen, dem Men-
schen seinen Ort in der Welt zuzuweisen und — ganz auf der Linie
der rationalen Magie-Konzeption — durch magisches Wissen seine
Magglichkeiten bis zur Herrschaft {iber Kosmos und Gott zu steigern.
Dies geschieht dadurch, dafs die Struktur der morphologischen Sym-
metrie zum universalen Deutungsschliissel verabsolutiert wird.

Die Grundlinien des Systems bilden vier Theorieteile:

(1) Agrippa arbeitet mit einem Schichtenmodell der Welt. Es
sind sechs Schichten, aus deren Uberlagerung sich das Universum
aufbaut, der mundus archetypus (Ebene der Ideen: Schipfer aller
Dinge), der mundus intellectualis (Henaden), der mundus coelestis
(Planetengeister, Seelen usw.), der mundus elementaris (elementare
Natur), der mundus minoris (Mensch) und der mundus infernalis
(Unterwelt).

(2) Ebenso fundamental wie das Schichtenmodell ist fiir Agrippa
die Elementenlehre. Die gesamte Struktur der Welt ergibt sich aus
den vier Elementen: Feuer, Wasser, Erde, Luft, von denen jedes Ele-
ment dreifacher Natur ist, indem es einen Anfang, eine Mitte und ein
Ende besitzt. Zudem existieren die Elemente in zwei Modi: materiell
als gemischte Naturalien und rein geistig als vier Eigenschafts- bzw.
Kraftkomplexe (reine Elemente). In diesen zwei Modi sind sie die
Bausteine des gesamten Universums (auch der Engel, Damonen, der
Gestirne und der Himmel), ja sogar Gottes (des Urbildes von allem)
und ergeben eine omnia in omnibus-Struktur der Welt.* Die reinen

3 Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 7, S. 101: »Elementa itaque omnium prima sunt et
omnia ex illis et secundum illa sunt atque ipsa in omnibus et per omnia vires suas

Analogiedenken A 159

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Manuel Bachmann

Elemente sind die vier Grundkréfte der Natur und das Medium aller
Kausalitét, so dafs ihre Kraft auf keine weitere Ursache zurtickgefiihrt
werden kann.*? Aufgrund dessen, daf3 sie die Basis der gesamten Na-
tur bilden, fungieren sie als Klassifikationskriterien fiir das System
der Natur. >

(3) Mehr im Hintergrund bleibt Agrippas Theorie der Weltseele.
Liefern die vier Elemente gleichsam das starre Geriist der Welt, so
bedart es eines dynamischen Prinzips, das die Welt mit Bewegung
und Leben erfiillt und ihren Zusammenhang verbiirgt. Als ein sol-
ches Lebens- und Einheitsprinzip waltet die Weltseele %

(4) Das Zentrum dieser drei Theoriestiicke bildet Agrippas Sy-
stem der Zahlleitern, die zwischen den Instanzen des Universums
Entsprechungsrelationen, also morphologische Symmetrien, ziehen.
Daf3 bestimmte Zahlen als Ordnungsschemata dienen konnen, hangt
mit einer pythagoreischen Ontologie der Zahl zusammen, die eine
Astringenz zwischen den Spezies und bestimmten Zahlen behaup-

diffundunt.« A.a.O,, cap. 8, S.101: »Est Platonicorum omnium unanimis sententia,
quemadmodum in archetypo mundo omnia sunt in omnibus, ita etiam in hoc corporeo
mundo omnia in omnibus esse, modis tamen diversis, pro natura videlicet suscipienti-
um: sic et elementa non solum sunt in istis inferioribus, sed in coelis, in stellis, in dae-
monibus, in angelis, in ipso denique omnium Opifice et Archetypo.«

2 A.a.O, cap. 4, S. 91: »[...] per quae omnium naturalium rerum virtutes producuntur
in effectum; virtutes illorum a nullo explicari possunt, quia in omnia possunt omnia. «
® A.a.0, cap. 7: Die nach den Elementen bestimmten Gattungen der Naturkdrper:
Steine (erdig), Metalle (wisserig), Pflanzen (luftig), Tiere (feurig) werden weiter durch
die Elemente in Arten spezifiziert: erdige (undurchsichtige schwere), wéisserige (Kristall,
Beryll, Perlen), luftige (Bimsstein, Tuffstein), feurige Steine (Feuerstein, Meteorstein,
Asbest): Die Spezifikation wird immer nach demselben Ordnungskatalog der vier Ele-
mente vorgenommen. Die Zuordnung der Naturkérper zu den Elementen ergibt sich
aufgrund von Ahnlichkeiten mit den Elementen (z.B. Gewicht, Durchsichtigkeit) oder
besonderen Eigenschaften in bezug zu den Elementen (z.B. Feuerbestindigkeit des As-
best).

* Erginzt wird diese Theorie durch eine astrologische Mischungstheorie der Genese
der materiellen Korper: Alle Kérper bestehen aus den Tierkreiszeichen, den Planeten
und den vier Elementen. Letztere verbinden sich mit den Tierkreiszeichen und den
Planeten und zeitigen die Kdrper. Hinzu tritt eine kabbalistische Buchstabenlehre
(a.a.O., cap.74, S. 242): »Sunt itaque viginti duae literae [Hebraei alphabeti] fundamen-
tum mundi et omnium creaturarum, quae sunt et nominantur in eo: et omne dictum et
omne creatum ex illis sunt et ex earum revolutionibus nomen et esse et virtutem sorti-
untur.« Agrippa scheint sich des Konkurrenzverhiltnisses dieser verschiedenen Theo-
rien nicht bewuflt gewesen zu sein.

® Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 57, S. 387: »Est itaque anima mundi vita quaedam
unica omnia replens, omnia perfundens, omnia colligans et connectens [...]«

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

tet.? Entsprechend gibt es Leitern (scalae) der Eins, der Zwei, der
Drei, der Vier, der Fiinf, der Sechs, der Sieben, der Acht, der Neun,
der Zehn und der Zwolf; die Elf fehlt, weil sie die Zehn unziemlich
tiberschreitet, zugleich hinter der vollkommenen Zahl Zwslf hoft-
nungslos zuriickbleibt und aufgrund solcher mangelhaften Verfas-
sung kein Anziehungsvermdgen besitzt”, d.h. keine Symmetrie der
Welt reprisentiert. Alle anderen genannten besitzen ein Anzie-
hungsvermogen, die Dinge zu ordnen — sie repridsentieren Sym-
metrien der Welt. (Vgl. Abb. 1, S. 162 und Abb. 2, S. 163)

Diese Zahlleitern weisen folgendes Aufbauschema auf:

Schichten |morphologische Symmetrien Aquipollenzklasse x

Schicht; A-Substanz, |A-Substanz, [A-Substanz, |A-Gattung,

Schicht, B-Substanz; | B-Substanz, B-Substanz, |B-Gattung,

Schichts C-Substanz; |C-Substanz, |C-Substanz, |C-Gattung,
Symmetrie 1 |Symmetrie2 |Symmetrie 3

Parallel zur Schichtung der Welt bestimmt die Aquipollenzklasse x
(also:1,2,3,4,5,6,7,8,9, 10, 12) Gattungen von Substanzen, die zu
x dquipollent sind — ftir die Drei: drei Personen in der Gottheit, drei
Grade der Seligen, drei Grade der Elemente. In diesem Raster steht
dann jede Substanz einer Gattung zu einer Substanz der anderen
Gattungen in einer morphologischen Symmetrie; diese verbinden
die verschiedenen Schichten der Welt in Form einer morphologi-
schen Uberlagerung. Dabei sind nur vertikale Symmetrien (vgl.
Abb. 1) méglich, keine diagonalen wie in Abb. 2 und Abb. 3.

A-Substanz;

A-Substanz,;

B-Substanz;

B-Substanz,

C-Substanz,;

C-Substanzy

Abb. 1

Abb. 2

oder

C-Substanz;

A-Substanz,

B-Substanzy

Abb. 3

% A.a.0, cap. 2, S. 252: »Denique omnes species naturalium et eorum quae supra na-
turam sunt, certis numeris astringuntur.«

7 A.a.0, cap. 14, S.291: »Unde hic numerus nullam habet cum divinis neque cum
coelestibus communionem, nec attractum, nec scalam ad supera tendentem, nec ullum
meritum habet.«

A 161

Analogiedenken

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

(SCALA TERNARII

In archetypo e Nomen Dei trium literarum
Sadai S .
Spiritus Tres personae in
Pater Filius Sanctus divinis
In mundo Suprema | Media Infima Tres hierarchiae
intellectuali angelorum
Innocentes | Martyres | Confessores | Tres gradus beatorum
In mundo Mobilia Fixa Communia | Tres quaterniones
coelesti signorum
Cardines | Succeden- | Cadentes Tres quaterniones
tes domorum
Diurnus Nocturnus | Particeps Tres domini
triplicitatum
In mundo Simplicia | Composita | Decomposita| Tres gradus
elementali elementorum
In minore Caput, in | Pectus, ubi| Venter, ubi [ Tres partes
mundo quo viget | cor, sedes | gignitiva respondentes triplict
intellectus | vitae, virtus mundo
respondens | respondens | membraque
mundo mundo genitalia,
intellectuali| coelesti respondens
mundo
elementali
In mundo Alecto Megera Ctesiphone | Tres furiae infernales
infernali . o
Minos Aeacus Rhadaman- | Tres iudices infernales
tus
Malefici Apostatae | Infideles Tres gradus damnato-
rum )

Abb. 1: Leiter der Zahl 3 (aus Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 6, S. 262)

162 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

(S1omu ouogy ul eIsIrEqEd -
stsudrser) ydasoj 1qes RN aculd o= JEALE o T (HTE - (WK (&G Qw twuea
3quIosap senb ‘wniolsjur : smuLul | sulow snIow T[eUISJUT
e[noenqey waidog | waaoqg | ourpiog [sway wming | snang | eaquipn JeII0g | BRUUSYDL) opunur uj
einquistp snaued | 193stus BIISIUIS |  I91Xp | ®eXxap exsIuIs BIIX3D
snides eurtmreloy wadsg | snnoQ sO sueN | snnoQ sureN suny suny
enquysip snaued | 121sTUIS BIISTUIS BINXIP opunuwr
erreidojul eiquisw urdaydag sag SnueJy | Wnpuspng 100 | snuepy ndey) paixep sag szoutur uy
wnzejouerd snj snno
sopide] wadoag |-[eskay [ sareyoy | snpSespwig | -unqgrey) | sewrepy [snayddeg [snuryosduQy
wnuelaued wny WNAIA
eferowr waydag | -uafry [ wnyuslry wnidny | wniny [ wnieg | wnuuelg | wnqunpg
wnaejaued
erewrue wadag [ so[ag BIWIG SNOITH 0o7| sndn SNAIaD) edpey,
snunrew
wnrejouerd saosid wardag [snunpy 8o | snpewryy, | snmitp n:_.os‘._ snurydja(q eidag eluswsR
wniejauel[d soae woidag | BnloON BIUOOID) | eqUN[OD) Io[Q| JImma epnby [ ednddny opunur ujy
BUNT | SNLINDISJA] SNUI A oS sTe]N rondny [ snurnjeg 1)S3[300
seyoueld wardsg deiqli cacc L QU@ |  aNLQ sud ATUN. opunur uy
19 WaIoej
Slue jueispe | [PUqe) | [FEYPIN pluey | peydey | pewe) | Prpez | prydez HISIEN G
nb p8ue wadag | oL QCNG LINCNG LGNG CaNg sudag sadag opunut uj
wInIeIa)I|
w2)das 12 BUIWION NAL N 919Yq Jossy qNLUN ey | odbyagary ug

ITAVNILJAS VIVDS)

Abb. 2: Leiter der Zahl 7 mit der morphologischen Symmetrie zwischen den

Planeten und den Metallen (aus Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 10, S. 282)

A 163

Analogiedenken

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Das bedeutet, dafy die morphologische Symmetrie zwar transversal
fiir die verschiedenen Gegenstandsklassen A, B, C gilt, aber keine
Permutationen zwischen den Symmetrien 1, 2 und 3 erlaubt. Man
konnte dies als Gesetz des nichtpermutativen Transitus oder Gesetz
des kanalisierten Transitus bezeichnen.

Den ganzen Block, den die Zahlleiter bildet, nennen wir Matri-
ze, weil das Aquipollenzprinzip der Leiter auf der pythagoreischen
Theorie ruht, wonach die Zahl die ihr astringierten Dinge hervor-
bringt. Ganz ahnlich wie die Elemente Rhizome der elementarischen
Dinge sind, so verkorpern die Zahlen Generatoren bzw. Matrizen der
ihrem Aquipollenzgesetz unterstehenden Dinge.

Uberblickt man diese Strukturen, so gelangt man zu einem
wichtigen Befund. Matrizen haben zur Konstruktionsvoraussetzung
Klassifikationssysteme. Ausschliefilich an diesen kénnen die Matri-
zen aufgehdngt werden; denn die morphologischen Symmetrien exi-
stieren nur gleichsam senkrecht auf den Klassifikationen der Gegen-
stinde, wie Engel, Organe, Planeten, Grade der Elemente usw. Die
Klassifikation ist Triger der morphologischen Symmetrie und er-
klart das Gesetz des nichtpermutativen Transitus, demgemafs keine
morphologische Symmetrie zwischen Gegenstanden derselben Klas-
se zugelassen ist. So wie der Mars mit keinem anderen Planeten ver-
wandt ist, so gibt es keine Onyxnatur des Karfunkels, ebenso ver-
weist keine Zahl auf eine andere, sondern immer auf einen
Gegenstand einer anderen Gegenstandsklasse. Hieraus ist zu schlie-
Ben, dafd das morphologische Denken keine Alternative zur Klassifi-
kation ist — wie die Dialektik —, sondern eine Uberformung. Das be-
deutet weiter — und dies ist entscheidend —, daf3 die aristotelische
Logik als Basis der Klassifikation einerseits Basis der morphologi-
schen Symmetrie, andererseits durch diese erweitert sein mufi. So
wie die morphologische Symmetrie senkrecht zu den Klassifikatio-
nen steht, konnte auch eine morphologische Logik senkrecht zur ari-
stotelischen stehen. Inwiefern diese ihre Stellung zu einer Uberfor-
mung der aristotelischen Logik fithrt, muf§ offen gelassen werden.

4. Das Objektmodell der morphologischen Symmetrie
Trotz dieses Bezugs auf das Klassifikationsmodell erfolgt die Konsti-
tution des Gegenstandes im morphologischen Denken ganz anders

als im Klassifikationsmodell und im Substanz-Akzidens-Modell.

164  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Hinreichend definiert ist das Objekt weder durch seine spezifischen
Differenzen noch als Trager bestimmter Eigenschaften. Wir begeg-
nen hier einem exotischen Objektmodell, was sofort ersichtlich wird,
sobald man sich in das gesamte Matrizensystem vertieft:

(1) Es gibt Redundanzen und Singularititen dergestalt, dafs die
Elemente in den verschiedenen Matrizen zum Teil wiederkehren,
zum Teil singuldr nur in einer Matrize auftreten.

(2) In den verschiedenen Matrizen wechseln die den redundan-
ten Elementen zugeordneten Elemente, teilweise bis zum Wider
spruch.®

Nehmen wir einmal die Sonne als morphologisches Objekt. Sie
tritt auf als Element der Matrizen 1, 2, 4, 7, 8, 9, 10. In jeder Matrize
steht sie in jeweils einer anderen Zuordnung, zumal die Aquipollenz
von Matrize zu Matrize wechselt. Jede Matrize definiert das Objekt
tiber andere morphologische Relationen. Weil die Zuordnungen zum
Teil widerspriichlich ausfallen, lassen sie sich nicht einfach kumulie-
ren, gleichwohl definieren sie das Objekt erst in ihrer Gesamtheit
vollstandig.

Darstellen lassen sich diese uniibersichtlichen Verhaltnisse in
einem konzentrischen Pradikationsdiagramm, in welchem die mor-
phologischen Symmetrien in einer bestimmten Matrize als ein Ring
um den Gegenstand symbolisiert sind. Das konzentrische System
dieser Ringe ergibt das gesamte Pradikationssystem fiir das Objekt:

Zentrum: Objekt
Ring 1: Matrize x
Ring 2: Matrize y
Ring 3: Matrize z

Ausgehend vom Prédikationsdiagramm lassen sich folgende vier
Theoreme der Objektkonstitution festlegen: Erstens: Das Objekt ist
keine einfache Substanz, sondern ein schillernder Komplex seiner

* Saturn-Onyx und Karfunkel-Sonne in der 7-Matrix (vgl. Abb. 2), Saturn-Karfunkel
in der 9-Matrix (vgl. Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 12, S. 286).

Analogiedenken A 165

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

morphologischen Symmetrien, eine Art Spiegelsystem. Zweitens:
Die Symmetriestruktur des Objekts ist abhdngig von verschiedenen
Bezugssystemen. Wir begegnen hier einer Relativitit des Objekts.
Drittens: Das Objekt ist von diskreten Matrizenringen umgeben,
von seinen Zustandsquanten. Dahinter steht eine Art Diskontinui-
tats- bzw. Kornigkeitstheorie, wenn man nicht gleich von einer
Quantentheorie des Objekts sprechen will. Viertens: Das Objekt ist
ein Fokus durch alle morphologischen Welten hindurch; es ist eine
Art Weltlinse.

(1) Spiegelsystem. — Der eindeutige Gegenstand als einfache
Substanz wird substituiert durch ein Spiegelsystem des Objekts.
Von daher erscheint die besondere Bedeutung des Spiegels in der
Magie® ontologisch tiefer begriindet, als man auf den ersten Blick
vermuten wiirde. Das Objekt ist ein schillerndes Spiegelsystem sei-
ner morphologischen Symmetrien, weil es zum einen nur definiert
ist als Rethe der Entsprechungen, zum anderen abhangig ist von der
Wahl der Matrize, in der es betrachtet wird. In diesem doppelten
Sinne ist das Objekt ein Umschlagspunkt, und zwar sowohl zwischen
den Entsprechungen innerhalb einer Matrize wie auch zwischen den
verschiedenen Matrizensystemen, in denen es in morphologischen
Symmetrien auftritt. Im Rahmen einer sphirischen Kosmologie, die
bei Agrippa anklingt®, 1af3t sich dieser schillernde Umschlagscharak-
ter des Objekts bzw. dessen Spiegelungen, in denen es definiert wird,
auf eine Rotationsfunktion zurtickfithren. Halt man wie Gloy* den
Vergleich mit einem Kippphanomen fiir angebracht, dann handelt es
sich beim morphologischen Objekt um ein polyvalent-periodisches
Kippphdnomen. Denn néher betrachtet, besitzt die Spiegelrelation
die Struktureigenschaften der Mehrstelligkeit (mit endlich festgeleg-
ten Stellenwerten), der Transitivitdt iiber Spiegelachsen (wenn aRb
und bR¢, dann auch aRe)2 und schliefilich der Rekursivitét, da die

# Vgl. beispielsweise das Kapitel tiber die Verfertigung magischer Spiegel in Occulta
Philosophia, lib. 2, cap. 35, S. 351{.

* Occulta philosophia, lib. 3, cap. 36, S. 506 f. Agrippas Quellen sind neben Platon das
Corpus Hermeticum und Reuchlin.

4 Vgl. K. Gloy: Versuch einer Logik des Analogiedenkens im vorliegenden Band.

% So beziehen sich beispielsweise die Dinge, die unter dem Einfluf8 der Sonne stehen,
auf das Herz und den Kopf, weil der Lowe, der dem Herz zugeordnet ist, das Haus der
Sonne und der Widder ihre Exaltation ist (vgl. Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 22,
S. 129, Z.2-4). Deshalb besitzt das (der Sonne zugehérige) Gold eine herzstirkende
Eigenschaft (vgl. a.a.O., cap. 23, S. 131, Z. 15-16). Diese Transitivitit lduft tiber Spie-
gelachsen (Koordinatoren) wie hier iiber den Léwen.

166  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Relation keine offene Skala ist, sondern ein geschlossener Meri-
dian.®

(2) Relativitit des Objekts. — Das morphologische Objekt exi-
stiert parallel in verschiedenen Systemen, die in den Zahlmatrizen
reprasentiert sind. Diese parallele Existenz mit unterschiedlichen
Symmetrieeigenschaften ist so zu verstehen, dafs die Zahlmatrize
ein Bezugssystem verkorpert, von dem die Symmetriestruktur des
Objekts abhingig ist. Dieses besitzt in jedem System eine andere,
von der jeweiligen Zahlmatrize durch die entsprechende Aquipollenz
gerasterte Symmetriestruktur. Im Grunde genommen existieren die-
se verschiedenen Symmetriestrukturen des Objekts gleichzeitig und
werden nur durch die Wahl der Zahlmatrize auf die jeweilige Struk-
tur festgelegt. Und als Gesamtheit seiner Symmetriezustande wird
das Objekt erst im Durchgang durch den fixen Satz der verschiede-
nen Matrizensysteme sichtbar. In diesem Sinne handelt es sich beim
morphologischen Objekt um ein relativistisches Objekt.

Abgesehen davon, dafs sich ein Vergleich mit der modernen re-
lativistischen Physik aufdréngt, stellt sich die interessante Frage, was
die Identitit des Objekts tiber seine verschiedenen Symmetrie-
zustande angesichts der verschiedenen Bezugssysteme verbiirgt.
Grundsitzlich weist die Relativitit des Objekts auf das Spiegelsystem
zuriick: Die Identitdt des Objekts ist die Totalitdt seiner Spiegelungen
und liegt nicht mehr in einer Substanz begriindet, sondern in der
Transversalitat, die als Meridian in sich geschlossen ist.

(3) Die Diskontinuitit der Zustandswelten. — Trotz der Trans-
versalitét, die in jeder morphologischen Symmetrierelation angelegt
ist*, markiert jede Matrize, jede Zustandswelt, eine diskontinuier-
liche Grenze, derzufolge von einer Zustandswelt in die andere nur
ein Sprung méglich ist — genauso wie der Ubergang von einer Zahl-
leiter zur néchsten einen nur duferlich tiber eine Konstruktions-
anweisung (z.B. 1+n) vermittelten, in sich aber unvermittelten
Sprung darstellt. In diesem Sinne darf man treffend vom Objekt
und seinen Zustandsquanten sprechen. Von diesen ist das Objekt in
Form diskreter Matrizenringsysteme umgeben. Fiir das Gesamt-

% Vgl. die Kreissymmetrien im Calendarium naturale magicum des Trithemius von
1503, abgebildet bei H. C. Agrippa ab Nettesheim: De occulta philosophia, hrsg. und erl.
von K. A. Nowotny, a.a.O., Appendix V.

# Die Matrizen sind prinzipiell offen und erweiterungsfihig: So kann beispielsweise die
7-Matrize mit zusitzlichen Zuordnungen wie Buchstaben und geomantischen Figuren
erweitert werden.

Analogiedenken A 167

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Manuel Bachmann

system — fiir alle Zustandswelten des Objekts und fiir alle Zustands-
welten aller Objekte — heifst dies, dafs das Gesamtsystem, das umfas-
sende Dimensionssystem aller Zustandswelten tiberhaupt, eine rota-
tive Ringstruktur aufweist. Mit jedem ihrer Objekte ist die Welt ein
System diskreter Ringe der Zustandswelten. Dabei ist jeder Ring
einer Zustandswelt in sich wiederum ein Ringsystem der in ihm
giiltigen morphologischen Symmetrien.

(4) Die Weltlinse. — Der Diskontinuitdt der diskreten Zustands-
welten zum Trotz wird die Kohdrenz des Gesamtsystems dadurch
gewihrleistet, daf3 jedes Objekt ein Spiegelsystem aller seiner mor-
phologischen Symmetrien (in allen Zustandswelten) darstellt. Um
diese Biindelungsfunktion zu prézisieren, kann man das Objekt als
eine Weltlinse bezeichnen. Da es den Allmittelpunkt aller Sym-
metrien bildet bzw. als Spiegelsystem dieser Symmetrien in diesen
aufgeht, dient es als eine Linse mit bestimmter Brennweite, die einen
bestimmten Querschnitt des Universums sichtbar macht. Um beim
optischen Vergleich zu bleiben: In diesem Querschnitt, den die Welt-
linse liefert, ist die Tiefenschirfe total, weil sie alle Zustandswelten in
einer einzigen Symmetrietransversalie tiber die Systemgrenzen hin-
weg erfafit. Von daher kann auch nicht mehr verwundern, wenn
Agrippa versichert, er wiifste Spiegel anzufertigen, in welchen jeder
auf die grofite Entfernung sehen konne, was er nur wolle.®

5. Die morphologische Symmetrie als eigene Kategorie

Wenn man dieses Objektmodell betrachtet, so drangt sich auf, in der
morphologischen Symmetrie eine unbekannte Kategorie zu ver-
muten, zumal die Identitdt des Objekts als Substanz in ein Spiegel-
system aufgeldst wird. Erhértet wird diese Vermutung dadurch, dafs
die morphologischen Symmetrien laut Agrippa von den alten Phi-
losophen »partim ratione, partim experientia«* (»teilweise durch
Verstand, teilweise durch empirische Erfahrung«) entdeckt wurden.
Erst eine kategoriale Tiefenstruktur vermag diesen empirisch-nou-
menalen Doppelcharakter der morphologischen Symmetrie zu erkla-
ren. Mit dem Hinweis, die morphologischen Symmetrien seien nur

® Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 23, S. 321: »Et ego novi ex illis miranda conficere et
specula, in quibus quis videre poterit quaecunque voluerit a longissima distantia.«
% Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 33, S. 148.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

sehr schwierig zu erkennen?, legt sich Agrippa dariiber Rechenschaft
ab, daf8 hier ein besonderes Problem besteht, wenngleich er es nicht
kategorialtheoretisch zu formulieren vermag: die mit den einzelnen
Phanomenen allein noch nicht beigebrachte und fiir alle moglichen
Fille giiltige Begriindung der morphologischen Symmetrie. Nur
unter Voraussetzung jener Kategorie ergeben sich morphologische
Entsprechungsphinomene, schliefSlich gibt es eine Fiille von Ahn-
lichkeiten, die fiir die Magie morphologisch belanglos sind. In einer
nachtriglichen Reflexion wire damit konzediert, dafs die morpho-
logische Symmetrie nur aufgrund einer kategorialen Tiefenstruktur
wissenschaftlichen Erkenntnisstatus erringt, einer Tiefenstruktur
die in Agrippas System nicht ausformuliert, sondern nur unbewufSt
angewandt wird. Deswegen sind in den Phdnomenen die morpholo-
gischen Symmetrien selbst fiir Agrippa nur schwierig zu erkennen.

Wenn wir von der morphologischen Symmetrie als einer eige-
nen Kategorie sprechen, dann miissen wir uns bewufst werden, dafs es
sich nicht um eine in sich atomare Kategorie handelt, sondern um
eine kategoriale Struktur, die sich aus verschiedenen kategorialen
Teilmomenten zu einem Kategorienkomplex zusammensetzt. Man
kann diesen Sachverhalt auch so ausdriicken, daf3 die Kategorie der
morphologischen Symmetrie nur in einem bestimmten Kategorien-
system definiert ist. Dieses System umfafit mindestens folgende
Kategorien: Ahnlichkeit, Reproduktivitdt, Sympathie, Resonanz-
disposition, Aquipollenz, Achsenstiitzung auf Klassifikation und
Schichtung, synchronizitdrer Hyperraum. Im folgenden sei der Ver-
such unternommen, dieses Kategoriensystem im Riickgriff auf
Agrippas Ausfithrungen zu rekonstruieren.

a) Ahnlichkeit

Die fiir uns vordergriindig greifbare Kategorie der morphologischen
Symmetrie ist die Ahnlichkeit. Wenn {iber Strukturen des morpho-
logischen Denkens in der Wissenschaftsgeschichte theoretisiert wur-
de, dann wurde auch die zentrale Bedeutung der Ahnlichkeitskatego-
rie betont. Zur wissenschaftlichen Leitkategorie ausgezeichnet,
schien die Ahnlichkeitskategorie alle anderen morphologischen Ent-
sprechungen einzubegreifen. Es war insbesondere Foucault, der in

¥ A.a.0, cap. 23, S. 131: »Quae vero res cui stellae vel signo subsint cognoscere diffi-
cile est valde« und cap. 33.

Analogiedenken A 169

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

seinen rationalititstypologischen Untersuchungen zur neuzeitlichen
Wissenschaftsentwicklung die Ahnlichkeitskategorie zur Leitkatego-
rie des vorbarocken Denkens qualifizierte, deren allmahliches Ver-
drangtwerden durch die Denkschablonen der mathematischen Natur-
wissenschaften einen epistemischen Bruch markiert:

»Bis zum Ende des sechzehnten Jahrhunderts hat die Ahnlichkeit im Denken
der abendlindischen Kultur eine tragende Rolle gespielt. Sie hat zu einem
grofien Teil die Exegese und Interpretation der Texte geleitet, das Spiel der
Symbole organisiert, die Erkenntnis der sichtbaren und unsichtbaren Dinge
gestattet und die Kunst ihrer Représentation bestimmt. Die Welt drehte sich
in sich selbst: die Erde war die Wiederholung des Himmels, die Gesichter
spiegelten sich in den Sternen, und das Gras hiillte in seinen Halmen die Ge-
heimnisse ein, die dem Menschen dienten. Die Malerei imitierte den Raum,
und die Reprisentation, war sie nun Fest oder Wissenschaft, gab sich als Wie-
derholung: Theater des Lebens oder Spiegel der Welt, so lautete der Titel
jeder Sprache, ihre Art, sich anzukiindigen, und ihr Recht auf Sprache zu
formulieren.«*

Zweifelsohne spielt auch bei Agrippa die Ahnlichkeitskategorie eine
zentrale Rolle. Sogar Buchstaben spiegeln {iber Ahnlichkeiten mit
dem Himmlischen und der Welt Strukturen des Universums.® Wenn
der Hauchbuchstabe H den Weltgeist bedeutet®™, so kann man durch-
aus von einer empirisch nachvollzichbaren Ahnlichkeit (Hauch =
Atem = Geist) ausgehen, mithin von einer Anwendbarkeit der Ahn-
lichkeitskategorie selbst auf morphologische Symmetrien dufserst
heterogener Bereiche. Und so ist die Ahnlichkeit stirker als die
Schwierigkeit, sie zu erkennen:

»Quae vero res cui stellae vel signo subsint cognoscere difficile est valde: co-
gnoscuntur tamen per imitationem radiorum vel motus vel figurae superio-
rum, quaedam etiam per colores et odores, quaedam etiam per suarum opera-
tionum effectus quibusdam stellis consonantes.«*!

* M. Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaften,
aus dem TFranzosischen von U. Koppen, 8. Aufl. Frankfurt a. M. 1989, S. 46.

¥ Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 74, S. 243: »Verum illud non est ignorandum hebrae-
as literas compertum a sapientibus omnium esse efficacissimas, quia habent similitudi-
nem maximam cum coelestibus et mundo.«

¥ AaO.

8 A.a.O, cap. 23, S. 131 (»Es ist sehr schwierig zu erkennen, welche Dinge diesem oder
jenem Gestirne oder Himmelszeichen zugehoren. Man erkennt sie jedoch daran, daf sie
die Strahlen oder die Bewegung, oder die Figur der Himmelskdrper nachahmen. Einige

170  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Indessen, bei den unihnlichen Ahnlichkeiten versagt die Erklarungs-
kraft der Ahnlichkeitskategorie. Letztere kann nur in denjenigen Fil-
len Anwendung finden, in denen ein tertium comparationis zur
Verfiigung steht — und ein solches Vergleichsprinzip weist keine ein-
zige morphologische Symmetrie des Metamorphie-Typs auf. In
Agrippas Zahlleitern reprasentieren diesen Typ beispielsweise die
morphologischen Symmetrien zwischen Gotternamen, Erzengeln
und Edelsteinen. Zwischen ihnen kann sich auch eine wilde Phantasie
kaum sicht- und denkbare Ahnlichkeiten vorstellen. Hier zeigt sich
sehr deutlich, da8 die morphologische Symmetrie die Ahnlichkeits-
kategorie tibersteigt. Im kategorialen Komplex der morphologischen
Symmetrie entpuppt sich die Ahnlichkeit als eine derivative Katego-
rie. Exakt angegeben, ist sie das Derivat der Kategorien >Produktivi-
tit¢, >Sympathie, >Resonanzdispositions, >Aquipollenz< sowie der Ka-
tegorie des synchronizitiren Hyperraums; sie ist insofern ein
Derivat, als sie eine kategoriale Substruktur im Zusammenspiel die-
ser anderen kategorialen Momente verkdrpert. Den Nachweis
hierfiir soll die weitere Rekonstruktion erbringen.

b) Reproduktivitiit

Die Wurzeln der morphologischen Ahnlichkeit liegen primér in der
Kategorie der Reproduktivitat. Agrippa spricht von der Tendenz der
Dinge, sich selbst Ahnliches zu erzeugen: generant sibi simile.”
Ahnlichkeit und Reproduktion sind eng miteinander verbunden. Un-
ter diesem organisch-kausalen Aspekt der Reproduktion nimmt die
morphologische Symmetrie die Form einer genetischen Verwandt-
schaft an. Nicht zuletzt sind beispielsweise Saturn und Blei genetisch
verwandt, weil das Blei vom Saturn kausal hervorgebracht wird.
Auch Iteration und Variation in den Reihen der morphologischen
Symmetrie werden von der genetischen Verwandtschaft her ver-
standlich, liegt doch in derselben einerseits ein iterierendes (Ver-
erbung), andererseits ein variierendes Moment (Individualisierung).
Die morphologische Reproduktivitit der Dinge ist somit in Richtung
organischer Reproduktionsprozesse angelegt. In diesem Sinne miifste

entsprechen auch gewissen Sternen durch ihre Farbe und ihren Geruch, andere durch
ihre Wirkungen« Ubersetzung aus Werke, S. 59).
2 Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 14, S. 113, Z. 27.

Analogiedenken A 171

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Manuel Bachmann

es moglich sein, den morphologischen Symmetrien einen Stamm-
baum der Dinge unterzulegen.

¢) Sympathie

Eine ebenso fundamentale Kategorie wie die Reproduktivitat ist die
Sympathie. Sie bezeichnet eine magische Kraft, die allen Dingen in-
hérent ist und sie nach den Mechanismen seelischer Affekte bindet.
Freundschaft und TFeindschaft der Dinge sind deren Ordnungsfakto-
ren, die auf morphologische Symmetrien fiithren:

»Restat nunc videre quod omnes res habent inter se amicitiam et inimicitiam
et omnis res habet aliquod timendum et horribile, inimicum et destructivum;
contra, aliquod exultans, laetificans et confortans [...] Habitudines ergo istae
amicitiae et inimicitiae nihil aliud sunt quam inclinationes quaedam rerum in
se invicem — appetendo talem vel talem rem, si absit, et moveri ad illam nisi
impediatur et requiescere in adepto, fugiendo contrarium et horrendo pro-
ximationem eius nec quiescere in illo.«%

Einerseits ist die Sympathie eine Form der Ahnlichkeit, ist sie doch
die magische Kraft, die sich durch Anzichung des Ahnlichen durch
das Ahnliche, des Ubereinstimmenden durch das Ubereinstimmende
duflert:

»[...] hoc est vim ipsam magicam in attractu similium per similia et conve-
nientium per convenientia. Attractus autem huiusmodi per rerum mutuam
convenientiam ad se invicem superiorum cum inferioribus Graeci ovu-
ndBeay vocaverunt.«*

Andererseits ist die Sympathie aber auch Voraussetzung der Ahn-
lichkeit insofern, als sie eine fundamentale Wechselwirkung der Din-
ge bezeichnet. Denn die Sympathie ist im Grunde eine libidindse
Relation, wenn Agrippa die Grundkraft aller Dinge in Berufung auf

% A.a.0, cap. 17, S 117f. (»Nun bleibt noch zu betrachten iibrig, daf zwischen allen
Dingen eine gegenseitige Freundschaft und Feindschaft besteht. Jedes Ding hat etwas
Furchtbares, Schreckliches, Feindliches und Zerstérendes, und dagegen etwas Freundli-
ches, Freudiges, Stéirkendes und Erhaltendes [...] Diese Freundschaften und Feindschaf-
ten sind nichts anderes, als gewisse gegenseitige Zuneigungen der Dinge, indem sie nach
der oder jener von ihnen entfernten Sache streben, sich, falls sie nicht gehindert werden,
nach ihr hinbewegen, in dem Erlangten ruhen, das Gegenteil flichen und dessen Anna-
herung verabscheuen, sowie sie auch, wenn es mit ihnen in Berithrung kommt, nicht in
ihm ruhen.« Ubersetzung aus Werke, S. 47).

% Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 37, S. 154.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Zoroaster »divinas illices«* (»gottliche Lockungen«) nennt. Als Fun-
damentalwechselwirkung aller Dinge ist sie sogar eine die morpho-
logische Symmetrie unterlaufende Mikrorelation. Es gibt ndmlich
zwei Arten von Sympathien, zum einen Sympathien quer durch die
verschiedenen Gegenstandsklassen hindurch (und damit mit den
morphologischen Symmetrierelationen deckungsgleich), zum ande-
ren Sympathien, die nur zwischen Gegenstinden derselben Klasse
bestehen. Beispiel fiir letztere ist die Freundschaft und Feindschaft
der vier Elemente oder der sieben Planeten, die diese untereinander
teilen.* Solche Sympathien folgen nicht der morphologischen Sym-
metrie, sondern bereiten diese vor in Form einer gattungsinternen
Binnenrelation. Die Sympathie wird hier zu einer Art Kernkraft im
tibergeordneten System der morphologischen Symmetrie.

d) Resonanzdisposition

Die Sympathie wird von Agrippa mit der convenientia — der »Uber-
einstimmung« — der Dinge in Verbindung gebracht, oft auch aus die-
ser abgeleitet. Dies widerspricht nicht ihrer Stellung als fundamen-
taler Wechselwirkung, sondern zeigt lediglich an, daf8 die Sympathie
in gewisser Hinsicht nicht hinreichend ist, um Ahnlichkeit, Repro-
duktivitit und libidindse Affektivitdt der Relata zu erkldren. Die
Ubereinstimmung, die die convenientia meint, ist denn auch besser
zu beschreiben als eine der Affektivitat der Dinge gegeniiber neutrale
Relation, eine Art physikalischer Resonanz. Sie ist insofern Voraus-
setzung der Sympathie, als die affektiven Schwingungen zwischen
den Dingen die Welt als schwingungsfihiges System zur Bedingung
haben. Um eine Kraft in der Natur zu wecken, muf§ zuerst gleichsam
die Resonanzschwingung des betreffenden Dinges angeregt werden:

»Nam, licet res virtutes aliquas quales diximus habeant, tamen illae virtutes
ita delitescentes sunt, quod raro opus aliquod ab illis tali virtute perfectum
extat. Sed sicut in grano sinapis contusio latentem excicat acuitatem et sicut
calor ignis literas scriptas succo cepae vel lacte producit in aspectum, prius
delitescentes, et literae hirci adipe lapidi inscriptae et prorsus occultae, quando
submergitur lapis aceto, prodeunt et quasi sculptae eminentes extant atque
sicut tactus scopae vel arbuti rabiem suscitat consopitam — sic ipsa harmonia

® A.a.O, cap. 14, S. 112.
% Vgl.a.a.0., cap. 17, S 117{.

Analogiedenken A 173

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

coelestis latentem in materia virtutem prodit, excitat, corroborat et manife-
stam efficit atque, ut ita loquar, de potentia producit in actum [...]«¥

Man mufs genauer von einer Disposition zur Resonanz sprechen,
weil alle Krifte der Reproduktion und Sympathie (auch der Ahnlich-
keit) Resonanzphinomene sind zwischen einem erregenden und
einem erregten System. Somit reprasentieren Reproduktivitdt und
Sympathie Kategorien, die auf der Kategorie der Resonanzdisposi-
tion aufbauen. AusschlieSlich deshalb, weil Instanz a und Instanz b
eine solche Resonanzdisposition besitzen, kann die eine, je nach
Kraftrichtung, sich in der anderen reproduzieren und mit ihr sym-
pathisieren: ein »gestimmtes«, schwingungstahiges System bilden.
Immer wieder deutet Agrippa an, dafi die magische Wissenschaft
letztlich auf einer solchen Resonanzdisposition der Dinge basiert.*

e) Aquipollenz

Die Kategorien der Ahnlichkeit, Reproduktivitit, Sympathie und
Resonanzdisposition greifen in der morphologischen Symmetrie in-
einander. Trotz der Synthese dieser verschiedenen kategorialen
Funktionen ergeben sie allerdings noch nicht die morphologische
Symmetrie, wie sie in der Matrize ihre definitive Struktur findet.
Dies leistet ein iibergeordnetes Ordnungsgesetz, die Aquipollenz. Es
besagt, dafl Mengen mit gleicher Elementenzahl einander zugeord-
net werden und eine bestimmte Zustandswelt bilden. Damit wird das
vorerst diffuse Netz moglicher Symmetrien — das ohne das Aquipol-
lenzgesetz unterbestimmt und iberbestimmt zugleich wiére — in die
Raster der von Agrippa aufgestellten elf Aquipollenzklassen einge-
lesen. Zugleich kommt dies einer Selektion der Symmetriemdglich-

¥ A.a.O, cap. 34, S. 150 (»Denn obgleich die Dinge, wie gesagt, einige Kriifte besitzen,
so sind diese doch so versteckt, dafl selten etwas vermittelst einer solchen Kraft von
ihnen Gewirktes zum Vorschein kommt; sondern wie beim Senfkorn das Zerquetschen
seine verborgene Schirfe erweckt, wie die Warme des Feuers die mit Zwiebelsaft oder
Milch geschriebenen und unsichtbaren Buchstaben zum Vorschein bringt, und wie die
mit Bocksfett auf einen Stein geschriebenen, villig verborgenen Buchstaben hervortre-
ten und gleichsam ausgemeiflelt erscheinen, sobald der Stein in Essig getaucht wird, und
wie endlich die Berithrung eines Erdbeerbaumes die schlummernde Raserei erweckt, so
verrit, weckt, stirkt und offenbart die himmlische Harmonie die in der Materie verbor-
gene Kraft und fiihrt dieselbe von der Potenz in die Wirksamkeit [...]« Ubersetzung aus
Werke, S.78).

5% Vgl. die Uberlegungen in Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 16, die das Programm der
Magie begriinden, wie es im vorhergehenden Kapitel formuliert wird.

174  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

keiten gleich. Die Kategorie der Aquipollenz nimmt demgemif eine
Bestimmungsfunktion wahr, indem sie seligiert und strukturiert, was
an offener Zuordnungsmdoglichkeit bei Anwendung der bisher ge-
nannten Kategorien anféllt. Aus ihrer Anwendung resultieren offe-
ne, erweiterungsfahige Reihen der morphologischen Symmetrie —
die eine und wichtigste Achse der Matrize. Diese Selektions- und
Strukturierungsfunktion der Aquipollenz ist entsprechend zentral
fir die Konstitution der morphologischen Symmetrie, gleichwohl
ist sie allein nicht hinreichend, sondern ergibt erst im funktionalen
Zusammenspiel mit den Kategorien insbesondere der Ahnlichkeit,
der Reproduktivitidt und der Sympathie die eindeutige Zuordnung
von Element x zu Element y. Wir hatten gesehen, dafs beispielsweise
die morphologische Symmetrie zwischen den Metallen und den Pla-
neten erst iiber das Aquipollenzgesetz eindeutig bestimmt und damit
rationalisierbar wird. Allerdings bleiben die reinen Aquipollenz-Zu-
ordnungen fir sich ebenfalls unterbestimmt und werden erst iiber
die Kategorien der Ahnlichkeit, der Reproduktivitit und der Sym-
pathie zu einer morphologisch vollstindig ausgeschriebenen Rela-
tion. So wire beispielsweise der Saturn, wenn lediglich die Aqui-
pollenz das Zuordnungsprinzip bilden wiirde, als Element der sieben
Planeten jedem der sieben Metalle zuzusprechen; erst aufgrund einer
spezifischen Ahnlichkeits-, Reproduktivitits- und Sympathie-Struk-
tur wird die Symmetrie darauf festgelegt, daf§ Saturn nicht dem Kup-
fer oder dem Zinn, sondern dem Blei zugetan ist.

Hervorzuheben ist zudem die generative Funktion der Aquipol-
lenz, die sich in dieser Hinsicht der Reproduktivitit angleicht und die
Funktion derselben auf einer {ibergeordneten Ebene {ibernimmt.
Einerseits sind Saturn und Blei deshalb einander zugeordnet, weil
der Saturn das Blei kausal erzeugt, d.h. sich in ihm reproduziert.
Andererseits dependieren beide, sowohl Saturn wie Blei, vom Aqui-
pollenzprinzip von Planeten und Metallen, das, wie bereits klar-
gestellt wurde, in der Funktion eines Generators auftritt, der die Ele-
mente seiner Aquipollenz erzeugt: Die Sieben reproduziert sich in
den Planeten und Metallen und bringt sie auf die Weise erst in ihrer
strukturellen Gestalt hervor Mehr oder minder vordergriindig
folgen Agrippas Erlduterungen zur 7-Matrize wie zu den iibrigen
Zahlmatrizen allesamt dieser Argumentation — »numeri magnarum
sublimiumque virtutum potentes«*. Im {ibrigen erklart diese Kausa-

% Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 2, S. 252.

Analogiedenken A 175

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

litatsontologie der Zahl, weshalb Agrippa das zweite Buch von De
occulta philosophia mit der auf den ersten Blick tiberraschenden The-
se eroffnet, die Mathematik bilde eine Hilfswissenschaft der Magie.
Unter dem skizzierten Gesichtspunkt erdffnet die Aquipollenz
eine {ibergeordnete Ebene der Reproduktivitit. Damit fundiert sie
zugleich die Kategorien der Ahnlichkeit, der Sympathie und der Re-
sonanzdisposition. Was von einem und demselben Generator ab-
stammt — der Matrix der Zahl —, steht in einer strukturellen Affini-
tdt, deren prinzipielle Ausformungen die anderen Kategorien sind.

f) Achsenstiitzung auf Klassifikation und Schichtung

Aber auch das Aquipollenzgesetz mitsamt den iibrigen kategorialen
Funktionen reicht nur fiir eine Achse der Matrize aus. Der gesamte
kategoriale Komplex weist namlich noch eine weitere Besonderheit
auf. Er ist auf zwei weiteren Achsen abgestiitzt, jener der Schichtung
der Welt und jener der Klassifikation der Gegenstinde. So gehdort
wesentlich zum Kategorienkomplex der morphologischen Sym-
metrie die Achsenstiitzung auf Klassifikation und Schichtung. Allein
wenn die Allmenge der moglichen Symmetrieelemente in Klassen
und Schichten prastrukturiert ist, wird sie einer Festlegung zu einer
morphologischen Symmetrie in der Matrize zuganglich. Die Klassi-
fikation besitzt diese Prastrukturierungsfunktion, indem sich keine
Symmetrien — aufSer der die morphologische Symmetrie unterlau-
fende Mikrorelation der Sympathie —innerhalb der Elemente dersel-
ben Klassen finden. Und die Schichtung besitzt diese Prastrukturie-
rungstunktion, indem die Symmetrien quer zu den Schichten der
Welt stehen. Das bedeutet, daf$ die morphologische Symmetrie sich
tiber die Klassen- und Schichtengrenzen aufspannt, die ihr immer als
Ankerpunkte dienen. Thr Dimensionssystem ist an Klassifikation und
Schichtung aufgehdngt, so dafs sie ohne diese Achsenstiitzung in sich
zusammenbrechen wiirde.

Der Achsenstiitzung verleiht Agrippa im speziellen dahin-
gehend Ausdruck, dafs er die Gegenstandsklassen iiber die Schichten
und entlang deren Hierarchie morphologisch verbindet. Zur mor-
phologischen Symmetrie gehdrt somit eine hierarchische Stufen-
struktur, von deren Ordnung, wie Agrippa betont, die ganze Magie
abhdngt. Auf diese Weise préfiguriert die archetypische Welt die
tibrigen Schichten durch abgestufte Iteration, so wie die astrale
Schicht Qualitdtskomplexe bildet, die sich in den niedrigeren Schich-

176 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

ten iterieren. Harmonisch fiigen sich alle morphologischen Sym-
metrien der Ordnung der abgestuften Tteration:

»Dicunt Academici, simul cum Trismegisto, et larchas Brachmanus atque He-
braeorum Mecubales fatentur omnia, quae sunt sub lunari globo in hoc infe-
riori mundo generationi et corruptioni subiecta, eadem etiam esse in coelesti
mundo, sed modo quodam coelesti, deinde etiam in mundo intellectuali, sed
multo perfectiori et meliori nota, perfectissimo tandem in archetypo: atque
hac serie unumquodque infernum suo superiori et per hoc supremo pro suo
genere respondere et ab eisdem suscipere [...] Hinc ab istis inferioribus ad
sydera, ab illis ad eorundem intelligentias et inde ad archetypum unaquaeque
res apte reduci potest: ex quarum serie tota magia et omnis occultior philo-
sophia emanat.«*

g) Der synchronizitdre Hyperraum

Die letzte namhaft zu machende Kategorie betrifft das Dimensions-
system der morphologischen Symmetrie. Alle erdrterten kategoria-
len Momente: Ahnlichkeit, Reproduktivitit, Sympathie, Resonanz-
disposition, Aquipollenz sowie die Achsenstiitzung auf Klassifikation
und Schichtung beschreiben eine transsystemische Durchgingigkeit
der morphologischen Symmetrie. Dies wird noch deutlicher, wenn
man bedenkt, dafs das tiber die morphologische Symmetrie konstitu-
ierte Objekt ein transversales Spiegelsystem ist, parallel in verschie-
denen Welten existiert, verschiedene Zustandsquanten besitzt und
als eine Art Weltlinse einen Querschnitt durch alle diskreten Zu-
standswelten liefert. Die morphologische Symmetrie spannt sich
tiber Ebenen, Klassen, Systeme und Raum-Zeit-Diskontinuitdten
hinweg. Thr Dimenssionssystem ist demnach ein synchronizitirer,
tiberzeitlicher Hyperraum. Denn alle Strukturen sind iiber die
Raum-Zeit-Differenzen hinweg aufeinander bezogen, und die Ent-

© QOcculta Philosophia, lib. 1, cap. 37, S. 1531. (»Die Akademiker behaupten zugleich
mit Hermes Trismegistus, und auch der Brahmine Jarchas, sowie die hebrdischen Kab-
balisten sind der Meinung, daf8 alles, was unter der Mondscheibe auf dieser unteren
Welt der Erzeugung und der Verwesung unterworfen ist, auch in der himmlischen Welt
sich befindet, aber auf eine himmlische Weise, ebenso in der geistigen Welt, aber in
einer noch weit grofleren Vollkommenheit, und endlich auf die vollkommenste Art im
Archetypus. In dieser Reihenfolge entspricht jedes untere seinem oberen und durch
dieses dem héchsten nach seiner Art; [...] Daher kann jedes Ding auf unserer Welt in
eine Beziehung zu den Gestirnen, von diesen aus zu ihren Intelligenzen und sodann
zum Archetypus gesetzt werden, von welcher Ordnung die ganze Magie und alle gehei-
me Philosophie abhingt.« Ubersetzung aus Werke, S. 82).

Analogiedenken A 177

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

sprechungen sind »zugleich«, selbst alle Matrizen sind »zugleich«. In
diesem synchronizitdren Hyperraum extendiert das Raumsystem
diskontinuierlicher Zustandswelten, und erst im synchronizitiren
Hypperraum funktioniert die morphologische Ubergangsfunktion
in Form eines universalen Spiegelsystems. Als Dimensionssystem
der morphologischen Symmetrie ist er ithr unhintergehbarer katego-
rialer Ermdglichungsgrund.

Mit dem synchronizitiren Hyperraum ist ein spezieller Sach-
verhalt angesprochen, der zwar nicht direkt Agrippas Theorie zu
entnehmen ist, hingegen augenfillig wird, sobald man raumliche
Verbildlichungen des morphologischen Universums aus dem histori-
schen Umfeld von Agrippas Theorie betrachtet, namentlich die her-
metisch-pansophischen Kosmogramme, die in der Naturmystik seit
der Renaissance als geometrische Abbildungen morphologischer
Symmetrien gestaltet werden. Angesichts solcher Kosmogramme
verhilt es sich offenbar so, dafs die Morphologie auf einer geometri-
schen Topologie beruht. Diese Geometrisierbarkeit der morphologi-
schen Symmetrie 1af3t sich insbesondere mit kategorialanalytischen
Uberlegungen prizisieren; denn der synchronizitire Hyperraum be-
inhaltet im Grunde einen in sich gefalteten Raum, namentlich den
Raum, in dem die Brechungslinien des Spiegelsystems des morpho-
logischen Objekts verlaufen. Vor Augen fithren kann man sich das
dergestalt, dafs in einem gefalteten Raum die Entsprechung auf eine
hyperrdumliche Koinzidenz verschiedener Orte zuriickfithrbar ist.
Die Spiegelachsen der morphologischen Symmetrie bilden dann zu-
gleich rdumliche Taltlinien im Hyperraum, womit dieser als die letzte
strukturelle Basis fiir das Kategoriensystem der morphologischen
Symmetrie ausgemacht ist: als Dimensionssystem der die morpho-
logischen Symmetrien fithrenden Faltungen des Weltraumes. So
finden wir schlieflich zwei Raumebenen der morphologischen Sym-
metrie:

(1) den gefalteten Raum des Spiegelsystems des Objekts — der
eigentliche Weltraum, in dem von einem Relat der jeweiligen Sym-
metrie zum néchsten tibergegangen werden kann —,

(2) den Hyperraum, in dem sich der Weltraum faltet und der als
dessen Dimensionssystem die extensionale Basis der morphologi-
schen Symmetrie bildet.

178  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie
6. Die Rationalitat der Magie als morphologischer Wissenschaft

Im Riickblick wird deutlich, daf$ die Wissenschaft, die Agrippa Magie
nennt, auf einem ziemlich komplizierten Denksystem aufbaut, das
eine genuine Rationalitdt besitzt. Was auf den ersten Blick irrational
anmutet — die Planeten-Metalle-Analogie und andere morphologi-
sche Symmetrien —, entpuppt sich als ein kategorial begriindbares
Ergebnis eines prinzipiengeleiteten Vernetzungsdenken: als eine Re-
lation, die notwendig aus dem morphologischen Kategoriensystem
folgt und in diesem seine rationale Basis findet.

Allerdings fiihrt die Rekonstruktion des morphologischen Ob-
jektmodells auf ein bei Agrippa kaum beriihrtes Problem, das die
durchgéngige Rationalitdt des magischen Universums auf die Probe
stellt:

Mit der Vorgabe eines strengen Symmetriedenkens mufs die
Relativitit des Objekts Anstof§ erregen, die Abhédngigkeit der mor-
phologischen Symmetrien von einem der elf moglichen Bezugssyste-
me, den Zahlmatrizen. Was hindert den Schlufs von der Vielfalt der
Symmetriezustinde des jeweiligen Objekts auf eine Vielheit der
Welten, ist doch jede Matrize ein umfassendes Symmetriesystem,
also jeweils eine Welt fiir sich? Anders gesagt: Gibt es in der Relati-
vitdt der Bezugssysteme einen einheitlichen Bezugspunkt, der die
Einheit der Gesamtwelt aller Symmetriesysteme verbiirgt? Diese
Frage wird um so dringlicher, je mehr in den Blick riickt, daf§ die
Magie von einer Gesamtsymmetrie der Welt ausgehen muf, um ihr
rationales Wissenschaftskonzept verfolgen zu konnen. Dort, wo
Symmetriebriiche zwischen voneinander isolierten Welten auftreten
wiirden, dort wiirden auch Rationalititsbriiche auftreten. Es wire
nicht mehr klargestellt, inwiefern

a) auf der Seite des Subjekts eine kontinuierliche Erkenntnis im
Wechsel zwischen den verschiedenzahligen Bezugssystemen maglich
ist, und

b) auf der Seite des Objekts der Gegenstand wie >Saturn< oder
»Bleic in verschiedenen Symmetriezustinden als derselbe auftreten
konnte.

Im morphologischen Denken von Agrippas Magie-Konzept
muf3 beides bis zu einem gewissen Grad gewihrleistet bleiben, um
von transsystemischen Symmetrien auszugehen.

Drei Antworten sind hier zu geben, zwei im historischen Re-
kurs, eine auf der Grundlage einer systematischen Uberlegung. Alle

Analogiedenken A 179

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

drei sind vor dem Hintergrund der neuplatonischen Einheitsmeta-
physik zu sehen, die Agrippas Theorie leitet.

(1) Im Zentrum der Ontologie der Magie steht das Theorem
einer Grundkraft des Universums, auf die alle anderen Krifte der
Dinge zuriickzufiihren sind. Es handelt sich um eine Kraft, die Agrip-
pa »Weltgeist« nennt und in welcher alle Zeugungskraft des Univer-
sums, dessen gesamtes dynamisches Potential, enthalten ist.* Diese
Kraft bindet alles, ordnet es und fungiert, indem sie nach den elf
Zahlmatrizen die Symmetrien der Dinge gruppiert, als der Relativi-
tat der verschiedenen Bezugssysteme tibergeordnetes Koharenzprin-
zip.

(2) Fiir seine Theorie der Zahlleitern beruft sich Agrippa neben
Pythagoras, Platon und Proclus auf Severinus Boethius und dessen
Metaphysik, nach welcher alles Erschaffene nach Zahlenverhaltnis-
sen geformt sei, die als Vorbild im Geist des Schopfers lagen.® Auch
bei Philo von Alexandria finden sich Uberlegungen zum Zusammen-
hang zwischen Zahl und Kosmogonie. Daselbst werden die Zahlen
der sieben Schiopfungstage als Explikationsschritte der Weltschop-
fung — der Konstitution des Objekts — verstanden.®® Dahinter steht
offensichtlich das Modell, dai die Welt aus dem Einen nach Zahl-
matrizen emaniert. Diese sind — bei Agrippa Bezugssysteme der Ob-
jekte — in diesem Modell nichts anderes als Explikationsgrade des
Einen in der Vielheit. Erst im Durchlauf aller Zahlmatrizen konstitu-
iert sich das Objekt vollstindig, erreicht es seine ganze Determina-
tion. Auf der Basis dieser Explikationstheorie nimmt sich die Relati-
vitdt des Objekts hinsichtlich der Zahlmatrizen als seiner méglichen
Bezugssysteme nicht mehr als isolierte Zustandssysteme des Objekts
aus, vielmehr als eine genuin im Objekt festgelegte und auf die Ein-
heit zuriickbezogene Durchlaufreihe fortschreitender Determina-
tionsmuster.

& Vgl. Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 14.

2 Vgl. Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 2.

 Vgl. Philo von Alexandria: Werke in deutscher Ubersetzung, hrsg. von L. Cohn, er
ster Teil, Breslau 1909 (Schriften der Jiidisch-Hellenistischen Literatur), S. 49: »Damals
also entstand alles zu gleicher Zeit; obwohl aber alles zugleich entstand, mufte doch die
Schilderung in bestimmter Ordnung gegeben werden, weil nach einer solchen in Zu-
kunft alles aus einander entstehen sollte« und S. 59: »Nachdem aber die ganze Welt
entsprechend der Natur der vollkommenen Sechszahl (in sechs Tagen) vollendet war
[...]« und die folgenden Ausfithrungen iiber die Siebenzahl und ihre kosmologische
Bedeutung.

180  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

(3) Uber Agrippa hinaus fiihrt die systematische Uberlegung
zum Einheitsprinzip im Kategoriensystem der morphologischen
Symmetrie. Der als letztes Dimensionssystem der morphologischen
Symmetrie entdeckte Hyperraum ist es, der als Einheits- und Koha-
renzprinzip der morphologischen Symmetriesysteme anzusprechen
wire. Im Hyperraum stoflen wir auf die Gleichzeitigkeit der Struk-
turen, die diese trotz ihrer partiellen Inkongruenz unter einem ge-
meinsamen Gesichtspunkt vereint. Demgemdfs ist der einheitliche
Bezugspunkt in der Relativitdt der Bezugssysteme des morphologi-
schen Objekts in einem Simultanpunkt aller morphologischen Uber-
ginge gegeben. Im Hyperraum herrscht die Einheit der Gleichzeitig-
keit, die Einheit des Simultanpunktes. Geometrisch abbilden lafst sich
dieser Simultanpunkt als Mittelpunkt eines Kreises (oder eines sphé-
rischen Raumes), wie dies die erwidhnten, auf morphologischen Sym-
metrien basierenden Kosmogramme tatsichlich vor Augen fithren.

Auch wenn {iber diese drei Punkte die rationale Kohérenz des
Gesamtsystems des morphologischen Universums gesichert sein
diirfte, scheint ein irrationaler Rest im morphologischen Denken
der Magie zuriickzubleiben. Diesen Riickstand entdeckt zu haben,
vermeint insbesondere Eco mit seiner Theorie der hermetischen Se-
miose. Auf eine biindige Formel gebracht, besagt sie, im Denken ma-
gischen Typs werde, weil universale Symmetrien Uneindeutigkeiten
ergeben, die Interpretation eines Zeichens unendlich:

»Als Folge davon wird die Interpretation unendlich [...] Eine Pflanze wird
nicht nach ihren morphologischen [im heutigen Sinne des Wortes] und funk-
tionalen Merkmalen definiert, sondern aufgrund einer, und sei es nur partiel-
len, Ahnlichkeit mit einem anderen Element des Kosmos. Ahnelt sie entfernt
einem Teil des menschlichen Kérpers, so hat diese Pflanze Sinn, weil sie auf
den Korper verweist. Doch dieser Teil des Kérpers wiederum hat Sinn, weil er
auf ein Gestirn verweist, dieses hat Sinn, weil es auf eine Tonleiter verweist,
diese, weil sie auf eine Engelshierarchie verweist, und so weiter bis ins Un-
endliche.«%

Jedoch ist gegen Ecos Theorie, die Semiose im magischen Denken
schlage ins Irrationale um, einzuwenden, daf3 gerade Agrippas Zahl-
matrizen ein Konzept sind, die morphologischen Symmetrien nicht
in eine unendliche und divergente Reihe auslaufen zu lassen. Im
morphologischen Denken gibt es offene und geschlossene Analogien
— eine Unterscheidung, die bei der Beurteilung dieser Denkform un-

¢ U. Eco: Die Grenzen der Interpretation, Miinchen, Wien 1992, S. 65.

Analogiedenken A 181

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Manuel Bachmann

bedingt beachtet werden muf. Offene Analogien sind unendlich und
ergeben unkontrollierbare Assoziationsketten, wihrend geschlosse-
ne hinsichtlich ihrer Durchgangselemente nicht nur endlich, sondern
auf bestimmte Symmetriepunkte festgelegt sind. Magie als Wissen-
schaft gemafl Agrippas Zahlmatrizensystem lafst nur geschlossene
Analogien zu. Fiir solche ist die morphologische Symmetrie zwi-
schen den sieben Planeten und den sieben Metallen das beste Bei-
spiel; es ruft in Erinnerung, dafi die morphologischen Symmetrien
kein iiberabzahlbares Alles-mit-Allem-Netz ergeben. Vielmehr we-
ben sie ein bestimmtes Muster der Vernetzung, das in seiner eigen-
tiimlichen Struktur zu erkennen gerade die schwierige Aufgabe des
Magiers darstellt.

Fiir den Eindruck des Irrationalen, den vom Standpunkt eines
nicht-magischen Denkens Agrippas Symmetrieverkniipfungen hin-
terlassen, zeichnet nicht die Kategorie der morphologischen Sym-
metrie als solche verantwortlich. Schliefilich konnte gezeigt werden,
daf sie in ihrem genuinen Kategoriensystem wohldefiniert auftritt
und insofern zweifelsfrei eine rationale Ordnungsstruktur bezeich-
net. Indessen, Magie als Wissenschaft der Ahnlichkeiten in der Welt
— auch wenn sie eine unendliche Semiose verhindert — symmetrisiert
innerhalb ihrer morphologischen Raster die Phidnomene restlos. So
ist es der schrankenlose Gebrauch jener Kategorie, ihre unmoderierte
Zentralstellung innerhalb der magisch-morphologischen Weltsicht,
ihre Verabsolutierung, die sie irrational erscheinen l4ft. Die Ver-
absolutierung einer Kategorie mufs ndmlich jedes noch so rational
strukturierte Denken ins Irrationale verzerren, weil sie die kategoria-
len Gegenpole nicht mehr beriicksichtigt; diese wiren hier Struktu-
ren wie Symmetriebrechung und Inkommensurabilitdt. Im morpho-
logischen Universum der Magie scheinen solche Strukturen, obwohl
sie gerade die kategorialen Komplemente des morphologischen Sym-
metrieprinzips bilden, nicht mitgedacht zu werden.

7. Die Differenz fossiler und rezenter Kategoriensysteme

Auch wenn sich angesichts der Geometrisierbarkeit der morphologi-
schen Symmetrie ein Vergleich mit moderner Kosmologie aufdringt,
welche Krifte auf Raumfaltungen zurtickfiihrt, so sollte nach der ka-
tegorialen Explikation der morphologischen Symmetrie evident sein,

daf3 es sich hierbei um eine fossile Kategorie handelt, die uns im

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

gegenwirtigen Denken abhanden gekommen ist, die nicht ohne
betrachtlichen Aufwand gedanklich nachvollziehbar ist und deren
Tragweite viel weiter reicht als die Kategorie >Analogie« im uns ver-
trauten Verstandnis, ja die mit letzterer kaum hinreichend rationa-
lisierbar ist. Um zu verdeutlichen, daf3 hier in der Tat eine fossile
Kategorie vorliegt, sei auf die SME-Analogie zwischen dem Sonnen-
system und dem Rutherfordschen Atommodell zuriickgekommen.
Abgesehen von der pradikatenlogischen Reprasentation der beiden
heterogenen Bereiche beschreibt sie durchaus eine Entsprechung im
Sinne der morphologischen Symmetrie Agrippas, jedoch ist sie
gleichsam nur noch ein Torso jener alten, »magischen« Symmetrie,
ein duflerlicher Strukturvergleich auf der Basis eines tertium com-
parationis (der pradikatenlogischen Vergleichskriterien), ohne die in-
neren Relationen wie Sympathie und Reproduktivitit. Mit diesem
Befund ist die eingangs beigebrachte These belegt, das morphologi-
sche Denken lasse sich nur im Riickgang auf historisch altere Model-
le klaren. Zweifelsohne beruht die Typendifferenz des morphologi-
schen Denkens zu anderen Denkformen (wahrscheinlich nicht
ausschliefslich, aber jedenfalls auch) auf einer Kategoriendifferenz,
auf einer durch historische Kategoriendynamik bedingten Inkongru-
enz fossiler und rezenter Kategoriensysteme.

Analogiedenken A 183

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der
Analogie in der Renaissance

aufgezeigt an der Philosophie Charles de Bovelles’

Tamara Albertini

Dem Topos vom Menschen als kleiner Welt sind zahlreiche umfas-
sende Studien gewidmet. Um nur die wichtigsten zu nennen: Epo-
chentibergreifend — bis in das 20. Jahrhundert hinein — behandelt
dieses Thema G. P. Conger in Theories of Macrocosmos and Micro-
cosmos in the History of Philosophy.' Platonische und &ltere sowie
auflereuropdische Quellen zieht Anders Olerud in I'idée de macro-
cosmos et microcosmos dans le Timée de Platon bei. Von einigem
Interesse sind seine Ausfihrungen, wonach bei der Gegeniiberstel-
lung >Mensch — Welt« — in anthropologischer Hinsicht — zuallererst
die moglichen Analogieverbindungen zwischen Haupt und Him-
melskuppel eine wichtige Rolle spielen.? Auf die Spatantike, die bi-
blische Tradition und das Mittelalter geht Marie-Thérese D’Alverny
in ihrem umfangreichen Beitrag I'Homme comme symbole: le
microcosme ein.” Ausgesprochen anregend ist Rudolf Allers” den
Zeitraum von der Antike bis in die Renaissance* berticksichtigender
Aufsatz Microcosmus from Anaximander to Paracelsus, der die ver-
schiedenen Mikrokosmos-Modelle zu systematisieren sucht. Es wer-
den darin sechs Formen von >Mikrokosmismenc« identifiziert, die hier
folgendermafsen umschrieben seien®:

(1) Ein elementares Modell, das nicht viel mehr besagt, als dafs
der Mensch deswegen im kleinen die Welt enthilt, weil sein Korper

! G. P. Conger: Theories of Macrocosmos and Microcosmos in the History of Philoso-
phy, New York 1922.

2 A. Olerud: L'idée de macrocosmos et microcosmos dans le Timée de Platon, Uppsala
1951, S. 154 £f. Im weiteren Kontext miiflte hier die in der Renaissance stark erweiterte
Lehre von der Physiognomik beriicksichtigt werden.

® M.-T. D’Alverny: L'Homme comme symbole: le microcosme, in: Simboli e simbologia
nell’alto Medioevo, Spoleto 1976, Bd. 1, S. 123-195.

* TFiir die Renaissance vgl. ebenso den Sammelband I'Univers & la Renaissance: micro-
cosme et macrocosme. Colloque international, octobre 1968, Bruxelles, Paris 1970.

* R. Allers: Microcosmus from Anaximander to Paracelsus, in: Traditio, Bd. 2 (1944),
S. 319-407, bes. S. 319-331.

184  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

aus denselben Elementen besteht. Hier kdnnte als — erganzendes —
Beispiel der biblische Bericht angefiihrt werden: Der aus Erde ge-
schaffene Adam fafst in sich die substantielle Welt zusammen.® Wird
auch sein Erkenntnisvermogen beriicksichtigt, dann stellt der
Mensch dartiber hinaus die geistig-intelligible Welt dar.

(2) Ein strukturales Mikrokosmos-Modell, das sich darin
ausdriickt, dafl der Mensch die Welt in erster Linie geistig widerspie-
gelt. Hierbei kann entweder die Welt mit dem Menschen (wie in
Platons Timaios) oder im Gegenteil der Mensch mit der Welt vergli-
chen werden.

(3) Ein holistisches Modell, das dann vorliegt, wenn der Mensch
die grofle Welt nicht nur kraft seiner Leiblichkeit und Geistigkeit
reprasentiert, sondern mehr noch durch seine ordnende Tatigkeit.
So wie sich das Universum unentwegt organisiert, gestaltet dement-
sprechend auch der Mensch seinen Lebensraum. Gegenstand dieser
gestalterischen Bemithung kann deswegen die Gesellschaft im gan-
zen sein (>soziologischer« Mikrokosmismus) oder das eigene indivi-
duelle Leben (>dsthetischer« Mikrokosmismus).

(4) Ein symbolisches Modell, das besagt, dafs die kleine Welt die
grofle Welt nicht redupliziere. Diese gibt das — letztlich unergriind-
liche — Universum nur in Form von mutmafslichen Entsprechungen
und Bildern wieder.

(5) Eine weitere Form bildet das psychologische Modell, wonach
der Mensch die Welt erkennend darstelle. Je mehr und deutlicher er
diese erkennt, desto stirker nihert er sich ithr an, bis er in seinem
Geiste mit der Welt eins wird. In dieser Sicht gleicht sich die kleine
Welt der grofien Welt an.

(6) Schliefslich ein metaphorisches Modell, bei dem eine einzige
Gemeinsamkeit mit dem Kosmos bereits die Rede vom Menschen als
kleiner Welt legitimiert.

Wie Allers selbst feststellt, tauchen die von ithm erarbeiteten
Formen des Mikrokosmismus kaum in reiner Form auf. In der Regel
hat man es, wie gerade auch Renaissancequellen belegen, mit Misch-
formen zu tun.” In bezug auf den franzosischen Philosophen Charles
de Bovelles (1479-1567) kann vorwegnehmend gesagt werden, dafs
bei ihm nahezu alle Formen zutreffen: Der Mensch stellt die Welt
vornehmlich geistig dar (>strukturale Formd), er ist dem Universum

¢ Vgl. M.-T. D’Alverny: L'Homme comme symbole, a.a.O., S. 165 ff.
7 R. Allers: Microcosmus from Anaximander to Paracelsus, a.a.O., S. 331f.

Analogiedenken A 185

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tamara Albertini

dhnlich durch seinen Ordnung stiftenden Geist (>holistische Formc)
und er reflektiert die Welt mittels selbsterschaffener Bilder (>sym-
bolische Formy), die er einsetzt, um sich dem Universum moglichst
anzugleichen (>psychologische Formy).

Die hdufigste Form ist gewifs das metaphorische Mikrokosmos-
Modell (bei dem schon das Aufdecken einer einzigen Ahnlichkeit
zwischen Mensch und Welt geniigt, um die Teststellung dieses be-
sonderen Topos zu sichern) und in einem noch stirkeren Mafle das
symbolische Mikrokosmos-Modell, das mit einem reichen Schatz an
Bildern und Metaphern aufwarten kann, um den Gedanken der
grundsitzlichen Ubereinstimmung zwischen Mensch und Welt zu
stiitzen. Letztgenannte Form liegt tiberhaupt allen {brigen Mikro-
kosmos-Modellen (mit Ausnahme des elementaren Modells) zu-
grunde, da ja kaum eine Epoche daran geglaubt haben diirfte, dafs
die Menschheit in allem (korperlich und/oder geistig) exakt den Kos-
mos wiedergebe. Die Entdeckung gemeinsamer Ziige mit der Welt im
grofien ist als Ergebnis menschlicher Erkundungsarbeit zu erachten,
stehen doch jene Gemeinsamkeiten nicht von vornherein fest. Thr
Auffinden ist vielmehr abhéngig von den Fragen (kultureller, wissen-
schaftlicher, intellektueller oder religioser Art) einer bestimmten
Epoche oder Tradition. Es kdnnen so kosmologische Betrachtungen
dominant sein, medizinische und biologische Aspekte im Vorder-
grund stehen oder aber Erwidgungen theologisch-religioser Natur
den Ausschlag geben.

1. Versuch einer philosophischen Wiirdigung des
Mikrokosmos-Topos

Eine Trage, die sich einem bei der Sichtung des in der Forschungs-
literatur diskutierten — dufserst umfangreichen — Materials unwill-
kiirlich stellt, ist, wie man sich die Beliebtheit des Mikrokosmos-
Topos durch alle Epochen hindurch philosophisch erkliren mufs,
insbesondere in der Renaissance, wo der Topos zudem in unter-
schiedlichen Kontexten begegnet, namlich in philosophischen wie
auch in medizinischen, alchemistischen, magischen, theologischen
und literarischen Werken. Eine sowohl reflexions- als auch rahmen-
spezifische Begriindung fiir den Einsatz des Mikrokosmos-Topos
durch Renaissancedenker ist zweifellos im Begriff der Ahnlichkeit
zu finden. Dieser ist namlich nicht einfach als Instrument der Inven-

186  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

tarisierung von moglichen Ubereinstimmungen zwischen Mensch
und Welt von Interesse — obgleich dies durchaus mit eine Funktion
sein kann —, sondern vornehmlich als Bedingung der Erkennbarkeit
von Welt zu begreifen. Nichts anderes mochten die folgenden Be-
trachtungen darlegen. Die Rede vom Menschen als kleiner Welt
avanciert damit (auch wenn die Analogien, die sich aus der systema-
tischen Suche nach Ahnlichkeiten ergeben, im einzelnen falsch sein
mdgen)® zu einem epistemologischen Postulat. Dabei geht die in der
metaphorischen Wendung angelegte bildliche Qualitdt des Terminus
>Mikrokosmos< keineswegs verloren. Vielmehr ist es gerade diese
Qualitét, welche das Verhaltnis von kleiner zu grofler Welt vor dem
inneren Auge aufleuchten lafit. Dariiber hinaus hilft diese zu verste-
hen, dafs es sich beim Mikrokosmos-Topos — technisch besehen — um
einen Relationsbegriff handelt. Es ist namlich génzlich unmaglich,
den Topos der kleinen Welt aufrechtzuerhalten, ohne damit implizit
auf das Relatum, die eigentliche, grofie Welt hinzuweisen. Dies lafst
sich an unzihligen Darstellungen belegen, wie z.B. an der folgenden,
aus Robert Fludds Utriusque Cosmi Historia (Oppenheim 1617) ent-
nommenen Figur:

¢ T. Pelsener schreibt dazu: »/explication analogique est peut-&tre, de tous les postulats
implicites de la pensée scientifique, celui qui en constitue le ressort principal. C’est une
tendance profonde de I'esprit de rechercher les analogies, de les postuler et de solliciter
ces analogies en vue de 'explication scientifique. Presque toutes nos démarches intellec-
tuelles, presque tous nos raisonnements sont fondés sur des analogies, mais presque
toutes les analogies sont fausses. I'analogie, ce péril des sciences« (Un préjugé de la
pensée dite scientifique: microcosme et macrocosme, in: L'univers & la Renaissance,
a.a.0, S. 83-88, S. 85).

Analogiedenken A 187

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tamara Albertini

VIATORIS fcilicet ct MINORIS METAPYSICA , PHY SICA %
$ “F. . . -ATQVE TECHNICA
g e VENL ST O RTIA e i
" InduoVolumina fecundum COSMI differentiam diwisa.
' _AVTHORE ROBERTO FLUD alids d; Flustibus Amigero. |
g ﬂf:}chcﬁicimeﬂgfar:gronicgﬁ, 2
- . Tomus Primus
Misrocofii Historia fe duos trattatus dinifa .
A e y - f%mi}flmncgﬁm’
Primes 4e . tpﬁﬁ{,m;‘:;ﬁ?;m’ et
, A [P T
paange

'ngtum Secundus de ArizNassrz| Geomerrinm.
Simiain le:ga 4k Peefpedtivam.
m o muteiea fea Artem Pictoriam
o fbagpasciphas “hie A giem Milizarem .
omsamis il o Motus. Vg vam
OPPENHEMII. a‘?‘?“"’} ek
A An"’?g“?h’m'

188  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

Der Begriff des Mikrokosmos erhilt seinen Sinn aus seiner in-
neren Anlage: Ein Objekt A, der Mensch, kann als Objekt B, die
Welt, ausgegeben werden, weil zwischen den beiden Objekten ein
Ahnlichkeitsverhiltnis postuliert wurde. Der generelle intellektuelle
Reiz dieses Begriffs besteht zweifellos in dieser komplexen Anlage,
der es gelingt, in eins Bildlichkeit, Gedanke und gedankliche Struktur
zu vereinen. Nur so a3t sich die immer noch anhaltende Faszination
fiir diese Mensch und Welt verkniipfende Analogie erklaren. Der
spezifisch philosophische Gehalt ist darin zu finden, daf§ der Mikro-
kosmos-Topos, der weit mehr als ein Bild, eine Metapher oder ein
(wie sehr auch immer ansprechendes) stilistisches Mittel ist, als
Denkfigur begriffen werden mufs. Die Rede vom Menschen als klei-
ner Welt kann beanspruchen, Titel einer Erkenntnissubjekt und -ob-
jekt gleichermaflen darstellenden Philosophie zu sein. Dies sei an
zwei Renaissancetexten verschiedener Provenienz demonstriert, an
den Liebesdialogen des spanischen Juden Leon Ebreo (Jehuda Abar-
banel) und an dem Weisenbuch des Franzosen Charles de Bovelles.

Dafs das im Mikrokosmos-Topos angelegte erkenntnistheoreti-
sche Postulat durchaus auch in literarischen Texten begegnen kann,
zeigen in der Tat Leon Ebreos Dialoghi d’amore (1535). Dieses an
Ahnlichkeitsbeziehungen besonders reiche Buch veranschaulicht auf
eindriickliche Weise die in der Renaissance beliebte Suche nach Ent-
sprechungen und Ahnlichkeiten im Kontext des Mikrokosmos-Mo-
tivs (das Ebreo wohlweislich auf beide Geschlechter angewandt wis-
sen will).” Es sei dies am Beispiel der Planeten Sonne, Mond, Saturn,
Jupiter, Mars, Venus und Merkur demonstriert, welche in der Mikro-
kosmos-Literatur oft als Leitfaden der Anndherung zwischen kleiner
und grofser Welt eingesetzt werden. In den Dialoghi d’amore ent-
sprechen diese Planeten folgenden menschlichen Organen: die Sonne
dem Herzen, der Mond dem Gehirn, Saturn der Milz, Jupiter der
Leber, Mars den Nieren, Venus den Hoden und Merkur dem méann-

° L. Ebreo: Dialoghi d’amore, hrsg. von S. Caramella, Bari 1929, Bd. 2, S. 85: »Cosi ¢ la
veritd: che l'uomo @ immagine di tutto l'universo: e per questo li greci il chiamano
microcosmos, che vuol dire piccol mondo. Niente di manco 'uomo, e cosi ogni altro
animale perfetto, contiene in sé maschio e femina, perche la sua spezie si salva in amen-
due e non in un solo di loro. E percid non solamente ne la lingua ebrea, antichissima
madre e origine di tutte le lingue, Adam, che vuol dire uomo, significa maschio e femina,
e nel suo proprio significato contiene ambidue insieme.« Der dritte Dialog ist in einer
deutschen Ubersetzung erhaltlich: Des Leone Hebreo (Jehuda Abarbanel) Dialoge iiber
die Liebe, aus dem Italienischen {ibertragen von J. Schwerin-Abarbanell, Berlin 1888.

Analogiedenken A 189

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tamara Albertini

lichen Glied. Die Hinsicht, welche hier die Ahnlichkeit sichert, ist die
Zeugung: So wie die Himmelskorper durch ihre Bewegung und ihr
Bestrahlen auf die Fruchtbarkeit der Erde Einflufl nehmen, wirken
die genannten Organe auf die menschliche Fortpflanzung hin, indem
sie sich alle auf verschiedene Weise an der Erzeugung des Samens
beteiligen. Werden dieselben Himmelskérper hingegen — wie der
Texthintergrund leicht rekonstruiert werden kann — als Offnungen
am Himmelsantlitz betrachtet, dann konnen sie auch mit dem
menschlichen Gesicht in Verbindung gebracht werden: Sonne und
rechtes Auge, Mond und linkes Auge, Saturn und rechtes Ohr, Jupi-
ter und linkes Ohr, Mars/Venus und Nase und schlie8lich Merkur

und Mund/Zunge.*

Analogie hinsichtlich Analogie hinsichtlich

der »Zeugung« des »Offnungseins«

Planeten  »Zeugungsorgane« Planeten  »Gesichtséffnungen«
Sonne Herz Sonne rechtes Auge

Mond Gehirn Mond linkes Auge

Saturn Milz Saturn rechtes Ohr

Mars Nieren Mars (rechte) Nasensffnung
Venus Hoden Venus (linke) Nasensffnung
Merkur  minnl. Glied Merkur ~ Mund/Zunge

Bisher wurde eine erste Analogie zwischen der Reihe der Planeten
und der Reihe der Organe und eine zweite zwischen Planeten und
den am Gesicht befindlichen Sinnesorganen festgestellt. Schlief3lich
werden in Ebreos Text beide Analogien durch ein drittes Verhaltnis
aneinander gekniipft, das Organe und Offnungen im Gesicht in Be-
ziehung zueinander bringt. Diese Abart der doppelten Analogie ge-
lingt, indem noch einmal die Hinsicht der Zeugung ins Feld gefiihrt
wird. Nachdem die Verbindungen [Sonne-Herz] und [Sonne-rechtes
Auge] zustande kamen, kénnen konsequenterweise — unter Auslas-
sung des gemeinsamen Elementes >Sonne« — iiber dieselbe Analogie,
welche Sonne und Herz verband, auch Herz und rechtes Auge zur
Entsprechung gebracht werden. Die Gesichtséffnungen sind dann

v Aa0,S. 821

190  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

vom sehenden Auge bis zum durch Zungenbewegung sprechenden
Munde an der »Zeugung« von Erkenntnis beteiligt.™

Analogie hinsichtlich der Zeugung

»Zeugungsorgane« »Gesichtséffnungen«
Herz (rechtes) Auge

Gehirn (linkes) Auge

Milz (rechtes) Ohr

Leber (linkes) Ohr

Nieren (rechte) Nasendffnung
Hoden (linke) Nasenoffnung
mannl. Glied Mund/Zunge

Die beiden Welten, Mensch und Kosmos, sind hier so sehr mitein-
ander verflochten, dafy die dem Mikrokosmos-Thema untergeord-
nete Rede von der »Zeugung« notwendig beide Bereiche anspricht.
Das eigentlich der menschlichen Sphére entstammende Bild der Zeu-
gung wird so eingeftihrt, daff es am Ende der von Ebreo entwickelten
Analogien von kosmischer Dimension erscheint.

Nach Ahnlichkeiten sucht auch Charles de Bovelles, der an einer
Stelle seines Liber de sapiente (1510) sogar den gleichen Leitfaden
wie Ebreo benutzt. Er stellt allerdings seine eigenen Entsprechungen
zwischen Mensch und Himmel auf und sucht dartiber hinaus nach
einer ausgewogenen Ordnung der von ihm aufgefundenen Bezie-
hungen. Seine in diesem Kontext zusammengestellte Figura simili-
tudinis planetarum et humanarum cognitionum leistet folgende An-
ndherung: Saturn und Imagination, Jupiter und Gehér, Mars und
Gesicht, Venus und Geruchssinn, Merkur und Geschmackssinn sowie
Mond und Tastsinn.*

Wie die Figura similitudinis (vgl. S. 192) nahelegt, nimmt Bo-
velles die ungerade Zahl der Himmelskorper und Erkenntnisvermd-

1 Tn expliziterer Sprache: »La verga & proporzionata a la lingua, in modo di posizione e
in figura e in stendimento e recoglimento; ed @ posta in mezzo di tutti, e in opera che, s{
come movendosi la verga genera generazione corporale, la lingua la genera spirituale
con la locuzione disciplinale, e fa figlioli spirituali come la verga corporali« (a.a.O,
S. 84).

2 Liber de sapiente, cap. X], in der kritischen Ausgabe von R. Klibansky, in: E. Cassirer:
Individuwm und Kosmos in der Philosophie der Renaissance, 1927, reprogr. Nachdr.
7. Aufl. Darmstadt (Wissenschaftliche Buchgesellschaft) 1994, S. 326-328.

Analogiedenken A 191

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tamara Albertini

Figura similitudinis
planetarum et
humanarum cogni-
tionum

(Liber de sapiente,
cap. X1, S. 328)

Analogia,

Figura timilicudinis planetarum & humanarumeognitionum,

| Saturnus | Jupiter ) Mars_| Sol | Venus | Mercur® ] Luna
TTmaginatio | Auditus | Vilus | Rauo | Olfadus] Guflus | Tadus
Tres{uperiores Media | Tresinferiores [
iberales honeft Neutra | liliberalesferuiles
| Animo feruientcs ,.Ho:.u i Oo%oEuBE».:R»
” Altapetentes | Medi. te,| Inferiora petentes
icium plus Virtus | Vicium minus . ]

@ Heluntigiruricptem facesiquibusiminor mundus fplendet mziong mundo et fibiips

fiaftac. O mniaamaiore intpfumifdem valuis et aditibus traducuntur, His feptem o-
ftiis:totus mator defluit/labiturgs fn minorem . fitgg minor omniformis acmaiori mundo
equalis. Iniis denigp fira efthominisromuis virtus et nu?o:n..m i fingulorum fuf oculosii
_re@am proportioné feruabit/ indemutato naturali eorum ordine. € Nam quandiu princis
patum obtinuerit ratiochomo et ferenttate er traquillitate annni potietur.fenfuumilleces
bras; carnifgs pelliculatidesetfugiet.nittdifimo rationis({ vt proprij fui naturalifgs folis ) mi
cante tn tenebris fplendore:ab extremisdirigerur in medium. plus minufys vitabit : eritgy
fuus et fui composrac feipfo wugiter perfruetur: Elt enim ratio velut fagatitfima humani tos
tius corpufculi ac domiciltj materfamilias.{enis fenfunm fulta ancillulis:quibus fapienter

imperitat.nil

incaffum et fine caufa perficiens:cunda preuidens :profequeésque veilias pul

chraet honefta:que turpia fedaq; deuitans. cui quoad permittétur habeneiquoad hois ars
bitra et céforia fuerit: ci&ain eotite difponcttolletqs tandé edi e terris ad fidera. 4T Sicut
enim folis in maiore mundo prefentiadilcutittenebras/nubes difipat s iminentefqtépe
fiatesretundit:ita et ratione inminore mundo cun&a Bomnqﬁ:omvn:::»cn abeomoxere
torum tenebre perturbationum nebulecaliginefqgrecedunt: perditorum defiderforum im

pe

cus fernantur, Abfente autem ratione:continuo E!@Enm&» omnifgs virtus hominem
deferunt, atra nox illum nubefq fubeunt. Senfuum meretricule: illius decorem obliguri

unthominem denigs totum tenebris offu{um lancinaats Ianiant interimunt,

Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg)

192 ALBER PHILOSOPHIE

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

gen zum Anlaf3, eine Mitte zwischen den drei hsheren Vermdgen:
Imagination, Gesicht und Gehor und den drei niedriegeren Verma-
gen: Geschmackssinn, Geruchssinn und Tastsinn zu stiften, welche er
als »zwillingshafte Sinnestriaden« begreift. Im Zentrum steht die
Vernunft: Sie hilt die Mitte zwischen den beiden Triaden. Weder
ziehen sie die Hohen (erste Triade) und Tiefen (zweite Triade) an,
noch kann sie durch tbertriebene oder unzureichende Betétigung
fehlgehen. Sie ist sich immer gleich und vermag daher ausgleichend
und einend zu wirken.”® Die Ahnlichkeit mit den Himmelskorpern ist
hier zum einen durch die gleiche Zahl der Gesamtglieder sowie die
Mittestellung der Vernunft gegeben, die sonnengleich alle Sinne
iiberstrahlt, zum anderen durch das Bild des Strahlens selbst. So wie
die Planeten am Himmelszelt glinzen, leuchten auch die Sinnesorga-
ne am menschlichen Leib. Durch das Licht der Vernunft am Strahlen
erhalten, d.h. mit Wahrnehmungsvermégen ausgestattet, sind diese
zugleich auch die Offnungen, durch welche die grofie Welt Eingang
in die kleine Welt findet und auf diese Weise den menschlichen Er-
kenntnisprozefs in Gang bringt™ (einen Prozef3, an dessen Ende idea-
liter der — den Menschen physisch tragende — Makrokosmos selbst
durch den Mikrokosmos auf geistige Weise erfafit wird).”® Im Ver-
gleich mit Leon Ebreo fillt auf, dafs sich der Philosoph Bovelles nicht

¥ »Hanc ergo geminam sensuum tryadem: alteram summa et alta petentem, alteram

vero in ima tendentem, media semperque uniformis Ratio imperti et eodem semper
modo se habente monade vincit, scirpat figitque quam potest in medio; utramque tem-
perat, ne hac nimium effecta sublimi divellatur scindaturque Hominis substantia; cuius
unitati, integritati et paci insectilis Ratio maximopere, consulit ac providet« (a.a.O., cap.
X1, S. 327).

* »Si enim minor mundus est Homo, tot utique luminibus ac lichnis Hominem regi
atque illustrari oportet, quotquot lampadibus maiorem mundum cernimus esse chorus-
cum atque illustrem. Septem vero lampades accendit Natura in maiore mundo, quarum
ductibus eundem mundum gubernari regique voluit [...]« (a.a.O., cap. XI, S. 326); »He
sunt igitur septem faces, quibus minor mundus splendet maiorique mundo et sibiipsi
astat. Omnia a maiore in ipsum iisdem valvis et aditibus traducuntur. His septem ostiis
totus maior defluit labiturque in minorem fitque minor omniformis ac maiori mundo
equalis. In iis denique sita est Hominis omnis Virtus et Sapientia, si singulorum sui
oculorum rectam proportionem servabit indemutato naturali eorum ordine« (a.a.O.,
S.328).

15 Bovelles begreift den Makrokosmos als alle Substanzen und den Mikrokosmos als
alle Welterkenntnis umfassende »Behilter« auf. Vgl. T. Albertini: Ein Naturbegriff der
Renaissance. Charles de Bovelles: Natur und Vernunft als Aufen- und Innenraum der
Erkenntnis, in: K. Gloy (Hrsg.): Natur- und Technikbegriffe. Historische und syste-
matische Aspekte: von der Antike bis zur &kologischen Krise, von der Physik bis zur
Asthetik, Bonn 1996, S. 42-59.

Analogiedenken A 193

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tamara Albertini

damit begniigt, blofs Analogien aufzuzeigen, sondern daf§ er im Ge-
flecht der Ahnlichkeiten auch die Vernunft namhaft macht, die diese
Ahnlichkeiten aus einer Zentralposition heraus auffindet und um
sich herum ordnet.

Ehe niher darauf eingegangen wird, wie der Mikrokosmos-To-
pos bei Bovelles systematisch zur Denkfigur geformt wird, sei Michel
Foucaults — auf einer eher geringen Kenntnis von Renaissancetexten
beruhende — Deutung des Ahnlichkeitsgedankens besprochen.

2. Michel Foucaults Entdeckung der Ahnlichkeitsepisteme des
16. Jahrhunderts im Lichte der Renaissanceforschung

Ahnlichkeit (und Undhnlichkeit), Verwandtschaft, Angleichung und
Anndherung sind nicht nur bei Leon Ebreo und Charles de Bovelles
haufig wiederkehrende Termini. Nicht von ungefdhr bestimmt Mi-
chel Foucault in seiner (mit dem franzésischen 16. Jahrhundert an-
hebenden) Untersuchung Les mots et les choses (1966) eine Anrei-
hung dhnlich gelagerter Begriffe zum Ausgang seiner Analyse des
Ahnlichkeitskonzepts.’ Aus Pierre Grégoires Syntaxeon artis mira-
bilis (1610) entnimmt er die folgende Aufzédhlung: Amicitia, Aequa-
litas (contractus, consensus, matrimonium, societas, pax et similia),
Consonantia, Concertus, Continuum, Paritas, Proportio, Similitudo,
Conjunctio, Copula¥, um, auf diese breitere Begriffsbasis gestiitzt,
geltend zu machen, daf§ man in bezug auf die Renaissance von einer
»Episteme der Ahnlichkeit« ausgehen miisse im Sinne einer geistes-
geschichtlichen Kategorie, welche die grundlegende Wissensform
dieser Epoche erschliefit. Der moderne franzssische Philosoph trifft
mit dieser Charakterisierung zweifellos auf eine fiir viele Renais-
sanceentwiirfe konzeptionelle Hauptader. Besonders anregend ist es,
wenn Foucault des weiteren in Zusammenhang mit der in der Re-
naissance weitverbreiteten Lehre von der signatura rerum?® festhalt:

»Forme signante et forme signée sont des ressemblances, mais d'a c6té. Et
c’est en cela sans doute que la ressemblance dans le savoir du XVI® sigcle est
ce qu’il y a de plus universel; a la fois ce qu'il y a de plus visible, mais qu’on

1 M. Foucault: Les mots et les choses, 2. Aufl. Paris 1990, S. 55 ff.

v P. Grégoire: Syntaxeon artis mirabilis, Kéln 1610, S. 28.

% Siehe M. L. Bianchi: Signatura rerum. Segni, magia e conoscenza da Paracelso a
Leibniz, Rom 1987.

194 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

doit cependant chercher & découvrir, car c’est le plus caché; ce qui détermine la
forme de la connaissance (car on ne connait qu’en suivant les chemins de la
similitude), et ce qui lui garantit la richesse de son contenu (car, dés qu’on
souléve les signes et qu’on regarde ce qu'ils indiquent, on laisse venir au jour
et étinceler dans sa propre lumiére la Ressemblance elle-méme). <

Bereits die wenigen bislang angeftihrten Beispiele erlauben es, Fou-
cault darin zuzustimmen, dafl sich in Renaissancetexten die Erkennt-
nis ihren Weg durch den Makrokosmos in der Tat mittels Ahnlich-
keiten bahnt. Im Talle der Figura similitudinis zeigte sich, daf3 die
Annaherung zwischen Planeten und Wahrnehmungsvermdgen dank
dreier Hinsichten gelingt, dank der Zahl, dem Mittegedanken sowie
dem Strahlen, das auf die Sinnesorgane eine tibertragene Anwen-
dung findet. Die Ahnlichkeit ist deshalb verborgen, weil die Briicken
zwischen den durch den Mikrokosmos-Topos zusammengefiihrten,
ansonsten aber denkbar undhnlichen Himmelskdrpern und Wahr-
nehmungsvermogen erst geschatfen werden miissen. Sie ist zugleich
auch sichtbar, weil ohne sie das ganze Konzept von innen her zusam-
menbrechen wiirde: Es gibe keinen Mikrokosmos-Topos ohne den
Ahnlichkeitsgedanken als seine Bedingung; entfallen die Hinsichten,
unter denen Mensch und Welt gleichgesetzt werden konnen, ist jeder
Versuch einer Annaherung gegenstandslos. Um Foucaults Terminus
aufzunehmen, die Rede vom Menschen als kleinem Kosmos kann als
der »leuchtendste« Ausdruck eines auf der Ahnlichkeitsepisteme
griindenden Weltbildes bezeichnet werden.

Michel Toucault verkiirzt allerdings seine Analyse der grund-
legenden Wissensform(en) des 16. Jahrhunderts, indem er sich einzig
fiir sprachlich operierende Angleichungen und Verdhnlichungen in-
teressiert. Selbst eindeutig auf Bildlichkeit hin angelegte Lehren wie
jene von den Signaturen der Dinge deutet er so, als wiirden sie nicht
bildlich, sondern sprachéhnlich verfahren. Im Rahmen seiner Aus-
einandersetzung mit Foucaults Renaissancebild dufert Stephan Otto
in Das Wissen des Ahnlichen kritisch: »Die Erkundung des optischen
Horizonts der Episteme der Renaissance wird verengt zu einer blo-
$en Aussageanalyse, das »Sprechen< des 16. Jahrhunderts wird von
seinem »>Sehen« abgeldst.«*® Wohl macht der moderne franzgsische
Philosoph darauf aufmerksam, dafs sich im 17. Jahrhundert die Kul-

¥ M. Foucault: Les mots et les choses, a.a.O., S. 71 (Hervorhebung von Verf.).
2 S Otto: Das Wissen des Ahnlichen. Michel Foucault und die Renaissance, Frankfurt
a.M., Bern, New York, Paris 1992, S. 53.

Analogiedenken A 195

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Tamara Albertini

tur dahingehend neu organisiere, dafs Gesehenes und Gelesenes,
Sichtbares und Aussagbares, eigene Wege gehen: »Les choses et les
mots vont se séparer. Lceil sera destiné a voir, et a voir seulement;
'oreille a seulement entendre.«* Die in der Renaissance noch beste-
hende Verbindung von Sehen und Sprechen wird von TFoucault
durchaus richtig erkannt, sein Mifiverstindnis besteht jedoch darin
zu meinen, dafs das Lesen des Auges analog zum Entziffern sprach-
licher Einheiten verfahre. Annaherungen und Angleichungen spielen
sich in Renaissancetexten nicht nur zwischen Bezeichnendem und
Bezeichnetem ab, sondern arbeiten auch mit den durch die Sprache
evozierten Bildern. Diese Bilder verlangen nach einer eigenen Lesart.
Foucaults Reduzierung seines Untersuchungsfeldes erstaunt um so
mehr, als er sich beispielsweise durchaus mit dem Mikro-Makrokos-
mos-Topos befafit??, einem an Bildern — mégen sie ausdriicklich be-
schrieben oder suggeriert werden — iiberaus reichen Topos. (Die Rede
vom Menschen als kleiner Welt ist selbst ein Bild!) Abgesehen da-
von, kann sich die Ahnlichkeit je nach Autor und Kontext auch zwi-
schen Konzepten und geometrischen Tiguren, geometrischen und
arithmetischen Einheiten sowie Zahlen und Buchstaben erstrecken.
Charles de Bovelles entwirft beispielsweise in seinen Theologicae
conclusiones (1515) ein Schema allein zum Aufweis der Entspre-
chungen zwischen Geometrie und Arithmetik und macht damit deut-
lich, daf8 fiir ihn Analogien und Ahnlichkeiten nicht nur genannt,
sondern eben auch visualisiert werden miissen, wozu u.a. gehort,
dafs alle angesprochenen Aspekte eines Sachverhaltes in eine einzige,
eben diesen Sachverhalt veranschaulichende Tigur vereint werden
(siehe die unterste Graphik auf S. 212 am Ende des vorliegenden Bei-
trages).”

Ein weiterer Punkt, mit dem sich Otto auseinandersetzt, ist Fou-
caults Bestehen auf der Anonymitdt von Diskursformationen.?* In

2 M. Foucault: Les mots et les choses, a.a.0O., S. 91.

2 A.a.0,S. 73ff.

B Theologicarum Conclusionum Caroli Bovilli Samarobrini Libri decem, Paris: ]. Badi-
us, 1515, T, 24, ¥ 6v. Bei dieser Graphik sowie bei einigen weiteren Figuren wurde es
vorgezogen, sie im urspriinglichen Buchkontext zu zeigen. Damit wird ersichtlich, wie
sehr Bovelles” Figuren — in dem von dem flimischen Humanisten Josse Bade (1461/62—
1535) besorgten Druck — Teil des Textes sind. Daher der gelegentliche Hinweis im fol-
genden auf die Kopien zweier Seiten aus den Theologicae conclusiones, die dem vorlie-
genden Beitrag angehiingt sind.

% Vgl. S. Otto: Das Wissen des Aknlichen, a.a.0., S. 62 {f.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

bezug auf das von diesem untersuchte 16. Jahrhundert bedeutet dies,
daf Ahnlichkeiten und Entsprechungen sich selbst iiberlassen sind —
in Les mots et les choses heifit es, dafs sich diese in einer endlosen
Bewegung gegenseitig schneckenformig aufwickeln. In dieser
Deutung bedarf es keines Ahnlichkeitsbeziehungen entdeckenden
und erforschenden Subjekts.* Ohne es zu merken, fithrt sich hier
der franzosische Philosoph selbst ad absurdum, schreibt er doch, dafs
die Ahnlichkeit zugleich das Verborgenste und Sichtbarste sei. Die
Frage, die sich dabei stellt, ist ndmlich, fiir wen jene entweder ver-
steckt oder offenbar ist. Der sich ebenfalls kritisch mit Foucault be-
fassende Renaissance-Forscher Jean-Claude Margolin zeigt in seiner
1967 erschienenen Rezension Tribut d’un antihumaniste aux études
d’humanisme et Renaissance Verstandnis fiir das in Les mots et les
choses beschriebene Grundanliegen, das darin besteht, nach der Vor-
geschichte, der Genese oder gar nach den Bedingungen der Moglich-
keit von Geisteswissenschaften (sciences humaines) zu forschen.

»[...] il est intéressant de reconnaitre dans un langage sans sujet, dans une
prose inhumaine, dans une sémantique aussi fluide que floue, le champ d'une
épistéme sans épistémologue, les matériaux sans dge d'une archéologie non
stratifiée.«

Allerdings gehe dies nicht ohne ein

»aplatissement du paysage historique ou une deshumanisation des personna-
lités qui appartiennent a une époque que l'auteur n’a pas cru devoir valoriser
sociologiquement ou philosophiquement.«”

Zu Toucaults Verteidigung kann angefiihrt werden, dafs es fiir den
Deuter von Renaissancetexten zuerst in der Tat so scheinen will, als
ob jede Ahnlichkeitsbezichung auf eine andere Ahnlichkeitsbezie-
hung hinweist, welche wiederum auf eine Ahnlichkeitsbeziehung
deutet, ohne dafy diese Bewegung jemals zu einem Ende kommt.
Das Beziehungsnetz, das Mikro- und Makrokosmos umflicht, ist sei-
ner Struktur nach notwendig unbegrenzt — von jedem Knotenpunkt
ist es moglich, eine neue, bis dahin unerkannte gemeinsame Hinsicht
zu erblicken —, nichtsdestoweniger kommen alle Ahnlichkeiten an
einem Ort zusammen, namlich im menschlichen Geist als dem Aus-

% Vgl. M. Foucault: Les mots et les choses, , a.a.O., S. 75.

% Vgl. S. Otto: Das Wissen des Aknlichen, a.a.0., S. 621f.

7 1.-C. Margolin: Tribut d’un antihwmaniste aux études d'humanisme et Renaissance,
in: Bibliothéque d’humanisme et Renaissance, Bd. 24 (1967), S. 701-711, S. 702.

Analogiedenken A 197

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Tamara Albertini

gangspunkt der Erkenntnis von Ahnlichkeit. Charles de Bovelles z. B.
hélt eindeutig fest, dafs der Mensch alles zugleich sei, »der Zusam-
menlauf, die verstandesmiflige Uberbriickung und das Zusammen-
kommen aller Dinge«®. Wihrend in der Welt die Dinge (substan-
tiell) wahr sind, sind sie im Menschen (in Gestalt von Begriffen und
Bildern) dhnlich. In bezug auf Welt und Mensch hilt Bovelles daher
fest: »Ille veritas, hic similitudo.«* Anders ausgedriickt, ohne die
Welt keine Wahrheit, ohne den sich der Welt zuwendenden Men-
schen keine Ahnlichkeit. Die » Ahnlichkeit«, die, wie es am Ende des
oben zitierten Passus aus Les mots et les choses hiel3, »in ihrem ei-
genen Licht erstrahlt«, ist der Mensch selbst.®

Es wird von Foucault {ibersehen, daf§ viele (wenn nicht die mei-
sten) Renaissanceentwiirfe gerade subjektzentriert sind. Nicht nur
die Vernunft halt (wie in der Figura similitudinis dargelegt) eine
Mittestellung ein, sondern der ganze Mensch wird von Metaphysi-
kern wie Marsilio Ficino, Pico della Mirandola und Charles de Bovel-
les als eine Mitte, genauer: als eine die Welt deutende und darstellen-
de Mitte konzipiert.®» Diese Mittestellung offenbart sich, wie im
tibrigen Margolin in seiner Kritik an dem franzdsischen Philosophen
zu Recht hervorhebt, auch in der (in Les mots et les choses nicht
minder aufSer acht gelassenen) Renaissance-Dichtung.®

% Liber de sapiente, a.a.Q., cap. XXIV, S. 351: »omnium concurrentia, rationale chasma
et congregatio«. Zur ungewdhnlichen Bedeutung von >chasmac an dieser Stelle siehe
T. Albertini: Der Mensch als metamorphische Weltmitte. Reflexionen zu einer Denk-
figur der Renaissance, in: P. R. Blum, Ch. Lohr und C. Blackwell (Hrsg.): Sapientiam
amemus. Humanismus und Aristotelismus in der Renaissance, Festschrift zum 60. Ge-
burtstag von E. Kefller, Miinchen 1998, S. 89-108, S. 100 Anm. 37.

¥ A.a.0, cap. XIX, S. 343.

® Von einem »subjektlosen« Spiel der Ahnlichkeiten 148t sich hingegen in bezug auf
den natiirlichen Bereich sprechen. Den »Sympathie«-Gedanken aufgreifend schreibt
Foucault: »La nul chemin n’est déterminé & I'avance, nulle distance n’est supposée, nul
enchalnement prescrit. La sympathie joue a I'état libre dans les profondeurs du monde.
Elle parcourt en un instant les espaces les plus vastes: de la plandte a 'homme qu’elle
régit, la sympathie tombe de loin comme la foudre; elle peut naitre au contraire d'un
seul contact [...]« (Les mots et les choses, a.a. 0., S. 63).

% Vgl. T. Albertini: Der Mensch als metamorphische Weltmitte, a.a. O.

® Vgl. 1.-C. Margolin: Tribut d'un antihumaniste aux études d’humanisme et Renais-
sance, a.a.0., S. 709.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance
3. Charles de Bovelles als Theoretiker der Ahnlichkeit

Die eben dargelegte Kritik verschmilert keineswegs das Verdienst,
das Foucault zukommt als jenem Philosophen, der die Ahnlichkeits-
episteme der Renaissance weit {iber die Grenzen des spezialisierten
Forschungsgebietes hinweg hat thematisch werden lassen. An Char-
les de Bovelles” Werk la3t sich nun ganz besonders eindriicklich die
Bedeutung dieser Episteme aufzeigen. Nicht nur dafs Bovelles die
Ahnlichkeit zum Grundmuster seines Denkens erwihlt hat, sondern
er erweist sich dariiber hinaus auch als ihr Theoretiker.

In einem Brief vom 8. Oktober 1511 an Guillaume Budé, in dem
er ein lingeres Gesprich zusammenfafst, das er mit dem Pariser Hu-
manisten iiber mathematisch-theologische Themen gefiihrt hat, er-
wihnt er erstmals zwei bedeutsame, zum Feld der Ahnlichkeit geho-
rende Begriffe, namlich analogia und assurrectio.® Wie wichtig diese
Begriffe fiir Bovelles sind, mag daraus ersehen werden, daf§ er vier
Jahre spéter diese beiden Termini noch einmal in den Theologicae
conclusiones aufnimmt und weiter ausbaut. Pierre Quillet, der sich
als erster in der Forschungsliteratur mit dieser Fragestellung befafst
hat, schreibt zur assurrectio.

»Le sens initial est se lever, se dresser (ad-surgere); le mot n’est pas trés
fréquent dans la Vulgate (on trouve dans le livre de Job, XXIX, 8: >Et senes
assurgentes stabant<); a la fin du Moyen Age, il a pris un sens technique en
mathématiques: assurgere un nombre, c’est l’élever a une puissance
supérieure, par exemple, le porter au carré.«*

Quillet benennt damit in der Tat die beiden Bereiche, in denen
Bovelles den Ausdruck einsetzt, den theologischen sowie den mathe-
matischen. Beide Konnotationen kommen deutlicher noch zum Vor-
schein, wenn die »Assurrektion« mit der »Transsumption« (trans-
sumptio) des Nikolaus von Kues in Verbindung gebracht wird.
Damit soll jedoch nicht behauptet werden, daf8 der — mit dem kusa-

% Vgl. Philosophicae et aliguot historicae Epistolae, in: In hoc opere contenta: Com-
mentarius in primordiale evangelium divi loannis, Vita Remundi eremite, Philosophi-
cae et aliquot historicae Epistolae, Paris: 1. Parvus 1511; Paris: J. Badius 1514 (repr
Frankfurt a. M. 1984), f£** 47v-50v.

* P. Quillet: L'ontologie scalaire de Bovelles, in: Charles de Bovelles en son cinquieéme
centenaire 1479-1979 (Actes du Colloque International de Noyon, septembre 1979),
Paris 1982, S. 171-179, S. 173 1. Siehe desgleichen die Ausziige eines von ihm in Loches
gehaltenen Vortrages in: Cahiers de I'Institut collégial européen (1976).

Analogiedenken A 199

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Tamara Albertini

nischen Werk vertraute — Bovelles sein Konzept der Assurrektion
direkt danach gestaltet hitte. Wie die folgenden Erlduterungen dar-
legen, emanzipiert sich der franzgsische Philosoph, dhnlich wie z.B.
bei der Lehre von der Koinzidenz der Gegensitze®, von seiner mog-
lichen kusanischen Vorlage (den Terminus scheint er Josse Clichtove
zu verdanken).%

Nikolaus von Kues gebraucht den Begriff der Transsumption in
De docta ignorantia, um die Ubertragung der Eigenschaften von un-
endlichen mathematischen Gebilden auf das Unendliche schlechthin
zu beschreiben. Nachdem zuerst die Eigentiimlichkeiten endlicher
Figuren festgestellt werden, sollen diese auf unendliche projiziert
werden: die Rundheit des endlichen Kreises etwa auf den unend-
lichen Kreis, die Winkel des endlichen Dreiecks auf das unendliche
Dreieck usw.,, wobei die unendliche mathematische Figur stets die
unendliche Linie ist.*” »Danach miissen wir an dritter Stelle«,
schreibt der Kusaner,

»tiefer als bisher, die Wesensbestimmungen der unendlichen Gebilde auf das
schlechthin Unendliche, das von jedem Gebilde véllig losgeldst ist, anwenden
(transsumere). Dann wird unsere Unwissenheit auf unbegreifliche Weise
dariiber belehrt werden, wie wir, die wir uns mit jenem Ritsel mithen, iiber
das Hochste denken sollen.«*

Nikolaus von Kues gelingt mit dieser Ubertragung die Herstellung

% Siehe T. Albertini: Die geometrische Darstellung der vollkommenen Erkenntnis in
der Philosophie von Charles de Bovelles, in: T. Albertini (Hrsg.): Verum et Factum.
Beitriige zur Geistesgeschichte und Philosophie der Renaissance, Bern, Frankfurt a. M.,
Paris, New York 1993, S. 421-436, bes. S. 428.

% 1.-C.Margolin: Bovelles et sa correspondance, in: Charles de Bovelles en son cinquie-
me centenaire 1479-1979, a.a.O., S.59-91, bes. S.74. Den Begriff stranssumptio«
scheint Bovelles nicht als terminus technicus zu gebrauchen (siche z.B. das erste Zitat
in Anm. 60).

7 Das bekannteste kusanische Beispiel besteht in der graduellen Offnung eines beliebi-
gen Kreisumfangs. Die weitestmdgliche Offnung koinzidiert mit der unendlichen Gera-
den (die dennoch als mit Rundheit versehen zu denken ist). Vgl. N. von Kues: De docta
ignorantia, in: Philosophisch-theologische Schriften, hrsg. von L. Gabriel, iibers. von D.
und W. Dupré, Bd. 1, Buch 1, Kap. XIII, S. 234f.

*® A.a.0, S.233. Der Kusaner gebraucht den Begriff auch adjektivisch: »Quando autem
ex imagine inquisitio fit, necesse est nihil dubii apud imaginem esse, in cuius trans-
sumptiva proportione incognitum investigatur, cum via ad incerta non nisi per
praesupposita et certa esse possit«; und adverbial: »si ex signo ad veritatem te elevaris
verba transsumptive intelligendo, in stupendam suavitatem adducent« (a.a.O., Kap. X,
S.226).

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

eines Bezugs zwischen (vertrautem) Endlichen und (unerforschtem)
Unendlichen. Anklinge an diese kusanische Losung finden sich nun
bei Bovelles, der jedoch eine Methode vorschldgt, um auf zwei ver-
schiedenen Ebenen von Bekanntem zu Unbekanntem zu schreiten,
namlich sowohl im Bereich des Endlichen als auch im Verhéltnis
>Endliches — Unendliches:.

Bereits aus den entsprechenden Kapiteliiberschriften im ersten
Buch der Theologicae conclusiones lassen sich einige seiner Richtlini-
en erahnen: »Die Theologie hat ihren Ort stirker unter den Assur-
rektionen als unter den Analogien« (Kap. 18), »Analogien sind den
Assurrektionen unterlegen und sie bestehen in einer gewissen
Gleichheit und Gleichgewichtigkeit des zu Vergleichenden« (Kap.
19) und »Von der Linie der Assurrektionen zur Linie der Analogien
wird ein rechter Winkel gebildet« (Kap. 21).? Bevor auf den Unter-
schied zwischen den beiden Begriffen eingegangen wird, sei zuerst
das Konzept der Analogie eingefiihrt. Fiir Bovelles ist bei diesem Be-
griff entscheidend, dafs jene durch die Analogie verkniipften Relata
von gleichem »Gewicht« seien, d.h. gleichrangig, gleichstufig bzw.
von vergleichbarer (endlicher) Natur. Der franzosische Philosoph,
der bei seiner Untersuchung dieses Begritfs durchgehend im Bild
der Waage denkt, beschreibt die Verbindung der gleichen Gewichte
des weiteren als eine seitwirts gerichtete Bewegung (a latere in la-
tus)*, und wie so oft legt er eine Zeichnung zur Veranschaulichung
seines Gedankens bei (siehe die linke, zu Kap. 23 gehorende Figur am
Ende des vorliegenden Beitrages, S. 212). Darin wird graphisch ge-
zeigt, wie der Intellekt eine beliebige unbekannte Gréfie B durch eine
gegebene bekannte Grofie C zu begreifen sucht und sich aus diesem
Grunde »seitwiérts« von B nach C und zurtick zu B bewegt.

Die Theologicae conclusiones bieten dariiber hinaus eine spezi-
fische Fragestellung zur weiteren Erhellung dieses Gedankens. Was
wenn ich z B. die Eigenschaften von Form und Materie wissen
mdochte und das Verhiltnis von (aktivem) Langschwert und (passi-
vem) Rundschild zum Vergleich hitte (siehe die rechte, zu Kap. 23
gehorende Graphik, S. 212)? Nach Bovelles” Anweisung brauche ich
mich nur von der vormals unbekannten Form zum bekannten
Schwert zu wenden und davon wiederum mit der aktiven Eigenschaft

¥ Theologicarum Conclusionum Caroli Bovilli Samarobrini Libri decem, a.a.O., f{**
Vv-VIr.
® A.a.O, cap. 21, {* VIr

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,

201


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Tamara Albertini

des Schwertes zur Form zuriickzukehren. Desgleichen wende ich
mich von der Materie hin zum Schild und von dort zuriick zur Ma-
terie. Auf diese Weise begreife ich, daf3 die Materie im Verhaltnis zur
Form das passive Glied ist. »Und so geschieht es mit allen Analo-
gien«, schreibt Bovelles. »Sie vollziehen sich daher in einer doppelten
Bewegung, ndmlich durch Zuwenden (directio) und Zuriickbeugen
(reflexio).«*

Bovelles hat im dritten Buch der Theologicae conclusiones auch
eine Losung fiir den Fall, dafS es sich bei der vergleichenden Bewegung
um eine unendliche Strecke handelt. In diesem Zusammenhang ver-
wendet er einen anderen Begriff fiir die durch den Intellekt zu leisten-
de Auflgsung, namlich die elevatio. Bovelles rollt diesen spezifischen
Fall in Zusammenhang mit dem Verhiltnis von Sechseck und Kreis
auf. Er gesteht zu, daf3 das Sechseck dem Kreise wohl dhnlicher er-
scheine als das Quadrat, deswegen aber fiihre vom Sechseck nicht eher
ein Weg zum Kreis als vom Quadrat.” Gemeint ist: Ein jedes Vieleck
ist gleichermafSen entfernt vom Kreis, namlich unendlich weit.

Theologicae conclusiones,
Humana liber I, cap. 40, f* XLIIv
E = hexagonus;

C =circulus;

H = humana mens

Infinita ditantia.

Naturalis viairrifas

Wohl verbindet in diesem Dreieck (s.0.) eine Gerade Sechseck

1 »Digredior [...] a forma prius ignota: ad ensem notum: a quo ad formam ex ensis

collatione notam recurro. Similiter et ex materia digredior in clypeum: a quo relabor in
materiam. Et ita in cunctis analogiis accidit. Duplici itaque motu id est directionem et
reflexionem: cunctae analogiae absolvuntur« (a.a.O., cap. 23, f* VIv).

# »Nam semper ea polygonia quae superfuerit [...] infinities tamen a circulo distabit«
(a.a. O, liber I1I, cap. 40, £* XLIIv).

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

und Kreis, allerdings ist sie als unendliche Linie zu denken oder, wie
Charles de Bovelles verstirkend hinzufiigt, als unbeschreitbar (im-
pertransibilis) und unerschopflich (inconsummabilis). Tolgt man
den Konturen der obigen geometrischen Figur (vgl. S. 202), so wird
deutlich, dafd der Weg von E zu C tiber den Winkel EHC fiihrt. Einzig
der menschliche Geist (H) vermag, eine unendliche und an sich unbe-
schreitbare Strecke zu durcheilen. Er begreift ndmlich die Endpunkte
einer infiniten Geraden als Extreme und sich selbst als deren Mitte.
Geometrisch ausgedriickt: Angesichts einer unendlichen Strecke
kann der Punkt H beliebig angesetzt werden. Er braucht lediglich
aufserhalb der Verbindung EC zu stehen, was Bovelles mit dem Zwi-
schenschritt der elevatio erreicht. Auf diese Weise kann derselbe
zweite Schritt wie bei der gemeinen Analogie eingeleitet werden,
namlich die Verbindung zu C bzw. die reflexio in circulum, die Zu-
riickbeugung in den Kreis. Der »Umweg, der die Extreme einer un-
endlichen Strecke verbindet, verlduft also iiber den Geist, dessen Fi-
higkeit zur »Mittepositionierung« auch hier entscheidend zur
Uberbriickung des »Unihnlichen« fiihrt.

Ganz anders verfahren die »Assurrektionen«. Sie leisten zwar
eine Verbindung, jedoch nicht zwischen gleichgearteten Objekten,
sondern sie schreiten fort von Sinnlichem zu Intelligiblem: »Assur-
rektionen heben unseren Geist von den Tiefen empor in die Hohe«®,
schreibt Bovelles und vergleicht alsdann Analogien und Assurrektio-
nen:

»Die Assurrektionen streben nimlich von den Tiefen hinauf in die Hthe, die
Analogien aber von einer Seite zur anderen. Die Schranken der Assurrektio-
nen verlaufen aufwirts und abwirts, von diesem zu jenem und von jenem zu
diesem. Die Grenzen der Analogien sind aber rechts und links.«

Diese bewirken, daf8 in dem gleichmafiigen » Abwégen« von zwei zu
vergleichenden Objekten keines hoher als das andere ist. SchliefSlich
legt der franzosische Philosoph eine geometrische Figur bei, die ein
rechtwinkliges Dreieck mit dem Scheitelwinkel ABC zeigt (siche die
zu Kap. 21 gehdrende Graphik S. 211). Die Bewegung des — an der
Hypotenuse angesiedelten — Intellekts zwischen den Punkten B und
C entspricht, wie nun hinlanglich bekannt, der Analogie. Wendet sich
hingegen der Intellekt aufwirts entlang der Linie BA, dann »springt«

# »[...] assurrectiones ab imis nostram mentem attollunt in sublime« (a.a. O., cap. 20,
£ VIn).
Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

203


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tamara Albertini

er in den Punkt A gleichsam wie ein Eindruck in seine Form. »Dieses
wird als Aufwirtsstreben (assurgere) bezeichnet. Die Linie der As-
surrektionen bildet daher offensichtlich mit der Linie der Analogien
einen rechten Winkel. «*

Analogien und Assurrektionen werden hier nicht zufillig zu-
sammen thematisch. Schliefflich dient die Analogienlinie als Basis
der Assurrektion. Geometrisch gesprochen: Es gibt keinen Punkt A
ohne den im Punkt B sich erdffnenden Scheitelwinkel. Die Erhebung
des Geistes, die sich beim Aufwirtsstreben vollzieht, wird mit der
Zuriickfithrung eines Abbildes in sein Urbild verglichen. Wohl be-
steht eine Ahnlichkeit zwischen Abbild und Urbild, es kann jedoch
von keiner Entsprechung die Rede sein. Das in Punkt B dargestellte
Endliche hat sein Analogon in dem ebenfalls fiir Endliches stehenden
Punkt C. Wird hingegen der Punkt B mit dem Punkt A in Ver
bindung gebracht, dann wird eine den Intellekt tiberwiltigende
transzendentale Schwelle iiberschritten, die ithn wértlich aufler sich
geraten la8t.° Diese theologische Dimension der Bovillschen Ahn-
lichkeitsepisteme spielt eine geringe Rolle fiir die eigentliche Mikro-
kosmos-Spekulation; sie kann erst dann in Erscheinung treten, wenn
die — auf Analogien griindende — Welt-darstellende Tatigkeit voll-
bracht ist. Sie wurde hier jedoch mit beriicksichtigt, um aufzuweisen,
wie sehr sich Bovelles des Finsatzes seiner philosophischen Mittel
bewuf3t war. Auch zeigt sein Beispiel, daf8 die von Foucault erkannte
Episteme in der Renaissance nicht nur eine Anwendung im End-
lichen findet.

# »Nam assurrectiones ab imo contendunt in sublime: Analogiae vero a latere in latus.

Assurrectionum termini sunt sursum et deorsum: hic a quo ille ad quem. Analogiarum
vero fines sunt dextrum et sinistrum utpote quae in aequa duorum appensione confici-
untur: in qua neutrum altero sublimius sit. Sit enim rectus angulus a.b.c. cuius caput et
vertex sit .b. quod ad punctum .a. velut deorsum: ad punctum vero .b. velut sinistrum
habeat. Noster intellectus ut inter.b. et .c. conversatur: utve ea adinvicem confert ana-
logiam texit. Ut vero per lineam .b.a. ex ipso .b. scandit in .a. tanquam ex vestigio in
exemplar: tum demum assurgere pronunciatur. Assurrectionum igitur linea ad analo-
giarum lineam: manifeste rectum angulum creat« (a.a. O., cap. 21, f* VIr). — Zur Bedeu-
tung des »rechten Winkels« siehe T. Albertini: Die geometrische Darstellung der voll-
kommenen Erkenninis, a.a.O.

% Dies kann z.B. aus den folgenden Kapiteliiberschriften ersehen werden: » Verissima
theologia extasis est et excessus mentis: quo ubertim divinis fulgoribus obruta: dum
intra se manet: extra se fit« (Theologicarum Conclusionum Caroli Bovilli Samarobrini
Libri decem, a.a.O., cap. 31, {* VIIIr) und »Omnis extasis et [unleserlich] excessus

mentis: quaedam est assurrectio: sed immediata et nullis mediis perfecta« (a.a.O., cap.
33, [* VIIIr).

204 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

4. Der Mikrokosmos-Topos als eine
Erkenntnissubjekt und -objekt vereinende Denkfigur

Durch seine Leiblichkeit ist der Mensch zweifellos als Teil der Welt
anzusehen. Dafs er — physisch betrachtet — eine der vielen Substanzen
ist, mufs sogar als eine wesentliche Bedingung begriffen werden, um
zwischen thm und dem Makrokosmos Gemeinsamkeiten aufzudek-
ken. Zugleich steht er aber auch auflerhalb der von ihm gestifteten
Ahnlichkeitsbeziehungen, weil er, wenn er mit der Welt distanzlos
vertlochten wire, gar keine Anndherungsmoglichkeiten erkennen
konnte.

»Als weiser ist der Mensch zu feiern, weil er wahrhaftig eine kleine Welt ist,
Sprofsling der grofien, d.h. des Universums. Als einziger hat er sich nimlich
gemiifl der grofien Welt gestaltet, abgegrenzt und vervollkommnet. Er allein
vermag die Natur nachzuahmen und alle seine Teile in Harmonie und in Ent-
sprechung zu den Teilen des Universums zu erhalten. Und wahrlich verdient
es der Weise, nicht nur kleine Welt, sondern, wie der Liber de intellectu auf-
wies*, auch grofie Welt genannt zu werden. So weit ist der Geist des Weisen,
wie das Fassungsvermdgen der ganzen Welt grofi ist; so viele Begriffe der
Dinge schmiicken und fiillen sein Gedichtnis, wie wir an Substanzen in der
Welt unterscheiden.«*

In diesem Abschnitt sind Charles de Bovelles” wichtigste anthropolo-
gische Reflexionen zusammengefafst. Der Begriff der Weisheit, der
die hichste Stufe der Vervollkommnung bezeichnet, wird dahin er-
klart, daf3 weiser jener ist, der die Welt in sich zur Darstellung bringt.

* Gemeint ist folgende Stelle im Liber de intellectu, in: Que in hoc volumine continen-
tur: Liber de intellectu, Liber de sensibus, Libellus de nihilo, Ars oppositorum, Liber de
generatione, Liber de sapiente, Liber de duodecim numeris, Philosophicae epistolae,
Liber de perfectis numeri, Libellus de Mathematicis rosis, Liber de Mathematicis corpo-
ribus, Libellus de Mathematicis supplementis, Paris 1510/11 (repr. Stuttgart-Bad Cann-
statt 1970): »Humani intellectus memoria est alter mundusqui microcosmus dicitur,
maioris mundi speculum: verum contemplativi intellectus obiectum« (cap. VII, 6, Uber-
schrift, £ 10v). Vgl. ebenso cap. VII, 10, f* 12r.

¥ »Sapiens Homo est, qui veraciter minor mundus, maioris mundi — hoc est Universi —
filius, celebratur; solus etenim Sapiens semetipsum ad maioris mundi imitationem com-
posuit, discrevit, perfecit; solus Naturam imitari potest, solus omnes sui partes partibus
Universi consonas et proportionabiles servat. Et profecto Sapiens non modo minot, sed
et maior alter mundus iuste est appellandus, quandoquidem, ut liber de Intellectu recen-
suit, tanta est mens Sapientis, quanta totius mundi capacitas, tantis rerum notionibus
decoratur impleturque illius Memoria, quantas in mundo cernimus esse substantias«
(Liber de sapiente, a.a.O., cap. VIII, S. 3211.).

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

205


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Tamara Albertini

Dies geschieht, indem der Weise — in Nachahmung der Natur — seine
»Teile« analog zu den Teilen der Welt anordnet, d. h. sich der Welt
durch Wahrung derselben Proportionen angleicht. Wegen seiner Fé-
higkeit, die ganze grofse Welt in seinem Geiste auf begriftliche (und
bildliche) Weise aufzunehmen, wird er selbst zum Makrokosmos.
Der Mensch wird jedoch nicht nur wegen seines physischen Da-
seins als Teil der Welt aufgefafst. Die Natug so die ersten Kapitel des
Liber de sapiente, habe vier »Tdchter« erzeugt: die Substanz (sub-
stantia), das Leben (vita), die Wahrnehmung (sensus) und die Ver-
nunft (ratio). Davon ist die Substanz die von Mutter Natur am wei-
testen entfernte, die Vernunft hingegen die allernéchste »Tochter«.*
Diese Tochter, auch Stufen genannt, versinnbildlichen die verschie-
denen Seienden. Auf der ersten Stufe stehen Steine, auf der zweiten
Pflanzen, auf der dritten Tiere, auf der vierten Menschen, wobei jede
Stufe die darunterliegende(n) Stufe(n) mit umfafst: Das Leben um-
greift die Substanz, die Wahrnehmung Substanz und Leben, die Ver-
nunft Substanz, Leben und Wahrnehmung. Daher kann von jedem
Menschen behauptet werden, dafi er sei, lebe, wahrnehme und er-
kenne. Als einziges Wesen ist der Mensch allen Stufen dhnlich, den
Steinen nicht anders als den Pflanzen und Tieren. Thm steht es des-
halb offen, sich fiir eine der vier Stufen zu entscheiden.® Will er bis
zur Vernunft vorstoflen, erreicht er damit die héchste Verwirk-
lichungsméglichkeit der menschlichen Gattung.” Diese ist die Stufe,
auf welcher sich der Mensch kraft seiner Kunst (ars) und Tugend
(virtus) selbst vervollkommnet.” Entscheidet er sich hingegen fiir

® Vgl. Liber de sapiente, a.a.O., cap. V, S. 313-316. Fiir die Deutung der an dieser Stelle
beigelegten Zeichnung siehe T. Albertini: Ein Naturbegriff der Renaissance, a.a.O.,
S. 451,

# yHomini omni insunt a natura Substantia, Vita, Sensus et Ratio. Est etenim, vivit,
sentit et intelligit omnis homo. Ast alii hominum duntaxat ut simplicis Substantie, alii
ut Substantie et Vite, alii ut Substantie, Vite et Sensus, alii denique Substantie, Vite,
Sensus et Rationis actu atque operatione funguntur« (a.a.O., cap. I, S. 303).

% »Cum enim naturalium rerum quattuor sint gradus: subsistentium, viventium, sen-
sibilium et rationalium, cunctos tamen gradus humana species in semet involvit seque
distinguit atque dispescit in ordines quattuor. Nam velut complectens omnem naturam,
velut ambiens universa gestansque in sese quodlibet, humillima et abiectissima sui parte
subsistentibus similis efficitur, secunda viventibus, tertia irrationabilibus animantibus:
quarta duntaxat sibi restituitur, in sua fastigia attollitur, se collabellat atque exosculatur«
(a.a.0.).

8 »Quo demum in gradu ipsa utrobique, tam inquam arte, virtute et operatione quam
naturali Substantie participatione, humana perfectaque censetur« (a.a.O.).

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

eine der tibrigen drei Stufen, dann muf§ er sich mit einem stein-,
pflanzen- oder tierdhnlichen Dasein bescheiden. Auf sein Menschen-
tum Ubersetzt, bedeutet dies ein Leben in Lethargie, Sinnenfreude
oder Ziigellosigkeit.®* Vom »Narren« (insipiens), der sich einer dieser
Lebensformen zuwendet, heifst es im Liber de sapiente bezeichnen-
derweise, daf3 es die Undhnlichkeit sei, die ihn in solche Verwirrung
stiirze.”

In bezug auf die zu untersuchende Mikrokosmos-Thematik laf3t
sich nun feststellen, daf3 der Mensch erst durch seine Teilhabe an
allen vier Stufen der Natur als darstellender Teil der Welt gelten
kann — hier kann eine komplexere Variante des von Allers identifi-
zierten >elementaren< Mikrokosmismus geortet werden. Allem Sei-
enden dhnlich, umfafit er als einziges Wesen alle Moglichkeiten in
sich. Dabei ist auch die ihn von anderen Wesen unterscheidende Ver-
nunft ein Stiick Natur. Von seinem Ursprung her betrachtet, steht er
namlich nicht aufserhalb des Seinszusammenhangs, sondern ist nicht
anders als Substanz, Leben und Wahrnehmung durch die Natur her-
vorgebracht worden. Zugleich ist er aber auch jene Kraft, die iber die
Welt hinausgeht, insofern als er iiber die Gestalt, die er sich geben
will, selbst verfiigt. Dank seiner Vernunft ist so der Weise in der
Lage, seine natiirliche Veranlagung zu vollenden. »Er lafit daraus
den himmlischen Menschen erwachsen«, schreibt Bovelles im Liber
de sapiente. Und:

»Von der Nacht erbettelt und entlockt er das Licht, von der Potenz den Akt,
vom Ursprung das Ziel, von der ruhenden Kraft das fertige Werk, von der
Natur den Intellekt, vom Anfang die Vollendung, vom Teil das Ganze und
schlieflich vom Samen die Frucht.«*

In allem erblickt der Weise die hochste Verwirklichungsmoglichkeit,
so auch in sich selbst. Die Natur hat den Menschen mit Vernunft
versehen, er aber wagt sich weiter vor und bringt daraus das héhere
Erkenntnisvermdgen, ndmlich den Intellekt, zum Vorschein. Dies ist

*2 Zu dem Zusammenhang mit den Todsiinden siche a.a.O., S. 304.

% »[...] hic [insipiens] vero et privatione Virtutis et dissimilitudinis permixtione con-
trariumve habituum insitione violatur ac ne in suam recurrat originem neve naturali
fine perfruatur, infauste abercetur« (a.a.Q., cap. VII, S. 318) (Hervorhebung von Verf.).
% »Sapiens in tellureo, quem a Natura possedit, Homine villicatus illum pro viribus
excolit. Celestem Hominem inde profert; e tenebris emendicat elicitque splendorem, ex
potentia actum, ex principio finem, ex insita vi opus, ex Natura Intellectum, ex inchoa-
tione perfectum, ex parte totum et ex denique semine fructume« (a.a.O., cap. VIII,
S.320).

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

207


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Tamara Albertini

ihm deswegen méglich, weil er es versteht, »zwei Menschen« in sich
zu einer Einheit zu schmieden: den Menschen der »Natur« und den
Menschen der »Tugend« (bzw. der »Kunst«).” Mensch der Natur ist
der Weise, insofern als er in sich alle ihre Stufen — von der Substanz
bis zur Vernunft — umfafit. Mensch der Tugend ist er hingegen da-
durch, daf er die ihm spezifisch zukommende Erkenntnisfahigkeit
wihrend seiner Reifezeit einzusetzen gelernt hat, wozu gehort, dafs
er das intellektuelle Vermogen (intellectualis virtus) aus der mora-
lischen Tugend (moralis virtus) hat erwachsen lassen (die ihrerseits
auf vier Stufen aufbaut).’ Als homo naturalis oder tellureus ist der
Weise in einem »einfachen« Sinn Mensch (blofs komo), weshalb ihm
numerologisch die Einheit (monas) zugewiesen wird. Als homo artis
hingegen ist er bereits in einem »zweifachen« Sinn Mensch (homo-
homo), weil er namlich sein Menschsein aus eigener Kraft zur Voll-
endung gebracht hat — namlich durch Erlernen von Schrift {scrip-
tura), Sprache (vox) und Begriff (conceptus), die den Weg zum
Geist (mens) ebnen. Diesem auf Eigengestaltung grindenden
Menschsein kommt numerologisch die Zweiheit {(dyas) zu.¥ Nun
sind Natur und Kunst sowie Einheit und Zweiheit Gegensitze, sie
rufen nach einer sie verbindenden Mitte:

»Zwischen diesen Extremen ist eine Verbindung, eine Ubereinstimmung und
Vereinigung; eine Liebe, ein Friede, ein Band und eine Mitte, beider Ertrag,
Einheit, Frucht und Sprof. Zusammengetfiigt bringen namlich Einheit und
Zweiheit die Dreiheit hervor, sie erzeugen ihre Verbindung, ihre Einheit
und Ubereinstimmung. Daher ist die Weisheit eine dreifache Bestimmung
des Menschen, (sie ist) die Dreiheit des Menschen, das Menschsein und die
Dreiheit.«%

%5 »Sapiens seipsum mente discrevit geminisque, ut dictum est, constat hominibus: alio

Nature atque sensibili, alio vero Virtutis et intellectuali« (a.a.O.).

5 »Intellectualis autem Virtus lux est et irradiatio animi, que haud secus sine morali
Virtute in animum introduci in eove splendescere prohibetur, quam Phoebeus radius, ne
in caliginoso aere aureo splendore rutilet, vetatur. Hec itaque intellectualis Virtus, qua
per moralem enubis ac tranquillus effectus animus demum illustratur, cum sit proprium
atque internum animi bonum, habet et gradus quattuor, quibus ipsa maturescit suum-
que fastigium consectatur [...] Hec igitur est vera, potissima et intellectualis Hominis
consummatio: ex scripfura in vocem, ex voce in notionem, ex denique notione in men-
teme« (a.a.0,, cap. 1V, S. 312) (Hervorhebung von Verf.).

¥ A.a.0, cap. XXII, S. 348{.

% »Horum igitur extremorum symplegma est aliquod, concordia et concurrentia aliqua;
aliquis amor, pax, vinculum et medium, amborum proventus, unio, fructus, emanatio.
Tuncta etenim invicem monas et dyas tryadem eliciunt proferuntque suam copulam,

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

Durch die Einheit und Vermittlung einleitende Weisheit gelangt der
Mensch zu seiner hochsten Verwirklichung, er wird zum homo-ho-
mo-homo, in dessen Dreiheit (tryas) die Gegensétze jedoch einge-
zeichnet bleiben:

homo — homo — homo

>
Weisheit
>
Kunst
>
Natur

Die Weisheit [5st die Stufen der Natur und der Kunst nicht auf, son-
dern sie iibersetzt sie auf eine hohere Ebene. Treffend kommentierte
Ernst Cassirer diesen Gedankenkomplex in Individuum und Kosmos
in der Philosophie der Renaissance, indem er — bewufst hegelsche
Téne anschlagend — festhielt:

»Der Mensch der >Natur, der homo schlechthin mufs zum Menschen der
>Kunst¢, zum homo-homo werden; aber indem diese Differenz in ihrer Not-
wendigkeit erkannt ist, ist sie damit auch schon iiberwunden. Uber den bei-
den ersten Gestaltungen erhebt sich jetzt die letzte und hichste; die Dreiein-
heit des homo-homo-homo, in der der Gegensatz von Potenz und Akt, von
Natur und Freiheit, von Sein und BewufStsein, zugleich befafst und aufgeho-
ben ist.«*®

Durch die Dreieinheit des homo-homo-homo gelingt dem Menschen
also die Vervollkommnung seines Menschseins, die dazu berechtigt,
ihn eine kleine Welt zu nennen. Ein wichtiges Moment dieser Voll-
endung liegt in seinem auf die Dinge in der Welt gerichteten Er-
kenntnisvermdgen. Die vernunftbegabte Seele, so wird dies im Liber
de sapiente beschrieben, durchwandert die Welt auf der Suche nach
Bildern (species), die sie von den Substanzen gleichsam abziehen
kann. Daraus formt sie den Tugendmenschen, der das wahre Bild
des natiirlichen Menschen darstellt, wahr deshalb, weil dieser zweite
Mensch als die Aktualisierung der natiirlichen Anlage begriffen

unionem et concordiam. Itaque Sapientia quedam est trina Hominis sumptio, Hominis
trinitas, humanitas, tryas« (a.a.O., cap. XXII, S. 349).

% E. Cassirer: Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance, a.a.O.,
S.97.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

209


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Tamara Albertini

wird. Der Weg von der Natur zur Tugend erweist sich somit als ein
Erkenntnisprozefs, als ein Weg, der in der Tat von der »Potenz zum
Akt«, vom »Ursprung zum Ziel«, von der »ruhenden Kraft zum fer-
tigen Werke, von der »Natur zum Intellekt« und vom »Anfang zur
Vollendung« fiihrt. Dennoch wird damit kein Uberwinden der Natur
oder gar ein Sich-Abwenden von ihr intendiert, vielmehr handelt der
Weise im Auftrag der Natur selbst. Sie ist es, die ihm den »Befehl
erteilt, sich in die Welt vorzuwagen, um aus allem, was er vorfindet,
Abbilder zu gewinnen, die er alsdann in seinen Geist iiberfiihren
soll.® Unterzieht sich der Mensch dieser natiirlichen Weisung, dann
fiillt sich sein Geist mit Ahnlichkeiten an, bis er schliefilich in sich in
Bildgestalt den ganzen Kosmos trdgt. Von hier wird verstindlich,
weshalb der Weise es verdient, auch grofie Welt genannt zu werden.
Er, der Teil, vollendet sich ndmlich — kraft seiner Analogien aufstel-
lenden Vernunft — zu einem Ganzen.

® »Sapientis Anima imprimis per extimorum sensuum valvas spiritaliter extra corpus

profecta in mundum peregrinatum abiit et a cunctis rebus, quas in mundo reperit, ab-
stracta sublatave speciei atomo in corpus rediit finxitque ex collectis specierum atomis
virtutis Hominem: veram primi sui, naturalis ac tellurei Hominis imaginem, formam,
archetypum, lucem, scientiam et apparitionem; cuius habitu Sapientia est et Hominis in
omnia sive omnium in Hominem per species transsumptio, traductio et commutatio«
(Liber de sapiente, a.a.O., cap. XXII, S. 348); »Qui igitur conflatus est et perfectus a
Natura Homo [...], matris imperio per mundum circunferri iussus: exquirit a singulis,
que sua sunt, abstrahit a qualibet mundi substantia proprie speciei atomum. Illam sibi
vendicat atque inserit et ex plurium specierum atomis suam elicit profertque speciem,
que naturalis et primi nostri Hominis fructus seu acquisitus studiosusve Homo nuncu-
patur« (a.a.O., cap. XXIV, S. 351).

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19

0

P.iber.1.

terminusad qué:aue fimpliciter eminentiffis
mus eft vedeus:aue faltem rerminoa quoifub
limior.Magisautem vniiquodgs atermino ad
quem pergicid cft afine denominationem fus
mmit;§ a terminoaquoexorirur, Coftar igicur
theologiam :magis in affurrectionibus g in

. analogtis firamefe,

Analogias aflurre@ionibus infcrios
res effc:& casinquadam comparan
dorum ¢qualitate actateracofiltere.

Nidiximaseaderchaud viqueadeo in analo
giis theologiam fitam efle:q analogix in quas
dam eorum queadinuicem conferuncur gqua
licate few pari appenfioneac ftarera fiant: cas
quogs ea folum de caufla farfus humanis difcis
plinis §ipfi cheologiaaccomodari. Siquis ey
exfenfibilibusad incelligibilia enoler;null? ed
analogiamefle dixerit: fed porius afurredtios
nem:{umpram incer ea/qua penicus gquinoca
& diuerforumgraduum {unt. Nullius nempe
ftaterappenfio:ipfa incellectualia cum fenfix
bilibus zquo iure confert.Qui vero hominé/
dicit euerfam plitam cffe: hicmagisanalogid
texit.vrpote conferens adinuicem entia verin
p fenfibilia: er qua efuldem finc regionis ve
fenfibilis mundi.Sunt igitur analogiz afurs
rectionib? paulo inferiores: & inquadam ¢qua
liraceac ftateracomparandorum faciunda,
Aflurrectiones analogiis praftantio
res cffe:& ampliorem ipficheologix
opem ac momentum afferentes.
Diximusenim theologiammagis ideoiaffur
recionibus g inanalogiis cofiftere;quia aflur
re@ionesab imisnoftram mentem attollunci
fublime.Siigitur deonihil eft eminentius: nil
fublimiusantaiciusdivina fubftantia:is veig
callis quo ex inferiorum rerii fubfelliis ac rera
renis {cabellisin ipfom fcidimus deamsmeria
toporillimus eft & affurrectiomagts § analos
giavocitandus.Sicut enim hamana difciplis
nx minus quidem perfe@a {unt:fed camen ac
quifirione priores:rheologia vero omnium po
tiflima:fed acquifirione &ordine poftrema:ira
&affurreionesanalogiisquidem preftic;he

Fo.VI.

tamenillar prxuix {unr & acquifitione prio
res.Suncigitur aflurrectionesanalogiis pracs
ftaciores:&ampliorem toti theologia: vim ac
momentum afferentes.
Ex affurrcétioniilineazad analogiari
lincamerectus angulus procreatur.
INam affurre@ionesab imo cStendunt in {ub
lime: Analogix veroa laterein lacus. AQurre
@ionum termini funt furfum & deorlum:hic
aquoille ad quem. Analogiarum vero fines
funt dextrum & finiftrom.vepote qua fxqua
duorumappenfioneconficiuntur: inqua neu
trumalterofublimius fit , Sit ecnim re@us ans
A ~ gulusab.c.cnius ca
put & vertex fir.b.qd
ad punctum.a,veluc
deorfum:ad punctd
vero.b.velur finiftrd
fe habear. Nofter in=
¢ telleusveinter.b.&
c.conuerfatur:veve
eaadinuicem confert
analogfam texit, Vtveroper lincam,b.a, exip
fo.b.fecandirina,rang ex veftigio in exemplar:
tum demumaffurgere proniiciatur, Affurres
¢ionum igitur linea ad anakgiarum lincam:
manifefte retum angulum creat,

Aflurrectiones fimplici linea atg; in
teruallo pera guntur.

Isquiaffurgit:dum ex imisfinalea & fublimia
conrendir:hand opuscft yedemum ad ima &
humilia:ex {ublimibus recurrac.In his enim
confiftere & immorari gauder mens:qua prac
ftanciflima & poriflimafunt:quave cunctard
rerum exemplaria & propeerfe entia, Noftra
namgp ineclligéria: cum exinferiortbus rebus
euolarin deum:iamiam ( diuinitatis prafens
tia) v{g adeo inferiorum obliutfcicur rerums
vt fenpnnung in cis conuerfaram effe hauds
quag(diuinoamoreinebriara)memincrir.Ec
e preextafi & exceffuillo quoadiuinitate pe
nitusablorbef:diuinag & cSeéplarione & c5a
iundione perfruif:fui penitus nefcia fie, Nec
famaue opus habec aut cupitad inferioraqug

Affurzettio.

Analogiz.

Aus: Theologicarum Conclusionum Caroli Bovilli Samarobrini Libri decem, Pa-

ris: ]. Badius, 1515.

Analogiedenken

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,

b3 4

22

A 211



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

23

Cheologicaruim

priusliquic relabi , Inhacrer enim cSlummara
huiufmodimens:iugirer {uiauthoris contem
plationizcuius lucidifimos radios erfiailidue
haurit:nigea illos faftidir:veporeq facierari
exuberaris diuigalimonig:facrd & pennéfitim
coiungit. AffurrectiGesigif fimplicilineaargs
freruailosabfs viload ima recurfu peragunt,
Analogi¢duplici motu vedirectione
& reflexionc abfoluuntur.
Namanalogfaab ignotoaliquo:ad quods

damnotiusdigredif:aquomox ad priusigno
tum:fed poftea notumrecurric, Ve fi primis
tus noftro intelle@ui of

@ fercur.b. ignord:digres
diturincellectusabipfo

b.in.c.qd fingis effe nos

tius & ¢qualeacfimileb
Cofertenim.b.ipfi.c,ve

e e exnotitia ipfius.c.pcrpe
Analogia. datnacuram ipfi?.b. De

mum vero ex.c.recurrit inpropofirum.b.gau
dens exjuxtapofitione et pari appifionenotio
ris.c.feignorius.b.perpendiffe, Verbi gracia fi
marerizx & forma proprierates nofcere volue
ro:conferd in primis formamvenfi: materia ve
ro clypeo:ate ex hacrudi & crafla iuxrapofis
tionef{eu collationeduort & duorii;recurrens
dem( in materii & forma:dicd proprideflefor
ma:vefoliagater nihil patiatur; mareriax ves
ro propriti:ve folum patiatur & nihilagat.Fa
Quscftem enfisad agending ad patiendum,
Clypeusveroad patiendd & minimead agen
da. Digrediorigita formapriusignota:ad en

Vnitas. }

Analogia,

Fonclufionum

femnotf.a quoad form3 ex enfiscollaciGe nos
td recurro. Similicer & ex mareria digredior§
clypeii:aquorelabor inmarerid. Ericai cictis
analogiisaccidit. Dupliciitag motu id cft dis
recioe & reflexide;cict amalogix abfoluunt.

N

Adagendum
g Enfis. }

“oN

Analogix.

ejoulds

Ad patiendd

Tamanalogias g affurrectiones zexs
trafuorum principiord limites pros
gredi &'emigrare contingit.

Quiex fenfibilib%aditelligibiliaafurgir:is
palaexcrafui principiilimites pgredit & emi
gracPrincipid efaffurre&icis : voco termind
aquovt fenfibilia.Finé verociufdéappello tex
muiGad quévrintelle@ualia.Suncadr alceri?
regionts irelligibilia entiazafenfibilib?. Affur
rectioitag Galenfibilib®ad intelligibilia fcans
dit:extra{ur pricipfilimitescuagaf emigratg
Cétingic ti & affurrectides;inlimite eodé ac
regione cadécocrceri.vt ciiineer fola fenfibilia
exinferioribusadfupiora & pltantiora elenas
mur, Vtexaia vegerarriceaut {éficiua:ad ani
md rationalé inferiorfi afarti & adufine. Por
ro & analogicinterdin codélimite fiunc, Ve

Quater

narius.

212 ALBER PHILOSOPHIE

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,

Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

2


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil:
Strukturen und Logik

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken der Renaissance

Seine Herkunft und seine Strukturen*

Karen Gloy

1. Analogiedenken — ein Stiefkind unserer Zeit

Das Denken in Analogien ist uns heute weitgehend fremd geworden.
Wihrend das Klassifikationsdenken, basierend auf dem dichoto-
misch-spezifizierenden Verstand, seit der Antike das abendlandische
Denken bestimmt und iiber die grofien naturwissenschaftlichen Ta-
xonomien und Klassifikationssysteme des 18. Jahrhunderts von
Tournefort und Linné, Adanson, Jussieu, Vicqg d’Azyr, Lamarck und
Candolle bis heute die Grundlage unseres Wissenschafts- und Ratio-
nalitdtsverstdndnisses bildet, wiahrend das zyklisch-dialektische Den-
ken, von Platon als hochster und eigentlicher Wissenschafts- und
Rationalitétstypus eingestuft, ebenfalls immer wieder auf Resonanz
bei Philosophen und, wenngleich nicht in demselben MafSe, bei Na-
turwissenschaftlern stof3t, ist das Analogiedenken als ein Modell, das
mindestens ebenso alt, wenn nicht sogar élter ist, aus praphilosophi-
scher und préawissenschaftlicher, magisch-mythischer Zeit stammt
und in der Renaissance und im Barock seine Bliite erlebte, heute so
gut wie ausgestorben. Allenfalls lebt es in Relikten weiter, etwa in der
Astrologie, Chiromantie, Parapsychologie, Homdopathie usw. Ge-
wohnlich wird es nicht mit Rationalitit, Wissenschaftlichkeit und
Allgemeinverstiandlichkeit in Verbindung gebracht, sondern mit Ma-
gie, Okkultismus und Hermetik. Es wird als alogisch und irrational
eingestuft. Wenn ihm aus der Perspektive unseres gédngigen, auf Spe-

* Uberarbeitete Fassung eines Referats, das auf der Hainstein-Tagung am 19.9.1996 in
Eisenach gehalten wurde. Modifiziert erschienen unter dem Titel Das Analogiedenken.
Seine Herkunft und seine Strukturen, in: R. G. Appell (Hrsg.): Homdopathie und Phi-
losophie & Philosophie der Hom&opathie, Eisenach 1998, S. 9—41; Das Analogiedenken
der Renaissance. Seine Herkunft und seine Strukturen, in E. Rudolph (Hrsg.): Die Re-
naissance und die Entdeckung des Individuums in der Kunst. Die Renaissance als erste
Aufklirung 1T (Religion und Aufklirung, Bd. 2), Tiibingen 1998, S. 103-134.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

215


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

zifikation und Klassifikation basierenden, mit mathematischer Kon-
struktion und Quantifikation operierenden Wissenschaftsverstind-
nisses jegliche Rationalitdt abgesprochen wird, so deshalb, weil es
mit der Herausbildung und Durchsetzung des mathematisch-natur-
wissenschaftlichen Denktypus im 16. und 17. Jahrhundert nicht
mehr verstanden wurde, in Mifskredit geriet und schliefslich suspen-
diert wurde. Da es sich jedoch um ein formales, schematisches Ver-
fahren mit allgemeinverbindlichen Gesetzméafigkeiten handelt, das
universell applikabel und intersubjektiv kommunikabel ist und ge-
nauso wie das klassifikatorische Modell den Wissenschaftskriterien
der Einsichtigkeit und Begreifbarkeit, der semantischen Klarheit
und Prézision, der operativen Handhabung und Uberpriifbarkeit
geniigt, stellt es einen eigenen Rationalitdtstypus dar. Angesichts
der Tatsache, daf3 uns dieser heute weitgehend verlorengegangen ist,
mufs er erst wiedergewonnen werden. Dies soll so geschehen, dafs
von einem konkreten Beispiel fiir Analogiebeziehung ausgegangen
wird, ndmlich der Tetralogie >Die Jahreszeiten< des Renaissance-Ma-
lers Giuseppe Arcimboldo, dessen Werk als ein Paradigma fiir Ana-
logiebildung gelten kann. Aus der Analyse desselben sollen Riick-
schliisse auf die Verfassung des Analogiedenkens, auf die Struktur-
und Aufbauprinzipien dieser Welterkldrung gezogen und philoso-
phisch abgesichert werden, indem auf Urspriinge, Motive und Inten-
tionen derselben eingegangen wird.

2. Arcimboldos >Jahreszeiten<-Zyklus und
seine diversen Auslegungen

Giuseppe Arcimboldo, 1527 in Mailand geboren und ebendort 1593
verstorben, war >Hof-Conterfetter< an den Habsburger Hofen in
Wien und Prag, an denen er drei Kaisern, Ferdinand 1., Maximilian II.
und Rudolf II,, diente. Thm fiel nicht nur die Aufgabe zu, die kaiser-
liche Familie und dem Hof nahestehende Personlichkeiten zu portra-
tieren, sondern auch die, die kaiserlichen Feste, Turniere, Spiele,
Maskeraden und Umziige, wie sie in der Renaissance iiblich waren,
zu arrangieren und auszustatfieren. Wahrend er zunéchst in traditio-
neller Manier malte, erfolgte vermutlich bei einem Aufenthalt in
Prag unter dem Einflufs der Bilder von Bosch, Brueghel, Cranach
und Altdorfer eine Wende, die zu dem fiir ihn charakteristisch gewor-
denen Malstil fithrte, welcher einer ganzen Kunstrichtung den Na-

216  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken der Renaissance

men >Arcimboldismus«< gab. Aus dem Jahre 1563 stammt die erste
Serie der s>Jahreszeiten¢, die Arcimboldo auf Wunsch der Kaiser in
den nédchsten Jahren mehrfach wiederholte, gelegentlich etwas modi-
fizierend, und die als Geschenk anderen, dem Hause Habsburg nahe-
stehenden européischen Hofen gewidmet wurden.?

Diese Bilder haben Zeitgenossen wie Nachwelt immer wieder in
Erstaunen und TFaszination versetzt und zu Interpretationen ange-
regt. Mindestens drei Deutungen sind versucht worden: erstens als
Kuriositdt, zweitens als Panegyrik und drittens als metaphysische
Analogie.

a) Kuriositdt

Die Bilder stellen Profile von Ménnern aus verschiedenen Lebens-
perioden dar, angefangen vom Jingling (adolescent) iiber den her
anreifenden, im Zenit seines Lebens stehenden Mann, den gereiften,
gestandenen Mann bis hin zum Alten, zum Greis. Thre Gesichter und
Oberkorper sind verziert, ja vollig bedeckt mit pflanzlichen Bestand-
teilen, Bliiten und Blittern, Friichten, Wurzeln und Asten, die jeweils
verschiedenen Jahreszeiten entsprechen.

So ist das Portrit des Jinglings ganz und gar von hellen, leuch-
tenden, naturgetreu nachgezeichneten Bliiten, Blattern und Stielen
erfiillt. Sein Haupt ist von einem Bliitenkranz aus Heckenrosen, Li-
lien, Anemonen, Gerbera, Génsebliimchen, Maigléckchen und Nel-
ken umkrédnzt. Seinem Hinterkopf entspriefst eine weifse Lilie, korre-
spondierend seiner Brust eine blaue Schwertlilie. Auf seinen Wangen
blithen rosa und weifSe Rosen, seinen Mund formen rote Rosen, seine
Augen Tollkirschen und deren Bliiten, seine Nase bildet eine Lilien-
knospe, sein Ohr eine dicke, schwellende Tulpe, an der eine Akelei als
Ohrring hiangt. Der Stehkragen besteht aus einem dichten weiflen
Bliitenkranz, das Gewand aus frischen griinen Blittern, in denen
man Erdbeer-, Hahnenfufs-, Akelei- und Kohlbldtter erkennt. Wih-
rend das Bild aus der Ferne betrachtet ein menschliches Anlitz mit
menschlicher Haut vortduscht, decouvriert sich die Haut beim Ni-
hertreten als eine Vielzahl zarter Bliiten. Die Illusion ist perfekt.

Das Profil des reifenden Mannes ist ginzlich mit Friichten aus-

! So erhielt der Kurfiirst August von Sachsen einen Zyklus, ebenso ging vermutlich
eine Serie an den spanischen Hof Philipps II., da sich ein Gemélde >Friihling«in der Real
Academia de Bellas Artes de San Fernando in Madrid befindet.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

217


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I

Der Frithling (1573)

Ol auf Leinwand, 76 x 64 cm,
Musée Nat. du Louvre, Paris

111

Der Herbst (1573)

Ol auf Leinwand, 76 x 64 cm,
Musée Nat. du Louvre, Paris

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II

Der Sommer (1573)

auf Leinwand, 7
Musée Nat. du Louvr

v
Der Winter (1573)

Ol auf Leinwand, 76 x 64 ¢cm,
Musée Nat. du Louvre, Paris

https://dol.org/10.5771/8783485997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [{-) Exmmm|


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I

Die Luft (0.].)

Ol auf Leinwand, 74,5 x 56 cm,
Privatsammlung Basel

zitiert aus: W. Kriegeskorte:
Giuseppe Arcimboldo,

Kéln 1994, S. 17

I

Die Erde (um 1570)

Ol auf Holz, 70,2 x 48,7 cm,
Privatsammlung Wien
zitiert aus: W. Kriegeskorte:
Giuseppe Arcimboldo,

Kéln 1994, S. 21

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1I

Das Feuer (1566)

Ol auf Holz, 66,5 x 51 cm,
Kunsthistorisches Museum,
Wien

v

Das Wasser (1566)

Ol auf Holz, 66,5 x 50,5 cm,
Kunsthistorisches Museum
Wien

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

gefiillt. Es wird umrahmt von einem Friichte- und Bldtterkranz aus
Kirschen, Pflaumen, Himbeeren, Brombeeren, heranreifenden, noch
griinen Trauben sowie einer heranreifenden Aubergine. Seinen Hin-
terkopf formt eine reifende Melone, seine Nase bildet eine Gurke,
seine Wange ein dicker, praller Apfel, das Kinn eine Birne, die Lippen
Kirschen, den Mund eine platzende Erbsenschote mit Erbsen als Zah-
nen; Ohren und Ohrgehdnge sind Maiskolben und Knoblauchzwie-
beln. Aus seinem Kragen sprieSen Ahren, die sich am Hinterkopf in
Form einer Haferpflanze fortsetzen, ebenso in umgekehrter Rich-
tung in den Armeln. Aus seiner Brust schiefit eine Artischocken-
ptlanze hervor.

Das Portrdt des gesetzten, reifen Mannes zeigt ausgereifte,
wohlunterschiedene und scharf gegeneinander abgegrenzte Triichte
und Knollen. Eine schwere Girlande aus reifen Weintrauben und
Weinlaub umrahmt den Kopf, ein ausgewachsener Kiirbis oder eine
Melone formt den Hinterkopf, das Ohr bildet ein Pilz, an dem eine
reife, aufgeplatzte Teige baumelt. Stirn, Nase und Wangen werden
von knollenartigen, reifen Apfeln und Birnen gebildet, der Bart aus
reifer Hirse, der Mund aus einer aufgebrochenen Kastanie mit Sta-
chelschale. Die Steife des aus Wurzeln, Kartoffeln und anderen Knol-
len geformten Halses setzt sich im Gewand fort, das aus einem
holzernen Weinkiibel besteht, der zusammengehalten und umrankt
wird von einer Hagebuttenranke.

Im Bild des Greises erkennt man einen uralten, knorrigen
Baumstumpf, dessen Form den Umrifs eines Gesichts nachzeichnet,
dessen Wurzeln die Bartstoppeln und Kopfhaare bilden und dessen
rissige, schorfige Rinde die alte, verwelkte Haut wiedergibt. Die aus
dem Haupt aufragenden Wurzeln bilden eine Krone, deren Zacken
Gehorn gleicht. Aus dem Hinterkopf schiefit dichtes griines Blatt-
werk, Efeu, hervor, das die wiedererwachende Lebenskraft auch die-
ses Baumes andeutet. Den schiefen, geschwollenen Mund bildet ein
aufgeschwemmter heller Pilz, der sich farblich in der leuchtend gel-
ben Zitrone und in der ebenso leuchtenden Orange fortsetzt, die den
Strohmantel zusammenhalten, welcher den Oberkdrper bedeckt, und
die deutlich zum dunklen Wurzelwerk und Geist des Kopfes kontra-
stieren.

Die ikonographische Zuordnung der einzelnen Jahreszeiten zu
den aus verschiedenen Pflanzenprodukten gebildeten Portrits erfolgt
tiber die fiir die jeweiligen Jahreszeiten typischen Pflanzenteile: Dem
Jingling wird der Frithling zugeordnet, der Bliiten sprieffen laf3t,

222 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken der Renaissance

dem heranreifenden Mann der Sommer, der Friichte wachsen und
reifen 14f3t, dem gereiften Mann der Herbst, der volles, pralles Obst
und Knollen hervorbringt, dem Greis der Winter, der alles Leben
absterben und nur karge Wurzeln und Aste zuriickbleiben 148t.

Man kann den zusammengesetzten Kopfen, was Auswahl und
Zuordnung der Pflanzenteile zu den Gesichtsteilen betrifft, Einfalls-
reichtum, Erfindergabe und Geschicklichkeit nicht absprechen, die
man je nach Standpunkt genial oder eigenwillig, extravagant oder
skurril, humoristisch oder satirisch nennen kann. In der Kunsttheo-
rie sind fiir Arcimboldos Gemalde Ausdriicke wie capricci, bizzarrie,
scherzi, quadri ghiribizzosi und grilli* verwendet worden, die einer-
seits auf die Einzigartigkeit, andererseits auf die Eigenwilligkeit der
Konzeption hinweisen.

Entsprechend einer abschitzigen Bemerkung von Horaz ber
die Darstellung von Chiméren — Gebilden aus Menschen- und Tier-
korpern —, die seiner Meinung nach den Trdumen Fieberkranker ent-
springen, hat man dieses fiir die Renaissance nicht untypische Genre
»Grotesken«< oder >konfuse Gegenstinde< genannt.> Und in der Tat
faszinieren Arcimboldos Gemélde nicht zuletzt durch ihre Ver-
bindung von Schénheit und Hafilichkeit. Im Blick auf die beiden gén-
gigen Kunsttheorien, von denen die eine, altere, auf Aristoteles
zuriickgehende Kunst als imitatio naturae definiert, die andere,

? Vgl. G. Comanini: Il Figino. Dialogo Mantovano, Mantova 1591, S. 30, 49, 50; P. Mo-
rigia: Historia dell’Antichita di Milano, libri VI, Venezia 1592, S. 562, 566; ders.: La
Nobilita di Milano, divisa in sei libri [...], Milano 1595, S. 461; P. A. Orlandi: Abeceda-
rio Pittorico, 3. Aufl. Firenze 1731, S. 195; L. Lanzi: Storia pittorica della Italia, 5. Aufl.
Firenze 1882, S. 180f; vgl. in jiingerer Zeit B. Geiger: Die skurrilen Gemilde des Giu-
seppe Arcimboldi (1527-1593) (Titel der italienischen Originalausgabe: I Dipinti ghiri-
bizzosi di Giuseppe Arcimboldi, Firenze 1954), iibertragen von A. Boensch, Wiesbaden
1960, S. 9; S.T. Freedberg: Painting in Italy. 1500 to 1600, Harmondsworth 1971, bes.
S. 410; dagegen Th. Da Costa Kaufmann: Arcimboldo’s Imperial Allegories. G. B. Fonteo
and the Interpretation of Arcimboldo’s Painting, in: Zeitschrift fiir Kunstgeschichte,
Bd. 39 (1976), S. 275-296; ders.: Les allégories et leurs significations, in: L'effet d’Ar-
cimboldo. Les transformations du visage au seiziéme et au vingtidme siécle, Paris 1987,
S. 89-110; P. Hulten: Arcimboldo: trois modes d'interprétation, in: L'effet d’Arcimbol-
do, a.a.0., S. 18-33, bes. S. 19; W. Kriegeskorte: Giuseppe Arcimboldo. 1527-1593. Ein
manieristischer Zauberer, Kln 1994, S. 361.

® Vgl. hierzu N. Dacos: La Découverte de la Domus Aurea et la Formation des Grotes-
ques a la Renaissance, London, Leiden 1969 (Studies of the Warburg Institute, Vol. 31),
S. 121 ff; W. Kayser: Das Groteske in Malerei und Dichtung, Miinchen 1960, S. 14-21;
Th. Da Costa Kaufmann: Les allégories et leurs significations, in: L'effet Arcimboldo,
a.a.0., S.90.

Analogiedenken A 223

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

jiingere, in der Renaissance autkommende und den Geniekult be-
griindende als freie Schopfung des Kiinstlers und den Kinstler als
alter deus, sind Arcimboldos Werke in die zweite Kategorie einzuord-
nen. Wihrend Gott natiirliche Produkte erzeugt, schafft der Kiinstler
unter Verwendung vorgegebener Materialien artifizielle: Monstren,
pittoreske Kuriosititen, exzentrische, extravagante Gebilde. Zwar
hat Arcimboldo mit ungeheurer Sachkenntnis und Liebe zum Detail
die Bliiten und Blitter, die Friichte und Gemiisesorten, die Stimme
und Wurzeln nachgezeichnet, jedoch Gebilde geschaffen, die so in der
Realitét nicht vorkommen, vielmehr seiner Phantasie entspringen.

Die Neigung Arcimboldos zur phantastischen Malerei hat in der
Kunst eine Fortsetzung gefunden im Manierismus wie im Dadaismus
und Surrealismus der Moderne, wobei zunichst in naturalistischer
Manier Korper und Korperteile aus Pflanzen oder Tieren geformt
oder anthropomorphe Deutungen von Landschaften gegeben wur-
den, spéter in surrealistischer Manier, entsprechend Traumen, Hallu-
zinationen und Ekstasen, beliebige Teile kombiniert wurden, wie bei
Salvador Dali, Max Ernst, René Magritte, Giorgio de Chirico u.a.,
indem z.B. ein Gesicht aus einem Leib oder einer Geigenhilfte oder,
wie im Gemilde >The Archaeologists¢, das Innere der Kérper aus an-
tiken Tempeln konstruiert wurde.*

b) Panegyrik

Ist diese Interpretation hinreichend, ja weist sie iberhaupt in die
richtige Richtung? Zur Serie der >Jahreszeiten« existiert ein kom-
mentierendes Gedicht des Hofpoeten, Mitarbeiters und Freundes Ar-
cimboldos, Giovanni Baptista Fonteo, mit dem Titel »Die Malerei der
vier Jahreszeiten und vier Elemente durch den kaiserlichen Maler
Giuseppe Arcimboldos, das inhaltlich mit Arcimboldo abgesprochen,
vielleicht sogar von ihm autorisiert sein diirfte. Es gibt Aufschluf§
tiber die Bedeutung der Gestalten und den Zusammenhang mit dem
héfischen Leben, dem diese Bilder entstammen, indem es dieselben
als imperiale Allegorien, als Panegyrik ausweist.” Entsprechend einer

¢ Vgl. G. Maiorino: The Portrait of Eccentricity. Arcimboldo and the Mannerist Grotes-
que, The Pennsylvania State University Press 1991, S. 102 ff.; P. Hulten: Arcimboldo:
trois modes d'interprétation, a.a. 0. S. 23, 25, 33.

5 Vgl. Th. Da Costa Kaufmann: Variations on the Imperial Theme in the Ages of Ma-
ximilian Il and Rudolf I, New York 1978; ders.: Les allégories et leurs significations, in:
L'effet Arcimboldo, a.a.O.

224 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken der Renaissance

damaligen Sitte, dem Kaiser am Neujahrstag ein Geschenk zu tiber-
reichen, widmete Arcimboldo 1569 Kaiser Maximilian II. eine Serie
der Jahreszeiten. Nach Auffassung der Romer — so erklért Fonteo —,
die das Césarentum (Kaisertum) begriindeten, von dem sich das Hei-
lige Rémische Reich Deutscher Nation der Habsburger herleitete,
war der Januar, der in den gemafligten Breiten in den Winter fallt,
ambivalent und wurde januskopfig dargestellt: zuriickblickend in das
alte Jahr, vorausblickend in das neue. Indem er die Verbindung mit
dem vergangenen Jahr aufrechterhielt, entfaltete er als Beginn des
neuen Jahres zugleich seine Macht {ber dieses, fungierte also als
caput anni. Wenn die letzte Biiste der Serie als Winter dargestellt
wird, in dessen Mantel ein grofies Initial-M eingewebt ist, das
zusammen mit anderen Habsburger Insignien auf Maximilian II.
deutet, dann ist damit der Hinweis auf den Kaiser als Herrscher
(caput) gegeben. Wie der Winter Anfang des Jahres ist und seine
Herrschaft tiber die Jahreszeiten entfaltet, so ist Maximilian politi-
sches Haupt der Welt und erstreckt seine Macht iiber diese.® Entspre-
chend soll das ebenfalls von Arcimboldo stammende Vertumnus-Bild
Kaiser Rudolf II. glorifizieren. In einem dazugehdrigen kommentie-
renden Gedicht von Gregorio Comanini heifst es:

»Schein ich aussen Ungeheuer,
Trag ich innen hehre Ziige
Und verberge Konigsbild.«”

Der Riickgriff auf Haupter hat nach Fonteo noch eine andere Bedeu-
tung. Nach einer Legende des Dionysios von Halikarnassos, die sich
auch bei Livius findet, sollen die Erbauer des Jupitertempels in Rom
auf einen standig blutenden Kopf gestofien sein, der gleichwohl nicht
verweste. Nach einer Wahrsagung sollte der Fundort das Haupt
(caput) von ganz Italien und der Welt sein. Daher resultierte nicht
nur der Name >Capitolium¢, sondern auch der Anspruch Roms, Zen-

¢ Tatséichlich trat Maximilian II. in den Festumziigen und Maskeraden der Habsburger
1571 als Winter auf.

7 Ubersetzung von B. Geiger: Die skurrilen Gemiilde des Giuseppe Arcimboldi, a.a.O.,
S. 88. Italienisch lautet der Text (zitiert bei G. Maiorino: The Portrait of Eccentricity,
a.a.0.5.79):

»Son, che sembro un mostro,

E dentro alme sembianze

E regia imago ascondo.«

Analogiedenken A 225

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

trum des Reiches, Haupt der Welt zu sein. Die Haupter der Habs-
burger unterstreichen diesen politischen Universalanspruch.

Daf3 es sich um Kénigsbilder handelt, geht nicht zuletzt aus der
Tatsache hervor, daf3 alle Haupter umkrinzt sind, sei es von Bliiten-
oder Friichtegirlanden oder einem Kranz aus geweihdhnlichen Wur-
zeln ®

Wenn sich in diese aus verschiedenen Lebensperioden stam-
menden Haupter die fiir die diversen Jahreszeiten typischen Pflan-
zenteile eingezeichnet finden, so soll dies zum Ausdruck bringen, dafs
die Naturprodukte, ja die gesamte Natur nicht nur den Hauptern
zugeordnet, sondern auf sie als Grund und Triger hingeordnet ist.
Die Tatsache, dafs Pflanzen und Friichte aus ganz Europa, aus Nord
wie Stid erkennbar sind, z. B. Hafer aus Norden, Orangen, Zitronen
und Artischocken aus den Mittelmeerlindern, die sich harmonisch
zusammenfiigen oder einander gemafs der nattirlichen Ordnung tra-
gen, wie z.B. das Blattwerk, das als unterer Pflanzenteil die Bliiten-
pracht des oberen trdgt, soll andeuten, daff unter der Herrschaft des
Hauses Habsburg die Teile des Reiches, Lander und Vélker in fried-
licher, harmonischer Weise zusammenleben und die natiirliche Ord-
nung der Stdnde gewahrt ist. Die auf den ersten Blick chaotisch er-
scheinende Fiille von Bliiten, Blittern und Friichten, die sich bei
néherer Betrachtung klar und deutlich gegeneinander abgrenzen
und trotz ihrer Verschiedenartigkeit widerspruchslos zusam-
menfiigen, ist Indiz fiir die Friedfertigkeit des Vielvilkerstaates unter
der Regentschaft der Habsburger. Entsprechend den stindig wieder-
kehrenden Jahreszeiten erneuert sich deren Herrschaft in allem
Wechsel und entfaltet ihre ordnende Macht tiber die Welt.

Nach der fiir die Renaissance typischen Analogie zwischen Mi-
kro- und Makrokosmos und politischem Stand ist damit auf die Herr-
schaft der Habsburger tiber den Mikrokosmos, die Menschenwelt,
hingewiesen, die in Ubereinstimmung mit der Ordnung des Makro-
kosmos steht; vielleicht wird sogar hypertroph die Herrschaft der
Habsburger tiber die gesamte Natur einschliefilich der Jahreszeiten
angedeutet.

Einen Hinweis darauf gibt die Tatsache, dafy zur Serie der >Jah-

¢ Auch in dem dazugehorigen Bilderzyklus »Die Elemente« sind die Hiupter umkrénzt
und gekront, sei es mit einem Korallenkronchen, einem Feuerkranz, einem Kranz aus
Vigeln oder aus geweihtragenden Tieren. Dieser Kopfschmuck ist nicht nur eine >an-
mutige Erfindung¢, sondern ein eindeutiges Indiz fiir die Kénigswiirde.

226  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken der Renaissance

reszeitenc eine zweite Serie unter dem Titel >Die Elemente« gehort,
die hinsichtlich ihrer Anordnung das symmetrische Gegenstiick zur
ersteren bildet: Je zwei nach links blickenden Profilen der ersten Serie
entsprechen zwei nach rechts blickende der zweiten und zwei nach
rechts blickenden der ersten Serie zwei nach links gewendete der
zweiten. Dem Trithling ist die Luft zugeordnet, dem Sommer das
Feuer, dem Herbst die Erde, dem Winter das Wasser. Eine Inskription
auf der Riickseite des >Friihlings«-Bildes bestitigt diese Zuordnung
ausdriicklich im Talle des Frithlings. Auch die Elemente werden durch
Portréts reprasentiert, die jedoch im Gegensatz zur >Jahreszeiten«-Se-
rie nicht Pflanzen, sondern Tiere zur Ausgestaltung verwenden mit
Ausnahme des Teuers, das einen jungen Mann mit Feuerkranz und
martialischen Geriten (Kanonen und Pistolen) darstellt sowie einer
goldenen Kette um den Hals, an der das Goldene Vlies — einer der
bedeutendsten Orden jener Zeit — sowie der Doppeladler — Symbol
des Heiligen Romischen Reiches Deutscher Nation — als Insignien
der Habsburger Macht hangen. Das Bild >Wasser« zeigt ein weibliches
Gesicht, das man mit der Kaiserin Maria identifiziert hat. Es besteht
aus lauter Wassertieren: Fischen, Amphibien, Reptilien, das Haupt
ist mit einer Korallenkrone geschmiickt, die farblich zum dunklen
Hintergrund kontrastiert, genau wie die kostbare, um den Hals ge-
schlungene Perlenkette und das schillernde Perlmuttohr, an dem eine
tranenformige Perle hdngt.

In dem Bild »Die Luft« steigen aus einem Pfau, dem kéniglichen
Tier, das den Oberkorper bildet, eine Vielzahl einheimischer wie exo-
tischer Végel auf; in dem Bild >Die Erde< formen Léwe, Schaf (Gol-
denes Vlies) und Stier — Indizien von Macht und Herrschaft — den
Oberkorper und Hals, aus denen eine Vielzahl von Tieren: Pferd,
Wolf, Wildschwein, Elefant, Affe, Tiger zum Kopf hin hervorgeht,
der seinerseits von einem Kranz geweihtragender Tiere, wie Hirsch,
Elch, Steinbock, Gazelle umrahmt wird.®

° Comanini hat folgende lebendige Beschreibung gegeben, die hier zitiert werden soll:
»Die Stirn enthélt alle diese Tiere: eine indische Gazelle: eine Damhindin: einen Leo-
pard: einen Hund: einen Damhirsch: einen Edelhirsch und das grof8e Tier. Der Steinbock,
ein Tier, das in den Tiroler Bergen zur Welt kommt, ist in den Nacken gesetzt, in Be-
gleitung des Nashorns, des Maultieres, des Affen, des Baren und des Wildschweines.
Uber der Stirn ist das Kamel, der Léwe und das Pferd. Und schon ist, dafl die Tiere,
welche Horner haben, rings um die Stirn mit ihren Waffen gleichsam eine Kénigskrone
bilden: das ist eine ungemein anmutige Erfindung und fiir den Kopf ein guter Schmuck.
Der Teil hinter der Backe (denn der Kopf ist im Profil) wird von einem Elefanten gebil-

Analogiedenken A 227

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

Fonteo hat in seinem Gedicht insbesondere auf die Zuordnung
der Elemente zu den Jahreszeiten abgehoben. Beide weisen gleiche
Eigenschaften bzw. Eigenschaftspaare auf: Wiarme/Kalte, Feuchtig-
keit/Trockenheit, die sich vierfach kombinieren lassen. Wie der Som-
mer heif$ und trocken ist, so ist es auch das Feuer, wie der Winter kalt
und nafs ist, so ist es auch das Wasser, wie der Friihling warm und
feucht ist, so ist es auch die Luft, und wie der Herbst kalt und trocken
ist, so ist es auch die Erde.

Bezieht man Elemente wie Jahreszeiten auf die Portrits, so er-
weist sich die Habsburger Dynastie als Beherrscher dieser: Thre poli-
tische Bedeutung wird metaphysisch gesteigert zur Herrschaft tiber
die ganze Welt und Natur. Damit avanciert die Bilderserie zu einer
Glorifizierung und Apotheose der Habsburger Macht. Die politische
Allegorie wird genutzt, um die universelle Herrschaft zu dokumen-
tieren.

¢) Metaphysische Analogie

Angesichts dieser Interpretation stellt sich die Frage, ob die in der
Renaissance so beliebten Allegorien, von denen die politische der
Bilderserie nur ein Exempel ist, desgleichen die nicht weniger belieb-
ten Emblemata, wie sie in der Heraldik, Literatur und Kunst verwen-
det werden, die Tropen der Literatur, die hieroglyphische Bilderspra-
che der Kabbala, die symbolischen Verdichtungen, ja das ganze
Signaturensystem der Natur, das uns Heutigen so schwer zuganglich
ist, nur auf Spielerei — privater oder gesellschaftlicher — basieren, nur
aus Laune und Phantasie erwachsen, worauf die erste Deutung der
Arcimboldischen Bilder als grilli, scherzi, capricci zu weisen scheint,

det, dessen Ohr den MafSstab fiir das Ohr des ganzen Kérpers abgibt. Ein Esel unter dem
Elefanten fiillt die Kinnlade aus. Fiir den vorderen Teil dieser Backe muf$ ein Wolf her-
halten, der mit dem gedffneten Maule eine Maus ergreift: und das offne Maul stellt das
Auge dar, und die Maus das Licht des Auges: und der Schwanz und das Bein der Maus
machen einen Bartzwirbel, das heifit einen Schnurrbart tiber der Lippe. Auf der Stirne
unter den aufgezihlten Tieren sitzt der Fuchs, der den Schwanz rollt und die Augen-
braue macht. Auf der Schulter des Wolfes sitzt ein Hase, der die Nase bildet; und ein
Katzenkopf gibt die Oberlippe ab. Ein Tiger unter der Kehle des Elefantenriissels ist
anstelle des Kinnes hingelegt; und der Riissel rollt sich und bildet mit der Spitze die
Unterlippe. In der Offnung des Mundes erblickt man eine Eidechse. Ein liegender Ochse
bildet die Rundung des ganzen Halses: und ein Reh dient zu seiner Erginzung.« (Zitiert
nach W. Kriegeskorte: Giuseppe Arcimboldo, a.a.O,, S. 20).

228  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken der Renaissance

oder ob sie einen essentiellen Transzendenz- und Verweisungscha-
rakter haben. Sind die stehenden Wendungen, die Denk- und Aus-
drucksschemata, die poetischen Bilder, die geprdgten Formeln und
technischen Darstellungsmittel, die festen Klischees, welche allesamt
in den Bereich der Topoi gehéren und das Repertoire uneigentlicher
Rede und Darstellung ausmachen, willktirlich, wenngleich tiber lan-
ge Zeiten tradiert, oder im Wesen der Sache begriindet? Da das Welt-
bild der Renaissance heute weitgehend verschiittet ist, muf es suk-
zessiv erst wieder freigelegt werden, wobei wir uns an tiberlieferten
und vertrauten Beziigen vorantasten miissen.

Was berechtigt uns eigentlich, die vier Jahreszeiten und die in
ihnen vorkommenden Naturprodukte den vier, aus diversen Lebens-
abschnitten stammenden Gesichtern zuzuordnen, und dies mit einer
Selbstverstindlichkeit, die uns jeder Reflexion und Vermittlung ent-
hebt? De facto existieren tiberhaupt keine menschlichen Gesichter,
denen die Jahreszeiten und ihre Produkte zuzuordnen wiren. Allen-
falls vom ersten Bild kénnte man konzedieren, dafi es die Kontur und
Hautoberflache eines menschlichen Antlitzes zeigt, zumindest aus
der Terne, wihrend es bei Anndherung allerdings eine durchgingige
Ausfiillung mit blafirosa Bliiten erkennen lafit. Im zweiten und drit-
ten Bild sind die Képfe ginzlich aus Obstsorten kombiniert, im vier-
ten Bild tberwiegt der knorrige Baumstamm derart, dafs sich erst
nachtriéglich eine anthropomorphe Deutung nahelegt. Nichtsdesto-
weniger erfolgt die Zuordnung oder gar Identifikation wie von selbst.
Sie wird durch die sprachliche Praxis noch verstirkt, insofern wir
Sachverhalte und Vorginge des anthropologischen Bereichs mit Be-
griffen und Bildern aus dem botanischen beschreiben, und dies nicht
nur in metaphorischer, sondern in identifizierender Absicht: So spre-
chen wir vom »Heranwachsen« eines Menschen, vom »Erblithen«
eines Jinglings oder Méadchens, vom Menschen in der »Bliite seiner
Lebensjahre«, von der »Reife« eines Menschen, vom »gereiften
Mann« oder der »gereiften Frau«, vom »Verwelken« der Haut usw.
Und nicht nur werden die jahreszeitlich bedingten pflanzlichen
Wachstums- und Reifeprozesse mit den menschlichen Wachstums-
und Reifeprozessen gleichgesetzt, sondern es werden auch die einzel-
nen Naturprodukte mit menschlichen Korperteilen identifiziert.
Wenn auf dem >Friihlings«Bild die Wange des jungen Mannes mit
weiflen und roten Rosen geschmiickt ist — nicht nur in dem ober-
flachlichen Sinne einer Verzierung, sondern in dem tieferen einer
Identifizierung —, so findet dies seinen sprachlichen Ausdruck in der

Analogiedenken A 229

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

Rede: »Rosen — Zeichen der Liebe — blithen auf der Wange«, »die
Wange ergliiht in rosaroten Farben — den Farben der Liebe«. Ebenso
fallen im physiognomischen Vergleich Knolle oder Gurke mit Nase
zusammen, indem wir von einer knollen- oder gurkenférmigen Nase
sprechen, ebenso Ahrenstoppeln mit Bartstoppeln; pralle Pausbacken
bezeichnen wir als Apfelbacken, einen roten Mund als Kirschen-
mund.

Der Grund fiir diese Zuordnung, Parallelisierung oder gar Iden-
tifikation, die ein assoziatives Denken, ein sogenanntes Analogie-
denken, ermdglichen, liegt, wie am Beispiel des Jahreszeitenzyklus,
des thm entsprechenden pflanzlichen Wachstumszyklus und des
menschlichen Lebenszyklus deutlich wird, in der Gemeinsamkeit
eines Prozesses oder, wie aus dem physiognomischen Vergleich zwi-
schen Pflanzen- und Kérperformen hervorgeht, in der Gemeinsam-
keit einer Gestalt oder, wie die Zuordnung von Elementen und Jah-
reszeiten zeigt, in der Gemeinsamkeit von Eigenschaften, kurzum, in
der Einheit eines Substrats, dessen diverse Ausgestaltungen diese
Erscheinungen sind. Auf diese Weise werden verschiedene Bereiche
— der astronomisch bedingte jahreszeitliche, der botanische, der
menschliche, der elementarische — miteinander in Beziehung gesetzt,
oft unter der Dominanz eines derselben. So stehen beispielsweise
Sommer und Feuer aufgrund der gemeinsamen Eigenschaften von
Hitze und Trockenheit unter dem Leitgestirn der Sonne, worauf Fon-
teo in seinem Gedicht weist, bzw. unter dem Hundsgestirn, wie es in
Comaninis Gedicht zum Vertumnus-Bild heifSt:

»Wenn der Hund am Himmel bellet
Und sein atemheisses Briillen

Der entflammte Léwe droben

Uns hienieden horen lasst [...]«*

Winter und Wasser stehen aufgrund ihrer Kilte und Feuchtigkeit
unter dem Leitgestirn des Mondes.

Auch Beziige zur griechischen Mythologie werden hergestellt,
indem Trauben und Wein auf den trinkfreudigen Bacchus weisen,
Wasser auf Neptun deutet und Winter in Proserpina eine Personifi-
kation erfiahrt, die wihrend der Wintermonate auf der Suche nach

1 Ubersetzung von B. Geiger: Die skurrilen Gemiilde des Giuseppe Arcimboldi, a.a.O.,
S. 86.

230 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken der Renaissance

ihrer Tochter in die Unterwelt steigt, um im Frithjahr auf die Erde
zurlickzukehren.™

Damit wird das Weltbild sichtbar, das dieses Denken bestimmt:
Es ist die Annahme eines durchgingig bezogenen Ganzen, das auf
einem einheitlichen Grund basiert, der sich in allen seinen Modifika-
tionen erhalt. Die letzteren sind nur graduelle Abschattungen, Stu-
fen, Spiegelungen oder Facetten desselben, so dafs durch die Vielheit,
Diversitat und Relationalitdt der Teile hindurch das Ganze fafibar
bleibt.

Die hier zugrundeliegende Idee der All-Einheit geht auf die
griechische Antike zuriick; noch weiter lafst sie sich auf mythologi-
sche Urspriinge zuriickverfolgen. Auf Begriffe gebracht, d.h. phi-
losophisch gefafit, findet sie sich erstmals in Platons Timaios.

3. Morphologischer Raster des Analogiedenkens
a) Das Alleinheitskonzept

Im Timaios, der von eminenter Wirkungsméchtigkeit auf die nach-
folgende Geistesgeschichte war und als einziger der Platonischen
Dialoge in der wenngleich unvollstindigen Ubersetzung des Chalci-
dius die dunkle Periode der Vélkerwanderung tiberdauerte und zum
grundlegenden Physikbuch des Mittelalters und der Renaissance
avancierte, findet sich die Aussage, dafy das Universum ein Ganzes
aus lauter Ganzen sei'?, ein Vollkommenes aus lauter Vollkommenen
(vollkommenen Teilen)®, oder auch die Aussage, dafs das Universum
die Elemente jedes einzelne ganz in sich enthalte!*, nicht nur im
quantitativen Sinne einer Totalitdt, sondern auch im qualitativen
Sinne einer wechselseitigen Durchdringung. Die Aussagen erfiillen
nach gewé6hnlichem Verstdndnis den Tatbestand der Paradoxie; denn
nach gewdhnlicher Ansicht besteht ein Ganzes aus Teilen, ein Voll-

I In seinem Gedicht komplettiert Fonteo die Vergleichsebenen der Elemente und Jah-
reszeiten durch Hinweise auf die antike Mythologie. Wasser und Winter gehdren zu-
sammen aufgrund der Freundschaft von Neptun, dem Gott des Wassers, und Proserpina,
der Gottin des Winters.

2 Platon: Timaios 33 a, in: Platonis Opera, recog. 1. Burnet, 4 Bde.,, Oxford 1900 {f.
(wiederholte Aufl.).

B Aa0,32d.

* Aa0,32c

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

231


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

kommenes aus noch nicht Vollkommenem, wihrend die Teile hier
bereits als Ganze bzw. Vollkommene klassifiziert werden. Die These
will damit die durchgingige Einheit und Ganzheit zum Ausdruck
bringen, die sich zum einen auf den Umfang erstreckt und diesen als
ein umfassendes, durchgingig zusammenhéngendes, geschlossenes
Ganzes nimmt und zum anderen auf den Inhalt und diesen als
Gleichartigkeit, wechselseitige Durchdringung und Ineinander-Auf-
gehen der Teile bestimmt. Nicht zufallig rekurriert Platon an dieser
Stelle auf das parmenideische Konzept des €v dmavta bzw. &v nal
ndv, indem er nicht nur das Bild einer wohlgerundeten, nach allen
Seiten gleichmiéflig und gleichgewichtig ausgefiillten Kugel verwen-
det, sondern auch die parmenideischen Termini des &v, dhov, Guoiov,
téhelov usw.’® Hier wird die Idee eines gemeinsamen Substrats po-
stuliert, das trotz aller Auffacherung in Pluralitdt, Differenz und Re-
lationalitdt als eines und selbes erhalten bleibt — die Idee einer Einheit
in aller Vielheit bzw. einer Vielheit in der Einheit.

Mit der Vorstellung einer wechselseitigen Durchdringung der
Teile im und zum Ganzen greift Platon auf die anaxagoreische Hom-
domerien-Lehre zuriick, die von der Annahme einer totalen Ver-
mischtheit und Ungesondertheit, einer Indifferenz im Anfangs- und
Urzustand der Welt ausgeht — 6po0 mtdvra yoruata qv (»Beisam-
men waren alle Dinge«), heift es bei Anaxagoras.’® Erst in der Folge
wird dieselbe durch den Nus gesondert und geschieden und damit
auch fiir den Nus unterscheidbar und erkennbar, indem das Leichte
dem Leichten, das Schwere dem Schweren zugesellt wird, aber so,
daf in jeder Sonderung alles andere impliziert bleibt und nur durch
das Uberwiegen eines der Faktoren charakterisiert ist. Diese Lehre
konnte sich auf die alltdgliche Beobachtung des Wachstums durch
Nahrungsaufnahme stiitzen. Da Wachsen die Akkumulation von
Gleichartigem ist, indem Knochen zu Knochen, Fleisch zu Fleisch,
Sehnen zu Sehnen usw. gelangen, miissen alle Bestandteile bereits
vollstandig in der aufgenommenen Speise vorhanden sein, wenn-
gleich vermischt und undifferenziert.

Wie Platon einerseits historisch an frithere Lehren anschliefst, so
hat er andererseits die Folgezeit mit seiner Theorie befruchtet. Die
Lehre taucht nicht nur bei Nicolaus Cusanus wieder auf in der These

5 Vgl oa.a. 0, 32 cff.
% H. Diels: Die Fragmente der Vorsokratiker, griechisch — deutsch, hrsg. von W. Kranz,
Bd. 2, 17. Aufl. Ziirich, Hildesheim 1989, S. 32 (frag. B 1).

232 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken der Renaissance

vom guodlibet in quolibet (»Jedes ist in jedem vertreten«), sondern
sie liegt auch Leibniz” Monadensystem zugrunde, das die Welt als
monadisch strukturiert unterstellt, bestehend aus einer quantitativ
unendlichen Anzahl von Monaden, die jedoch allesamt denselben
Inhalt haben und diesen nur in je unterschiedlicher Weise vorstellen
gemifs den verschiedenen Standpunkten (points de vue) oder in je
verschiedenen Bewuftseinsgraden, angefangen vom hichsten, expli-
ziten Selbstbewufstsein bis hinab zum minimen BewufStsein in den
schlafenden Monaden, der Materie. Sie begegnet selbst noch in He-
gels Relationssystem in der Wissenschaft der Logik, in welchem
jedes Relat einer Relation des Kategoriengefiiges die ganze Relation
ausmacht oder, anders gesagt, jedes Moment der Totalitédt selbst die
Totalitdt verkdrpert. Das Wahre, das erst am Ende des kategorialen
Explikationsprozesses voll expliziert dasteht, d. h. an und fiir sich, ist
gleichwohl von Anfang an latent vorhanden, an sich, jedoch noch
nicht explizit, fiir sich. Und ebenso reprasentiert das jeweils aus The-
se und Antithese bestehende dritte, synthetische Moment das Wahre
in abgestuften Explikationsgraden durch das Gesamtsystem hin-
durch.

Neben dem Einheitsaspekt am Alleinheitsbegritf, der sowohl in
Form der Ganzheit wie in Form der durchgingigen Gleichheit begeg-
net, ist als zweiter Aspekt der der Allheit hervorzuheben, der ebenso-
wohl in Form quantitativer Vielheit wie qualitativer Differenz und
Spezifitit auftritt. Auch zu seiner Erkldrung findet sich bei Platon ein
Schema, und zwar das Urbild-Abbildverhiltnis, wie es aus dem Lini-
engleichnis der Politeia bekannt ist.” Am Ende des sechsten Buches
der Politeia demonstriert Platon anhand einer quaternal eingeteilten
Linie eine ontologische und epistemologische Stufung. Wie der sinn-
lich wahrnehmbare Bereich Abbild des gedanklich-ideellen ist, so ist
innerhalb des gedanklich-ideellen der mathematische Bereich Abbild
des logisch-begrifflichen und innerhalb des sinnlich wahrnehmbaren
der Bereich der Schatten und Echos Abbild des Bereichs der Konkre-
ta: der Pflanzen, Tiere, Menschen und Elemente, so dafi sich eine
durchgehende Abschattung nach dem Schema des Abbildes des Ab-
bildes vom Urbild usw. ergibt.

Der Leitgedanke ist die Konstitution eines hierarchischen Sy-
stems mittels Spiegelung. Die dadurch zustande kommende graduel-
le Abstufung ist Ausdruck einer Reduplikation und Pluralisierung

Y Vgl. Platon: Politeia 509 d ff, auch Parmenides 132 c ff.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,

233


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

des Seins; denn so wie es zu jeder Gegenstandsklasse nur eine einzige
Idee gibt, die je nach Interpretation, sei es als Norm oder Paradigma
oder Begriff, auf jeden Fall als Ideal fungiert, also z. B. nur einen ein-
zigen Idealkreis, der ausschliefslich denkbar ist, so gibt es unzéhlig
viele bessere oder schlechtere Konkretisationen — in Platons Termi-
nologie: Abspiegelungen der einen Idee in der sinnlich wahrnehm-
baren Materie —, also viele irreguldre Kreise. Und noch zahlreicher,
noch verzerrter und verstellter sind deren Spiegelungen und abbild-
liche Darstellungen, die oft Ellipsen oder anderen krummen Gebilden
gleichen. Mit der Pluralisierung verbindet sich eine Wahrheits- und
Wertminderung dergestalt, dafy die absteigende Reihe eine zuneh-
mende Distanzierung vom Vorbild — dem einen Wahren und Voll-
kommenen — mit sich bringt, einen Abfall vom verum zum verisimi-
le, und ebenso eine Verschlechterung, einen Abfall vom Guten und
Vollkommenen zum Minderwertigen. Mit der Abbildungstheorie
geht eine Pluralisierung, Seins-, Wahrheits- und Wertminderung
einher.

Dieses Konzept durchgingiger Einheit bei gleichzeitiger gradu-
eller Abstufung hat weitergewirkt und die nachfolgende Tradition
beeinflufst. ITm Neuplatonismus, insbesondere bei Plotin und seinen
Schiilern Porphyrios, Jamblichos, Proklos, Damaskios u.a., werden
die Vorstellungen prézisiert und zu einem neunfachen Hypostasen-
system ausgebaut, dessen hochste Stufe das Ur-Eine ist, gefolgt vom
Nus als Ort der Verbindung der Ideen, von der Seele (Psyche) als
Vermittlungsprinzip zwischen intelligibler und sinnlicher Sphére so-
wie — allerdings weniger klar ausgebaut — von Planeten, Menschen,
Tieren, Pflanzen, Elementen und Materie. Die Stufen erkliren sich
aus der Emanation, dem Uberfliefen der hochsten Fiille und dem
sukzessiv-graduellen Abstieg in immer tiefere Spharen. Angerei-
chert und modifiziert durch christliche, kabbalistische, gnostische
und hermetische Elemente, bildet dieses System das Weltbild der
Renaissance und des fiir sie typischen Analogiedenkens.

Die exakte und detaillierte wissenschaftshistorische Rekon-
struktion fallt allerdings schwer, zumal das Wissenschaftsverstindnis
jener Zeit ein ginzlich anderes ist als das heutige, das sich im letzten
Jahrhundert im Zuge der Neukonstitution der Geisteswissenschaften
als ein historisches und philologisches herausgebildet hat und das in
Form von Quellenstudium und akribischer Erforschung der Wir-
kungsgeschichte vorangeht. Das Wissenschafts- und Philosophiever-
stindnis der Renaissance hingegen verfihrt kompilatorisch und

234 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken der Renaissance

eklektisch, oft sogar plagiathaft, ohne jedes Bewufstsein historischer
Authentizitit und nicht selten unter willkiirlicher Erfindung von
Autoren und Werken. Theorien und Theoreme werden beliebig aus
der Geschichte herausgezogen und in den eigenen Kontext integriert.

Das aus Philosophie und Wissenschaft, Literatur und Kunst zu
erschlieffende Weltbild der Renaissance, das als Hintergrundwissen
stets mitschwingt, operiert im wesentlichen mit drei Bildern: Das
erste basiert auf einer Hierarchie und sieht einen stufenweisen Ab-
stieg von einer hochsten Instanz zu immer entfernteren, niedereren
vor, die sich zunehmend verzweigen. Das zweite benutzt konzentri-
sche Kreise, die sich um einen Mittelpunkt zentrieren und zur Peri-
pherie hin ausbreiten, und das dritte bedient sich einer Kette, die aus
ineinandergreifenden Ringen besteht und in linearer Folge vom
Himmel zur Erde herabreicht — oft auch Himmels- oder Jakobsleiter
genannt —, wie sie noch in Goethes Faust anklingt:

»Wie alles sich zum Ganzen webt,

Eins in dem andern wirkt und lebt!

Wie Himmelskrifte auf und nieder steigen,
Und sich die goldnen Eimer reichen!

Mit segenduftenden Schwingen

Vom Himmel durch die Erde dringen,
Harmonisch all das All durchklingen!«**

Bei Giambattista della Porta heif3t es:

»So sehen wir / daf$ von der ersten Ursach an gleichsam ein grosses Seil ge-
zogen ist vom Himmel herunter bif§ in die Tieffe / durch welche alles zusam-
men gekniipffet / und gleichsam zu einem Stiicke wird / also daf8 / wann die
héchste Krafft ihre Stralen scheinen list / dieselben auch bif§ herunter rei-
chen: Gleich wie / wann ein ausgespannter Strick an einem Ort gerithret wird
/ derselbe gantz durch erzittert / und auch das Ubrige sich beweget. Und die-
ses Band nun kan man wol mit an einander hangenden Ringen / und einer
Kette vergleichen / und hieher die Ringe des Platonis und die giildene Kette
des Homeri ziehen [...]«¥

8 7. W. Goethe: Faust I, V. 447 {f., in: Werke, Hamburger Ausgabe in 14 Bdn., Hamburg
1948ff., Bd. 3, S. 22.

¥ 1.B. Porta: Magia Naturalis, oder Haus-Kunst- und Wunder-Buch (Titel der Origi-
nalausgabe: Magiae naturalis, sive de miraculis rerum naturalium libri 111, Neapel

1558). Zuerst von demselben Lateinisch beschrieben; hernach von Thm selbst vermehret
[...], Niirnberg 1680, Bd. 1, S. 47 (Buch 1, Kap. 6, Abschnitt 7).

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

235


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Karen Gloy

Und shnlich sagt Agrippa von Nettesheim:

»Beim Monde beginnt auch im Himmlischen die Reihenfolge der Dinge, wel-
che Plato die goldene Kette nennt, durch welche ein jedes Ding, eine jede mit
einer anderen verbundene Ursache von einer hsheren abhingt, bis man zu
der héchsten Ursache von allem gelangt, von der alle Dinge abhidngen.«*

Wir finden also folgende Schemata vor:

Der morphologische Raster, der diesen Bildern zugrunde liegt, a3t
sowohl eine vertikale wie eine horizontale wie eine zyklische Struk-
tur erkennen, wobei die erstere in einem Abstieg von oben nach un-
ten bzw. in einer Entfernung vom Zentrum zur Peripherie besteht,
die zweite in einem um die Vertikale angelegten Symmetrieverhalt-
nis, das im Falle des Kreises sogar eine Rotationssymmetrie ist. Zu
den symmetrischen Verhaltnissen zihlen Duplexphinomene wie
Zwillinge, Opposita wie Position und Negation, Spiegelbilder wie
das Rechts- und Linksphénomen. Die dritte Struktur wird durch die
rhythmische Wiederkehr des Gleichen, die stindige Iteration aus-
gedriickt, wie sie nicht allein fiir das Kreismodell symptomatisch ist,
sondern auch fiir die beiden anderen Modelle, insofern das Oberste
im Untersten, das Eine im Vielen stindig sich wiederherstellt.

Die hier relevante Raumstruktur 1af3t sich durch ein Fadenkreuz
sowie durch Rotation verdeutlichen. Einerseits wird eine Extension
nach vier Richtungen ins Unendliche angenommen, andererseits die-
se wieder eingefangen durch einen zusammenschlieSenden Kreis. Da
die Verhaltnisse von unendlicher Ausdehnung und Zusammenzie-
hung fiir jeden beliebigen Punkt des Alls gelten, kann jeder als Mit-
telpunkt wie als Marginal betrachtet werden; man spricht daher auch

% H. C. Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke (Titel der lateinischen Origi-
nalausgabe: De occulta philosophia libri tres, Antwerpen 1531), hrsg. von K. Benesch,
4. Aufl. Wiesbaden 1997, S. 289.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken der Renaissance

vom ubiquitdren Mittelpunkt oder vom offenen-geschlossenen Uni-
versum. Auch hat man versucht, das kognitive Verhaltnis zwischen
Einheit und Vielheit mittels rdumlich-perspektivischer Darstellun-
gen auszudriicken, dergestalt, dafs man einen Punkt zu einem Kreis
und weiter zu einer Kugel sich ausdehnen und ebenso diese sich
wieder auf einen Punkt restringieren lafit unter Ausnutzung von
Konvex- und Konkavphédnomenen.?* Gerade die in der Renaissance
entdeckte und praktizierte Perspektivenmalerei macht hiervon Ge-
brauch.

In der Sprache der Renaissance und des fiir sie typischen Analo-
giedenkens werden zur Explikation der aufgezeigten Beziehungen
Vorstellungen und Begriffe aus dem lebensweltlichen, speziell biolo-
gischen Bereich, nicht selten auch aus der Triebsphére herangezogen.
So werden vertikale Verhdltnisse durch Abstammungs- und Ver-
wandtschaftsbeziehungen, Genealogien, ausgedriickt, die Néhe und
Ferne anzeigen, symmetrische Verhiltnisse durch Freundschaft und
Feindschaft, Liebe und Haf3, Sympathie und Antipathie, Attraktion
und Repulsion, Konsonanz und Dissonanz, Harmonie und Dishar-
monie, Vermahlung (Hochzeit) und Scheidung (Trennung), zykli-
sche Verhaltnisse durch Systole und Diastole, Ein- und Ausatmen
oder durch rhythmische Bewegungen wie Herz- und Pulsschlag.
Daf8 die Renaissance damit an alte magisch-mythische Vorstellungen
ankntipft, zeigt die Tatsache, dafs schon Hesiod in seiner Theogonie
die lineare, einsinnige Abstufung des Dunklen, Néchtlichen in Form
einer Genealogie expliziert, beginnend mit dem Chaos, tiber die
Nacht und das Schattenreich des Erebos (Tartaros)?, weiter {iber das
Schicksal, den Schlaf, den Tod, die Traume, die Hesperiden, deren Ort
der Sonnenuntergang ist, die Moiren und die Keren, die Nemesis, das
Alter und den Streit (Eris).? In diesen Kontext gehdren auch die
anderen Gottergenealogien der griechischen Mythologie, welche die
Entstehung der Vielfalt entweder durch Parthenogenese oder durch
Zeugung erkldren.

Operiert das genealogische Verhiltnis mit Sukzession und Ab-
stieg, sei es in einfacher linearer oder in linear sich verzweigender

% Vgl. das Selbstportrit im konvexen Spiegel von Parmigianino (1524) in: G. Maiorino:
The Portrait of Eccentricity, a.a.O., S. 54.

2 Hesiod: Theogonie 1201f,, in: Hesiodi Theogonia opera et dies scutum, ed. T. Solm-
sen / Fragmenta selecta ed. R. Merkelbach et M. L. West, Oxford 1970.

® A.a.0,S. 2101t

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

237


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

Form, so operiert das symmetrische Verhiltnis mit der Simultaneitdt
zweier Instanzen positiver und negativer Art, die sich anziehen oder
abstofSen. Unter den Elementen bilden Feuer und Wasser, Luft und
Erde Gegensitze, die sich meiden, bekdmpfen oder gar vernichten,
wenn sie aufeinandertreffen. Wie es bestimmte kompatible Gewich-
se gibt, so gibt es auch bestimmte inkompatible; dasselbe gilt fiir Tier-
arten, die entweder in Symbiose oder im Kampf miteinander leben,
und ebenso auch fiir Tiere und Pflanzen. So bezeugt Giambattista
della Porta:

»Der Kohl und der Wein-Stock sind todfeinde gegen einander / und brechen
in offenbahre Strittigkeiten aus. Denn ob gleich der Weinstock mit seinem
Gewinde sonst alles umfasset, so flichet er doch vor dem Kohl; und wenn er
ihn der Nihe vermercket / so wendet er sich auf die andre Seite / nicht an-
ders/ als ob ihn jemand gewarnet / daf$ sein Feind in der Nihe sey [...]

Dieser Kohl / dadurch der Weinstock verjaget wird / hat einen Feind an den
Erd-Aepffeln / oder Schwein-Brod / und verdorret von diesen, oder es muf3
jener nothwendig verdorren / wenn derselbe soll griin bleiben: Wenn sie aber
beysammen stehen / findet man sie offt beyde gantz ganz diirr [...]

Epheu verderbt zwar sonst auch alle Biume zum dussersten / ist aber doch
dem Weinstock vor allen zu wider / und bringt ihn zu schanden [...]

Auch befindet man eine wunderliche Feindschafft und Streit zwischen dem
Rohr / und Fahren-Kraut / also daf8 eines das ander austilget. So gar / daf3
wenn jemand mit Pfeilen von Rohr geschossen ist / die Wurzel vom Fahren-
kraut / zerstossen und drauf gelegt / solche Pfeile heraus ziehet.«*

Sympathie und Antipathie beherrschen das Leben und die gesamte
Natur, indem sowohl gleichartige wie ungleichartige Instanzen in
diese Verhiltnisse eintreten konnen, wie dies schon die Sprichworter
»Gleich zu Gleich gesellt sich gern« und »Gegensitze ziehen sich an«
zum Ausdruck bringen, wobei aber auch das Umgekehrte gilt, z.B.
»Gegensitze heben sich auf«.

Die trotz aller Vielheit, Diversitit und Variabilitit sich durch-
haltende Einheit und Ganzheit wird nicht selten durch den Kreislauf
der Elemente, des Lebens oder des Jahres ausgedriickt. Aztekische
Darstellungen verdeutlichen dies oft durch ein Tier — wahrscheinlich
einen Leoparden —, das einen Menschen verschlingt und wieder aus-
speit. Platon spricht im Phaidon unter Heranziehung pythagore-
ischer Vorstellungen von der Palingenesis, von der Wiedergeburt:

* 1.B. Porta: Magia Naturalis, oder Haus-Kunst und Wunder-Buch, a.a.O., Bd. 1,
S. 50f.

238  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken der Renaissance

dem Hervorgang des Lebens aus dem Tod, des Todes aus dem Leben.
Das Indische beniitzt hierfiir das Rad der Wiedergeburten.

Allerdings geniigt dieser vertikale, horizontale und zyklische
morphologische Grundraster noch nicht zur vollstindigen und ad-
dquaten Erfassung des Analogiedenkens und seiner Unterscheidung
vom Klassifikationsdenken nach genus proximum per differentiam
specificam, das unserem heutigen Wissenschaftsverstandnis und des-
sen Rationalititskriterien entspricht, operiert doch auch dieses mit
Ab- und Aufstieg entlang der Vertikale in Form von Spezifikation
und Generalisation sowie mit Korrespondenz, Symmetrie, Position
und Negation entlang der Horizontale. Wiahrend jedoch das Klassifi-
kationssystem mit seinen Spezifikationen und Differenzierungen in-
nerhalb einer bestimmten Gattung bleibt, beispielsweise innerhalb
der Gattung >Baumys, und diese weiter — idealiter dichotomisch — un-
terteilt in Laub- und Nadelbdume, letztere in Zypressen- und Kie-
ferngewichse, diese in Tannen und Fichten usw., geht das Analogie-
denken quer durch die Reihen und assoziiert Pflanzen, Tiere,
Metalle, Farben, Verhaltnisse, Befindlichkeiten u. 4.

Zur Demonstration von Analogiereihen sei auf Agrippa von
Nettesheim verwiesen, der in seiner Schrift De occulta philosophia
(Geheime Philosophie oder Magie) unter dem Leitfaden der Planeten
Sonne, Mond, Saturn, Jupiter, Mars, Venus, Merkur Analogiereihen
aufstellt.

»Unter den Elementen sind solarisch das Feuer und die lichte Flamme; unter
den Siften das reine Blut und der Lebensgeist; unter den Geschmiécken der
scharfe mit SiifSigkeit vermischte; unter den Metallen wegen seines Glanzes
das Gold, dem die Sonne eine herzstirkende Eigenschaft verleiht; unter den
Steinen solche, welche durch goldene Punkte die Sonnenstrahlen nachahmen,
wie der Adlerstein, der solche Punkte hat und eine Kraft gegen die fallende
Sucht und gegen Gifte besitzt. Der Stein, welcher Sonnenauge heifit und die
Figur einer Augenpupille hat, aus deren Mitte ein Strahl hervorschimmert,
stirkt das Gehirn und Gesicht. Der bei Nacht leuchtende Karfunkel vertreibt
jedes dunstige und in der Luft schwebende Gift. Der Chrysolith, von zarter
und lichter, griiner Farbe, worin, wenn man ihn gegen die Sonne hilt, ein
goldener Stern schimmert, stirkt die Respirationsorgane und ist den an
Engbriistigkeit Leidenden von Nutzen [...]«*

»Dem Monde zugehérig (lunarisch) sind unter den Elementen die Erde,
sodann das Wasser, sowohl das Meer- als das FluBwasser, und alles Feuchte,
die Sifte der Biume und der Tiere, hauptsichlich die weifSen, als Eiweifs, Fett,

% In: H. C. Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke, a.a.O., S. 591.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

239


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Karen Gloy

Schweifi, Schleim und andere Fliissigkeiten der Kérper. Von den Geschmik-
ken gehéren dem Monde an der salzige und unschmackhafte. Unter den Me-
tallen ist lunarisch das Silber, unter den Steinen der Kristall, der silberfarbene
Markasit und alle weifen und griinen Steine, desgleichen der Selenit oder
Mondstein, welcher von honiggelbem Glanze, weifslich durchscheinend ist
und nicht nur die Gestalt des Mondes, sondern auch sein tigliches Zu- und
Abnehmen darstellt. Dem Monde gehgren auch die Perlen an, die aus Was-
sertropfen in den Muscheln erzeugt werden, ebenso der Kristall und Beryll.
Unter den Pflanzen und Biumen sind lunarisch das Selenotropium, das sich
nach dem Monde wendet, wie die Sonnenwende nach der Sonne; die Palme,
welche alle Monate neue Zweige ansetzt; [...] ferner das Keuschlamm oder
der Keuschbaum und der Olbaum, desgleichen das Kraut Chinostares, wel-
ches mit dem Monde wiichst und abnimmt, nimlich an Substanz und Zahl
der Blatter [...] Lunarisch ist auch das Chamdleon, das nach der Verschieden-
heit der Farbe eines Gegenstandes immer eine dhnliche annimmt, wie der
Mond nach der Verschiedenheit des Zeichens, in welchem er sich befindet,
seine Natur wechselt. Lunarisch sind ferner die Mutterschweine, die Hirschk-
ithe, die Ziegen und alle Tiere, welche den Lauf des Mondes beachten und
nachahmen [...]«*

Als Ordnungs- und Gliederungsprinzipien, die die Ahnlichkeit der
Dinge begriinden und das Analogiedenken ermdglichen, nennt
Agrippa die Eigenschaften der Gestirne, die hier als Leitphdnomene
fungieren. Zu diesen gehoren Form, Farbe, rdumliche und zeitliche
Ortung, ihr Verhaltnis zur Umgebung, Bewegung, desgleichen ihre
Wirkung und Einflufnahme auf Menschen und andere Lebewesen,
zumal nach magisch-mythischer Auffassung Eigenschaften nicht
neutral in sich ruhen, sondern Wirkkrifte sind und bestimmte Ein-
fliisse ausiiben. Eigenschaften sind, wie noch im Griechischen etwa
bei Platon im Protagoras¥, duvduelg, die in Werden und Wirken
eingebettet sind. Dies erklart sich einerseits aus ihrer Herkunft, an-
dererseits aus threr Wirkung,.

»Es ist sehr schwierig, zu erkennen«, sagt Agrippa, »welche Dinge diesem
oder jenem Gestirne oder Himmelszeichen zugehéren. Man erkennt sie je-
doch daran, dafs sie die Strahlen oder die Bewegung, oder die Figur der Him-
melskorper nachahmen. Einige entsprechen auch gewissen Sternen durch
ihre Tarbe und ihren Geruch, andere durch ihre Wirkungen.«*

% Aa.0,S. 621
¥ Platon: Protagoras 320d 5, e 2, 321 ¢ 1; vgl. auch Phaidon 102 d f.
% H. C. Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke, a.a.O., S. 59.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken der Renaissance

Alles, was in diesem Sinne Ahnlichkeit aufweist, wird in eine Reihe
gebracht unter dem Leitfaden des Sonnenartigen oder des Mondarti-
gen oder einer sonstigen Qualitit, wobei diese Reihen Explikationen
der Eigenschaftskomplexe der Leitphanomene sind.

Als weiteres Beispiel sei die paracelsische oder genauer pseudo-
paracelsische Schrift Philosophia ad Athenienses genannt, welche die
vier Elemente Erde, Wasser, Luft und Feuer als »Miitter« klassifi-
ziert, die alles aus sich entlassen und ihrerseits wieder einer gemein-
samen Urmutter entstammen. Auf dieser Grundlage entwickelt die
Schrift eine Zuordnung derart, daf8 sie dem Wasser alles Wafirige wie
Brunnen, Biche, Meere zuordnet, ebenso Fische und gewisse Steine
wie Bernstein, Beryll, Kristall, Amethyst, Korallen, aber auch Flufs-
wesen wie Nymphen und Sirenen, der Erde alles Erdartige: Metalle,
Mineralien, Edelsteine, Pflanzen und Kriuter, Tiere und Menschen,
Erdgeister wie Gnome, Nachttraute und Riesen, der Luft das Un-
sichtbare und Unbegreifliche wie Schicksale (fata), Eindriicke (im-
pressiones), Traume (somnia), Gesichte (visiones), ebenso die »lufti-
schen reden, gedanken und taten«® und schliefslich dem Feuer das
ihm Gleichartige wie den Himmel mit den Planeten und Sternen,
Blitz und Donner, aufserdem gewisse Steine und Farben.®

Auch hier werden unter dem Titel der vier Elemente diverse
Gegenstinde und Sachverhalte zusammengestellt und geordnet,
zum einen nach der Selbigkeit der Substanz (Wasser — Brunnen,
Béche, Meere), zum anderen nach der Selbigkeit des Ortes (Wasser —
Fische, Korallen und Steine), zum dritten nach Selbigkeit der Eigen-
schaften (Luft — luftige Reden, Gedanken und Taten), zum vierten
nach der Selbigkeit der Farbe (Feuer — gelbe Farbe) usw.

b) Analogieformen

Methodisch ist bereits eine ganze Reihe von Gesetzmifligkeiten und
Gestaltungsprinzipien sichtbar geworden, auf denen das Analogie-
denken formal wie inhaltlich basiert. Da sich die lebensweltlich fun-
dierten kognitiven Assoziationen in Raum-Zeitstrukturen vertikaler,

» Theophrast von Hohenheim, genannt Paracelsus: Samtliche Werke, 1. Abt.: Medizi-
nische, naturwissenschaftliche und philosophische Schriften, hrsg. von K. Sudhoff,
14 Bde., Miinchen, Berlin 1922-1933, Reg.-Bd. von M. Miiller (Nova Acta Paracelsica,
Supplementum), Einsiedeln 1960, Bd. 13, S. 398 (Buch 1, Text 19).

» Vgl a.0.0, S.394-399 (Buch 1, Text 11-20).

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

241


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

horizontaler und zyklischer Art explizieren lassen, zeigt sich hier ein
grundlegender Bezug des Analogiedenkens zu Raum- und Zeitstruk-
turen, wobei allerdings die Frage offenbleiben muf3, ob die lebens-
weltlichen Vorstellungen in Raum-Zeitstrukturen griinden oder um-
gekehrt die rdumlich-zeitlichen Verhéltnisse in lebensweltlichen.
Denkt man die Beziehung konsequent weiter, so ergeben sich mehre-
re Moglichkeiten von Verhaltnissen, die fiir das Analogiedenken ty-
pisch sind: erstens die raumlich-zeitliche Identitdt der Analoga, d.h.
thr Zusammenfall, zweitens die raumlich-zeitliche Kontiguitat, ihr
simultanes Nebeneinander oder sukzessives Nacheinander, und drit-
tens ihr Zusammenhang tiber rdumliche und zeitliche Spriinge hin-
weg.

(1) Die extremste Form der Analogiebildung und wechselseiti-
gen Verweisung der Analoga aufeinander liegt vor bei raumlich-zeit-
licher Identitit, die im Kontext der Zeit den besonderen Namen >Me-
tamorphose« hat. Sie ist bei analytischer Explikation eines komplexen
Leitphdnomens in seine diversen formalen wie materialen, quantita-
tiven wie qualitativen wie kausalen Bestandteile gegeben, mdgen sie
simultan oder sukzessiv auftreten. Ein Beispiel ist die Zerlegung der
Sonne in die formale Gestalt der Kugel mit deren Derivaten, dem
Kreis und dem kontrahierten Punkt, die materielle Substanz des Gol-
des oder harten Metalls, das Element des Feuers, die Farbqualitit
sgelb¢, die Tastqualitdt >brennend heifs¢, die Habitualitdt - Wohlbefin-
den¢, >Wachsen und Gedeihens, die Begleiterscheinung des ptlanz-
lichen Reifens, die Zeitangabe ihres Auftretens, den Tag, usw. oder
die Zerlegung des Mondes in die formalen Bestimmungen >Scheibe,
»Sichel¢, >wechselnde Formg¢, die materialen Bestimmungen »Silber,
»Stahls, die Farbqualitét ssilbrigweif3c, die Tastqualitét >kiihl¢, die Ha-
bitualitdat >Ruhes, >Stille¢, die Zeitangabe >Nacht« usw. Jedes dieser das
Insgesamt konstituierenden Momente verweist auf das Ganze wie
auf jedes andere Moment, tritt also reprasentativ und austauschbar
auf. Das Analogiedenken, wie es auch dem magisch-mythischen Vor-
stellen zugrunde liegt, benutzt hierfiir den Terminus pars pro toto,
bei dem der Teil fiir das Ganze steht, nicht nur in dem Sinne, dafi ein
quantitativer Ausschnitt das Ganze vertritt, z.B. das Getreidekorn
die gesamte Ernte oder der Erdklumpen das ganze Feld, sondern auch
in dem, daf§ eine qualitative Bestimmung Indikator der anderen ist,
z.B. die gelbe Tarbe Indikator fiir Feuer und Flamme, die Scheibe
Indikator fiir Sonne, ebenso fiir Vollkommenheit und Gliick. Diese
Ambiguitdt bzw. Polysemie erkldrt das abrupte, instantane Umschla-

242 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken der Renaissance

gen der Bestandteile ineinander. Die Tatsache, dafs jedes sich selbst
und auch ein anderes bezeichnet, kann funktionalisiert und fiir be-
stimmte Zwecke genutzt werden.

Die Sprachwissenschaft, insbesondere die antiken Rhetoriken
eines Cicero®! und Quintilian®® haben hierauf die Theorie der Tropen
gegriindet, die in den Rhetoriken und artes dicendi des Mittelalters,
des Humanismus und des Barock als uneigentliches Sprechen oder
gebliimter Stil (flores rhetoricales bzw. figurae rhetoricales) weiter-
gefithrt wurde. Im Mittelpunkt stehen Stilfiguren wie Metapher,
Synekdoche, Metonymie, Antonomasie, Onomatopoiie, Katachrese,
Metalepsis, Epitheton, Allegorie, Ironie, Paraphrase, Hyperbaton,
Hyperbel u.d., die allesamt Verdichtungen, Verschiebungen und
Transformationen sind, indem sie von einer Instanz auf eine andere
verweisen. Inzwischen werden sie weitgehend in der Psychoanalyse
zur Ausdeutung von Traumen, zur Entstehung des Witzes, zur Er-
klarung von Fehlleistungen und zur Ausdeutung von Krankheitser-
scheinungen (Symptomatologie) herangezogen, etwa von Sigmund
Freud® oder Jacques Lacan®:.

Von besonderer Relevanz fiir unseren Kontext ist die Metapher
(ueTapoed), die ihrer Wortherkunft nach >Ubertragungc bedeutet in
dem Sinne, dafd ein Wort auf einen ihm von Hause aus nicht zukom-
menden Bereich angewendet wird. Die Ubertragung rechtfertigt sich
aus einem vorhergehenden, spiter unterdriickten und verkiirzten
Vergleich, wie er am Beispiel ser ist ein Lowe« statt ser kimpft wie
ein Lowe« sichtbar wird. Ein verkiirzter Vergleich liegt auch vor im
Beispiel »Meer des Lebens«. Die unermefiliche Weite, Bewegtheit und

3 M. T. Cicero: De oratore / Uber den Redner, lateinisch — deutsch, ibersetzt, kommen-
tiert und eingeleitet von H. Merklin, Stuttgart 1976; ders.: Brutus, lateinisch — deutsch,
hrsg. von B. Kytzler, Miinchen 1970.

% M. Fabii Quintiliani Institutiones Oratoriae Libri XII / Marcus Fabius Quintilianus:
Ausbildung des Redners. Zwolf Biicher, hrsg. und {ibersetzt von H. Rahn, Zweiter Teil,
Buch VII-XII, Darmstadt 1975, S. 216 ff. (VII], 6).

® S. Freud: Die Traumdeutung, Frankfurt a.M. 1991 (wiederholte Aufl. 1996); ders.:
Der Witz und seine Beziehung zum Unbewufiten. Der Humor, Frankfurt a. M. 1992
(wiederholte Aufl. 1996); ders.: Zur Psychopathologie des Alltagslebens. Uber Verges-
sen, Versprechen, Vergreifen, Aberglauben und Irrtum, Frankfurt a. M. 1954 (wieder-
holte Aufl. 1996). Vgl. dazu den folgenden Beitrag der Verfasserin im vorliegenden
Band.

% T Lacan: Ecrits, Ed. du Seuil, Paris 1966; siche auch den Beitrag K. Gloy: Das Analo-
giedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds im vorliegen-
den Band.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

243


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

Gefihrlichkeit, die dem Meer wie dem Leben eigen sind, stellen hier
das tertium comparationis dar. Brevior est similitudo, sagt Quinti-
lian.

Zu nennen ist ferner die Synekdoche, die die Ersetzung eines
weiten Begriffs durch einen engen (Haus< durch >Dach¢, >Schwert«
durch >Spitze) oder umgekehrt eines engen durch einen weiten
(*Menschen< durch >Sterbliche<) bezeichnet, sowie die Metonymie
(Namensvertauschung), die die Verwendung eines bestimmten Be-
griffs anstelle eines anderen, mit diesem in der Weise realer Kon-
tiguitdt zusammenhédngenden vorsieht. Meist wird der Grund fiir
etwas eingesetzt, der Erfinder fiir das Erfundene (>Vergil lesenc
statt »>Vergils Biicher lesen<), die Person fiir die Sache (>Bacchus«
fiir 'Wein<) oder das Beinhaltende fiir den Inhalt (Krug« fiir sWas-
serq).

Als weitere Subklassifikationen lassen sich unterscheiden die
Vertauschung von Besitzer und Besitz, Einwohner und Ort, Zeitge-
nosse und Zeit, Eigenschaftstrager und Eigenschaft. Handelt es sich
bei der Synekdoche um eine quantitative Relation, so bei der Met-
onymie um eine qualitative. In allen diesen Fallen liegt eine Ver-
schiebung vor, sei es vom Teil auf das Ganze, von der Spezies auf
das Genus oder vom Ganzen und Allgemeinen auf den Teil und das
Besondere.* Sie erfolgt gesetzmiéfig und rational nachvollziehbar.

In der Allegorie stehen zumeist Personen, aber auch Tiere,
Pflanzen und Elemente fiir Eigenschaften (eine Frau mit Waage und
verbundenen Augen fiir Gerechtigkeit, Minerva mit Eule fiir Weis-
heit). Die Allegorie als >Anderssagen« bedeutet die Darstellung eines
abstrakten Begriffs oder einer Eigenschaft durch ein Bild, zumeist
mit Hilfe einer Personifikation. Threr bedient sich die Emblematik,
die mit Zeichen operiert, denen ein bestimmter Sinn zugeordnet wird
(daher der Name >Sinnbilder<). Bekannt geworden ist die Sammlung
Emblemata des italienischen Humanisten Alciatus, zuerst 1522 in
Mailand publiziert, in der die Bedeutung grob geschnittener Bilder
durch lateinische Verse und anschliefSende lateinische Prosatexte er-
klart wird, die mit zahllosen Zitaten aus klassischen Schriftstellern
gespickt sind. So bedeutet etwa ein Chaméleon Schmeichelei, eine
Palme Treue, ein Olzweig Frieden usw,, wihrend ein im Wasser ste-

® Vgl. Ch. Strub: Kalkulierte Absurdititen. Versuch einer historisch reflektierten
sprachanalytischen Metaphorologie, Freiburg, Miinchen 1991, bes. S. 252 ff.

244 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken der Renaissance

hender Mann, iiber dessen Kopf friichtebeladene Zweige hidngen, ein
Sinnbild fiir Vergeblichkeit ist.*®

Auch die anderen rhetorischen Figuren beruhen auf verstandli-
chen und nachvollziehbaren Verschiebungen. Ironie ist der Name fiir
einen Tropus, bei dem eine Person oder Sache etwas dem Wortlaut
Widersprechendes meint. Sie begegnet gleicherweise bei Herabset-
zung wie Lob, indem zu loben vorgegeben, tatsdchlich jedoch getadelt
wird, und umgekehrt.

Hyperbeln sind Steigerungen und Ubertreibungen der Wahr-
heit wie in den Wortern »Schneckentempo, >Blitzeseile«.

In den Kontext verweisender Sprachformen gehort auch die An-
tithese, welche in Torm eines Gegensatzes auf etwas anderes Bezug
nimmt. lhre Steigerung findet im Oxymoron statt, der Verbindung
zweier inkompatibler Vorstellungen, wie in den Wendungen »sifs-
sauers, >schon-hafilich¢, >puer—senex<. Man begegnet ihr vorziiglich
im Petrarkismus des 16./17. Jahrhunderts, etwa in Ausdriicken wie
»die bittere Siifle der Liebe«, »die finstere Sonne«, »das tote Lebenx,
aber auch in der Mystik in Wendungen wie das »unendliche Nichts,
»die leere Fiille« usw.

In der Litotes erfolgt eine Negation der Negation, die zum Aus-
druck von Positivem dient. Sie benutzt eine Zirkelstruktur, die von
einer Position ausgeht, von dort zur Negation der Position tibergeht,
sodann zur Negation der Negation weiterschreitet, um zur Position
zurlickzukehren.

Zu erwihnen sind auflerdem noch Synonyma, bedeutungsglei-
che oder -dhnliche Worter wie sMetzger« und >Fleischer«. Haufig tre-
ten sie in Doppelform auf wie in >Haus und Hof¢, >Leib und Lebens,
die urspriinglich eine Zweiheit bedeuteten, heute aber als Einheit
empfunden werden. Bei der Paronomasie {annominatio) handelt es
sich um das Vorkommen gleichklingender Worter (»einen Gang ge-
hen«), aber auch um Tille, in denen klangdhnliche, jedoch bedeu-
tungsverschiedene Worter zusammengestellt werden. Auf der Aus-
nutzung dieser Doppelsinnigkeit beruht ein nicht unwesentlicher
Teil des Witzes. Wihrend das Wortspiel den Doppelsinn eines Wor-
tes ausnutzt, basiert der Kalauer auf dem lautlichen Gleichklang

% Zum Komplex >Allegorie, >Synekdochet, sMetonymie« vgl. A. Fletscher: Allegory.
The Theory of a Symbolic Mode, Ithaca, New York 1964, 2. Aufl. 1965; T. Todorov:
Synecdoques, in: Communications, Bd. 16 (1970), S. 26-35; A. Henry: Metonymie et
Métaphore, Paris 1971.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

245


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

zweier verschiedener Warter oder Wortgruppen. Die Auflistung lie-
fSe sich fortsetzen.

Was die zeitliche Identitdt von Analoga betrifft, d.h. ihren Zu-
sammenfall im Kontext von Entwicklung, Wandlung, Evolution, so
begegnet sie in der Sonderform der Metamorphose, allgemeiner der
Transformation einer Gestalt in eine andere, wie sie sich besonders
prignant in der Entwicklung eines Schmetterlings aus dem Ei tber
die Larve und Puppe zeigt und entsprechend fiir Verwandlungen
tiberhaupt gilt. Sie findet nicht nur innerhalb einer Art, sondern auch
zwischen verschiedenen Arten wie Pflanzen und Tieren statt.

(2) Eine weitere Form der Analogiebildung und wechselseitigen
Verweisung der Analoga aufeinander ist mit deren rdumlich-zeit-
licher Kontiguitdt gegeben. Man beobachtet sie im Falle nachbar-
schaftlichen Nebeneinanderseins (Koexistenz) wie nachbarschaft-
lichen Nacheinanderseins (Sukzession). In diesen Existenzformen
dokumentiert sich aufgrund von Affinitit und Assimilation eine
Konvenienz (convenientia) der Dinge. Die Ursache derselben kann
zweifacher Art sein: Entweder kann die Ahnlichkeit aus dem Zusam-
menbestehen heterogener Dinge hervorgehen, wie oft an Ehepaaren
feststellbar ist, die trotz unterschiedlicher Physiognomie, Mentalitét
und Interessen aufgrund gleicher Erndhrung, Umgebung, beruflicher
Tatigkeit, Unterhaltung usw. zusammenwachsen, sich assimilieren.
Oder aber ecine tieferliegende Ahnlichkeit duBSerlich verschiedener
Dinge kann der Grund der Kompossibilitit sein. So gehoren Wasser
und TFische, Luft und Végel, Erde und Gras, Himmel und Sterne zu-
sammen, weil sie Anteil aneinander haben, die feurigen Sterne am
Element des Teuers, das den Himmel konstituiert, die Vogel am Ele-
ment der Luft, die Fische am Element des Wassers. Jedes Ding hat
seinen natiirlichen Ort aufgrund einer Verwandtschaft mit seiner
Umgebung oder einer Teilhabe an ihr.

Eine Fortsetzung hat dieses Denken im modernen Begriff der
okologischen Nische gefunden, in der Vorstellung, dafi verschiedene
Wesen wie Pflanzen und Tiere im Laufe ihrer Evolution sich ihre
Lebensraume durch Anpassung, wechselseitige Beeinflussung, Uber-
nahme fremder Eigenschaften oder sonstwie erobern. Jeder Freiraum
bedeutet eine Nische, die von einem spezifischen Wesen in Ausein-
andersetzung mit anderen und in Angleichung an sie ausgefillt wird,
so dafs alle eine Lebensgemeinschaft bilden.

Die tiefere Ahnlichkeit duflerlich heterogener Wesen wie der
Pflanzen und Tiere, z.B. ihre strukturelle Verwandtschaft, wird be-

246  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken der Renaissance

sonders deutlich an der Auffassung der Humanisten, dafs das Geweih
von Hirschen Biische und der Bart des Mannes Griser seien, die auf
dem menschlichen Gesicht wiichsen.” Hieraus ergibt sich eine dhn-
liche Symbiose wie in dem Falle, dafs sich auf dem Riicken von Scha-
lentieren Moose und Flechten ansiedeln. Auch zwischen Steinen und
Pflanzen laft sich eine Konvenienz aufweisen, wobei die Beobach-
tung von pflanzlichen (und tierischen) Einschliissen im Gestein oder
von baumartig sich verzweigenden Erzadern eine Rolle gespielt und
die Meinung nahegelegt haben diirfte, daf3 Steine schlafende Pflan-
zen seien. So schreibt Cardanus in seinem Buch De subtilitate:

»Man begreift, dafl Metalle leben, durch das folgende Argument, namlich
weil im Gestein [die Metalle] gleichsam wie Blumen und Friichte entstehen,
und zwar nicht anders als Pflanzen mit weit ausgebreiteten Zweigen, Wur-
zeln, Stimmen, so daf das Metall oder die metallische Substanz nichts ande-
res als eine verborgene Pflanze ist.«

(3) Eine weitere Form der Analogie existiert unabhingig von Raum
und Zeit (aemulatio). Der Verweis der Analoga aufeinander bleibt
erhalten auch bei raumlicher und zeitlicher Trennung, also tiber Di-
stanzen und Spriinge hinweg. Dieser Analogietypus liegt vor einer-
seits bei heterogenen, raumlich oder zeitlich auseinandergerissenen
Dingen, sofern sie tiber supplementire Analogien vermittelt sind,
etwa durch urspriingliche Zusammengehdrigkeit oder gar Identitit,
andererseits bei dhnlichen Dingen, sofern sich ihre Ahnlichkeit iiber
Genealogiereihen begriindet, wie sie zwischen dem Urelternpaar und
den noch so entfernten Verwandten, den Urururenkeln, bestehen,
oder tiber Symmetrien und Spiegelbildlichkeiten, also bei vertikalen
wie horizontalen Verweisungen. So gehoren Kleid und Person, Fufs-
spur und Fuf$, Name und Person zusammen, was im magisch-mythi-
schen Denken eine Rolle spielt, da z. B. das Kleid oder die Accessoires
eines Kriegers nicht in die Hdande des feindlichen Stammes fallen
diirfen, damit dieser nicht Macht tiber jenen gewinne. Bild- und Na-
menszauber gehdren ebenfalls hierher.

Beispiele fiir Ahnlichkeitsbeziehungen selbst entfernter Arten
unabhéngig von Raum und Zeit liefert der Bereich physiologischer
und anatomischer Vergleiche, der sich im 16. Jahrhundert entwickel-

¥ Vgl. U. Aldrovandi: Monstrorum historia, Bologna 1648, S. 663.

® H. Cardanus: De subtilitate libri XXI, in: Opera omnia. Faksimile-Neudruck der Aus-
gabe Lyon 1663 mit einer Einleitung von A. Buck, Bd. 3, Stuttgart-Bad Cannstatt 1966,
S. 440 (Ubersetzung von Verf.).

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

247


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

te und auf dem heute die vergleichende Physiologie und Anatomie
beruhen. Studien dieser Art reichen allerdings weit tiefer in die Ge-
schichte zurtick. So findet man schon bei Platon Vergleiche zwischen
Menschen- und Tiertypen mit Riickschliissen auf ihre jeweiligen Ei-
genschaften und Verhaltensweisen, beispielsweise den Hinweis auf
die Ahnlichkeit zwischen habgierigen, herrschsiichtigen Menschen
und Wolfen, Habichten und Geiern oder geselligen, zahmen Men-
schen und in Verbénden lebenden Bienen, Ameisen und Wespen.®
Diese physiologischen und psychologischen Ahnlichkeiten liegen
auch seiner im Rahmen von Toten- und Jenseitsmythen auftretenden
Vorstellung einer Transformation von Menschen- in Tiergestalten
zugrunde. Am Ende des Timaios* nutzt er sie zur Erkldrung der
vier Gattungen der Lebewesen, der Menschen, Vigel, erdbewohnen-
den Tiere und Fische, und zwar in absteigender Linie, indem er die
Vernunft zum Mafistab erhebt und die zunehmende Geistesbe-
schranktheit mit einer zunehmenden Erdgebundenheit erkldrt, die
schliefBlich zum Verlust des aufrechten Ganges, der Fiifie und Kriech-
organe fiihrt.

Im 16. Jahrhundert waren es die vergleichenden Studien Pierre
Belons®, die die Ahnlichkeit und Proportionalitit zwischen mensch-
lichen und Vogelskeletten aufwiesen, die die Extremititen der Vogel
mit denen des Menschen gleichsetzten, die Extremitéten der Fliigel
mit denen der menschlichen Hand: Wie sich beim Menschen der
Daumen zu den Fingern verhilt, so verhilt sich beim Vogel die
Fliigelspitze, der Appendix, zu dem {ibrigen Fliigel.

Nicht weniger bekannt sind die Analogien zwischen Tier und
Pflanze, wird doch in der Pflanze ein umgestiilptes Tier gesehen, das
seine nahrungsaufnehmenden Organe in Form von Wurzeln ins Erd-
reich senkt. Auch die umgekehrte Analogie ist geldufig, derzufolge
Bliite, Stengel und Wurzeln Kopf, Rumpf und Fiiflen des Tieres ent-
sprechen und der Nahrungsflufy bei Pflanzen, der von unten nach
oben verlduft, dem tierischen Adernsystem gleicht, das ebenfalls im
unteren Teil des Bauches beginnen und mit der Hauptvene zum Her-
zen aufsteigen soll.

® Vgl. Platon: Phaidon 81 e ff.
# Vgl. Platon: Politeia 619 e ff.
“ Vgl. Platon: Timaios 90 e ff.
# P. Belon: Histoire de la nature des oyseaux, Paris 1555.

248  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken der Renaissance

Wo immer dhnliche Formen und Verhiltnisse im weitgespann-
ten Raum des Universums auftreten, rechtfertigen sie Verweisungen
aufeinander. Hervorgegangen aus Falzungen des Seins, zeigen selbst
die entferntesten Glieder tiber Rdume und Zeiten hinweg Verwandt-
schaft.

SchliefSlich gehort auch die bekannteste Analogie der Renais-
sance, die Makro-Mikrokosmosanalogie, in diese Kategorie, die auf
Verkleinerung bzw. Vergrofierung, auf Anamorphose beruht, ebenso
die Zwillingsgestalten Castor und Pollux, Figuren, die sich aus Sym-
metrie und Verkehrung erkldren.

Das Analogiesystem, das teils homogene, teils heterogene Be-
standteile nach bestimmten Gesetzmifliigkeiten miteinander ver-
kniipft, unterliegt selbst einer heterogen-homogenen Auslegung
nach Theorie und Praxis. Es begriindet gleicherweise theoretische
Einsicht wie praktisches Verhalten; denn es geht von der Annahme
aus, dafy mit der Einsicht in die Verkniipfungsgesetze der Analoga
sich auch Macht iiber diese einstellt, derart dafs Giber gleiche Formen
und Verhaltnisse (oder auch tiber ungleiche) eine Beeinflussung
mdoglich wird. Dies um so mehr, als das System der Analoga kein
statisches, nach dem Substanz-Akzidens-Modell zu erklarendes ist,
wie es seit Descartes das Wissenschaftsverstindnis prégt, sondern
ein dynamisches, das die Dinge als Aggregate oder Agglomerationen
von Eigenschaften und Wirkkraften auffafit, die hierhin und dorthin
dirigiert, in Kristallisationspunkten konzentriert, von anderen abge-
zogen, durch Gegenteiliges beeinflufit und manipuliert werden
kdnnen. Diese Mdglichkeit macht sich nicht nur das magisch-mythi-
sche Weltverhalten von Naturvolkern zunutze, das in Residuen auch
noch bei Kulturvilkern im alltdglichen, lebensweltlichen Umgang
mit den Dingen weiterexistiert, sondern auch der wissenschaftliche
Umgang vor allem in der Psychologie und Parapsychologie, was
Hypnose, Suggestion, autogenes Training u.4. betrifft. Und auch die
Alternativmedizin: Akupunktur, Homéopathie, Allopathie zehrt da-
von. So gelten beispielsweise Walniisse aufgrund ihrer verschlunge-
nen, bandférmigen Gestaltung, die Ahnlichkeit mit den Schlingen
und Windungen des Gehirns aufweist, als Kopfschmerzmittel, die
Samenkdrnchen des Eisenhuts, bei denen es sich um kleine, dunkle
Kiigelchen in weiflen Schalen handelt, welche den Augenlidern glei-
chen, als Augenheilmittel. Bei Oswald Crollius heifst es:

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,

249


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Karen Gloy

»Die Welsche Niifs haben die ganze Signatur oder Zeichen defi Haupts: Jhre
eusserste Rinde oder NufSlauff / vergleichen sich dem Pericraneo oder Héut-
lein ober der Hirnschahl: Dannenhero auch das Salz auf$ solchen Rinden ge-
macht / zu den Wunden dieses Hautlins ein sonderbahr Mittel ist.

Die harte Schahl vergleicht sich der Hirnschahl.

Das jnwendige Hiutlin / mit welchem der Kern selbst oberzogen ist / refe-
riert oder prasentiert die Hautlin defl Hirns.

Der Kern selbst aber die Substanz defs Hirns: Ist derowegen auch zu demsel-
bigen sehr bequem und schwiicht die Gifft: Dann wann er wirdt gestossen /
mit gebrantem Wein befeucht und auff den Hauptwiirbel gelegt / stircket er
das Hirn und ganze Haupt gewaltig.«*

In der Renaissance waren klassische und alternative Wissenschaften
noch ungetrennt. Kurt Hiibner bezeichnet Chemie und Alchemie,
Astronomie und Astrologie, klassische Medizin und Alternativmedi-
zin als »Tochter desselben Stammes«*, die sich erst in der Folge
mehr und mehr auseinanderentwickelten, so daf3 die Schere zwischen
ihnen immer grofier wurde. Wihrend die heute iiblichen Wissen-
schaften dem klassifikatorischen Rationalititstypus folgen, haben
sich die Alternativwissenschaften dem Analogiedenken verschrieben.
Dafs es sich aber auch bei thm um einen rationalen Denktypus han-
delt, zeigt nicht nur der formale Charakter seiner Denkwege, sondern
auch die Universalitit seiner Anwendung und seine intersubjektive
Kommunikabilitit. Es handelt sich nicht um etwas Irrationales, son-
dern nur um eine andere Art von Rationalitit.

4. Arcimboldos Bildanalogien

Vor diesem Hintergrund sei nochmals auf Arcimboldos Jahreszeiten-
zyklus zuriickgekommen und derselbe geméf3 den Analogiegesetzen
erklart. Es ist unschwer erkennbar, dafi Arcimboldos >Jahreszeitenc
nicht nur hochartifizielle, sondern auch hochphilosophische Kunst-
werke darstellen, die im intellektuellen Ambiente des kaiserlichen
Hofes Anregung zu gelehrten Disputen, Interpretationen und kom-
mentierenden Gedichten boten. Auf den Zusammenhang von visuel-
ler und verbal-rhetorischer Ebene ist schon verschiedentlich im Rah-

# Q. Crollius: [Oswaldi Crollii] Tractat von den innerlichen Signaturn oder Zeichen
aller Dinge, Frankfurt a.M. 1623, beigefiigt zu: Basilica Chymica, deutsche Uberset-
zung, Frankfurta.M. 0.7, S. 19£.

# K. Hiibner: Die Wahrheit des Mythos, Miinchen 1985, S. 346.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken der Renaissance

men des Manierismus hingewiesen worden, wenngleich mehr pau-
schal als systematisch, so wenn Roland Barthes® Arcimboldo fiir
einen Rhetoriker und seine Gemalde fiir ein wahrhaftes Laborato-
rium von Tropen hilt oder Giancarlo Maiorino in seinem Buch The
Portrait of Eccentricity®® im Werk Arcimboldos eine Reihe rhetori-
scher Stilfiguren namhaft macht.

Zunichst und vor allem gehéren die Bilder jener Analogieform
an, die als rdumlich-zeitliche Identitdt heterogener Bestandteile be-
zeichnet wurde oder, speziell in zeitlichem Kontext, als Metamorpho-
se und die dadurch charakterisiert ist, dafy ein Element oder Elemen-
tenkomplex oder auch eine Schicht auf eine andere verweist, also
stellvertretend fiir die andere steht, die andere substituiert. Diese
semantische Ambiguitét ist Ursache eines standigen Umschlags von
anthropomorpher zu biologischer und astronomisch-jahreszeitlicher
Ebene und umgekehrt. Die Instabilitdt und Variabilitit der Bedeu-
tungen ermdglicht einen stdndigen Wechsel der Ebenen.

Die Bilder repréasentieren einen Zyklus von Menschengesich-
tern aus verschiedenen Lebensepochen, deren Profile de facto durch
einen Zyklus von Naturprodukten expliziert werden, der wiederum
einem Zyklus von Jahreszeiten zugehért, in dem die Naturprodukte
charakteristischerweise auftreten. Als Leitphinomen diirfte demnach
der Lebensprozef im allgemeinen fungieren, der hier nach verschie-
denen Ebenen aufgefiachert wird, nicht nur nach anthropologischer
als menschliche Lebensalter, sondern auch nach naturaler als bio-
logischer Wachstums-, Reife- und Verfallsprozefs wie nach astro-
nomisch-jahreszeitlicher als Jahreszeitenrhythmus. Zwischen diesen
Ebenen findet ein permanenter Wechsel statt, indem die Naturpro-
dukte eine anthropomorphe Deutung als Gesichter erfahren und um-
gekehrt und der Jahres- und Lebenszyklus jeweils mitassoziiert wird.

Was fiir den Zyklus im ganzen gilt, gilt auch fiir jeden seiner
Teile. So besteht eine physiognomische Ahnlichkeit zwischen dem
blithenden, jugendlichen Anlitz und der Bliitenpracht des Frithlings,
dem sich formenden Mannesgesicht und den reifenden Friichten des
Sommers, dem bacchantischen Gesicht und den vollen, schweren
Trauben des Herbstes, dem alten, runzligen Greisengesicht und dem
abgestorbenen, knorrigen Wurzel- und Astewerk des Winters. Es
sind diese physiognomischen Ubereinstimmungen zwischen Lebens-

# R. Barthes: Arcimboldo, introduction par A. B. Oliva, Parma, 1978, S. 30.
% G. Maiorino: The Portrait of Eccentricity, a.a.O., S. 37 ff.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

251


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

stadien und Jahreszeiten, die den Zusammenhang und die Analogie
(aemulatio) garantieren.

Die Entsprechung reicht bis ins Detail. So korrespondiert der
jugendlichen, wohlgeformten Nase die noch geschlossene Lilien-
knospe, den rosaroten Wangen Rosen und Lilien, der knolligen Nase
die Birnenform oder Kartoffelknolle, der gurkenférmigen Nase die
Gurke, den vollen Pausbacken die Apfel- bzw. Pfirsichwangen, den
Bartstoppeln die Wurzeln. Jedes Detail hat eine doppelte Aus-
sagekraft, indem es fiir sich und fiir ein anderes steht. Es erméglicht
eine stdndige Transformation. Wie es in der Sprache eine Wort-
polysemie gibt, so lebt auch die Arcimboldische Malerei von einer
Vieldeutigkeit. In einem Gedicht zu einem in derselben Manier ge-
malten Bild, namens >Tlora¢, das ein Bliitenméadchen zeigt, hat Gre-
gorio Comanini diese Eigenttimlichkeit in literarische Form gebracht:

»Bin ich Flora oder nur Blume?

Wenn Blume, dann wie Flora.

Bin ich wie das Lachen der Blume? Und
ich bin Flora.

Wie Flora und nur Blume?

Ach, ich bin nicht Blume, bin nicht
Flora.

Ich bin Flora und Blumen.

Tausend Blumen und eine einzige Flora;
Lebendig Blumen, lebendige Flora.
Aber die Blumen machen Flora, und
Flora (macht) die Blumen.

Weifst du wie? Die Blumen in Flora
Hat der weise Maler gesungen,

und Flora in den Blumen.«¥

¢ Ubersetzung von W. Kriegeskorte: Giuseppe Arcimboldo, a.a.O., S. 48. Der italie-
nische Text lautet (a.a.0.):

»Son’io Flora o pur fiori?

Se fior, come di Flora.

Ho col sembiante il riso? E sio son
Flora,

Come Flora & sol fiori?

Ah non fiori son’io; non io son Flora.
Anzi son Flora, e fiori.

Fior mille, una sol Flora;

Vivi fior, viva Flora.

252 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken der Renaissance

Bis ins Detail lassen sich die Tropen der antiken Rhetorik verfolgen.
Die Synekdoche als Ersetzung eines weiten Begriffs durch einen en-
gen oder umgekehrt liegt vor, wenn Blumen anstelle des Friihlings
stehen und auf diesen verweisen, wenn Friichte den Sommer anzei-
gen, Trauben und Weinlaub den Herbst, Wurzeln und knorrige Aste
den Winter.

Die Metonymie in allen Varianten als Bedeutungsverschiebung
von Eigenschaften auf den Trager, vom Besessenen auf den Besitzer,
vom Inhalt auf die Form, vom Bewirkten auf das Bewirkende und
umgekehrt begegnet, wenn Rot und Weifs den Liebenden anzeigen,
ebenso ein Rosen- oder Kirschenmund, wenn leuchtend helle Farben
auf Friihling, dunkle auf Winter deuten, wenn ein Kiibel fiir Wein
steht, ein bacchantisches Gesicht auf den weinseligen Herbst weist.

Eine spezielle Verwendung als Emblemata oder Sinnbilder ha-
ben Rose und Lilie, indem sie auf Liebe und Reinheit deuten, Trau-
ben, indem sie auf Genufs und Trunkenheit weisen, Efeu, indem es
unzerstorbares Leben anzeigt.

Die Paronomasie (annominatio), die Bedeutungsverschiebung
aufgrund gleich oder dhnlich klingender Worter, die hier als Evoka-
tion eines Dinges durch ein anderes derselben Form begegnet, liegt
vor, wenn eine Gurke eine entsprechende Nase andeutet oder Toll-
kirschen die Augen formen oder ein Fischmaul als Mund figuriert,
ein Hase als Nase (Hasenscharte) usw.

Das Oxymoron, die Steigerung der Gegensatzlichkeit zur Para-
doxie wie in dem Begriff >schon-hafsliche, trifft auf die gesamte Bild-
komposition zu und wurde bereits von Comanini in dem auf das Ver-
tumnus-Bild bezogenen Gedicht formuliert:

»So du im Anschaun nicht gewahrst
Die Hisslichkeit, durch die ich schén,
Weisst du auch nicht, wie Hisslichkeit
Noch jede Schonheit iibertrifft.«*

Eine Vielzahl weiterer Analogiearten laft sich ausmachen, die mit
Symmetrie, Spiegelbildlichkeit, Inversion, Gegensatzlichkeit, Anti-
thetik u.d. operieren. So sind je zwei Gesichtsprofile nach rechts

Perd ce i fior fan Flora, e Flora i fiori.

Sai come? I fiori in Flora,

Cangid saggio Pittore, e Flora in fiori.«

# Ubersetzung von B. Geiger: Die skurrilen Gemiilde des Giuseppe Arcimboldi, a.a.O.,
S. 83.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

253


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

und zwei nach links gerichtet, denen in der >Elementenc<-Serie je zwei
links- bzw. rechtsblickende korrespondieren und auf diese Weise eine
Zusammengehorigkeit verraten. Zudem sind die Elemente und die
ihnen in den >Jahreszeiten< entsprechenden Eigenschaften antithe-
tisch geordnet. Es widersprechen sich nicht nur Feuer und Wasser,
sondern auch Luft und Erde, ebenso die jahreszeitlich bedingten
Eigenschaften: Warme/Trockenheit im Sommer und Kalte/Feuchtig-
keit im Winter, Wédrme/Feuchtigkeit im Frithjahr und Kalte/Trok-
kenheit im Herbst.

Das Bild mit dem Titel >Wasser< kann zudem als eine Demon-
stration der paracelsischen Zuordnung der Wasserfauna zu diesem
Element genommen werden. Fische, Reptilien, Perlen, Korallen wer-
den parataktisch aneinandergereiht und zwingen so den Blick des
Betrachters, von einem Detail zum anderen hintiberzugleiten.

So iiberzieht ein Netz von Analogieformen und -gesetzen die
Gemaildeserie, fiir die im wesentlichen zwei Intentionen leitend sind.
Auch hierauf hat das Gedicht Comaninis zum Vertumnus-Bild einen
Hinweis gegeben. Zum einen geht es um die kosmologische Ent-
stehung, die Entstehung des Universums aus einem Urgrund, zum
anderen um die jahreszeitlich und lebensaltermafiig bedingte Zu-
sammengehorigkeit diverser Gegenstinde. Zum einen sollen die
Analogien gemdfl dem Platonischen Schopfungsbericht im Timaios
die Herkunft der Elemente samt ihren Zusammensetzungen, mithin
die Entstehung des Universums erkldren. Dadurch dafs in die Kopfe
{caput) alle Produkte der Natur — Tiere und Pflanzen — einbeschrie-
ben, Elemente und Jahreszeiten auf sie hingeordnet werden, wird
ihre Herrschaftsfunktion tiber die gesamte Natur dokumentiert und
eine Hierarchie im Ausgang vom Ursprung in Verfolgung einer
vertikalen Linie begriindet. Zum anderen sollen die Analogien das
Zusammenbestehen diverser Momente — hier der jahres- und lebens-
zeitlich bedingten — gemdf§ einem parataktischen, simultanen Ord-
nungsprinzip erkldren: Wie das Friithjahr Bliiten hervortreibt, unter
den Lebensaltern Jugend assoziiert, elementarisch warm und feucht
ist wie die Luft, so 13t der Sommer Friichte reifen, ist hinsichtlich
der Lebensalter mit der Reifung des Menschen verbunden, elemen-
tarisch mit Hitze und Trockenheit entsprechend dem Feuer. Und
wihrend der Herbst vollreife Trauben und Friichte hervorbringt, le-
benszeitlich dem gesetzten, reifen Alter entspricht, elementarisch
kalt und trocken ist, 1a8t der Winter die Pflanzen absterben entspre-
chend dem Absterben im menschlichen Leben, weist Kiihle und

254 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken der Renaissance

Feuchtigkeit auf entsprechend dem Wasser. Neben der vertikalen und
horizontalen Blickrichtung, deren eine die Kosmologie ausdriickt,
deren andere eine Zustandsbeschreibung ist, stellt die zyklische —
bedingt durch die stindige Wiederkehr des Gleichen im Jahreszeiten-
zyklus sowie im Zyklus des Naturprozesses und der Menschenalter —
ein drittes Gestaltungsprinzip dar, so daf3 alle drei Raumprinzipien
versammelt sind.

Auch Hinweise auf die Mythologie fehlen nicht: So deutet der
Herbst auf Bacchus, wihrend die Verbindung von Winter und Nésse
die Freundschaft von Proserpina und Neptun anzeigt.

Die volle Entschliisselung der Beispiele setzt nicht nur inhaltlich
umfangreiche Kenntnisse der antiken Mythologie und der lateini-
schen Schriftsteller voraus, sondern auch formal umfangreiche
Kenntnisse der Analogiegesetzmifligkeiten, die dem heutigen Be-
trachter weitgehend abhanden gekommen sind. Damit ist freilich
ein Zugang zur Wirklichkeit verschiittet, den es um so dringender
freizulegen gilt, als die Enge und Beschrinktheit unseres auf Kon-
struktion, Mathematik und Quantifikation reduzierten Wissen-
schafts- und Rationalitdtstypus immer evidenter wird.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

255


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken
unter besonderer Berticksichtigung der
Psychoanalyse Freuds

Karen Gloy

1. Sachgebiete des Analogiedenkens

Aus dem neuzeitlichen Weltverstandnis, das durch die Wissenschaf-
ten beherrscht wird, ist das Analogiedenken so gut wie verschwun-
den. Allenfalls fristet es seine Existenz in Marginalbereichen und
Alternativdisziplinen und lebt unterschwellig in der Sprache weiter.
Sprachliche Ausdriicke wie sRabenmutter, >Lammsgedulds, >Elefan-
tenhauts, >Faultier< oder Vergleiche wie >schlau wie ein Fuchse, >flink
wie ein Wiesel¢, >dumm wie ein Esel¢, emsig wie eine Bienes, >stolz
wie ein Pfauc bezeugen auch heute noch in der Umgangssprache
Analogien zwischen Tieren und Menschen, in denen sich ein uraltes
Wissen bewahrt, auch wenn die Verhaltenspsychologie manche die-
ser Vergleiche als unhaltbar erwiesen hat. Selbst die abgegriffenen,
formelhaften Wendungen wie »ein Herz und eine Seeles, >ein Herz
aus Stein, >von Herzen kommen, >zu Herzen gehens, >das Herz aus-
schiittenc oder der Gebrauch des Wortes >Sinn«< in der Doppelbedeu-
tung von Kérperorgan und sinnlicher Affektionsfahigkeit sowie die
damit zusammenhédngenden Ausdriicke leichtsinnige, >triibsinnigs,
sstumpfsinnige, >hochsinnige >tiefsinnige dokumentieren Entspre-
chungen zwischen seelischen und materiellen Vorgangen und Zu-
standen, ohne dafs uns dies im alltdglichen Sprachgebrauch bewufst
wire. Dasselbe gilt fiir >Blutc als Lebensessenz, die der Ausgang zu
Analogiebildungen wie >Blutschuld¢, >Blutrache), skalt-¢, Sheifs-
bliitige, >schwer-¢, >leichtbliitige, »>bis aufs Blut peinigen< usw. ist. Da
allein das wissenschaftliche Denken an Rationalitit und dessen Kri-
terien: semantische Klarheit und Deutlichkeit, Objektivitit, logische
Folgerichtigkeit, Beweisbarkeit, allgemeine Uberpriifbarkeit, inter-
subjektive Kommunikabilitdt u.4. gebunden zu werden pflegt, wird

! Vgl. H. de Witt: Analogik. Grundlagen einer Wissenschaft der Analogien, ihre Geset-
ze und Anwendungen, Bd. 1, Luzern, Winterthur 1972, S. 9£.

256  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

das analogische Denken als irrational, alogisch, hermetisch und
esoterisch diskreditiert. Im Gegensatz dazu mdochte ich die These
vertreten, dafs das analogische Denken genauso rational ist wie das
wissenschaftliche, nur dafs es ihm gegentiber einen eigenen Rationa-
litdtstypus, eine Rationalitdt sui generis, darstellt. Es diirfte nicht
zufillig sein, daf3 dieses Denken gerade in der Gegenwart erneute
Aktualitdt erfdhrt, was mit der gleichzeitigen Krise des mathema-
tisch-naturwissenschaftlichen Denktypus zusammenhéngt; ja, das
analogische Denken verspricht, das neue Paradigma der Welterkla-
rung zu werden. Um den Beweis seiner Rationalitdt anzutreten und
damit seinen Methodenstatus aufzuzeigen, ist es in den Sachberei-
chen aufzusuchen, denen es genuin ist, und dort genauer zu analy-
sieren.

Wenn sich angesichts der Vielzahl analogischer Beispiele und
der schillernden Tille historischer Ausgestaltungen auch einzelne
Félle darunter finden, die die These von der Allgemeinverstindlich-
keit und generellen Applikabilitét nicht bestétigen, so stellt dies noch
keine prinzipielle Widerlegung der These dar, gilt doch auch fiir die
Wissenschaften, daf3 es nicht die Wissenschaft mit den verbindlichen
Wissenschaftskriterien gibt, vielmehr nur eine Pluralitdt sich ab-
l6sender, substituierender Paradigmen mit wechselnden Verbind-
lichkeiten, zumindest nach der Kuhnschen These von der Paradig-
mensubstitution. Zudem ist auch innerhalb eines Wissenschafts-
paradigmas das trial-and-error-Verfahren gingig, das im tastenden
Aufsuchen der letztlich verbindlichen GesetzmafSigkeiten besteht.?

a) Malerei (darstellende Kunst)

Ein Bereich, der nicht chne das Analogiedenken auskommt, ist die
Kunst, insbesondere die darstellende, die Malerei, die Bildhauerei,
die Pantomime. Eines der markantesten Beispiele liefert das Werk
des Renaissance-Malers Arcimboldo (1527-1593)°, mit dem eine
ganze Stilrichtung innerhalb der Kunstgeschichte, der sogenannte
Arcimboldismus, eingeleitet wurde. Unter den Werken Arcimboldos
findet sich ein Gemildezyklus mit dem Titel >Die Jahreszeitens, be-

? Ein typisches Beispiel hierfiir ist Galileis Suche nach der angemessenen Formulierung
des Fallgesetzes.

® Vgl. hierzu den Beitrag der Verfasserin Das Analogiedenken der Renaissance. Seine
Herkunft und seine Strukturen, im vorliegenden Band.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

257


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

stehend aus vier Portréts aus vier Lebensperioden des Menschen,
dem Jiinglingsalter, dem Stadium des Heranreifenden sowie dem
des Herangereiften und dem des Greises, in die entsprechend dem
Wachstums-, Reife- und Verfallsprozefy der Natur Bliiten, Friichte,
kahle, verdorrte Aste und Wurzeln eingezeichnet sind. So besteht
das Gesicht des Jiinglings aus zartfarbenen Bliiten und Blitenknos-
pen, rosaroten Rosen, Nelken, weiflen Lilien, das Gewand ziert hel-
les, frisches Griin von Grisern und Kriautern; das Gesicht des Her-
anreifenden ist kombiniert aus heranreifenden Friichten, Apfeln,
Birnen, Kirschen, den Hinterkopf bildet eine heranreifende Melone,
den Hals Sommerahren. Das Portrit des Herangereiften fiillt volles,
pralles Obst, reife Trauben und Weinlaub, Beeren, herbstgereifte Fei-
gen und Pilze; in das Gesicht des Greises sind diirre, kahle Aste und
Wourzeln eingezeichnet, ein Strohmantel umbhiillt den Oberkdrper,
nur ein einziger griiner Efeuzweig schiefit aus seinem Hinterkopf
hervor und deutet das wiedererwachende Leben auch dieses Stadiums
an. Der >Jahreszeiten«Serie korrespondiert in symmetrischer Zuord-
nung eine andere, die sogenannte >Elementen«-Serie, die, ebenfalls
aus vier Portrits bestehend, Luft, Feuer, Wasser und Erde symboli-
siert und nicht mit Pflanzen, sondern mit Tieren geftillt ist: das Por-
trat >Luft« mit Vogeln, das Portréit >Wasser< mit Fischen, das Portrit
sErde« mit Landtieren. Nur das >Feuer«Bildnis durchbricht die Reihe,
da es martialische Geréte verwendet.

Das Markante an diesen Bildern ist der Verweis einer Sphire auf
die andere: der anthropologischen auf die vegetative, dieser auf die
planetarisch-jahreszeitliche und dieser wiederum auf die elementari-
sche sowie dieser auf die animalische und umgekehrt. Nicht nur ent-
spricht der jugendlichen Nasenform auf anthropomorpher Ebene die
geschlossene Lilienknospe auf naturaler, der knollenférmigen Nase
im Mannesportrat die Gurken- oder Knollenform, den Pausbacken
des gereiften Mannes die vollreifen, prallen Apfel und dem defor-
mierten Mund des Alten der aufgequollene, schwammige Pilz, auch
das Arrangement der Bliiten und Friichte folgt den Gesichtsprofilen
und den markanten Gesichtsziigen: Nase, Wange, Stirn, Ohr, Hals.
Ebenso verweist der menschliche LebensprozefS des Heranwachsens,
Reifens und Alterns auf den pflanzlichen Wachstums-, Reife- und
Vergehensprozef$ in seiner jahreszeitlich bedingten Abfolge und vice
versa, so dafs eines fiir das andere eintritt, eines das andere représen-
tiert.

Damit sind entscheidende Ziige des Analogiedenkens sichtbar

258  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

geworden: Erstens: Jede Form, jede Ebene ist iiberdeterminiert, in-
dem sie nicht nur sich selbst darstellt, sondern zugleich auf eine an-
dere verweist. Alle Phanomene sind doppel-, sogar mehrdeutig; sie
sind durch Ambivalenz und Polysemie ausgezeichnet. Zweitens: Mit
der Uber- oder Mehrfachdetermination eines Phanomens ist der Hin-
ausgang auf ein anderes oder sogar auf mehrere andere verbunden,
mag es sich um das blofse Durchscheinen und Durchschimmern eines
anderen, Diaphanitiit, oder um einen realen Transzensus, eine Trans-
mutation, oder in zeitlicher Hinsicht um eine Metamorphose han-
deln. Die Verweisungs- bzw. Transzendenzstruktur basiert auf einer
Relation zwischen mindestens zwei Analoga, die in Entsprechung
zueinander stehen. Drittens: Entscheidend ist jedoch die Frage, ob
der Verweis auf anderes kontingent oder notwendig ist, der Willkiir
und freien Manipulation unterliegt oder an gewisse naturgegebene
GesetzmiBigkeiten gekniipft ist und eine Notigung enthilt. Ich mei-
ne, letzteres sei der Fall. Was den Ubergang von einem Phinomen
zum anderen erzwingt, ist die Ahnlichkeit der Analoga, wie sie bei-
spielsweise in der Ahnlichkeit der Form zwischen jugendlicher Nase
und Lilienknospe, Nasenbogen und Gurkenkriimmung besteht oder
in der Ahnlichkeit der Struktur, der Komposition der menschlichen
Gesichtsziige einerseits und des Bliiten- und Friichtearrangements
andererseits oder in der Ahnlichkeit des Lebenszyklus des Menschen
und des Reifeprozesses der Natur. Es handelt sich um Ahnlichkeiten
formaler, struktureller und prozessualer Art, wozu sich noch die
funktionale Ahnlichkeit gesellt. Letztere wird durch die gerade in
der Renaissance autkommenden und beliebten anatomisch-physiolo-
gischen Vergleiche zwischen Pflanzen und Tieren oder zwischen Tie-
ren untereinander belegt. So wird beispielsweise die Fliigelspitze der
Vigel in gleiche Proportion zum gesamten TFliigel gesetzt wie der
Daumen des menschlichen Skeletts zur Hand. Das dritte Kriterium
des Analogiedenkens neben der Uberdetermination und dem Verweis
bzw. Hinausgang auf anderes bildet mithin die Ahnlichkeit der Ana-
loga. Bedenkt man, daf alle Ahnlichkeiten — formale, strukturelle,
prozessuale und funktionale — mit Ausnahme der qualitativen auf
Verhiltnissen basieren, so erweist sich das Analogiedenken als ein
In-Verhiltnis-Setzen von Verhiltnissen.

Es ist daher nicht zuféllig, dafl Analogie bei ihrem ersten theo-
retischen Auftreten in der griechischen Philosophie im Rahmen der
pythagoreischen Mathematik ein Verhiltnis bezeichnet. "Avdioyov
heifst >gemafs dem Logos¢, und Logos hat u.a. die Bedeutung von

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

259


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

>Verhiltnisc. Die lateinische Ubersetzung propositio gibt dies wieder.
Schon Archytas von Tarent, einer der frithesten mathematischen
Zeugen fiir den Analogiebegrift*, rekurriert auf diese Grundbedeu-
tung, indem er drei Arten von Verhaltnis unterscheidet: erstens die
geometrische Analogie, die die Gleichheit von Teilungsverhaltnissen
besagt (8:4=4:2), zweitens die arithmetische Analogie, die die
Gleichheit von Differenzen ausdriickt (10 — 6 = 6 — 2), und drittens
die aus beiden gebildete harmonische Analogie, die ein Verhiltnis
bezeichnet, bei dem die erste Zahl die zweite um denselben Teil oder
Prozentsatz ihrer eigenen Grofse tibertrifft, um den die zweite die
dritte tibertrifft. Wenn 6 die Zahl 4 um ein Drittel ihrer Gréfle, um
2, iibertrifft, so tibertrifft 4 ihrerseits die Zahl 3 um ein Drittel ihrer
Grofle, namlich 1. In allen drei Féllen geht es um die Bestimmung
eines Mittleren (uéoov, uecotg), das eine Gleichheit der Verhilt-
nisse herstellt und damit als vermittelndes Band zwischen Extremen
auftritt und diese in eine Reihe bindet.

Die proportionale Analogie, das Verhiltnis von Verhaltnissen,
spielt auch bei Platon in der Politeia® eine Rolle, indem dort anhand
des Liniengleichnisses Entsprechungsverhiltnisse innerhalb des on-
tologischen und epistemologischen Bereichs aufgezeigt werden. Wie
dort im Rahmen einer quaterndren Linieneinteilung der kleinere Li-
nienabschnitt, der den Bereich des Seins und der Erkenntnis repra-
sentiert, dem grofieren Abschnitt, namlich dem Bereich des Werdens
und der Meinung, entspricht, so entspricht innerhalb des ersteren der
kleinere Bereich der Ideen und Ideenerkenntnis dem grofieren der
Mathematika und mathematischen Erkenntnis und innerhalb des
zweiten der Bereich der Fakten und empirischen Erkenntnis dem der
Abbilder und Abbilderkenntnis.

Auch die von Aristoteles in der Metaphysik® eingefiihrte analo-
gia entis, die zum Zwecke der Einheitsstiftung des Gesamtseienden
ins Auge gefafit wird, operiert mit Verhiltnissen, indem sie neben
der numerischen, eidetischen und generischen Einheit, d. h. der Ein-
heit dem Stoffe, dem €i80g und der Kategorie nach, in Ermangelung
eines hochsten, iibergeordneten, transkategorialen Begriffs die Tota-
litat des Seienden als eine Verhiltniseinheit ausgelegt, in der alle

¢ H. Diels: Die Fragmente der Vorsokratiker, hrsg. von W. Kranz, griechisch-deutsch,
Bd. 1, 18. Aufl. Hildesheim 1989, S. 435{. (frag. B 2).

® Platon: Politeia 509 d ff.

¢ Aristoteles: Metaphysik V, 6, 1016 b34 — 1017 a2.

260  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

Rubinsche Becherfigur als Beispiel fiir iiberbestimmte Phinomene
aus: F. Sander/H. Volkelt: Ganzheitspsychologie, Miinchen 1967, S. 81

Bestimmungen auf das Eine hin und vom Einen her ausgesagt wer-
den. Erldutert — wenn auch inaddquat — wird diese Attributions- oder
Partizipationsanalogie am Beispiel des Gesunden, das unmittelbar
vom Organismus ausgesagt wird, im iibertragenen oder abgeleiteten
Sinne aufgrund eines Bezugs zu diesem auch von anderen Dingen:
der Medizin, dem Sport, dem Obst usw.”

Obwohl die strenge mathematische Analogie im weiteren
Geschichtsverlauf prinzipiell erhalten bleibt und immer wieder
durchbricht, schwicht sie sich zunehmend ab zum Begriff blofSer
Ahnlichkeit, einfacher Entsprechung. Ob man unter der Oberfliche
gleichsam als Tiefenstruktur auch beim abgeschwichten Analogie-
begriff Relationen und Relationen von Relationen vermuten darf,
die auf die Moglichkeit einer Geometrisierung des Seienden verwei-
sen, wire eine Untersuchung wert.

b) Wahrnehmungspsychologie

Ein weiterer Bereich fiir Zwitterphinomene erschlief3t sich in der
Wahrnehmungspsychologie. Ob es sich um den visuellen, auditiven,
taktilen, sensitiven Sektor handelt oder um den von Denken und Er-
innerung, in allen begegnet eine Vielzahl iiberbestimmter, inein-
7 Vgl.a.a.0.,1V,2, 1003 a33 — b19; XI, 3, 1060 b37 — 1061 a7.

Analogiedenken A 261

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

Frauenbildnis
als Beispiel fiir
iiberbestimmte
Phinomene

ander umschlagender Phanomene wie die allbekannten Kippfiguren,
etwa die Rubinsche Becherfigur (vgl. S. 261), die von einer griechi-
schen Amphora in zwei sich anblickende Profile wechselt, oder das
Frauenbildnis (s.0.), das einmal eine junge Frau mit schwarzem Haar
und schwarzem Pelz, das andere Mal eine alte Frau mit weilem Ge-
sicht und Kopftuch zeigt.

Auch die aus der Kindheit bekannten Vexierspiele gehren hier-
her, bei denen aus einem Gewirr von Strichen plétzlich eine be-
stimmte Gestalt hervorspringt und ebenso plotzlich bei Akzentver-
lagerung wieder im Gewirr verschwindet. Die Gestaltpsychologie
spricht hier von einer Tigur-Grund-Beziehung. Was eben noch
Grund (Feld, Umgebung) war, avanciert plotzlich zur Figur, und was
eben noch als Figur und Form fungierte, wird unvermutet zum unbe-
stimmten Hintergrund. Wenn sich auf den ersten Blick dieses Bei-
spiel von den vorangehenden dadurch unterscheidet, daff jene mit
zwei identifizierten Gestalten operieren, dieses nur mit einer identi-
fizierten und einem indifferenten Hintergrund, so minimiert sich der
Unterschied dadurch, daf$ auch der Grund identifizierbar ist.

Noch einen Schritt weiter geht die Beispielgruppe unterbe-
stimmter Phanomene, wie sie vorliegt, wenn wir aus einem Chaos
von Buchstaben eine bestimmte Kombination herauslesen oder aus
einem Stimmengewirr eine bestimmte vertraute Stimme heraus-
horen sollen, uns jedoch nicht sicher sind, ob es die gemeinte wirklich
ist. Ein einprdgsames Beispiel stellt das anonyme Dreieck auf dem
Titelblatt des Buches von Douglas R. Hofstadter Gédel, Escher, Bach,

262 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

%

Anonymes Dreieck als Beispiel fiir unterbestimmte Phinomene

ein Endloses Geflochtenes Band® (s. 0.) dar, das, aus Balken und Schat-
ten gebildet, zwischen Zwei- und Dreidimensionalitit hin- und her-
schwankt, ohne eine feste Konfiguration anzunehmen. Das genannte
Buch enthilt eine Anzahl von Phanomenen dieser Art, die Hofstadter
auf der Basis von Lithographien von M. C. Escher zusammengestellt
hat. Es finden sich dort Darstellungen, die zugleich konvex und kon-
kav sind oder die, wie das Bild einer Treppe, auf- und abwirts und
dennoch im Kreise herumfiihren und wegen dieser Paradoxie nicht
eindeutig identifizierbar sind. Uber- wie unterdeterminierte Phino-
mene diirften auf dasselbe hinauslaufen, da sie beide von der Instabi-
¢ Douglas R. Hofstadter: Godel, Escher, Bach. Ein Endloses Geflochtenes Band. Aus d.
Amerik. von Ph. Wolff-Windegg/H. Feuersee unter Mitwirkung von Werner Alexi,

Ronald Jonkers u. Giinter Jung © 1979, Basic Books. Klett-Cotta, Stuttgart 1985,
15. Aufl. 1999.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

263


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

litdt der Gestalten leben, die einen, indem sie deren Sowohl-als-auch
bedeuten, die anderen, indem sie deren Weder-noch ausdriicken. In-
dem die Gestalten, sowohl die entschiedenen bzw. entscheidbaren wie
die unentschiedenen, gleichberechtigt sind, ergibt sich hier ein sym-
metrisches Verhalten, wenngleich ein labiles, da die Wahrnehmung
immer nur die eine Seite festzuhalten vermag, wihrend die andere
gleichzeitig ihren Anspruch auf Aktualisierung durchzusetzen sucht.
Dieses Gleichgewicht erzeugt einen Schwebezustand und fihrt bei
geringster Verdnderung zur Symmetriebrechung.

Doch nicht nur Beobachtungen aus der Wahrnehmungspsycho-
logie sind hier anzufiihren, sondern auch solche aus der Denk- und
Erinnerungspsychologie, etwa der Tall erschwerter Wortbesinnung.
Aus dem alltdglichen Leben kennen wir die Situation, daff uns ein
Wort entfallen ist, das uns zwar vorschwebt, ja auf der Zunge brennt,
dessen wir uns aber nicht zu erinnern vermdgen. Eine dunkle Ah-
nung leitet dann die Suche und die Anndherung an die richtige
Losung sowie die Verwerfung dieses oder jenes ausprobierten Kan-
didaten, bis schliefSlich der Besinnungsvorgang aus der Mannigfal-
tigkeit moglicher Kandidaten den richtigen auswahlt.

Ahnlich verhilt es sich mit der Entstehung der Gedanken. Kei-
neswegs liegen diese schon immer in satzméfiger Form vor, und auch
eine urteilsmiflige Prastrukturierung, die nur noch aktualisiert zu
werden brauchte, ist nicht gegeben, wie die analytische Philosophie
unterstellt, vielmehr entstehen die Gedanken erst allmahlich, wie es
Heinrich von Kleist in seinem berithmten Aufsatz Uber die allmiih-
liche Verfertigung der Gedanken beim Reden® ausgedriickt hat.

Die Psychologie beschreibt die Entstehung eindeutiger Konfigu-
rationen, sei es der Wahrnehmung, des Denkens oder des Erinnerns,
als Aktualgenese. Voraus geht dieser stets eine Vielzahl von Mog-
lichkeiten, zwischen denen die Realisierung bzw. Individuation hin-
und herschwankt.

¢) Rhetorik

Wurde mit der Malerei Arcimboldos ein Bereich der darstellenden
Kunst als Anwendungsfeld des Analogiedenkens benannt, so eréffnet
sich mit der Rhetorik ein Bereich der Sprachkunst. Zwischen beiden
bestehen Beziehungen, die nicht unentdeckt geblieben sind, hat man

° In: H. von Kleist: Simtliche Werke und Briefe, hrsg. von H. Sembdner, 2 Bde,, 2.,
vermehrte Aufl. Miinchen 1961, Bd. 2, S. 3191f.

264 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

doch Arcimboldos Malerei von linguistischer Seite als ein Reservoir
rhetorischer Stilformen und als eine Visualisierung derselben be-
zeichnet.® Die antiken griechischen und lateinischen Rhetoriken®
geben in ihren Tropenlehren eine Reihe von Analogieformen und
-gesetzen an, wie Metapher, Synekdoche, Metonymie, Ironie, Litotes
u. 4. Ich will versuchen, diese auf dem Boden der klassischen Rheto-
riken zu systematisieren.

Die Metapher, die schon ihrer Wortherkunft nach von peta-
¢égewv = shiniibertragens, >hiniiberfithrent, >Ubertragung:, >Ver-
schiebung« bedeutet, bezeichnet die Verwendung eines Wortes in
einem ihm urspriinglich nicht zukommenden Bereich. Die Ubertra-
gung findet ihre Stiitze in einem vorausgehenden, spiter ausgelasse-
nen oder verkiirzten Vergleich.

Wenn bei der Metapher die Frage nach Geregeltheit oder Belie-
bigkeit des Vergleichs noch offen bleibt, so basieren Synekdoche und
Metonymie auf festen Gesetzméafigkeiten, erstere auf quantitativen
Verhiltnissen, letztere auf qualitativen. Sie gestatten folgende Sche-
matik®:
Synekdoche: (1a) Verweis vom Teil auf das Ganze,

(b) Verweis vom Ganzen auf den Teil,
(2a) Verweis von der Spezies auf das Genus,
(b) Verweis vom Genus auf die Spezies.

1 Vgl. G. Maiorino: The Portrait of Eccentricity. Arcimboldo and the Mannerist Gro-
tesque, The Pennsylvania State University Press 1991, S. 37ff. Vgl. hierzu auch den
Beitrag der Verfasserin Das Analogiedenken der Renaissance. Seine Herkunft und seine
Strukturen, im vorliegenden Band, S. 250 ff.

" Vgl. Aristoteles: Rhetorik, iibersetzt mit einer Bibliographie, Erliuterungen und
einem Nachwort von F. G. Sieveke, Miinchen 1980; M. T. Cicero: De oratore / Uber
den Redner, lateinisch — deutsch, iibersetzt, kommentiert und eingeleitet von H. Mer-
Klin, Stuttgart 1976; M. Fabii Quintiliani Institutio Oratoriae Libri XII /Marcus Fabius
Quintilianus: Ausbildung des Redners. Zwolf Biicher, hrsg. und {ibersetzt von H. Rahn,
Darmstadt 1975.

2 Zu den verschiedenen Auflistungen vgl. Ch. Strub: Kalkulierte Absurdititen. Ver-
such einer historisch reflektierten sprachanalytischen Metaphorologie, Freiburg,
Miinchen 1991, S. 253; H. Lausberg: Handbuch der literarischen Rhetorik. Eine Grund-
legung der Literaturwissenschaft, Miinchen 1960, 2. Aufl. 1973, §§568, 573; P. Fonta-
nier: Les figures du discours (1830), ed. et introd. G. Genette, Paris 1968 (enthélt: Ma-
nuel des tropes, 4. Aufl. Paris 1830; Figures autres que tropes, Paris 1827), S.79-98;
P. Schofer und D. Rice: Metaphor, Metonymy, and Synekdoche Revis(it)ed, in: Semio-
tica 21 (1977), S. 121-149, bes. S. 123f,; H. Kubczak: Metaphern und Metonymien als
sprachwissenschaftliche Untersuchungsgegenstinde, in: Zeitschrift fiir deutsche Philo-
logie, Bd. 105 (1986), S. 83-99, bes. S. 94-98.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

265


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

Beispiele hierfiir sind:

(ad 1a) Ein Erdklumpen reprasentiert das ganze Teld; der Aus-
druck >unter einem Dach wohnenc steht fiir den umfassen-
deren Sinn >in demselben Haus wohnen<; >Herd« steht fiir
Haus und Familie.

(ad 1b) >Sterbliche« steht fiir Menschen als Teil der Gesamtmenge
der sterblichen Wesen.

(ad 2a) >Hauscsteht fiir »die eigenen vier Wénde, >weifshaarig« fiir
Alter, >Blaustrumpf« fiir Unverheiratete.

(ad 2b) >Sterbliche«steht fiir sMenschen<im Sinne einer Gattungs-
Art-Beziehung.

Die in (1a) sprachlich fixierte pars-pro-toto-Beziehung ist nicht al-

lein typisch fiir die magisch-mythische Weltvorstellung, sondern sie

ist auch eine der wichtigsten Reprasentationsformen im kultisch-re-
ligiosen Bereich: bei Opfern, gemeinsamen Mahlen und sonstigen

Vollziigen. Nicht ganz so einfach in Alternativform lafit sich die Met-

onymie subklassifizieren. Denkbar ist folgende Einteilung:

Metonymie: (1) Verweis von der Person auf die Sache und umge-

kehrt,

(2) Verweis von der Form (dem Beinhaltenden) auf
den Inhalt und umgekehrt,

(3) Verweis vom Grund auf die Folge und umgekehrt.

Vorgeschlagen wird auch eine Einteilung:

(4) Verweis vom Erzeuger auf das Erzeugnis und um-
gekehrt,

(5) Verweis vom Besitzer auf den Besitz und umge-
kehrt,

(6) Verweis vom Einwohner auf den Ort und umge-
kehrt,

(7) Verweis vom Zeitgenossen auf die Zeit und umge-
kehrt,

(8) Verweis vom Eigenschaftstriger auf die Eigen-
schatt und umgekehrt,

(9) Verweis vom Material auf das Produkt und umge-
kehrt,

(10) Verweis vom Mittel auf das Werk und umgekehrt.

% Der Kausalititsbegriff ist genauer besehen kein wissenschaftlicher Begriff, sondern
einer, der dem analogischen Denken angehért. Vgl. dazu auch die spiiteren Ausfithrun-
gen zur Verschiebung im vorliegenden Band, S.284-292, bes. 288 ff.

266 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

Einige Beispiele mogen dies erlautern:

(ad 1) Bacchus fiir Wein, Vulcanus fiir Feuer, Aphrodite fiir Liebe,

(ad 2) Krug fiir Wasser, Bottich fiir Wein,

(ad 3) »pallentesque habitant morbi tristisque senectus« (»blasse
Krankheiten hausen dort und diisteres Alter«)'* als Beispiel
fiir den Verweis von der Folge auf die Ursache der Armut,

(ad 4) >Homer lesenc statt sJHomers Biicher lesens,

(ad 5) >unser Nachbar ist gestern abgebrannt« statt >sein Haus ist
gestern abgebrannts,

(ad 6) >Rom bestrafenc statt »die Einwohner Roms bestrafens,

(ad 7) »goldenes Zeitalter< fiir "Menschen im goldenen Zeitalters,

(ad 8) >heitere Jugends, sbeschwerliches Alter¢, >trige Mufle< als
Beispiel fiir den Verweis von Zustinden und Eigenschaften
auf deren Triger,

(ad 9) »>Stahl« fiir Dolch, >Traube« fiir Wein,

(ad 10) >Hand:« fiir Handschrift, »>Zunge« fiir Sprache.

Reglementierte Verweisungen und Uberginge finden wir auch bei
der Hyperbel, die eine Steigerung im Sinne der Uber- oder Untertrei-
bung bedeutet, z. B. sWindeseile, >mausetot, bei der Ironie, die sich
auf das Schema einer Darstellung durch das Gegenteil — der Position
durch die Negation, der Negation durch die Position — reduzieren
last, wobei mit der gegensitzlichen Darstellung eine Herab- oder
Heraufsetzung im Sinne von Tadel oder Lob verbunden wird. Auch
hier handelt es sich um eine Steigerungsform, dargestellt durch das
jeweilige Gegenteil. In der Litotes liegt eine Negation der Negation
als Ausdruck einer Position vor und im Oxymoron die Zusammen-
ziehung zweier sich ausschlieflender Vorstellungen wie >stifs-sauers,
»schon-halichs, >puer-senex<. Solche Wendungen dienen ebenso zum
Ausdruck paradoxer mystischer Weisheiten wie als Sprachspiel im
Petrarkismus der italienischen Literatur.

Gemeinsam ist allen rhetorischen Figuren die Uberbestimmt-
heit sowie die Verweisung auf anderes, derzufolge sie nicht nur fiir
sich, sondern auch fiir anderes stehen, auf das sie direkt oder indi-
rekt eine Anzeige geben. Dariiber hinaus verfahren die meisten Tro-
pen nach einer festen Schematik quantitativer oder qualitativer Art,
die in Vergroflerung oder Verkleinerung, Erweiterung oder Verkir-

Y M. Fabii Quintiliani Institutionis Oratoriae Libri XII /Marcus Fabius Quintilianus:
Ausbildung des Redners, a.a.O., Bd. 2, S. 228/229 (VIII, 6, 27).

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

267


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

zung, Steigerung oder Minimierung, Verschiebung nach dieser oder
jener Seite, Zusammennahme der Gegensétze, Antithetik usw. be-
steht.

d) Morphologie der Sprache

Nicht unerwihnt bleiben darf in diesem Kontext die These eines &l-
teren Sprachforschers, Carl Abel, iiber die morphologische Struktur
der dltesten Sprachschichten. In seiner Abhandlung Uber den Gegen-
sinn der Urworte®™ zeigt Abel anhand eines Studiums des Altdgypti-
schen, ergédnzt um Untersuchungen semitischer und indogerma-
nischer Sprachen, dafs die dltesten Sprachschichten eine Vielzahl
ambivalenter, paradoxer Worter enthalten, in denen antithetische
Bedeutungen zusammengefafit sind. Dies gilt gleicherweise fiir Zu-
stands- wie Tatigkeitsbegriffe: »alt-jung¢, >fern-nahs, >aufSen-innens,
>binden-trennen<' Zur Verdeutlichung seien einige Beispiele aus
dem Altdgyptischen herausgegriffen.

Das Wort ken hat urspriinglich die Doppelbedeutung von »stark-
schwach¢, die sich spéter in die Gegensitze auseinanderlegt, was
durch das hinter dem alphabetisch geschriebenen Laut stehende Bild
einer Person angezeigt wird, die entweder in Herrschaftshaltung als
aufrechter, bewaffneter Mann , 4, # oder in demiitiger Haltung, in
Hockstellung mit herabhingenden Armen, 4 @j\ auftritt. Das zwei-
deutige Wort tem =ein-ausschlieflen< wird im Sinne der ersteren
Komponente spezifiziert durch das hieroglyphische Zeichen fiir
»bindens, eine Schlinge, mk % im Sinne der letzteren Komponente
durch den Ungliicksvogel, das generelle Zeichen fiir Ubel 5 & S
Dem Wort ari = >auf-absteigen« folgt zum Zwecke der Spezifikation
die determinierende Vignette einer hinauffithrenden Treppe
= {{ ] bzw. einer fallenden Mauer =—=* q q S Hinter uny, dem
Zwitterbegriff sbedecken-aufdeckens, folgt zur Indikation der ersten
Komponente eine Binde, welche Gerolltes, Verschlungenes anzeigt
% ©  sur Indikation der zweiten das Zeichen fiir Tirfligel als
Symbol des Offnens ﬁ 2.

Auch die Analyse von Wartern der indogermanischen Sprach-
familie liefert eine Reihe mehrdeutiger, insbesondere gegensinniger

15 C. Abel: Uber den Gegensinn der Urworte, Leipzig 1884.
% Vgl.a.a.0,S. 11.
V7 Vgl a.a. 0, S. 54f, 18{f, 22{f.

268  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

Begriffe. So hat das lateinische altus gleicherweise die Bedeutung
von >hoch< wie von »tief(, das altsachsische bat bedeutet >gute, das
thm verwandte englische bad >schlecht«. Das angelsichsische blican
mit der Bedeutung >funkeln< weist in dem verwandten blac zugleich
die Bedeutung >bleich« auf. >Boden« deutet sowohl auf die oberste wie
auf die unterste Stelle des Hauses. Im Englischen bezeichnet down
sowohl >unten< wie, in der Formulierung the down, den >Berg« und
gleam >Glanz« wie auch, modifiziert zu gloom, >dunkel<. Sanskrit lag
hat die Bedeutung von >zerschneiden< und >verbindens, englisch to
lock die von »schliefSen< und von »Liicke, Loch¢, neuhochdeutsch wider
bedeutet gleicherweise >hin< wie >zuriicke, werden gleicherweise >ent-
stehen<wie »vergehen«. Anfiihren liefSe sich noch das Wort blank, das
etwas Strahlendes, Glitzerndes, Volles ausdriickt wie im >blanken
Hans« als Metapher fiir >glinzendes Meer, auf der anderen Seite
jedoch »arm« meint, so etwa in der Wendung »>ich bin blank«=>ich
habe leere Taschen«.

Diese Gegensinnigkeit gleichlautender Worte erklért sich aus
ihrer Relativitét. Jeder dieser Begriffe weist auf ein relatives Verhalt-
nis. So a3t sich Licht, Helligkeit, Leuchten nur konstatieren im Ver-
gleich zu Dunkelheit, Finsternis und umgekehrt. Grofies zeigt sich
nur in bezug auf Kleines, Warmes nur in bezug auf Kaltes, Krummes
nur in bezug auf Gerades, Starkes nur in bezug auf Schwaches,
sauflosen< nur in bezug auf >verbinden< und umgekehrt. Wenn jedes
der beiden Gegensatzglieder sich ausschliefilich in bezug auf sein
Pendant entdecken lafst, so ist ihre Zusammenschau zwingend. Die
Auseinanderentwicklung der Korrelate ist erst das Resultat einer
Sprachentwicklung, die auf Differenzierung, Eindeutigkeit und Ge-
nauigkeit Wert legt. In jeder der entwickelten Sprachen haben sich
aber Reste der primitiveren Schicht der Ursprache erhalten.

Die Abelsche These ist nicht unwidersprochen geblieben, sie fin-
det jedoch eine Stiitze in den philosophischen Erérterungen Platons
im Charmides®™ und Parmenides® iiber Relativbegriffe wie die Men-
gen- und Quantititsbegriffe >grofers, >kleiners, »dlter¢, »jiinger<. Er-
laubt die entwickelte Sprache nur die Verteilung des Relationsgegen-
satzes auf zwei verschiedene, getrennte Relata, von denen das eine in
Beziehung auf das andere grofer ist, dieses kleiner, oder alter, dieses
jiinger, so untersucht Platon eine Situation, wie sie aus der Univer-

% Platon: Charmides 168 b ff.
9 Platon: Parmenides 151 e ff.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

269


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

salisierung und Totalisierung dieses Verhiltnisses entsteht, wobei
dann das Eine-Ganze aufgrund des Selbstbezugs gleicherweise
grofler wie auch kleiner ist als es selbst oder dlter wie auch jiinger
als es selbst. Und genau dies kennzeichnet auch den Zustand der
mehr- und gegensinnigen Urworte, sofern sie in ihre Einheit die Ge-
gensitzlichkeit aufnehmen.

Dieser Situation lafst sich ein nicht unwichtiges Gesetz analogi-
schen Denkens entnehmen. Zwei- und Mehrdeutigkeit in Form von
Gegensitzlichkeit, Antithetik, Inversion, Symmetrie setzt eine
selbstreferentielle Einheit oder den Bezug auf eine Einheit als ter-
tium comparationis voraus. Nur innerhalb eines geschlossenen Sy-
stems laBt sich der Ubergang und Umschlag von einer Bedeutung zur
anderen — zu der ihr antithetischen — gesetzméfiig erklaren.

e) Physik

Ein dhnlicher Sachverhalt wie der eben beschriebene des Gegensinns
der Urworte begegnet in der Quantentheorie bei der Beschreibung
von Licht, elektromagnetischen Strahlungsfeldern und #hnlichen
Phénomenen, denen aufgrund des einen Experiments, ndmlich der
Interferenz, Wellennatur und aufgrund eines anderen Experiments,
der Passierung eines Gitters, Quantennatur zugeschrieben werden
mufs. Das Photon tritt in der Doppelnatur von Welle und Teilchen
bzw. von Feld und Quantum auf. Obwohl ihm beide Naturen unter
stellt werden miissen, lassen sich dieselben nicht gleichzeitig exakt
bestimmen. Heisenberg hat dies in seiner Unschérferelation zum
Ausdruck gebracht. Sie besagt, daf8 im Talle der exakten Ortsangabe
die Mdglichkeit der exakten Fixierung des Impulses (der Bewegungs-
grofie) entschwindet und umgekehrt im Talle der exakten Angabe des
Impulses die Méglichkeit zur Fixierung des Ortes. Dies lafst sich fol-
gendermafien plausibilisieren: Hat man zu einem bestimmten Zeit-
punkt den Ort des Photons aufgrund seiner Teilchennatur fest-
gestellt, so mufs man aufgrund seiner Wellennatur davon ausgehen,
dafs es sich zur gleichen Zeit in der Umgebung ausgebreitet hat; man
sagt anschaulich: das Teilchen sei weggelaufen, nur wisse man nicht,
wohin. Bei einer erneuten Ortsmessung zieht sich das Wellenpaket
blitzartig auf den neuen Ort zusammen, wihrend es fiir die Impuls-
messung die durch den Raum ausgebreitete Welle bleibt.

Zur Veranschaulichung mag auch der Vergleich des Photons mit
einem Skildufer dienen, der, auf seiner Piste einen Baum antreffend,

270 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

diesen rechts oder links umfahren mufs, um wieder in die Spur zu
gelangen. Das Photon hingegen hat am Ort B die gesamte durch die
rechte und linke Spur eingeschlossene Flache einschliefllich des Bau-
mes passiert.?

Obwohl Ort und Impuls im atomaren Bereich nicht gleichzeitig
mefsbar sind, gehdren sie notwendig zusammen, was Niels Bohr
durch den Gedanken der Komplementaritdt, der wechselseitigen Ver-
weisung aufeinander, ausgedriickt hat. Auch das Drehtiirprinzip
dient zur Erklarung; es besagt, dafs sich abwechselnd die eine wie die
andere Eigenschaft zeigt. Ebenso wird die Vorstellung von der Kreis-
bewegung angefiihrt, derzufolge im Falle der Beobachtung einer Ei-
genschaft die andere im Riicken des Beobachters erhalten bleibt.?

Die Unmoglichkeit einer gleichzeitig exakten Kenntnisnahme
von Ort und Impuls wirft die Frage nach der Moglichkeit oder
Unmoglichkeit ihrer gleichzeitigen Zuschreibung zum Objekt auf.
Diese Frage hat die klassische Objekttheorie der Physik in ihre tiefste
Krise gestiirzt, ging doch diese von der ontologischen Priamisse einer
numerischen Identitit des Objekts und seiner durchgingigen Be-
stimmung aus, d. h. der Zuschreibung aller moglichen, sich nicht wi-
dersprechenden Eigenschaften, seien sie observabel oder nicht. Mit
deren grundsatzlicher Infragestellung ist auch die klassische Logik
mit ihren Postulaten der Identitdit, des auszuschliefSenden Wider-
spruchs und des ausgeschlossenen Dritten in Mitleidenschaft gezo-
gen worden. Die Frage ist, in welche Richtung die Losung gehen soll,
ob in die einer Insistenz auf der Endlichkeit und Beschrinktheit des
menschlichen Beobachters, der im Unterschied zu einem Supertheo-
retiker nicht das Ding an sich, sondern nur seine Erscheinungsweise,
den jeweiligen Aspekt, wahrnimmt, oder in die Richtung einer Dop-
pel- und Mehrfachnatur des Objekts. Die Alternativen schlieflen sich
nicht unbedingt aus, sondern zeigen nur die Notwendigkeit einer
Ergidnzung der klassischen Logik, derart dafy diese zwar innerhalb
der Phanomenalitét des Objekts beibehalten werden kann, aber durch
eine umfassendere, nichtklassische Logik erweitert werden muf3, die

» Vgl. H. Rauch: Teilchen oder Welle — Bilder der Materie, in: K. Komarek und G. Ma-
gerl (Hrsg,): Virtualitdt und Realitir. Bild und Wirklichkeit in den Naturwissenschaf-
ten, Wien, Koln, Weimar 1998 (Wissenschaft, Bildung, Politik, hrsg. von der Osterrei-
chischen Forschungsgemeinschaft, Bd. 2), S. 43-65, bes. S. 47.

2 Vgl. C. F. von Weizsicker: Gestaltkreis und Komplementaritit, in: Weltbild der Phy-
sik, Stuttgart 1958, 10. Aufl. 1963, S. 332-366, bes. S. 346.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

271


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

die Inkompatibilitdit und Widerspriichlichkeit der differenten Na-
turen berticksichtigt.

f) Fraktale Geometrie

In jiingster Zeit hat ein Gebiet der Geometrie Aufmerksamkeit auf
sich gezogen, veranlafit durch die Arbeiten des polnischen Mathema-
tikers und Computertheoretikers Benoit B. Mandelbrot. Es ist das
Gebiet der fraktalen Geometrie. Die hier gewonnenen Einsichten be-
schranken sich allerdings nicht auf die Geometrie, sondern finden
universelle Anwendung. Mittels ihrer werden nicht nur die Kurven,
Muster und Ornamente der statischen Geometrie erklart, sondern
auch die Verhaltensweisen dynamischer Systeme: Turbulenzen,
Stromungs- und Wetterverhalten, Schwankungen des Weltmarkt-
preises fiir Baumwolle und Weizen oder Kursschwankungen des Dol-
lars, Populationskurven, die evolutive Entstehung oder computer-
simulierte Erzeugung von Pflanzen- und Tierformen, etwa der
gezackten, geficherten Blatterformen und Baumkronen, der zuneh-
mend sich verkleinernden Rosetten von Blumenkohl und Brokkoli,
das sich verzweigende Lungen- und Nervensystem u. 4. Inzwischen
haben gleicherweise Geologen wie Astronomen, Physiker wie Biolo-
gen, Wirtschaftswissenschaftler wie Elektroingenieure diese Er-
kenntnisse genutzt und sind dabei, immer neue Gebiete zu erschlie-
Ben. Vom Dahinschlingeln der Fliisse bis zu den Windungen des
menschlichen Gehirns, von galaktischen Strukturen im kosmischen
Bereich bis zu den Verhaltensweisen in der mikroskopischen Sphire,
von Mustern in brechenden Metallen bis zu Mustern auf den Fellen
von Tieren reicht das Erklarungsschema des Fraktals. Und wie fiir die
Natur, so gilt es auch fiir die Kunst und Technik, insbesondere fiir die
Computersimulation.

Der Begriff des Fraktals weist dhnlich wie schon die Beobach-
tungen im quantentheoretischen Bereich auf die Brechung des einen
Objekts. Zur Demonstration dient zumeist das Wollknéduel, das, aus
der Ferne betrachtet, als nulldimensionaler Punkt erscheint, bei Ni-
hertreten als dreidimensionale Kugel, bei noch weiterer Anndherung
als zweidimensionaler Faden, bei Eintritt in denselben als dreidimen-
sionale Sdule und bei noch weiterer Approximation als zweidimen-
sionale Flache usw. Das scheinbar eine Objekt [6st sich auf in eine
Sequenz unterschiedlicher Dimensionen, die von Null tiber drei,
zwei, drei bis zu zwei und weiter reicht. An die Stelle der Einheit

272 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

und Identitdt des Objekts tritt die Relativitit der Betrachtungswei-
sen. Diese kann in einer zeitlichen Sequenz bestehen wie bei den
dynamischen Systemen, aber auch in einer simultanen Uberlagerung
wie beim Wollknauel, die sich nur nachtraglich sukzessiv explizieren
lafst. Betrachtet man z.B. die Kiistenlinie Grofibritanniens im Mafs-
stab von einer Million, so zeigen sich Buchten, Vorspriinge, Zer-
kliiftungen. Greift man ein Stiickchen heraus, vergegenwirtigt es
im Mafistab 1:100000, so lassen die Buchten Unterbuchten erken-
nen, die Vorspriinge detailliertere Vorspriinge, die Zerkliiftungen
feinere Unterzerkliiftungen. Dies wiederholt sich bei jeder weiteren
Vergrofserung, so dafi sich nun Unterunterbuchten, Vorvorvor
spriinge usw. zeigen und so in infinitum. Die in diesem Jahrhundert
mdoglich gewordenen Computersimulationen kénnen uns hier in un-
ermefliche Tiefen fiihren, indem sie beispielsweise die Bifurkation
einer Kurve in einer herausgegriffenen Knospe in unendliche Bi-
furkationskaskaden verfolgen. Das Muster 146t sich ins Unendliche
ausfalten, indem es Falten in Falten erkennen laf3t.??

Das Entscheidende an dieser Mustersequenz, sowohl der sukzes-
siven wie der simultanen, aber sukzessiv explizierten, ist die Selbst-
dhnlichkeit und Rekursivitit. Mit dem ersteren Merkmal ist nicht die
totale Gleichheit, die Identitdt, gemeint, vielmehr die modifizierte,
die Ahnlichkeit, die sich aus der Anwendung geometrischer Eigen-
schaften wie Verschiebung, Vergrofierung, Verkleinerung, Dehnung,
Pressung, Streckung, Zusammenziehung, Verdichtung, Verdiin-
nung, Umkehr, Falzung usw. ergibt. Bei fortgesetzter Iteration und
Modifikation kann sich die Ahnlichkeit eines bestimmten Musters
im Extremfall bis zur scheinbaren Unahnlichkeit verzerren. Ein illu-
stratives Beispiel liefert die in dem Buch Chaos und Fraktale® vor-
gefithrte Operation der Streckung eines kolorierten Portrits, das
Henri Poincaré, den Vater der Theorie dynamischer Systeme, zeigt.
Das urspriingliche Bild wurde zunehmend diagonal gestreckt, als ob
es ein Gummi wire, so daf$ am Ende des Prozesses nur noch gefarbte
diagonale Streifen zu erkennen sind. Wie der StreckungsprozefS die
zunehmende Verunahnlichung zeigt, so zeigt die Riickgingigma-
chung desselben die zunehmende Verdhnlichung. Jedes Stadium die-

2 Vgl. die Abbildungen und Schemata in: Chaos und Fraktale, mit einer Einfithrung
von H. Jiirgens, H.-O. Pleitgen und D. Saupe, Heidelberg 1989 (Spektrum der Wissen-
schaft, Verstindliche Torschung, deutsche Ausgabe von Scientific American), S. 20£.

® Aa0,S.9.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

273


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

ser Operation ist jedem anderen dhnlich, wenn auch in gréflerer oder
kleinerer Niherung. Aufgrund des Prinzips der Selbstdhnlichkeit
enthilt es eine Verweisung auf jedes andere.

Mit dem zweiten Merkmal, der Rekursivitit, kommt der An-
schluf3 jedes Stadiums an das vorhergehende hinzu. Indem in die
mathematische Ausgangsformel, auf die sich ein Computerbild for-
mal reduzieren ldfit, das Resultat des vorhergehenden Durchgangs
eingesetzt wird, ergibt sich ein Anschlufy des Endes an den Anfang,
der ein Auseinanderbrechen in heterogene, unverbundene Teile ver-
hindert. Die Rekursivitit ist Garant fiir den Anschluf3 des folgenden
Musters an das vorangehende. Die Riickkoppelung der Gleichung an
sich selbst garantiert, daf8 auch bei infiniter Entfaltung, bei Ausbil-
dung hochkomplexer Systeme aus der einfachen Formel, von dieser
aus die Selbstahnlichkeit erkennbar oder zumindest rekonstruierbar
bleibt.

Aufgrund der Tatsache, dafs die Makro-Mikrokosmos-Analogie
— die bekannteste aller Analogien — als ein Verhéltnis von Verhalt-
nissen nicht gleichet, sondern unterschiedlicher Grifie und Art — zu-
stande gekommen nach dem Gesetz der Vergrofierung bzw. Verklei-
nerung — in die Gruppe fraktaler Phinomene gehort, dffnet sich auch
dieser Bereich dem Analogiedenken. Im Unterschied zu den fritheren
Beispielen, in denen das analogische Denken auf der Selbigkeit der
Struktur basierte, die in positiver wie negativer Weise, in spiegelbild-
licher Symmetrie und Verkehrung dargestellt wurde, ist hier ein an-
deres Gesetz analogischen Denkens sichtbar geworden, das auf Ex-
pansion und Kontraktion im quantitativen wie qualitativen Sinne,
kurzum auf Verzerrung und Verschiebung basiert.

g) Tiefenpsychologie

Vor dem Hintergrund des bisher Exponierten erschlieft sich ein wei-
terer Bereich analogischen Denkens: die Psychoanalyse, die im Zen-
trum dieser Untersuchungen stehen soll. In ihr werden sich die we-
sentlichen bisher aufgezeigten GesetzméfSigkeiten wiederfinden.

274 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

2. Freuds Theorie des Traumes, des Witzes und der
Psychopathologie des Alltagslebens

a) Allgemeine Charakteristik

Unsere Untersuchung wird sich am Leitfaden der Freudschen Analy-
sen von Traum, Witz, alltiglichen Fehlleistungen wie Versprechen,
Verlesen, Verschreiben, Vergreifen, Vergessen, Krankheitssympto-
men und neurotischen und paranoiden Zustinden vollziehen. Diesen
Phdnomenen, allen voran dem Traum, hat Freud umfangreiche Stu-
dien gewidmet, und zwar in seiner Traumdeutung von 1900, seinem
Werk Der Witz und seine Beziehung zum Unbewufiten von 1905
sowie in den Abhandlungen zur Psychopathologie des Alltagslebens
von 1904. Diese Triade ist zu ergdnzen um die fiinf grofien Psycho-
analysen: Bruchstiick einer Hysterie-Analyse (Der Fall Dora), Ana-
lyse der Phobie eines fiinfjihrigen Knaben (Der kleine Hans), Be-
merkungen iiber einen Fall von Zwangsneurose (Der Rattenmann),
Psychoanalytische Bemerkungen iiber einen autobiographisch be-
schriebenen Fall von Paranoia (Der Fall Schreber), Aus der Geschich-
te einer infantilen Neurose (Der Wolfsmann).?* Ich werde mich bei
meinen Untersuchungen auf das umfangreiche, von Freud zusam-
mengetragene Material stiitzen und weitgehend auch seiner Termi-
nologie folgen, mir jedoch vorbehalten, zum Zwecke des Nachweises
des analogischen Denkens im Seelenleben, das so bei Freud nicht vor-
kommyt, eigene Wege zu beschreiten.

Auf den ersten Blick mag es befremden, vielleicht sogar unstatt-
haft erscheinen, derart heterogene, teils pathologische, teils nicht-
pathologische Phanomene miteinander in Verbindung zu bringen
und auf gemeinsame Strukturen hin zu untersuchen, unterscheiden
sich doch beispielsweise Traum und Witz darin, dafs der erste ein rein
privates und insofern asoziales BewufStseinsprodukt ist, das nur eine
bestimmte, ndamlich die traumende Person betrifft und fiir alle ande-
ren, mit Ausnahme des Psychoanalytikers, uninteressant und nicht
nachvollziehbar ist, wihrend der Witz ein soziales, wenn nicht gar
das sozialste Phanomen tiberhaupt darstellt, das der Belustigung der
Gesellschaft dient und daher mindestens einen Dritten verlangt. Und
wihrend der Traum auf die groffen Probleme des Lebens Bezug

* Vgl. hierzu auch H. Lang: Die Sprache und das Unbewufte. Jacques Lacans Grund-
legung der Psychoanalyse, Frankfurt a. M. 1973, 2. Aufl. 1993, S. 1111.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

275


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

nimmt, zielt der Witz auf kleinen Lustgewinn. Hat der Traum die
Funktion der Unlustersparnis, so der Witz die des Lusterwerbs. Des
weiteren ist der Traum nach Freud eine, wenngleich unkenntlich ge-
machte Wunscherfillung, der Witz hingegen ein entwickeltes
Spiel.® Ahnliche Differenzen lassen sich auch zwischen den iibrigen
Phénomenen konstatieren.

Bei naherem Hinsehen jedoch weisen die genannten Vorginge
Gemeinsamkeiten auf, die es erlauben, sie einer einheitlichen Be-
trachtung zu unterwerfen und den Typus des analogischen Denkens
auf sie anzuwenden.

Es bleibt jedoch der Einwand bestehen, dafs die genannten Pha-
nomene sich nur deswegen einer gemeinsamen Betrachtungsweise
fiigen, weil sie von vornherein sub specie der von Freud in der
Traumdeutung freigelegten Eigentiimlichkeiten stehen, die fiir ihn
einen Primat haben. 1900 hatte Freud sein epochales Werk Die
Traumdeutung publiziert, einige Jahre spiter, 1905, die Witzanalyse
angeschlossen. So konnte der Eindruck entstehen, dafs die Beschrei-
bung und Analyse der Witztechnik ausschliefSlich im Hinblick auf die
bei der Traumanalyse gewonnenen Ergebnisse erfolgt sei und ledig-
lich die von dieser an den Witz herangetragenen Erwartungen besta-
tige. So hitte die Auffindung bestimmter Eigentiimlichkeiten am
Traum die Witzanalyse bestochen. Freud hat diesen Einwand selbst
artikuliert®, ihn jedoch mit dem Argument abgewiesen, dafs er nur
dann berechtigt wire, wenn das Vorbild der Traumanalyse zur Unter-
driickung spezifischer Momente am Witz gefiihrt und die Auf-
oktroyierung der Traumdeutung eine naherliegende und tiefer rei-
chende Witzdeutung unterdriickt hitte, was jedoch nicht der Tall
sei. Die Schérfung der Auffassungsfahigkeit durch die Kenntnis der
Traumarbeit habe nur zur Schiarfung der Einsicht in die essentiellen
Momente der Witztechnik beigetragen.

Es lassen sich drei wesentliche Merkmale herauskristallisieren,
die allen genannten psychischen Phanomenen eigen sind und die un-
erldfiliche Bedingung fiir analogisches Denken bilden: erstens die
Uberdetermination, zweitens die Verweisungsstruktur, drittens die
GesetzmifBigkeit der Verweisung.

% Zum Vorausgehenden vgl. S. Freud: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewufi-
ten. Der Humor, Einleitung von P. Gay, Frankfurt a. M. 1992, wiederholte Aufl. 199,
S.192f1.

% Vgl .a.a. 0, S. 1791,

276  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

(1) Gemeinsam ist den genannten psychischen Phinomenen die
Uberdeterminierung. Besonders deutlich wird dies beim Witz, der
geradezu von der Doppeldeutigkeit, der Zweigleisigkeit lebt und da-
her den Charakter der Anspielung hat. Er ist durch den plétzlichen
Umschlag von einer Verstehens- oder Lesart in die andere charakte-
risiert, die sich unterschwellig anbahnt und plétzlich auftut. Wehe
dem Hérer oder Leser, der die Einstellung eines neuen Sinns oder
den Eintritt einer neuen Lesart nicht rechtzeitig bemerkt! Aus die-
sem Grunde ist der Witz stets schliipfrig, nicht so sehr im Sinne
sexueller Anspielung, sondern im Sinne der Doppelbddigkeit, der-
zufolge sich hinter dem direkten Sinn stets ein anderer verbirgt.

Nicht weniger gilt dies fiir die alltdglichen Fehlleistungen des
Versprechens, Verlesens und Verschreibens, sogar des Vergreifens,
insofern sich an die Stelle des vom Satzsinn her geforderten und
erwarteten reguliren Wortes ein anderes dringt oder sich an die Stel-
le der von der normalen Situation geforderten Sache eine andere
setzt. Beim Versprechen geschieht dies im allgemeinen aufgrund
von Antizipation oder Vorklang (z.B. »es war mir auf der Schwest...
auf der Brust so schwer«), Postposition oder Nachklang (»ich fordere
Sie auf, auf das Wohl unseres Chefs aufzustoflen« statt »anzusto-
Ben«), Kontamination (z.B. »er setzt sich auf den Hinterkopf« aus
»er setzt sich einen Kopf auf« und »er stellt sich auf die Hinterbei-
ne«), Vertauschung (»die Milo von Venus« statt »Venus von Milo«)
und Substitution (»ich gebe die Préparate in den Briefkasten« statt
»in den Briitkasten«).% Selbst beim Vergessen eines Namens und
beim Verlegen und Nicht-Wiederfinden einer Sache treten an die
Stelle des Gesuchten verschiedene Ersatznamen oder -sachen, die
freilich allesamt verworfen werden.

Eine Mehrfachbedeutung, ja sogar eine besondere Bedeutungs-
dichte liegt auch im Talle des Traumes vor. Freud unterscheidet am
Traum den manifesten Trauminhalt, der das nichtliche Traum-
geschehen ausmacht und zumeist aus visuellen Vorstellungen, ver-
mischt mit Gefiihlen und direkten Reden, besteht, und die latenten
Traumgedanken, die sich bei der nachtraglichen Traumanalyse im
Wachzustand assoziativ an den Inhalt und seine einzelnen Elemente
kniipfen. Die sekundédr in der Traumarbeit gewonnenen Traum-

7 S. Freud: Zur Psychopathologie des Alltagslebens. Uber Vergessen, Versprechen, Ver-
greifen, Aberglauben und Irrtum, mit einem Vorwort von A. Mitscherlich, Frankfurt
a. M. 1954, wiederholte Aufl. 1996, S. 50.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

277


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

gedanken verhalten sich zum manifesten Trauminhalt nicht wie Fol-
gen zum Grund, sondern werden als urspriinglicher Grund und
Anlaf3 des Trauminhalts supponiert, aus deren Fiille in der ins Un-
bewufite verlagerten Traumarbeit durch Zusammenziehung die
Traumbestandteile hervorgehen. Da jedes Element des Inhalts so ein
Knoten- und Kreuzungspunkt unendlich vieler und verschiedenarti-
ger Traumgedanken ist, strahlt es auch umgekehrt symbolhaft eine
Fiille latenter Traumgedanken aus. Die Verdichtung der Assoziatio-
nen ist beim Traum gegeniiber dem Witz und den seelischen Fehl-
leistungen eklatant. »Die Traumarbeit tibertreibt [...] die Anwen-
dung dieser Mittel der indirekten Darstellung ins Schrankenlose,
sagt Freud im Witzbuch.? Sie wird auch daraus ersichtlich, daf8 die
Niederschrift eines Traumes unmittelbar nach dem Erwachen allen-
falls eine halbe Seite betrigt, die spitere Traumanalyse jedoch viele
Seiten und Hefte fiillt.

Entsprechendes gilt fiir das Symptom. Wurde es in der klassi-
schen Symptomatologie, wie sie die {ibliche somatische Medizin cha-
rakterisiert, als diagnostisches Zeichen fiir einen Krankheits- oder
Gesundheitszustand betrachtet, so fungiert es nach Freuds Theorie
als Symbol, als Zusammenziehung und Verdichtung von Bedeutun-
gen, die gleichsam einen Rebus bilden, der sich nur nachtriglich
einer umfassenden Interpretation erschlieft. Das pathologische wie
das normale Symptom werden nicht mehr zeichentheoretisch im re-
gressiven Sinne eines blofen Zeichens oder Signals verstanden, son-
dern symboltheoretisch als Rebus, in dem viele Interpretationsfaden
zusammenlaufen.

(2) Mit der Uberdetermination der genannten Phinomene ist
ihre Verweisung auf anderes verbunden, sei es auf eines oder vieles,
sei es auf einen anderen Sachverhalt oder einen anderen Sinn oder
gar eine andere Bedeutungsebene. Bekunden kann sich der Transzen-
denzcharakter entweder wie beim Witz in der Anspielung, der indi-
rekten, uneigentlichen Rede, im Durchschimmern einer anderen
Bedeutung oder im plétzlichen Bedeutungsumschlag, der zum Aha-
Erlebnis fiithrt, oder wie bei den alltdglichen psychischen Fehlleistun-
gen im Vordringen eines anderen Namens oder einer anderen Sache.
Beim Traum und Symptom besteht er in der durch die nachtrégliche
Analyse ermoglichten assoziativen Ankntipfung der Traumgedanken
und Interpretationen.

% S, Freud: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewuflten, a.a.O., S. 185.

278  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

(3) Entscheidend ist jedoch die Frage, ob der Verweis bzw.
Ubergang in seinen vielfaltigen Ausgestaltungen notwendig oder zu-
fallig ist, der Willkiir oder der Geregeltheit unterliegt. Nur im Talle
gesetzmiBiger Uberginge 148t sich das darauf basierende analogische
Denken als ein rationales rechtfertigen. Denn nur die GesetzméfSig-
keit des Ubergangs, die generelle Einsichtigkeit, Nachvollziehbarkeit
und Uberpriifbarkeit rechtfertigen das Analogiedenken als einen ei-
genen Rationalititstypus. Ohne mich anheischig machen zu wollen,
alle Verweisungs- und Ubergangsarten klassifizieren und in ihrer
spezifischen Eigenart und Geregeltheit verstindlich machen zu
konnen, machte ich drei GesetzmiBigkeiten bzw. Ubergangsschema-
ta aufweisen: erstens die Gegensatzlichkeit, zweitens die Verschie-
bung und drittens die Entsprechung oder, anders formuliert: erstens
die Ahnlichkeit als Verkehrung von Identitit, zweitens die Ahnlich-
keit als Verschiebung und drittens die Ahnlichkeit als mimetisches
Verhaltnis.

b) Ahnlichkeit als Verkehrung von Identitiit

Es ist eine oft gemachte Beobachtung, dafs der Witz mit dem Mittel
des Gegensatzes operiert. Er bedient sich dazu der Negation, die
einen positiven Sachverhalt in einen negativen oder einen negativen
in einen positiven verkehrt und dem Witz dadurch den Charakter der
verkehrten< Welt verleiht.

Eine Klasse von Witzen, die Freud »Unifizierungswitze«?
nennt, zeigt dies besonders deutlich. Thr Name erklért sich daraus,
daf sie dasselbe Material mehrfach, und zwar in gegensitzlicher
Weise benutzen, so dafi es hier zu einer Gegensatzbildung im Rah-
men und unter Bezug auf eine Einheit kommt. Einige Beispiele
mdogen dies demonstrieren:

(1a) »Eifersucht ist eine Leidenschaft, die mit Eifer sucht, was Lei-
den schafft.<*°

(1b) »Die Erfahrung besteht darin, dafS man erfahrt, was man nicht
zu erfahren wiinscht.«*

(2 a) »Das menschliche Leben zerfillt in zwei Halften, in der ersten

*? A.a.0,S. 83 vgl. 51, 82 u.6.
® A.a.0, S. 50. Dieser Witz wird Schleiermacher zugeschrieben.
# AaQ,S. 81

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

279


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

wiinscht man die zweite herbei, und in der zweiten wiinscht
man die erste zuriick. «*

(2 b) »Der Januarius ist der Monat, da man seinen guten Freunden
Wiinsche darbringt, und die tibrigen die, worin sie nicht erfiillt
werden. «*

Alle Beispielsfille gehen von einer Einheit aus, die sich aus einer
Gegensitzlichkeit konstituiert. In den ersten beiden Fallen resultiert
diese aus einer Selbstdefinition, sei es der Eifersucht als Leidenschaft,
die in positiver Absicht sucht, was ihr tatsachlich in negativer Riick-
wirkung Leiden verschafft, sei es der Erfahrung, die positiv um Wis-
sensvermehrung bemiiht ist, wobei sich diese faktisch als nicht
wiinschbar erweist. In den letzten beiden Féllen ergibt sich die Ein-
heit aus einer Wechselimplikation gegensitzlicher Momente, des
Herbeiwiinschens und des Zuriickwiinschens, die ein Ganzes konsti-
tuieren: Das Leben besteht aus zwei Halften, deren eine herbeisehnt,
was die andere zuriickwiinscht, oder das Jahr besteht aus zwei Teilen,
von denen der erste Wiinsche formuliert und der zweite deren Nich-
tigkeit erweist. Sowohl im Talle der Selbstdefinition wie im Talle der
Wechselimplikation wird mit der Gedankenfigur der Selbstreferenz
operiert, die von einem Ganzen mit internen Gegensatzgliedern aus-
geht oder ein Ganzes aus solchen herstellt. Hier zeigt sich die Néhe
des analogischen Denkens zum dialektischen, basiert doch auch die-
ses auf einer selbstreferentiellen Struktur mit interner Zweiheit und
Gegensitzlichkeit, sei es der Subjekt-Objekt-Relation, sei es der Dif-
ferenz von Identitit und Differenz u. 4. Auch hier fithrt der Weg von
der Einheit zur Zweiheit und zur Einheit zuriick, die sich aufhebt und
gleichwohl wiederherstellt. Es ist diese Paradoxie, die den Ankniip-
fungspunkt des einen Denktypus an den anderen bildet. Die Pointe
eines Witzes oder einer witzigen Bemerkung benutzt haufig gerade
die Paradoxie, die auch das dialektische Denken charakterisiert.
Indem die Unifizierungswitze mit der Gedankenfigur der Umkeh-
rung operieren, verwandeln sie einen Angriff in einen Gegenangriff,
kehren also die Spitze des Speeres um, so dafs der Gegner eine Ab-
fuhr mit denselben Mitteln erhélt. Das Sprichwort sagt: »mit gleicher
Miinze heimzahlen« oder »die Kehrseite der Medaille zeigen«; auch
von Retourkutsche ist in diesem Kontext die Rede.

Mit dem Mittel der Negation arbeitet auch eine zweite Klasse

2 AaO. 2 Aa.O.

280  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

von Witzen, die sogenannten Widersinnwitze. Sie verfolgen zumeist

die Absicht, ein Spiegelbild der Dummheit aufzustellen. Da Dumm-

heit das Gegenteil von Klugheit ist, kann dies nur tiber die Negation
geschehen.

Von Phokion wird berichtet, dafi er anldfilich einer Rede zum
Volk, die mit Beifall bedacht wurde, gesagt haben soll: »Was habe
ich denn gesagt, was diesem dummen Volk so gefallen konnte?«*
Der Witz benutzt folgende Bausteine:

— den positiven: Eine kluge Rede gefillt dem Volk [hitte dem Volk
eigentlich zu gefallen] — eine dumme mif3fallt ihm [hétte ihm zu
mifsfallen]

— sowie die Umkehrung: Eine dumme Rede gefallt dem Volk — eine
kluge mifsfallt ihm.

Da das Volk selbst dumm ist, findet nur die dumme Rede seinen
Beifall; sie wird zum Spiegelbild der Dummheit des Volkes, das sich
in ihr reflektiert.

Genaugenommen wird hier mit dem Schema der Negation der
Negation operiert, die zur Position zuriickfiihrt. Die Dummbheit der
Dummibheit ist Spiegelbild ihrer selbst. Indem sich das Volk in seiner
Dummbheit (Negation) beiféllig auf die dumme Rede bezieht, die ih-
rerseits die Negation einer klugen Rede ist, ergibt sich eine an sich
positive Abbildstruktur, deren Inhalt jedoch aus Negativa besteht.

Ein zweites Beispiel liefert Freud mit folgender Erzihlung:

»Ein Mann, der verreisen muf3, vertraut seine Tochter einem Freunde an mit
der Bitte, wihrend seiner Abwesenheit iiber ihre Tugend zu wachen. Er
kommt nach Monaten zuriick und findet sie geschwingert. Natiirlich macht
er dem Freund Vorwiirfe. Der kann sich den Ungliicksfall angeblich nicht er-
kliren. sWo hat sie denn geschlafen?« fragt endlich der Vater. — >Im Zimmer
mit meinem Sohn.<—>Aber wie kannst du sie im selben Zimmer mit deinem
Sohn schlafen lassen, nachdem ich dich so gebeten habe, sie zu behiiten?« —
>Es war doch eine spanische Wand zwischen ihnen. Da war das Bett von dei-
ner Tochter, da das Bett von meinem Sohn und dazwischen die spanische
Wand.« —>Und wenn er um die spanische Wand herumgegangen ist?< —
>Aufler das, meint der andere nachdenklich. »So wire es maglich.««*

Abgesehen vom Inhalt des Witzes, der recht banal ist, ergibt die Ana-
lyse folgende Struktur: Der Vater macht dem Freund einen Vorwurf
wegen dessen Unachtsamkeit und Dummbeit. Der Freund fiihlt sich

* A.a.0,S.74. * A.a.O,S.73.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

281


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

berechtigt, den Vorwurf des Vaters zuriickzuweisen, weil sich die Si-
tuation aus dessen Blaudugigkeit ergab, seine Tochter in ein Haus zu
geben, in dem sie zusammen mit einem jungen Mann leben mufSte.
Die Dummbeit des Freundes ist also Spiegelbild der Dummheit des
Vaters. So wie sich auf eine dumme Frage nur eine dumme Antwort
geben lafst, so laft sich auf eine dumme Handlung nur mit einer
ebenso dummen reagieren. Die eine ist Widerschein der anderen.

Auch im Bereich der alltdglichen psychischen Tehlleistungen
wie Versprechen, Verlesen, Verschreiben usw. lassen sich Falle mit
Negation, mit Verkehrung finden. Freud berichtet von der Er6ffnung
einer Sitzung des Osterreichischen Abgeordnetenhauses, bei der der
Prasident erklarte: »Hohes Haus! Ich konstatiere die Anwesenheit
von soundsoviel Herren und erkldre somit die Sitzung fiir geschlos-
sen [statt fiir erdffnet]!«* Der lapsus linguae, der an die Stelle der
Eréffnung, des Anfangs der Sitzung, die Ankiindigung ihres Schlie-
Bens, des Endes, setzt, erklirt sich aus dem heimlichen Wunsch des
Prasidenten, daf die Sitzung schon beendet sein moge, da sie nichts
Erfreuliches erwarten lafst.

Ahnliches hat sich im Deutschen Bundestag zugetragen, in dem
die Préasidentin statt von »ausgestandenen Problemen« von »aus-
gesessenen« sprach, wobei man wissen muf3, dafs der damalige Kanz-
ler die Losung von Problemen héufig nicht durch aktive Gestaltung,
sondern durch Liegenlassen bewiltigte.

Erwdhnt wurde auch schon der sprachliche Patzer »auf den Chef
aufstoflen« statt »anstofsen«. Hier dréngt sich ein negativer Gedanke
in bezug auf den Chef an die Stelle des im Trinkspruch zu erwarten-
den positiven. Obwohl es sich in den letzten beiden Fallen nicht um
eine strikte Negation handelt, die zum jeweiligen Oppositum fiihrt,
sondern nur um eine schwache, um einen vagen negativen Gedan-
ken, liegt doch auch hier Negation und damit Inversion vor.

Beim Traum fungiert die Inversion als eines der hdufigsten und
beliebtesten Darstellungsmittel. Zudem weifs jeder Psychiater aus
Erfahrung, dafs die Negation einer Aussage, je heftiger und affektbe-
ladener sie ausfallt, desto eindeutiger Indiz fiir das Vorliegen des be-
strittenen Sachverhalts ist. Ein »so verhilt es sich nicht« bekraftigt
gerade, dafs es sich so und nicht anders verhalt.” Die zartliche Zunei-

% S, Freud: Zur Psychopathologie des Alltagslebens, a.a.O., S. 54.
¥ Vgl. S. Freud: Die Verneinung, in: Das Ich und das Es. Metapsychologische Schriften,
Einleitung von A. Holder, Frankfurt a. M. 1992, wiederholte Aufl. 1997, S. 321-325.

282 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

gung einer Mutter maskiert nicht selten ein aggressives Verhalten;
die altruistische Hinwendung zu einem anderen ist oft der verschlei-
erte Ausdruck eines Egoismus, dieselbe Liebe, die man einem ande-
ren zuwendet, selbst zu erfahren.

Angsttrdume, in denen man um einen geliebten Menschen,
Bruder, Schwester, Vater, Mutter, fiirchtet, sogar Todesangst hat, sind
nach Freud wie alle Traume Wunscherfillungen und somit der mani-
feste Ausdruck des Wunsches nach deren Tod. Die Darstellung durch
das Gegenteil dient dazu, der Wunscherfiillung gegen bestimmte wi-
derstrebende Faktoren, die beim Traum eine Rolle spielen, Geltung
zu verschaffen. Hinter der Umkehrung verbirgt sich oft der Wunsch:
»wire es doch so gewesen! «

Was fiir den Traum im ganzen gilt, gilt auch fiir seine einzelnen
Bestandteile. Freud® berichtet vom Traum einer Patientin, die, in
scheinbarem Widerspruch zu seiner These, jeder Traum sei eine
Waunscherfiillung, von einem gemeinsam mit der ungeliebten
Schwiegermutter verbrachten Ferienaufenthalt auf dem Lande
traumte. Dies scheint zunidchst eine Widerlegung seiner These zu
sein, doch die Analyse ergibt, dafs der Traum tatsdchlich die Gegen-
situation kennzeichnet, die Inversion eines aggressiven Gefiihls ge-
gen die unsympathische Schwiegermutter.

Wegen seiner Bildhaftigkeit vermag der Traum héufig aus-
sagenlogische Negation nicht anders als durch raumliche Verkehrung
und Spiegelsymmetrie wiederzugeben, etwa durch die Vertauschung
von unten und oben, auf und nieder.® Typisch ist der von Freud be-
richtete Wirtshaustraum:

»Er fihre mit grofser Gesellschaft in die X-StrafSe, in der sich ein bescheidenes
Einkehrwirtshaus befindet [...] In den Ridumen desselben wird Theater ge-
spielt; er ist bald Publikum, bald Schauspieler. Am Ende heifit es, man miisse
sich umziehen, um wieder in die Stadt zu kommen. Ein Teil des Personals
wird in die Parterreriume verwiesen, ein anderer in die des ersten Stockes.
Dann entsteht ein Streit. Die oben drgern sich, daf$ die unten noch nicht fertig
sind, so daf3 sie nicht herunter kénnen. Sein Bruder ist oben, er unten, und er
drgert sich iiber den Bruder, dafl man so gedringt wird [...] Es war iibrigens
schon beim Ankommen bestimmt und eingeteilt, wer cben und wer unten
sein soll [...]«*

*® Vgl. S. Freud: Die Traumdeutung, a.a.O., S. 164.
¥ Vgl a.a.0, S.329¢.
® A.a.0,S. 291,

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

283


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

Die Traumanalyse eruiert folgenden Sachverhalt: Wiahrend im
Traum der éltere Bruder des Patienten stets >obenc erscheint, zu den
»oben« Einquartierten gehort oder zu den von >oben< Herunterkom-
menden, ist er im realen Leben >heruntergekommens, befindet sich
nach einem wienerischen Ausdruck >Parterre, weil er Stellung und
Vermdgen verloren hat. Der Traumer selbst hingegen, der im realen
Leben Stellung und Vermdgen hat erhalten kdnnen, erscheint im
Traum >unten<. Der Traum kehrt also die Verhaltnisse um, zeigt mit-
tels der rdumlichen Anordnung das genaue Gegenteil zur Realitidt.
Gleiches gilt fiir das Auf- und Niedersteigen, von dem Freuds Patien-
ten berichten und das von Freud gedeutet wird als sexuelle Bezie-
hung der Traumer zu Personen niederen Standes. Auch hier kehrt
der Traum die Verhiltnisse der Realitit um. Ebenso erschliefit sich
das Tragen und Getragenwerden durch die Umkehrung von Traum
und Wirklichkeit: Im Traum trdgt der Mann die Frau, in der Realitdt,
namlich in der Jugend des Traumers, trug die Amme den Knaben.

Insofern hier spiegelbildliche Symmetrien, inverse rdumliche
Beziehungen, Umkehrungsverhiltnisse, Klappphdnomene usw. vor-
liegen, bieten sich klare Ankntipfungspunkte nicht nur fiir das
analogische Denken iiberhaupt, sondern sogar fiir mathematische
Analogien. Ob die Bildlichkeit des Traumes, die die Anwendung geo-
metrischer Verhiltnisse gestattet, letztlich auf eine Geometrisierung
des Weltbildes und damit auf die Moglichkeit durchgingig mathema-
tischer Analogien hinauslduft, sei dahingestellt. Unzweifelhaft we-
nigstens ist, daf§ die hier beschriebene Gegensatzstruktur die extrem-
ste Form des Analogieverhiltnisses ist, insofern die Ahnlichkeit bzw.
Entsprechung der Analoga hier auf der Selbigkeit des Musters ba-
siert, das in positiver wie negativer Form auftritt und so den Schlufs
von der einen Seite auf die andere gemifl dem Gesetz der Umkehr
erlaubt.

c) Ahnlichkeit als Verschiebung

Liefsen sich die bisherigen Talle als Kontrastphdnomene einstufen,
die mit demselben Material, derselben Struktur, derselben Form nur
in positiver oder negativer oder spiegelbildlicher Verkehrung operier-
ten und so dem analogischen Denken einen gesetzmafigen Ubergang
durch Gegensitzlichkeit verschafften, so haben wir es bei der néch-
sten Gruppe von Beispielen mit Verschiebungen und Verzerrungen
zu tun, die nicht mehr auf der Identitit, sondern auf der Ahnlichkeit

284  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

des Musters basieren. Die Ahnlichkeit kann grofler oder kleiner sein,
sogar bis zur scheinbaren Unahnlichkeit reichen, wie dies am dia-
gonal gestreckten Bild von Poincaré deutlich wurde. Sie kann alle
Zwischenstufen und -grade zwischen den Extremen eines Gegensat-
zes annehmen. Zustande kommt die Abwandlung teils durch ur-
spriinglich raumliche Vorginge wie Verschiebung, Vergrofierung
oder Verkleinerung, Dehnung oder Zusammenziehung, Streckung
oder Kompression, Maximierung oder Minimierung, wobei diese
auch im iibertragenen Sinne verwendet werden kdnnen, teils durch
qualitative Manipulation wie Uber- oder Untertreibung, Verstirkung
oder Abschwichung. So ist auch die Makro-Mikrokosmos-Analogie
ein Verhaltnis nicht zwischen gleichartigen Verhéltnissen, sondern
zwischen ungleichartigen, einem groferen und einem kleineren bzw.
einem idealisierten und einem verendlichten.

Beispiele aus dem Bereich des Witzes mdgen dies belegen. Ge-
rade der Witz arbeitet hiufig mit Uber- und Untertreibung. Dasselbe
gilt fiir Ironie, Parodie, Karikatur, Travestie, Zynismus, die teils als
selbstdndige Phanomene auftreten, teils zur Unterstiitzung des Wit-
zes herangezogen werden. So ist die Ironie die Darstellung durch das
Gegenteil, freilich nicht in einfacher, sondern in gesteigerter Form,
wobei Tonfall oder schriftliche Indizien die Verkehrung und Verstér-
kung anzeigen. Parodie, Karikatur usw. stehen dem in nichts nach.
Die Ubertreibung dient der Licherlichmachung, eventuell der Ver-
héhnung menschlicher Eigenschaften und Schwiachen. Mittels ihrer
wird Menschliches, allzu Menschliches kompromittiert.

Zur Gattung der Uberbietungswitze zihlt beispielsweise die
Darstellung der Haflichkeit einer Frau durch ihre {ibermafige
Schénheit. Von Heinrich Heine stammt folgender Witz:

»Diese Frau glich in vielen Punkten der Venus von Melos: sie ist auch aufler-
ordentlich alt, hat ebenfalls keine Zdhne und auf der gelblichen Oberfliche
ihres Korpers einige weife Flecken.«*

In dieselbe Kategorie gehort der von Freud erzahlte, aus dem Wiener
Milieu der Jahrhundertwende stammende Judenwitz, in dem ein
Schadchen, ein jtidischer Heiratsvermittler, auftritt und dem Heirats-
kandidaten die Braut anpreist, indem er ihn durch das elterliche Haus
der Braut fithrt und auf die kostbaren Mgbel sowie einen Glas-
schrank mit schwerem Silber aufmerksam macht:

# Vgl. S. Freud: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewufiten, a.a.O., S. 85.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

285


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

»Da schauen Sie hin, an diesen Sachen kénnen Sie sehen, wie reich diese
Leute sind.« —>Abers, fragt der mifitrauische junge Mann, >wiire es denn nicht
méglich, dafi diese schonen Sachen nur fiir die Gelegenheit zusammen-
geborgt sind, um den Eindruck des Reichtums zu machen ?<—>Was fillt [hnen
ein?¢< antwortet der Vermittler abweisend. »>Wer wird denn den Leuten was
borgen!«*

Hier bricht plétzlich, veranlafit durch eine deplazierte Bemerkung,
die der Absicht des Heiratsvermittlers zuwiderlauft, die Wahrheit
durch, namlich die tatsichliche Armut der Braut und Brauteltern,
die noch durch den Umstand verstarkt wird, daf8 diese Leute nicht
kreditwiirdig sind und ihnen niemand etwas borgen wiirde.

Nicht mit Ubertreibung des Gegenteils, sondern mit einfacher
Ubertreibung operiert eine andere Gruppe von Witzen. J. von Falke
hat von einer Irlandreise folgenden Witz mitgebracht: In einem
Wachsfigurenkabinett sind die Figuren des Duke von Wellington
und seines Pferdes ausgestellt. Eine Besucherin fragt den Fithrer:
»Welches ist der Duke von Wellington, und welches ist sein Pferd?«,
worauf der Fithrer antwortet: »Wie es Thnen beliebt.« #

Uber die nicht nur durch ihr Stimmvolumen, sondern auch
durch ihren Kérperumfang bekannte Singerin Maria Wilt lautete
ein Witz: »Die Reise um die Wilt in 80 Tagen.«* In dieselbe Richtung
geht in Abinderung eines Shakespeare-Zitats der Witz (iber eine vor-
nehme, stattliche Dame: »jede Klafter eine Konigin« statt »jeder Zoll
ein Konig«.®* Oder es lautet ein Witz: »Ein grofies Licht war der
Mann eben nicht, aber ein grofler Leuchter... Er war Professor der
Philosophie.«*

Allerdings mufs an dieser Stelle zugegeben werden, dafs es eine
Vielzahl von Witzen gibt, die sich der Technik der Verschiebung be-
dienen und Anspielung durch Ablenkung oder Abweichung zustande
bringen, jedoch kultur-, gesellschafts- und sprachspezifisch sind und
von Mitgliedern einer anderen Kulturgemeinschaft, Gesellschafts-
klasse oder Sprachfamilie nicht verstanden werden. Dies gilt fiir alle
Witze, die nicht mit einer formalen Verschiebung operieren, bei der
sprachlicher Ausdruck und Bedeutung zusammenfallen, sondern mit

“ A.a.0, S. 80.

# Vgl.a.a.0,S. 86.
* A.a.0, S .91

® AaO.

* A.a.0, S.98.

286  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

einer, die rein dufSerlichen Spracheigentiimlichkeiten folgt. Folgen-
der Badewitz mag dies demonstrieren:

Zwei Juden treffen sich in der Nihe des Badehauses, der eine
fragt den anderen: »Hast du genommen ein Bad?« Der andere ent-
gegnet: »Wieso? fehlt eins?«¥

Die Komik des Witzes erschliefst sich nur bei Kenntnis der deut-
schen Sprache, die aufser dem selbstandigen, starken Gebrauch des
Wortes »nehmen< im Sinne von >wegnehmen«< den schwachen, zum
Hilfsverb herabgesetzten Gebrauch in Kombination mit anderen
Woartern kennt, z.B. sein Bad nehmen«. Der Witz kollabiert sofort
bei Substitution von >Bad nehmen« durch >baden<. So aber wird der
Witz doppeldeutig durch die Verschiebung des Akzents von der abge-
schwichten auf die starke Bedeutung.

Ein anderes Beispiel, das sich sogar desselben Wortes bedient,
liegt in folgendem Witz vor:

Der Schadchen hat dem Brautigam versichert, dafy der Vater des
Midchens nicht mehr lebt. Nach der Verlobung stellt sich heraus, dafs
er doch noch lebt und eine Kerkerstrafe abbiifit. Auf den Vorwurf des
empdrten Brautigams antwortet der Schadchen: »Nun, was habe ich
Thnen gesagt? Ist denn das ein Leben?« *

Hier spielt der Witz mit unterschiedlichen Erfahrungswerten
von >Lebens, einmal als Gegensatz zu >Tod¢, das andere Mal in der
Gegeniiberstellung >Leben im Reichtum«< (= Wohlleben) und >Leben
in Armut¢ (= erbarmliches Leben, das sich nicht zu leben lohnt, etwa
im Sinne »es mdcht” kein Hund so langer leben«).

Der Bedeutungsumfang eines Wortes, sein Neben- und Hinter-
sinn miissen bekannt sein, wenn man einen darauf basierenden Witz
verstehen soll. Daher ist es fiir Angehdrige anderer Sprach- und Kul-
turgemeinschaften oft so schwer, die Pointe eines Witzes zu verste-
hen. Und selbst bei Angehdrigen derselben Sprachgemeinschaft fallt
der Groschen haufig erst spit.

Was die psychopathologischen Vorkommnisse des Alltagslebens
betrifft, so erklaren sich etliche nach demselben Muster der Verschie-
bung. Ein Feldwebel instruiert seine Mannschaft, die genauen Adres-
sen nach Hause zu geben, »damit die Gespeckstiicke nicht verloren-
gehen«®. Der sprachliche Patzer, der anstelle der >Gepackstiicke< die

¥ A.a.0,S. 64.
¥ A.a.0,S.70.
# S, Freud: Zur Psychopathologie des Alltagslebens, a.a. 0., S. 63.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

287


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

»Speck-< oder >Gespeckstiicke« vordringen lafst, erklért sich aus der
Mangelsituation des Krieges und dem daraus erwachsenden Wunsch
nach Nahrung, und zwar nach besonders kalorienreicher, energiehal-
tiger, wie sie mit Speck verbunden wird. An die Stelle des zu erwar-
tenden reguldren Wortes schiebt sich hier eine Assoziation in Steige-
rungsform.

Freilich gilt auch hier, daf viele Sprachschnitzer nur durch
Wort- und Klangassoziationen zustande kommen, etwa wenn ein
Herr einer jiingeren Dame, deren Gatte kiirzlich gestorben ist, sein
Beileid ausspricht und hinzusetzt: »Sie werden Trost finden, indem
Sie sich vollig Thren Kindern witwen« statt >widmen<«. Oder wenn
derselbe Herr die Dame in einer Abendgesellschaft fragt: »Haben
Sie heute die Auslage bei Wertheim gesehen? Sie sind ganz dekolle-
tiert« statt >dekoriertc.®

Besonders ausgeprégt finden sich Verschiebungen beim Traum.
Neben der Verdichtung, der Uberdetermination, hat Freud die Ver-
schiebung als das zweite Hauptmerkmal des Traumes herausgestellt.
Kraft ihrer erhélt dieser so hdufig sein phantastisches, absurdes, ja
groteskes Aussehen.

Wie schon das Zustandekommen der Verdichtung, so erklart
Freud auch das Zustandekommen der Verschiebung empirisch-psy-
chologisch, ndmlich dergestalt, daf8 nicht immer das im Wachzustand
bedeutendste, affektgeladenste, psychisch energiereichste Moment
auch im Traum zum Bedeutungstrager wird, sondern nicht selten
das Marginalste. Dies hat seinen Grund darin, daf8 die aus dem Wach-
bewufStsein bekannte Zensur bis ins UnterbewufStsein reicht und nur
die Passage unanstofSiger, unauffalliger Gedanken gestattet. Daher ist
die retrospektive Aufschliisselung der verschobenen Traumgedanken
im Ausgang vom manifesten Trauminhalt und seinen Elementen oft
so schwierig; denn zur Verfolgung und zur Erkenntnis des Verschie-
bungsweges bedarf es stets eines Leitfadens. Da sich beim Traum
jedes Element zur Verschiebung auf jedes andere eignet, legt die As-
soziation bei der Traumdeutung viele Leitfaden nahe. Von der empi-
risch-psychologischen Interpretation Freuds sei im folgenden abge-
sehen und lediglich die bislang eingeschlagene formale, strukturelle
Interpretation weiterverfolgt, die die GesetzméfSigkeiten der Ver-
schiebungsarbeit zu eruieren sucht.

Einen ersten Hinweis liefert der von Treud geschilderte Traum

% Aa.0,S. 62.

288  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

einer Patientin, in dem diese engelgleich, in ein weifses Kleid gehiillt,
mit einem Bliitenzweig von oben herabsteigend erscheint.”* Da die
Patientin bei der Analyse mit dieser Erscheinung ein Gemalde von
Marid Verkiindigung assoziiert, auf dem ein Unschuldsengel mit
einem weiflen Lilienstengel auftritt, diirfte die Anspielung auf sexu-
elle Unschuld und Reinheit unverkennbar sein. Am Ende des Trau-
mes jedoch sind die Lilienbliiten weitgehend verwelkt und abgefal-
len, zudem handelt es sich um rote Bliiten, womit sexuelle Schuld
angedeutet wird. Unter Beibehaltung desselben Motivs, ndmlich des
Lilienstengels, hat sich hier eine Wandlung von weiflen zu roten
Bliiten, von frischen zu verwelkten vollzogen. Die Verschiebung ist
hier eine farbliche mit dem Hinweis auf eine dahinterstehende sexu-
elle.

Noch einpragsamer dokumentiert der Traum >Irmac< die Ver-
schiebungsarbeit, indem hier metamorphotisch Personen verschoben
werden.® Unter Wahrung der Identitdt einer bestimmten Person
oder genereller eines Ich tiberhaupt verwandeln sich hier Gestalten
ineinander. Die Hauptperson des Traumes, Irma, eine Patientin
Freuds und von ithm im Traum vorgestellt in einer spezifischen Un-
tersuchungshaltung, verwandelt sich nacheinander in verschiedene
andere Personen. Zunichst nimmt sie die Gestalt einer anderen Pa-
tientin an, mit der sie Freud zu vertauschen wiinscht. Da Irma An-
zeichen von Diphtherie aufweist, gleitet sie, offensichtlich geleitet
durch die Sorge Treuds um seine élteste Tochter, in deren Gestalt,
um dann zu einer namensgleichen anderen Patientin iiberzuwech-
seln, die er durch Intoxikation verloren hat. Im weiteren Verlauf des
Traumes verwandelt sich Irmas Personlichkeit weiter: Sie wird zu
einem Kind, wie es in der 6ffentlichen Ordination eines Kinderkran-
kenhauses untersucht und behandelt wird, wobei die Anregung zu
diesem Ubergang offenbar durch die Erinnerung an Freuds jiingste
Tochter, auf jeden Fall an ein Médchen im Kindesalter, erfolgt. Durch
das Strauben beim Mund6ffnen wird dieselbe Irma zur Anspielung
auf eine andere von Freud untersuchte Patientin, dann zu seiner ei-
genen Frau und dann noch zu einer Reihe anderer Personen.

Solche und dhnliche Metamorphosen sind typisch fiir Trdume,
und nicht nur fiir diese, sondern auch fiir Mérchen und Sagen.® Sie

%t Vgl. S. Freud: Die Traumdeutung, a.a.O., S. 3221.
% Vgl. a.a.0., S. 2981
% In Novalis’ Roman Heinrich von Ofterdingen wird eine dhnliche Metamorphose ge-

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

289


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

begegnen in dreierlei Form: Entweder wird eine Person zur Sammel-
person, die aktuelle Ziige, Eigenschaften, sogar Worte anderer Per-
sonen aufnimmt und in sich vereint unter Beibehaltung ihres eige-
nen Aussehens, oder sie wird zur Mischperson, die sich aus den
Eigenschaften zweier oder mehrerer Personen zusammensetzt™,
oder aus der Projektion zweier Personen und ihrer dufleren wie inne-
ren Merkmale geht eine neue, dritte Person hervor, die die Gemein-
samkeiten beider reprdsentiert, wobei sich die {ibereinstimmenden
Ziige verstarken, die abweichenden abschwichen.”® Ohne den durch-
gehenden Leitfaden einer Person in dieser oder jener Form bréchen
die diversen Zustinde und Situationen auseinander, sie stinden un-
verbunden nebeneinander oder tauchten unverbunden nacheinander
auf, ohne daf§ die Transmutation einsichtig wire. Die Mgglichkeit
einer Transformation ineinander im Ausgang von einem bestimmten
Zustand verlangt eine graduell sich modifizierende Grundstruktur,
deren diverse sukzessiv aufeinanderfolgende Zustinde als zuneh-
mende Abweichung von der Ausgangssituation interpretiert werden
kdnnen. Insofern ermdglicht jeder vorangehende Zustand die Er-
schliefung des folgenden in Form einer Antizipation oder, mit Hus-
serls Worten, einer Protention, und jeder nachfolgende die Erschlie-
$Sung des vorangehenden durch Retention.

Beim Traum lafst sich noch eine andere Art der Verschiebung
konstatieren, nicht nur eine qualitative Modifikation, sondern auch
eine rdumliche und zeitliche Vertauschung der Traumteile unterein-
ander. Dies ist auch der Grund, weshalb die raumliche und zeitliche
Ordnung der Traumwelt eine total andere ist als die des Wach-
zustands. Fir den Traum ist es nichts Ungewohnliches, daf§ sich bei-
spielsweise ein Boot auf dem Dach eines Hauses befindet oder eine
Figur ohne Kopf lduft.* Dieser Sachverhalt ist auch von Kinderzeich-

schildert, indem der Held zum Stein, zur Pflanze, zum Tier wird. Es heiflt: »Heinrich
wird im Wahnsinn Stein — [Blume] klingender Baum — goldner Widder — Heinrich errét
den Sinn der Welt — Sein freiwilliger Wahnsinn. Es ist das Rétsel, was ihm aufgegeben
wird.« (Novalis Werke, hrsg. und kommentiert von G. Schulz, Miinchen 1969, 3. Aufl.
1987 auf der Grundlage der 2., neubearbeiteten Aufl. 1981, S. 286).

5 TIn diese Rubrik gehoren auch die Mensch-Tiergestalten der dgyptischen Mythologie,
der griechischen Sagen (z.B. der Kentaus, der halb Mensch, halb Pferd ist, oder Pegasus,
das gefliigelte Pferd) sowie des Alten Testaments (Engelsgestalt als Mensch mit Vo-
gelfliigeln).

% Vgl. S. Freud: Die Traumdeutung, a.a.O., S.299, 301.

% Vgl.a.a. 0, S. 284.

290  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

nungen und Darstellungen primitiver Vélker bekannt®, nicht weni-
ger von Gemilden Wahnsinniger wie aus der hohen Kunst®™, wo
nicht selten Personen auf dem Kopf stehen oder quer durch die Luft
fliegen. Nicht nur, daff Kinder und Primitive noch nicht gelernt ha-
ben, die untere, sich zugewandte Seite eines Blattes Papier als Boden
zu fixieren und so den Menschen auf die Fiifle zu stellen, die rdumli-
che Anordnung scheint hier vollig belanglos zu sein, wichtig ist of-
fensichtlich nur die jeweilige Figur selbst, gleich, vor welchem Hin-
tergrund und in welcher Zuordnung.

Auch die zweite Auffalligkeit des erwdhnten Traumes, der lau-
fende Mensch ohne Kopf, der fiir die Wirklichkeit absolut unreali-
stisch ist, ist fiir den Traum nicht atypisch. Man erinnere sich der
Gemilde eines Hieronymus Bosch, die auseinandergerissene Korper-
teile, gefliigelte, endoskopische Organe und Organteile zeigen, ohne
auf deren Zusammenhang und rdumliche Anordnung zu achten, und
offensichtlich die Wiedergabe traumhafter Visionen sind.

Ahnliches ist beziiglich der zeitlichen Ordnung festzustellen.
Obwohl auch der Traum die zeitliche Folge kennt, braucht er sich
nicht an die wirkliche Folge zu halten. Die zeitliche Sukzession, sei
es das reine Nacheinandersein oder die kausale Sequenz, kann im
Traum vertauscht werden oder auch als Simultaneitit auftreten.”
Die Bildhaftigkeit des Traumes und die mit ihr gegebene Simultanei-
tat begiinstigen gegeniiber der Sukzessivitidt der Wirklichkeit eine
zeitliche Verschiebung, sogar eine gleichzeitige Darstellung aufein-
anderfolgender Vorginge.

Dies ist auch der Grund, weshalb sich die Logik des Traumes
grundlegend von der der Wirklichkeit und den in ihr giiltigen Sétzen:
dem Satz der Identitit, des auszuschlieSenden Widerspruchs und des
ausgeschlossenen Dritten unterscheidet. Wie das Moment der Ver-
dichtung und Mehrdeutigkeit des Traumes die Geltung der Gesetze
der Wachlogik dementiert und im Unterschied dazu gerade Wider-
spriichliches, Gegensatzliches toleriert, so lafit auch das Moment der
Verschiebung an die Stelle logisch-zeitlicher Folge mit Vorliebe
Gleichzeitigkeit treten. Von den anderen psychischen Phanomenen

% Z.B.von Indianerstdimmen.

58 Z.B. Chagalls.

¥ Die von Freud: Die Traumdeutung, a.a.O., S. 318 {f., gegebene Frklirung, dal kausa-
le Sequenz oft als Vor- und Haupttraum oder als Haupt- und Nachtraum begegnet,
diirfte die Situation nicht genau treffen.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

291


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

unterscheidet sich der Traum insofern, als seine visuelle Vorstel-
lungsart zu einem eigenen Weltbild mit eigener Logik fithrt.®

Fassen wir die bisher aufgezeigten Verschiebungsmdaglichkeiten
bei Witz, psychopathologischen Vorgéngen des Alltagslebens und
Traum zusammen, so ergeben sich folgende Gesetzmafigkeiten: er-
stens die rdumliche und zeitliche Verschiebung unter Beibehaltung
der Struktur (des Musters), zweitens die quantitative Verschiebung
aufgrund geometrischer Eigenschaften, die auch im iibertragenen
Sinne verstanden werden kann und zur Vergréflerung oder Verklei-
nerung, Maximierung oder Minimierung, Uber- oder Untertreibung
usw. fithrt, und drittens die qualitative Verschiebung als kontinuier-
liche, zumindest graduelle Modifikation einer Grundstruktur.

d) Ahnlichkeit als mimetisches Verhiiltnis

Zum Analogiedenken gehdrt aufler den bisher beschriebenen Typen
von Ahnlichkeit als Negation bzw. spiegelbildlicher Verkehrung
einer identischen Struktur und als Verschiebung des Darzustellen-
den: beim Traum der Traumgedanken zum Trauminhalt, beim Witz
des indirekt Ausgedriickten zum direkt Ausgesagten, beim Verspre-
chen, Verlesen, Verschreiben usw. des reguldr Erwarteten zum tat-
sichlich Ausgesprochenen noch ein anderer Typus von Ahnlichkeit,
wie er sich aus der semantischen Beziehung zwischen Darzustellen-
dem und Darstellung ergibt. Auf ihn [a83t sich das Urbild-Abbild-Ver-
héltnis anwenden.

Diesem Typus begegnet man schon friih in der Philosophie- und
Geistesgeschichte, etwa bei Platon im Liniengleichnis der Politeia, in
der Einleitung zum Parmenides oder im Timaios. Immer geht es dar-
um, zwischen diversen Ebenen — hier der ideellen und realen — zu
vermitteln. Hierzu lassen sich zwei Vermittlungsmodelle denken,
entweder das einseitige Dependenzverhiltnis zwischen Ur- und Ab-
bild oder das Subordinationsverhiltnis, das die zu Vermittelnden
einem {ibergeordneten Vermittlungsgrund unterwirft. Geschieht
letzteres, wie dies in der Einleitung zum Parmenides hypothetisch

¢ Dasselbe gilt fiir die Zustinde des Wahnsinns, der Paranoia usw. S. Freud: Der Witz
und seine Beziehung zum Unbewufiten, a.a.O., S. 184, weist auf die Vermutung Grie-
singers hin, da8 die Delirien Geisteskranker die Funktion der Mitteilung haben, aller-
dings nur dann von uns verstanden werden, wenn wir nicht die Anforderungen des
normalen Denkens an sie stellen.

292 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

durchgespielt wird, indem durch Bezug auf einen gemeinsamen Ver-
mittlungsgrund aufSerhalb der zu vermittelnden Glieder als tertium
comparationis die Glieder miteinander verglichen werden, so gelangt
man zum begriffstheoretischen System mit seinem pyramidalen
Aufbau und seiner dihairetischen Logik. Mit der Heraussetzung des
Vermittlungs- und Vergleichsgrundes ist stets die Gleichschaltung
der subordinierten Glieder verbunden. Anders im Urbild-Abbild-
Verhiltnis, das an einer Stufung festhilt, freilich nicht zwischen Be-
griff und Anschauung, sondern innerhalb derselben Vorstellungsart.
Hier zeigen sich Nihe wie Ferne des Analogiedenkens zum begriff-
lichen Denken. An dieser Stelle wird aber auch der Unterscheidungs-
punkt beider sichtbar. Wiahrend die Begriffstheorie und dihairetische
Logik auf der Subordination gleichrangiger Instanzen unter einen
gemeinsamen Oberbegriff basiert und so zu Uber- und Unterordnun-
gen gelangt, verbleibt die Analogietheorie grundsétzlich auf dersel-
ben Ebene und operiert mit der Gedankenfigur einer Zweiheit in der
Einheit wie einer Einheit in der Zweiheit. Gleichwohl bleibt auch in
dieser Konzeption gleichsam intern die Einsinnigkeit der Ausrich-
tung des einen Relats am anderen erhalten.

Zur Erkldrung des Zustandekommens der Ebenbildlichkeit bzw.
der Entsprechung hat Wittgenstein in seiner Abbildtheorie im Trac-
tatus logico-philosophicus, in dem er das Verhéltnis >Sprache — Wirk-
lichkeit< als Abbildverhaltnis interpretiert, den Begriff der »Form der
Abbildung«® eingefithrt und ihn von dem der »Form der Darstel-
lung«®* unterschieden. Mit dem ersteren ist die Gleichartigkeit, mit
dem zweiten die Ungleichartigkeit gemeint. In jedem Abbildverhalt-
nis mufs es sowohl Gemeinsamkeiten wie Differenzen geben, an-
dernfalls, bei Suspendierung aller Differenzen, fielen beide Relata
zusammen, wahrend sie bei totaler Heterogenitit inkompatibel wé-
ren. Das Eigensein des Abbildes gegentiber dem Original — die »Form
der Darstellung« — ist es nun, die seine Andersheit bedingt. Was je-
weils als Gemeinsamkeit und was als Unterschied fungiert, hangt von
empirisch-psychologischen Faktoren ab. Sind es im einen Talle Form,
Grofse, Anordnung der Elemente, Farbe u.4., worin das Abbild dem
Original gleicht, so sind es im anderen Falle gerade diese Eigenschaf-
ten, worin es sich von ihm unterscheidet. Man denke sich eine reali-

¢ L. Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, Nt. 2.17, in: Schriften 1, Frankfurt
a.M. 1969, S. 15.
¢ A.a.0,Nr.2.173,S. 16.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

293


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

stische Abbildung zweier Fechter hinsichtlich Gréfie, Haltung und
Farbe, die nur hinsichtlich der Dimension, namlich als zweidimensio-
nales Gebilde, von der realen dreidimensionalen Kérperwelt ab-
weicht. Die Reduktion kann von der Plastizitét bis zur realen Grofse,
typischen Stellung, Farbgebung usw. reichen. Auch noch an Strich-
minnchen — schwarzen Strichen auf weilem Grund — ist die Uber-
einstimmung mit dem Original erkennbar, wenngleich alle anderen
Ubereinstimmungskriterien aufgegeben sind. Ein Minimum an Ge-
meinsamkeiten ist jedoch unerlédfilich, um trotz aller Abweichung
den semantischen Zusammenhang zu garantieren.

Dies gilt auch fir den Traum. Zwischen Trauminhalt und
Traumgedanken muf§ es trotz aller Verschiebung, aller Verstellung
und Verzerrung Gemeinsamkeiten geben, mégen sie im Muster, in
der Anordnung der Teile, in der Gesamtsituation oder im Detail be-
stehen.

Hier stellt sich nun allerdings eine schwierige Frage, namlich
die, welches Glied innerhalb dieser Beziehung als Urbild und welches
als Abbild fungiert. Freud und seine Nachfolger, u.a. auch der dem
impliziten Sprachdenken Freuds aufgeschlossene Habermas®, gehen
wie selbstverstindlich von der Voraussetzung aus, dafs die retrospek-
tiv durch Traumdeutung zu gewinnenden latenten Traumgedanken,
deren Geftige unserer normalen Wachlogik entspricht und sich daher
unserem Verstehen erschliefst, das Urspriingliche und Zugrunde-
liegende seien, demgegeniiber der oft absurd erscheinende und
schwer verstindliche Traum das Derivative, Verstellte und Verzerrte
darstelle. Es 14ft sich aber auch umgekehrt die These vertreten, dafs
der Traum das Erste, Urspriingliche, weil faktisch Vorausgehende sei
und die assoziativ angeschlossenen Traumgedanken lediglich ein
Ableitungsprodukt. Fiir die Beurteilung der Logik hat dies entschei-
dende Konsequenzen: Im ersten Fall, welcher die These der Rationa-
listen ist, gibt die normale Wachlogik mit ihrer Eindeutigkeit und
Identitét, threm Ausschlufs von Widerspruch sowie der Unméglich-
keit eines Dritten den Mafsstab und die Orientierungsgrundlage ab,
wihrend der Traum mit seiner Mehrdeutigkeit, dem Stehenlassen
von Widerspriichlichem und Gegensitzlichem, der Gleichzeitigkeit
des Sich-Ausschlieflenden als durch die Traumarbeit des Unbewufs-
ten verwirrt, verstellt, verzerrt und unverstindlich gemacht gilt. Im

© Vgl. J. Habermas: Erkenntnis und Interesse, Frankfurt a. M. 1968, 6. Aufl. 1981,
S. 266, 274.

294 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

zweiten Tall wird die Eigenstandigkeit und Originalitdt der Traumlo-
gik unterstellt, nicht zuletzt, weil sie sich dem analogischen Denken
erschliefst, wihrend das Zustandekommen der normalen Wachlogik
durch Reglementierung, Auswahl und Einspruch der kritischen Ver-
nunft erklart wird. Als kiinstliches Abstraktionsprodukt gibt sie nicht
die Gesamtheit der Wirklichkeit wieder, sondern nur das, was sich
dem konsistenten, kohdrenten Denken fiigt, wihrend die Traumlogik
gerade die Fiille des Lebens mit seiner Mehrdeutigkeit und Wider-
spriichlichkeit erschliefst.

Eine dhnliche Beobachtung ldfit sich beim Witz machen. Wih-
rend wir es bei den bisher angefithrten Witzen zumeist mit geistrei-
chen, intellektuell anspruchsvollen zu tun hatten, gibt es eine Klasse
von Witzen, die sogenannten Kalauer, die von Freud und den meisten
anderen Witztheoretikern aufgrund der Tatsache, dafS sie mit der
blofsen Worthiilse, dem Klang, spielen, als geistlos und niedrig einge-
stuft werden. In ihnen geht es um das Wort als Wort, nicht um den
Wortsinn. Sie sind reine Klangspiele (daher auch der Terminus
Klangwitze<). Als Beispiel fiir einen Kalauer mdge ein Vers aus Wal-
lensteins Lager dienen, die Predigt des Kapuziners:

»Kiimmert sich mehr um den Krug als den Krieg,
Wetzt lieber den Schnabel als den Sabel [...]

Frifit den Ochsen lieber als den Ochsenstirn |[...]
Der Rheinstrom ist worden zu einem Peinstrom,
Die Klgster sind ausgenommene Nester,

Die Bistiimer sind verwandelt in Wiisttiimer [...]
Und alle die gesegneten deutschen Léinder,

Sind verkehrt worden in Elender.«*

In den weiteren Umbkreis dieses Witztypus gehoren auch solche, in
denen die Klangverschiebung die gedankliche tiberwiegt. Z.B. »Ich
bin téte-a-béte mit ihm gefahren.«® Die Reduktion dieses Witzes
ergibt die Sétze: erstens >ich stehe téte a téte mit X¢, zweitens >X ist
ein dummes Vieh«. Statt dieser beleidigenden Auferung kaschiert
der Witz die Charakteristik von X als dummes Vieh, 143t sie jedoch
in der Verschiebung von t zu b durchschimmern. Die Pointe des Wit-

& T. Schiller: Wallensteins Lager, Vers 500{f., in: Samtliche Werke, auf Grund der Ori-
ginaldrucke hrsg. von G. Fricke und H. G. Gopfert in Verbindung mit H. Stubenrauch,
Bd. 2, Miinchen 1959, S. 292 f.

¢ S. Freud: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewufiten, a.a. 0., S. 41.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

295


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Karen Gloy

zes besteht in der klanglichen Verschiebung, in der oder hinter der
sich die gedankliche verbirgt, quasi mitgeht.

AufSer den geistlosen Witzen, die als Klangspiele auftreten, gibt
es jene, die sich durch besondere Dummerhaftigkeit auszeichnen, in-
dem sie zwar den Anschein der Logik erwecken, tatsdchlich aber auf
einem Denkfehler basieren. Ein Beispiel hierfiir ist folgendes:

»Ein Herr kommt in eine Konditorei und lift sich eine Torte geben; bringt
dieselbe aber bald wieder und verlangt an ihrer Statt ein Gldschen Likor. Die-
ses trinkt er aus und will sich entfernen, ohne gezahlt zu haben. Der Laden-
besitzer hilt ihn zuriick. >Was wollen Sie von mir?« —>Sie sollen den Likor
bezahlen.« —>Fiir den habe ich Thnen ja die Torte gegeben.< —>Die haben Sie
ja auch nicht bezahlt.« —>Die habe ich ja auch nicht gegessen.« %

Der Denkfehler besteht darin, dafs hier zwei véllig voneinander un-
abhiangige Vorginge, das Zuriickbringen der Torte und das Nehmen
des Likdrs, vom Kunden in eine Beziehung gesetzt werden, und zwar
in die einer Entschadigung, die aus der Sicht des Verkédufers nicht
verstanden wird und normalerweise auch nicht verstanden werden
kann. Die Logik des Kdufers konfligiert hier mit der Logik des Ver-
kdufers. Das >dafiir« wird doppeldeutig, insofern es aus der Sicht des
einen das »dafiir nehmens, aus der Sicht des anderen das >dafiir be-
zahlen< bedeutet.
Oder ein weiterer Witz:

»Ein Verarmter hat sich von einem wohlhabenden Bekannten unter vielen
Beteuerungen seiner Notlage 25 fl. geborgt. Am selben Tage noch trifft ihn
der Gonner im Restaurant vor einer Schiissel Lachs mit Mayonnaise. Er
macht ihm Vorwiirfe: Wie, Sie borgen sich Geld von mir aus und dann be-
stellen Sie sich Lachs mit Mayonnaise. Dazu haben Sie mein Geld ge-
braucht?<>lch verstehe Sie nicht¢, antwortet der Beschuldigte, swenn ich kein
Geld habe, kann ich nicht essen Lachs mit Mayonnaise, wenn ich Geld habe,
darf ich nicht essen Lachs mit Mayonnaise. Also wann soll ich eigentlich es-
sen Lachs mit Mayonnaise?«®

Der Denkfehler resultiert auch hier daraus, dafs zwei Logiken aufein-
anderprallen, die des Reichen, derzufolge dem Armen iiberhaupt
nicht zusteht, Lachs zu essen, und die des Armen, derzufolge er eben-
so berechtigt ist wie der Reiche, sich eine Delikatesse einzuverleiben.
Fiir den Armen ergibt sich so die Gedankenkombination, ausgedriickt

% A.a.Q,S.75.
¢ A.a.0, S. 65.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Analogiedenken unter besonderer Beriicksichtigung der Psychoanalyse Freuds

durch das Spiel mit den Worten >kann, »darfs, >soll¢, bei Geldmangel
kinne er keinen Lachs essen, bei Geldbesitz diirfe er keinen Lachs
essen, in welcher Situation solle er denn Lachs essen.

Warum habe ich diese Witzbeispiele angefiihrt? In welchem
Verhiltnis stehen sie zum Traum und zur doppelten Interpretati-
onsmoglichkeit der Beziehung von Trauminhalt und latenten Traum-
gedanken sowie zum damit zusammenhéngenden Status der Logik?
Bisher wurde die spezifische Gedankenkombination in Witzen aus
der Verdichtungs- und Verschiebungsarbeit der Witztechnik erklért,
wobei die normale Logik und Gedankenkombination den Ausgang
und stdndigen Referenten bildete. Nun wissen wir jedoch aus Kinder-
spielen, zu denen Reim, Alliteration, Refrain, Gedankenspiele gehs-
ren, dafs der Lustgewinn um so grofer ist, je willkiirlicher, wahlloser,
unverstandlicher aus der »normalenc< Sicht der Erwachsenen dummer-
haftige Wort- und Gedankenkombinationen sind. Das Kind operiert
vollig frei und ungebunden mit Worten und Gedanken, erweist sich
insofern als schpferisch in bezug Wort- und Gedankenkombinatio-
nen. Dieser infantile Zustand hat sich beim Witz ins Erwachsenen-
alter hintibergerettet, wihrend er normalerweise im Laufe der intel-
lektuellen Entwicklung mehr und mehr eingeschrinkt wird und
verlorengeht. Konnte dieser Umstand nicht auf die Tatsache weisen,
daf$ die Kinderlogik mit ihrer Mehr- und Vieldeutigkeit, threr Wider-
spriichlichkeit, die wir als >Kinderdummheit< bezeichnen, wie sie
auch im Witz vorliegt, die urspriinglichere ist, von der unsere »nor-
male« Logik lediglich ein kiinstliches, reglementiertes Ableitungspro-
dukt darstellt? Nicht wire dann die Logik des Witzes aus der norma-
len Logik durch Verschiebung entstanden, sondern umgekehrt die
normale Logik aus der Witzlogik durch Auswahl und Reglementie-
rung. Fir das Verhaltnis des analogischen Denkens zum angeblich
schliissigen der normalen Logik hidtte dies die Konsequenz, dafs es
diesem vorgdngig, nicht nachfolgend wire, zumindest gleichrangig
mit ihm. Auf jeden Tall ist mit der diskriminierenden These, die das
Analogiedenken ins Irrationale verbannt wissen will, aufzuraumen,
da Rationalitdt hier nur aus der Perspektive der >normalen< Logik
gesehen wird.

Analogiedenken A 297

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer Logik des Analogiedenkens*

Karen Gloy

1. Die Logik — ein historisches oder ahistorisches Projekt?

Die klassische, auf Aristoteles zuriickgehende Logik ist wie alle Gei-
stesprodukte nicht nur historisch entstanden, sondern auch zeit- und
kulturbedingt, einem speziellen Denktypus angehorig, mag sie auch
innerhalb ihres eigenen, durch die Axiome fixierten Rahmens all-
gemein und notwendig sein.

Einer solchen provokativen These ist stets widersprochen wor-
den mit dem Argument, daf$ die Logik schlechthin atemporal und
universell sei und in transzendentalphilosophischem Sinne Bedin-
gung der Mdglichkeit jedes sinnvollen Denkens und Sagens sowie
Erkennens. Nur unter Einhaltung ihrer Axiome: des Grundsatzes
der Identitdt, des auszuschlieSenden Widerspruchs und des aus-
geschlossenen Dritten seien widerspruchsfreie Aussagen moglich,
andernfalls stiinden dem Nonsens Tiir und Tor offen. Und hat nicht
schon Platon im Parmenides' bereits vor Ausarbeitung der Logik
durch Aristoteles bemerkt, dafs an wohlunterschiedenen Ideen (Be-
griffen) und deren kohéarenter Beziehung festzuhalten sei, wenn man
tiberhaupt Philosophie, sinnvolles Argumentieren betreiben wolle?

Die klassische Logik hat ihren spezifischen Gegenstandsbereich:
wohlunterschiedene, wohldefinierte und durchgéngig bestimmte
Objekte, die aufgrund ihrer Wohlunterschiedenheit nachtréglich in
Beziehung zueinander gesetzt werden kénnen; nur solche gentigen
den formalen Gesetzen der klassischen Logik.

Was aber geschieht, wenn inkompatible Phanomene auftreten?

* Leicht veriinderte Fassung eines Vortrags, der unter dem Titel Kalkulierte Absurditit
— Die Logik des Analogiedenkens auf einem Symposium »Rationalitdtstypen« in Lu-
zern am 30./31. Mai 1997 gehalten und im gleichnamigen Symposiumsband im Alber-
Verlag, Freiburg, Miinchen 1999, S. 213-243, gedruckt wurde.

 Platon: Parmenides 135 b {.

298  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer Logik des Analogiedenkens

Und solche gibt es de facto seit Bestehen der Logik. Schon Aristoteles
wurde durch die contingentia futura genarrt?, wie sie sich am Bei-
spiel der morgen bevorstehenden Seeschlacht bei Salamis paradigma-
tisch fassen lassen. Ist es vom Heute aus iiberhaupt notwendig zu
sagen, dafl morgen eine Seeschlacht entweder stattfindet oder nicht
stattfindet? Gilt ein Determinismus oder ein Indeterminismus; wel-
cher Wahrheitswert kommt Aussagen tiber Zuktinftiges zu? — In der
mittelalterlichen Scholastik war es das christliche Dogma von der
Trinitét, das die Logiker vor die Frage nach einer Dreiheit in der Ein-
heit Gottes stellte und eine Losung in der Dreifaltigkeit des einen
Gottes zu finden schien. — Im 19. Jahrhundert hiduften sich in Mathe-
matik und Physik die Antinomien: das bekannte mengentheoretische
Paradox, daf$ die Menge aller Mengen diese in gleicher Weise ent-
halte wie nicht enthalte, das Komplementaritatsphinomen von Teil-
chen- und Wellennatur des Lichts, das eine Doppelnatur des Lichts
unterstellt, die die beiden widerspriichlichen Phinomene vereint,
usw. Wurden diese Probleme zunéchst auch marginalisiert und igno-
riert, so wuchsen sie schlielich zu Anomalien heran, die zu einer
Strukturkrise der Mathematik und Physik fithrten und zu einem
Umdenken zwangen, das die alten, traditionellen Denkformen
sprengte.

Und wie steht es iberhaupt mit der Vorstellungswelt des ma-
gisch-mythischen Denkens, die von einer grenziiberschreitenden
Alleinheit der Dinge lebt und bis heute in der Kunst und vor allem
in der Dichtersprache wachgehalten wird. Gerade die poetische, sym-
bolische Sprache der Dichtung beansprucht, eine urspriingliche, so-
zusagen >adamitische« Sicht auf die Dinge freizugeben und diese in
ihrer Fluiditdt, in ihrer stromenden, durchdringenden Einheit auf-
zuweisen. Ist dieses Weltbild bar jeder Logizitdt, Rationalitit und
Wissenschaftlichkeit, oder impliziert es eine andere Logik und Ratio-
nalitdt? Mochte man es zunéchst auch als alogisch, irrational, dem
Aberglauben anheimgegeben abweisen, so zeigt sich die Fragwiirdig-
keit einer solchen Einstellung, sobald man bedenkt, daf3 die aller-
jiingsten Wissenschaftsdisziplinen, die ausdriicklich als Wissenschaf-
ten akzeptiert werden wie die Chaostheorie, die fraktale Geometrie,

? Vgl. Aristoteles: Peri hermeneias, 9. Kap., 19 a39 — b2; vgl. W. Stegmdiller: Haupt-
stromungen der Gegenwartsphilosophie, Bd.2, 7. Aufl. Stuttgart 1986, S.182ff;
D. Frede: Aristoteles und die >Seeschlacht«. Das Problem der contingentia futura in De
interpretatione 9, Gottingen 1970.

Analogiedenken A

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A

299


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

die Quantentheorie, die Mathematik des Verschwommenen, mit
ganz dhnlichen Vorstellungen der Fluiditdt, Diaphanitit und Tran-
sitivitdt, d.h. der Auflgsung des scheinbar festen Objekts in eine Se-
quenz von Stadien operieren. Sie kommen {iberein in der Kritik der
klassischen Gegenstandstheorie und deren Substitution durch eine
dynamische Theorie, die anstelle des starren Gegenstandsbegriffs
der Tradition ein relatives Geftige setzt.

Die genannten Beobachtungen werfen die Frage nach einer Re-
paratur der klassischen Logik auf. Wie weit reicht sie? Betrifft sie nur
die Korrektur und Komplettierung gewisser Axiome, oder handelt es
sich um eine Substitution der gesamten Logik durch eine konkur-
rierende alternative Logik, die eine zweite, selbstindige neben der
traditionellen ausmachen wiirde. Entsprechend tendieren die nicht-
klassischen Logiken entweder zur Anpassung der immer noch tradi-
tionell verfafiten Logik an die Realitit durch Einfithrung von Para-
metern, beispielsweise durch Einfithrung des Zeitparameters oder
desjenigen der Modalitdt, der Epistemik, der Deontik, womit teils
Fragen nach der Art und Weise des Wahrseins und der Kenntnisnah-
me von Sitzen beantwortet werden, teils solche nach der Art der
Einordnung von Sédtzen in die Zeit, in einen Pflichtenkodex usw.,
oder aber sie tendieren zur Erweiterung der Zweiwertigkeit >wahr —
falsch< in Richtung auf Mehrwertigkeit — endliche oder unendliche —
durch Einfiihrung neuer Wahrheitswerte wie >halbwahre, >Grade von
Wabhrheit, >unbestimmts, >sinnlos¢, >Wahrheitsliicke< usw.?

Denkbar ist aber auch eine Interpretation, die die klassische Lo-
gik auf einen bestimmten Objektbereich einschrinkt und sie samt
diesem in einer umfassenderen alternativen Logik fundiert, die die
Fluiditdt und Transitivitdt der Objekte mitberticksichtigt. Basis einer
solchen Logik wire nicht eine undifferenzierte Ursuppe, das Chaos
oder ein entropischer Zustand, sondern eine graduell abgestufte To-
talitdt transversal verbundener Systeme bzw. Welten. Ein solches
Programm soll hier unter dem Titel einer analogischen Logik ver-
folgt werden. Obgleich Titel und Projekt ungewshnlich erscheinen,
sind sie so neu nicht, da das Modell der Querverbindung von Syste-

® Vgl. die Modallogik im engeren Sinne, die mit den Modalitdten sMoglichkeit, >Wirk-
lichkeit¢, »Zufélligkeit< operiert, die epistemische Logik, die sich der Begriffe >beweisbarc,
sungewifS< u.d. bedient, die Zeitlogik, die auf Zeitbegriffen basiert oder die deontische
Logik, die mit Begriffen wie >wiinschenswert¢, >obligatorisch¢ usw. operiert und
Wiinschbarkeitswerte aufstellt.

300  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer Logik des Analogiedenkens

men schon in der Mikro-Makrokosmos-Analogie vorlag, wie sie das
vorneuzeitliche Wissenschaftsdenken bestimmte. Unter Analogie
soll hier nicht nur der spezifisch mathematische Begriff der Propor-
tionalitit, das Verhiltnis von Verhiltnissen, verstanden werden, son-
dern ganz allgemein der philosophische Begriff des Verhiltnisses
tiberhaupt, sei es von Instanzen, Eigenschaften, Zustanden, Disposi-
tionen, Ereignissen u. 4.

Um die Logik des Analogiedenkens zu erschlieflen, ist in einem
ersten Schritt die uns vertraute klassische zweiwertige Logik mit
ihren wichtigsten logischen GesetzmafSigkeiten sowie ihrer ontologi-
schen Pramisse zu vergegenwirtigen. In einem zweiten Schritt sollen
die mit der klassischen Logik inkompatiblen Beispiele angefiihrt wer-
den, allerdings nicht bereichsspezifisch, sondern bereits typologisiert
nach prinzipiell unter- und tiberbestimmten Phanomenen. Beziiglich
der letzteren lassen sich noch wieder zwei Gruppen unterscheiden,
die alternierenden und die simultanen. Im dritten Schritt gilt es, im
Ausgang von diesen Beispielsfallen neue, weiterfiihrende logische
Magglichkeiten, u.a. die analogische Logik mit ihren genuinen Denk-
strukturen und ontologischen Pramissen zu entfalten und mit der
klassischen Logik in ein Verhdltnis zu setzen.*

2. Die traditionelle Logik

Beim Versuch, die traditionelle Logik zu prasentieren, zeigt sich diese
keineswegs monolithisch. Einerseits gliedert sie sich formal in eine
Begriffs-, Urteils- und Schlufflogik, und dies sowohl in pradikations-
wie aussagenlogischer Formulierung, andererseits variiert sie histo-
risch nicht nur beziiglich gewisser Prinzipien und Theoreme, sondern
vor allem auch hinsichtlich der Situierung des Logos, der teils auf
seiten des Objekts als Wesen der Dinge angesetzt wird wie in der
Antike, teils auf seiten des Subjekts als Vernunftstruktur wie in der
Neuzeit. Ebenso variiert die Logik hinsichtlich des Wahrheitspro-
blems, das entweder im Sinne einer ontischen Selbstoffenbarung der
Dinge im Logos geldst wird oder im Sinne einer rein immanenten

¢ Ein dhnliches Programm hat Hegel mit seinem Versuch der Verfliissigung der erstarr-
ten Kategorien der traditionellen Verstandeslogik durch deren dialektische Behandlung
im Auge gehabt.

Analogiedenken A 301

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Karen Gloy

Konsistenz und Kohérenz der Vernunft oder im Sinne einer adae-
guatio intellectus rei.

Unangesehen der mannigfachen historischen und sachlichen
Differenzen kristallisiert sich als gemeinsamer Fundus aller tradi-
tionellen Logikkonzepte die aristotelische Definition des Logos als
révely Tl nata Twvog heraus, d h. als Herabsagen von etwas auf et-
was, als Bestimmung eines etwas durch ein anderes, als Fassung einer
»Sache« durch eine andere >Sache«. Insofern hier eine Relation zwi-
schen zwei Relata vorliegt, wird das Urteil als ein Verhiltnis zweier
Instanzen bestimmt. So definiert Meier im Auszug aus der Vernunft-
lehre, §292, das Urteil als die »Vorstellung eines logischen Verhélt-
nisses einiger Begriffe«®. Und auch Kant rekurriert sowohl in der
Kritik der reinen Vernunfi® wie in den Fortschritten auf die traditio-
nelle Definition, allenfalls mit dem Unterschied, dafd er das im Urteil
vorliegende rein logische Verhaltnis stets auf eine objektive Einheit
bezieht:

»Der Verstand zeigt sein Vermdgen lediglich in Urteilen, welche nichts ande-
res sind, als die Einheit des Bewufltseins im Verhiltnis der Begriffe iiber-
haupt, unbestimmt, ob jene Einheit analytisch oder synthetisch ist.«”

Besagte Relation ist asymmetrisch: Wahrend das eine Relat als
Grund und Leitfaden fungiert, ist das andere von ihm abhéngig ge-
mafs dem Substanz-Akzidens-Modell. Es gibt ein zugrundeliegendes
Selbstandiges, griechisch Umoxeluevov, lateinisch subiectum, und
eine davon abhingige Kategorie, lateinisch praedicatum.

Die ontologische Pramisse der klassischen Logikkonzeption ist
eine bestimmte Gegenstandsauffassung, die den Gegenstand als
dufSerlich wie innerlich wohlbestimmtes Objekt interpretiert, das, in
cartesianischer Terminologie, clare et distincte ist, d.h. nach auflen
gegentiber anderen Objekten scharf abgegrenzt und nach innen in
Merkmale differenziert. Die interne Gegenstandsauffacherung wird
nach der Idee einer vollstindigen und durchgéngigen Bestimmung
des Gegenstands gedacht, die diesem von allen mdglichen Pradikaten
das eine beilegt, das andere nicht. Idealiter fallt somit der Gegenstand

5 In: I. Kant: Gesammelte Schriften, hrsg. von der Kéniglich Preufischen Akademie der
Wissenschaften [abgekiirzt: Akad.-Ausg.], Bd. 1{f, Berlin 1902 ff,, Bd. 16, S. 624.

¢ Vgl. Einleitung A 6 B 10 (Akad.-Ausg., Bd. 3, S. 33).

7 Welches sind die wirklichen Fortschritte, die die Metaphysik seit Leibnizens und
Wolf's Zeiten in Deutschland gemacht hat? (Preisschrift) (Akad.-Ausg., Bd. 20,
S.2711).

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer Logik des Analogiedenkens

mit dem System aller méglichen Pradikate zusammen, wobei sich die
Diversitit der Gegenstinde durch sukzessiv graduelle Kombination
der Pradikate ergibt, so dafs jeder derselben ein individuelles System
darstellt. Den idealen Leitfaden bildet die dichotomische Dihairesis,
die die Gattung in zwei und nur zwei Arten und entsprechend in zwei
und nur zwei Unterarten usw. einteilt, was zu einem pyramidalen
Aufbau nach Genus und Spezies fithrt. Ohne diese ontologische Kon-
zeption hitte das die klassische Logik charakterisierende Binaritéts-
prinzip, das die beiden Werte >wahr« und >falsch« umfafit und alle
Grundsitze beherrscht, keinen Ansatzpunkt. Seine Giiltigkeit bliebe
unausgewiesen und damit auch unverstindlich.

Die formale Logik umfafst eine Reihe von Axiomen, deren wich-
tigste der Satz der Identitit, der Satz des auszuschliefenden Wider-
spruchs und der Satz vom ausgeschlossenen Dritten (tertium non
datur) sind.

Der Satz der Identitit, der formalisiert die Gestalt A = A hat,
besagt in intuitiver Fassung, dafS eine Sache sich selber gleich ist,
mit sich selbst tibereinstimmt; denn womit sonst sollte sie iiberein-
stimmen, wenn nicht mit sich selbst. Der Satz der Identitat driickt
eine ipsoreflexive Relation aus. Diese nichtssagende Trivialitat hat
dem Satz von seiten etlicher Philosophen Spott eingetragen. Locke®
z.B. vergleicht einen mit dem Aufsuchen von Beispielen fiir diesen
Satz beschaftigten Denker mit einem Affen, der eine Auster von
einer Hand in die andere gleiten lafit: Sowenig der Affe dadurch sei-
nen Hunger stillt, sowenig wird der Denker durch seine Beispiele
einsichtiger. Die scheinbare Trivialitdt des Satzes schwindet aber, so-
bald man ihn in seiner tautologischen Form A = A auf seine ontolo-
gische Pramisse bezieht, ndmlich auf den nach auflen geschlossenen,
intern aber zum durchgingig gegliederten System aufgefacherten
Gegenstand, und diesen zum Fundament und Leitfaden pradikativer
Analysen nimmt, die mehr oder weniger vollstindig sein konnen.
Das Ideal wire die vollstandige Explikation der analytischen Pradika-
te. Da die dem Identitétskriterium unterworfenen Urteile bei der An-
gabe der Merkmale nicht tiber den Gegenstand und seine Systematik
hinausreichen, sondern lediglich das benennen, was in ihm liegt, sind
sie stets wahr Identitdtsurteile, ob tautologisch oder explikativ, ob
unvollstindig oder vollstandig explikativ, sind stets analytische Sét-

¢ . Locke: An Essay Concerning Human Understanding, ed. by A. C. Fraser, 2 Bde,,
Oxford 1894, Bd. 2, S. 293 (Book 1V, Chap. VIII, No. 3).

Analogiedenken A 303

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

ze; der Identitdtssatz selbst ist ihr notwendiges und hinreichendes
Wahrheitskriterium.

Der Satz des auszuschlieflenden Widerspruchs formuliert das
Postulat, dafs einem Gegenstand, der durch ein bestimmtes Pradikat
gefafit ist, nicht ein ihm kontradiktorisches zugesprochen werden
darf. Keinem Gegenstand, der einen bestimmten Begriff exemplifi-
ziert, kommt ein ithm nichtkonformer Begriff zu, oder, wie sich der
Sachverhalt auch ausdriicken 1af3t, mit keinem Begriff darf ein ihm
widersprechender Begriff verbunden werden. Dies sind die beiden
addquaten Fassungen des betreffenden Satzes, die indizieren, dafs es
sich auch hier um ein analytisches Verhiltnis handelt. Auf die zu-
satzlichen Bedingungen bei der Applikation des rein logischen Satzes
auf reale Gegenstinde und Verhiltnisse, z.B. den Zeitparameter,
braucht hier nicht weiter eingegangen zu werden. Realen Gegenstan-
den kommen sehr wohl kontradiktorisch gegenteilige Pradikate wi-
derspruchslos zu, ndmlich nacheinander. So kann ein Mensch als
Saugling klein, als Erwachsener grofs sein. Auffallend ist, dafs in der
antiken Formulierung des Satzes, z.B. bei Platon®, eine Vielzahl zu-
satzlicher Parameter genannt wird — das Festhalten an der Gleichheit
des Subjekts mit sich, der Gleichheit des Pradikats mit sich, der
Gleichheit der Hinsicht, der Gleichheit der Zeit —, wenn echter Wi-
derspruch vorliegen bzw. ausgeschlossen werden soll.

In bezug auf den Begriff und den durch ihn bestimmten Gegen-
stand besagt das zur Disposition stehende logische Axiom, daf§ ihm
kein widerstreitendes Merkmal zugesprochen werden darf. A ist
nicht non A, oder, um ein Beispiel zu nennen, >der Gelehrte ist nicht
nicht-gelehrt (ungelehrt)«.

Die Giiltigkeit des Satzes vom auszuschlieffenden Widerspruch
orientiert sich an der Richtigkeit des Identitdtssatzes mit der ihm
zugrundeliegenden Gegenstandstheorie. Allerdings 1afit sich die
Priorititenfrage auch umkehren, indem nicht der Satz des aus-
zuschlielenden Widerspruchs den Satz der Identitit voraussetzt,
sondern umgekehrt der Satz der Identitit eine Folge des Satzes vom
auszuschlieffenden Widerspruch ist, fithrt doch die Negation des
kontradiktorischen Gegenteils von A, ndmlich von non A, zur Posi-
tion A zurtick. — Der Prioritatenstreit, der historisch eine Rolle ge-
spielt hat, dokumentiert sachlich die Gleichwertigkeit beider Sitze
und damit die Vollstandigkeit der Disjunktion.

° Platon: Politeia 436 b f.

304  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer Logik des Analogiedenkens

Genau diesen Sachverhalt bringt der dritte logische Grundsatz
zum Ausdruck, der Satz vom ausgeschlossenen Dritten (tertium non
datur). Er besagt, daf3, wenn fiir ein den Gegenstand bestimmendes
Pradikat A gilt, daf$ es wahr ist, dann sein kontradiktorisches Gegen-
teil non A falsch sein mufl und umgekehrt. Eine dritte Maglichkeit
ist ausgeschlossen. Der Satz erscheint als eine Konsequenz der vor-
angehenden Sitze.

Die Giiltigkeit der in einem solchen Grundsatz aufgestellten Be-
hauptung 1463t sich allerdings nur vor dem ontologischen Hinter-
grund der durchgéngigen und vollstdndigen Bestimmung des Gegen-
stands einsichtig machen. Kant hat in der Kritik der reinen Vernunft
diesen ontologischen Satz dahingehend formuliert, dafs jedem Ge-
genstand im Horizont des Gesamtsystems moglicher Pradikate beim
Vergleich derselben untereinander das eine zukommt, das andere
nicht.

»Ein jedes Ding aber seiner Moglichkeit nach steht noch unter dem Grund-
satze der durchgingigen Bestimmung, nach welchem ithm von allen maogli-
chen Pridikaten der Dinge, sofern sie mit ihren Gegenteilen verglichen wer-
den, eines zukommen muf [...] Der Satz: alles Existierende ist durchgiingig
bestimmt, bedeutet nicht allein, daff von jedem Paare einander entgegen-
gesetzter gegebenen, sondern auch von allen mdaglichen Pridikaten ihm im-
mer eines zukomme |[...] Er will so viel sagen als: um ein Ding vollstindig zu
erkennen, mufs man alles Mgliche erkennen und es dadurch, es sei bejahend
oder verneinend, bestimmen«.%

In moderner mengentheoretischer Fassung, die anstelle der &lteren
intensionalen Begrifflichkeit die extensionale préferiert, welche mit
Begriffsumfingen, Mengen und Klassen operiert, tritt fiir den Attri-
butbesitz die Klassenzugehorigkeit ein. Statt des Satzes, dafs jedem
Ding von zwei kontradiktorisch gegenteiligen Pradikaten nur das
eine zukommt, heifit es jetzt, dafs jedes Ding einer und nur einer
von zwei Klassen, welche die Klassen von Attributen sind, zugehdrt.

»Fiir jedes Attribut gibt es eine von ihm bestimmte (eventuell leere) Klasse
und zu dieser eine Komplementirklasse von der Art, daf8 jedes Ding minde-
stens (und sogar genau) einer der beiden Klassen angehért. «*!

1. Kant: Kritik der reinen Vernunft A 571ff. B 5994f. (Akad.-Ausg. Bd. 3, S. 3851.).
1 H. Schmitz: System der Philosophie, Bd. 1: Die Gegenwart, Bonn 1964, S. 329.

Analogiedenken A 305

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Karen Gloy

Der Grundsatz driickt die vollstindige und eindeutige Verteilung der
Dinge auf klar bestimmte Klassen aus.™

Wenn, wie gezeigt wurde, das gemeinsame und unverzichtbare
Fundament aller Axiome der klassischen Logik eine bestimmte onto-
logische Pramisse ist, eben jene, die den Gegenstand als dufserlich wie
innerlich eindeutig bestimmten voraussetzt und seine Internglie-
derung nach dem dichotomischen Prinzip unterstellt, so sind damit
ebenso einfache wie eindeutige Strukturen verbunden. Die zugrun-
deliegende Gegenstandstheorie basiert einerseits auf Vielheit in
quantitativer Hinsicht, andererseits auf Verschiedenheit in qualitati-
ver und zum dritten auf Relationalitit in relationaler. Daf3 das Viele
different ist und umgekehrt das Differente vieles, scheint eine Pla-
titiide zu sein, zumindest herrscht diese Meinung von der Antike bis
in die Neuzeit. So heifst es beispielsweise bei Thomas von Aquin:

2 Manche Logiker pflegen strikt zu unterscheiden zwischen dem angeblich rein logi-
schen Satz des ausgeschlossenen Dritten und dem ontologischen Satz der durchgingi-
gen Bestimmung, vgl. H. Schmitz: System der Philosophie, Bd. 1, a.a.O., S. 328f. Im
Rahmen einer Diskussion der Reform der klassischen biniren Logik wird dann am er-
sten Satz als unaufgebbar festgehalten, wihrend der letzte fallengelassen wird.

Der Grund fiir diese Konsequenz ist eine reduktionistische Interpretation des er-
sten Satzes dergestalt, dafl die Negation des den Gegenstandsbegriff bestimmenden
Pradikats, ndmlich non A, negationstheoretisch nur als Kontradiktion, nicht zugleich
auch als Kontrarietit, d.h. als Komplementirklasse und damit als Position des kontra-
diktorischen Gegenteils genommen wird. Am Beispiel der weiffen Kreide erldutert, be-
deutet dies, daf? die Kreide nur die Moglichkeit hitte, weill oder nicht weif zu sein.
Tatséichlich aber steht ihr ein offenes Feld von Farben (grau, griin, blau usw) im Sinne
des Kantischen unendlichen Urteils zu.

Die obige Uberlegung ist insofern unhaltbar, als in der Negation einer identischen
Bestimmung (A = A), némlich A # A, bzw. deren AusschluR A £ non A nicht nur das
Negat von A vorliegt, sondern im Negationsakt qua Akt notwendig ein nicht weg-
zuleugnendes Positives. Auf dieser Einsicht basieren die spekulativen transzendental-
philosophischen Uberlegungen etwa Fichtes und Hegels.

Die vermeintliche Differenz besteht nicht zwischen dem Satz des ausgeschlossenen
Dritten und dem Satz der durchgiingigen Bestimmung, sondern innerhalb des letzteren
zwischen der Idee der durchgiingigen Bestimmung und der Existenz. Die vollendete
durchgiingige formale Bestimmung eines Gegenstands soll mit dessen Existenz zusam-
menfallen. Da diese jedoch undurchfithrbar ist und eine unendliche Aufgabe darstellt,
bleibt die Existenz prinzipiell von ihr getrennt. Zu suspendieren ist also im Falle einer
Infragestellung und Reform der Alternativlogik nur die Existenzbehauptung, nicht die
Idee der durchgiingigen formalen Bestimmung des Gegenstands, die, in den Kontext
einer bestimmten Gegenstandsauffassung gehorig, Voraussetzung fiir das Verstindnis
des Satzes vom ausgeschlossenen Dritten bleibt.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer Logik des Analogiedenkens

»In der Vielheit kann ndmlich betrachtet werden: einerseits dafs sie eine Viel-
heit ist, andererseits die Teilung selbst. Hinsichtlich der Teilung [...] ist sie
frither als das Eine seinem Begriff nach. Denn das Eine ist das, was nicht ge-
teilt wird [...] Die Teilung aber, die zum Begriff des Einen vorausgesetzt wird,
[...] ist die Teilung, die der Widerspruch bewirkt, insofern dieses und jenes
Seiende als geteiltes deshalb bezeichnet werden, weil dies nicht jenes ist.« *

Das Mannigfaltige ist Vieles, und dies ist zudem voneinander ver-
schieden (geteilt). In diesem Sinne nennt Thomas es auch »aggrega-
tio unitatum«™ und die Einheit Vereinigung der Vielen.

Und Hegel definiert in der Wissenschaft der Logik:

»Dafs alle Dinge verschieden sind voneinander, ist ein sehr iiberfliissiger Satz,
denn im Plural der Dinge liegt unmittelbar die Mehrheit und die ganz unbe-
stimmte Verschiedenheit.«*®

Vielheit und Verschiedenheit gehen Hand in Hand.

Was die Relationalitit betrifft, so 1a3t sich die Kompossibilitat
der vielen verschiedenen Instanzen nur denken, wenn sie als Indivi-
duen (d.h. als vollstindig bestimmte Merkmalskomplexe) koexistie-
ren und als Merkmale innerhalb des Gegenstandssystems sich tiber-
lagern und tiberlappen, aber so, dafs sie nach dem dihairetischen
Klassifikationsschema graduell und sukzessiv unterscheidbar blei-
ben.

Diese essentiellen Charakteristika der traditionellen Logik: zum
einen die Eindeutigkeit ihres Gegenstandsbegriffs nach aufien wie
innen, zum anderen dessen spezifische Auslegung nach dem Modell
der Dihairesis sind jedoch alles andere als selbstverstindlich. Mit
ihnen steht und féllt die zweiwertige Logik. Lassen sich Gegenbei-
spiele anfiihren, so kollabiert dieselbe.

¥ Thomas von Aquin: In duodecim libros metaphysicorum Aristotelis Expositio, Turin,
Rom 1950, S. 476 (N. 1996-1997): »In multitudine enim considerari potest, et quod
multitudo est, et ipsa divisio. Ratione igitur divisionis prior est quam unum secundum
rationem. Nam unum est quod non dividitur [...] Divisio autem quae praesupponitur ad
rationem unius, [...] est divisio quam causat contradictio, prout hocens et illud, dicuntur
divisa, ex eo quod hoc non est illud.«

* Aa.0O,N.1995.

* G. W.T. Hegel: Wissenschaft der Logik, hrsg. von G. Lasson, Bd. 2, Hamburg 1975
(Nachdruck der 2. Aufl. von 1934), S. 38.

Analogiedenken A 307

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy
3. Inkompatible Beispiele

Im folgenden sei eine Reihe von Beispielen aus den verschiedensten
Gebieten des Alltags, der Wissenschaft und des Glaubens bei-
gebracht, die sich als inkompatibel mit der klassischen zweiwertigen
Logik erweisen. Sie lassen sich nach unter- und iiberbestimmten Pha-
nomen unterscheiden, nach solchen, die durch ein Weder-noch, und
solchen, die durch ein Sowohl-als-auch konkreter Bestimmungen
charakterisiert sind. Thr Grundcharakter ist Ambivalenz oder sogar
Polysemie, d.h. ein Schillern und Changieren der Formen. Das be-
deutet, dafs die eine Form auf die andere verweist oder gar in diese
tibergeht. Der Gegenstand ist auf diese Weise durch Diaphanitit,
Transzensus, Transformation, Transmutation, kurzum durch Fluidi-
tit gekennzeichnet.

(1) Zur Gruppe von Beispielen, denen indeterminierte Vagheit
zukommt, gehdren die von der Psychologie so genannten Vorgestal-
ten der Aktualgenese.’ Diese bezeichnen Konstellationen, die es
noch nicht zur Prignanz, d.h. zu fest umrissenen und scharf abge-
grenzten Gestalten von der Art des Dreiecks oder Quadrats gebracht
haben, welche letzteren sich eindeutigen Begriffen subsumieren las-
sen. Sie sind Phasen eines Approximationsprozesses der Gestaltwer-
dung, in denen die Konstellation noch vorlaufig bleibt und sich nicht
eindeutig fiir eine bestimmte Gestalt entscheiden kann oder zwi-
schen zwei entschiedenen Gestalten hin- und herpendelt. Falle dieser
Art sind aus allen sinnesphysiologischen Bereichen bekannt.

Zur Verdeutlichung wird oft auf eine Serie von Vierecken ver-
wiesen, von denen das mittlere, das Quadrat, das markanteste ist, auf
das die anderen zusteuern und von dem sie absorbiert werden. Bei
grofierer Abweichung geht das Quadrat in Rechtecke {iber, die dann
dominieren. — Oder wollen wir aus einem Stimmengewirr wie vor
Konzertbeginn, wenn die Instrumente gestimmt werden, einen be-
stimmten Ton heraushéren, so sind wir oft nicht sicher ob es der
gemeinte oder vielleicht ein anderer sei. Das Heraushoren schwankt
zwischen verschiedenen Moglichkeiten.”

6 Vgl. C.-T. Graumann: Aktualgenese. Die deskriptiven Grundlagen und theoretischen
Wandlungen des aktualgenetischen Forschungsansatzes, in: Zeitschrift fiir experimen-
telle und angewandte Psychologie, Bd. 6 (1959), S. 410448, bes. S. 431 {f.

Y Wichtige Beitriige zu dieser Gruppe unterbestimmter bzw. unvollstindig bestimmter
Phinomene liefert die Dissertation von W. Schapp: Beitrige zur Phiinomenologie der
Wahrnehmung, Géttingen 1910, unveréinderter Nachdruck Wiesbaden 1976; vgl. auch

308  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer Logik des Analogiedenkens

Eine verwandte Situation begegnet bei erschwerter Erinnerung,
wenn wir uns eines entfallenen Wortes zu entsinnen versuchen, ohne
daf3 uns dessen Artikulation gelingt. Wir probieren dann das eine wie
das andere. Sie Situation bleibt unscharf, solange das entfallene Wort
nicht wirklich ins Gedédchtnis zuriickkehrt. — Die moderne Denkpsy-
chologie hat uns dariiber hinaus belehrt, daf§ nicht nur die geschilder-
ten Phanomene erschwerter Wahrnehmung und Erinnerung, son-
dern der ganz normale Denkvorgang in der geschilderten Weise
ablauft. Exakt artikulierte Gedanken sind nicht von vornherein gege-
ben, sondern bilden sich erst im Zuge einer allmédhlichen Verferti-
gung heraus.

Bei den genannten Phanomenen handelt es sich nicht um solche,
die nur aufgrund eines subjektiven Zustands schwankend wiren,
sondern um solche, die an sich unentschieden und in sich unvollstin-
dig bestimmt sind. Thre Unbestimmtheit ist gleicherweise im subjek-
tiven Zustand des Rétselns wie im objektiven, anschaulichen des Rét-
sels begriindet; sie ergibt sich aus der Wechselbeziehung zwischen
Subjekt und Objekt.

Auf diese Phanomene lafst sich der von Hermann Schmitz ge-
priagte Ausdruck der »chaotischen Mannigfaltigkeit«*® anwenden,
mit dem er auf Unentschiedenes hinweist, das hinsichtlich seiner
Identitdt mit anderem oder seiner Verschiedenheit von anderem noch
unentschieden ist. Schmitz unterscheidet in seiner Mannigfaltig-
keitslehre entgegen iiblicher Vorstellung drei Arten von Mannig-
faltigkeit: erstens verschiedenes Mannigfaltiges, das unserem Nor-
malverstindnis entspricht, bei dem mit numerischer Quantitit
qualitative Differenz verbunden ist, zweitens identisches Mannigfal-
tiges, wie es im Falle des Selbstbewufitseins vorliegt, das durch die
funktionale Differenz von Subjekt und Objekt charakterisiert ist,
ohne dafs dies seiner Identitdt Abbruch tite, und drittens chaotisches
Mannigfaltiges, das noch nicht hinsichtlich seiner Identitit oder Ver-
schiedenheit entschieden ist."” Gebrduchlicher sind allerdings die Be-
griffe: »indeterminierte Vagheit¢, >unscharfe Mengen« (>fuzzy setsq),
>Unbestimmtheit< u. 4. fiir den letzteren Tall.

die Forschungsberichte von K. Conrad: Ganzheitspsychologie, in: Fortschritte der Neu-
rologie, Psychiatrie und ihrer Grenzgebiete, Jg. 15 (1943), Heft 5, S. 131-162; ders.:
Aphasie, Agnosie, Apraxie, in: a.a.0., Jg. 19 (1951), Heft 7, S. 291-325; H. Schmitz:
System der Philosophie, Bd. 1, a.a.0., S. 313 {f.

% H. Schmitz: System der Philosophie, Bd. 1, a.a.O., Bonn 1964, S. 311{f.

¥ A.a.0, S 264t

Analogiedenken A 309

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

(2) Zur Gruppe der iiberbestimmten Phanomene zihlen Kipp-
figuren, Vexierbilder, Umschlagsphédnomene u.4. Bei diesen schldgt
entweder eine bestimmte Figur in eine andere bestimmte Figur um,
wie im Beispiel der Rubinschen Wechselfigur, die einmal eine grie-
chische Amphora, das andere Mal zwei sich anblickende menschliche
Profile zeigt, oder es taucht eine bestimmte aktualisierte Figur, die
sich vor einem unaktualisierten, unbestimmten Hintergrund zeigt,
in diesen ein, wihrend der Hintergrund selbst als potentielles Struk-
turuniversum eine neue Figuration konkretisiert. Hier schldgt das
Figur-Grund-Verhiltnis um.

Die genannten Phdnomene begegnen im alltdglichen Leben in
Hiille und Fille. Husserl fithrt in Erfahrung und Urteil® das Beispiel
einer Schaufensterpuppe an, die bei fliichtigem Blick einmal als Aus-
stellungspuppe, ein andermal aufgrund der Natiirlichkeit der Hal-
tung und des Ausdrucks als lebendige Dame erscheint. Eine Person,
aus der Ferne betrachtet, sicht bald wie Herr X, bald wie Herr Y aus.
Verantwortlich fiir die Ambivalenz ist nicht primar die subjektive
Einstellung des Betrachters, sondern die objektive Beschaffenheit
des Objekts, freilich relativ zur Einstellung des Subjekts.

Auch das Verhiltnis von anschaulichem Kontinuum und men-
gentheoretischer Auflsung desselben in eine transfinite Punktmen-
ge gehort hierher. Es handelt sich ebenfalls um zwei Seiten eines
Objekts, die mit der Betrachtung wechseln, zum einen um die An-
schauung eines einzigen, ununterbrochenen, homogenen Zusam-
menhangs, zum anderen um die intellektuelle Interpretation dessel-
ben durch Punkte oder Zahlen.

In den vorliegenden Féllen wird man von der Hypothese eines
einzigen idealen Objekts ausgehen miissen, das sich in zwei oder
mehrere Gestalten zerlegt, die nicht simultan, sondern sukzessiv im
Wechsel auftreten je nach Akzentuierung. Der Gegenstand erweist
sich als ambivalent oder polymorph, indem er aus zwei oder mehre-
ren selbstindigen Gestalten besteht, die sich im Nacheinander zei-
gen.

Die Autlosung der Einheit des Objekts in die Relativitdt der Be-
trachtungsweise entspricht einer Grundeinstellung dieses Jahrhun-
derts und begegnet nicht nur bei Einzelobjekten, sondern bei der
Welt im ganzen. Jiingstes Beispiel ist der Dimensionenzerfall in der

* E.Husserl: Erfahrung und Urteil. Untersuchungen zur Genealogie der Logik, hrsg.
von L. Landgrebe, 2. Aufl. Hamburg 1954, S. 99f. (§21 b).

310  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer Logik des Analogiedenkens

fraktalen Geometrie. Auch hier 16st sich der feste Gesamtkomplex in
eine Sequenz unterschiedlicher Dimensionen auf, wobei eine wech-
selseitige Abhangigkeit von Betrachter und Betrachtetem konstitutiv
1st.

Nicht nur die Welt der Objekte, auch das Medium der Sprache
unterliegt diesem Prinzip. Signifikantes Beispiel ist der Witz, der in
einem plotzlichen Umschwung von einer Verstehens- und Lesart in
die andere besteht. Erklarte die interpretative Semantik in ihren An-
fangen das Zustandekommen des Witzes analog den optischen Ve-
xierbildern als Herausgreifen der srichtigen< Losung aus einer Fiille
von Angeboten?®, die die natiirliche Sprache in jedem Augenblick mit
sich bringt, so erklart sie es jetzt eher analog den Kippfiguren als
plotzlichen Zwang zu einer erneuten Lesart.? Man konnte geradezu
davon sprechen, dafl der Gedanke umkippt.

(3.) Handelte es sich bei der vorangehenden Gruppe von Bei-
spielen um solche, deren Ambiguitit oder Polysemie sich sequentiell
zeigt, so tritt sie in folgenden Féllen simultan auf.

Aus Traumen und Deliriumszustinden wird glaubhaft berichtet,
dafd ein und dasselbe Objekt als zwei verschiedene, wenngleich sich
tiberlagernde Personen erscheint, chne daf diese jedoch in Wider-
spruch zueinander geraten. Bergson bemerkt in seinem Buch Zeit
und Freiheit:

»Die bizarrsten Triume, wo zwei Bilder einander iiberdecken und uns gleich-
zeitig zwei verschiedene Personen zeigen, die aber nur als eine einzige vor
uns stehen, kénnen uns eine schwache Vorstellung von der gegenseitigen
Durchdringung unsrer Begriffe geben, wie wir sie im wachen Zustande ha-

ben [...]«®

Grenzsituationen, in denen der Tod unmittelbar erlebt wird, wie bei-
spielsweise bei einem Flugzeugabsturz, beim Einschlag einer Flieger-
bombe oder beim Ertrinken, lassen in Sekundenschnelle das gesamte

% Vgl. 1.7. Katz und J. A. Fodor: The Structure of a Semantic Theory, in: Language,
Bd. 39 (1963), Nr. 2, S. 170-210.

2 Vgl. W. Huber: Sprachfallen und Denkunfille — Widerspriiche und Paradoxa aus
sprachwissenschaftlicher Sicht, in: P. Geyer und R. Hagenbiichle (Hrsg.): Das Paradox.
Eine Herausforderung des abendléndischen Denkens, Tiibingen 1992, S. 131-152, bes.
S.141.

# H. Bergson: Zeit und Freiheit (Titel der franzosischen Originalausgabe: Sur les dor-
nées immédiates de la conscience), Meisenheim a. G. 1949, S. 114.

Analogiedenken A 311

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

abgelaufene Leben Revue passieren. Sie ziehen auf einen einzigen
Moment zusammen, was sich tiber Jahre und Jahrzehnte erstreckt.
Sie geben mit einem Schlag eine Simultanvision des gesamten Le-
bens, deren sprachliche Explikation nur sukzessiv geschehen kann
und betrédchtliche Zeit in Anspruch nimmt.

Ahnliches wird aus der Mystik und aus religitsen Grenzsitua-
tionen berichtet, in denen in einer visio beatifica alles beisammen
geschaut wird.

Nicht unerwihnt bleiben darf der Bereich der Kunst, fiir den die
Malerei des Renaissance-Malers Arcimboldo ein signifikantes Bei-
spiel fiir Doppel- und Mehrdeutigkeit abgibt. Nicht zufallig gehort
Arcimboldo einer Epoche an, die sich aufgrund ihres andersartigen
Denk- und Rationalitdtstypus radikal von unserem heutigen unter-
scheidet. Das Portrit des Juristen Dr. J. U. Zasius beispielsweise ist
zusammengesetzt aus Stapeln von Biichern, Akten und Schrift-
stiicken — Zeichen der Belesenheit und Gelehrsamkeit —, aus einem
Frosch als Nase und Fischmaul als Mund als ironischen Hinweisen
auf die Kaltschnduzigkeit des Juristen. Formen und Ebenen, die tibli-
cherweise klar und deutlich separiert sind, fallen hier zusammen,
indem die einen die anderen mitsehen lassen.

Im Weltbild der Renaissance sind solche Vorstellungen in einem
imagindren Hyperraum zusammengefafit und zu einer Ontologie
ausgebaut, von denen die hermetischen Kosmogramme Auskunft ge-
ben.? Dahinter steht die Idee einer Alleinheit, die jedes Element und
jede Schicht des hierarchisierten Kosmos mit jedem anderen in eine
geordnete Korrelation setzt und in jedem prinzipiell alles andere ver-
einigt sieht, freilich in je spezifischer Weise. Um einen Eindruck von
solchen Analogiereihen zu vermitteln, die auf uns heute nicht selten
den Eindruck des Obskuren, Okkulten und Hermetischen machen,
vom Standpunkt des Analogiedenkens aber Zusammengehoriges
und Verwandtes zusammenstellen, seien einige Passagen aus der
Schrift De occulta philosophia (Geheime Philosophie oder Magie)
von Agrippa von Nettesheim zitiert, hier unter dem Leitfaden der
Planeten:

»Dem Mars gehdren unter den Elementen das Feuer, desgleichen alles Schar-
fe und Brenzliche; unter den Siften die Galle; unter den Geschmicken die

* Vgl. den Beitrag von M. Bachmann: Die Topologie der Analogie in der Naturmystik
der Renaissance im vorliegenden Band.

312 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer Logik des Analogiedenkens

bittern, scharfen, auf der Zunge brennenden, und die, welche zu Trinen rei-
zen; unter den Metallen das Eisen, das rote Erz, und alles feurige, réstliche und
schwefelige; unter den Steinen der Diamant, der Magnet, der Blutstein, der
Jaspis, der Amethyst; unter den Pflanzen und Biumen die Nieswurz, der
Knoblauch, die Euphorbie, der Meerrettich, der Rettich, der Seidelbast, der
Sturmbut, die Purgierwinde und alle wegen ihres Uberschusses an Wirme
giftigen Ptlanzen, ebenso die, welche mit stechenden Dornen bewaffnet sind
oder durch ihre Berithrung auf der Haut ein Brennen verursachen, stechen
oder Blasen zichen, wie die Disteln, die Nessel, die brennenden Wald-
reben [...]«*

»Unter den Elementen gehdren der Venus die Luft und das Wasser; un-
ter den Siften der Schleim nebst dem Blute und dem Samen; unter den Ge-
schmicken der siifSe, fette und angenehme; unter den Metallen das Silber
und das safrangelbe und rote Erz. Unter den Steinen entsprechen ihrer Natur
der Beryll, der Chrysolith, der Smaragd, der Saphir, der griine Jaspis, der
Karneol, der Adlerstein, der Lasurstein, die Korallen, und alle schénen, bun-
ten, weilen oder griinen Steine; unter den Pflanzen und Bdumen das Eisen-
kraut, das Veilchen, das Frauenhaar, der Baldrian, welcher im Arabischen
Phu heifit; desgleichen der Thymian, das Ladangummi, die Ambra, der Mo-
schus, das Sandelholz, der Koriander und alle gewiirzhaften Pflanzen, sowie
die angenehmen und lieblichen Obstarten, als: siifse Birnen, Feigen und Gra-
natipfel, welche wie die Dichter sagen, zuerst auf Zypern von der Venus
gepflanzt wurden. Besonders aber sind ihr die Rose und die Myrte geweiht.
Unter den Tieren gehdren ihr die iippigen, mutwilligen und verliebten an,
z.B. die jungen Hunde und Katzen, die Kaninchen, die Mutterschafe, die
Ziegen und der Bock, welch letzterer schneller als die iibrigen Tiere das Zeu-
gungsgeschift verrichtet und schon am siebenten Tage nach seiner Geburt
sich begatten soll; desgleichen der Stier wegen seines Stolzes und das Kalb
wegen seines Mutwillens. Unter den Vogeln besitzt die Venus den Schwan,
die Bachstelze, die Schwalbe und den Pelikan, die ihre Jungen am meisten
lieben [...]«?*

Entgegen der fiir unser heutiges Denken typischen Uber- und Unter-
ordnung nach Gattungen, Arten, Unter- und Unterunterarten erfolgt
im Analogiedenken die Zuordnung quer durch die Gattungen bzw.
Arten, also die Zuordnung von Tieren zu Pflanzen, Steinen, Minera-
lien, Farben, Befindlichkeiten usw. Es ist »dasselbec Objekt, das sich

% H. C. Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke (Titel der lateinischen Origi-
nalausgabe: De occulta philosophia libri tres, Antwerpen 1531), hrsg. von K. Benesch,
4. Aufl. Wiesbaden 1997, S. 66f.

% A.a.0,S. 67t

Analogiedenken A 313

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

bei Explikation in eine Diversitdt von Aspekten, genauer von Teilob-
jekten auseinanderlegt, welche selbstandig sind und dennoch zusam-
men erst das Gesamtobjekt bilden. Besagtes Objekt gibt die Basis
gleichermafien fiir theoretische Verweisungen wie praktische Ein-
flufnahmen ab.

Beim Versuch, dieses Phinomen mittels eines modernen Termi-
nus zu fassen, legt sich am ehesten der von Wittgenstein geprigte
Begriff der Familienahnlichkeit nahe, der im Unterschied zum tradi-
tionellen Oberbegriff nicht eine schlechthin allgemeine Eigenschaft
oder einen Komplex von Eigenschaften benennt, welcher allen sub-
ordinierten Instanzen eigentiimlich ist, sondern sich tiberkreuzende
und iiberlappende Ahnlichkeiten bezeichnet bei gleichzeitiger Un-
dhnlichkeit in anderer Hinsicht, wie dies bei Mitgliedern einer gro-
$Sen Familie der Fall ist, von denen sich einige in Wuchs und Augen-
farbe, andere in Augenfarbe und Gangart und wieder andere in
Gangart und Nasenform gleichen. Der familienspezifische Eigen-
schaftskomplex verteilt sich auf die Mitglieder der Familie und
schafft Verkniipfungen aufgrund sich iiberlappender Merkmale. Der
Begriff der Familiendhnlichkeit besitzt aufler dem gemeinsamen
Merkmalskomplex ein grofies Spektrum von Freiheitsgraden.

Niher als diese Auslegung kidme dem Analogiedenken aller-
dings noch eine Interpretation von Familiendhnlichkeit, welche die
Familie, bestehend aus den selbstindigen Einzelinstanzen Vater
Mutter, Kind, Onkel, Tante usw,, als einen aus deren Internrelation
hervorgehenden Gestaltbegriff fafite, der sich in die genannten
selbstindigen Instanzen zerlegen liefSe.

Wenn es sich bei der erstgenannten Gruppe von Beispielen um
unbestimmte und unentschiedene, genauer unterbestimmte Tille
handelte, die es noch nicht zur Eindeutigkeit gebracht haben, so lie-
gen bei der zweiten und dritten Gruppe bestimmte, entschiedene Tal-
le vor, und zwar wegen ihrer Ambiguitidt oder Polysemie iiber-
bestimmte, die sich durch ihr sukzessives oder simultanes Auftreten
voneinander unterscheiden. Hier wird die Frage nach einer angemes-
senen, auch diese Beispiele einbeziehenden Logik akut.

314  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer Logik des Analogiedenkens
4. Die Logik des Analogiedenkens

Angesichts der Beispiele, deren Aufzdhlung sich beliebig fortsetzen
liefle, mufs davon ausgegangen werden, dafs es neben den eindeutig
bestimmten, scharf umrissenen und klar gegliederten Gegenstinden
auch solche Phianomene gibt, die teils unterbestimmt, vage und ver-
schwommen sind, teils {iberbestimmt, ambivalent, polymorph. Das
hat zur Folge, daf$ der ontologische Fundamentalsatz der klassischen
zweiwertigen Logik, namlich der der vollstdndigen und durchgingi-
gen formalen Bestimmung der Dinge, unzureichend ist. Schon in der
Tradition galt dieses Postulat in seiner Durchfiihrung als unerreich-
bares Ideal, bedeutete doch seine Realisation den Zusammenfall des
formalen Systems mit der Existenz der Gegenstinde. Fiir Kant fun-
gierte es daher nur als heuristisches, regulatives Prinzip, als Idee,
beziiglich deren Realisation eine unauthebbare Diskrepanz klafft.
Sieht man sich gendtigt, die Vorstellung einer mit der Existenz zu-
sammenfallenden durchgingigen Bestimmung der Dinge, eines for-
malen Gesamtsystems, das die Welt als fixen Gegenstand interpre-
tiert, zu suspendieren, so legt sich als Alternative die Vorstellung der
Welt als Fluidum nahe, das diese durch Transversalitdt und Diapha-
nitdt charakterisiert und den Ubergang von einem zum anderen ge-
stattet. Es ist dann immer noch mdglich, sich auf der Oberflache die-
ses Fluidums scharf umrissene Gegenstande, Kristallisationspunkten
gleich, zu denken, die sich vom fluktuierenden Untergrund, der die
eigentliche Realitdt ausmacht, abheben.?”

Als Konsequenz aus der geschilderten Situation droht jedoch ein
logischer Anarchismus, der nicht nur den Satz des ausgeschlossenen
Dritten in Mitleidenschaft zieht, sondern auch den Satz der Identitit
und den des auszuschlieBenden Widerspruchs und an deren Stelle
den aus der mittelalterlichen Scholastik bekannten aussagenlogi-
schen Satz e falso quodlibet sequitur setzt, demzufolge aus Falschem,
namlich Widerspriichlichem, Beliebiges — Wahres wie Talsches — ab-
leitbar ist. Zur Behebung dieser Konsequenz lassen sich mehrere
Losungsvorschlige denken:

(1) Die erste Reaktion auf die drohende Gefahr einer logischen
Anarchie besteht darin, prinzipiell an der vertrauten zweiwertigen
Logik mit ihren Prinzipien festzuhalten und von ihrem Boden aus

¥ Der Vergleich mit Schellings Theorie der Objekte-bildenden Wirbel auf dem Unter-
grund eines dahinflieRenden Lebensprozesses legt sich nahe.

Analogiedenken A 315

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

die kritischen Phdnomene anzugehen. Dies liuft auf eine Uberwin-
dung der Diskrepanz zwischen den eindeutig bestimmten Gegen-
standen und den offenen, vagen unter- oder iiberbestimmten Phéno-
menen hinaus.

Einer solchen Aufgabe hat sich die sogenannte epistemische Lo-
gik verschrieben, die sich tiber die logische Strukturierung der Ge-
genstande in Aussagen hinaus mit der Art und Weise der Zuschrei-
bung von Wahrheitswerten zu diesen Aussagen befafit. Sie statuiert
eine Differenz zwischen dem Zukommen von Wahrheitswerten und
dem Zuschreiben derselben, dergestalt, dafs das Zukommen eine un-
mittelbare Eigenschaft jeder Aussage ist, die Zuschreibung hingegen
mittelbar durch Rekurs auf die epistemische Modalitét erfolgt. Hier-
zu bedarf es der Einfithrung eines erfahrungsbezogenen Parameters
wie >angenommens, >behauptet, >bewiesen, >gewufst,, >geglaubte,
sverworfens, usw. Wie auch sonst Widerspriiche durch Einfiihrung
zusitzlicher Parameter, etwa eines Zeitparameters, vermeidbar wer-
den, z.B. der Widerspruch in dem Satz >Peter ist grofs und klein«
durch Einfithrung von Zeitpunkten t;, t» (Kindheit, Erwachsenen-
alter), auf die die kontradiktorischen Zustinde verteilt werden, so
dient auch hier der zusétzliche Parameter zur Behebung der Wider-
spriichlichkeit. Von Relevanz ist in diesem Kontext der Parameter der
Entschiedenheit®, der eine unentschiedene Situation zur Entschei-
dung bringt. Ist z.B. A die Klasse mit A als einzigem Element und
soll beziiglich eines kritischen unter- oder iiberbestimmten Phéno-
mens, das AB impliziert, gesagt werden, ob AB zu A gehdrt oder
nicht, so scheint zunéchst keine der moglichen Alternativen >AB ist
Element von A< oder >AB ist nicht Element von A< zuzutreffen und
damit der Satz des tertium non datur widerlegt zu sein. Um sich aus
dieser Schlinge zu ziehen, konzediert man, daf tatsachlich Unent-
schiedenheit der Situation besteht und somit eine Wahrheitsliicke
klafft, die nur durch Entschiedenheit iiberwunden werden kann, in
dem Sinne, daf3 entschieden ist, daf3 AB Element von A ist, oder ent-
schieden ist, dafd AB nicht Element von A ist. Auf diese Weise erhilt
man jedoch nicht zwei kontradiktorische Aussagen, von denen die
eine auf jeden Tall falsch ist, sondern zwei falsche Sitze, die beide
zuriickzuweisen sind.

Das Festhalten an der traditionellen bindren Logik wird hier er-

% Vgl. den Vorschlag von Hermann Schmitz in seinem Buch System der Philosophie,
Bd. 1, a.a.0., S. 325{f, bes. S. 327 {.

316  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer Logik des Analogiedenkens

kauft um den Preis ihrer universellen und durchgingigen Geltung.
Verliert jedoch die klassische Logik ihren Anspruch auf Universalitt,
so entpuppt sie sich als ein abstraktes, artifizielles Gebilde, das keine
Fundierung im Sein hat und daher von diesem aus jederzeit attak-
kierbar ist. Sie hélt sich nur durch den Ausschlufs der Offenheit und
Transitivitit des Seins am Leben, wohl wissend, daf3 sie diese letzt-
gliltig nicht auszuschlieflen vermag.

(2) Zielte der bisherige Losungsvorschlag auf die Beibehaltung
der klassischen Logik durch Einfithrung eines Parameters der Ent-
schiedenheit, mittels dessen die mehrdeutigen unter- oder tiber-
bestimmten Phénomene zur Eindeutigkeit gebracht und der Zwei-
wertigkeit unterstellt werden sollten, so zielt der zweite Vorschlag
auf eine Revision der Logik durch Erweiterung zur Mehrwertigkeit.
Dies geschieht tiber Quasi-Wahrheitswerte wie >halbwahre, >weiche
Negations, >unbestimmts, sWahrheitsgrade« usw. Die Konsequenz ist
die Suspendierung des dritten logischen Grundsatzes, des tertium
non datur.

Bei Sluckij geschieht dies nach dem Vorgang von Lukasiewicz
und Wajsberg durch Einfithrung einer dreiwertigen Logik, die aufSer
swahr« und >falsch< den Wert >halbwahr< kennt, der, ins Umgangs-
sprachliche tibersetzt, ein >Jeinc bedeutet, wie wenn die Lauen auf
die Frage, ob sie an Gott glauben, mit einem halbherzigen >Jein< ant-
worten, das zwischen Ja und Nein liegt.

Blau®, ein Miinchner Logiker, schreibt jedem Pradikat aufser
einem Positiv- und Negativbereich einen Neutralbereich zu und er-
teilt elementaren Sitzen den Wahrheitswert sunbestimmt<, wenn das
Subjekt im Vagheitsbereich des Pradikats liegt.

Zadeh®, ein amerikanischer Systemtheoretiker, charakterisiert
unscharfe Mengen (fuzzy sets) durch Grade von wahr und falsch,
wobei er samtliche reellen Zahlen zwischen 0 und 1 zugrunde legt.
Die unendliche Menge (M oc) dient thm hier als Menge der mogli-
chen Enthaltenseinswerte von Elementen in unscharfen Mengen.

Der Nachteil dieser drei- und mehrwertigen Logiken ist der, je-
den beliebigen Satz in einen halbwahren tiberfithren zu konnen. Auf

? U. Blaw: Zur 3-wertigen Logik der natiirlichen Sprache, in: Papiere zur Linguistik, 4
(1973), S. 20-96; ders.: Die dreiwertige Logik der Sprache: ihre Syntax, Semantik und
Arnwendung in der Sprachanalyse, Berlin, New York 1977.

® L. A. Zadeh: Fuzzy Sets, in: Information and Control, Bd. 8 (1965), S. 338-353.

Analogiedenken A 317

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

der Flucht vor der Skylla >Inkonsistenz< laufen diese Logiken in den
Rachen der Charybdis, ndmlich in die Akzeptanz halbwahrer Sitze.

(3) Auf Rescher und Brandom® geht ein Vorschlag zur Ein-
fithrung von non-standard worlds zuriick, die aus der Verletzung
von Axiomen der klassischen Logik resultieren, durch die die stan-
dard worlds beschrieben werden. Die Verletzung des Satzes vom aus-
geschlossenen Dritten fithrt zur sogenannten schematischen non-
standard world, in der weder P noch non P gilt, die Verletzung des
Satzes vom verbotenen Widerspruch ergibt die sogenannte inkon-
sistente non-standard world, in der sowohl P wie non P gilt. Bezeich-
net der erste Typus von Welt »ontological underdeterminations, so
der zweite »ontological overdetermination«.”® Wichtig ist fiir Re-
scher und Brandom der Hinweis, daf$ auch die inkonsistenten Welten
nicht unméglich (impossible) sind; denn behauptet wird nicht, daf in
ihnen wahr ist, daf§ P und non P gelten, sondern nur, daff wahr ist,
dafl P, und dafs wahr ist, daf8 non P gilt, wobei beide Wahrheits-
behauptungen strikt independent voneinander sind. P und non P
gehoren folglich unterschiedlichen Systemen an, deren jedes nur fiir
sich existieren und bewufst werden kann. Die non-standard worlds
fallen somit mit epistemischen Einstellungen zur Welt zusammen,
zumindest kdnnen sie in dieser Weise als Modi unseres Wissens tiber
die Welt interpretiert werden.

Denkt man diese Konsequenzen zu Ende, so gelangt man zu der
in den letzten Jahrzehnten vieldiskutierten many-worlds-thesis
(Mehrweltentheorie).

(4) Die Mehrweltentheorie wird hdufig im Kontext der Quan-
tentheorie diskutiert, dies nicht zufillig, da das Licht zwei heteroge-
ne, voneinander unabhingige und gleichwohl komplementar aufein-
ander bezogene Naturen aufweist, Teilchen- und Teldnatur So
schldgt Everett® beziiglich der Welt als objektive Beschreibung eine
unreduzierte Wellenfunktion vor. Da nun jedes Mefiresultat auf-

' N. Rescher und R. Brandom: The Logic of Inconsistency. A Study in Non-Standard
Possible-World Semantics and Ontology, Oxford 1980. Vgl. Ch. Strub: Kalkulierte Ab-
surditidten. Versuch einer historisch reflektierten sprachanalytischen Metaphorologie,
Freiburg, Miinchen 1991, S. 438 {f.

% Vgl. N. Rescher und R. Brandom: The Logic of Inconsistency, a.a.O., S. 5.

% H. Everett: >Relative State« Formulation of Quantum Mechanics, in: Review of Mo-
dern Physics, Bd. 29 (1957), S. 454—462; ders: The Theory of Universal Wave Function,
in: B. S. de Witt und N. Graham (Hrsg.): The Many Worlds Interpretation of Quantum
Mechanics, Princeton, N.J., The University Press, 1973, S. 3-140.

318  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer Logik des Analogiedenkens

grund der Irreversibilitit des Mefsvorgangs eine bestimmte Entschei-
dung impliziert, die in einer Reduktion des Gesamtwellenpakets be-
steht und allein dem jeweiligen Beobachter bekannt ist und seine
Welt konstituiert, reduziert sich fiir ihn die Welt auf dieses bestimm-
te Resultat ohne Kenntnis der anderen MefSergebnisse in den tibrigen
Zweigen der Wellenfunktion. Nur ein Supertheoretiker, ein tiber-
menschlicher oder gottlicher Geist, kdnnte alle Mefiresultate gleich-
zeitig Giberschauen.

Bedenkt man, daf§ dem endlichen menschlichen Subjekt von den
komplementiren Eigenschaften >Welle< und >Quantumc bei der Mes-
sung des Lichts immer nur eine bekannt wird, je nach Impuls- oder
Ortsmessung, die andere nicht, dann verteilen sich die beiden kom-
plementdren Eigenschaften auf verschiedene voneinander indepen-
dente Beobachtungssituationen. Impuls- und Ortsmessung gehoren
zwei ginzlich verschiedenen Systemen an, die lediglich als korrelativ
und komplementir unterstellt werden. Komplementaritat ist der
Ausdruck fiir die notwendige Zuordnung zweier Systeme.

Ebenso wie die komplementéren Eigenschatten >Feld« und »Teil-
chenc<in der Quantentheorie lassen sich auch die anderen ambivalen-
ten und polymorphen Eigenschaften unter und iiberdeterminierter
Phinomene auf verschiedene unabhiangige Welten verteilen, so dafs
die Frage virulent wird, was der Grund ihrer Zusammengehdorigkeit
und Verbindbarkeit sei.

Zunichst ist festzuhalten, da3 die Mehrweltentheorie mit der
klassischen Logik und ihren Axiomen durchaus kompatibel gedacht
werden kann, zumindest in einem ersten Schritt. Jede der selbstindi-
gen, voneinander unabhingigen Welten kdnnte geméfS der zweiwer-
tigen Logik strukturiert sein, ein in sich konsistentes und kohérentes
System darstellen, sogar auf der Basis der Idee einer durchgéngigen
und vollstdndigen Bestimmung des Gegenstands, wobei dieser nach
dem traditionellen dihairetischen Einteilungsschema von genus pro-
ximum per differentiam specificam als pyramidaler Bau mit tiber-
und untergeordneten Gattungen und Arten zu denken wire.

Waihrend der Zusammenhalt der Teile des jeweiligen Gegen-
standssystems durch die Einheit der Gattung garantiert wird und
die interne Gliederung am Leitfaden der Spezifikation bzw. Genera-
lisation erfolgt, konnte dies von der Zuordnung der diversen Welten
(Gegenstandssysteme) zueinander nicht mehr gesagt werden, da die
Einnahme eines archimedischen Standpunkts wie desjenigen des Su-
pertheoretikers fiir das endliche Erkenntnissubjekt nicht méglich ist,

Analogiedenken A 319

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

sondern die Betrachtung ihren Ausgang von der jeweiligen Welt des
Beobachters nehmen mufS. Die Verbindung, sei es in Form von Ver-
weis oder Transitus, erfolgt hier entlang von Linien, die quer durch
die Systeme hindurchgehen. Auf diese Weise lassen sich diverse Gat-
tungen, diverse Arten, diverse Individuen miteinander verbinden:
Tiere, Pflanzen, Steine, Mineralien, Farben, Befindlichkeiten usw.,,
wie es an den Analogiereihen des Agrippa von Nettesheim sichtbar
wurde. Jeder einzelne Teil eines Gegenstandssystems hat einen Trans-
zendenzcharakter auf die anderen korrelativen und komplementiren
Teile der anderen Gegenstandssysteme und tiber diese auf das Ganze.
Er steht pars pro toto, und zwar nicht nur im quantitativen Sinne,
wonach der Teil, etwa ein Getreidekorn, auf das Insgesamt seiner Art,
die gesamte Ernte, verweist, sondern im qualitativen Sinne, wonach
es reprasentativ fiir alle ihm zugeordneten anderen spezifischen Tei-
le: Fiille, Fruchtbarkeit, Ernte, Herbst usw. steht.

In einem zweiten Schritt jedoch miifiten die nach der klassischen
Logik organisierten, allerdings transversal verbundenen Gegen-
standssysteme aufgeldst werden nach demselben transversalen Prin-
zip ihrer Beziehung untereinander. Die anscheinend fest umrissenen
Dinge, Eigenschaften und Sachverhalte miifiten nach dem Vorbild
von Welle und Teilchen interpretiert und auf verschiedene Subsyste-
me verteilt werden und so in infinitum. Das Ganze 16ste sich auf in
ein durchgingiges Relationsgeflecht ohne feste Bestandteile. Letztere
wiren nur Bilindelungen komplexer Verhiltnisse, Knotenpunkte,
Symbole gleichsam.

Wie im dihairetischen System Kategorien (Gattungen) als Leit-
faden fungieren, so fungieren in den Analogiereihen Transversalien
als Leitfaden und durchgingige Verweisungsprinzipien.* Bei Agrip-
pa waren dies die Planeten Sonne, Mond, Mars, Venus usw. und das
mit ihnen verbundene Sonnenhafte, Mondartige, Marshafte, Venus-
artige usw,, das in jedem System modifiziert auftrat und so eine Viel-
heit umfassende und integrierende Einheit bildete. Noch fiir Goethe
stellt das Sonnenartige die Beziehung zwischen Auge und Sonne her:

»Wir nicht das Auge sonnenhaft,
Die Sonne kénnt’ es nie erblicken;

* Der Unterschied besteht im Herabsagen einerseits (xatayogetewy bedeutet: auf et-
was herabsagen) und im Querverweis andererseits (vgl. trans).

320  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer Logik des Analogiedenkens

Lig’ nicht in uns des Gottes eigne Kraft,
Wie konnt’ uns Géttliches entziicken ?«*

In anderen Tallen wie den Arcimboldischen Gemailden sind es entwe-
der sach- und situationsbezogene Analoga, die eine Assoziation
ermdglichen wie im Talle des Juristen, oder auch physiognomische
Ahnlichkeiten und physiologische Prozesse, die zwischen den diver-
sen Ebenen vermitteln.*

Charakteristisch fiir das Analogiedenken ist nicht ein quantita-
tives Prinzip, wie es heute allein fiir wissenschaftlich gilt, sondern ein
qualitatives. Trat es in der Renaissance als mehr oder minder intuiti-
ves Prinzip, als Qualitdt oder Gestalt, auf, so findet es heute im Zuge
genereller Verwissenschaftlichung seine Prazisierung als qualitatives
Mafs. Es begegnet als Struktur, Form, Muster, Schema, welche der
Geometrisierung und Mathematisierung zuginglich sind. Die frak-
tale Geometrie, die als moderne Fortsetzung des alteren Analogie-
denkens und als dessen wissenschaftliche Variante verstanden wer-
den kann, definiert sich selbst als Gestaltgeometrie, basierend auf
der »qualitativen Mathematik«*”. Wie in ihr die Fraktalitit, die Zer-
splittertheit der Dimensionen, der Diversitit selbstindiger, vonein-
ander unabhangiger Ebenen und Stufen entspricht, so entspricht in
ihr das qualitative Maf$ dem élteren, intuitiven Qualitatsbegriff.

Seine logische Artikulation findet das qualitative Mafs im Prin-
zip der Selbstahnlichkeit. Hierbei handelt es sich nicht um das
gewdhnliche Identitdtsprinzip im Sinne der Gattungsidentitét, d.h.
der Sich-selbst-Gleichbleibendheit der Gattung oder Art in deren
Spezifikationen im dihairetischen System, auch nicht um die trans-
world-identity, die Lewis® im Rahmen der Theorie maglicher Wel-
ten diskutiert und mit der er die Querfeldeinverbindung bezeichnet;
denn diese unterstellt eine grundsdtzliche oder doch weitgehende

% Goethes Werke, Hamburger Ausgabe in 14 Bden., Bd. 1, Hamburg 1948, 5. Aufl.
1960, S. 367.

% Vgl. dazu den Beitrag der Verfasserin Das Analogiedenken der Renaissance. Seine
Herkunft und seine Strukturen, im vorliegenden Band, S. 251f.

¥ Vgl. T. Briggs und F. D. Peat: Die Entdeckung des Chaos. Eine Reise durch die Chaos-
Theorie (Titel der amerikanische Originalausgabe: Turbulent Mirror. An Illustrated
Guide to Chaos Theory and the Science of Wholeness, New York 1989), aus dem Ame-
rikanischen von C. Carius, Miinchen, Wien 1990, S. 118.

*® D.K. Lewis: Counterpart Theory and Quantified Modal Logic, in: The Journal of
Philosophy, Bd. 65 (1968), S. 113-126; ders: Counterfactuals and Comparative Possi-
bility, in: The Journal of Philosophical Logic, Bd. 2 (1973), S. 418—446.

Analogiedenken A 321

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy

Gleichheit der Welten durch Annahme von counterparts, d.h. von
dhnlichen Gegenstiicken zu den Dingen unserer Welt, wodurch die
Geltung von Aussagen in einer Welt auch in allen anderen Welten
garantiert sein soll, wihrend die Theorie der vielen Welten von einer
grundsétzlichen Heterogenitit und Isolation der Welten ausgeht.
Gemeint ist vielmehr im Rahmen der letzteren und des darauf basie-
renden analogischen Denkens die Selbstdhnlichkeit von Strukturen,
die durch Skalenvarianz und Rekursivitat charakterisiert sind. D.h.
eine bestimmte Struktur bleibt trotz Verinderung: Vergrofierung
oder Verkleinerung, Expansion oder Kontraktion, Falzung u. 4. inner-
halb eines gewissen Spielraumes erhalten und stellt somit eine mo-
difizierte Iteration dar. Verdeutlichen laf3t sich dies am stochastischen
Verhalten eines Systems, dessen Orbits zum exponentiellen Ausein-
anderdriften tendieren, gleichwohl aber durch Talzung immer wieder
auf sich zurtickgebunden werden. Thren Anschlufy aneinander er-
moglicht die Rekursivitit, die Anbindung des Endes oder Resultats
an den Anfang, das Vorausgehende. Auch dies lafit sich an einem
Beispiel demonstrieren, und zwar am bekannten Computermodell
der Mandelbrot-Menge bzw. des Apfelménnchens, das sich auf eine
relativ einfache mathematische Formel reduzieren lafst. Indem das
Resultat immer wieder in die Ausgangsfunktion eingesetzt wird, er-
gibt sich unter bestimmten Voraussetzungen, namlich bei Verwen-
dung komplexer Zahlen, eine schwindelerregende Komplexitit, die
sich auf dem Bildschirm als Folge hochkomplexer Muster darstellt,
in der doch immer wieder die dhnliche Figur des Apfelmannchens
auftaucht.

Das Prinzip der Selbstdhnlichkeit ermdglicht die Herstellung
eines durchgehenden geregelten Zusammenhangs auch zwischen
den heterogensten Formen, Dimensionen und Welten, sei es in Form
eines Verweises aufeinander oder eines Ubergangs ineinander. Es er-
weist sich so als ein universelles und unifizierendes Prinzip unend-
lich vieler und verschiedenartiger Welten, soviel deren aus dem un-
bestimmten fluiden Untergrund hervortreten mégen. Als solches ist
es auf alle Bereiche der Wissenschaft, der Kunst und des Lebens ap-
plikabel. Es dokumentiert sich gleicherweise bei der Bildung und Er-
zeugung von mineralischen, pflanzlichen und tierischen Formen als
generatives Prinzip wie als Verhaltensprinzip bei Schwankungen des
Weltmarktes, des Wetters, der Populationskurven usw. und tritt auch
als wiederkehrendes Motiv in Malerei, Kunst und Literatur auf.

Damit ist neben der klassischen Logik und ihren Denkformen

322 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer Logik des Analogiedenkens

ein anderer Typus von Logik und Rationalitét sichtbar geworden, der
in der Aufdeckung von Ahnlichkeiten auch in den heterogensten Be-
reichen besteht, deren Zusammenstellung und Verbindung dem
gewdhnlichen Denken absurd erscheint und daher von diesem als
Ausdruck des Satzes e falso quodlibet sequitur gewertet wird, vom
Standpunkt der jetzigen Denkform aber wegen der Geregeltheit als
bewufite und gewollte und auch begriindete, kurzum als >kalkulierte
Absurditdtc zu betrachten ist. Wir haben es mit einer geregelten
Identifikation von Verschiedenem zu tun. So ungewdhnlich und
fremdartig das Analogiedenken auf den ersten Blick erscheinen mag,
so riickt es doch immer mehr ins Zentrum der Aufmerksamkeit nicht
nur von Mathematikern, Physikern, Computerfreaks und Wissen-
schaftstheoretikern, sondern auch von Biologen, Soziologen, Okono-
men usw. Es avanciert mehr und mehr zum Instrumentarium fiir
Untersuchungen in den verschiedensten Wissenschaftsbereichen.
Man kann das Analogiedenken geradezu als Symptom der Moderne
bezeichnen.

Analogiedenken A 323

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Begriffslehre der chinesischen und
geheimwissenschaftlichen Entsprechungslogik

Patrick Frei

1. Die zweierlei Modelle der logischen Begriffsklassifikation

In den Begriffsverzeichnissen der Yin-Yang-Schule, einer der sechs
groflen Schulen der chinesischen Philosophie, kommen Begriffs-
koordinierungen vor, die mit den Mitteln unserer herkémmlichen
Logik nur partiell nachzuvollziehen sind und gleichwohl vollgiiltige
logische Beiordnungen darzustellen beanspruchen, so z.B. die nach-
stehende:?

(1) Fische, (2) Vogel, (3) Menschen, (4) Vierfiifsler, (5) Schildkroten.

Wer von der aristotelischen Schullogik her denkt, kann lediglich die
ersten vier dieser fiinf Begriffe als einander zu koordinierende Be-
griffe anerkennen und wird im tbrigen zu dem berichtigenden Ein-
griffe neigen, den fiinften Begriff dem vierten Begriff unterzuord-
nen. Denn die Klasse der Schildkréten stellt eine Teilklasse der
Klasse der Vierfiifiler dar. Was unter den Begriff der Schildkrote fillt,
fallt auch unter den Begriff des Vierftifslers, wihrend keinesfalls alle
Wesen, die unter den Begriff des Vierfiifslers fallen, auch unter den
Begriff der Schildkréte fallen. Die von der Schullogik her sich auf-
zwingende Subordination des fiinften unter den vierten Begriff wire
nur zu umgehen, wenn der Begriff der Schildkréte stellvertretend fiir
den Begriff des Reptils stiinde und wenn man (da die meisten Sduge-
tiere viertiiflig sind) den Begriff des Vierfiifilers durch den des Sau-
getiers ersetzt dachte. Dann (und sofern die Klasse der Menschen von
der Klasse der Sduger unterschieden und ihr beigeordnet werden
kann) wiirde man in Ubereinstimmung mit der aristotelischen Schul-

! Vgl. hierzu insbes. W. Eberhard: Beitriige zur kosmologischen Spekulation Chinas in
der Han-Zeit, in: Baessler-Archiv, Bd. 16 (1933), S. 1-100; B. I. Schwartz: The World of
Thought in Ancient China, Cambridge, Mass., 1985; L. C. Wu: Fundamentals of Chi-
nese Philosphy (Social Philosophy Research Institute Book Series, Nr. 3), Lanham, Md.,
1986.

324 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

logik von einer korrekten Beiordnung fiinf gleichrangiger zoologi-
scher Klassen sprechen kénnen:

(1) Fische, (2) Vogel, (3) Menschen, (4) Siuger, (5) Reptilien.

Die fiinf Begriffe unterstiinden dann einem gemeinschaftlichen Gat-
tungsbegriff, der sich durch die entsprechenden Differenzmerkmale
zu jedem der fiinf fraglichen Begriffe spezifizieren liefie (wobei sich
der Begriff des Menschen aus der Spezifikation des animal zum ani-
mal rationale ergibe). Doch auch damit kdnnte man sich nicht
zufrieden geben; denn die solchermafien hergerichtete Begriffs-
koordination wiirde den Mangel haben, die zoologische Klasse der
Amphibien zu tibergehen, die den zoologischen Klassen der Tische,
Vigel, Siuger und Reptilien koordinierend beigesellt zu werden
ptlegt. Die Begriffsreihe miifite also um einen sechsten Begriff erwei-
tert werden. Solche Erweiterungen indessen haben in den chinesi-
schen Begriffsverzeichnissen keinen Platz. Von wenigen numeri-
schen Unterschreitungen abgesehen, umfassen sie immer genau
fiinf Begriffe. Die schullogischen Korrekturversuche scheitern dem-
nach alle. Das Versagen der abendldndischen Logik auf dem Felde
chinesischer Begriffsverzeichnisse ist am folgenden Beispiel mit
Hénden zu greifen:

(1) Kleidung, (2) Farben, (3) Bliiten, (4) Lieder, (5) Téne.

Ein gemeinsamer Gattungsbegriff, der sich durch hinzukommende
Differenzmerkmale einmal zum Begriff der Kleidung, dann zum Be-
griff der Tarbe, dann zum Begriff der Bliite, zum Begriff des Liedes
und schliefslich zum Begriff des Tons spezifizieren liefSe, ist sinnvoll
nicht auszudenken, so daf3 wir uns des Einruckes nicht erwehren
konnen, dafi die Begriffsverzeichnisse der Yin-Yang-Schule sich
einer logischen Rationalisierung entweder verschliefSen oder dafy sie
eigenen, noch unbekannten bzw. noch unbeschriebenen Regeln fol-
gen, die von denen unserer Logik erheblich abweichen.

Diese Regeln sollen im folgenden zur Sprache kommen und als
Regeln einer universellen logischen Formenlehre aufgewiesen wer-
den; denn sie liegen nicht nur dem fernéstlichen Denken, sondern
auch den Lehren der orientalischen und europiischen Geheimwis-
senschaften zugrunde, deren Begriffsverzeichnisse mit denen der
chinesischen Yin-Yang-Schule auffallend tbereinstimmen und die-
selben oder doch sehr dhnliche formale Differenzen zur Begriffslehre
der abendlidndischen Schullogik erkennen lassen. Die Ubereinstim-

Analogiedenken A 325

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Patrick Frei

mung rechtfertigt einen Begriff, der das Gemeinschaftliche der chi-
nesischen und geheimwissenschaftlichen Logik ausdriicken soll, und
hierzu sei der Begriff der Entsprechungslogik in Vorschlag gebracht.
Dieser Begriff soll eine Analogiebildung nach dem Modell des
Begriffs der Entsprechungsmedizin sein, mit dem man die auf weit-
ldufigen Analogie- und Korrespondenzbeziehungen basierende tra-
ditionelle chinesische Heilkunde bezeichnet, die mit den naturheil-
kundlichen und okkulten medizinischen Lehren des europdischen
Kulturkreises eine enge Verwandtschaft und dieselbe Distanz zu den
Theorien der modernen westlichen Schulmedizin an den Tag legt.?
Wir tibertragen lediglich die begriffliche Unterscheidung der Schul-
und Entsprechungsmedizin von der Heilkunde auf den Bereich der
Logik, wenn wir der Schullogik eine Entsprechungslogik gegen-
tiberstellen und im weiteren die These vertreten, dafs die Prinzipien
beiderlei Logiken nicht nur das Konkurrenz- und Komplementarver-
hiltnis bekunden, in dem die Schulmedizin und die nicht-schulmedi-
zinischen Heilkunden zueinander stehen, sondern daf8 sich zwischen
beiderlei Logiken auch ein verbliiffender, noch nie zur Kenntnis ge-
nommener Diametralgegensatz offenbart.

2. Die Gattungs- und Artbegriffe in der Entsprechungslogik

Das Begriffssystem der Schullogik wird hiufig als >Begriffsbaumc«
oder >Begriffspyramide< angesprochen, und auch wenn diese zwei
bildhaften Termini das Gefiige der schullogischen Begriffslehre nicht
erschopfen, so bezeichnen sie doch das fiir Definitionszwecke dien-
liche Modell der schullogischen Begriffsklassifikation, das sich auf
der wiederholten Unterordnung artbegritflicher Mehrzahligkeit un-
ter gattungsbegriffliche Einzahligkeit aufbaut.® Ein Gattungsbegriff
kann nach schullogischer Mafigabe nicht nur eine, sondern mufs im-
mer zwei oder mehr als zwei Artbegriffe unter sich haben, und ein
Artbegriff ist einem bestimmten Gattungsbegriffe nie alleine, son-

2 Vgl. P. U. Unschuld: Chinesische Medizin, Miinchen 1997.

® Vgl. hierzu J. E. Heyde: Die Unlogik der sogenannten Begriffspyramide, in: W. T.
Niebel und D. Leisegang (Hrsg.): Philosophie als Beziehungswissenschaft, Festschrift
fiir J. Schaaf, Frankfurt a. M. 1974, S. XXI/3-XXI/58. Hier auch begriffs- und geistes-
geschichtliches Hintergrundswissen. Ferner vgl. die herkémmlichen Logik-Biicher, die
die aristotelische Schullogik als einen Teil oder als eine Vorstufe der modernen mathe-
matischen Logik lehren.

326 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

dern nur immer zusammen mit einem zweiten oder weiteren Art-
begriffen untergeordnet. Die Begriffsdihairesen, die Platon im So-
phistes und im Politikos vorfiihrt und diskutiert?, zeigen die baum-
bzw. pyramidenférmige Gestalt des schullogischen Begriffsgefiiges
in aller Deutlichkeit, impliziert doch das Verfahren der Begriffstei-
lung (duaigeots) eine numerische Vervielfaltigung des zu teilenden
Begriffes, auch wenn Platon als Pionier der Schullogik es noch als
unabdinglich erachtet hat, logische Polytomien auszuschlieffen und
nur eine Zweiteilung der Begriffe (duyotopia) zuzulassen. Das Pyra-
midenmuster der Platonischen Dihairesis bzw. Dichotomie der Be-
griffe ist in der Begriffs- und Kategorienlehre des Aristoteles und
der nachmaligen Aristoteliker, namentlich bei Porphyrius, auf den
die Bezeichnung des Begriffsbaumes (arbor Porphyriana) zuriick-
geht, zum schlechthinnigen Systematisierungsmodell emporgeriickt
und hat dem klassifikatorischen Denken bis in unsere Tage hinein das
Gepridge gegeben. Doch man darf dariiber nicht vergessen, dafs die
Schullogik auch den Umkehrungsfall einer Subordination artbe-
grifflicher Einzahligkeit unter gattungsbegriffliche Mehrzahligkeit
kennt. Ein Begriff stellt im schullogischen Begriffssystem nicht nur
einen Gattungsbegriff zweier oder mehrerer Artbegriffe, sondern
auch einen Artbegriff zweier oder mehrerer Gattungsbegriffe dar.
Der Begriff des Rindes z. B. meint einmal ein Genus, das eine Viel-
zahl von Spezies und Subspezies unter sich hat (namlich die verschie-
denen Rassen und Unterrassen der Gattung >Rind... Biiffel, Zebu,
Jak, Stirnrind, Dschungelrind, Hausrind usw.). Alle diese Unterbe-
griffe bilden eine Begriffspyramide, die in der Spitze des Oberbegrif-
fes >Rind« zusammenlduft. Der Begriff des Rindes steht aber nicht
nur an der Spitze seiner Spezifikationen, sondern ist auch selber als
eine Spezifikation zu begreifen, und zwar als die Spezifikation einer
Mehrzahl von Genera (>Grasfresser >Wiederkduer, >Hornviehs,
»Paarhufer< usw.). Diese Gattungsbegriffe, die dem Begriffe des Rin-
des tibergeordnet sind, bilden ein trichterférmiges Gefiige, das sich
zur Spezies >Rind< hin verdichtet. Die logische Trichterform ist die
Umbkehrfigur der Begriffspyramide bzw. des Begriffsbaumes, und
nur wenn beide Bildungsmuster zusammengenommen werden, wird
das schullogische Begriffssystem in seiner strukturellen Ganze tiber-
blickbar. Es ist ein hierarchisches System, in dem Begriffe unter-
schiedlicher Allgemeinheitsstufe immer in numerischer Differenz

* Sophistes 218 ¢ — 231b; 264 b — 268 d; Politikos 258 b — 267 d.

Analogiedenken A 327

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Patrick Frei

aufeinandertreffen. Es kann sich nur dann vollstindig aufbauen,
wenn sich ein Begriff der Mehrzahl seiner Unterbegriffe iiber- und
der Mehrzahl seiner Oberbegriffe zugleich unterordnet. Ein Begriff
eines solchen Gefiiges 1afit sich zum einen als Oberbegriff in seine
Unterbegriffe zergliedern (dihairetisieren) und fafst zum anderen als
Unterbegriff das trichterférmige Getiige seiner Oberbegriffe in sich
zusammen. Schullogische Begriffshierarchisierungen beruhen also
auf begrifflichen »Zergliederungen und Zusammenfassungen« (dioL-
o¢oelg nal ouvaywyai)’, und in der numerischen Differenz eines
begrifflichen Ganzen und seiner begrifflichen Glieder schldgt sich
eben das schullogische Prinzip der Ungleichzahligkeit von Gattungs-
und Artbegriffen nieder.

Dem schullogischen Ungleichzahligkeitsprinzip korrespondiert
auf seiten der Entsprechungslogik das Gegenprinzip der Gleich-
zahligkeit von Gattungs- und Artbegriffen; denn Begriffe unter-
schiedlichen Allgemeinheitsgrades pflegen einander im entspre-
chungslogischen Begriffsgefiige in durchgehend gleichbleibender
Zahl zu begegnen. Die begrifflichen Uber- und Unterordnungen ver-
zweigen sich in der Entsprechungslogik weder pyramiden- noch
trichterformig, sondern schaffen parallel nebeneinander herlaufende
Strange, so dafs das System der Begriffe die Gestalt listenformiger
Tafeln bzw. Tabellen annimmt. Auf der Oberzeile solcher Tabellen
figurieren sehr allgemeine Gattungsbegriffe, denen sich alle iibrigen
Begriffe unterordnen, indem sie sich auf die Kolumnen bzw. Rubri-
ken verteilen, denen die Genera wie als Titelbegriffe vorstehen.

Die Verfasser geheimwissenschaftlicher Einfihrungschriften
pflegen solche Begriffstabellen »Korrespondenztafeln« oder »Analo-
gietafeln« zu nennen.® Deren Herkunft ist ungewifs, ebenso, ob sie
sich auf Zahlentafeln zurtickfithren lassen. Ein prominenter Fundort
weit zurtickreichender Begriffstabellen ist der Picatrix”. Dieses im

S Phaidros 266 b.

¢ Vgl. Papus (= G. Encausse): Die Grundlagen der okkulten Wissenschaft, dt. Ubers.,
Leipzig 1926, S. 103-104, 124-127, 131-136; H. de Witt: Analogik. Grundlagen einer
Wissenschaft der Analogien, ihre Gesetze und Anwendungen, 3 Bde., Luzern, Winter-
thur, Oberwil bei Zug 1972-1983, Bd. 1, S. 12-13. Vgl. auch C. G. Jung: Gesammelte
Werke, hrsg. von M. Niehus-Tung, L. Hurwitz-Eisner und T. Riklin, 20 Bde., Olten
1971, Bd. 8, S. 551-552.

7 »Picatrixc. Das Ziel des Weisen von Pseudo-Magriti, translated into German from der
Arabic by H. Ritter and M. Plessner (Studies of the Warburg Institute, Vol. 27), London
1962.

328  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

13. Jahrhundert ins Spanische und spéter ins Lateinische iibersetzte
arabische Handbuch der astrologischen Magie stellt eine wichtige
Quelle des magischen Denkens der Renaissance dar. Es enthalt z.B.
eine Begriffstafel, die in ihrer Oberzeile die folgenden vier Gattungs-
begriffe fiihrt:

(1) Wirme, (2) Kailte, (3) Feuchtigkeit, (4) Trockenheit.

Diese Genera sollen die »einfachen Naturen« bezeichnen, worauf in
der nédchstunteren Zeile die vier »zusammengesetzten Naturen er-
sten Grades« folgen:

(1) Das Warme, (2) das Kalte, (3) das Feuchte, (4) das Trockene.

Die Begriffstafel setzt sich dann Zeile um Zeile von den zusammen-
gesetzten Naturen zweiten bis sechsten Grades fort, wobei die Art-
begriffe in erster, zweiter, dritter und vierter Position tabellarisch
untereinander zu stehen kommen und solchermafien eben die Rubri-

ken bilden:

(1) Das Warm-Trockene, (2) das Kalt-Feuchte, (3) das Warm-Feuchte, (4) das
Kalt-Trockene,

(1) Feuer, (2) Wasser, (3) Luft, (4) Erde,

(1) Sommer, (2) Winter, (3) Frithling, (4) Herbst,

(1) gelbe Galle, (2) Phlegma, (3) Blut, (4) schwarze Galle,

(1) Farbstoff, (2) Samen, (3) Ol, (4) Wurzeln.

Die wesentliche Differenz zum Begriffssystem der Schullogik be-
steht darin, daf sich die oberbegrifflich definierten Rubriken, auf
die sich die Unterbegriffe verteilen, weder vereinigen noch durch Di-
hairese vervielfachen, sondern dafs ihre Zahl im Verlaufe der begrift-
lichen Spezifikation konstant bleibt.

Denselben Befund lassen die Korrespondenztafeln erkennen, die
Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim in seiner bertthmten
Okkulten Philosophie zur Aufstellung gelangen liefs.® Dieses »Hand-
buch der Renaissance-Philosophie« entwirft auf der Basis der Zahlen
von eins bis zwdlf zum Teil sehr umfangreiche Tabellen von einer bis
zwolf Rubriken. Im Unterschiede zu den Tabellen des Picatrix und
insbesondere zu den in der Alchemie verbreiteten Tafeln? enthalten

¢ H. C. Agrippa von Nettesheim: De occulta philosophia libri tres, hrsg. von V. P. Com-
pagni (Studies in the History of Christian Thought, Bd. 48), Leiden 1992, S. 115-147.
¢ Vgl. z.B. die alchemistische Siebenertafel bei Egidius de Vadis: Dialogus inter natu-

Analogiedenken A 329

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Patrick Frei

die Oberzeilen der agrippischen Begritfstafeln keine generischen Be-
griffe, sondern hebriische Gottesnamen, deren Buchstabenzahl die
Zahl der Rubriken definiert. So fiihrt die Vierertafel in ihrer Ober-
zeile das Tetragramm JHWH. Doch hiervon abgesehen, zeigen die
Begriffstafeln der Okkulten Philosophie dieselbe Tabellenform, wer-
den die einmal festgeschriebenen Rubrikenzahlen weder einer nach-
traglichen Verminderung noch Vervielfiltigung unterzogen. Wenn
z.B. in der Vierertafel mehr als vier gleichrangige spezifische Begrif-
fe zur Rubrizierung anstehen, werden sie, um die Vierzahl zu wah-
ren, zu Gruppen zusammengenommen. So werden die sieben Metal-
le folgendermafien auf die vier Rubriken verteilt:

(1) Gold und Eisen, (2) Kupfer und Zinn, (3) Quecksilber, (4) Blei und Silber.

Und bei der Koordination der fiinferlei Sinnesorganen verfihrt die
Begriffstabelle folgendermafien:

(1) Gesicht, (2) Gehér, (3) Geschmack und Geruch, (4) Gefiihl.

Weit entfernt, spezifische Begriffe, die untereinander koordiniert
sind, nach schullogischem Vorbilde einem gemeinschaftlichen Genus
zu unterstellen, in dem sie ibereinkommen, zielt die geheimwissen-
schaftliche Entsprechungslogik vielmehr darauf, in einem spezi-
fischen Begriffe nicht die generische Grofie auszumachen, die er mit
den ihm koordinierten spezifischen Begriffen teilt, sondern die, die
ausschliefSlich ithm zukommt. Ob die generische Grofe als ein eige-
ner Gattungsbegriff auftritt oder ob sie — wie im Falle der Okkulten
Philosophie — in der Gematrie hebréischer Gottesnamen griindet, ist
hierbei sekundér. Es kommt nur darauf an, dafl jeder Begriff einer
Gruppe koordinierter Begriffe die ihm eigene generische Fundierung
habe, und daher miissen (und kénnen) einander immer nur genau so
viele Artbegriffe koordiniert werden, wie im Rahmen der Begriffs-
tabelle Gattungsbegriffe zugrunde liegen bzw. Rubriken zur Fiillung
anstehen.

Wie die Korrespondenztafeln der Geheimwissenschaften befol-
gen auch die Begriffstabellen der Yin-Yang-Schule die Regel der
Gleichzahligkeit von Gattungs- und Artbegriffen. Die Yin-Yang-
Schule vereinigt zweierlei Lehren, die im selben Zeitraum unabhan-

ram et filium philosophiae, in: Theatrum chemicum, 6 Bde.,, StraRburg 1659-1661,
Bd. 2, S. 85-109.

330  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

gig voneinander entstanden sind, namlich die Yin-Yang-Theorie und
die Theorie der fiinf »Elemente« bzw. Wandlungsphasen. Die Ver-
schmelzung des Yin-Yang-Dualismus und der Fiinf-Elementen-Leh-
re zum sogenannten Duopentaismus schlug sich in umfangreichen
Begriffsverzeichnissen nieder, in denen freilich lediglich die fiinf
Grundbegriffe der TFiinf-Elementen-Lehre die Stellung von Gat-
tungsbegriffen innehaben, derweil die beiden Prinzipien Yin und
Yang untergeordnete Differenzierungsfunktionen tibernehmen. Die
fiinf Gattungsbegriffe der duopentaistischen Logik lauten:

(1) Holz, (2) Feuer, (3) Erde, (4) Metall, (5) Wasser.

In der europdischen Literatur wurden und werden die fiinf chinesi-
schen Gattungsbegriffe in terminologischer Anlehnung an die Ele-
mentenlehre der griechischen Antike auf physikalische Grundbau-
steine, auf die klassischen Elemente, bezogen. Neuerdings setzt es
sich aber durch, von Wandlungsphasen zu reden. Denn die Meta-
physik der Yin-Yang-Schule deutet das Universum als ein dyna-
misch-prozessuales System aufeinander einwirkender Dinge und
Ereignisse, die zueinander in bestimmten Entsprechungs- und Ahn-
lichkeitsverhiltnissen stehen, und die duopentaistische Formenlehre
dieser Metaphysik will in den fiinf Gattungen nichts weniger als die
fundamentalen Zustandsformen aller Wandlungsprozesse erfassen
und alle sinnlichen und {ibersinnlichen Gegenstindlichkeiten und
Geschehnisse nach dem Klassifikationsmodell der fiinf generischen
Wandlungsphasen ordnen. Diese Klassifizierungen und Ordnungs-
beziehungen zeigen dabei das geflissentliche Bemiihen, die Fiinfzahl
der Genera zu bewahren und in simtlichen Spezifikationen zum Tra-
gen zu bringen. So werden im chinesischen Denken fiinf Himmels-
richtungen, finf Jahres- und fiinf Tageszeiten, fiinf Farben, fiinf Pha-
sen pflanzlichen Werdens bzw. landwirtschaftlicher Produktion,
fiinferlei Witterungen, fiinferlei dingliche Beschaffenheitseigen-
schaften, fiinferlei handwerkliche Geratschaften, fiinferlei Kérperge-
webe, fiinf Korperteile, finf Yin- und fiinf Yang-Organe, fiinferlei
Korperausscheidungen, fiinferlei Emotionen, fiinf Charaktereigen-
schaften, fiinf hochste Tugenden, ftinferlei Sinneswahrnehmungen,
fiinf soziopolitische Grofien, fiinf Zahlen, fiinf Toéne, fiinferlei
Gertiche und ebenso viele Geschmacksrichtungen, fiinferlei Getreide
bzw. Gemiise, fiinferlei Obst, fiinferlei zoologische Klassen, fiinferlei
astronomische Klassen, fiinf Planeten, fiinf Metalle, fiinferlei topolo-
gische Bestimmungen usw. unterschieden, wobei die fiinf aufein-

Analogiedenken A 331

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Patrick Frei

anderfolgenden spezifischen Begritfe in ihrer Koordination die Ur-
Folge der fiinf Gattungsbegriffe wiederholen:°

(1) Holz, (2) Feuer, (3) Erde, (4) Metall, (5) Wasser,

(1) Osten, (2) Siiden, (3) Mitte, (4) Westen, (5) Norden,

(1) Frithling, (2) Sommer, (3) Spatsommer, (4) Herbst, (5) Winter,
(1) Morgen, (2) Mittag, (3) Nachmittag, (4) Abend, (5) Nacht,

(1) griin, (2) rot, (3) gelb, (4) weif3, (5) schwarz,

(1) entstehen, (2) wachsen, (3) reifen, (4) ernten, (5) speichern,

(1) Wind, (2) Hitze, (3) Feuchtigkeit, (4) Trockenheit, (5) Kilte,

(1) biegsam, (2) spitz, (3) rund, (4) viereckig, (5) eben,

(1) Zirkel, (2) Waagebalken, (3) Seil, (4) Richtmafs, (5) Waage,

(1) Muskeln, (2) Adern, (3) Fleisch, (4) Haut und Haar, (5) Knochen,
(1) Nase, (2) Augen, (3) Herz, (4) Mund und Zunge, (5) Ohr,

(1) Leber, (2) Herz, (3) Milz, (4) Lunge, (5) Niere,

(1) Gallenblase, (2) Diinndarm, (3) Magen, (4) Dickdarm, (5) Blase,
(1) Triinen, (2) Schweif3, (3) Speichel, (4) Auswur, (5) Urin,

(1) Arger, (2) Freude, (3) Wunsch, (4) Sorge, (5) Angst,

(1) Grofiziigigkeit, (2) Intelligenz, (3) Stabilitit, (4) Vertrauen, (5) Tapferkeit,
(1) Toleranz, (2) Intuition, (3) Griibeln, (4) Gerechtigkeit, (5) Bescheidenheit,
(1) Sehen, (2) Sprechen, (3) Schmecken, (4) Riechen, (5) Horen,

(1) Volk, (2) Dinge, (3) Herrscher, (4) Minister, (5) Wesen,
(1)3,2)2,3)5 (44, (51,

(1)8,2)7,3)5 (49, (56,

(1) chiieh, (2) chih, (3) kung, (4) shang, (5) yii,

(1) bockig, (2) brenzlich, (3) wohlriechend, (4) ranzig, (5) faulig,

(1) sauer, (2) bitter, (3) siifs, (4) scharf, (5) salzig,

(1) Weizen, (2) Bohnen, (3) Klebhirse, (4) Hanf, (5) Hirse,

(1) Pflaume, (2) Aprikose, (3) Dattel, (4) Pfirsich, (5) Kastanie,

(1) schuppige, (2) befiederte, (3) nackte, (4) behaarte, (5) schalige Tiere,
(1) Planeten, (2) Sonne, (3) Erde, (4) Sternbilder, (5) Mond,

(1) Jupiter, (2) Mars, (3) Saturn, (4) Venus, (5) Merkur,

(1) Zinn, (2) Quecksilber, (3) Kupfer, (4) Eisen, (5) Blei,

(1) links, (2) vorne, (3) in der Mitte, (4) rechts, (5) hinten.

Wenn die schullogische Regel, der zufolge einander zugeordnete
Gattungs- und Artbegriffe immer in ungleicher Zahl aufeinander-
treffen, in der Entsprechungslogik ein diametrales Gegenstiick haben
soll in dem Verfahren, spezifische Begriffe auf generisch bestimmte
Rubriken zu verteilen bzw. sie in tabellarische Verzeichnisse durch-
gingig gleicher Rubrikenzahl einzuordnen, dann mufs gewihrleistet

1 Vgl. die umfangreiche Sammlung bei W. Eberhard: Beitrige zur kosmologischen
Spekulation Chinas in der Han-Zeit, a.a.O.

332 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

sein, dafs sich die beiderlei Begriffssysteme hinsichtlich der Differen-
zierung von Gattungs- und Artbegriffen tiberhaupt unmittelbar mit-
einander vergleichen lassen. Ein solcher Vergleich der Schul- und
Entsprechungslogik ist zugegebenermafien begriindungsbediirftig,
zumal man auf die vollige Fremdheit und Andersartigkeit einer auf
Entsprechungs- und Analogiebeziigen basierenden Logik verweisen
kann. Der grofie franzgsische Sinologe Marcel Granet z. B. bestreitet
die Mgglichkeit eines direkten Vergleiches, wenn er in seinen Unter-
suchungen zum logischen Denken des Yin-Yang-Dualismus und des
Duopentaismus die These vertritt, die Chinesen hitten »keinerlei
Gefallen an einer Einteilung in Gattung und Arten«, sondern einen
Weg gefunden, ihre Begriffe »zu ordnen, ohne Arten und Gattungen
unterscheiden zu miissen«'. So solle man Yin und Yang sowie die
Genera >Holzs, >Feuers, >Erde¢, >Metall< und >Wasser«< nicht als Gat-
tungen, sondern als »Embleme« bzw. »Symbole« begreifen und sie
im Hinblick auf ihre Funktion, in den Begriffsrubriken »Emblem-
gruppen« bzw. »Symbolklassen« zu bilden, als »Sammelbegriffe«
charakterisieren.'? Diese symbolistische bzw. emblematische Deu-
tung der chinesischen Begriffslogik verunmoglicht es, die in der
Oberzeile einer Korrespondenztafel figurierenden begrifflichen Gro-
Ben als tibergeordnete und die in den Rubriken klassifzierten Begrif-
fe als untergeordnete aufzufassen, und tendiert zu einer Egalisierung
aller zwischenbegrifflicher Bezichungen, die dann, wenn die Diffe-
renzierungsmoglichkeiten der logischen Uber-, Unter- und Beiord-
nung entfallen, nur noch unterschiedslos als Zuordnungen begriffen
werden konnen. Sieht man aber niher hin, dann sind die Zuord-
nungsbeziehungen im entsprechungslogischen Begriffsgefiige beilei-
be nicht indifferent. Die Korrespondenztafeln bilden taxonomische
Raster, die zwischenbegriffliche Relationen als einsinnige, eindeutige
begreifen. Auch die Entsprechungslogik kennt und berticksichtigt ein
logisches Gefille zwischen allgemeinen und minder allgemeinen be-
grifflichen Gréflen, und lediglich terminologische Bedenklichkeiten
und Uberempfindlichkeiten, aber keine sachlichen Argumente spre-
chen dagegen, Begriffe unterschiedlichen Allgemeinheitsgrades auch
in der Entsprechungslogik als Ober- und Unterbegriffe bzw. als Gat-
tungs- und Artbegriffe aufeinander zu beziehen. Die Form der Tafel

' M. Granet: Das chinesische Denken. Inhalt, Form, Charakter, dt. Ubers., hrsg. von
M. Porkert, 2. Aufl. Miinchen 1971, S. 101, 108, 254-255.
2 A.a.0., S. 63,94, 101, 107-108, 237, 253-254.

Analogiedenken A 333

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Patrick Frei

bzw. Tabelle legt einem die Unterscheidung von Ober- und Unterbe-
griffen nachgerade in den Mund, und was die Differenzierung von
Genus und Spezies betrifft, so sind die Beziehungen zwischen einem
allgemeinen Emblem und seinen emblematischen Spezifikationen
bzw. einem Symbol und den begrifflichen Vereinzelungen der zu-
gehorigen Symbolgruppe durchaus mit der in der Schullogik
gebrauchlichen Terminologie zu beschreiben. Die Differenz zur
Schullogik besteht einzig darin, daf3 die Korrespondenztafeln keine
stufenférmigen Begriffshierarchisierungen vornehmen, sondern die
Artbegriffe einem Gattungsbegriff immediat (unmittelbar) unter-
stellen. Die Entsprechungslogik vertritt einen logischen Immediatis-
mus: Die spezifischen Begriffe, die in einer korrespondenztabellari-
schen Rubrik untereinander stehen, mégen untereinander durch
unterschiedliche Allgemeinheitsgrade differieren, aber sie subordi-
nieren sich dem Oberbegriffe einer Begriffsrubrik in keinem Falle
tiber die Zwischenglieder anderer (allgemeinerer) Begriffe, sondern
beziehen sich direkt auf ihn, also ohne die Vermittlung intermediérer
Glieder. Und hierbei wird noch ein weiteres deutlich, namlich daff im
Unterschiede zur Schullogik, wo alle nicht-peripheren Begriffe nach
Mafigabe der Begriffsverzweigungen, die von ihnen aus entfaltet
werden, einmal als Gattungs- und dann wieder als Artbegriffe fun-
gieren kénnen und die Unterscheidung von Genus und Spezies dar-
um eine funktionale zu nennen ist, man diese im Bereiche der Ent-
sprechungslogik als eine fixe hinnehmen mufs: Es sind einige wenige
begriffliche Allgemeinheiten, die in der Konstituierungsphase einer
Korrespondenztafel zu Gattungsbegriffen aufgeriickt sind und denen
gegentiber alle tibrigen Begriffe in der Stellung von Artbegriffen ver-
harren. Diese Differenzen konnen indessen kein Hindernis sein, in
beiderlei Begriffszusammenhdngen generische und spezifische Be-
griffe zu sondern. Die entsprechungslogischen Gattungsbegriffe sind
mehr als nur Symbole, sie erschopfen sich nicht darin, das Gemein-
schaftliche gewisser Begriffe in einem blofien Emblem zu versinn-
bildlichen, sondern sie artikulieren das Generische, das Allgemeine
aller in einer Rubrik zusammengenommener Begriffe, sie stellen das
von allen spezifischen Differenenzmerkmalen Abgezogene dar und
differieren als logische Abgezogenheiten (Abstraktionen) nicht
grundlegend von den hochstufigen, abstrakten Gattungsbegriffen
schullogischer Begriffsbdume. Der Begriff des Wasserigen z. B. wird
in der Entsprechungslogik der Yin-Yang-Schule durchaus als das ge-
meinschaftliche abstrakte Bedeutungsmerkmal aller begriftlicher

334 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

Spezifizierungen der Rubrik >Wasser< begriffen: der >wisserigen«
Himmelsrichtung (Nord), der >wésserigen< Jahreszeit (Winter), der
wisserigen« Tageszeit (Nacht), der »wisserigen Farbe« (schwarz) usw.
Der Unterschied zur Schullogik liegt nur darin, dafd die Entspre-
chungslogik alle in einer Rubrik versammelten Artbegriffe als dem
gemeinschaftlichen Genus unmittelbar unterstehend auffafit, statt
sie hierarchisch zu ordnen. Der Dualismus der schullogischen und
entsprechungslogischen Begriffsklassifikation lduft insofern auf die
Differenz von Begriffshierarchisierung und Begriffsrubrizierung
hinaus, und diese Differenz betrifft nicht die schlechthinnige Unter-
scheidung von Gattungs- und Artbegriffen, von Ober- und Unterbe-
griffen, sondern nur die unterschiedliche Deutung ihrer Uber- und
Unterordnung.

3. Die Begriffsreihe und Begriffsgruppe in der Entsprechungslogik

Begriffe, die in der Schullogik einander {iber- und untergeordnet wer-
den und solchermafien Begriffslinien (lineae praedicamentales) bil-
den, die sich zu Begriffsbiumen (Begriffspyramiden) und zu trich-
terformigen Begriffssystemen vereinigen, stellen wohlgeordnete
Reihen dar, und zwar im Sinne eines wissenschaftlichen Reihen-
begriffes, dem zufolge jedes Glied einer Reihe in der Abfolge aller
Glieder eine prizise definierbare Stelle einnimmt und von zwei Rei-
hengliedern immer das Vorangehende und das Nachfolgende ange-
geben werden kann. Diese Bedingung ist in der Schullogik dann
erfilllt, wenn man von jedem Begriffe eines Begriffsbaumes den
néchsthoheren Gattungsbegriff und die néchstniederen Artbegriffe
bzw. wenn man von jedem Begriffe eines trichterformigen Gefiiges
die nichsthoheren Gattungsbegriffe und den néchstniederen Art-
begriff bezeichnen kann. Begriffe, die im schullogischen Begriffs-
system einander koordiniert werden, bilden hingegen Gruppen, fir
die es (wenn man einen korrekten Gruppenbegriff zugrunde legt)
kennzeichnend ist, dafS ihre Elemente untereinander ungeordnet
sind. Man spricht zwar von einer Koordination, Beiordnung oder
Nebenordnung gleichrangiger Begriffe, aber die schullogische Be-
griffskoordinierung fithrt nur zur Schaffung aggregativer Gruppen,
deren Elemente ihre Plitze beliebig vertauschen kénnen. Jede Rei-
henfolge, die in eine koordinative Begriffsgruppe hineingetragen
wird, ist eine logisch willkiirliche. Zuziiglich zur Regel der numeri-

Analogiedenken A 335

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Patrick Frei

schen Differenz aufeinandertreffender Gattungs- und Artbegriffe
folgt die schullogische Begriffslehre sonach der Regel, bei der Uber-
und Unterordnung von Begriffen immer reihenbildend, bei der Be-
griffskoordination hingegen gruppenbildend zu verfahren.

Die Entsprechungslogik steht auch in dieser Hinsicht in einem
Diametralgegensatz zur Schullogik. Denn in der Korrespondenztafel
bilden die Begriffe, die in einer Rubrik untereinandergeschrieben
werden, keine wohlgeordnete Reihen, sondern ungeordnete Grup-
pen, und die koordinierten Begriffe einer korrespondenztabellari-
schen Zeile bilden keine Gruppen, sondern wohlgeordnete Reihen.
Die Begriffsreihenbildung fallt in der Schullogik mit der Uber- und
Unterordnung von Begriffen, in der Entsprechungslogik aber mit der
Begriffsbeiordnung zusammen, wihrend die Begriffsgruppenbildung
in der Schullogik mit der Koordination, in der Entsprechungslogik
hingegen mit der Subordination von Begriffen zusammenfillt. Ori-
entiert man sich am Dualismus von Begriffshierarchisierung und Be-
griffsrubrizierung, so kann man die Differenz auf folgende Formel
verkiirzen: Die Schullogik reiht Begritfe aneinander, wo die Entspre-
chungslogik dieselben gruppiert, und umgekehrt.

Diese Unterschiede werden in der Regel tibersehen. So ist es
tiblich, den Begriffen einer korrespondenztabellarischen Rubrik eine
reihenférmige Ordnung zu unterstellen und sie in terminologisch
unzutreffender und irrefiihrender Weise als Glieder »sympatheti-
scher Begriffsreihen«, entsprechungslogischer »Begriffskettenc,
»Sympathiereihen« bzw. »Analogiereihen« zu bezeichnen.” Diese
Fehlbenennungen diirften dadurch begiinstigt worden sein, dafs die
Begriffsrubrizierungen héufig eine Stufung aufweisen, und zwar vor
allem in den Korrespondenztafeln der Geheimwissenschaften. Die
erwihnte Vierertafel im Picatrix z.B. markiert die spezifischen Be-
griffe, die den vier Gattungsbegriffen untergeordnet sind, als Be-
zeichnungen fiir die zusammengesetzten Wesen ersten bis sechsten
Grades, so daf8 die untereinander stehenden Begriffe — statt sich zu
gruppieren — den Anschein machen, im Sinne einer reihenférmigen
Stufung aufeinander zu folgen. So gewinnt man den Eindruck, die
spezifischen Begriffe, die dem Gattungsbegriff der Warme unterste-
hen und zusammen dessen Rubrik ausmachen, wiirden, weil sie der
Reihe nach die zusammengesetzen Wesen der Warme ersten®, zwei-

¥ Vgl. Papus: Die Grundlagen der okkulten Wissenschaft, a.a.O., S. 116; »Picatrixe,
a.a.0, S. XXVII-XXIX; H. De Witt: Analogik, a.a.O., Bd. 1, S. 45-46.

336 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

X% NN H

ten™*, dritten®**, vierten****, fiinften und sechsten
Grades zum Ausdruck bringen, eine stufenformige Begriffsreihe bil-
den:

(1) Wirme,

(1)* das Warme,

(1)** das Warm-Trockene,
(1)*** Feuer,

(1)**** Sommer,

(1)***** gelbe Galle,
(1)****** Farbstoff.

Doch bei niherem Zusehen wird man feststellen, dafd die stu-
fenformige Reihenfolge der Begriffsrubrik keineswegs zum fomalen
Bestand einer Begriffstabelle gehort, sondern dafs sie die logische
Form einer solchen, von aufSen kommend, tiberlagert und sie im Sin-
ne einer bestimmten Metaphysik bzw. Kosmologie spezifiziert. Die
Begriffsrubrizierung vollbringt auch im Falle eines hinzukommen-
den Stufenmodells nichts weiter als eine aggregative Gruppierung,
eine Sammlung spezifischer Begriffe. Der Umstand, dafs sich diesel-
ben auf Gegenstandlichkeiten verschiedener Seinsstufen beziehen,
ist logisch sekundar. Wichtig und kennzeichnend fiir die gemein-
schaftliche, universelle Logik verschiedener Entsprechungsmetaphy-
siken kann nur sein, dafs alle spezifischen Glieder einer korrespon-
denztabellarischen Rubrik bzw. Gruppe dem gemeinschaftlichen
Gattungsbegriffe unmittelbar unterstehen und sich hinsichtlich ihrer
Unterordnung unter ihn nicht voneinander unterscheiden. So ist in
der Korrespondenztafel des Picatrix der Begriff des Feuers logisch-
formal nicht ndher am Gattungsbegriff der Warme als der Begriff
des Sommers, obwohl das Teuer ein zusammengesetztes Wesen drit-
ten Grades und der Sommer nur ein solches vierten Grades darstellt.
Verallgemeinernd kann man sagen: Der ontologische Vorrang in der
Entsprechungsmetaphysik fithrt nicht zwangsldufig einen formalen
Vorrang in der Entsprechungslogik herbei.

Dafs die Begriffe einer korrespondenztabellarischen Rubrik
keine Begriffsreihe, sondern nur eine Gruppe bilden, kann ohne wei-
teres anhand der Begriffsverzeichnisse der chinesischen Entspre-
chungslogik eingesehen werden, die keinem metaphysischen Stufen-
modell Raum geben, sondern sich bei der Begriffsrubrizierung nach
Mafsgabe der Regel des klassifikatorischen Immediatismus auf das
taxonomische Minimum einer bloflen Aggregation beschranken.

Analogiedenken A 337

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Patrick Frei

Die Spezifika, die z.B. die Rubrik des Gattungsbegriffes >Holz< bil-
den, sind als Besonderungen der allgemeinen Wandlungsphase
»Holz< untereinander vollkommen ebenbiirtig. Die Aufzahlung aller
sholzartiger< Dinge, Eigenschaften, Begriffe usw. kann zwar strecken-
weise konventionellen reihenférmigen Priorititen folgen (zuerst die
Jahres-, dann die Tageszeiten, zuerst die spezifischen Bestimmungen
des Korperlichen, dann die des Seelischen, zuerst die Pflanzen, dann
die Tiere u.dgl.) und sich in bestimmten, nicht-tabellarischen Dar-
stellungen an metaphysische bzw. kosmologische Modelle anlehnen,
aber die logische Form einer solchen Aufzihlung kann doch nur im-
mer die einer aggregativen Kollektion sein. Die sholzartige« Him-
melsrichtung oder die >holzartige« Farbe Griin stehen dem gemein-
schaftlichen Gattungsbegriff >Holz« in keinem hierarchischen Sinne
néher als die >holzartige< zoologische Klasse der schuppigen Tiere,
auch wenn sie in den landldufigen Begriffsverzeichnissen tber ihr
rangieren und als allgemeiner eingestuft zu werden pflegen:

(1) Holg,

(1) Osten,

(1) griin,

(1) schuppige Tiere.

Wenn auf der einen Seite die Rubrizierung von Begriffen im Unter-
schied zur schullogischen Begriffshierarchisierung keine (hierarchi-
schen) Reihen, sondern nur Gruppen schafft, dann bilden auf der
anderen Seite die einander koordinierten Begriffe einer Korrespon-
denztafel im Gegensatz zur Schullogik keine Gruppen, sondern viel-
mehr wohlgeordnete Reihen. Die Gattungsbegriffe der Oberzeile
konstituieren dabei die Ur-Reihe, die sich in den Begriffsreihen sdmt-
licher spezifischer Unterzeilen in spezifischer Form wiederholt und
solchermafien die Korrespondenztafel von oben bis unten einheitlich
durchstrukturiert. Dafi die einander koordinierten Begriffe in der
Entsprechungslogik eine Reihenstruktur haben, statt sich zu grup-
pieren, erhellt aus den Funktionsbeziehungen, in denen die Gat-
tungsbegriffe der UrReihe zueinander stehen. Handle es sich um
die vier Elemente der griechischen Vorsokratik, um die sieben Plane-
ten bzw. die zwdlf zodiakalen Zeichen der Astrologie und Alchemie
oder um die fiinf Wandlungsphasen der Yin-Yang-Schule: immer
bilden die Gattungen wohlbestimmte funktionale Determinations-
bezichungen von regelmifig zyklischer, zirkuldrer Struktur, die in
allen untergeordneten Begriffsreihen in spezifischer Modifikation

338  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

wiederkehren. Die Ur-Reihe der fiinf Wandlungsphasen zeigt die fol-
genden Gesetzmiafigkeiten: einmal den sogenannten Zeugungs- bzw.
Fitterungszyklus, der die Gattungsbegriffe in die bereits oben zitier-
te Reihenfolge (1) Holz, (2) Feuer, (3) Erde, (4) Metall, (5) Wasser«
bringt; denn Holz erzeugt Feuer bzw. nahrt die Flammen; Feuer er-
zeugt Asche (Erde); die Erde bringt Mineralien, Metalle hervor; Me-
tall erzeugt Wasser, namlich wenn es sich verfliissigt bzw. nach
néchtlicher Exposition Tau anzieht; Wasser niahrt Pflanzen (Holz)
usw. im Kreise. Daneben gibt es den sogenanten Eroberungs- bzw.
Uberwindungszyklus, der die Wandlungsphasen folgendermaflen
ordnet: (1) Holz, (2) Metall, (3) Feuer, (4) Wasser, (5) Erde. Die Erde
saugt Fliissigkeiten auf, ddmmt Wasser und bestimmt tektonisch des-
sen Lauf; Wasser 16scht das Feuer; Feuer schmilzt Metall; Metall-
werkzeuge schneiden Holz; Holz bemichtigt sich der Erde, wenn die
Waurzeln der Pflanzen oder der hélzerne Pflug ins Erdreich dringen
usw. Ferner kennen die Chinesen den sogenannten Kontrollzyklus:
Holz tiberwindet die Erde, doch deren Erzeugnis, namlich Metall,
kontrolliert den Prozef3 und eilt der Erde zu Hilfe, indem es das Holz
schneidet; Metall schneidet Holz, doch das vom Holz gespiesene Feu-
er kontrolliert den Prozef$ und kommt dem Holz zu Hilfe, indem es
das Metall zum Schmelzen bringt; Feuer schmilzt Metall, aber dessen
Erzeugnis, namlich Wasser, hat die Kontrollfunktion inne und eilt
dem Metall zu Hilfe, indem es das Feuer 15scht; Wasser 1oscht Feuer,
doch das Erzeugnis des Feuers, ndmlich Asche bzw. Erde, kontrolliert
den Prozefl und hilft dem Feuer, indem es das Wasser ddmmt bzw.
aufsaugt; Erde dimmt Wasser, aber dessen Produkt, ndmlich Holz
(Pflanzen), kontrolliert den Prozefs und eilt dem Wasser zu Hilfe,
indem Wurzeln und hélzerne Gerite die Erde beherrschen. Aufler-
dem gibt es noch einen sogenannten Maskierungszyklus, einen kos-
mogonischen Zyklus, der die fiinf Wandlungsphasen in der Reihen-
folge ihrer kosmischen Genese ordnet — (1) Wasser, (2) Feuer, (3)
Holz, (4) Metall, (5) Erde — sowie eine moderne Reihenfolge, in der
die Wandlungsphasen im zeitgendssischen chinesischen Denken auf-
gezidhlt zu werden pflegen: (1) Metall, (2) Holz, (3) Wasser, (4) Feuer,
(5) Erde. Der Ur-Reihe der Gattungsbegriffe und — nach ihrem Vor-
bild — den Reihen der koordinierten Spezifika einer Korrespondenz-
tafel liegen demnach vielfaltige funktionale Ordnungsmuster zu-
grunde, wihrend die gleichrangigen Begriffe im System der
Schullogik nur ungeordnete Gruppen bilden.

Analogiedenken A 339

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Patrick Frei

4. Der begriffliche Teil und das begriffliche Ganze in der
Entsprechungslogik

Es ist ein Kennzeichen der schullogischen Begriffslehre, Begriffs-
inhalt und Begriffsumfang zu differenzieren und gleichermafien
einer umfangslogischen (extensionalen) und inhaltslogischen (inten-
sionalen) Deutung fihig zu sein. Die beiden Deutungen zeigen sich
als zueinander in einem spiegelbildlichen Verhaltnisse stehend, wenn
man bedenkt, auf welche Weise sie die strukturelle Relation von Teil
und Ganzem auf das System der Begriffe applizieren und darin zum
Tragen bringen: Werden Gattungsbegriffe als Ganzheiten und Art-
begriffe als Teile verstanden, so entfaltet sich eine Umfangslogik,
basierend auf der These, dafi die spezifischen Teilbegriffe vom gene-
rischen Begriffsganzen umfangen werden:

Ober- bzw. Gattungsbegriff
Unter- bzw. Artbegriff

ganzer Begriff
Teilbegritf

Die Umfangslogik kann sich weiter zur Klassenlogik wandeln und in
der Beziehung eines Gattungsbegriffes zu seinen spezifischen Begrif-
fen die Relation einer Klasse zu ihren Teilklassen zeigen; denn Klas-
sen umfangen Teilklassen. Wird das Verhéltnis von Teil und Ganzem
umgekehrt, so dafs die spezifischen Begriffe als Ganzheiten und die
Gattungsbegriffe als deren Teile erscheinen, dann wird die Begriffs-
lehre in inhaltslogischem Sinne ausgelegt. Der spezifische Begriff
enthilt dann die Gattungsbegriffe bzw. die Gattungsbegriffe sind als
inhaltliche Teilbestimmungen im spezifischen begritflichen Ganzen

enthalten:
Ober- bzw. Gattungsbegriff = Teilbegriff
Unter- bzw. Artbegriff = ganzer Begriff

Ein Beispiel: Der Gattungsbegriff sRind« stellt einmal das umfangs-
logische Ganze dar, das die spezifischen Begriffe der mannigfaltigen
Rinderrassen als seine Teile umfingt, eben wie die verschiedenen
Teilklassen von der sie komprehendieren allgemeineren Klasse um-
fangen werden. Der Oberbegriff sRind« verhalt sich zu seinem Unter-
begriffe >Hausrind« wie das umfingliche Ganze zu seinem umfing-
lichen Teil. Dieselbe Begriffsbezichung ist aber ebenso gut in
inhaltslogischer Umkehrung zu charakterisieren, namlich insofern
der Oberbegriff >Rind« in den Unterbegriff >Hausrind« eingeht und
so als eine inhaltliche Teilbestimmung, als ein sogenanntes Merkmal

340  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

(nota) eines spezifischen begrifflichen Ganzen begriffen werden
mufs. Der Unterbegriff stellt darum nichts weniger als das inhalts-
logische Ganze der ihm tibergeordneten partiellen Oberbegriffe dar,
die zusammen seinen Begriffsinhalt ausmachen.

Wird in der schullogischen Begriffshierarchie herniedergestie-
gen, vermehrt sich die begriffliche Komplexitat; denn als eine inhalt-
liche Grofse enthilt ein Begriff alle seine Oberbegriffe, und deren
Zahl ist um so grofier, je niedriger er rangiert. Doch seine Extension
wird beim Deszensus geringer, denn Begriffe bzw. Klassen umfangen
als extensionale Gebilde die Gesamtheit ihrer Unterbegriffe, deren
Zahl um so kleiner ist, je tiefer in der Begriffshierarchie herabgestie-
gen wird.* Der niedrigste Artbegriff (infima species) stellt in um-
fangslogischer Deutung einen Begriff von minimalem Umfange dar,
der keiner weiteren Dihairese (Begriffsteilung) mehr unterzogen
werden kann: Er ist unteilbar, ein extensionales Individuum. Die In-
haltslogik hingegen deutet den niedrigsten Artbegriff als eine Gréfie
maximaler Komplexitat, als das logische Concretum aller ihm {iber-
geordneten oberbegrifflichen Abstraktionen. So verhalten sich der
schullogische Begriffsinhalt und Begriffsumfang reziprok zuein-
ander, eben weil das strukturelle Verhaltnis von Teil und Ganzem
bei seiner Applikation auf die Schullogik zweierlei inverse Anwen-
dungsmoglichkeiten gestattet, namlich die, Ober- und Unterbegriff
(umfangslogisch) als Ganzes und Teil, oder die, sie (inhaltslogisch)
als Teil und Ganzes aufeinander zu beziehen.

Die inhalts- und umfangslogische Relation zwischen Ober- und
Unterbegriffen a3t sich zufolge eines in der modernen Relations-
logik gelaufigen Differenzierungskataloges folgendermaflen bestim-
men: Sie ist zundchst einmal eine strukturell irreflexive. Sicherlich
existieren Begriffe, die sich auf sich selber beziehen, sich auf sich
selber applizieren lassen (z.B. >dreisilbig<), aber der Aufbau der
schullogischen Begriffshierarchie wird von der selbstreferentiellen
Pridikation nicht betroffen. Begriffe grofleren Umfanges umfangen
nur immer Begriffe geringeren Umfange, Klassen umfangen Teil-
klassen. Begriffe reicheren Inhaltes enthalten nur immer Begriffe
drmeren Gehaltes, Begriffe enthalten intensionale Teilbegriffe. Des
weiteren ist die Relation zwischen Ober- und Unterbegriffen asym-

% Man mufl bedenken, daf die Schullogik hierbei nur den slogischen< Umfang von
Begriffen und noch keineswegs den von der modernen Semantik ins Zentrum geriickten
»gegenstiindlichen¢, »auBerlogischen« Begriffsumfang beriicksichtigt.

Analogiedenken A 341

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Patrick Frei

metrisch (unumkehrbar). Wenn ein Begriff A einen Begriff B um-
fangt, dann kann der Begriff B nicht den Begriff A umfangen. Wenn
ein Begriff A einen Begriff B enthilt, kann der Begriff B nicht den
Begriff A enthalten. Schliefilich zeichnen sich die schullogischen
Uber- und Unterordnungsbezichungen durch die relationslogische
Eigenschaft der Transitivitit aus. Wenn ein Begriff A als einen seiner
intensionalen Teilbegriffe einen Begriff B und der Begriff B einen
dritten Begriff C enthilt, dann enthdlt der Begriff A unter seinen
inhaltlichen Teilbestimmungen auch den Begriff C. Oder in um-
fangslogischer Diktion: Wenn ein Begriff A einen Begriff B und der
Begriff B einen Begritf C umfingt, dann umfingt der Begriff A auch
den Begriff C. Auf diesem Grundsatz basiert die aristotelische Syllo-
gistik. Denn ein Syllogismus sagt (in umfangslogischer Diktion) in
allen seinen moglichen Figuren und Modi nichts weiter als folgendes:
Wenn der extensional kleinste von drei zueinander in einem Sub-
ordinationsverhaltnis stehenden Begriffen vom extensional mitt-
leren Begriffe und der mittlere Begriff vom extensional gréfiten Be-
griffe umfangen wird, dann wird auch der Begriff mit dem kleinsten
Umfange vom Begriff mit dem grofiten Umfange umfangen.

Ohne die Einzelheiten der Umfangs- und Inhaltslogik weiter-
zuverfolgen, diirfte mit der Skizze ihrer Grundbestimmungen deut-
lich geworden sein, dafs die schullogische Begriffslehre sich vor allem
in ithrer intensionalen und extensionalen Deutung entfaltet und hier-
bei die strukturelle Differenz von Teil und Ganzem voraussetzt. Den
diametralen Gegensatz hierzu bildet die Indifferenz von Teil und
Ganzem bzw. deren nur mangelhaft und nur ungefihr bestimmte
Differenz, wie sie in der Entsprechungslogik anzutreffen ist. Die
Oberbegriffe einer Korrespondenztabelle als begriffliche Ganzheiten
zu begreifen und die in Rubriken gesammelten Unterbegriffe als de-
ren Teilbegriffe aufzufassen soll einem als ein moglicher Deutungs-
versuch unbenommen sein, aber man wird dann doch einrdumen
miissen, dafs sich die so verstandenen >ganzen< Oberbegriffe und par-
tiellen Unterbegriffe schwerlich in umfangslogischem Sinne als ex-
tensionale Grofien von unterschiedlichem Umfange bzw. als Klassen
und Teilklassen zueinander verhalten. Vielmehr ist es so, dafi sich die
obergrifflichen Ganzheiten in ihren partiellen Spezifikationen aus-
prigen, sich in ihnen vergegenwirtigen bzw. dafy die Spezifika das
ihnen gemeinschaftliche gattungsmifiige Ganze in Teilaspekten re-
prasentieren. Diese Umschreibungen sollen alle darauf hindeuten,
daf3 die Ober- und Unterbegriffe einander im Rahmen einer Korre-

342 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

spondenztafel naher stehen als im schullogischen Begriffssystem.
Das riihrt daher, dafs die Entsprechungslogik von ihrer Herkunft her
der Denkform des Totemismus verwandt ist, dessen Klassifizierun-
gen und Differenzierungen die archaische, mythische Urform der
entsprechungslogischen Begriffslehre darstellen und dabei der Regel
pars pro toto folgen, der zufolge das Ganze und seine Teile weit-
gehend zusammenfallen (»konkreszieren« im Sinne Cassirers).”
Von diesem totemistischen Denken haben die Geheimwissenschaften
und die Yin-Yang-Schule sich viel bewahrt und zum Teil noch in die
Moderne hinein am Leben erhalten. Sie differenzieren die Begriffe
nicht als ganze und als Teilbegriffe und entwickeln aus diesem Grun-
de auch keine Umfangs- und Inhaltslogik, sondern bringen die Be-
griffe zueinander in Entsprechungsbeziehungen, in denen sie ein-
ander unmittelbar reprasentieren, auch iiber logische Distanzen
hinweg aufeinander verweisen und ohne hierarchische Differenzen
aufeinander anspielen und Beziige schaffen.

5. Die Entsprechungslogik als eine logische
Ordnungswissenschaft

Die einander entsprechenden Begriffe einer Korrespondenztafel mo-
gen sich iiber die schullogischen Differenzen und Distanzen un-
bekiimmert hinwegsetzen, doch sie sind weit entfernt, begriffliche
Ordnungsbeziehungen in Frage zu stellen und logische Distinktio-
nen in spielerischen Diffundierungen aufzulésen, wie wir solche Ten-
denzen von der Renaissance-Philosophie her kennen, die es in ihrem
kreativen Synkretismus unternahm, die tiberkommenen Lehren der
scholastischen Schullogik mit den Denkformen der antiken Geheim-
wissenschaften zu verschwistern. Vielmehr stellt die reine Entspre-
chungslogik begriffliche Ordnungsbeziige her, deren taxonomische
Leistungen denen der Schullogik in keiner Weise nachstehen. Die
Entsprechungslogik chinesischer Provenienz wurde denn auch schon
als eine »Logik der Ordnung« charakterisiert, weil sie ein System
schaffe, das in stirkerem Mafe als die abendldndische Schullogik dar-
auf ausgerichtet sei, Begriffe zu ordnen, sie in allumfassende Ord-

¥ Vgl. hierzu E. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde., 10. Aufl.
Darmstadt 1994, Bd. 2, S. 65, 82-83, 136-137.

Analogiedenken A 343

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

344

Patrick Frei

nungsbezichungen zu stellen.’® Ohne {iber die ordnungswissen-
schaftlichen' Leistungen der beiden Logiken zu streiten, sollen zu-
sammenfassend noch einmal die Ubereinstimmungen und Differen-
zen beider Systeme hervorgehoben werden:

(1) Sowohl die hierarchische Schullogik wie die korrespondenz-
tabellarische Entsprechungslogik kennen subordinierende und koor-
dinierende Begriffsbezichungen und differenzieren zwischen Ober-
und Unterbegriffen bzw. zwischen Gattungs- und Artbegriffen. Doch
wihrend die Entsprechungslogik die Gleichzahligkeit der aufein-
ander bezogenen Ober- und Unterbegriffe zur Regel erhebt, verlangt
die Schullogik deren Ungleichzahligkeit. Schullogische Begriffshier-
archisierungen gehen immer mit der numerischen Differenz des
Uber- und Untergeordneten einher, wihrend die entsprechungslogi-
schen Rubrizierungen die oberbegrifflich festgelegte Zahl der Be-
griffskolumnen im Vollzuge der unterbegrifflichen Spezifikation
nach Kriften zu bewahren trachtet.

(2) Sowohl die Schullogik wie die Entsprechungslogik unter-
scheiden zwischen wohlgeordneten Begriffsreihen und aggregativen
Begriffsgruppen. Doch auch hier stehen sie einander diametral ge-
geniiber. Denn die Bildung von Begriffsreihen fallt in der Schullogik
mit der Uber- und Unterordnung von Begriffen, in der Entspre-
chungslogik mit deren Koordinierung zusammen. Und die Begriffs-
gruppierungen fallen in der Schullogik mit der Koordination von Be-
griffen, in der Entsprechungslogik hingegen mit deren rubrikaler
Uber- und Unterordnung zusammen. Sowohl die Schullogik wie die
Entsprechungslogik ermdglichen die Definition eines Begriffes durch
seine Einordnung in die betreffende Begriffsreihe und Begriffsgrup-
pe. Doch wihrend das Definiendum in der schullogischen Ordnungs-
wissenschaft in eine Subordinationsreihe und in eine Koordinations-
gruppe eingefiigt wird, wird es in der Entsprechungslogik in eine
rubrikale Subordinationsgruppe und in eine reihenférmige Begriffs-
zeile eingeordnet.

6 Der Begriff >Logik der Ordnung« wurde von M. Granet: Das chinesische Denken,
a.a.0, S. 255, gepriigt mit der Absicht, die chinesische Logik gegen die abendléndische
Schullogik abzugrenzen.

Y Der Ausdruck >Ordnungswissenschaft« pflegt sich vor allem auf die klassifikatori-
schen Bemiithungen der realwissenschaftlichen Forschung des 17. und 18. Jahrhunderts
zu beziehen. Vgl. zur zoologischen und botanischen Ordnungswissenschaft I. Jahn,
R. Lother und K. Senglaub (Hrsg.): Geschichte der Biologie. Theorien, Methoden, Insti-
tutionen, Kurzbiographien, Jena 1982, S. 266-292.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftl. Entsprechungslogik

(3) Die Begriffe der Schullogik lassen sich als Teilbegriffe und
als >ganze« Begriffe aufeinander beziehen, wobei die zweierlei spie-
gelbildlichen Applikationsmdglichkeiten der Teil-Ganzen-Relation
auf das schullogische System zum einen eine Umfangslogik und
zum anderen eine Inhaltslogik generieren. Die Relationen, in denen
die Begriffe in der schullogischen Hierarchie zueinander stehen, sind
darum die folgenden: Begriffe umfangen die ihnen untergeordneten
Begriffe bzw. sie gehen in diese als inhaltliche Teilbegriffe ein. Und
sie enthalten die ihnen {ibergeordneten Begriffe bzw. werden von
ithnen umfangen. Dagegen korrespondieren die Begriffe der Entspre-
chungslogik einander nur, ohne die strukturelle Differenz von be-
grifflichem Teil und begrifflichem Ganzen auszuprigen, und darum
entfaltet sich die Entsprechungslogik noch nicht im Sinne einer Um-
fangs- und Inhaltslogik.

Analogiedenken A 345

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches analogisches Denken

Nicolas Fiizesi

Die Analogie ist ein erkenntnistheoretischer Relationsbegriff. Mit
ithr wird ein Verfahren bezeichnet, anhand dessen zwischen Eigen-
schaften oder Zustdnden von Gegenstinden oder Systemen auf die
Relation der Ahnlichkeit eines richtigen Verhiltnisses oder einer
Entsprechung geschlossen wird.! Eine Analogie bezeichnet also eine
Verhiltnisgleichheit oder Verhaltniseinheit, die sich der strukturel-
len oder funktionalen Ahnlichkeit von Eigenschaften oder Zustinden
verdankt.? Der epistemische Wert der Analogie besteht dabei in der
neuzeitlichen Philosophie im Anschluf an die spatantike Tradition®
darin, daf8 ihr aufgrund dieser strukturellen oder funktionalen Ent-
sprechung als Ahnlichkeitsrelation die Begriindung von Wahr-
scheinlichkeit zugesprochen wird, freilich auch nur diese.

Hier schliefit Nietzsche ebenso wie Kant und auch Hegel an,
aber im Verhaltnis zu diesen Autoren und damit im Verhéltnis zur
Tradition mit umgekehrten Vorzeichen. Denn wihrend die Analogie
sowohl bei Kant als auch bei Hegel im Sinne der spatantiken Tradi-
tion als Erkenninismittel disqualifiziert wird?, weil sie nur Wahr-
scheinlichkeit begriindet, wird sie von Nietzsche gerade aufgrund
dieses Umstandes zum Angelpunkt seines Denkens: Der Stellenwert
der Analogie geht tiber die rein epistemische Funktion hinaus, gerade
weil sie »nur« wahrscheinlichkeitsbegriindend ist. Nietzsches Den-
ken ist deshalb ein Denken, das analogisch ist und nicht blof$ Analo-
gien benutzt. Zur Erlduterung dieser These beziehe ich mich auf ei-

! Vgl. H.T. Sandkiihler: Analogie, in: ders. (Hrsg.): Europiische Enzyklopddie zu Phi-
losophie und Wissenschaften, Bd. 1, Hamburg 1990, bes. S. 101-108, S. 102.

2 Vgl. H.T. Sandkiihler: Analogie, a.a.O.

® Vgl. W. Kluxen: Analogie, in: J. Ritter (Hrsg.): Historisches Wérterbuch der Philoso-
phie, Bd. 1, Basel, Stuttgart 1971, S. 214-227, bes. S. 226.

* Vgl. I Kant: Kritik der Urteilskraft, B 449f. Anm., und G. W. T. Hegel: Phidnomeno-
logie des Geistes, hrsg. von. J. Hoffmeister, Hamburg 1952, S. 190.

346 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches analogisches Denken

nige Stellen aus dem Nachlaf§ und auf Nietzsches Frithschrift Ueber
Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne.

1. Der Ausgangspunkt

»Welche Macht zwingt zur Nachahmung? Die Aneignung eines fremden
Eindrucks durch Metaphern.

Reiz — Erinnerungsbild

Durch Metapher (Analogieschluf3) verbunden.

Resultat: es werden Ahnlichkeiten entdeckt und neu belebt.

An einem Erinnerungsbilde spielt sich der wiederholte

Reiz noch einmal ab [...]<®

Dieser Aphorismus gibt reprasentativen Aufschlufs tiber die fiir
Nietzsches Denken grundlegende Annahme, dafs alles, was ist, auf-
grund des Willens zur Macht ist.® Sie zeigt sich hier in bezug auf
seine Interpretation des Subjekt-Objekt-Verhaltnisses. Dieses wird
im Rahmen der Annahme eines Zwanges zur Einverleibung des
Fremden, wie es heifst, der »Aneignung eines fremden Eindrucks«
beschrieben.” Diese Aneignung geschieht Nietzsche zufolge durch
eine Wechselwirkung von Kréften. Das >Wie« dieser Wirkung ist me-
taphorisch. Das heifst, es kann nur im Rahmen metaphorischer Rede
Gegenstand der Betrachtung sein. Daf diese These reflexiv ist, d.h.
ihre eigene Rechtfertigung in sich birgt, wird sich zeigen. Durch sie
ist es Nietzsche jedenfalls moglich, das >Wie« der Wirkung von Krif-
ten als einen solchen Versuch der »Aneignung eines fremden Ein-
drucks« — also im Rahmen einer anthropomorphen Metapher — zu
interpretieren. Das genannte Verhaltnis von Reiz und Reaktion (»Er-
innerungsbild«) wird somit legitimerweise in diesem Sinne verstan-
den und wahlweise auch als Analogieschluf bezeichnet.

Versteht man unter einem Analogieschlufy wie traditioneller-

® L. Nietzsche: Kritische Gesamtausgabe [abgekiirzt: KGW], begriindet von G. Colli
und M. Montinari, III Abteilung, Bd. 4, S. 78 (Nachgelassene Fragmente, Sommer 1872
bis Anfang 1873).

¢ Dieser Aphorismus, wie auch die folgenden finden sich im Umkreis der Uberlegungen
iiber Philosophie bzw. Philosophen. Sie firmieren unter Titeln wie Der Philosoph. Be-
trachtungen iiber den Kampf von Kunst und Erkenntnis.

7 Obwohl Nietzsches Theorie vom Willen zur Macht in systematisch greifbarer Weise
erst im Spitwerk Niederschlag findet, ist sie doch von Anfang an in verschiedenen Ar-
tikulationsgraden Bestandteil seiner Uberlegungen.

Analogiedenken A 347

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicolas Flizesi

weise einen Schlufl per analogiam, d.h. einen Schluf$ von der Uber-
einstimmung zweier Objekte in mehreren wesentlichen Merkmalen
auf die Gleichheit oder Ahnlichkeit auch in anderen Merkmalen?, so
lafst sich dies auch auf Nietzsche anwenden. Nietzsches Rede von der
Funktion der Metapher als Analogieschlufs, ndmlich als Schlufl vom
Reiz auf das »Erinnerungsbild«, wird im Rahmen dieser Definition
insoweit verstindlich, als auch hier » Ahnlichkeiten entdeckt« und,
wie Nietzsche hinzufiigt, »neu belebt« werden. Das geschieht so,
daf3 »etwas als gleich« behandelt wird, »was man in einem Punkte
als dhnlich erkannt hat«®. Wie das genau vor sich geht, ist allerdings
vor dem Hintergrund des angefiihrten Aphorismus und der Defini-
tion des Analogieschlusses nicht hinreichend zu kldren. Denn Nietz-
sche spricht sich ja nicht tiber die Analogie als solche aus; er stellt
lediglich fest, daf ihr eine bestimmte Funktion im Rahmen seiner
Interpretation des Subjekt-Objekt-Verhiltnisses zukommt. Fiir diese
Zuriickhaltung lafst sich im Rekurs auf Nietzsches Frithschrift Ueber
Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne aber ein Grund an-
geben: die Analogie ist als solche nicht definierbar, weil sie nicht be-
grifflich fixierbar ist. Da es nichts aufser der Analogie gibt — denn
auch die Begriffe sind Analogien —, ist dieser Umstand verantwort-
lich fiir die Metaphorik der menschlichen Rede. Der Nachweis dieser
These erfolgt beim frithen Nietzsche sprachkritisch. Thre Konsequenz
ist beachtlich und bestimmt sein ganzes Denken. Ist namlich der
Nachweis erbracht, dafs es keine Begriffe im Sinne der philosophi-
schen Tradition gibt, dann ist das Denken notwendig analogisch. Dar-
aus folgt nicht nur die Analogizitit von Nietzsches Denken, sondern
des menschlichen Denkens schlechthin. Diese aus einer Sprachkritik
gewonnenene These steht im grofleren Rahmen einer Kritik an der
traditionellen Metaphysik, wie sie sich in der Frithschrift Ueber
Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne findet.

2. Nietzsches Analogie- und Begriffstheorie
Ausgangspunkt der Frithschrift ist die Frage, was Wahrheit ist —

Wahrheit im traditionellen Sinne der adaeguatio, also im »ausser-
moralischen Sinne« verstanden. Es geht um die Frage, welches das

® Vgl. R. Eisler: Warterbuch philosophischer Begriffe, Bd. 1, Berlin 1910, S. 40.
* KGWIII, Bd. 4, S. 86, Nr. 249.

348  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches analogisches Denken

Kriterium dafiir ist, von einer Subjekt-Objekt-Relation — in Wahr-
heit und Liige heifst es von »Relationen der Dinge zu den Men-
schen« — zu sprechen, die >wahr«ist, die also, wie Nietzsche kantisch
formuliert, das »Ding an sich« zu fassen bekommt. Daf§ dies unmdog-
lich ist, zeigt Nietzsche durch zwei Uberlegungen, einerseits dadurch,
dafs er Wahrheit als {iber die »Conventionen der Sprache«! fest-
gelegt begreift, andererseits dadurch, dafd er die Begriffsbildung als
sprachlichen Vorgang begreift, in dessen Rahmen vom Individuellen
abgesehen und auf ein Allgemeines hin abstrahiert wird, das als sol-
ches — im Gegensatz zum »Individuellen und Wirklichen«* — nicht
existiert. So heifst es entsprechend, dafS »jeder Begriff [...] durch
Gleichsetzen des Nicht-Gleichen«®, welches das Individuelle ja ist,
entstehe.

In Wahrheit und Liige wird die Diagnose dieses Vorgangs gelie-
fert zum Zweck einer radikalen Metaphysikkritik. Die Unerreichbar-
keit des Dings an sich (bzw. eher: der Dinge an sich qua Individuali-
taten) erkldrt Nietzsche dabei durch die Natur der Sprache. Sie stellt,
global gesprochen, eine Reaktion auf einen Reiz, hier: einen »Ner-
venreiz«' dar, der sich in Form eines Bildes manifestiert. Nietzsche
nennt diese Ubertragung eines Nervenreizes in ein Bild die »erste
Metapher«®. Das Wort als manifestierte sprachliche Grundeinheit
wiederum ist die Nachformung eines derartigen Bildes in einen Laut.
Nietzsche nennt diesen Vorgang die »zweite Metapher«'.”” Worte

v KGWIIL, Bd. 2, S. 373.

1 Aa.0,S. 372

2 Aa.0,S. 374.

B AaO.

* Aa.O,S. 372.

¥ Aa.0,S. 373

¥ AaO.

Y Zu den Details dieser sich aus einem zeitgendssischen Bezug Nietzsches speisenden
Begriffs- und Sprachtheorie vgl. M. Stingelin: >Unsere ganze Philosophie ist Berichti-
gung des Sprachgebrauchs.< Friedrich Nietzsches Lichtenberg-Rezeption im Span-
nungsfeld zwischen Sprachkritik (Rhetorik) und historischer Kritik (Genealogie),
Miinchen 1996, bes. S. 104-116; auf Stingelins bereits in den Nietzsche-Studien, Bd. 17
(1987), zusammen mit A. Meijers publizierte sKonkordanz zu den wortlichen Abschrif-
ten und Ubernahmen von Beispielen und Zitaten aus Gustav Gerber: Die Sprache als
Kunst (Bromberg 1871) in Nietzsches Rhetorik-Vorlesung und in Ueber Wahrheit und
Liige im aussermoralischen Sinne<nimmt Th. Béning: Metaphysik, Kunst und Sprache
beim friihen Nietzsche, Berlin, New York 1988, S. 101-117, Bezug. Boning stellt zu
Recht heraus, daR »die Grenze einer Abhingigkeiten nachspiirenden positivistischen
Fragestellung« (S. 102) dort liegt, wo die Grundposition Nietzsches zur Debatte steht;

Analogiedenken A 349

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicolas Flizesi

sind Nietzsche zufolge sofort Begriffe dadurch, dafs das Wort »eben
nicht fiir das einmalige ganz und gar individualisirte Urerlebniss,
dem es sein Entstehen verdankt, [...] sondern zugleich fiir zahllose,
mehr oder weniger dhnliche [...] passen muss«®®.

Da sich nun im »Menschen der Wahrheit, im Forscher, im Phi-
losophen«® diese Tatigkeit des Gleichsetzens des Nicht-Gleichen
fortsetzt, und zwar »durch Metapher«®, also per analogiam, gilt es
diesen Umstand im Verhdltnis zur metaphysischen Tradition zu re-
flektieren. Nietzsche tut dies, indem er seine eigene Hypothese ins
Feld fiihrt, namlich die vom Willen zur Macht.?* Sie driickt sich hier
so aus, dafl der Vorgang des Gleichsetzens des Nicht-Gleichen im
»Streben nach einheitlichem Beherrschen«®? gesehen wird. Diese
Diagnose ist kritisch-genealogisch in bezug auf die metaphysische
Tradition. Denn das Denken des traditionellen Philosophen hat ein
anderes Selbstverstandnis, als es die kritische Diagnose Nietzsches
zu Tage fordert. Der Philosoph meint nicht in Metaphern, sondern
in Begriffen zu sprechen, die eine Gegenstandswelt ontologisch oder
zumindest transzendental als kategorial nach Gesetzen etablierte Er-
scheinungswelt erfassen. Nietzsche setzt dem seine Hypothese ent-

gegen:

»Fithren wir die ganze intellektuelle Welt zuriick bis zum Reiz und zur Emp-
findung, so erklirt diese diirftigste Perception am wenigsten.

Der Satz: es giebt keine Erkenntnifs ohne ein Erkennendes oder kein
Subjekt chne Objekt und kein Objekt chne Subjekt, ist ganz wahr, aber die
dufSerste Trivialitit.

Wir kénnen vom Ding an sich nichts aussagen, weil wir den Standpunkt
des Erkennenden d.h. des Messenden uns unter den Fiiflen weggezogen ha-
ben. Eine Qualitit existiert fiir uns d.h. gemessen an uns. Ziehen wir das
Maafs weg, was ist dann noch Qualitit!

Was die Dinge sind, ist aber nur zu beweisen durch ein daneben gestell-
tes messendes Subjekt. Thre Eigenschaften an sich gehen uns nichts an, aber
insofern sie auf uns wirken.

denn diese Grundposition ist die Voraussetzung fiir die Adaptation von Gerbers Thesen,
nicht deren Resultat!

B KGWIII, Bd. 2, S. 373 f.

¥ Vgl.a.a. 0, S. 373.

» KGWII], Bd. 4, S. 61, Nr. 174.

% Daf es sich beim Willen zur Macht um eine Hypothese, wenn auch die stirkste aller
moglichen handelt, geht in aller Deutlichkeit hervor aus KGW VI, Bd. 2, S. 50f.,, Nr. 36.
2 KGWII], Bd. 4, S. 61, Nr. 174.

350  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches analogisches Denken

Nun ist zu fragen: wie entstand ein solches messendes Wesen?
Die Pflanze ist auch ein messendes Wesen.«®

Aus diesem Aphorismus geht klar hervor, dafs Nietzsches Diagnose
auf der Folie seines eigenen Weltbildes operiert. Es geht ithm um das
Wirken (Reiz — Reaktion) und ganz konsequent um die Entstehung
von Subjektivitit als messendem Wesen. Sie soll anhand von Wir-
kungen erklédrt werden, aber nicht mechanistisch nach dem Kausali-
tatsprinzip, sondern nach der Konzeption des Willens zur Macht.
Nietzsche pladiert fiir eine Wirklichkeitskonzeption, in der die Welt
als Wirkzusammenhang von Kriften interpretiert wird, die mitein-
ander im Kampf liegen. Der Wille zur Macht findet so in seiner ein-
zig moglichen, ndmlich anthropomorphen Auslegung seinen legiti-
mierbaren Ausdruck.?* Denn nur die anthropomorphe Interpretation
des Subjekt-Objekt-Verhiltnisses zeigt sich der Tatsache — als dem
factum, dem Gemachten — gegentiber nicht blind, daff die Welt das
ist, was wir aus ihr machen. Im Frithwerk denkt Nietzsche diesen
konstruktivistischen Ansatz noch auf dem Hintergrund der Dichoto-
mie von verniinftigem und intuitivem Menschen?, wobei letzterem
der Vorrang gebiihrt, da er sich der Interpretiertheit der Welt bewufSt
ist bzw. das Konstruktive unserer Weltsicht lebt. Von daher erklaren
sich dann auch die von Nietzsche emphatisch geduferten Sitze wie
»im Schaffen liegt unser Heilt«* oder »Sie [die Kunst] mufs alles neu
schaffen und ganz allein das Leben neu gebdren!«¥. Die Interpreta-
tionstheorie, die ihr Fundament in der These vom Willen zur Macht
hat, ist noch nicht in der Weise des Spéatwerkes greifbar, wo diese
selbst im Verhiltnis zum Mechanismus Gegenstand des Nachden-
kens wird® und auch vor dem tradierten metaphysischen Konzept
des >Ich< keinen Halt mehr macht®. Eine Konsequenz, die sich unab-
héngig vom Ausarbeitungsgrad der Hypothese vom Willen zur
Macht aber ergibt, ist die Analogizitit von Nietzsches Denken. Denn

® A.a.0,S.56, Nr. 156.

* Vgl. KGW 111, Bd. 2, S. 380, wo Nietzsche die empirische Welt mit der »anthropo-
morphischen« Welt gleichsetzt.

» Vgl.a.a.0, S. 383.

% KGWIII, Bd. 4, S. 47, Nr. 125.

7 A.a.0, S.16f, Nt 36. Da der intuitive Mensch mit dem Kiinstler gleichgesetzt wird
vgl. auch a.a.0., S. 24, Nr. 52 und S. 42, Nr. 105 zum Stellenwert der Kunst im Verhlt-
nis zu Wissenschaft und Philosophie.

% Vgl. bes. KGW VI, Bd. 2, S. 33, Nr. 22 und S. 50f., Nr. 36.

? Vgl. KGW VII, Bd. 3, S. 248, Nr. 35.

Analogiedenken A 351

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicolas Flizesi

die logische Gegenstandsidentitdt, die dem traditionellen Empiris-
mus seine feste Gestalt gibt, wird von frith an zugunsten eines ana-
logen, metaphorischen, von Nietzsche als kiinstlerisch begriffenen
Denkens verworfen, das zundchst im Frithwerk das Spielerische der
Konstruktivitit seines Vorgehens lebt und spéter darum weifs.

Wenn nun das Gleichsetzen des in Wahrheit Nicht-Gleichen im
Begriff geschieht, was bedeutet das dann fiir die Analogie, die ja zwi-
schen Begriffen spielt? Es bedeutet, dafi die Analogie sich im Gegen-
satz zum Begriff gerade tiber die Differenz zwischen der begrifflichen
Operation des Identifizierens von Ungleichem und ihrem Ins-Ver-
héltnis-Setzen von an sich Verschiedenem im Klaren ist. Thre Struk-
tur spiegelt dieses Verhaltnis, indem in ihr keine Identifikation chne
Voraussetzung der Unterschiedenheit stattfindet. Die Analogie ex-
pliziert dadurch die Nicht-Gleichheit des Wirkzusammenhangs als
Ganzen als die ihr strukturell eigene Differenz, indem sie diese als
offenen Spielraum der Bedeutungsiibertragungen kenntlich macht.
Sie ist selbstbeziiglich, weil sie nichts anderes von sich behauptet,
als Bedeutungen zu iibertragen, und damit zu erkennen gibt, dafs sie
nie von den Dingen an ihnen selber wird sprechen kénnen, sondern
diese nur in verschiedenen Bedeutungen zur Verfiigung hat, die sie
dartiber hinaus auch noch von Tall zu Fall herstellt. Sie ist in diesem
Sinne zugleich Interpretation von etwas und Selbstinterpretation.
Und weil sie keine Anstalten dazu macht, »das Gleiche mit dem
Nicht-Gleichen zu identifizierenc, ist sie nichts als das. Nietzsche
ist in dieser Hinsicht als radikalisierter Kant zu lesen. — Damit ist
die epistemische Funktion der Analogie umrissen. Ebenso ist der me-
taphysische Hintergrund, vor dem sie diese Funktion entfaltet, be-
zeichnet. Wie aber ist die Aussage genau zu verstehen, dafs alles In-
terpretation ist?

Das ontologische Korrelat dieser Aussage in Ueber Wahrheit
und Liige ist die Annahme von Nicht-Gleichem bzw. von Differenz.
Diese ergibt sich aus Nietzsches Konzept einer dynamisch aufzufas-
senden Wirklichkeit. Denn ist Wirklichkeit >Wirkens, also Gesche-
hen, so ist sie zwar ein einheitlicher Zusammenhang, aber ein in sich
differenzierter, der es eben nicht mehr zulafit, in einer strikten Weise

% Dieser Begriff wurde von G. Deleuze: Nietzsche und die Philosophie (Titel der Ori-
ginalausgabe: Nietzsche et la philosophie, Paris 1962), aus dem Franzdsischen iibersetzt
von B. Schwibs, Frankfurta. M. 1985, in die Nietzsche-Interpretation eingefiihrt. Nietz-
sche selbst vermeidet eine solche abstrakte Begrifflichkeit.

352 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches analogisches Denken

von logisch-begriftlich definierter Gegenstandsidentitit zu sprechen.
Zwar laf3t sich die Wirklichkeit kategorial als Vielheit, Verschieden-
heit und Relationalitét beschreiben, doch ist diese Beschreibung nur
eine unter anderen moglichen und in Nietzsches Augen aufgrund
ihrer Abstraktheit eine solche, die sich um die Wahrheit ihrer eige-
nen Aussage bringt, weil sie ithren Ausgang von der jeweiligen Welt
des Beobachters verschleiert. Was in Wahrheit besteht, ist gerade
diese unendliche Perspektivitdt der Beobachter, die sich zugleich als
indeterminierte Vagheit und Mehrdeutigkeit beschreiben lafit. Inter-
pretation in diesem Horizont und im Sinne des analogischen Den-
kens besteht nun gerade darin, in den so verstandenen heterogenen
Bereichen, den unendlichen Perspektivititen also, Ahnlichkeiten auf-
grund von Differenz als Nicht-Gleichem zu entdecken.

Von aufien gesehen kann die Funktion der Analogie daher da-
hingehend bestimmt werden, dafs sie eine heterogene Vielfalt, deren
Einheit nicht mehr begrifflich fixiert werden kann, vergleichbar ma-
chen, d.h. in ein Verhdltnis setzen mufS. Die Analogie identifiziert
nicht, sondern laf3t das Verschiedene als Verschiedenes stehen, indem
sie es durch Bedeutungsiibertragung lediglich vergleicht. Was tradi-
tionell fir einzelne epistemische Relationen gilt und von daher sek-
toriell begrenzt als Funktion der Analogie gesehen wurde, wird bei
Nietzsche im Zuge seiner dynamisch-relationalen Interpretation der
Wirklichkeit zu einem Gesamtkonzept: heterogene Vielfalt wird auf-
grund eines polaren Kriaftemodells, das durch den Willen zur Macht
bestimmt ist, universal per analogiam als Verhaltnis von Kraftzen-
tren interpretiert.™

Dieses Analogieverstandnis besteht im Gegensatz zu einem rein
mathematischen nicht in einem Proportionalitits-, Ahnlichkeits-,
Beziehungsgleichheits- und Ubereinstimmungsverhiltnis, sondern
darin, iiberhaupt einen Vergleich aufgrund von Ubertragung anzu-
stellen. Die Analogie ist damit zwar auch im Sinne Kants »eine voll-

' An Sekundarliteratur vgl. V. Gerhardt: Vom Willen zur Macht. Anthropologie und
Metaphysik der Macht am exemplarischen Fall Friedrich Nietzsches, Berlin, New York
1996; G. Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, a.a.O., bes. Kap. 2; F. Decher: Wille
zum Leben — Wille zur Macht. Eine Untersuchung zu Schopenhauer und Nietzsche,
Wiirzburg, Amsterdam 1984; G.-G. Grau: Ideologie und Wille zur Macht. ZeitgemiRe
Betrachtungen fiiber Nietzsche, Berlin, New York 1984; W. Miiller-Lauter: Nietzsches
Lehre vom Willen zur Macht, in: Nietzsche-Studien, Bd. 3 (1974), S. 1-60; K. Gloy:
Nietzsches Theorie des Willens zur Macht als Kritik an der traditionellen Vernunftherr-
schaft, in: Philosophisches Jahrbuch, Bd. 104 (1997), S. 263-278.

Analogiedenken A 353

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

354

Nicolas Flizesi

kommene Ahnlichkeit zweier Verhiltnisse zwischen ganz unahnli-
chen Dingen«®, meint also eine Verhiltnisgleichheit zwischen zwei
Gegenstinden, mithin eine Ahnlichkeit, die sich nicht auf einzelne
Teile oder Eigenschaften dieser Gegenstinde, sondern auf das gegen-
seitige Verhdltnis zwischen Eigenschaften oder Teilen griindet. Doch
sie liegt im Grunde einer solchen Verhiltnisgleichheit voraus. Und
ebenso einer Verhiltnisidentitit, die es neben der Gegenstandsiden-
titdt auch noch gibt. Aristoteles, der zwischen quantitativer Analogie
(Proportionalitit in strenger Bedeutung) und qualitativer Analogie
(die zwischen geometrischen Figuren oder zwischen Organen ver-
schiedener Lebewesen stattfinden kann), unterscheidet, sagt, dafs
wir in einer Mehrheit von Begriffen enden, die, zwischen denen nicht
Identitét, sondern nur Analogie besteht.®® Nietzsche geht dazu tiber,
zu erklaren, warum das notwendig so ist. Wihrend man sich bei
Aristoteles mit der intuitiv plausiblen Tatsache konfrontiert sieht,
daf3 nicht nur innerhalb einer bestimmten Gattung, sondern auch
und gerade zwischen unterschiedlichen Gattungen ein Vergleich
stattfindet — das tertium comparationis ist dabei die Ahnlichkeit zwi-
schen den Entitdten (wie beispielsweise die zwischen den Federn
eines Vogels und den Schuppen eines TFisches)*, ergibt sich diese
Ahnlichkeit bei Nietzsche aufgrund dessen, daf sie in einem be-
stimmten Interpretationshorizont auftaucht, ndmlich dem des Her-
ren, also dem, der die Macht hat, tiber die Wahrheit einer Aussage zu
entscheiden. Denn nur in einem in dieser Weise bestimmten Inter-
pretationshorizont haben die Bestimmungen ihren fixen Ort. Durch-
schaut man aber die Perspektivitit ihrer jeweiligen Bestimmtheit,
dann mufs man die statische Auffassung einer Pluralitdt verschiede-
ner voneinander isolierter Objekte (oder moralischer Werte) durch
die Annahme eines durchgingigen Zusammenhangs im Sinne einer
agonal strukturierten Werdewelt ersetzen. Diese wird von Nietzsche
als eine sich hierarchisch nach Herren und Sklaven konstituierende
und sich im Rahmen dieser Extreme graduell immer wieder aufs
neue abstufende Totalitdt miteinander im Kampf verbundener — wie

% 1. Kant: Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, Hamburg 1976, §58.

% Vgl. Aristoteles: Metaphysik, Biicher 1-VI, Neubearbeitung und Ubersetzung von
H. Bonitz, Hamburg 1989, V 6, 1016 b-1017 a. Analogisch ist demzufolge das, »was sich
ebenso verhilt wie ein anderes zu einem anderen« (1016 b34{.). Die Analogie ist so das
begrifflich-pridikative Verfahren der Herstellung von Beziehungen zwischen nicht zu-

sammengehdrenden Sachverhalten.
* Vgl. hierzu H. J. Sandkiihler: Analogie, a.a.O., S. 102.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches analogisches Denken

es heute heift, »transversaler«® — Welten bzw. Systeme verstanden.
— Damit ist das Verhaltnis in seiner Moglichkeit, also das tertium
comparationis, auf der Seite der Analogie als Verhaltnisgleichheit
und Ahnlichkeit bezeichnet. Inhaltlich, sozusagen von der Welt her,
la83t sich formulieren: Wihrend Analogie in der traditionellen Rhe-
torik »Sinnsiichtigkeit« bzw. »Unerfiilltheit der semantischen Funk-
tionen eines Wortes chne Syntax«* bedeutet und diese Funktions-
fille der klassischen Analogie entspricht, bedeutet sie bei Nietzsche
Sinnsiichtigkeit und das heifst: Interpretationsbediirftigkeit der Welt.
Die Welt, analogisch gedeutet, kann nur in einer Fiille von Erldute-
rungen und Bedeutungen entfaltet werden. Sie ist nicht eindeutig
aussagbar. Auch hier geben sich die Kritik an der traditionellen Be-
griffstheorie der Philosophen und Nietzsches eigene Theorie der In-
terpretation die Hand.

Die Ubertragung, die in der Aussageform der Analogie stattfin-
det — und hier hat ein Vergleich mit Freuds Theorie der Verdringung
seinen Ort —, wird dabei anthropologisch bzw. psychologisch oder,
besser, genealogisch erklart. Ausgangspunkt ist der philosophierende
Mensch in seinem Verhaltnis zur Welt. Von daher erkléren sich auch
die Begriffe der Erinnerung und Nachahmung, die im Rahmen der
analogischen Rede Nietzsches immer wieder auftauchen, um episte-
mische Verhiltnisse zu erldutern und diese als unsachgeméfie An-
thropomorphismen zu decouvrieren. Die Spitze dabei ist die, den An-
thropomorphismus als Ausgangsbasis zu nehmen und in der Kritik
an scheinbar dezentrierten Positionen — man denke an Nietzsches
Kritik des Mechanismus! — als notwendig zu erweisen. Die Analogie,
das Metaphorische, baut die Briicke zwischen Innen- und Auflenwelt,
die als unterschiedene Sphéren im Zuge dieser Konzeption allerdings
obsolet werden; denn es gibt nichts aufler dem Metaphorischen. So
heifit es denn auch konsequent im Nachlaf: »Es giebt keine Form in
der Natur, denn es giebt kein Inneres und kein AufSeres. Alle Kunst
beruht auf dem Spiegel des Auges.«” Die genealogisch decouvrierte
Notigung, unser Innensein auf die Dinge der AufSenwelt zu tibertra-
gen, ist dabei das Metaphorische im engeren Sinne, das Anthropo-

% So der Terminus bei W. Welsch: Vernunft. Die zeitgenssische Vernunftkritik und
das Konzept der transversalen Vernunft, Frankfurt a. M. 1995.

% W. Schmidt-Biggemann: Was ist eine probable Argumentation? Beobachtungen iiber
Topik, in: K. Gloy (Hrsg.): Rationalititstypen, Freiburg, Miinchen 1999, S. 149-165,
S. 160.

¥ KGWIII, Bd. 4, S. 53, Nr. 144.

Analogiedenken A~ 355

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicolas Flizesi

zentrische, ein Gesetz unserer seelischen Organisation. Und die
menschliche Sprache ist von daher grundlegend in diesem engeren
Sinne metaphorisch. Daraus resultiert, daf alles, was wir haben, un-
sere Interpretation ist. Und daraus folgt wiederum, dafs die Ver
gleichskriterien und Ubertragungsmafstibe nicht abstrakt begriff-
lich verfiigbar sind. Deshalb mufl man in Nietzsches genealogisches
Denken, das sich als im Kern analogisches zeigt, konkret einsteigen,
um eine Antwort auf die Frage nach den Kriterien und dem MafSstab
zu bekommen. Man wird aber insofern enttiuscht werden, als Nietz-
sche — in einem in diesem Punkt beinahe hegelisch anmutenden
Sinn — keine transzendente Setzung mehr zulafit: Die Wirklichkeit
als Interpretation, so kénnte man analogisch formulieren, entspricht
der Identifikation von Logik und Realphilosophie bei Hegel, in der
der Begriff und die Wirklichkeit sich nur vom Begriff her erkldren
lassen. Nietzsches Texte sind in diesem Sinne ebenso selbstbeziiglich
wie diejenigen Hegels; sie sind selbst Interpretation und denken die-
sen Umstand mit.

Das laf3t sich einem Aphorismus aus dem Spatwerk Jenseits von
Gut und Bése entnehmen, in dem im Rahmen einer Reflexion auf die
Interpretationskiinste der Philologen und Physiker Nietzsches eigene
These vom Willen zur Macht als Hypothese, d.h. als Interpretation
eingefiihrt wird. Denn zum Schluff meint er:

»Gesetzt, dass auch dies nur Interpretation ist — und ihr werdet eifrig genug
sein, dies einzuwenden? — nun, um so besser.«*

3. SchluBbemerkung

Fassen wir zusammen, so ergibt sich folgendes Bild: Nietzsches Den-
ken ist analogisch, weil es die logisch-begriffliche Fixierung vermei-
den will. Denn diese ist Nietzsche zufolge ungeeignet, die Perspekti-
vitait und Relativitdt der ausschliefllich dynamisch aufzufassenden
Wirklichkeit zu erkennen. Diese Wirklichkeitsauffassung wird in
der genealogischen Betrachtung der menschlichen Realitdt gewon-
nen. Sie wird im Spatwerk unter dem Titel Wille zur Macht syste-
matisch entfaltet. Die Leitbegriffe, die in die bereits im TFrithwerk
beginnende Umsetzung dieser Grundannahme der Perspektivitit

® KGW VI, Bd. 2, S. 33, Nt. 22.

356  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches analogisches Denken

und Relativitit der Wirklichkeit eingehen, sind: Nachahmung, Uber-
tragung, Erinnerung. Im Frithwerk (Ueber Wahrheit und Liige im
aussermoralischen Sinne) wird klar herausgestellt, daf$ es sich im
menschlichen Wahrheitsstreben um eine Ubertragung von Selbst-
erleben in begriffliche Strukturen handelt, so daf§ wir, wenn wir diese
Ubertragung durchschauen wollen, das Verhiltnis von Ich und mora-
lischer sowie dinglicher Welt als ein analogisches denken miissen.
»Geschehencist nicht auf einen begrifflichen Nenner zu bringen. Un-
ter der kritischen genealogischen Perspektive wird Denken daher als
analoges Denken gewonnen und verstanden. Nietzsches Denken ist
deshalb notwendig analogisch. Das zeigt sich bereits darin, dafs
Nietzsche von der Analogie als solcher nicht spricht. Er bewertet sie
implizit, indem er sie benutzt. Und er urteilt ebenso {iber sie, d.h.
tiber ihren explikativen und das heifst wiederum ihren Welt-, sprich:
Geschehens-erschlieffenden Wert.

Man muf sich abschlieflend fragen, ob es Nietzsche mit seiner
genealogischen Methode und seiner Konzeption vom Willen zur
Macht gelungen ist, die Gegenseite der traditionellen Logik und klas-
sischen Vernunftkonzeption zu inkludieren. Gibt es ein externes
Kriterium, einen supertheoretischen Standpunkt, von dem aus
Nietzsches Position in ihrem Versuch ihre eigene Perspektivitat mit-
zudenken, als unzuldnglich ausgewiesen werden kann? Man kénnte
logisch argumentieren und fragen, ob die Analogie in Nietzsches
Sinn beispielsweise nicht widerspriichlich ist. Denn sie behauptet
zugleich eine rein immanente Gleichheit und Differenz. In der Ana-
logie wird einerseits vorausgesetzt, daf3 verschiedene Gegenstande
ausdriicklich unterschieden sind, und dann wird in einem gewissen
Gegensatz zu den Verschiedenheiten ein Zusammenhang auf der
Grundlage einer Verhaltnisgleichung zuwege gebracht. Dieser Qua-
si-Widerspruch [6st sich aber auf, weil die Unterschiedenheit eine
begriffliche und von daher keine wirkliche im terminologischen Sin-
ne Nietzsches ist, und andererseits, weil der in der Analogie etablierte
Zusammenhang allein in der Interpretiertheit allen Geschehens be-
steht. Insofern bringt die Analogie ihre eigene Realitét in einem ganz
praktischen Sinne hervor. Es verwundert daher nicht, wenn Nietz-
sche im Frithwerk das Erkennen durch das Schaffen substituieren will
und im Spatwerk die Einsicht in diese notwendige Konstruiertheit
der Welt qua Metapher einfordert.

In Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne kon-
trastiert er dabei noch deutlich Bild und Anschauung als »die andere

Analogiedenken A 357

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

358

Nicolas Flizesi

anschauliche Welt«* mit dem Begriff, den er als »pyramidale Ord-
nung nach Kasten und Graden«* und demzufolge als etwas versteht,
das »eine neue Welt von Gesetzen, Privilegien, Unterordnungen
(und) Granzbestimmungen«* errichtet. Diese begriffliche Struktu-
rierung der Welt steht nun nicht nur im Kontrast zu der anderen,
anschaulichen Welt, sondern auch in Konkurrenz zu ihr, und zwar
insofern, als vergessen werden kann, dafy dem Begriff etwas vorher-
geht, das keinen ontologischen Anspruch erheben kann, weil es sich
dabei um zwar originale Anschauungsmetaphern, aber eben doch nur
um Metaphern handelt, die nicht »als die Dinge selbst«* genommen
werden konnen. Wird der Ursprung des Begriffs in der Anschau-
ungsmetapher vergessen, besiegelt der Mensch seine Selbstverges-
senheit, er vergifst sich »als kiinstlerisch schaffendes Subjekt«®. Der
Ausgangspunkt dieser >asthetischen< Uberlegung in Ueber Wahrheit
und Liige ist, dafs Ich und Welt zwei »absolut verschiedene Spha-
ren«* ohne Kausalitit sind. Deshalb ist zwischen beiden »hdchstens
ein dsthetisches Verhalten«® und das heifit eine »andeutende Uber-
tragung, eine nachstammende Ubersetzung in eine ganz andere
Sprache«* moglich. Aus diesem Grunde geht Nietzsche nicht nur
davon aus, daf3 die Analogie in allem Denken tiber sogenannte innere
und duflere Gegenstande eine grofie heuristische Rolle spielt, son-
dern daf sie als Korrektur des rein formalen Denkens in Logik (Ge-
genstandsidentitdt) und Arithmetik (Verhaltnisidentitdt) aufgefafst
werden mufs. Diese Voraussetzung geht seiner Kritik der traditionel-
len Begriffs- und Vernunfttheorie unartikuliert voraus; sie resultiert
in ihrer Deutlichkeit zugleich aber auch aus ihr. Es ist von daher ein-
leuchtend, dafs die Probleme, die sich aus einer philosophischen
Uberpriifung von Nietzsches Grundannahmen — Perspektivitit, Plu-
ralitdt und Relativitdt der Wirklichkeit als Geschehen aufgrund von
einzelnen Willen zu Macht-Quanta — ergeben, auf sein Gegenkon-
zept, das analogische Denken in Aphorismen, iiberwilzt werden.
Nietzsche hat dazu explizit und abstrakt nichts zu sagen; denn — und

* A.a.0, S.375.
0 AaO.
4 AaO.
2 A.a.0,S. 377,
® AaO.
# A.a.0,S. 378.
® Aa.O.
% Aa.O.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches analogisches Denken

das ist die These dieses Beitrages — er denkt analogisch. Die Analogie
ist demnach keine bloSe Methode unter anderen mehr, sondern Aus-
druck eines Weltbildes, dessen dsthetisch zu verstehende Konsistenz
nur aufrecht erhalten werden kann, wenn das Denken sich selbst in
der Sprache als notwendig analogisches begreift. Daf3 es sich tatsdch-
lich bei Nietzsche so verhilt, kann aber nur anhand von exemplari-
schen Texten aufgewiesen und plausibilisiert werden. Denn die hier
im Sinne des frithen Nietzsche namhaft gemachte dsthetische Welt-
anschauung, in deren Horizont die Analogie sich als Interpretation
der Welt in der Sprache zeigt, hat Nietzsche in seinem gesamten phi-
losophisch-literarischen Schaffen umzusetzen versucht. Es gilt daher,
Nietzsche erneut zu lesen.

Analogiedenken A 359

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Curricula der Autoren

Albertini, Tamara: Studium der Philosophie, Romanistik, Semitistik
und Rechtsgeschichte an den Universititen Basel, Rom und Miinchen,
Promotion zum Dr. phil. 1991, seit 1999 Associate Professor fiir
Renaissance und Islamische Philosophie an der University of Hawai'i
at Manoa in Honolulu. Publikationen: (Hrsg.) Verum et Factum: Bei-
trige zur Geistesgeschichte und Philosophie der Renaissance (1993),
Marsilio Ficino: Die Vermittlung von Denken und Welt in einer Me-
taphysik der Einfachheit (1997), Introduction to Islamic Philosophy
from Andalusia to Central Asia (in Vorbereitung). Aufséitze iiber
metaphysische, erkenntnistheoretische und asthetische Fragestellun-
gen der Renaissancephilosophie.

Bachmann, Manuel: Studium der Philosophie, Vergleichenden Reli-
gionswissenschaft und Vorderorientalischen Archéologie an den Uni-
versititen Basel, Bern und Freiburg i. Br. Lizentiat 1993, Promotion
zum Dr. phil. 1997 an der Universitit Basel. Wissenschaftlicher As-
sistent und Lehrbeauftragter fiir Philosophie an der Universitiren
Hochschule Luzern bis 1999. Mitbegriinder des Instituts fiir Ge-
schichte und Hermeneutik der Geheimwissenschaften in Basel. 1999
Realisation einer internationalen Ausstellung tiber Alchemie. Publi-
kationen: Die strukturalistische Artefakt- und Kunstanalyse (1996),
Die Antinomie logischer Grundsditze (1998), zusammen mit T. Hof-
meier: Geheimnisse der Alchemie (1999). Forschungsschwerpunkte:
Philosophie der Logik, Naturmystik der Renaissance und des Barock,
Kategorientheorie.

Frei, Patrick: Studium der Philosophie, Geschichte und Judaistik an
der Universitit Basel und der Universitiren Hochschule Luzern, Pro-
motion zum Dr. phil. 1998, wissenschaftlicher Mitarbeiter am For-
schungsprojekt des Schweizerischen Nationalfonds tiber das Thema

360  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Curricula der Autoren

»Vernunft und das Andere der Vernunft« 1996—98, Dissertation iiber
»Grundfragen der Kategorienlehre«.

Fiizesi, Nicolas: Studium der Philosophie, Anglistik und Vergleichen-
den Religionswissenschaft an den Universitdten Basel und Miinchen,
Lizentiat 1993, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Forschungsprojekt
des Schweizerischen Nationalfonds tiber das Thema »Vernunft und
das Andere der Vernunft« 1996-98, Arbeit an einer Dissertation
tiber die Schluflehre in Hegels Philosophie.

Gloy, Karen: Studium der Philosophie, Germanistik, Physik und Psy-
chologie an den Universititen Hamburg und Heidelberg, Promotion
zum Dr. phil. 1974, Habilitation fiir Philosophie 1980 an der Univer-
sitdt Heidelberg, apl. Prof. an der Universitat Heidelberg, seit 1985 o.
Prof. fiir Philosophie und Geistesgeschichte an der Universitaren
Hochschule Luzern, Forschungsaufenthalt 1996 in Harvard, Mit-
begriinderin der internationalen Gesellschaft »System der Philoso-
phie«, Gastdozenturen in Basel, Ziirich, Fribourg, Beijing, Taichung,
Medellin. Publikationen: Kants Theorie der Naturwissenschaft
(1976); Einheit und Mannigfaltigkeit (1981); Studien zur Plato-
nischen Naturphilosophie (1986); Studien zur theoretischen Philoso-
phie Kants (1990); Das Verstindnis der Natur. Bd. 1: Geschichte des
wissenschaftlichen Denkens (1994), Bd. 2: Geschichte des ganzheitli-
chen Denkens (1996); Bewufitseinstheorien (1998); (Hrsg., zusam-
men mit W. Neuser und P. Reisinger) Systemtheorie (1998); (Hrsg.):
Rationalititstypen (1999). Torschungsschwerpunkte: Antike Phi-
losophie, Idealismus, Naturphilosophie, Bewufitseinstheorie, Ratio-
nalitétstheorie.

Schneider, Thomas: Studium der Agyptologie, Alttestamentlichen
Wissenschaft und Alten Geschichte an den Universititen Ziirich
und Basel. 1990 Lizentiat an der Universitit Basel. 1991/92 Aus-
landsjahr am College de France in Paris als Stipendiat des Schweize-
rischen Nationalfonds. Seit 1995 Assistent und Lehrbeauftragter fiir
Agyptologie an der Universitit Basel. 1996 Promotion zum Dr. phil,,
1999 Habilitation fiir Agyptologie an der Universitit Basel. Mitini-
tiator eines Grabungs- und Publikationsprojektes im Tal der Konige
(Oberigypten). Gastprofessur fiir Agyptologie an der Universitit
Wien im Sommersemester 1999. Publikationen: Asiatische Per-
sonennamen in dgyptischen Quellen des Neuen Reiches (1992); Le-

Analogiedenken A 361

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Curricula der Autoren

xikon der Pharaonen (1994); Auslinder in Agypten (1998). For-
schungsschwerpunkte: politische, Religions- und Geistesgeschichte
Altigyptens, Beziehungen Agyptens zu Vorderasien, dgyptisch-afro-
asiatische Sprachvergleichung, Geschichte der Agyptologie.

362 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,


https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Personenregister

Abarbanel, Jehuda 189-191, 193

Abel, Carl 268f.

Adam 127, 185

Adanson, Michel 215

Agathodaimon 96

Agrippa von Nettesheim, Heinrich Cor-
nelius 22, 101, 122, 141f.,, 157164,
166, 168-176, 178-183, 235, 2391,
312f£, 320, 3291

Alciatus 244

Allers, Rudolf 1841, 207

Altdorfer, Albrecht 216

Ameni 54

Amun Kamutef 64

Anat 50

Anaxagoras 232

Anaximander 184

Andrews, C.72

Apollo 156

Apophis 44, 48, 56, 64

Apuleius 131

Archytas von Tarent 260

Arcimboldo, Giuseppe 216-231, 250-255,
2571, 2641, 312,321

Aristoteles 101, 105, 131, 155, 223, 260,
2981, 302, 324, 327, 354

Assmann, Jan 38, 55

Atum 45, 63

Atum-Re 41

Baader, Franz von 89, 131
Bade, Josse 196

Barthes, Roland 251
Bastet 56, 62, 64
Basti-Tjaj 63

Belon, Pierre 248
Bergson, Henri 311
Bianchi, M. L. 194

Blau, Ulrich 317

Analogiedenken

Boethius, Severinus 131, 180
Béhme, Gernot 1331.
Bshme, Hartmut 1331
Béhme, Jacob 127, 1291.
Bohr, Niels 271

Bonnet, H. 39

Borghouts, J. F. 65
Borrichius 155

Bosch, Hieronymus 216, 291
Bovelles, Charles de 184-211
Brandom, Robert 318
Brueghel, Pieter 216

Budé, Guillaume 199

Budge, E. A. W. 38

Caminos, R. A. 51

Candolle, Augustin Pyrame de 215
Cardanus, Hieronymus 247

Carnap, Rudolf 125

Cassirer, Ernst 12-16, 21, 209, 343
Celsus 155

Chalcidius 231

Chentichem 67

Chirico, Giorgio de 224

Chnum 62, 66

Cicero, Marcus Tullius 243

Clichtove, Josse 200

Comanini, Gregorio 225, 230, 252-254
Conger, G. P. 184

Constantin der Grofle 149

Cranach, Lucas 216

Crollius, Oswald 22, 249f.

Cusanus (Kues), Nicolaus 131, 199£., 232

D’Alverny, Marie-Thérase 184
Dali, Salvador 224

Damaskios 234

Descartes, René 249

Dionysios von Halikarnassos 225

A- 363

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Personenregister

Ebreo, Leon s. Abarbanel Heka 41-48, 57, 65—-67, 731, 81f,, 84f.
Eco, Umberto 12, 19-23, 181 Helmont, Jan Baptista van 125
Engelmann, H. 59 Heninger, Simeon Kahn 118
Eriugena, Johannes 131 Heraklit 1001.
Erman, A. 38{. Herischef 50
Ernst, Max 224 Hermes Trismegistos 87f., 131
Escher, Maurits Cornelis 263 Hesiod 237
Eschweiler, P. 42 Hildegard von Bingen 122
Everett, Hugh 318 Hofstadter, Douglas R. 145, 262 .
Horaz (Quintus Horatius), Flaccus 223
Taivre, Antoine 121, 142 Hornung, Erik 78
Falke, J. von 286 Hor-Sched 62
Falkenhainer, Brian 144 Horus 50, 61-67, 69, 75, 78
Ferdinand I. 216 Hiibner, Kurt 250
Festugidre, A.-]. 88 Husserl, Edmund 310
Feyerabend, Paul 125
Ficinus (Ficino), Marsilius 101, 131, 158f,  Tsis 61-63, 65{.
198 Irma 289
Fludd, Robert 122, 1381, 187
Fonteo, Giovanni Baptista 224f., 228 Jamblichos 234
Forbus, Kenneth D. 144 Janus 99
Foucault, Michel 12, 16-19, 21, 120, Jung, Carl Gustav 142
1691, 194-198, 199, 204 Jussieu, Antoine-Laurent de 215
Trazer, James G. 38, 40, 60, 79
Freud, Sigmund 243, 275-297, 355 Kakosys, L. 39
Kant, Immanuel 15, 18, 128, 142, 152f.,
Geb 43, 63, 65, 67 302, 305, 346, 352-354
Geber latinus 113 Kepler, Johannes 132
Geiger, Malachias 133 Khunraht, Heinrich 113, 128
Gentner, Dedre 144 Kilian, Wolfgang 133
Giorgi 159 Kircher, Athanasius 122, 142
Gloy, Karen 166 Kleist, Heinrich von 264
Goethe, Johann Wolfgang 86f., 115f., Klibansky, Raymond 191
146, 235, 3201 Koenig, Y. 65
Goltz, D. 113 Kotar 64
Gorg, M. 81 Kues, Nikolaus von s. Cusanus
Granet, Marcel 333 Kuhn, Thomas Samuel 111, 257
Gray, R.D. 86
Grégoire, Pierre 17, 194 Lacan, Jacques 243
Lamarck, Jean-Baptiste de Monet 215
Habermas, Jiirgen 294 Leibniz, Gottfried Wilhelm 132f.
Hallof, T. 59 Leisegang, Hans 148
Harsaphes 63 Lewis, David K. 321
Hartmann, Nicolai 153 Linné, Carl von 215
Hauron 50 Lippmann, Edmund Oscar von 155£.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 13, 20, Livius, Titus 225
233, 307, 346, 356 Locke, John 303
Heine, Heinrich 285 Ludwig XIV. 146
364  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lukasiewicz, Jan 317

Maat 411, 47£, 51, 531, 61, 69f,, 74, 81,
841

Macrobius 131

Maga 64

Magritte, René 224

Mahnke 132

Mainzer, Klaus 90

Maiorino, Giancarlo 251

Mandelbrot, Benoit B. 81, 272

Margolin, Jean-Claude 197 {.

Maspero, G. 59

Massart, A. 65

Maximilian I1. 216, 225

Merian d. A., Matthéus 138

Merikare 43

Min 63

Month 62f.

Moreng, S. 51

Mornay, Daniel de 119

Moses 87

Nefertem 63

Neith 63

Nephthys 63, 66

Newton, Isaac 90, 119f., 128, 151
Nietzsche, Friedrich 346-359
Novalis 131

Nunn, John E 79

Nut 63, 67

Oken, Lorenz 89

Olerud, Anders 184
Olympiodor 96, 100, 155
Origines 98

Osiris 41, 61-63, 661., 70, 74, 84
Osiris-Chontamenti 70

Ostanes 87

Otto, Stephan 17, 19, 195£.
Ovid, Publius O. Naso 104

Paracelsus 23, 128, 184, 241, 254
Parmenides 101, 131f,, 232
Pauli, Wolfgang 120

Pernety, Dom Antoine 22

Petrie, W. M. F. 72

Philo von Alexandrina 180

Analogiedenken

Personenregister

Pico della Mirandola, Giovanni 158, 198

Pindar 155

Platon 101, 104, 131, 180, 185, 215,
231-234, 236, 238, 240, 248, 254, 260,
269,292,298, 304, 327

Plotin 234

Poimandres 149

Poincaré, Henri 273, 285

Porphyrios 234, 327

Porta, Giambattista della 22, 235, 238

Posener, G. 58

Proklos 180, 234

Ptah 46

Ptolemaios 122

Pythagoras 180

Quillet, Pierre 199
Quintilian(us), Marcus Fabius 243{.

Ramses I1I. 75

Ramses VI. 69

Re 41, 43, 45, 50, 621, 66, 681, 71, 73 1.
Re-Harachte 44, 85

Renenutet 64

Rescher, Nicholas 318

Reuchlin, Johannes 131, 158

Rubin, Edgar 261

Rudolf II. 216, 225

Sadeler, Jan 133

Sathathor-Nofru 54

Satis 63

Sauneron, S. 57, 66

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph 13,
89

Schiller, Friedrich 295

Schmitz, Hermann 309

Schu 66, 73

Selkis 58

Seth 50, 56, 61-64, 661., 69

Shurig, R. 146

Sluckij, Jewgeni Jewgenjewitsch 317

Sobek 63

Sopdu 63, 66

Spengler, Oswald 146

Stephanos von Alexandria 155

Tambiah, Stanley Jeyaraja 40, 60

A 365

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Personenregister

Theophrastus von Hohenheim s. Paracel- ~ Wajsberg, Mordechaj 317

sus Walsem, R. von 81
Thomas (Apostel) 99 Weigel, Valentin 131
Thomas von Aquin 105, 306f. Westendorf, W. 77, 791{.
Thot 52, 661, 73 Wilt, Maria 286
Tournefort, Joseph Pitton de 215 Wittgenstein, Ludwig 293, 314
Trithemius von Sponheim 158
Tylor, Edward Burnett 38, 79 Xenophanes 100
Upuaut 63 Yates, Frances Amelia 125
Vettius Valens 155 Zadeh, L. A. 317
Vickers, Brian 12, 21, 117{., 121-125, Zasius, ]. U. 312
128, 137 Zarathustra (Zoroaster) 87, 142, 173
Vicq d’Azyr, Félix 215 Zosimos 96, 98, 104, 149
Volhard, J. 156 Zwicky, Fritz 146 f.
366 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sachregister

aemulatio (Amulation) 18, 247-250

Aggregation 14

Ahnlichkeit 17-19, 169-172, 186f.,
193-199, 240f,, 248, 259, 279-297, 348

Aktant 40, 56, 64f.

Aktualgenese 264, 308

Alchemie 12-14, 19-22, 86-90, 108,
119f, 122125, 139, 147 1.

—, alchemistischer Prozefd 21, 94, 100

—, allegorische 22

Allegorie 110, 228, 243

Alleinheitskonzept 231-241, 299

Allmittelpunkt 110, 112f., 115, 135, 137,
139, 143

Alltagssprache 11

Amulette 69, 71-75

analogia 18, 21

Analogie

—, als Instrument 60

—, arithmetische 260

—, des Aktanten 40, 64

—, der Bezeichnung 40, 67-71, 74

—, der Handlung 40, 64

—, des Sprechaktes 40

—, des Zielobjekts 40, 61

—, Einheit des Substrats 230

-, geometrische 260

—, Gleichartigkeit 60

—, harmonische 260

—, imperiale s. Panegyrik

-, metaphysische 217, 228-231

—, offene 1811

—, persuasive 40, 60

—, zwischen Hilfsmitteln 40, 71

Analogiedenken: Forschungslage 11

-, Logik des Analogiedenkens: 315-323

Analogieschluf$ 347 .

Analogietafeln s. Korrespondenztafeln

Analogietypen 11

Analogiedenken

Androgynie 103{, 127

antipathia 18, 238

Antithese 245

Aquipollenz 124, 161, 164-67, 171,
174-176

Arkansubstanz 100£., 110

ars 139, 206, 208

Artbegriff 3131, 341

Arzt 58, 64

Assimilation 122, 124

assurectio (Assurrektion) 199-201, 203{.

Astringenz 160 f.

Astrologie 1215, 19, 88, 117, 119, 142,
147f.

Attribution 122-24, 261

Begrifflichkeit 13

Begriffslehre 326

Begriffspyramide 326 f.

Begriffsreihen, Begriffsgruppen s. Ent-
sprechungslogik

Beschwirung 55-58, 66, 691., 77

Caduceus 102

Chaos 37, 44, 48, 60, 82, 100, 237
Chaos-Theorie 81f., 299

Chiromantie 215

convenientia (Konvenienz) 17 f,, 173, 246

Denken

—, morphologisches (s.a. Morphologie)
114, 121, 144-47, 152, 164

—, strukturales 12

—, vorwissenschaftliches 12

Desintegration 60

Diaphanitit 259

Dihairesis 303, 307, 3191, 327

directio 202

Diskursformationen 17, 196f.

A 367

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

368

Sachregister

Distribution 122-24
Duopentaismus 331, 333
dyas 208

Einheit 18, 100f,, 113, 1191, 293

—, der Gegensitze 101, 109, 114

Elemente(nlehre) 123, 1591, 227 f., 241,
312f, 331

elevatio 202f.

Energie 44, 46, 74, 82, 288

Entsprechungslogik 324-345

—, chinesische 3241, 330-335, 343

—, geheimwissenschaftliche 343

—, Begriffsreihen, Begriffsgruppen
335-339

—, als Ordnungswissenschaft 343-345

Episteme 11£., 16f, 204, 316

Evolutionismus 39, 59

extensional 342

Familienshnlichkeit 89, 314

Farbenkreis 86f., 115

Figur-Grund-Verhiltnis 262, 310

figura similitudinis 192, 195, 198

Fraktal 2721.

fraktale Geometrie 11, 81, 118, 272-274,
299, 311, 321

Ganzheit 340, 342

Gattungsbegriff 313 f., 326-29, 332, 334,
340

Geheimwissenschaft 117, 325, 328, 330,
343

Gesetz der Gleichartigkeit 60

Gesichtsdffnungen 190f.

Gliedervergottung 63

Gnosis 19, 88, 98, 100, 104, 117, 122

Gotter 45-47, 52, 63-66

Gottliches 65f.

Groteske 223

Heka (Magie), s.a. Magie 41-48, 57,
65-67, 73 1., 81-85

Hermaphrodit s. Symmetrie

Hermetik 19f., 86-89, 117-123

—, Erkenntnisleistung 140-143

hermetische Kosmogramme 118,
126-137, 312

ALBER PHILOSOPHIE

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,

—, hermetische Semiose 19-22, 181

hermetische Wissenschaften 119-121,
1251, 137-143

-, s.a. Symmetrie; Polaritit

Himmelsleiter 235f.

Homologie 150-52

Homdopathie 215, 249

Horoskop 15

Hyperbel 243, 245, 267

Hyperraum

-, synchronizitirer 142 f, 169, 171, 177f,,
181

Identititsdenken 14, 303f.
immediat 334, 337
Inhaltslogik 342 f,, 345
insipiens 207

intensional 342
Interpretation

-, grenzenlose 20-22
Ironie 243, 245, 267, 285

Jenseits 52 1.

Kabbala, Kabbalistik 117, 139, 228,
234

Kalauer 245, 295

Kategorien, fossile und rezente 182f.

Kategoriensystem 18, 141, 152-54, 169,
1821

Kategorientheorie 19, 126

Kippfiguren 166, 261f.,, 310f.

Klasse 134, 176, 342

Klassifikationssystem 18, 92, 164, 176

Konigsideologie 54f.

Konstellation 308

Konstruktion 126, 167

Konvenienz s. convenientia

Korrespondenztafeln 328-331, 333-337,
343f.

Kosmogramme s. Hermetik

Kosmos 44—49, 56, 61, 70, 94, 159, 186,
212

Krankheit 48, 61, 63, 75-79

Kreisdenken 235 1.

Kreismodell 236

Kult 47, 70, 148

Kuriositdt 217-24

Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Litotes 245, 267

Logik 298-323

—, hierarchische Schullogik 324f., 327,
344f.

—, traditionelle 301-307, 316{.

—, des Analogiedenkens 300f., 315-323

Logos 12-16, 259f.

Maat (Ordnung) 41f,, 47f,, 51, 53f,, 61,
691,74, 81, 84f1.

Magie

—, als System 75-81

-, altiigyptische 37-84

-, —, Anwendungsbereich 38, 48-60

-, —, Beschreibung 38, 41-47

—, —, Funktionsweise 38, 60-75

—, priventive 39, 54 {.

—, reaktive 39, 49-51, 54

—, Renaissance 121, 16, 19, 147, 148, 329

Magier 56-60

Mannigfaltigkeiten 309

Matrix 123 f.

Matrizensystem 124f., 157, 164.67, 174f,
178, 182

Medizin 47, 70£., 76-80, 2491, 261, 326

Mehrfachanalogie 74£., 259

Mehrweltentheorie 318f., 322

Melothesia 122 f.

Metalle-Planeten-Analogie 125, 149f.,
154-156, 163

Metamorphose 121, 242 £, 251, 259, 289f.

Metapher 117, 150£,, 1851, 243 £, 265,
347-350, 355, 358

Metonymie 243 {., 253, 265-267

Mikrokosmos-Makrokosmos 15, 70,
1231, 154, 184-212, 226, 249, 274,
285, 301

Modalitdt (von Kategorien) 13

monas 208

Morphologie 146 f,, 151-156, 158,
161-165, 168-172, 177, 183

Mystik

—, mathematische 93, 132

Mythos 12-16, 601.

Mythos und Logos 12-15

Naturmagie 18
Naturmystik 89, 117

Analogiedenken

Sachregister

Negation 1521, 236, 239, 245, 280-83
Negation der Negation 245, 267
Neuplatonismus 234

Oberbegriff 293, 314, 3271{., 333-35,
340-44

Objektivitdt 256

occult sciences 117, 147 1.

Okkultismus 215

Ontologie 112, 119, 130-32, 180

Ordnung s. Maat

Ordnungsmodell 18

Oxymoron 245, 253, 267

Panegyrik 217, 224-228

Paradigma (s.a. Wissenschaftsparadigma)
89-95, 257

Paradoxie 231, 253, 263, 280

Paranomasie (annominatio) 245, 253

Philosophie

—, chinesische 324-345

Physik 42, 81, 90, 120, 143, 270-72, 299

Planeten (s.a. Metalle-Planeten-Ana-
logie) 14, 98, 134, 2391,

Polaritit 102, 108-116

Prédetermination 14

Priester 57-59, 64

Pseudowissenschaft 12, 117 £, 124, 147

Quantentheorie 120, 300, 3181.
Quecksilber 104f., 108

Rationalitdtsstandard 12, 114f., 147, 149

Rationalitdtstheorie 11

Raum-Zeit-Identitit 242-246

Raum-Zeit-Kontiguitit 246 f.

Rebis 102, 127

Rebus 278

reflexio 202 f.

Reflexionsbegriff 15

Renaissance-Magie s. Magie

Reproduktivitdt 171 f.

Resonanz 173 1.

Rhetorik 91, 243, 264—68

Ritual 54-60

Rotationsdenken 137-141, 236

Rotationssymmetrie 94, 100£., 109-111,
114, 236

A- 369

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

370

Sachregister

Schichtenmodell 159

Schluf8 347 f.

Scholastik 315

Schullogik 3241, 327-30, 333, 335{,,
339-45

Sedimentierungsprozef 120

Selbstihnlichkeit 321 f.

Semiose

—, hermetische 19-22, 181

Signaturen 18, 23, 228

Sowohl-als-auch 2631, 308

Spezies 209, 266, 327, 334

Spezifikation 18, 327, 342

Spezifikationssystem 327

Spiegelsymmetrie 94, 110f.

Spiegelsystem 18, 123, 166£., 177, 233{.

Sprechakte 40, 60, 67

Structure-Mapping Engine (SME) 144§,
183

Strukturabbildungsmaschine s. Structu-
re-Mapping Engine

Strukturalismus 17

Strukturprinzip 13

Struktursymmetrie 13

Subordination 2921{, 324, 327, 336, 342,
344

Substanz und Funktion 13f.

Syllogismus 342

Symmetrie 14, 87-95, 109-116, 139-141

—, Uroboros (Schwanzfresser) 95-102,
104, 110, 112-114

—, Hermaphrodit 102-108, 110, 112

sympathia (Sympathie) 18, 141, 1721,
238, 336

Synchronizitit 142

Synekdoche 244, 253, 265 f.

Synkretismus 122, 343

Synonyma 245

System 12, 15, 17, 191, 37-85

Teil-Ganzes-Relation 340-43

tertium comparationis 270, 293, 354f.
Theosophie 89

Tiere 49f.,, 581, 70, 248
Tierkreiszeichen 136

Tod 50-53, 70

Toleranz

—, semiosische 21f.

ALBER PHILOSOPHIE

Topologie 117-43

Totalitétsprinzip 100, 116
Transmutation 112, 121, 140, 259, 290
Traumanalyse 243, 275-97
Traumarbeit 276-78, 294
Traumdeutung 275 .
Traumgedanke 277f., 288, 294, 297
Trauminhalt 2771., 288, 294, 297
Travestie 285

Triade 134, 193

Tropen 243, 245

Tropenlehre 243, 265

tryas 209

Uberdetermination 259, 261-263, 267,
276-278,310f, 314, 317

Ubergangsformen (Mythos-Logos) 12-15

Ubertragung 151, 200, 243, 265, 355

Umfangslogik 342 f., 345

Unihnlichkeit 194, 207

Unbestimmtheit 309, 314, 317f.

Unendlichkeit 201

Unifizierungswitz 279 f.

Universalitdt 14, 88, 119, 131, 317

Unterbestimmtheit 262 £, 314, 317

Urbild- Abbild- Verhaltnis 204, 233, 292 £.

Urmaterie 100, 111

Uroboros (Schwanzfresser) s. Symmetrie

Verdichtung 243

Verkehrung der Gegensitze 114
Verkehrung von Identitit 279-284
Vernunfttypus

—, additiver 321

—, analogischer 215, 280, 3001, 315-23
—, dialektischer 215, 280

—, dihairetischer 303, 307, 319f., 327
— hierarchischer 324f.,, 3271, 344f.

—, linearer 81f.,, 115, 235, 237, 320

—, zirkuldrer 115, 122, 338
Verschiebung 94, 243, 284-292, 294-96
Verstandesbegriff 93, 152

Verweisung 276

Vexierspiel 262, 3101.

virtus 206, 208

visio beatifica 312

Wahrscheinlichkeitsdenken 346

Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wechselwirkung 141 £.

Weder-noch 264, 308

Weltanschauung

—, #sthetische 3581.

Weltliniensystem 134-37

Weltmodell 12, 127

Weltseele 160

Wille zur Macht 148, 347, 3501., 356, 358

Wissenschaftsparadigma 86 f., 89, 93, 109,
114, 140, 257

Witz 243, 275-97, 311

Wortfigur 297

Analogiedenken

Sachregister

Yin-Yang-Schule 324f.,, 330, 334, 338,
343

Zahlleiter 160-64, 167, 180
Zauber 13, 431, 48, 51, 61, 80
Zeichen 19, 23, 111, 152, 181, 278
Zeugung 191

Zeugungsorgane 191

Zyklik 3381.

Zyklus 339

Zynismus 285

A 371

https://dol,org/10.5771/6783495997031 - am 26,01.2026, 14:50:28, A



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karen Gloy bei Alber

Karen Gloy

Bewuftseinstheorien

2. Auflage 2000. 360 Seiten. Reihe Philosophie. ISBN 3-495-47887-6

»Karen Gloy [...] hat mit Bewuftseinstheorien ein neues Buch vorgestellt,
welches durch die Klarheit seiner kritischen Analysen besticht. Die Hohe des
Abstraktionsniveaus in eins mit der Plastizitdt der Darstellung faszinieren an
diesen Texten.« (Studia Philosophica)

Die Autorin stellt im ersten, systematischen Teil des Buches die bewufStseins-
theoretischen Modelle und ihre Implikate vor: das Reduktionsprogramm der
Ubersetzung des Psychischen ins Physische, das Selbstbeziehungsmodell, das
Relationsmodell, das Fluffmodell. Im zweiten, historischen Teil wird die Ge-
schichte der Bewufitseins- und SelbstbewufStseinstheorie seit der Antike bis
in die Gegenwart verfolgt. Karen Gloy vertritt die These, dafs Bewuftsein
und SelbstbewufStsein nicht erst mit Descartes ins Zentrum des philosophi-
schen Interesses riicken, sondern dafd bereits mit Platons Charmides die Wei-
chen fiir die spiter explizierten und differenzierten Theorien gestellt werden.

Karen Gloy (Hg.)

Rationalititstypen
1999. 286 Seiten. Reihe Philosophie. ISBN 3-495-47960-0

Im Mittelpunkt steht die Frage nach der Einheit der Vernunft oder der Viel-
heit von Rationalititstypen sowie die Analyse der moglichen Rationalitits-
typen. Herrschte bis ins 19. Jahrhundert der Glaube an die Einheit der Ver-
nunft, so ist er seit dem Auftritt des Relativismus und Historismus einer
Pluralititsannahme gewichen. Verschiedene Rationalititsformen lassen sich
sowohl innerhalb des europiischen Kulturkreises (Antike, Renaissance, Ba-
rock, Neuzeit) studieren wie auch auflerhalb desselben (sumerisch-akka-
dische Listenwissenschaft, Zen-Buddhismus).

Verlag Karl Alber Freiburg / Miinchen k

https://dol.org/10,5771/67834959987031 - am 26.01.2026, 14:50:28,



https://doi.org/10.5771/9783495997031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	I. Teil: Das Analogiedenken als Forschungsfeld
	Brücken zu einer vergessenen Denkform
	Bibliographie

	II. Teil: Systeme Thomas Schneider Die Waffe der Analogie. Altägyptische Magie als System
	Das hermetische Wissenschaftsparadigma und seine rationalitätstypologischen Konstanten. Grundlagen des Analogiedenkens
	Die Topologie der Analogie in der Naturmystik der Renaissance
	Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie
	Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance, aufgezeigt an der Philosophie Charles de Bovelles'

	III. Teil: Strukturen und Logik Karen Gloy Das Analogiedenken der Renaissance. Seine Herkunft und seine Strukturen
	Das Analogiedenken unter besonderer Berücksichtigung der Psychoanalyse Freuds
	Versuch einer Logik des Analogiedenkens
	Die Begriffslehre der chinesischen und geheimwissenschaftlichen Entsprechungslogik
	Nietzsches analogisches Denken

	Curricula der Autoren
	Personenregister
	Sachregister

