
Axiom III | 273 

 

5.  Triton Genos (48e, 52a):  

Zwischen Sein und Nicht-Sein 

 

Zwischen den entgegengesetzten Gattungen des Werdens und Seienden, die sich 

auf zwei verschiedene ontologische Ebenen stützen
93

, gibt Platon eine Stelle für 

ein drittes genos. Um die Übereinstimmung der beiden Artwesen zu bezeichnen 

und gleichzeitig deren Differenz auszudrücken (die Tatsache, dass die beiden 

verschiedenen Welten angehören, der sinnlichen und der übersinnlichen), führt 

er eine dritte Gattung ein, die Merkmale der anderen aufweist und sich dennoch 

nicht auf sie reduziert. 

 

5.1  Die dritte Gattung 

Die dritte Gattung steht zwischen den Seienden, die sind, aber nicht werden, und 

den Nicht-Seienden, die werden. Das Seiende beruht darauf, was immer ist, und 

das Werdende handelt davon, was nie ist, sondern wird. Während das Seiende ist 

und nicht wird und dessen Gegensatz ist, aber nicht wird, entspricht die dritte 

Gattung dem Behältnis
94

 aller Verwandlungen, Änderungen, Formgebenden, die 

(nicht-werden) und gleichzeitig werden (nicht-sein) sind. 

Das dritte Genos, die dritte Gattung, ist am Sein und Nicht-Sein so beteiligt, 

dass unter diesem Merkmal der Oberbegriff der Seienden als Gattung hervorge-

hoben wird. Sie stellt den Sonderfall dar, dass alle Seienden diejenigen, die sind, 

und diejenigen, die nicht sind, umfassen und beinhalten. Sie ist das große Be-

hältnis, das alle Formmöglichkeiten enthält. Sie behält und umfasst alle Genera-

                                                             
93  Platon: „Aber jene beiden sind als zwei zu bezeichnen, da sie gesondert entstanden 

und von unähnlicher Beschaffenheit sind. Denn das eine entsteht in uns durch Beleh-

rung, das andere durch Überredung, das eine ist stets mit wahrer Begründung verbun-

den, das andere ist unbegründet; das eine ist durch Überredung nicht zu bewegen, das 

andere ist umzustimmen; des einen ist, muss man sagen, jedermann teilhaftig, der 

Vernunft aber die Götter und von den Menschen nur eine kleine Gruppe. Da sich das 

aber so verhält, so muss man übereinkommen, das eine sei die Form, die sich stets 

gleich verhalte, nicht geboren und unvergänglich, weder in sich andere von anderswo-

her aufnehmend noch selbst in anderes irgendwohin gehend, unsichtbar und auch un-

wahrnehmbar, das, was der Vernunft zu betrachten zuteil wurde.“ Platon: Tim, 52a, S. 

95. 

94  Hier wird die Übersetzung „chōra“ von Derrida verwendet, im Gegensatz zu der 

Übersetzung von Schleiermacher, wo sie mit dem Begriff „Hort“ übersetzt wird: „Vor 

allem eine derartige: dass sie allen Werdens bergender Hort sei wie eine Amme.“ 

Ebd., S. 87. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-025 - am 14.02.2026, 15:56:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 | Matrixiale Philosophie 

tionen, alle möglichen Änderungen der Seienden, „allen Werdens bergender 

Hort.“
95

 

An dieser Stelle wird die Annahme Derridas übernommen, dass zum dritten 

Genos kein gegensätzlicher Teil gehört
96

 und kein Paar mit dem Vater gebildet 

wird. Es ist aber als solches eine Gattung, die alle a posteriori entfalteten eideti-

schen Differenzierungen (Frau/Mann) noch entdifferenziert in sich enthält; daher 

wird dies mittels eines Neutrums ausgedrückt. Sie ist frei von Formen, weil sie 

alle Formen für sich nimmt, sodass sie zu der „gefalteten“ großen Gattung gehört 

(Derrida). Ohne charakteristische reale Referenz ist die dritte Gattung das Be-

hältnis aller Gattungen, Behälterin aller noch nicht ausdifferenzierten Eide, aller 

Geschlechter. 

 

5.2  Entitative Doppeldeutigkeit und Bastarddenken 

Die entitative Aporie der Chora ruft die epistemologische Frage hervor, wie oder 

ob es überhaupt eine dritte Gattung geben kann – etwas, das ist und zugleich 

nicht ist. Dazu Derrida: 

 

Rufen wir noch dieses ins Gedächtnis zurück, unter dem Titel einer ersten vorläufigen 

Annährung: der Diskurs über die chōra, so wie er sich darstellt, geht nicht aus dem natür-

lichen oder gesetzlichen logos, sondern eher aus einer gekreuzten, bastardhaft unsauberen 

Gedankenführung (logismoi nothoi), ja einer, die gar verdorben ist, hervor.
97

 

 

In diesem Sinn stellt Derrida die Frage, ob die Gattung Chōra, die dritte, unform-

lose, neutrale Gattung, sich durch das mythische oder intelligible Gedächtnis er-

reichen lässt.
98

 Das epistemologische Gebiet der Chōra steht jedoch jenseits des 

                                                             
95  Ebd. 

96  Derrida: „Sie gehört nicht dem ‚Geschlecht der Frauen‘ (genos gynaikon) an. Chōra 

verzeichnet einen abseits gelegenen Platz, den Zwischenraum, der eine disymmetri-

sche Beziehung wahrt zu allem, was ‚in ihr‘, ihr zu Seite oder ihr entgegen ein Paar 

mit ihr zu bilden scheint. In dem ausserpaarlichen Paar können wir diese eigentümli-

che Mutter, die Statt gibt, ohne zu erzeugen, nicht mehr als einen Ursprung ansehen.“ 

J. Derrida: Chōra, S. 12. 

97  Ebd., S. 12. 

98  Die duale Trennung und der Unterschied zwischen logos und mythos geht auf eine 

rhetorisch-diskursive Fragestellung zurück, die, sich auf das hellenistische logische 

System des Nicht-Widerspruchs stützend, „diese Logik des Nicht-Widerspruchs der 

Philosophen“ diese „Logik der Binarität, des Ja oder Nein““ ist. Ebd., S. 11.  Aller-

dings verweist Derrida auf den französischen Philosophen Pierre Vernant, der die 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-025 - am 14.02.2026, 15:56:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 275 

 

dialektischen Gegensatzes von Logos und Mythos, sodass die Tatsache, dass sie 

nur durch traumhaft wahre und bewusste Erfahrung zu erreichen ist, die wider-

sprüchliche Dialektik zwischen beiden Kategorien in Frage stellt. 

 

Daß das Denken der chōra jenseits oder diesseits der Polarität metaphorischer Sinn/ 

eigentlicher Sinn führt, ist vielleicht der Grund dafür, daß es über die – zweifellos analo-

ge – Polarität des mythos und des logos hinausgeht [...] Mit diesen beiden Polaritäten 

würde das Denken der chōra gar noch die Ordnung der Polarität, der Polarität im allge-

meinen, ob sie nun dialektisch wäre oder nicht, in Unruhe versetzen. [...] Und dies – und 

das ist eine weitere Konsequenz – nicht, weil sie unabänderlich sie selbst wäre, sondern 

wie sie, insofern sie ins Jenseits der Polarität des (metaphorischen oder eigentlichen) Sinns 

führt, nicht länger dem Horizont des Sinns unterstünde – und auch nicht des Sinns als Sinn 

des Seins.
99

 

 

Seine geheimnisvolle Wesenheit, die weder durch das logische noch durch das 

mythische Denken zu erreichen ist, bleibt zweideutig für das logische Denken, 

das auf der dichotomischen Logik der Zweiwertigkeit beruht.
100

 Die Schwierig-

keit, die Chōra zu benennen
101

 besteht darin, dass sie nicht ontologisch bestimmt 

ist. Sie nimmt am Intelligiblen teil, aber in einer schwierigen Weise, da sie sich 

ihm entzieht. Es kann sie nur unter der Voraussetzung geben, dass sie sich allem 

Bestimmtheiten entzieht, jeder Prägung und jedem Ausdruck.
102

 Die Frage da-

                                                                                                                                  
These aufstellt, dass widersprüchliche Rhetorik der griechischen Logik inhärent sei, 

wobei er Intelligibilität, Rationalität und Struktur eines mythischen Denkens heraus-

fand. Das heißt: Ein Bastard-Denken, ein gekreuztes Denken, liegt danach bereits 

der der binären Logik zugrunde. 

99  Ebd., S. 16.  

100  Derrida: „Wenn chōra keinen Sinn oder kein Wesen hat, wenn dies kein Philoso-

phem ist und wenn sie dennoch weder der Gegenstand noch die Form einer fabulö-

sen Erzählung mythischen Typs ist, wo sie dann in diesem Schema situieren?“ Ebd, 

S. 32. 

101  Derrida: „Die von Timaios offen bekundete Verlegenheit kommt anders zum Tra-

gen: bald scheint die chōra weder dieses noch jenes zu sein und bald zugleich dieses 

und jenes, doch diese Alternative zwischen der Logik der Ausschließung und der 

Teilnahme – wir werden darauf noch ausführlich zurückkommen – hängt vielleicht 

nur an einer provisorischen Erscheinungsform und an der zwängenden Rhetorik.“ 

Ebd, S. 12. 

102  Derrida: „Sie bestehen stets mit, indem sie ihr, sie bestimmend, Form geben, ihr, die 

sich indes nur darzubieten vermag, indem sie sich aller Bestimmung, allen Markie-

https://doi.org/10.14361/9783839445907-025 - am 14.02.2026, 15:56:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 | Matrixiale Philosophie 

nach, wie man die Chōra erreichen kann, handelt deshalb nicht von einer Frage 

nach ihrem Wesen, sondern danach, wie ihre logische Struktur sich ausdrücken 

lässt. 

 

Trotz ihres behutsam vorläufigen Charakters werden es uns diese Bemerkungen vielleicht 

gestatten, die Silhouette einer ‚Logik‘ zu erahnen, deren Formalisierung beinahe unmög-

lich zu sein scheint. Wird diese ‚Logik‘ noch eine Logik sein, ‚eine Form von Logik‘, um 

das Wort Vernants aufzunehmen, wenn er von einer ‚Form von Logik‘ des Mythos 

spricht, die zu ‚formulieren, ja zu formalisieren‘ anstünde? [...] Ist der ‚bastardhaft unsau-

bere‘ logos, der sich nach ihr richtet, noch ein Mythos?
 103 

 

Es gibt sie, so Derrida, aber ihre Beschaffenheit ist nicht zu denken, nicht wahr-

zunehmen.
104

 Die Chōra ist nicht intelligibel, aber auch nicht wahrnehmbar 

durch die Sinne; sie gehört zum traumhaften Gebiet des Sichtbaren und Unsicht-

baren. 
 

Dies alles also und anderes dem Verwandten auch über die schlaflose und wahrhaftige Na-

tur träumend sind wir auf Grund dieses Träumens nicht imstande, wenn wir aufgewacht 

sind, zu unterscheiden und das Wahre zu sagen: Dass es einem Abbild — da nicht einmal 

eben das, wozu es entstanden ist, ihm selbst gehört, sondern es ständig als eine Erschei-

nungsform irgendeines anderen in Bewegung ist – zwar deshalb zukommt, in irgendeinem 

anderen zu entstehen, indem es sich irgendwie ans Sein klammert, oder überhaupt nicht zu 

sein.
105

 

 

                                                                                                                                  
rungen oder Eindrücken, von denen wir behaupten, dass sie ihnen ausgesetzt sei, 

entzieht.“ Ebd, S. 19. 

103  Ebd., S. 28. Dazu Derrida: „Dabei dürfte es sich … um eine Struktur und nicht um 

so etwas wie ein Wesen der chōra handeln. [...] Die chōra, behaupten wir, ist ana-

chronisch, sie ‚ist‘ die Anachronie in Sein, besser, die Anachronie des Seins. Sie 

anachronisiert das Sein.“ Ebd, S. 18. 

104  Es gibt chōra, man kann sich sogar die Frage stellen, wie ihre physis und ihre dyna-

mis beschaffen sei, zumindest provisorisch kann man sich, was diese betrifft, die 

Frage stellen, aber das, was es gibt, ist nicht; und wir werden weiter unten darauf zu-

rückkommen, was dieses il y a (es gibt) zu denken geben vermag. Derrida: Ebd, S. 

22. 

105  Platon: Tim 52b-c, S. 95. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-025 - am 14.02.2026, 15:56:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 277 

 

Wie können traumhafte Wahrheiten erfasst werden? Der Diskurs über die Chōra 

entstammt nicht dem legitimen naturale logos, sondern einer hybriden Beweis-

führung, einem „Bastard-Denken“; das heißt, es ist „verdorben.“ 

 

Eine dritte Art sei ferner die des Raumes, immer seiend, Vergehen nicht annehmend, al-

lem, was ein Entstehen besitzt, einen Platz gewährend, selbst aber ohne Sinneswahrneh-

mung durch ein gewisses Bastard-Denken erfassbar, kaum zuverlässig.
106 

 

Die dritte Gattung überschreitet also den Unterschied zwischen Vernunft und 

Wahrnehmung, zwischen Intelligibilität und Sinnlichkeit. Dafür benötigt Platon 

eine die dichotomische Ordnung des Seins (das Sein oder das Werden) über-

schreitende dritte Gattung, um auf diese aporetische Stufe zu verweisen. Sie ist 

die dritte Gattung. Nur durch ein hybrides und gekreuztes Denken zu erreichen, 

steht sie außerhalb der die Weltordnung regierenden Kategorien. 

 

5.3  Behältnis aller Arten 

Das vorweltliche Prinzip Chōra wird im platonischen kosmogonischen Dialog 

als Behältnis dargestellt.
107

 Dieses nimmt aufgrund seiner logisch-aporetischen 

Beschaffenheit jedoch keine bestimmte Form
108

 (eidos) an, sondern trägt in sich 

vielmehr alle möglichen Bestimmungen, die noch in einem unbestimmten Zu-

stand bei ihr sind. Dabei identifiziert sie sich mit keiner der Eigenschaften, die 

sie annimmt. So beschreibt Derrida: 

 

Chōra nimmt – um ihnen Statt zu geben – alle Bestimmungen auf, aber sie besitzt keine 

davon als Eigentum. Sie besitzt sie, sie hat sie, da sie sie aufnimmt, aber sie besitzt sie 

nicht, wie man Eigentümer/Eigenschaften besitzt, sie besitzt nicht als eigenen Besitz. Sie 

‚ist‘ nichts anders als die Summe oder der Prozess dessen, was sich nach und nach ‚über‘ 

                                                             
106  Platon: „Eine dritte Art sei ferner die des Raumes, immer seiend, Vergehen nicht 

annehmend, allem, was ein Entstehen besitzt, einen Platz gewährend, selbst aber oh-

ne Sinneswahrnehmung durch ein gewisses Bastard-Denken erfassbar, kaum zuver-

lässig.“ Ebd. 

107  Derrida: „Das ist in der Tat schwierig, doch vielleicht haben wir noch gar nicht be-

dacht, was aufnehmen (recevoir), das Aufnehmen dieses Behältnisses heißt, doch 

dechomai, dechomenon besagt.“ J. Derrida: Chōra, S. 21. 

108  „Doch wenn Timaios es Behältnis (dechomenon) oder Ort (chōra) nennt, so wird mit 

diesen Namen kein Wesen, nicht das stabile Sein eines eidos bezeichnet, denn chōra 

gehört weder zur Ordnung des eidos, noch zur Ordnung des mimemata, der Bilder 

des eidos, die sich in ihr eindrücken werden“. Ebd., S. 20-21. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-025 - am 14.02.2026, 15:56:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 | Matrixiale Philosophie 

sie, zu ihr als Subjekt, gleich zu ihr als Sujet (à son sujet, à même son sujet) einschreiben 

wird, doch sie ist nicht das Subjekt (sujet) oder der gegenwärtige Träger (support présent) 

all dieser Interpretationen, obwohl sie trotzdem sich nicht auf diese reduzieren lässt.
109

 

 

5.4  Topologische Ontologie 

Im Hinblick auf die ursprüngliche Bedeutung des griechischen Wortes „Chōra“ 

lassen sich gewisse Gemeinsamkeiten feststellen zwischen der platonischen 

Verwendung des Begriffes und der semantischen Bedeutung des Wortes. Chōra 

bedeutet danach ursprünglich ein ländliches Gebiet aus einem kleinen Konglo-

merat von Dörfern, die jedoch keinen staatlichen Status gewonnen haben. Dieser 

in der griechischen Kultur verwendete Begriff bezeichnet also ein spezifisches 

Territorium. Chōra ist hier ein von jemand eingenommener Platz, ein Land, auch 

ein bewohnter Ort, ein Posten, ein Territorium oder eine Region.  

Platon bewahrt diese semantische Bedeutung vom besetzten Platz, deutet den 

Begriff aber um in einer Art analytischen Forschung des Ur-Raumes. Chōra ist 

nach Platon ein Raum, der alle Verwandlungen und auch den Nicht-Sein-

Zustand aufnimmt.
110

 Damit steht der Begriff Chōra bezüglich der Stiftung und 

Begründung des Raums und der Räumlichkeit in Übereinstimmung: 

 

… ein[e] dritte Art sei ferner die des Raumes, immer seiend, Vergehen nicht annehmend, 

allem, was ein Entstehen besitzt, einen Platz gewährend.
111

 

 

Rickert erörtert diese Analogie zwischen Topos und Chōra
112

, diese Überein-

stimmung zwischen Ort und Raum. Chōra bezeichnet danach einen alten Topos, 

                                                             
109  Ebd. 

110  Derrida: „Und in der Tat wird chōra stets bereits eingenommen be-

setzt/belehnt/ausgestattet sein, sogar als allgemeiner Ort und obgleich sie sich von 

allem unterscheidet, was Platz nimmt in ihr.“ Ebd., S. 42. 

111  Platon: Tim (52a), S. 95.  

112  Rickert: „Keimpre Algra goes on to suggest for chōra the more abstract meaning ‚an 

extension that can be occupied (1995, 33)‘, a meaning that can include one’s place, 

as in social rank, or one’s proper positioning, as for example a soldier’s post.“ T. 

Rickert: „Toward the chōra: Kristeva, Derrida, and Ulmer on Emplaced Invention“, 

in: Philosophy and Rhetoric, Vol. 40. No. 3, 2007, S. 254. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-025 - am 14.02.2026, 15:56:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 279 

 

also einen mythisches Topos
113

, einen gestalt- und ortlosen Raum
114

, der Platz 

zum Werden anbietet, ein Raum für Gewordenes und nicht Gewordenes. 

 

Die Frau, die universelle Wirtin, ist die chora, ein freier Raum, eine Wachstafel, auf die 

alles eingeschrieben werden kann. Die chora ist der topologische Raum vor jeder Metrik, 

vor jeder Beherrschung. Sie ist noch tiefer. Sie ist der Raum oder die Black-box, vermöge 

deren sowohl Einschluss als auch Ausschluss denkbar werden. Der eingeschlossene Dritte 

und der ausgeschlossene Dritte erfordern ein Feld, in das man eintritt und das man verläßt, 

einen Bezugspunkt für ihre Operationen: die Frau ist dieser Bezugspunkt. Die universelle 

Wirtin ist die transzendentale Bedingung dieser Logiken, die Denkmatrix.
115

 

 

Chōra entstammt der Gattung der präkosmischen Phase in der kosmogonischen 

Erzählung Platons. Mit dem Begriff zeigt Platon uns die logischen und metaphy-

sischen Aporien eines der Welt äußerlichen Seienden und der ihm vorangehen-

den kosmischen Ordnung. In dieser Weise ist das Paradoxon gekennzeichnet 

durch eine dritte Gattung, nicht nur rein gnoseologisch.
116

 Diese ist nicht er-

reichbar durch das Denken und durch Sinneswahrnehmungen, da ihr Formlosig-

keit zugerechnet wird. Ihre epistemologische Unerreichbarkeit entspricht ihrer 

metaphysischen und logischen Unbestimmtheit; sie ist amorph
117

, da ihr die 

metaphysischen Kategorien der Weltlichkeit entzogen sind. 

Die platonische Chōra ist eine philosophische Aussage über die logische 

Stellung eines der Welt äußerlichen Wesens. In dieser Hinsicht folgt „Timaios“ 

der hesiodischen Tradition und beschreibt zunächst einen ursprünglich formlo-

sen, urstofflichen Zustand, in dem es noch keine Ausdifferenzierung gibt, keine 

Differenz, keine Form. Alle Elemente sind schon vorhanden, alle a posteriori 

                                                             
113  Rickert: „Chōra and topos were often used synonymously to refer to space and 

place. Chōra is the older term, however, and in the exant written record topots is not 

encountered until Aeschylus.“ Ebd., S. 254. 

114  Derrida: „In einer dritten Gattung/einem dritten Geschlecht und im neutralen Raum 

eines ortlosen Ortes, eines Ortes, an dem alles verzeichnet wird, der aber ‚für sich 

selbst‘ nicht verzeichnet sein soll.“ J. Derrida: Chōra, S. 43. 

115  M. Serres: Der Parasit, S. 333. 

116  Derrida: „Die hermeneutischen Typen können chōra in-formieren, können ihr Form 

geben nur in dem Maße, wie sie – unzugänglich, unempfindsam, ‚amorph‘ (amor-

phon, 51a) und stets jungfräulich, von einer Jungfräulichkeit, die sich dem Anthro-

pomorphismus radikal widersetzt – diese Typen aufzunehmen und ihnen Statt zu ge-

ben  scheint.“ J. Derrida: Chōra, S. 20. 

117  Platon: Tim (51a), S. 91. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-025 - am 14.02.2026, 15:56:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 | Matrixiale Philosophie 

hinzugekommenen eidetischen Abspaltungen sind in den undifferenzierten Stoff 

„hineingefaltet“. In diesem Sinn wird dem Chaos, von dem Hesiod erzählte, das 

allererste Gähnen, der Raum, der am Anfang des Weltwerdens zwischen Erde 

und Himmel entsteht, in Platons Philosophie eine ur-materische, un-informierte 

Ursubstanz zugeschrieben, eine Art von Ursubstanz oder Urmaterie.
118

 

Nach welchem Kriterium wird dieser formlosen Gattung ein ihr Zugrundle-

gendes postuliert? Warum steht die logisch und metaphysisch aporetische Gat-

tung für das zugrundliegende Materische? Die Kategorie Chōra berührt das na-

turphilosophische Problem des Werdens. Platon schreibt ihr eine selbstgebärende 

Wesenheit zu, die jedoch die Formen in der Welt hervorbringt. Die Frage des 

Werdens und der Bildung des Kosmos betrifft nicht mehr die Chora, sondern die 

Weltlichkeit. Nach dieser Frage bezüglich der Ontogenese (Entstehung) des 

Seienden wird die Chora der Ebene des Zugrundliegenden zugeschreiben. Ange-

sichts ihrer logischen und eidetischen Unbestimmtheit und aufgrund der Tatsa-

che, dass ihr Wirkungskreis jeder Gestaltung des Kosmos vorangeht, wird sie 

von Platon mit einem materischen Substrat gleichgesetzt, durch dessen Wirken 

die Formen des Kosmos entstehen. 

 

6.  Ontogenetisches Problem:  

Morphogenese in der Weltlosigkeit. Ausdifferenzierung  

ohne Alterität 

 

6.1  Über die unangemessene Frage, wie etwas aus dem Nichts 

entsteht und das Problem des Werdens 

Die Überlegungen über den Grund und das Prinzip des Seienden in „Timaios“ 

gelten als von den naturphilosophischen Forschungen der vorsokratischen Schu-

le (mit dem philosophischen Streik bezüglich der arché-Erörterung) beeinflusst. 

Die zentrale Problemstellung der vorsokratischen Naturphilosophie betrifft das 

Werden: Wie kann etwas aus etwas anderem werden und sich herleiten? Die 

Vorsokratiker stellen in diesem Zusammenhang die These auf, dass die Wesen-

heit der Dinge durch ihre natürlichen Elemente bestimmt ist und deshalb eine na-

türliche Materie die Ursache des Werdens ist. Dabei wird behauptet, dass die 

Natur der Dinge das Feuer, die Erde oder die Luft sind und dass sie die Grund-

elemente umfassen. Die Naturbeschaffenheit wird dem Stoff der Dinge zuge-

schrieben, „die [ihren] Anfang von Wandel und Veränderung in sich selbst ha-

ben.“
119

 Aristoteles stimmt den Vorsokratikern zu, den Stoff als Naturbeschaf-

                                                             
118  T. Kratzert: Die Entdeckung des Raums, S. 91. 

119  Aristoteles: Phys. (II 1. 193a), S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-025 - am 14.02.2026, 15:56:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

