Axiom 11| 273

5. Triton Genos (48e, 52a):
Zwischen Sein und Nicht-Sein

Zwischen den entgegengesetzten Gattungen des Werdens und Seienden, die sich
auf zwei verschiedene ontologische Ebenen stiitzen”, gibt Platon eine Stelle fiir
ein drittes genos. Um die Ubereinstimmung der beiden Artwesen zu bezeichnen
und gleichzeitig deren Differenz auszudriicken (die Tatsache, dass die beiden
verschiedenen Welten angehdren, der sinnlichen und der iibersinnlichen), fiihrt
er eine dritte Gattung ein, die Merkmale der anderen aufweist und sich dennoch
nicht auf sie reduziert.

5.1 Die dritte Gattung

Die dritte Gattung steht zwischen den Seienden, die sind, aber nicht werden, und
den Nicht-Seienden, die werden. Das Seiende beruht darauf, was immer ist, und
das Werdende handelt davon, was nie ist, sondern wird. Wahrend das Seiende ist
und nicht wird und dessen Gegensatz ist, aber nicht wird, entspricht die dritte
Gattung dem Behiltnis’* aller Verwandlungen, Anderungen, Formgebenden, die
(nicht-werden) und gleichzeitig werden (nicht-sein) sind.

Das dritte Genos, die dritte Gattung, ist am Sein und Nicht-Sein so beteiligt,
dass unter diesem Merkmal der Oberbegriff der Seienden als Gattung hervorge-
hoben wird. Sie stellt den Sonderfall dar, dass alle Seienden diejenigen, die sind,
und diejenigen, die nicht sind, umfassen und beinhalten. Sie ist das grofle Be-
hiltnis, das alle Formmdoglichkeiten enthélt. Sie behélt und umfasst alle Genera-

93 Platon: ,,Aber jene beiden sind als zwei zu bezeichnen, da sie gesondert entstanden
und von undhnlicher Beschaffenheit sind. Denn das eine entsteht in uns durch Beleh-
rung, das andere durch Uberredung, das eine ist stets mit wahrer Begriindung verbun-
den, das andere ist unbegriindet; das eine ist durch Uberredung nicht zu bewegen, das
andere ist umzustimmen; des einen ist, muss man sagen, jedermann teilhaftig, der
Vernunft aber die Gotter und von den Menschen nur eine kleine Gruppe. Da sich das
aber so verhilt, so muss man iibereinkommen, das eine sei die Form, die sich stets
gleich verhalte, nicht geboren und unvergénglich, weder in sich andere von anderswo-
her aufnehmend noch selbst in anderes irgendwohin gehend, unsichtbar und auch un-
wahrnehmbar, das, was der Vernunft zu betrachten zuteil wurde.“ Platon: Tim, 52a, S.
95.

94 Hier wird die Ubersetzung ,,chdra“ von Derrida verwendet, im Gegensatz zu der
Ubersetzung von Schleiermacher, wo sie mit dem Begriff ,,Hort* iibersetzt wird: ,,Vor
allem eine derartige: dass sie allen Werdens bergender Hort sei wie eine Amme.*
Ebd., S. 87.

https://dol.org/10:14361/9783839445807-025 - am 14.02.2028, 15:56:11,



https://doi.org/10.14361/9783839445907-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | Matrixiale Philosophie

tionen, alle moglichen Anderungen der Seienden, ,allen Werdens bergender
Hort.*”

An dieser Stelle wird die Annahme Derridas ibernommen, dass zum dritten
Genos kein gegensitzlicher Teil gehdrt” und kein Paar mit dem Vater gebildet
wird. Es ist aber als solches eine Gattung, die alle a posteriori entfalteten eideti-
schen Differenzierungen (Frau/Mann) noch entdifferenziert in sich enthélt; daher
wird dies mittels eines Neutrums ausgedriickt. Sie ist frei von Formen, weil sie
alle Formen fiir sich nimmt, sodass sie zu der ,,gefalteten* groflen Gattung gehort
(Derrida). Ohne charakteristische reale Referenz ist die dritte Gattung das Be-
héltnis aller Gattungen, Behélterin aller noch nicht ausdifferenzierten Eide, aller
Geschlechter.

5.2 Entitative Doppeldeutigkeit und Bastarddenken

Die entitative Aporie der Chora ruft die epistemologische Frage hervor, wie oder
ob es iiberhaupt eine dritte Gattung geben kann — etwas, das ist und zugleich
nicht ist. Dazu Derrida:

Rufen wir noch dieses ins Gedéchtnis zuriick, unter dem Titel einer ersten vorldufigen
Annéhrung: der Diskurs tiber die chora, so wie er sich darstellt, geht nicht aus dem natiir-
lichen oder gesetzlichen logos, sondern eher aus einer gekreuzten, bastardhaft unsauberen

Gedankenfiihrung (logismoi nothoi), ja einer, die gar verdorben ist, hervor.”’

In diesem Sinn stellt Derrida die Frage, ob die Gattung Chora, die dritte, unform-
lose, neutrale Gattung, sich durch das mythische oder intelligible Gedéchtnis er-
reichen lisst.” Das epistemologische Gebiet der Chora steht jedoch jenseits des

95 Ebd.

96 Derrida: ,,Sie gehort nicht dem ,Geschlecht der Frauen® (genos gynaikon) an. Chora
verzeichnet einen abseits gelegenen Platz, den Zwischenraum, der eine disymmetri-
sche Beziehung wahrt zu allem, was ,in ihr‘, ihr zu Seite oder ihr entgegen ein Paar
mit ihr zu bilden scheint. In dem ausserpaarlichen Paar konnen wir diese eigentiimli-
che Mutter, die Statt gibt, ohne zu erzeugen, nicht mehr als einen Ursprung ansehen.*
J. Derrida: Chora, S. 12.

97 Ebd, S. 12.

98 Die duale Trennung und der Unterschied zwischen logos und mythos geht auf eine
rhetorisch-diskursive Fragestellung zuriick, die, sich auf das hellenistische logische
System des Nicht-Widerspruchs stiitzend, ,,diese Logik des Nicht-Widerspruchs der
Philosophen* diese ,,Logik der Binaritét, des Ja oder Nein“* ist. Ebd., S. 11. Aller-

dings verweist Derrida auf den franzdsischen Philosophen Pierre Vernant, der die

https://dol.org/10:14361/9783839445807-025 - am 14.02.2028, 15:56:11,



https://doi.org/10.14361/9783839445907-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom IIl'| 275

dialektischen Gegensatzes von Logos und Mythos, sodass die Tatsache, dass sie
nur durch traumhaft wahre und bewusste Erfahrung zu erreichen ist, die wider-
spriichliche Dialektik zwischen beiden Kategorien in Frage stellt.

DalBl das Denken der chora jenseits oder diesseits der Polaritdt metaphorischer Sinn/
eigentlicher Sinn fiihrt, ist vielleicht der Grund dafiir, daB} es liber die — zweifellos analo-
ge — Polaritit des mythos und des logos hinausgeht [...] Mit diesen beiden Polaritdten
wiirde das Denken der chora gar noch die Ordnung der Polaritét, der Polaritit im allge-
meinen, ob sie nun dialektisch wére oder nicht, in Unruhe versetzen. [...] Und dies — und
das ist eine weitere Konsequenz — nicht, weil sie unabénderlich sie selbst wire, sondern
wie sie, insofern sie ins Jenseits der Polaritit des (metaphorischen oder eigentlichen) Sinns
fiihrt, nicht langer dem Horizont des Sinns unterstiinde — und auch nicht des Sinns als Sinn

.99
des Seins.

Seine geheimnisvolle Wesenheit, die weder durch das logische noch durch das
mythische Denken zu erreichen ist, bleibt zweideutig fiir das logische Denken,
das auf der dichotomischen Logik der Zweiwertigkeit beruht.'” Die Schwierig-
keit, die Chora zu benennen'' besteht darin, dass sie nicht ontologisch bestimmt
ist. Sie nimmt am Intelligiblen teil, aber in einer schwierigen Weise, da sie sich
ihm entzieht. Es kann sie nur unter der Voraussetzung geben, dass sie sich allem
Bestimmtheiten entzieht, jeder Prigung und jedem Ausdruck.'” Die Frage da-

These aufstellt, dass widerspriichliche Rhetorik der griechischen Logik inhérent sei,
wobei er Intelligibilitdt, Rationalitit und Struktur eines mythischen Denkens heraus-
fand. Das heiflt: Ein Bastard-Denken, ein gekreuztes Denken, liegt danach bereits
der der bindren Logik zugrunde.

99 Ebd, S. 16.

100 Derrida: ,,Wenn chora keinen Sinn oder kein Wesen hat, wenn dies kein Philoso-
phem ist und wenn sie dennoch weder der Gegenstand noch die Form einer fabulo-
sen Erzédhlung mythischen Typs ist, wo sie dann in diesem Schema situieren?* Ebd,
S. 32.

101 Derrida: ,,Die von Timaios offen bekundete Verlegenheit kommt anders zum Tra-
gen: bald scheint die chora weder dieses noch jenes zu sein und bald zugleich dieses
und jenes, doch diese Alternative zwischen der Logik der AusschlieBung und der
Teilnahme — wir werden darauf noch ausfiihrlich zurlickkommen — héngt vielleicht
nur an einer provisorischen Erscheinungsform und an der zwéngenden Rhetorik.*
Ebd, S. 12.

102 Derrida: ,,Sie bestehen stets mit, indem sie ihr, sie bestimmend, Form geben, ihr, die

sich indes nur darzubieten vermag, indem sie sich aller Bestimmung, allen Markie-

https://dol.org/10:14361/9783839445807-025 - am 14.02.2028, 15:56:11,



https://doi.org/10.14361/9783839445907-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | Matrixiale Philosophie

nach, wie man die Chora erreichen kann, handelt deshalb nicht von einer Frage
nach ihrem Wesen, sondern danach, wie ihre logische Struktur sich ausdriicken
lasst.

Trotz ihres behutsam vorlaufigen Charakters werden es uns diese Bemerkungen vielleicht
gestatten, die Silhouette einer ,Logik‘ zu erahnen, deren Formalisierung beinahe unmog-
lich zu sein scheint. Wird diese ,Logik* noch eine Logik sein, ,eine Form von Logik®, um
das Wort Vernants aufzunehmen, wenn er von einer ,Form von Logik‘ des Mythos
spricht, die zu ,formulieren, ja zu formalisieren® anstiinde? [...] Ist der ,bastardhaft unsau-

bere* logos, der sich nach ihr richtet, noch ein Mythos? '**

Es gibt sie, so Derrida, aber ihre Beschaffenheit ist nicht zu denken, nicht wahr-
"% Die Chora ist nicht intelligibel, aber auch nicht wahrnehmbar
durch die Sinne; sie gehdrt zum traumhaften Gebiet des Sichtbaren und Unsicht-
baren.

zunehmen.

Dies alles also und anderes dem Verwandten auch iiber die schlaflose und wahrhaftige Na-
tur trdumend sind wir auf Grund dieses Tridumens nicht imstande, wenn wir aufgewacht
sind, zu unterscheiden und das Wahre zu sagen: Dass es einem Abbild — da nicht einmal
eben das, wozu es entstanden ist, ihm selbst gehort, sondern es stidndig als eine Erschei-
nungsform irgendeines anderen in Bewegung ist — zwar deshalb zukommit, in irgendeinem
anderen zu entstehen, indem es sich irgendwie ans Sein klammert, oder iiberhaupt nicht zu

Sl
sein.'”

rungen oder Eindriicken, von denen wir behaupten, dass sie ihnen ausgesetzt sei,
entzieht.”“ Ebd, S. 19.

103 Ebd., S. 28. Dazu Derrida: ,,Dabei diirfte es sich ... um eine Struktur und nicht um
so etwas wie ein Wesen der chora handeln. [...] Die chora, behaupten wir, ist ana-
chronisch, sie ,ist die Anachronie in Sein, besser, die Anachronie des Seins. Sie
anachronisiert das Sein.” Ebd, S. 18.

104 Es gibt chora, man kann sich sogar die Frage stellen, wie ihre physis und ihre dyna-
mis beschaffen sei, zumindest provisorisch kann man sich, was diese betrifft, die
Frage stellen, aber das, was es gibt, ist nicht; und wir werden weiter unten darauf zu-
riickkommen, was dieses il y a (es gibt) zu denken geben vermag. Derrida: Ebd, S.
22.

105 Platon: Tim 52b-c, S. 95.

https://dol.org/10:14361/9783839445807-025 - am 14.02.2028, 15:56:11, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839445907-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 277

Wie konnen traumhafte Wahrheiten erfasst werden? Der Diskurs iiber die Chora
entstammt nicht dem legitimen naturale logos, sondern einer hybriden Beweis-
fiihrung, einem ,,Bastard-Denken‘; das heif3t, es ist ,,verdorben.*

Eine dritte Art sei ferner die des Raumes, immer seiend, Vergehen nicht annehmend, al-
lem, was ein Entstehen besitzt, einen Platz gewéhrend, selbst aber ohne Sinneswahrneh-

. . s i 106
mung durch ein gewisses Bastard-Denken erfassbar, kaum zuverldssig.

Die dritte Gattung {iberschreitet also den Unterschied zwischen Vernunft und
Wahrnehmung, zwischen Intelligibilitit und Sinnlichkeit. Dafiir ben6tigt Platon
eine die dichotomische Ordnung des Seins (das Sein oder das Werden) iiber-
schreitende dritte Gattung, um auf diese aporetische Stufe zu verweisen. Sie ist
die dritte Gattung. Nur durch ein hybrides und gekreuztes Denken zu erreichen,
steht sie auBerhalb der die Weltordnung regierenden Kategorien.

5.3 Behaltnis aller Arten

Das vorweltliche Prinzip Chora wird im platonischen kosmogonischen Dialog
als Behiltnis dargestellt.'”” Dieses nimmt aufgrund seiner logisch-aporetischen
Beschaffenheit jedoch keine bestimmte Form'® (eidos) an, sondern tréigt in sich
vielmehr alle moglichen Bestimmungen, die noch in einem unbestimmten Zu-
stand bei ihr sind. Dabei identifiziert sie sich mit keiner der Eigenschaften, die
sie annimmt. So beschreibt Derrida:

Chora nimmt — um ihnen Statt zu geben — alle Bestimmungen auf, aber sie besitzt keine
davon als Eigentum. Sie besitzt sie, sie hat sie, da sie sie aufnimmt, aber sie besitzt sie
nicht, wie man Eigentiimer/Eigenschaften besitzt, sie besitzt nicht als eigenen Besitz. Sie

,ist* nichts anders als die Summe oder der Prozess dessen, was sich nach und nach ,iiber*

106 Platon: ,,Eine dritte Art sei ferner die des Raumes, immer seiend, Vergehen nicht
annehmend, allem, was ein Entstehen besitzt, einen Platz gewihrend, selbst aber oh-
ne Sinneswahrnehmung durch ein gewisses Bastard-Denken erfassbar, kaum zuver-
lassig.“ Ebd.

107 Derrida: ,,Das ist in der Tat schwierig, doch vielleicht haben wir noch gar nicht be-
dacht, was aufnehmen (recevoir), das Aufnehmen dieses Behiltnisses heifit, doch
dechomai, dechomenon besagt. J. Derrida: Chora, S. 21.

108 ,,Doch wenn Timaios es Behéltnis (dechomenon) oder Ort (chora) nennt, so wird mit
diesen Namen kein Wesen, nicht das stabile Sein eines eidos bezeichnet, denn chora
gehort weder zur Ordnung des eidos, noch zur Ordnung des mimemata, der Bilder
des eidos, die sich in ihr eindriicken werden®. Ebd., S. 20-21.

https://dol.org/10:14361/9783839445807-025 - am 14.02.2028, 15:56:11,



https://doi.org/10.14361/9783839445907-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | Matrixiale Philosophie

sie, zu ihr als Subjekt, gleich zu ihr als Sujet (a son sujet, @ méme son sujet) einschreiben
wird, doch sie ist nicht das Subjekt (sujet) oder der gegenwdrtige Tréiger (support présent)

all dieser Interpretationen, obwohl sie trotzdem sich nicht auf diese reduzieren lisst.'”

5.4 Topologische Ontologie

Im Hinblick auf die urspriingliche Bedeutung des griechischen Wortes ,,Chora®
lassen sich gewisse Gemeinsamkeiten feststellen zwischen der platonischen
Verwendung des Begriffes und der semantischen Bedeutung des Wortes. Chora
bedeutet danach urspriinglich ein ldndliches Gebiet aus einem kleinen Konglo-
merat von Dorfern, die jedoch keinen staatlichen Status gewonnen haben. Dieser
in der griechischen Kultur verwendete Begriff bezeichnet also ein spezifisches
Territorium. Chora ist hier ein von jemand eingenommener Platz, ein Land, auch
ein bewohnter Ort, ein Posten, ein Territorium oder eine Region.

Platon bewahrt diese semantische Bedeutung vom besetzten Platz, deutet den
Begriff aber um in einer Art analytischen Forschung des Ur-Raumes. Chora ist
nach Platon ein Raum, der alle Verwandlungen und auch den Nicht-Sein-
Zustand aufnimmt.'"® Damit steht der Begriff Chora beziiglich der Stiftung und
Begriindung des Raums und der Raumlichkeit in Ubereinstimmung:

... ein[e] dritte Art sei ferner die des Raumes, immer seiend, Vergehen nicht annehmend,
allem, was ein Entstehen besitzt, einen Platz gewéihrend.111

Rickert erortert diese Analogie zwischen Topos und Chora'', diese Uberein-
stimmung zwischen Ort und Raum. Chora bezeichnet danach einen alten Topos,

109 Ebd.

110 Derrida: ,,Und in der Tat wird chora stets bereits eingenommen be-
setzt/belehnt/ausgestattet sein, sogar als allgemeiner Ort und obgleich sie sich von
allem unterscheidet, was Platz nimmt in ihr.“ Ebd., S. 42.

111 Platon: Tim (52a), S. 95.

112 Rickert: ,,Keimpre Algra goes on to suggest for chora the more abstract meaning an
extension that can be occupied (1995, 33)°, a meaning that can include one’s place,
as in social rank, or one’s proper positioning, as for example a soldier’s post.“ T.
Rickert: ,,Toward the chora: Kristeva, Derrida, and Ulmer on Emplaced Invention®,
in: Philosophy and Rhetoric, Vol. 40. No. 3, 2007, S. 254.

https://dol.org/10:14361/9783839445807-025 - am 14.02.2028, 15:56:11,



https://doi.org/10.14361/9783839445907-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11| 279

also einen mythisches Topos'"”, einen gestalt- und ortlosen Raum'", der Platz
zum Werden anbietet, ein Raum fiir Gewordenes und nicht Gewordenes.

Die Frau, die universelle Wirtin, ist die chora, ein freier Raum, eine Wachstafel, auf die
alles eingeschrieben werden kann. Die chora ist der topologische Raum vor jeder Metrik,
vor jeder Beherrschung. Sie ist noch tiefer. Sie ist der Raum oder die Black-box, vermoge
deren sowohl Einschluss als auch Ausschluss denkbar werden. Der eingeschlossene Dritte
und der ausgeschlossene Dritte erfordern ein Feld, in das man eintritt und das man verlaft,
einen Bezugspunkt fiir ihre Operationen: die Frau ist dieser Bezugspunkt. Die universelle

Wirtin ist die transzendentale Bedingung dieser Logiken, die Denkmatrix.'"

Chora entstammt der Gattung der prikosmischen Phase in der kosmogonischen
Erzihlung Platons. Mit dem Begriff zeigt Platon uns die logischen und metaphy-
sischen Aporien eines der Welt dullerlichen Seienden und der ihm vorangehen-
den kosmischen Ordnung. In dieser Weise ist das Paradoxon gekennzeichnet
durch eine dritte Gattung, nicht nur rein gnoseologisch.''® Diese ist nicht er-
reichbar durch das Denken und durch Sinneswahrnehmungen, da ihr Formlosig-
keit zugerechnet wird. Thre epistemologische Unerreichbarkeit entspricht ihrer
metaphysischen und logischen Unbestimmtheit; sie ist amorph'"’, da ihr die
metaphysischen Kategorien der Weltlichkeit entzogen sind.

Die platonische Chora ist eine philosophische Aussage iiber die logische
Stellung eines der Welt dulerlichen Wesens. In dieser Hinsicht folgt ,, Timaios®
der hesiodischen Tradition und beschreibt zunéchst einen urspriinglich formlo-
sen, urstofflichen Zustand, in dem es noch keine Ausdifferenzierung gibt, keine
Differenz, keine Form. Alle Elemente sind schon vorhanden, alle a posteriori

113 Rickert: ,,Chora and topos were often used synonymously to refer to space and
place. Chora is the older term, however, and in the exant written record topots is not
encountered until Aeschylus.” Ebd., S. 254.

114 Derrida: ,,In einer dritten Gattung/einem dritten Geschlecht und im neutralen Raum
eines ortlosen Ortes, eines Ortes, an dem alles verzeichnet wird, der aber ,fiir sich
selbst® nicht verzeichnet sein soll.“ J. Derrida: Chora, S. 43.

115 M. Serres: Der Parasit, S. 333.

116 Derrida: ,,Die hermeneutischen Typen konnen chora in-formieren, kénnen ihr Form
geben nur in dem Mafle, wie sie — unzugénglich, unempfindsam, ,amorph* (amor-
phon, 51a) und stets jungfraulich, von einer Jungfraulichkeit, die sich dem Anthro-
pomorphismus radikal widersetzt — diese Typen aufzunehmen und ihnen Statt zu ge-
ben scheint.” J. Derrida: Chora, S. 20.

117 Platon: Tim (51a), S. 91.

https://dol.org/10:14361/9783839445807-025 - am 14.02.2028, 15:56:11,



https://doi.org/10.14361/9783839445907-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | Matrixiale Philosophie

hinzugekommenen eidetischen Abspaltungen sind in den undifferenzierten Stoff
,hineingefaltet™. In diesem Sinn wird dem Chaos, von dem Hesiod erzdhlte, das
allererste Géhnen, der Raum, der am Anfang des Weltwerdens zwischen Erde
und Himmel entsteht, in Platons Philosophie eine ur-materische, un-informierte
Ursubstanz zugeschrieben, eine Art von Ursubstanz oder Urmaterie.""

Nach welchem Kriterium wird dieser formlosen Gattung ein ihr Zugrundle-
gendes postuliert? Warum steht die logisch und metaphysisch aporetische Gat-
tung fiir das zugrundliegende Materische? Die Kategorie Chora beriihrt das na-
turphilosophische Problem des Werdens. Platon schreibt ihr eine selbstgebérende
Wesenheit zu, die jedoch die Formen in der Welt hervorbringt. Die Frage des
Werdens und der Bildung des Kosmos betrifft nicht mehr die Chora, sondern die
Weltlichkeit. Nach dieser Frage beziiglich der Ontogenese (Entstehung) des
Seienden wird die Chora der Ebene des Zugrundliegenden zugeschreiben. Ange-
sichts ihrer logischen und eidetischen Unbestimmtheit und aufgrund der Tatsa-
che, dass ihr Wirkungskreis jeder Gestaltung des Kosmos vorangeht, wird sie
von Platon mit einem materischen Substrat gleichgesetzt, durch dessen Wirken
die Formen des Kosmos entstehen.

6. Ontogenetisches Problem:
Morphogenese in der Weltlosigkeit. Ausdifferenzierung
ohne Alteritat

6.1 Uber die unangemessene Frage, wie etwas aus dem Nichts
entsteht und das Problem des Werdens

Die Uberlegungen tiber den Grund und das Prinzip des Seienden in ,,Timaios*
gelten als von den naturphilosophischen Forschungen der vorsokratischen Schu-
le (mit dem philosophischen Streik beziiglich der arché-Erorterung) beeinflusst.
Die zentrale Problemstellung der vorsokratischen Naturphilosophie betrifft das
Werden: Wie kann etwas aus etwas anderem werden und sich herleiten? Die
Vorsokratiker stellen in diesem Zusammenhang die These auf, dass die Wesen-
heit der Dinge durch ihre natiirlichen Elemente bestimmt ist und deshalb eine na-
tirliche Materie die Ursache des Werdens ist. Dabei wird behauptet, dass die
Natur der Dinge das Feuer, die Erde oder die Luft sind und dass sie die Grund-
elemente umfassen. Die Naturbeschaffenheit wird dem Stoff der Dinge zuge-
schrieben, ,,die [ihren] Anfang von Wandel und Verdnderung in sich selbst ha-

«l19

ben Aristoteles stimmt den Vorsokratikern zu, den Stoff als Naturbeschaf-

118 T. Kratzert: Die Entdeckung des Raums, S. 91.
119 Aristoteles: Phys. (Il 1. 193a), S. 27.

https://dol.org/10:14361/9783839445807-025 - am 14.02.2028, 15:56:11,



https://doi.org/10.14361/9783839445907-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

