
Von der prozesshaften Identität zu neuen

demokratischen Lebensweisen

Isabell Lorey

»Identität hat Konjunktur. […] der Distinktions- und Identitätsbedarf [ist]

wohl noch nie so groß gewesen […] wie heute. Alles und jedes scheint iden-

titätstauglich.« (Hark 1996: 14)

»So gesehen gibt es kein Abschaffen der Identität, keine ›Subversion‹, die

Identität nichtwieder herstellenwürde, sondern nur dieUmdeutung der Ka-

tegorien, durch die man politisch mobilisiert wird.« (Butler 1993)

»›Identität‹ [kann] nur über die Beziehung zum Anderen, in Beziehung zu

dem, was nicht ist, zu gerade dem, was von ihr ausgelassen ist, konstituiert

werden […], in Beziehung zu dem, was das konstitutive Außen genannt wur-

de.« (Hall 2004 [1996]: 171)

»[…] und lernen, die Welt zu teilen. Das ist, was jetzt zu tun ist.« (Hark 2021:

108)

In den 1990er Jahren erschien es unmöglich, in Verbindung mit einer queer-

feministisch linken, emanzipatorischen Position auf Identitätspolitik zu ver-

zichten. Es war durchaus Konsens, dass es nicht um wesensmäßige, ahisto-

rische und unveränderbare Identitäten gehen konnte, sondern um ein Ver-

ständnis von Identität, das diese als in gesellschaftlichen Macht- und Herr-

schaftsverhältnissen entstanden betrachtete, und damit als historisch kon-

struiert. Behauptungen, die auf dem Wesen ›der Frau‹, auf Eigenschaften

aufgrund eines weiblichen Körpers oder sexueller Praxen oder auch einer

bestimmten, unveränderlichen ›Kultur‹ bestanden, wurden zurückgewiesen

und in ihren sozialen, politischen und ökonomischen Funktionen historisch

eingeordnet. In den queer-feministischen Auseinandersetzungen der 1990er

Jahre fand eine Abgrenzung zu politisch reaktionären Positionen eher implizit

durch die Zurückweisung wesensmäßiger Identitätsbehauptungen statt. Ge-

genwärtig handelt es sich bei solchen wesensmäßigen und unveränderlichen

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013 - am 13.02.2026, 19:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Isabell Lorey

Wahrheitsbehauptungen zunehmendwieder um (extrem) rechte und reaktio-

näre Positionen. Sie sind nicht mehr nur konservativ, sondern mit biologisti-

schen Geschlechtskörperverständnissen und homogen identitären Ideen von

›Volk‹ und Nation in einen »autoritären Populismus« (Hall 2014 [1980]; Sauer

2020) eingebettet.

Paradoxe Identitätspolitik

Ende der 1990er Jahre war – in Auseinandersetzung mit Judith Butler und in

Anlehnung an Sabine Hark und Stuart Hall – mein zentrales Argument für

eine »Dekonstruierte Identitätspolitik« die vermeintliche Unausweichlichkeit

eines »Paradoxes«:

»[O]bwohl wir durch die Verhältnisse konstituiert sind, die wir verändern

wollen, [haben] wir die Möglichkeit zur Erfindung und Kreation anderer

Weisen der Subjektwerdung wie der Subjektivierung […], gerade weil wir

diese immer wieder mit hervorbringen.« (Lorey 1998: 109)

Statt aber diese Erfindungskraft dafür zu nutzen, uns nicht länger an Identi-

täten binden zu lassen (Foucault 2005b [1982]: 280), erlaubte uns die Formu-

lierung dieses »Paradoxes« keineMöglichkeit, eine Politik ohne Identitäten zu

denken: »Es kann also nicht um die Tabuisierung von Identitätspolitik gehen,

sondern um das Beschreiben einer anderen Politik mit Identitäten« (Lorey

1998: 112). Diese »andere Politik« arbeitet sich weiterhin an Identität ab, statt

das nicht-identitäre _Mit_ zu betonen, den Austausch, die Kontaminierun-

gen, das Miteinander heterogener Subjektivierungsweisen, die es ablehnen,

als Individuen voneinander getrennt zu werden, damit ihre wechselseitigen

Abhängigkeiten nicht weiter durch identitätsvernarrte Narrationen des Sub-

jekts unwahrnehmbar werden.

Aber nicht nur identitätspolitisch ließen wir uns durch den etablierten

politischen Rahmen liberaler Demokratien begrenzen, auch die Logik poli-

tischer Repräsentation konnte »dekonstruierte Identitätspolitik« nicht auf-

brechen und verunmöglichte so, politische Praxen jenseits liberal-demokrati-

scher Repräsentationsanforderungen wahrzunehmen. Warum aber muss ei-

ne kritische Analyse der Ausschlüsse und Diskriminierungen von Repräsenta-

tion und Identität an jener Form von Demokratie festhalten, die durch Aus-

schlusslogiken konstituiert ist und damit politisches Handeln erheblich be-

schränkt? Liegt es auch daran, dass in den 1990er Jahren, so kurz nach dem

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013 - am 13.02.2026, 19:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von der prozesshaften Identität zu neuen demokratischen Lebensweisen 151

Mauerfall, eine fundamentale demokratisch-emanzipatorische Kritik an der

liberalen repräsentativen Form von Demokratie unmöglich schien?

Wiederkehr der Identität

»Wer braucht ›Identität‹?«, fragt 1996 Stuart Hall in seinem gleichnamigen

Text und konstatiert zugleich, dass »die Frage nach der Identität wiederkehrt«

(Hall 2004 [1996]: 168). Aber sie kehrt nicht einfach identisch wieder, sondern

es werden Differenzen im Identitätsverständnis gegeneinander gestellt: das

Verständnis von Identität, das sich auf die Idee von unveränderbaren, in die

Körper hineinverlagerten Identitäten stützt, und das Verständnis, das Iden-

tität prozesshaft und in Macht- und Herrschaftsverhältnisse eingebettet be-

greift. Hall kritisiert die erste Position, weil sie heterogene Bevölkerungen auf

homogene kulturelle und ethnische Identitäten reduziert. Solche mit natura-

lisierten, rassisierenden und nationalistischen Wesenszuschreibungen ope-

rierenden Identitätsvorstellungen gelte es zu dekonstruieren und als essen-

tialistisch und rassistisch zurückzuweisen. Dagegen versteht Hall Identität

als prozesshaft und veränderbar. Das nationalistische Identitätsverständnis

sei historisch und politisch-ökonomisch überholt. Im Prozess der Globalisie-

rung finde mit dem »relativen Niedergang des Nationalstaats, der Autarkie

der nationalen Ökonomien und somit auch der nationalen Identitäten« eine

»Erosion kollektiver sozialer Identitäten« statt, wie jene »der Klasse, der ›Ras-

se‹, des sozialen Geschlechts und der westlichen Welt« (Hall 1994 [1991]: 69).1

Mit dem Verständnis einer prozesshaften Identität können sexuelle und ge-

schlechtliche Identitäten nun plausibel als performative Subjektkonstitutio-

nen betont werden, denen nicht ein biologisch eindeutiger Körper zugrunde

liegt, sondern der Körper selbst wird als materialisierender Effekt historisch

spezifischer gesellschaftlicher Normen undDiskurse gedacht (vgl. Butler 1991;

1995).

Bei der Problematisierung von Identität in den 1990er Jahren dreht sich

alles um die Frage des Subjekts, danach, wie es entsteht, wie es sein Anderes

1 Am Ende des Jahrtausends erscheinen Identitäten »zunehmend fragmentiert und zer-

streut, jedoch niemals eindeutig. Identitäten sind konstruiert aus unterschiedlichen,

ineinandergreifenden, auch antagonistischen Diskursen, Praktiken und Positionen.

Sie sind Gegenstand einer radikalen Historisierung und beständig im Prozess der Ver-

änderung und Transformation begriffen« (Hall 2004 [1996]: 170).

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013 - am 13.02.2026, 19:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Isabell Lorey

konstruiert und wie seine Fähigkeit zu handeln verstanden werden soll.2 Die

desorientierte und verunsicherte Frage danach, »wer wir sind«, als Einzelne

und als Kollektiv, ist die Frage nach der Identität eines Subjekts. Und genau

solche Fragen hat Michel Foucault zurückgewiesen.

Eine Praxis der Emanzipation, die mit einer kritischen Analyse der

Gegenwart korrespondiert, braucht »eine kritische Analyse der Welt, in der

wir leben« (Foucault 2005b [1982]: 280). Das heißt zu verstehen, in welchen

Macht- und Herrschaftsverhältnissen wer zum Subjekt werden kann und wer

nicht, undwie wir in beiden Fällen an eine vermeintlich eigene, ursprüngliche

›Identität‹ gebunden werden, die uns entweder in Gruppen zusammenbindet

und diskriminiert und/oder uns individualisiert und uns voneinander trennt

und (selbst-)regierbar macht. Es braucht keine Begriffsverschiebung und

kein neues Verständnis von Identitätspolitiken, sondern die Emanzipation

aus solchen Identitätspolitiken. Foucault drängt darauf, in der Gegenwart,

jetzt sofort »abzulehnen, was wir sind« und was wir gezwungen werden zu

sein. Wir müssen »uns selbst vom Staat und der damit verbundenen Form

von Individualisierung […] befreien« und nach nicht-identitären Formen der

Subjektivierung suchen (Foucault 2005b [1982]: 280). Wir müssen aufhören,

uns Orientierung von der Idee eines autonomen, von anderen getrennten

und unabhängigen Subjekts zu erhoffen. Statt prozessuale Identitäten gut-

zuheißen und an dieser Subjektidee festzuhalten, interessiert Foucault, was

wir in der Gegenwart ohne Identitätsanbindung werden können, wie wir

anders werden, uns ent-subjektivieren. Was wir in der Gegenwart werden, ist

keine Frage der Identität, sondern eine der Diskontinuität, der Erfahrung

und der Ent-Subjektivierung (Foucault 2005a [1978/1980]: 54f.).

2 In Halls, aber auch in Butlers Texten spielt dabei der (oft auch kritische) Bezug auf die

Freudsche und Lacansche Psychoanalyse eine große Rolle, analysiert sie doch in erster

Linie das Subjekt und sein Handeln. Für das Subjekt seien Prozesse der Identifikati-

on immer ambivalent und produzierten eine Spaltung zwischen dem Einen und dem

Anderen, argumentiert Hall. So entstehe nicht nur ein permanentes Verkennen, son-

dern durch die Spaltung »ist der Andere immer auch ein Teil von uns selbst« (Hall 1991

[1994]: 73).

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013 - am 13.02.2026, 19:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von der prozesshaften Identität zu neuen demokratischen Lebensweisen 153

Ausschließende Kurzsichtigkeiten

Mitte der 1990er Jahre schreibt Sabine Hark in deviante Subjekte:

»Hat man verstanden, dass Subjekte durch Praktiken und Operationen des

Ausschlusses geformt werden, wird es politisch notwendig, die Spuren der

Operationen dieser Konstruktion und Auslöschung zu verfolgen. […] Identi-

tätspolitik kann insofern dazu dienen, all diejenigen auszuschließen bzw. zu

ignorieren, die nicht die Identitätsanforderungen und -bedingungen erfül-

len.« (Hark 1996: 26)

Diese Ausschlüsse und dieses Unsichtbarmachen sind der politischen Logik

der Repräsentation geschuldet, die davon ausgeht, betont Hark, dass ver-

meintlich vor der Repräsentation existierende kollektive Identitäten ledig-

lich vertreten werden. Für »die politische Praxis scheint es […] imperativ zu

sein, dass essentielle Identitäten (und deren Interessen) existieren und im

politischen Feld lediglich repräsentiert werden« (Hark 1996: 20). Genau diese

»scheinbar nicht verhandelbare Notwendigkeit essentieller, kohärenter Iden-

titäten im Feld des Politischen« gilt es zu bestreiten und zurückzuweisen,

so Hark (1996: 20). Stattdessen muss die Produktivität von Repräsentation

verstanden werden, denn Ausschlüsse und Verwerfungen sind Differenzpro-

duktionen, aus denen keine kohärenten Identitäten zu formieren sind (Hark

1996: 19). Solche durch Ausschluss produzierte Differenz soll vielmehr genutzt

werden, um die »hegemoniale symbolische Ökonomie selbst ins Wanken zu

bringen« (Hark 1996: 20). Kritik ist dabei »immer schon Teil desjenigen Pro-

jekts, das sie zugleich zu dekonstruieren sucht« (Hark 1996: 19).

Mittels dekonstruierter Identitätspolitik wurde in Referenz auf Butler und

Spivak »ein strategischer Bezug auf Identität notwendig«, so auchmein Argu-

ment 1998, weil »das politische Feld der Macht, die Logik der Repräsentation

nicht ohne Identität auskommt« (Lorey 1998: 108). Die Strategie legitimier-

te das Paradox, trotz weitreichender Kritik an Identitätspolitik festzuhalten.

Dabei fehlte die politischeWeitsicht, die Logik der Repräsentation nachhaltig

aufzubrechen. Mehr zu sagen, als dass wir um das Problem des Ausschlus-

ses und der hierarchisierenden Differenzierung wissen, aber strategisch an

Identität festhalten, schien politisch unmöglich. Ein positiv besetztes, pro-

zesshaftes Verständnis von Identität, um das wir in den 1990er Jahren gerun-

gen haben, halte ich aus politischen Gründen nicht mehr für vertretbar.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013 - am 13.02.2026, 19:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Isabell Lorey

Zurückweisungen

Was aber ist mit der Logik des Rechts? Es basiert auf Subjekten, denen Rech-

te zuerkannt werden, auf Rechtssubjekten. Wer aber wird auch hier von der

Norm eines Rechtssubjekts ausgeschlossen, eines Subjekts, das nicht selten

als heterosexuell und autochthon imaginiert wird? Wer gehört nicht dazu?

Recht hat eine doppelte Funktion, »einzuschließen und auszugrenzen, zu

schützen und zu disziplinieren«, schreibt Sabine Hark 2000 in ihrem Auf-

satz »Durchquerung des Rechts« (Hark 2000: 30). Und diese doppelte Funkti-

on des Rechts produziert die wiederkehrende Paradoxie, mit der Kämpfe um

Anerkennung und gleiche Rechte stets konfrontiert sind: durch ausgrenzen-

de, dominante Normen als ›anders‹ und ›anormal‹ betrachtet und durch diese

Diffamierung als ›schwul‹, ›lesbisch‹ oder ›behindert‹ allererst konstruiert zu

werden. Die ausgegrenzten ›Identitäten‹ entstehen durch die Ausgrenzung.

Und mehr noch: Rechtliche Gleichheit für eine bestimmte Gruppe, ei-

ne kollektive Identität von Bürger*innen zu fordern, bedeutet beispielswei-

se nicht, dass auch Geflüchteten diese Rechte gewährt werden (Hark 2000:

39). Die Gleichheit des Rechtsschutzes gilt weiterhin nicht für all diejenigen,

die durch juridische Kategorien als Unterworfene und Ausgegrenzte in ihrer

›devianten Identität‹ allererst benannt und so hervorgebracht werden. Recht

repräsentiert nichts ›vor dem Gesetz‹, sondern konstituiert die Subjekte, die

es schützen soll, ebenso wie jene, denen es den Schutz verwehrt.

Wer wird also, fragt Hark, durch die rechtliche Fixierung einer schwu-

len oder lesbischen Identität aufgerufen, und wer wird erneut ausgeschlos-

sen? Inwiefern bleibt die binäre Logik von hetero/homo intakt, und damit

die Normalität von Heterosexualität? »Die Fokussierung auf gleiche Rechte

verfehlt den Punkt, dass Homosexualität unvermeidlich reguliert und stig-

matisiert werden wird, während Heterosexualität seine privilegierte Position

als unhinterfragte, institutionalisierte kulturelle Norm behält« (Hark 2000:

41). Die Macht des (Rechts-)Staates in liberalen repräsentativen Demokratien

ist eine zugleich individualisierende wie totalisierende Form der Macht, die,

wie Foucault schreibt, »die Individuen in Kategorien einteilt, ihnen ihre In-

dividualität zuweist, sie an ihre Identität bindet und ihnen das Gesetz einer

Wahrheit auferlegt, die sie in sich selbst und die andere in ihnen zu erkennen

haben« (Foucault 2005b [1982]: 275). Daher bestehe, so Hark, die »Gefahr […],

dass wir im Namen von Gerechtigkeit diejenigen Artikulationen von Identität

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013 - am 13.02.2026, 19:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von der prozesshaften Identität zu neuen demokratischen Lebensweisen 155

und deren Verletzungen im Recht zementieren, die wir doch einst zu über-

winden angetreten waren« (Hark 2000: 42).3

Es geht also darum, jene Art von Individualität zurückzuweisen, die

man uns seit Jahrhunderten aufzwingt, und zugleich nach Praxen der Ent-

Subjektivierung zu suchen. In neoliberalen Verhältnissen ist es offensichtlich

geworden, dass ein positiver Bezug auf flexible und prozesshafte Identitäten

eher neoliberale Formen der Individualisierung und Konsumanrufung sowie

flexibilisierte Arbeitsverhältnisse stützt als emanzipatorische demokratische

Lebensweisen hervorbringt (vgl. Rolnik 2006; 2018). Nach mehreren Jahr-

zehnten der Sedimentierung eben dieser neoliberalen Verhältnisse stellt sich

immer mehr die Frage, wie Verletzbarkeiten jenseits von Identitätskonstruk-

tionen problematisiert und inmitten nicht hintergehbarer wechselseitiger

Verbundenheiten und Affizierungen gedacht und politisiert werden können.

Konstitutive Ungleichheiten

Es ist kein Zufall, dass Sabine Hark in Gemeinschaft der Ungewählten nicht von

Identität spricht. Die Ungewählten sind keine Gruppe und keine Kategorie.

Sie haben keine gemeinsame Identität (Hark 2021: 133). Für ein politisches Ethos

der Kohabitation geht es um die Perspektive auf das Gemeinsame und das de-

zidierte Anklagen von Ausschlüssen und Ungleichheiten und nicht um ihr

strategisches Beibehalten durch Identitätspolitiken. Denn die »Verweigerung

von Gleichheit« ist »auch eine Geschichte der Verhinderung und Verunmögli-

chung von Gemeinschaft«, die weit zurückreicht. Die Geschichte der Verwei-

gerung beginnt, schreibt Hark mit Bezug auf Saidiya Hartman,

»mit der Idee des einen (männlichen) Menschen und dem Phantasma des

über sich selbst und andere verfügenden Subjekts. Sie beginnt mit der

Illusion körperlicher Unversehrtheit und ungehinderter Befähigung, mit

dem Phantasma des vernünftigen, vergeschlechtlichten, neurotypischen

Subjekts.« (Hark 2021: 118)

3 Butler vertritt diese Position Mitte der 1990er Jahre in Körper von Gewicht, wenn sie zur

Verwendung des Begriffs ›queer‹ schreibt: »Der derzeitige taktischeWiedereinsatz in-

szeniert ein Verbot und eine Erniedrigung gegen sich selbst, bringt eine andere Wert-

ordnung hervor, eine politische Bejahung ausgehend von und vermittelt durch den

gleichen Begriff, dessen oberstes Ziel seines früheren Gebrauchs im Ausrotten gerade

einer solchen Bejahung bestand« (Butler 1995 [1993]: 318).

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013 - am 13.02.2026, 19:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Isabell Lorey

Eine Verweigerung von Gleichheit sieht Hark nicht nur in den »zeitgenössi-

schen Formen neoliberaler Gouvernementalität oder in den autokratisch re-

gierten ›illiberalen Demokratien‹ der Gegenwart«, sondern auch »in den als

›demokratisch geltenden Gesellschaften‹« (Hark 2021: 114; Fassin 2017). Diese

wiederholte Implementierung von Ungleichheit muss durchbrochen werden.

Es geht um die Suche nach »einer demokratischen Lebensweise und die Fra-

ge, wie ein gutes Leben für alle möglich werden kann« (Hark 2021: 116).

Die liberale repräsentative Demokratie war nie in der Lage,Gleichheit und

Freiheit für alle zu garantieren. Diese Form der Demokratie braucht die wie-

derkehrenden Kämpfe um (staats-)bürgerliche Anerkennung derjenigen, die

ausgeschlossen werden, die weniger gleich sind. Nur durch einen anhalten-

den, in die Zukunft gerichteten Prozess der Demokratisierung kann das Ver-

sprechen auf Gleichheit für alle aufrechterhalten werden. Es ist ein Prozess

der zähmenden Integration des Protestpotenzials sozialer Bewegungen. Re-

präsentative Demokratie ist durch die ambivalente Herrschaftsform gekenn-

zeichnet, einerseits die Ausweitung von Rechten und sozialer Anerkennung

für Diskriminierte zu ermöglichen. Dafür verlangt sie von sozialen Bewegun-

gen, ein kollektives Subjekt in der Logik der Repräsentation zu bilden, das

im Namen einer kollektiven Identität spricht und die Bewegung repräsen-

tiert, sowie Repräsentant*innen als Ansprechpersonen fürMedien und Politik

zu benennen. Die Artikulation der kollektiven Identität im Kontext von An-

tidiskriminierungskämpfen bedeutet, das »Paradox« zu akzeptieren und zu

befestigen, die diskriminierende Identitätszuschreibung mit allen Grenzzie-

hungen als Selbstbezeichnung affirmieren zu müssen, um im Namen dieser

Identitäten gegen Diskriminierung zu kämpfen.

Es mangelt an kritischen Reflexionen darüber, welche stabilisieren-

de Funktion die Konstruktion kollektiver Identitäten für die anhaltenden

Ungleichheiten liberaler-repräsentativer Demokratien hat. Im Rahmen

von Anerkennungspolitik finden Demokratisierungsprozesse statt, ohne

diese Form der Demokratie in ihrer maskulinistischen, bürgerlichen und

ausschließenden Grundkonstitution nachhaltig zu verändern.

Von den Kämpfen aus

Die Besetzungs- und Demokratiebewegungen der 2010er Jahre haben Politi-

ken der Repräsentation und der Identität dezidiert zurückgewiesen und mit

vielfältigen neuen demokratischen Praxen experimentiert, die auf Affizierun-

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013 - am 13.02.2026, 19:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von der prozesshaften Identität zu neuen demokratischen Lebensweisen 157

gen, wechselseitigen Verbundenheiten, auf Sorge und radikaler Inklusion ba-

sierten. Es ging nicht darum, Forderungen an Regierung oder Staat zu stel-

len, sondern sich jetzt auf andere Weise demokratisch in Beziehung zu set-

zen, soziale Reproduktion aus ihrer heterosexuell vergeschlechtlichten und

familialisierten Einhegung zu reißen und in den Kämpfen gemeinsam neu

zu erfinden. Es waren Experimente in der Jetztzeit der Kämpfe einer präsen-

tischen Demokratie (vgl. Lorey 2020).

Von den Kämpfen auszugehen, bedeutet Verweigerung und Entgehen,

die Zurückweisung von Zumutungen und Verletzungen in bestehenden Herr-

schaftsverhältnissen und deren nachhaltiges Aufbrechen und Umgestalten.

Dazu ist Identitätspolitik nicht in der Lage, denn Praxen des Entgehens be-

deuten strategisches Abfallen, Improvisation und Invention, Praxen, wie sie

sich in gemeinsamen Kämpfen zeigen. Von den Kämpfen gegen Rassismus

auszugehen, macht es möglich, (Re-)Formierungen von Rassismen durch mi-

grantische Widerstandspraxen zu erfassen und nicht durch Rassismus pro-

duzierte Positionierungen, die als Identitäten missverstanden werden (vgl.

u.a. Papadopoulos/Stephenson/Tsianos 2008). In den transnationalen queer-

feministischen Kämpfen gegen Gewalt an feminisierten Körpern entsteht das

Gemeinsame nicht durch Identitäten, vielmehr durch miteinander verknüpf-

te Erfahrungen und das »situierte und transversale Infragestellen von Ge-

walt« (Gago 2020: 41). Wechselseitige Abhängigkeiten und Sorgebeziehungen

ins Zentrum zu stellen, demontiert die patriarchal-maskulinistische und ko-

lonisierende Figur des autonomen und von anderen unabhängigen Subjekts,

das im heteronormativen familialen Arrangement die entwertete und femini-

sierte Sorge und Reproduktionsarbeit braucht. Von (nicht moralisch konno-

tierten) verschuldeten Sorgebeziehungen auszugehen, leugnet nicht die Am-

bivalenzen der Sorge von Vermögen, Unterstützung und Verhinderung. Ei-

ne solche Perspektive entspricht einer radikalen Inklusion aller nicht-binären

Sorgepraxen, die wechselseitige Abhängigkeiten unterstreichen (vgl. Malati-

no 2020; Manalansan 2008).

Es sind die Verbundenheiten präsentischer Demokratie, die es begünsti-

gen, nicht in der Logik der liberalen repräsentativen Demokratie zum Subjekt

werden zu müssen und an eine Identität gebunden zu sein. Die Situierung

in der Sorge ermöglicht Ent-Subjektivierung, nicht als Entrechtung, sondern

als neue Weisen der Subjektivierung, die aus der Affizierung von umgeben-

den Körpern und Dingen entstehen. Das bedeutet eine Demokratie, die die

Heterogenität der Multitude und ihre Ausdehnung über Grenzen hinweg af-

firmiert. Das ist das »Ethos der Kohabitation«, von dem Sabine Hark spricht.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013 - am 13.02.2026, 19:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Isabell Lorey

Es gründet auf vielgestaltiger Sorge, die als »gesellschaftliche, solidarische, re-

ziprok und geschlechtergerecht organisierte Praxis neu zu erfinden ist« (Hark

2021: 213). Deshalb geht es darum, zu »lernen, die Welt zu teilen. Das ist, was

jetzt zu tun ist« (Hark 2021: 108).

Literatur

Butler, Judith (1993): »Ort der politischen Neuverhandlung. Der Feminismus

braucht ›die Frauen‹, aber er muss nicht wissen ›wer‹ sie sind«, in: Frank-

furter Rundschau vom 27. Juli.

Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter [1990], Frankfurt a.M.

Butler, Judith (1995): Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts

[1993], Berlin.

Fassin, Didier (2017): Das Leben. Eine kritische Gebrauchsanweisung, Berlin.

Foucault, Michel (2005a): »Gespräch mit Ducio Trombadori« (1978/1980), in:

ders., Schriften in vier Bänden. Dits et Écrits, Band IV: 1980-1988, hg. von

Daniel Defert und François Ewald unter Mitarbeit von Jacques Lagrange,

Frankfurt a.M., S. 51-119.

Foucault, Michel (2005b): »Subjekt und Macht« (1982), in: ders., Schriften in

vier Bänden. Dits et Écrits, Band IV: 1980-1988, hg. von Daniel Defert und

François Ewald unter Mitarbeit von Jacques Lagrange, Frankfurt a.M.,

S. 269-294.

Gago, Verónica (2020): Für eine feministische Internationale. Wie wir alles

verändern, Münster.

Hall, Stuart (1994): »Alte und neue Identitäten, alte und neue Ethnizitäten«

(1991), in: ders., Rassismus und kulturelle Identität. Ausgewählte Schriften

2, Hamburg, S. 66-88.

Hall, Stuart (2004): »Wer braucht ›Identität‹?« (1996), in: ders., Ideologie, Iden-

tität, Repräsentation. Ausgewählte Schriften 4, Hamburg, S. 167-187.

Hall, Stuart (2014): »Popular-demokratischer oder autoritärer Populismus«

(1980), in: ders., Populismus, Hegemonie, Globalisierung. Ausgewählte

Schriften 5, Hamburg, S. 101-120.

Hark, Sabine (1996): deviante Subjekte. Die paradoxe Politik der Identität, Op-

laden.

Hark Sabine (2000): »Durchquerung des Rechts. Paradoxien einer Politik der

Rechte«, in: quaestio (Hg.), Queering Demokratie. Sexuelle Politiken, Ber-

lin, S. 28-44.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013 - am 13.02.2026, 19:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von der prozesshaften Identität zu neuen demokratischen Lebensweisen 159

Hark, Sabine (2021): Gemeinschaft der Ungewählten. Umrisse eines politi-

schen Ethos der Kohabitation, Berlin.

Lorey, Isabell (1998): »Dekonstruierte Identitätspolitik«, in: Antje Hornscheid/

Gabriele Jähnert/Annette Schlichter (Hg.), Kritische Differenzen –geteilte

Perspektiven. Zum Verhältnis von Feminismus und Postmoderne, Opla-

den, S. 93-114.

Lorey, Isabell (2020): Demokratie im Präsens. Eine Theorie der politischen

Gegenwart, Berlin.

Malatino, Hil (2020): Trans Care, Minneapolis/London.

Manalansan IV, Martin F. (2008): »Queering the Chain of Care Paradigm«, in:

The Scholar and Feminist Online 6/3, http://sfonline.barnard.edu/immig

ration/manalansan_01.htm.

Papadopoulos, Dimitris/Stephenson, Niamh/Tsianos, Vassilis (2008): Escape

Routes. Control and Subversion in the 21st Century, London.

Rolnik, Suely (2006): »Geopolitik der Zuhälterei«, in: transversal. Multilin-

guales Webjournal: »machines and subjectivation«, November 2006, htt

ps://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de.

Rolnik, Suely (2018): »Wie machen wir uns einen Körper?« Im Gespräch mit

Marie Bardet, in: Verónica Gago et al., 8M – Der große feministische

Streik. Konstellationen des 8. März, Wien u.a., S. 129-151.

Sauer, Birgit (2020): »Rechtspopulismus als maskulinistische Identitätspo-

litik«, in: Dorothee Beck/Annette Henninger (Hg.), Konkurrenz für das

Alphamännchen? Politische Repräsentation und Geschlecht, Roßdorf,

S. 135-145.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013 - am 13.02.2026, 19:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://doi.org/10.14361/9783839461686-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/immigration/manalansan_01.htm
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de
https://transversal.at/transversal/1106/rolnik/de


https://doi.org/10.14361/9783839461686-013 - am 13.02.2026, 19:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

