
213

3 Die Soziologie Bergsons 

In Die beiden Quellen der Moral und der Religion kommt Bergson 1932 
auf die differenzierende Aktualisierung des Virtuellen zurück, nun gesell-
schaftsanalytisch. Differenzierung, Zweiteilung ist auch »das Gesetz des 
sozialen Lebens«.1 Bergson stellt uns in diesem Buch eine Konzeption 
zweier Gesellschaftsformationen, oder genauer zweier Operationsweisen 
von Gesellschaften vor. Es geht ihm (unserer Interpretation nach) um die 
Koexistenz zweier gegensätzlicher Richtungen: der Schließung der Ge-
sellschaft, ihrer Instituierung als diese bestimmte Gesellschaft mit die-
sen Dogmen, Moralregeln, Subjekten einerseits, und den instituierenden 
Momenten, in denen sich ein Kollektiv Neuem öffnet. Die zweite Rich-
tung ist zugleich grundlegender: Der instituierten Gesellschaft unterliegt 
permanent die instituierende, der geschlossenen Gesellschaft die sich öff-
nende. Erneut geht es demnach um einen einfachen, unteilbaren Akt, der 
sich permanent vollzieht, keine Zustände kennt, und nur anhand seiner 
Formannahmen, seiner Aktualisierungen beurteilt werden kann. Die Ge-
sellschaften verändern sich ständig, sie unterliegen faktisch einem (limi-
nalen) Anders-Werden. Der Existenzgrund des Sozialen ist das Vitale. 
Faktisch, konkret aber bestehen Gesellschaften nur, insofern sie sich die-
ses Werden verleugnen, sich schließen. Und andersherum: Auch in der 
geschlossenen Gesellschaft (die sich durch Dogmen, fabulierte Identitä-
ten, Verbote integriert) gibt es die sich öffnende Gesellschaft (die sich 
durch die Ideen Einzelner affizieren, anstecken lässt). Die Tür wird im-
mer offen bleiben für neue gesellschaftliche Schöpfungen, nie sind die 
Gesellschaftsformen vorhersehbar oder auseinander abzuleiten. Und es 
sind, so Bergson, die affektiven Ideen Einzelner, die Neues schaffen, er-
finden, was vorher undenkbar und unsagbar war, und damit bei ande-
ren ein Echo erzeugen. An diesem Buch hat Bergson lange, zwanzig Jah-
re lang, gearbeitet, reagierend vor allem auf die Durkheim-Schule, nicht 
zuletzt auf Durkheims letztes Buch Die elementaren Formen des Religiö-
sen (das neben den ›elementaren Formen‹ der Religion auch die der Mo-
ral behandelt und beide aus einer Quelle ableite, so jedenfalls hat Berg-
son Durkheim gelesen: aus dem Druck, der Verpflichtung). Daher also 
die Themen Moral und Religion; daher das Beharren auf zwei Quellen, 
Druck einerseits, Anziehungskraft, Affektivität oder Anstoß andererseits. 

Obgleich Bergson nicht in erster Linie Soziologe oder Gesellschafts-
theoretiker ist, so begleitet ihn das Thema der Gesellschaft seit langem. 
Im Winter 1892/93 hält er eine Vorlesung zu der Frage, was eine Gesell-
schaft ist (Leçons de philosophie morale et politique). Bereits hier ent-
faltet Bergson seine neue Art und Weise der Philosophiegeschichte, näm-

1	 Deleuze, Der Begriff der Differenz bei Bergson, 58.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

214

lich, diese als Geschichte sich ablösender Probleme, nicht Antworten zu 
schreiben.2 Dabei mustert Bergson zunächst zwei entgegengesetzte Ant-
worten auf dasselbe Problem (die Konstitution von Gesellschaft). Einer-
seits untersucht er Naturalismus und Materialismus (Spencer, Comte) als 
Theorien, die menschliche Kollektive mit Organismen oder Tiergesell-
schaften gleichsetzen. Da auch der Mensch ein sozial organisiertes Le-
bewesen ist, sind sie wahr en fait. Gleichwohl sind sie, in der Gleichset-
zung von Mensch und Tier (oder einem Zellhaufen), reduktionistisch. 
Auf der anderen Seite untersucht er den Rationalismus der Vertragsthe-
oretiker (Rousseau): Diese Theorien sind wahr en droit, bleiben aber 
abstrakt, da sie den vitalen Kräften in den Einzelnen nicht Rechnung 
tragen, den Menschen nicht als Lebewesen denken. Gegenüber beiden 
insistiert Bergson auf der Spezifik der menschlichen Gesellschaft, nun die 
individuelle Freiheit einrechnend – namentlich gegen die Konzepte vo-
lonté generale und conscience collectif. Womöglich ist die (1892/1893!) 
hier fallende Bemerkung, die Gleichsetzung der Gesellschaft mit Orga-
nismen (hinsichtlich der Arbeitsteilung) sei »soziologisch wenig frucht-
bar«, schon eine Anspielung auf Durkheims zeitgleich erschienene Über 
die Teilung der sozialen Arbeit?3 

2	 Théodule Ribot hat sich deswegen (erfolgreich) für Bergsons Kandidatur 
am Collège de France eingesetzt: »Wenn Bergson den Lehrstuhl für moderne 
Philosophie erhalten sollte, wird er statt der klassischen Methode der 
Systemgeschichte die Problemgeschichte setzen«. Vgl. P. Soulez, Bergson: 
Biographie, Paris 1997, 82. Die Themen von Bergsons Kursen am Collège de 
France: Evolution des théories de la mémoire (1903/04); Etude de l’évolution 
du problème de la liberté (1904/05); Les théories de la volonté (1906/07); 
Nature de l’esprit et rapport de l’esprit a l’action cérébrale (1908/09); La 
personnalité (1910/11); L’idée d’évolution (1911/12).

3	 H. Bergson, Leçons de philosophie morale et politique (1892/93), in: Ders., 
Cours II. Leçons d’esthétique; Leçons de morale, psychologie et métaphysique 
à Clermont-Ferrand u.a., Paris 1992, 165–220, 170ff. Siehe dazu P. Soulez, 
Bergson: Biographie, Paris 1997, 93f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Soziologie Bergsons

215

Die Korrektur des Vitalen im Sozialen: Das Lachen.  
Ein Essay über die Bedeutung des Komischen (1900)

»Unser Lachen ist immer das Lachen einer Gruppe.«4

Bei der Publikation dreier Vorträge unter dem Titel Le Rire handelt es 
sich um das einst meistgelesene, heute womöglich (auch in der vorlie-
genden Lektüre) meistunterschätzte Buch Bergsons. Beides liegt sicher 
am Duktus des Einfachen, im Kontrast zu den anderen Büchern; aber 
auch am Thema. Nicht die Erneuerung der Philosophie schlechthin steht 
in Frage, sondern ein eher ›kleines‹ Phänomen. Es liegt aber wohl auch 
an der fehlenden Tiefe der Argumentation. Im Kontrast zu allen ande-
ren Werken findet sich Bergsons Leitidee (die Kritik der Konfusion von 
Raum und Zeit, die Privilegierung des Werdens) hier nicht. Gleichwohl 
handelt es sich um ein nicht unwichtiges Werk, zumindest, da es eine 
Brücke zwischen den beiden Hauptwerken von 1896 und 1907 bildet, 
in dem Bergson sowohl den Nicht-Cartesianismus, seine Affekttheorie 
(die Frage des Bezuges von Körper und Geist in der Aufmerksamkeit auf 
das Leben) verfolgt, als auch sein Leitthema des Werdens als Grundcha-
rakter des Realen, insbesondere des Vitalen. 

Das Problem des Komischen habe, so beginnt Bergson, die Philoso-
phen immer erneut beschäftigt, und stets sei es ihnen entglitten. Das La-
chen über Komisches sei eine einzige »spitzbübische Herausforderung« 
an die Philosophie.5 Bergson wird diese Herausforderung nun weniger 
auf philosophische als auf soziologische Weise annehmen, genauer: in le-
benssoziologischer Weise, das Soziale ins Vitale einbettend, den Zusam-
menhang von Körper und Geist wahrend. Zugleich wird er eine Soziolo-
gie der Künste skizzieren, soweit es sich jedenfalls um diejenigen Künste 
handelt, die auf das Lachen abzielen (die Komödie, die komische Lite-
ratur). Die Frage ist, warum es Komisches gibt, warum Menschen über 
Bewegungen oder Aussagen Anderer lachen (wobei diese Anderen auch 
Dinge und Tiere sein können, sofern sie animiert wirken); welche Funk-
tion dieses Lachen erfüllt und welche Funktion demnach diese Künste 
im gesellschaftlichen Leben haben. Dazu muss man das Lachen über Ko-
misches in das Milieu versetzen, aus dem es stammt: in die Gesellschaft. 
Man muss »seine nützliche Funktion bestimmen, und das ist eine sozia-
le Funktion«. Aus einem affektiven Phänomen resultiert ein sozialer Ef-
fekt. Bergsons These ist also: Das Lachen über Komisches »muß gewis-

4	 H. Bergson, Das Lachen. Ein Essay über die Bedeutung des Komischen (1900), 
Hamburg 2011, 16.

5	 Bergson, Das Lachen, 13.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

216

sen Anforderungen des Gesellschaftslebens genügen«.6 Warum nun lacht 
›die Gesellschaft‹?

»Während ich die Entstehungsarten des Lächerlichen zu bestimmen 
versuchte, wollte ich gleichzeitig herausfinden, welche Absicht die 
Gesellschaft verfolgt, wenn sie lacht. Eigentlich ist es sehr seltsam, 
daß gelacht wird. Irgendetwas Angriffiges … muß in der Ursache der 
Komik stecken, … der Ansatz zu einem Attentat auf das soziale Leben, 
wie anders ließe sich erklären, daß die Gesellschaft mit einer Geste 
antwortet, die mir ganz nach einer Abwehrreaktion aussieht.«7 

Es handelt sich um eine Art Korrektur, eine Sanktion,8 denn dieses La-
chen demütigt den, über den man lacht, um die Gruppe in ihrer Ge-
schmeidigkeit, ihrer Vitalität wiederherzustellen. Oder mit dem Berg-
son von 1932: Es geht darum, in die zu rigide Schließung des Kollektivs 
wieder eine Öffnung einzuführen. Auslöser des komischen Lachens sei-
en nämlich stets solche Fälle, in denen eine spezifische Ungeschicklich-
keit auffällt, in denen etwas Lebendiges von etwas Mechanischem über-
deckt wird. Das ist das »zentrale Bild«, das Bergson hier entwirft.9 Das 
Lächerliche hänge also mit dem zugleich vitalen wie artifiziellen, kon-
ventionellen, stabilisierenden Charakter des Sozialen zusammen. Sofern 
Institutionen immanent zu Uniformität, Zwang und Fixierung tendie-
ren, ist das Lachen eine Gegenreaktion des Vitalen im Sozialen. Immer 
dann, wenn die Gewohnheiten sich verselbständigen, die Routinen zum 
Selbstzweck geraten, sich Automatismen einschleichen, die mit den Er-
fordernissen der Situation, des Lebens nicht mehr gedeckt sind, entsteht 
der Eindruck des Komischen. Dann kontrastiert das zu starre soziale Ge-
rüst mit dem veränderlichen Vitalen. Leben wie Gesellschaft forderten 
nämlich vom Einzelnen stets »Gespanntheit und Elastizität« (das bio-
logische Leben fordere beides vom Körper, das soziale Leben von Geist 
und Charakter). Daher sei dem Kollektiv jede Versteifung (sei es die des 
Charakters, des Geistes oder des Körpers) »verdächtig«,10 gilt der Ein-
zelne als verrückt oder aber als abweichend.11 Das Lachen ist in solchen 
Momenten eine soziale Geste, welche die Steifheit an der »Oberfläche 
des sozialen Körpers« lockert,12 gelacht wird über jede Repetition, In-
version oder Interferenz der sozialen »Serien«13 (sozialer Handlungen 
und Beziehungen), womit deren Starrheit bewusst und korrigierbar wird. 

	 6	Bergson, Das Lachen, 17.
	 7	Bergson, Das Lachen, 139.
	 8	Bergson, Das Lachen, 98.
	 9	Bergson, Das Lachen, 35.
	10	Bergson, Das Lachen, 23f.
	11	Bergson, Das Lachen, 23.
	12	Bergson, Das Lachen, 32f.
	13	Bergson, Das Lachen, 68.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Soziologie Bergsons

217

Was ist es, was korrigiert wird? Wird eine soziale Serie tel quel wieder-
holt, invertiert oder in ein anderes System versetzt, behandele man das 
soziale Leben fälschlich als »Repetiermechanismus«.14 Als Leben aber 
wiederholt sich das Soziale nie. 

Darüber, wie sehr ihm dieses ›kleine‹ Thema am Herzen lag, lässt sich 
streiten. Womöglich wollte Bergson selbst ein Lachen erzeugen, in durk-
heimschem Vokabular, über die Durkheim-Soziologie, womöglich ist 
Das Lachen auch eines über Durkheims reduktionistische Sicht auf das 
Soziale? Wie dem auch sei, erkennbar ist bereits die spezifische Verfah-
rensweise Bergsons in soziologischen Fragen, nämlich: die Verortung des 
Sozialen im Vitalen. Jahrzehnte später hat übrigens (um ein wenig auf 
das dritte Kapitel vorzublicken) Pierre Clastres das Thema erneuert, in 
der Frage, worüber die Indianer lachen. Er entdeckt darin ebenfalls eine 
tiefe soziale Funktion, die in den Mythen institutionalisiert ist, die sich 
die Indianer schenkelklopfend immer erneut erzählen, sich gerade da-
durch ihre Gesellschaft bewahrend. Und unzufrieden mit Bergsons Buch, 
hat Georges Bataille eine eigene soziologische These am Leitfaden des 
Lachens entfaltet. In der Kunst, im Spiel, im Lachen sieht Bataille den ei-
gentlichen Schritt zum Menschen, der das Verbot, Kern des sozialen Le-
bens, anerkennt, indem er es übertritt.

Eine vitalistische Gesellschaftstheorie:  
Die beiden Quellen der Moral und der Religion (1932)

»Eines der Resultate unserer Analyse war die radikale Unterscheidung 
von offen und geschlossen im Gebiete des Gesellschaftlichen. Die 
geschlossene Gesellschaft ist die, deren Mitglieder untereinander bleiben, 
gleichgültig gegen die übrigen Menschen, immer bereit anzugreifen oder 
sich zu verteidigen, kurz, auf eine kämpferische Haltung beschränkt. 
Derart ist die menschliche Gesellschaft, wie sie aus den Händen der 
Natur hervorgeht... [Die] Religion, die wir statisch genannt haben, und 
diese Verpflichtung, die in einem Druck besteht, sind grundlegend für 
die geschlossene Gesellschaft. 

Niemals wird man auf dem Wege der bloßen Erweiterung von der 
geschlossenen zur offenen Gesellschaft gelangen, vom Gemeinwesen zur 
Menschheit. Sie sind nicht wesensgleich. Die offene Gesellschaft ist die, 
die im Prinzip die ganze Menschheit umfassen könnte. Von erlesenen 
Geistern dann und wann erträumt, verwirklicht sie jedesmal ein Stück 
ihrer selbst durch Schöpfungen, deren jede, mittels einer mehr oder 
weniger tiefgreifenden Umwandlung des Menschen, Schwierigkeiten 
überwinden läßt, die bis dahin unüberwindlich waren. Aber jedesmal 
schließt der für einen Augenblick geöffnete Kreis sich wieder. Ein Teil 

	14	Bergson, Das Lachen, 75f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

218

des Neuen ist in die alte Form hineingeflossen; individuelles Aufstreben 
ist sozialer Druck geworden; die Verpflichtung bedeckt das Ganze«.15

In seinem letzten Buch Die beiden Quellen der Moral und der Religi-
on gewinnt Bergson aus den in Evolution créatrice gewonnen Voraus-
setzungen eine Gesellschaftstheorie, einschließlich der Frage nach dem 
Grund des Sozialen, den Triebkräften der Emergenz wie auch der Stabi-
lisierung von Kollektiven. Durchgeführt ist dies erneut entlang der Me-
thode, zunächst Konfusionen offenzulegen, die Verwechslung wesentli-
cher mit graduellen Differenzen; sodann Pseudoprobleme aufzudecken, 
und drittens auf dem ständigen, unvorhersehbaren Werden des kollek-
tiven oder institutionellen Lebens zu insistieren. Die Einzelwissenschaft, 
mit der sich Bergson hier auseinandersetzt, ist dezidiert die (französische) 
Soziologie respektive Ethnologie. Namentlich tauchen Durkheim, Hu-
bert und Mauss sowie Lévy-Bruhl auf.16 Wie diese, so interessiert sich 
Bergson für die soziale Funktion von Religion und Moral. Zudem geht 
es ihm um die Funktion des Sozialen generell. Warum gibt es einzelne, 
sich gegeneinander abgrenzende Gesellschaften, was hat dies für einen 
Grund? Bergson arbeitet lange an der Antwort. Bereits 1911 berichtet 
er – wie schon erwähnt – vom Plan einer von Durkheim angestoßenen 
moraltheoretischen Vertiefung der L’évolution créatrice. Zwar wisse er 

	15	Bergson, Die beiden Quellen, 207f.
	16	Zu allen Anspielungen Bergsons auf die Durkheimiens (und andere Autoren) 

vgl. den Annex in: Bergson, Les deux sources de la religion et de la morale. 
Édition critique, Paris 2008 und G. Lafrance, La philosophie sociale de Berg-
son. Sources et interpretation, Ottawa 1974. Lafrance bezieht erstens Berg-
sons Werk auf eine Kernthese Durkheims (Über soziale Arbeitsteilung: Stu-
die über die Organisation höherer Gesellschaften (1893), Frankfurt/M. 1988, 
468): Die Gesellschaft steht »nicht außerhalb der Moral«, sondern ist »deren 
notwendige Bedingung. Sie besteht nicht aus einer einfachen Aneinanderrei-
hung von Individuen, die mit ihrem Eintritt in die Gesellschaft eine eigenstän-
dige Moral mitbringen; vielmehr ist der Mensch nur insofern ein moralisches 
Wesen, als er in der Gesellschaft lebt, da die Moralität darin besteht, mit ei-
ner Gruppe solidarisch zu sein«. Zweitens verweist Lafrance auf die Regeln 
der soziologischen Methode, 107: Um die Definition der ›soziologischen Tat-
bestände‹ als Druck »zu erhärten, genügt es …, die Art zu beobachten, wie 
die Kinder erzogen werden«. Drittens nennt Lafrance Durkheims Vortrag 
vor der Société francaise de Philosophie 1906 (Die Bestimmung der mora-
lischen Tatsache, in: Ders., Philosophie und Soziologie, Frankfurt/M. 1967, 
84–116), bei dem Bergson evtl. anwesend war und Durkheim seine Herleitung 
der Moral aus Sanktion und Pflicht zur Debatte stellte. Neben den Durkheim-
Nachweisen und der Nachzeichnung von Gemeinsamkeiten/Differenzen be-
schränkt sich der Autor auf Zitate Bergsons; v.a. aber ist er der Auffassung, 
dieser schreibe weder eine Soziologie noch Ethnologie (76) und trenne sich 
auch nicht von Durkheim in der Interpretation des Totemismus (102–107).

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Soziologie Bergsons

219

noch nicht, was die Moral »ist«, aber Bergson weiß, was sie nicht ist: 
Das »System Durkheims« scheint ihm »ganz falsch«, da es lediglich eine 
Realität durch eine andere ersetze (individuelle Handlungen und Vorstel-
lungen durch die des Kollektivs), statt etwas zu erklären.17 Und 1922, 
als Bergson sich weiter gedrängt sieht, endlich seine Ethik vorzulegen, 
wird er antworten: Man ist »ja wirklich nicht verpflichtet, ein Buch zu 
schreiben.«18 Das Buch, das er 1932 dann doch vorlegt, ist weder Mo-
ralphilosophie noch Religionsphilosophie in strictu sensu. Bergson be-
steht darauf, dass es sich um ein livre de sociologie handelt. Die Soziolo-
gie sei ja »eine ganze Wissenschaft« und nicht nur eine einzige Schule.19 

Als solches lesen wir es nun ausschließlich. Bergson erobert sich hier in 
der Tat nicht nur das philosophische Terrain von Moral und Religion zu-
rück. Er entfaltet dieses Terrain vielmehr selbst auf soziologische Weise, 
als Analyse von vorfindbaren Phänomenen, faits sociaux, als allgemeine 
Gesellschaftstheorie. Diese geht von zwei Quellen von Moral und Reli-
gion aus: einer negativen (Durkheims Zwang oder Druck) und einer po-
sitiven Kraft (der Appell, die Affektivität, die Anziehungskraft). In seiner 
Suche nach den Formen und Funktionen des Sozialen setzt Bergson zu-
dem nicht soziozentrisch an, sondern lebenstheoretisch oder vitalistisch. 
Statt das Soziale bereits vorauszusetzen, wird vielmehr gesetzt, dass der 
Mensch ein Lebewesen ist. Die Gesellschaft und deren Institutionen sind 
Phänomene des Lebens. Am »Grunde des Sozialen liegt das Vitale«.20 

Dies ist stets im Blick zu behalten. Und erneut ist das spezifisch berg-
sonsche Vokabular zu berücksichtigen, wobei erschwerend hinzu kommt, 
dass Bergson hier eher theologische als soziologische Begriffe benutzt. 
Schließlich darf man sich vor allem in dieser Schrift vom Duktus des Ein-
fachen nicht täuschen lassen, im Hinblick auf die gesamte Argumentati-
on und speziell auf die Stellen, an denen der Begriff ›Mystik‹ auftaucht. 
Bergson weiß, welche Fallen der Begriff birgt, was ihn als Gesellschafts-
theoretiker nicht hindert, das Phänomen ernst zu nehmen – nämlich die 
Tatsache sozialer Erfindungen (neuer Religionen, oder der Idee der Men-
schenrechte), die von Einzelnen ausgingen. Es geht ihm nicht um die Be-
rufung auf eine ›mystische‹ Erfahrung. Es geht um die historischen Mys-

	17	Bergson, Interview mit Chevalier 1911, in: J. Chevalier, Entretiens avec Berg-
son, Paris 1959, 20. Hervorh. v. mir.

	18	Bergson, Einleitung, Zweiter Teil, 109. Die Verbindung des Ausspruches 
mit einem Buch zur Ethik stammt von Merleau-Ponty: Lob der Philosophie 
(1953), in: Ders., Vorlesungen I, Berlin 1973, 15–50, 31. Das Drängen der 
Zeitgenossen berühmt bei E. Seilliere: Welche Moralphilosophie lässt Berg-
son erwarten? In: Internationale Monatsschrift für Wissenschaft, Kunst und 
Technik 8 (1913/14) Sp. 192–210.

	19	Bergson an P. Masson-Oursel, 1932, in: Ders., Correspondances, Paris 2002, 
1387.

	20	Bergson, Die beiden Quellen, 93.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

220

tiker als Beispiele einer produktiven, schöpferischen sozialen »Emotion«, 
die (sofern sie auf Resonanz trifft21) dazu führt, dass sich Gesellschaften 
auf neue Weise integrieren, anders werden. Im Übrigen gibt es »ja auch 
Leute, für die die Musik nur ein Geräusch ist«, was ebenfalls nicht ge-
gen deren soziale Macht spricht.22 Kurz, keineswegs will Bergson aus der 
Soziologie eine Theologie oder Mystik machen. Worum es ihm geht, ist, 
neue soziale Formungen und deren tragende Kräfte in das soziologische 
Konzept der Gesellschaft einzubringen. Die Begriffe der ›geschlossenen‹ 
und ›offenen‹ Gesellschaft, für welche diese Gesellschaftstheorie steht, 
tauchen übrigens eher unsystematisch auf. Jedenfalls sind sie nicht in die 
Kapitelüberschriften eingegangen, im Gegensatz zum Begriffspaar stati-
sche und dynamische Religion. Auch changiert der Text zwischen einer 
Wesensdifferenz der beiden Gesellschaftsformen, einer sich ausschlie-
ßenden Dichotomie von Offen/Geschlossen, und einer Verschränkung 
der geschlossenen Gesellschaft mit der sich öffnenden.23 Wir kommen 
auf diesen zentralen Punkt der Gesellschaftskonzeption zurück, der die 
Lektüre ein wenig verkompliziert. 

Das Buch enthält vier Kapitel. Das erste (Die moralische Verpflich-
tung) entfaltet die Ausgangsthese der natürlichen Soziabilität des Men-
schen, der Immanenz von Individuum und Gesellschaft und der vitalen 
Funktionen der moralischen Verpflichtung. Bergson skizziert hier die ge-
schlossene Gesellschaft; auch führt er den Begriff der Emotion als inte
grierendem Moment gegenüber der Obligation ein. Somit stehen sich 
zwei Quellen der Moral oder zwei Formen des Moralischen, des sozialen 
Bandes gegenüber, der durkheimsche Druck und der bergsonsche Appell. 

	21	Das Thema der Resonanz lässt natürlich an Tardes Soziologie der Erfindung/
Nachahmung denken; wie erwähnt, hatte ihm Bergson zwei Hommages ge-
widmet. G. Tarde, Die Gesetze der Nachahmung (1890), Frankfurt/M. 2009, 
13: Eine Gesellschaft ist »eine Gruppe von Menschen …, die untereinander 
durch Nachahmung oder durch Gegen-Nachahmung hervorgebrachte Ähn-
lichkeiten aufweisen«; wobei auch die ›Nicht-Nachahmung‹ einzurechnen ist. 
Den Anfang macht die Erfindung: aus ihr leitet sich »alles Soziale ab« (17), 
es ist selbst noch nicht sozial, sondern Tat eines »Genies«. Vgl. ders., Die so-
zialen Gesetze. Skizze zu einer Soziologie (1898), Leipzig 1908, wo Tarde Er-
findung, Nachahmung, Opposition als die drei ›sozialen Gesetze‹ definiert.

	22	Bergson, Die beiden Quellen, 190f. So hat sich Bergson im Begriff der ›My-
stik‹ auf S. 241f. auf den Gebrauch bei E. Seilliere (Mystique et le domina-
tion. Essai de critique imperialiste, Paris 1913) berufen, der eine Geschichte 
des Imperialismus vorlegte, zeigend, »wie sich der nationale Ehrgeiz überall 
göttliche Sendungen zuschreibt: der ›Imperialismus‹ wird … zur ›Mystik‹«.

	23	Bergson, Die beiden Quellen, v.a. 24ff. (geschlossene/offene Gesellschaft), 144 
(geschlossene als totemistische Gesellschaft), 168 (geschlossene als ›kleine‹ 
Gesellschaft), 207f. (Zusammenfassung, wobei Bergson nun von der »sich 
öffnenden Gesellschaft« spricht, ebenso wie auf 224).

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Soziologie Bergsons

221

Das zweite Kapitel (Die statische Religion) analysiert die Logik der pri-
mitiven, d.h. dogmatischen, mit Tabus einhergehenden Religionen und 
insbesondere die in ihnen wirkende fabulatorische Funktion. Bergson 
insistiert auf der Ähnlichkeit von primitiver und entwickelter Mentali-
tät, sowie auf der Differenz von Magie und Religion. Er analysiert hier 
vor allem den Totemismus. Das dritte Kapitel (Die dynamische Reli
gion) dient der Einführung einer Wesensdifferenz nun auch auf dem Ge-
biet des Religiösen, die der bereits eingeführten Unterscheidung zweier 
Quellen oder Formen der Moral entspricht. Die dynamische Religion, 
wie sie die Mystiker exemplifizieren, besteht in der Erfindung neuer so-
zialer respektive religiöser Ideen (z.B. der Humanismus). Bergson spricht 
hier auch von der Differenz zwischen dem Religiösen (dynamisch, schöp-
ferisch, produktiv, das Kollektiv öffnend für neue Arten von socii) und 
der Religion (statisch, sich schließend). Auch diese Form des Religiösen 
– die dynamische – beruht auf der Fabulation, welche hier aber via An-
ziehung, Emotion, Affektivtät wirkt, und die Bergson auch im Gegensatz 
zur infra-intellektuellen als supra-intellektuelle Emotion fasst. Auf diese 
drei Kapitel gehen wir noch genauer ein, da sie die Gesellschaftstheorie 
entfalten, Bergsons Antwort auf die Frage, was Gesellschaften sind, wie 
sie sich konstituieren, aus welchen socii sie bestehen und welche Trieb-
kräfte in ihnen wirken.

Das letzte Kapitel (Schlussbemerkungen: Mechanik und Mystik) hin-
gegen zieht die normative oder praktische Konsequenz aus den Theo-
riekapiteln. Wir resümieren es nur hier: »Kann uns nun die Unterschei-
dung zwischen dem Geschlossenen und dem Offenen, die nötig ist, um 
die theoretischen Probleme zu lösen oder zu beseitigen, auch praktisch 
nützen?«24 

»Die vorliegende Arbeit hatte das Ziel, die Quellen der Moral und der 
Religion zu untersuchen. ... Wir könnten es damit bewenden lassen. Da 
aber im Mittelpunkt unserer Folgerungen ein grundlegender Unterschied 
zwischen der geschlossenen und der offenen Gesellschaft steht, da die 
Tendenzen der geschlossenen Gesellschaft uns in der sich öffnenden 
Gesellschaft unausrottbar fortzubestehen schienen, ..., müssen wir uns 
noch fragen, in welchem Maße der ursprüngliche Instinkt abgeschafft 
oder umgebogen werden kann«.25

Bergson äußert nach einer kurzen Zusammenfassung dieses grundle-
genden Unterschiedes eine Hoffnung, wie sich die industrielle Gesell-
schaft entwickeln wird. »Niemals, heißt es, war die Menschheit so be-
gierig nach Vergnügen, Luxus und Reichtum«.26 Aber dieses Streben ist 
nur eine Tendenz, und wie bei jeder Tendenz muss man, um deren Rich-

	24	Bergson, Die beiden Quellen, 211.
	25	Bergson, Die beiden Quellen, 224.
	26	Bergson, Die beiden Quellen, 227.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

222

tungen abschätzen zu können, den Anfangsimpuls finden, die unteilba-
re Bewegung, deren differente Aktualisierungen konkrete Gesellschaften 
sind. Bergson schließt sein livre de sociologie also mit einer Analyse der 
Konsumgesellschaft und ihres Gegenteils, asketischer Sozialideale: Die 
aktuelle Ausweitung des sozialen ›Körpers‹ durch Industrie und Tech-
nik führe zu Übervölkerung, Flüchtlingsproblemen, Rohstoff- und Ab-
satzkrisen, internationalen Konflikten, während die dem Konsum ent-
gegengesetzte Richtung der sozialen Bewegung, wie sie asketische Ideale 
verkörpern, marginalisiert sei. Beide Bewegungen versteht Bergson als 
divergierendes-komplementäres Paar (wie Instinkt und Intelligenz oder 
Fauna und Flora), wobei sich die sozialen Tendenzen stets auch in der-
selben Gesellschaft abspielen, während die Tendenzen im Biologischen 
zu differenten Arten führen. 

Daraus besteht die Geschichte: Rückwärts betrachtet, folge sie einer 
Bewegung der Dichotomie oder der ›doppelten Raserei‹, wobei es Berg-
son erneut wichtig ist, auf die Unvorhersehbarkeit zu verweisen. Das 
soziale Leben spielt auf dem Gebiet der Freiheit, des Indeterminierten. 
Nur retrospektiv also lasse sich nun sagen, dass die Gesellschaften in 
diachroner Hinsicht eine Pendelbewegung zwischen Aktion und Reak-
tion aufweisen. Zudem ist das »Pendel hier mit Gedächtnis begabt und 
auf dem Rückweg nicht mehr dasselbe wie auf dem Hinweg, da es sich 
um die indessen gemachte Erfahrung bereichert hat«, so dass man besser 
von einer »Spiralbewegung« spräche.27 Kurz, die Geschichte der Gesell-
schaften nimmt für Bergson die Form einer Dichotomie an, die »durch 
ihre bloße Dissoziierung die Realisierung von Tendenzen hervorzurufen 
scheint, die zuerst nichts andres waren, als verschiedene Aspekte einer 
einfachen Tendenz«. Diese Dichotomie gleiche einer »doppelten Rase-
rei«, insofern jede der durch die Spaltung oder Differenzierung realisier-
ten Tendenzen immanent auf ihre ganze Realisierung dränge. Jede will 
»bis zu Ende durchgeführt zu werden – als ob es ein Ende gäbe!«28 Die 
moderne Industrie- und Konsumgesellschaft lässt sich als Ergebnis einer 
dieser Tendenzen verstehen, nämlich des menschlichen »Rennens nach 
dem Wohlleben«. Gestützt durch die Erfindung neuer Techniken und 
Energiequellen habe sich dabei die Gesellschaft seit der Neuzeit wie ein 
»ungeheuer vergrößerter Körper«29 entfaltet, während an sozialen Ideen 
ein Defizit bestehe – die Erneuerung des asketischen sozialen Ideals, wie 
es das Mittelalter beherrschte. 

»Es ist unnötig, an die Übertreibungen zu erinnern, zu denen es geführt 
hatte; es war auch schon zur Raserei geworden. Man wird sagen, dieser 
Asketismus wäre die Angelegenheit einer kleinen Minderheit gewesen, 

	27	Bergson, Die beiden Quellen, 227.
	28	Bergson, Die beiden Quellen, 231.
	29	Bergson, Die beiden Quellen, 241.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Soziologie Bergsons

223

und das trifft zu. Doch ebenso wie die Mystik, das Privileg einiger 
weniger, durch die Religion ins Volk verbreitet würde, ebenso hat sich 
der konzentrierte Asketismus, der freilich etwas Exzeptionelles war, für 
das Gros der Menschheit zu einer allgemeinen Gleichgültigkeit gegen 
die Dinge des täglichen Lebens verdünnt. Das ergab für jedermann einen 
Mangel an Komfort, der uns [heute] in Erstaunen setzt«.30

1932 bricht nicht nur der Traum des allgemeinen Wohllebens zusam-
men. Es grassieren auch die nationalistischen Bewegungen, die Schlie-
ßung der Gesellschaften gegeneinander, ein neuer Krieg zeichnet sich ab. 
Bergson (der sich in den 1920ern im Völkerbund engagierte) schlägt im 
Text den UN-Sicherheitsrat, einen internationalen Strafgerichtshof und 
Wirtschaftsraum vor – und eine neue Theorie der Geschichte. Der Irrtum 
der Geschichtsphilosophie liegt darin, nur die erste Tendenz zu sehen; er-
neut nimmt sie ›alles als gegeben‹ an. Bergson will angesichts des drohen-
den Krieges durchaus auch einen »empirischen Optimismus«31 verbrei-
ten, wenn er auf der Unvorhersehbarkeit der Gesellschaften insistiert. 
Und er schließt dieses Buch mit einer Formulierung, die an Durkheims 
Autodivination denken lässt, an dessen Appell, es müsse neue Stunden 
schöpferischer Erregung geben. Bergson bezieht diese indes nicht auf die 
Grande Nation, sondern auf die Menschheit; nicht auf eine Gesellschaft, 
sondern das Universum: Die Menschheit müsse die Anstrengung voll-
bringen, die nötig sei, damit sich die »Funktion des Universums« erfülle 
– nämlich die, eine »Maschine zur Fabrikation von Göttern« zu sein.32 

	30	Bergson, Die beiden Quellen, 232.
	31	Bergson, Die beiden Quellen, 203. Zum politischen Kontext des Buches siehe 

F. Worms, 2. Teil (1918–1941), in: P. Soulez, Bergson: Biographie. Complé-
tée par Frédéric Worms, Paris 1997 (v.a. 177ff., 209ff.: die Deux Sources als 
Fortsetzung der Thesen zum deutschen Imperialismus), siehe auch Bergsons 
politische Texte in: Mélanges.

	32	Bergson, Les deux sources, 338, meine Übersetzung. Die vorliegende deut-
sche Übersetzung lautet: »Die Menschheit seufzt … unter der Last der Fort-
schritte, die sie gemacht hat. Sie weiß nicht genügend, daß ihre Zukunft von 
ihr selbst abhängt. Es ist an ihr, zunächst zu entscheiden, ob sie weiterleben 
will, an ihr, sich weiter zu fragen, ob sie nur leben oder außerdem noch die 
nötige Anstrengung leisten will, damit sich auch auf unserm widerspenstigen 
Planeten die wesentliche Aufgabe des Weltalls erfülle, das dazu da ist, Götter 
hervorzubringen« (Die beiden Quellen, 247).

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

224

Die Auseinandersetzung mit der Durkheim-Soziologie:  
Das negative und das positive Konzept des lien social 

Von der ersten Seite an führt Bergson die Auseinandersetzung mit den 
Durkheimiens.33 Die Diskussion fällt dem ersten Anschein nach mode-
rat aus. Bergson übernimmt die durkheimschen Begriffe (Verbot, sozi-
aler Zwang, Regel) und Konzepte (Vergöttlichung des Sozialen).34 Das 
erste Kapitel sowie zu weiten Teilen das zweite folgen im wesentlichen 
Durkheims Blick. Auch will Bergson diesem ausdrücklich die »Existenz 
kollektiver Vorstellungen zugeben«, denn dann brauche man »nicht lan-
ge danach zu suchen, weshalb die Dinge, für die [eine] Religion Glau-
ben erheischt, auf die individuellen Intelligenzen einen so verwirrenden 
Eindruck machen«: weil diese Vorstellung stets das Werk des ›Kollek-
tivbewusstseins‹ ist. Für Durkheim hat die Gesellschaft ihre eigene »Art 
zu sein, und also auch ihre besondere Art zu denken.«35 Bergson be-
zieht sich dabei auf De la définition des phénomènes religieux (1898), 
den ersten Text, in dem Durkheims Religionssoziologie erkennbar ist. 
Durkheim hat hier auch die religiösen Phänomene durch die Verpflich-
tung, den sozialen Druck definiert; zugleich stellt Durkheim bereits hier 
die Religion als Selbstvergottung der Gesellschaft vor: Versteht man, so 
Durkheim, die Religion als soziale Tatsache, dann verschwinden alle 
Probleme, inklusive der Frage, ob es sich dabei um private Phantasmen 
handele. Es 

»bleibt nur die Frage, warum die Dinge, an deren Existenz wir glauben 
sollen, der individuellen Vernunft einen so verwirrenden Anblick bieten. 
Das liegt ganz einfach daran, daß die Gestalt, in der sie sich uns darstellt, 
nicht das Werk der Vernunft des einzelnen, sondern das eines kollektiven 
Bewußtseins ist. Nun ist nicht weiter verwunderlich, daß dies kollektive 
Bewußtsein ... sich ein anderes Bild von der Wirklichkeit macht als 
wir. Die Gesellschaft hat die ihr eigene Daseinsweise und deshalb die 
ihr eigene Art zu denken. Sie hat ihre eigenen Leidenschaften, ihre 
Gewohnheiten, ihre Bedürfnisse, die nicht mit denen der Individuen 
übereinstimmen, sondern den Stempel ihrer eigenen Vorstellungswelt 
tragen«. 36

	33	Vgl. den Annex in: Bergson, Les deux sources de la religion et de la morale. 
Édition critique, Paris 2008.

	34	Bergson, Die beiden Quellen, 189.
	35	Bergson, Die beiden Quellen, 81f.
	36	Durkheim, Zur Bestimmung der religiösen Phänomene (1897/98), in: 

J. Matthes (Hg.), Religion und Gesellschaft. Einführung in die Religionssozio
logie I, Reinbek 1967, 120–141, 136, 138. Vgl. ders., Der Dualismus der 
menschlichen Natur und seine sozialen Ursprünge (1914), in: F. Jonas (Hg.), 
Geschichte der Soziologie, Opladen 1976, 368–380. Durkheim überträgt hier 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Soziologie Bergsons

225

Bergson wird gleichwohl einiges einwenden. Zunächst hält er die in die-
sem Zitat steckende Idee einer Konkurrenz der kollektiven und indivi-
duellen Mentalität für unplausibel, da ja die Gesellschaft aus den Ein-
zelnen und ihren Imaginationen bestehe. Der »einzige Vorwurf«, den er 
Durkheim machen will, sei also, dass dieser im »Gesellschaftskörper« die 
einzige, allem zugrunde liegende Realität sehe, und die Individuen beisei-
te lasse.37 Dabei schließen sich doch Individuum und Gesellschaft »ge-
genseitig ein«, sie bedingen sich »kreisförmig«!38 Bergson kritisiert also 
zunächst all das, was in Durkheim als Holismus, Ontologie, Metaphy-
sik gilt – die Annahme eines Kollektivbewusstseins jenseits der Einzel-
nen und des Konflikts zwischen Individuum und Gesellschaft. In diesem 
Zusammenhang steht auch die Korrektur, die Bergson an der Rolle der 
Einzelnen im Kollektiv vornimmt. Sie sind es, die die Götter schaffende 
Kraft haben, sie erfinden das Neue im Gesellschaftlichen. Ein zweites Ar-
gument betrifft den (eng mit dem Holismus verbundenen) Soziozentris-
mus: Durkheim setzt die Gesellschaft immer schon voraus, und Bergson 
zeigt (wenn auch implizit), wie unbegründet und voraussetzungsreich 
diese Konzeption tatsächlich ist. 

Dafür entfaltet er wiederum zwei Teilargumente. Das eine ist das vita-
listische Argument: Es stellt sich die Frage des Bezuges zwischen Sozia-
lem und Vitalem, den Durkheim für wenig wichtig hält. Der Mensch ist 
für diesen ein soziales Wesen, kein biologisches. Die Gesellschaft erklärt 
alles. Das zweite bergsonsche Teilargument betrifft speziell die Interpre-
tation des Totemismus, und von ihr aus die Frage des Bezuges zwischen 
Sozialem und Symbolischen. Auch dieser Bezug wird bei Durkheim als 
Priorität des Sozialen gedacht, ohne dass er erklären könnte, wie es dazu 
kommt, dass sich das Soziale immer schon gruppiert – und sich diese 
Struktur in der Totemgruppe nur noch symbolisch ausdrückt oder ko-
piert. Die Beziehung des Sozialen und Symbolischen ist, so Bergson, so zu 
denken, dass sich das Soziale symbolisch konstituiert, die Klassifikation 
der Tiere der Entstehung der totemistischen Gruppen koexistent ist. Ein 
drittes Argument gegen Durkheim bezieht sich auf die Konzeption der 
Geschichte und der Gesellschaften in ihrem Verhältnis zueinander. Berg-
son entwickelt hier seine spezielle differenzierende Methode. Durkheim 
verkennt die Wesensunterschiede der Gesellschaften, er macht sie zu nur 

den Dualismus von Seele und Körper auf den des Heiligen und Profanen und 
führt diesen auf den Konflikt von Gesellschaft und Individuum zurück. Für 
Bergson gibt es auch den Konflikt von Seele und Körper nicht. Und weit ent-
fernt, dass eine Illusion, nur weil sie weit verbreitet ist, kein ›Irrtum sein kön-
ne‹, wie Durkheim hier meint, kann es sich für Bergson eben sehr wohl um Il-
lusionen handeln, wenn man sich, in einer bestimmten Denktradition stehend 
und diese nicht hinterfragend, stets dieselben (Schein‑)Probleme stellt.

	37	Bergson, Die beiden Quellen, 82.
	38	Bergson, Die beiden Quellen, 155.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

226

graduellen Unterschieden, die einer einzigen Quelle entstammen. Stets 
vermag er damit aber nur eine Form des Sozialen zu denken, und nie et-
was Neues. So mache Durkheim namentlich aus jedem Gesellschaftstyp 
ein System des sozialen Zwangs, wie überhaupt der fait social als Zwang, 
als Verpflichtung konzipiert sei. Jede Moral ist für Durkheim letztlich 
eine der Pflicht. Aber Moral wie Religion können eben – das Argument 
wurde bereits angesprochen und es steckt bereits im Titel – einer ande-
ren Quelle entstammen, sie können sich einem Appell, einem Sog, einer 
Anziehung verdanken.39 

Kurz, Durkheim habe eine rein negative Auffassung des sozialen Ban-
des, dem eine positive zur Seite zu stellen, oder besser, unterzuschieben 
ist: als deren Fundament. Durkheim selbst hat übrigens einmal zuge-
geben, dass er die institutionelle Affektivität nicht genügend beachtet 
habe. Der meist moralische, zuweilen aber auch regelrecht physische 
Zwang sei nicht das einzige Attribut der sozialen Tatsache. Die Institu-
tionen werden von den Subjekten auch ›anerkannt‹. Die Zwangsgewalt 
erschöpfe den Begriff des Sozialen, der Institutionen »so wenig, daß sie 
sogar … das entgegengesetzte Merkmal aufweisen. Denn ebenso wie 
sich die Institutionen uns aufdrängen, erkennen wir sie an«,40 so hieß es 
in den Regeln – und Die elementaren Formen des religiösen Lebens ent-
falten dies dann explizit im Begriff des Affekts. Dass Institutionen keine 
Zwangseinrichtungen sind, sondern positiv, produktiv und schöpferisch 
sind – dass sie sich durch eine Affektivität auszeichnen, das ist also die 
These, die Bergson nun systematisch in Korrektur Durkheims entfaltet.41 

Eine zweite Korrektur ist damit eng verbunden. Durkheim hat nur 
eine Quelle von Moral und Religion gedacht (so Bergson); und er hat 
in dieser Konzeption den Totemismus als ›einfachste‹ Religions-, Moral- 
und Gesellschaftsform genommen, aus der sich alle anderen erklären, 
denn alle folgen derselben sozialen Logik. Durkheim vermag damit nur 
eine einlinige, evolutionistische Sicht auf die Geschichte zu teilen. (Eben-
so war er in der Arbeitsteilung vorgegangen, insofern dort die organi-
sche und mechanische Solidarität, die segmentäre und funktional diffe-
renzierte Gesellschaft spencerianisch konzipiert sind, als evolutionärer 
Fortschritt ›von Homogenität zu Heterogenität‹.) Eine solche Konzep-
tion nimmt implizit an, es gäbe eine vorherbestimmte Richtung, in der 
sich die Gesellschaften entfalten. Tatsächlich aber sieht sie immer nur 
die letzte der stattgefundenen Entwicklungen, definiert sie durch einen 

	39	Vgl. z.B. Durkheim, Bestimmung der moralischen Tatsache (1906), in: Ders., 
Soziologie und Philosophie, Frankfurt/M. 1967, 84–116.

	40	Durkheim, Regeln, 98.
	41	Das ist namentlich das bergsonianische Projekt von R. Seyfert, Das Leben der 

Institutionen.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Soziologie Bergsons

227

Begriff, von dem sie meint, die vorherigen Ethiken oder Religionen oder 
Kollektive hätten bereits 

»eine mehr oder weniger große Menge von dem enthalten, was dieser 
Begriff umschließt, und somit seien sie alle schon ein Anbahnen gewesen. 
Aber erst beim Rückblicken nehmen die Dinge diese Gestalt an; die 
Veränderungen waren qualitativ und nicht quantitativ; sie trotzten 
jeder Voraussicht … Der Irrtum besteht darin, daß man glaubt, es 
käme durch Vermehrung … vom Statischen zum Dynamischen. ... Man 
verwechselt dabei die Sache mit ihrem Ausdruck oder Symbol. Das ist 
der gewöhnliche Irrtum des radikalen Intellektualismus.«42 

Diese Korrektur betrifft also die falschen Verallgemeinerungen Durk-
heims und die daraus resultierenden Gleichsetzungen der Gesellschaf-
ten. Erneut kommt es Bergson darauf an, Konfusionen aufzuklären und 
statt ihrer den ›wirklichen‹ Gliederungen zu folgen. Im Sozialen will er 
Wesensdifferenzen zeigen, wo Durkheim nur graduelle Differenzen sieht. 
Eine vierte Korrektur gilt Lévy-Bruhl; sie bezieht sich auf den umgekehr-
ten Irrtum: dort Wesensunterschiede anzunehmen, wo tatsächlich Grad-
unterschiede bestehen. Lévy-Bruhl stellt uns die ›primitive‹ Mentalität als 
›prälogische‹ vor, und als eine, der unsere Logik gänzlich fremd sei. Dar-
aus muss man den »Schluß ziehen, die menschliche Intelligenz habe sich 
entwickelt; die natürliche Logik wäre danach nicht immer die gleiche ge-
wesen; die ›primitive Mentalität‹ würde einer grundverschiedenen Struk-
tur entsprechen, die von der unsren verdrängt worden wäre.«43 Bergson 
weist hier (konkret in der Analyse der Verwendung des Wortes ›Zufall‹) 
nach, dass das kollektive Denken stets in derselben Weise funktioniert. 
Er kritisiert mithin das, was Lévi-Strauss die ›archaische Illusion‹ nen-
nen wird: die Illusion eines Archaismus der ›primitiven‹ Gesellschaften, 
die doch alle dieselbe Geschichte hinter sich, alle dasselbe Alter haben.44 

Mit diesen vier Argumenten vollzieht Bergson letztlich erneut die Auf-
deckung jener impliziten, antiken Identitätslogik mit ihrer Bevorzugung 
des Seins statt des Werdens, und ihrer Unfähigkeit, das Neue zu denken. 
Bei Gelegenheit dieser Aufdeckung wird auch eine Soziologie des Wis-
sens entfaltet: Durkheim sei, wenn er nur eine Form der Gesellschaft, der 
Moral und Religion denken kann, im Grunde und unbemerkt ein Nach-
fahre Platons, er teile ein antikes Erbe. Denn Platon habe in der ›Idee der 
Gerechtigkeit‹ eine faktische soziale Situation (die Sklavenhaltergesell-
schaft der polis) mit einer Vorstellung ausgestattet, die daraus »Endgülti-
ges« machte. Seither leiten wir (Durkheim sowie jede Moralphilosophie) 
die Idee der Gerechtigkeit von den antiken Denkern ab, so, als ob ein 
gradueller Übergang zur ›absoluten‹ Gerechtigkeit, zum Humanismus, 

	42	Bergson, Die beiden Quellen, 209.
	43	Bergson, Die beiden Quellen, 81f.
	44	Bergson, Die beiden Quellen, 126.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

228

zur Idee der Menschenrechte möglich sei, statt darin schlechthin Neues 
zu sehen – eine Vorstellung von Gerechtigkeit nämlich, die »nicht mehr 
Vorstellungen von Beziehung oder Maß erweckt, sondern im Gegenteil 
Vorstellungen von Inkommensurabilität und Absolutheit«.45 Kurz, wir 
denken uns diese moderne Form von Gerechtigkeit als ein »Teil des Gan-
zen«, das »schon vorher existiert hätte«. Die antiken Vorstellungen von 
Gerechtigkeit seien »Ahnungen von einer vollständigen Gerechtigkeit 
gewesen, die eben die unsre ist«.46 

Es ist dies nur ein besonderer Fall jener allgemeinen Illusion, die 
Bergson bereits 1907 ansprach: die Vorstellung, das Mögliche gehe dem 
Wirklichen voraus, statt dass es umgekehrt sei, und genereller die Gleich-
setzung von Negation und Affirmation und die in ihr steckende Teilung 
der Realität in unveränderliche Blöcke. Der Antike verdanken wir eine 
Konzeption des Sozialen, die den Zustand, die »Ruhe« vor der Bewe-
gung privilegiert, so dass jeder soziale Wandel als Negatives erscheint, als 
etwas, was »Ruhe erreichen müßte. Die Unwandelbarkeit stände so über 
der Wandelbarkeit, die nur ein Defizit wäre, ein Mangel, ein Suchen nach 
der endgültigen Form«. Kurz, das soziale Werden erscheint als »Degra-
dierung des Seins« und die Zeit als »Mangel an Ewigkeit«. Auch, wenn 
wir uns im Konzept der Gerechtigkeit auf Aristoteles berufen, erben wir 
diese identitätslogische Denkweise – die Vorstellung einer aktiven, ewi-
gen Form, die sich einer passiven Materie aufprägt. Unsere Vorstellung 
von ›Gerechtigkeit‹ entstammt mit Aristoteles dabei dem Paradigma der 
»Fabrikationsarbeit«, wir denken uns die Gerechtigkeit wie die Formung 
eines Ziegels aus knetbarem Ton. Das eidos, die Form ist ewig dieselbe, 
nur die historischen Umstände wechseln.47 Neue Ideen modifizieren aber 
doch sowohl den Stoff wie die Form der Gerechtigkeit! Jede neue Idee 
der Gerechtigkeit »war eine Schöpfung, und die Tür wird immer offen 
bleiben für weitere Schöpfungen«.48 Statt also derart ein

 »Neues zu denken, das sich des Alten bemächtigt hat, um es in ein 
unvorhergesehenes Ganze aufzusaugen, sehen wir das Neue als einen 
Teil des Ganzen an, das [potentiell] schon vorher existiert hätte: die 
Vorstellungen von Gerechtigkeit, wie sie in den alten Gesellschaften 
aufeinander gefolgt sind, wären demnach nur teilhafte, unvollständige 
Ahnungen von einer vollständigen Gerechtigkeit gewesen, die eben die 
unsre ist«.49

Was schlägt Bergson nun positiv vor? Die lebenssoziologische Perspek-
tive zeigt sich am besten im Kontrast zur Soziologie Durkheims: Man 

	45	Bergson, Die beiden Quellen, 58.
	46	Bergson, Die beiden Quellen, 57f.
	47	Bergson, Die beiden Quellen, 189f.
	48	Bergson, Die beiden Quellen, 60.
	49	Bergson, Die beiden Quellen, 57.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Soziologie Bergsons

229

»pflegt zu sagen, die Gesellschaft existiere, daher übe sie notwendiger-
weise auf ihre Mitglieder einen Zwang aus, und dieser Zwang sei die 
Verpflichtung«.50 Aber die Gesellschaft erklärt sich nicht von selbst. Man 
muss ›unterhalb‹ der sozialen Phänomene graben, im Vitalen, dessen Ma-
nifestationen die Gesellschaften und ihre Institutionen in letzter Instanz 
sind.51 Also: »Alles bleibt dunkel, wenn man sich an bloße Manifestati-
onen« des Sozialen hält, und alles wird »klar, wenn man hinter diesen 
Manifestationen das Leben selbst sucht«.52 Letztlich ist jede Ethik, jede 
Religion und jede Gesellschaft vitaler Natur. Ist der Mensch ein Lebe-
wesen, so muss man im Leben suchen, wenn man nicht nur »verstehen 
will, wie die Gesellschaft das Individuum verpflichtet, sondern auch, wie 
das Individuum zum Richter über die Gesellschaft« zu werden vermag.53 
Bergsons Analyse der differenten Formen der Religion und Moral folgt 
ganz diesem Gesichtspunkt. 

Die geschlossene (instituierte) Gesellschaft

Zunächst sind alle menschlichen Gesellschaften das Gegenteil der Tier-
gesellschaften. Sie sind in der anderen Richtung evolviert und können 
daher im Gegensatz zu ihnen beschrieben werden. Einer der ersten Tex-
te von Gilles Deleuze widmet sich übrigens der Komplementarität der 
›Instinkte und Institutionen‹, und auch Lévi-Strauss‹ thèse über die Ele-
mentaren Strukturen der Verwandtschaft beginnt mit der Differenz der 
tierischen Instinkte und menschlichen Institutionen. Für Bergson unter-
scheiden sich die tierischen und menschlichen Sozialitäten dadurch, dass 
die soziale Kohäsion im ersten Fall (idealtypisch: Bienen und Ameisen) 
durch die Homogenität der Individuen automatisch gesichert ist, wäh-
rend es im zweiten Fall Regeln, Institutionen und der phantasmatischen 
Vorstellung oder Fabulation bedarf. Institutionen sind Komplemente des 
Instinkts, und während die tierischen Gesellschaften solche der Assozia-
tion sind, sind die menschlichen solche der Individualisierung. Die Frage 
ist nun, wie groß in diesen die mögliche individuelle Freiheit ist, oder wie 
total umgekehrt die moralische Verpflichtung sein muss. Es war schon 
das Paradox Durkheims: Wie können die Einzelnen zugleich autonomer 
werden, ohne dass die Gesellschaft an Zusammenhang verliert? 

	50	Bergson, Die beiden Quellen, 79.
	51	Jedenfalls, wenn man – als Wissenschaftler – nicht von ›Gott‹ sprechen will, 

was Bergson indes in diesem Buch auch tut. Es stellt dies einen erheblichen 
Teil der Schwierigkeit dar, es durchgängig soziologisch zu lesen. Wir meinen 
indes, Leben und ›Gott‹ seien von Bergson synonym gebrauchte Begriffe, von 
denen sich das letze ›wegkürzt‹.

	52	Bergson, Die beiden Quellen, 79. Herv. von mir.
	53	Bergson, Die beiden Quellen, 79.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

230

In Bezug auf die Gesellschaften, die Durkheim uns vor Augen stellt, 
die ihre ›Quelle‹ im Druck oder Zwang haben (in Bezug also auf die ge-
schlossenen Gesellschaften) wird die bergsonsche Lebenssoziologie da-
bei zu folgendem Schluss kommen: Angesichts der individuellen, egois-
tischen Tendenz der Intelligenz sei die Religion in ihrer ersten, statischen 
Form (Fabulation dominanter Wesen oder Kräfte) eine »Verteidigungs-
maßnahme der Natur«. Sie hat die vitale Funktion, das Kollektiv und 
damit das menschliche Leben gegen die asoziale, individualistische, das 
Kollektiv »zersetzende Macht der Intelligenz« zu bewahren.54 In diesem 
Sinne ist auch die religiöse Vorstellung des Weiterlebens der Toten eine 
Verteidigungsmaßnahme der Natur, nämlich gegen die »Vorstellung der 
Intelligenz von der Unvermeidlichkeit des Todes«.55 Beides sind religiö-
se Mechanismen, mit denen sich das menschliche Leben in Gestalt der je 
konkreten Gesellschaft soziale Konsistenz sichert. Die Vorstellung einer 
Beständigkeit des Sozialen – die Konstitution einer sich gleichbleibenden, 
ihr Sein bewahrenden Gesellschaft mit Hilfe der fabulatorischen Funkti-
on – wird Castoriadis unter dem Begriff der imaginären Institution der 
Gesellschaft verfolgen. Sie bedarf dabei je ihres je spezifischen Symboli-
schen. Bereits Bergson spricht in diesem Sinne davon, dass jede Gesell-
schaft eine anschauliche »Festigkeit und Dauer« braucht. Deshalb sind 
die Totenkulte wichtig – nicht nur der individuellen Psyche wegen, son-
dern weil die »primitiven« (totemistischen) Gesellschaften »lediglich ›auf 
Menschen aufgebaut‹ sind, während sich »zivilisierte Gesellschaften« 
an das Symbolische der »Gesetze, an Einrichtungen, sogar an Gebäu-
de« anlehnen können. Es ist wichtig, dass die Toten in irgendeiner Form 
»gegenwärtig bleiben«.56 Eine dritte und letzte vitale Funktion der stati-
schen, dogmatischen Religion ist die Vorstellung kausaler Beziehungen. 
Auch dies wird uns vorgestellt als Verteidigungsmaßnahme des Lebens, 
und zwar als Verteidigung »gegen die aus der Intelligenz stammende 
Vorstellung eines mutlos machenden Spielraums für das Unvorhergese-
hene«. »Der Wilde, der seinen Pfeil abschießt, weiß nicht, ob er sein Ziel 
erreichen wird; hier besteht nicht, wie beim Tier, das sich auf seine Beute 
stürzt, eine Kontinuität zwischen der Bewegung und dem Ergebnis; viel-
mehr erscheint ein leerer Raum, der dem Zufall offensteht«.57 Die drei 
vitalen Funktionen führen zur Konstitution einer Gesellschaft, deren In-
stitutionen letztlich der Stabilisierung des Sozialen gelten: eine dogma-
tische, statische Religion; eine verpflichtende, unhinterfragte Moral; zu-
dem die mit kriegerischer Gewalt einhergehende, feindselige Schließung 

	54	Bergson, Die beiden Quellen, 95.
	55	Bergson, Die beiden Quellen, 103.
	56	Bergson, Die beiden Quellen, 103.
	57	Bergson, Die beiden Quellen, 109.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Soziologie Bergsons

231

der Gruppe nach außen und die entsprechende Abgrenzung der anderen 
als ›Nicht-Menschen‹. 

Diese Gesellschaften, die sich hinsichtlich ihrer Religion ganz in der 
dogmatischen Fabulation einrichten, sind von archaischen Zuständen 
ebenso weit entfernt wie wir. Und auch bei den zeitgenössischen Ge-
sellschaften handele es sich um geschlossene Gesellschaften, die densel-
ben Prinzipien folgen. »Sie mögen sehr groß sein im Vergleich zu den 
kleinen Gruppen, ... es ist darum nicht weniger ihr Wesen, in jedem 
Augenblick eine gewisse Zahl von Individuen zu umfassen und andere 
auszuschließen.«58 Nur geben diejenigen Gesellschaften, die auch Durk-
heim als exemplarisch begreift – die ›primitiven‹, totemistischen –, der 
Vorstellung des Mechanismus den umgekehrt symmetrischen Raum. Der 
»Streifen, auf dem wir mechanisch handeln«, ist im Glauben an Technik 
und Wissenschaft derart ausgeweitet, dass das Universum im Ganzen 
bereits eine mechanistische Form habe, so Bergson. Demgegenüber sei 
in den totemistischen Gesellschaften die fabulatorische Funktion derart 
aufgeblasen, dass sie auch das mechanische Handeln überschwemmt.59 
Hier kann man also die Funktion der Fabulation, der statischen, dogma-
tischen Religion am besten erkennen. Von den zwei möglichen Metho-
den, mit denen die Sozialität sich stabilisiert, haben diese Gesellschaften 
zudem totale Institutionen erfunden – total, insofern hier die Moral der 
Religion koextensiv, und weil sie allein verpflichtend ist. Die Verpflich-
tung, der Druck ist das höchste Gut. ›Es muß sein, weil es sein muß‹, ist 
ihr Prinzip. Die Initiative Einzelner wird hier also unterbunden zuguns-
ten der Fiktion einer unveränderlichen Welt mit einem mythischen Ur-
sprung und der möglichst absoluten Integration in der Tradition.60 Diese 
Gesellschaft konstituiert sich daher notwendig stets auch in der Schlie-
ßung der Gruppe nach außen. Sie kann es nicht zulassen, im Kontakt 
mit anderen Gruppen Neuerungen zu empfangen, und sie funktioniert 
nur bei einer überschaubaren Zahl von Individuen, um auch im Inne-
ren einen Druck zu schaffen, der individuelle Ideen begrenzt. Ihr sozia-
les Prinzip ist es also, einige Individuen einzuschließen, indem sie andere 
ausschließt – in einer potentiellen Feindschaft ihnen gegenüber. Das Ver-
hältnis zwischen den Kollektiven ist notwendig ein abwehrendes, miss-
trauisches. 

Dieser Mechanismus der ausschließenden Einschließung wird Bergson 
erneut besonders deutlich im komplexen Phänomen des Totemismus, der 
nicht nur ein religiöses System ist, sondern auch ein moralisches und po-
litisches. Zu dessen Analyse, die die französische Soziologie seit der Jahr-

	58	Bergson, Die beiden Quellen, 24.
	59	Bergson, Die beiden Quellen, 127.
	60	Bergson, Die beiden Quellen, 96, 18.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

232

hundertwende umtreibt,61 fügt Bergson eine entscheidende Facette hinzu: 
Er kehrt nämlich die Logik Durkheims um, was die Beziehung des Sozi-
alen zum Symbolischen betrifft. In Frage steht am Fall des Totemismus, 
wie sich die (geschlossene) Gesellschaft eigentlich konstituiert und klas-
sifiziert. Für Bergson wäre es an dieser Stelle vorschnell, zu sagen, dass 
die Gruppe sich im Totem ein Emblem gäbe, wie Durkheim annimmt. 
Damit bleibt das Entscheidende ungeklärt: Wie denn die Gruppe selbst 
eigentlich zustande kommt. Sicher, ein bestimmtes Tier dient als Totem. 
Aber weit entfernt, ein bloßes ›Zeichen‹ der Gruppe zu sein, identifiziert 
sich die Gruppe und jeder Einzelne mit dem Totemtier – Mitglieder des 
Känguru-Clans sind Kängurus. Und der Akzent in dieser Gleichsetzung 
mit dem Tier liegt nun für Bergson darin, dass sich die andere Gruppe 
stets mit einem anderen Tier identisch weiß. Entscheidend ist die Unter-
scheidung in der Gleichsetzung mit dem Tier. Der totemistische Akzent 
liegt weniger auf der Tierheit, als »auf der Zweiheit«.62 Indem sich eine 
Gruppe mit einem je konkreten Tier identifiziert, unterscheidet sie sich 
von einer anderen Gruppe. Erneut findet Bergson also hier die Logik der 
geschlossenen Gesellschaft, erneut dient die Fabulation der Konstituti-
on von Gruppen in Abgrenzung gegen andere. Diese Gesellschaften sind 
konstitutiv begrenzt; es sind zentripetale Sozialformen. Als sich schlie-
ßende Kollektive bedeutet diese Form des sozialen Lebens mit diesem 
Komplex von dogmatischer Religion und verpflichtender Moral »kol-
lektives Stehenbleiben«.63

Die Fabulation: Scharnier zwischen instituierter und  
instituierender Gesellschaft 

Der Begriff Fabulation (fabulatorische Funktion, Fabulierfunktion, Fa-
bulier-Tätigkeit, Fabulierungsvermögen, Fabuliertrieb) ist für Bergsons 
Konzeption insgesamt zentral. Dieser Begriff dient nicht nur dazu, zu be-
schreiben, wie sich Gesellschaften schließen. Er changiert auch zwischen 

	61	1900 veröffentlicht Durkheim seinen ersten Artikel zum Totemismus: Sur le 
totémisme (1900/1901), in: Ders., Journal sociologique, Paris 1969, 315–352 
(eine Bespr. zu Spencer/Gillen: Native tribes); gefolgt von den Elementaren 
Formen (Das totemistische System in Australien). Siehe zu den diversen Tote-
mismus-Theorien den Forschungsbericht von A. van Gennep, L’état actuel du 
problème totémique, Paris 1920, auf den sich Bergson bezieht. Lévi-Strauss’ 
Kritik (Das Ende des Totemismus, 1962) und die von Deleuze (Tausend Pla-
teaus, 323ff. – als ›Erinnerungen eines Bergsonianers‹) ist nicht das Ende der 
Totemismus-Forschung. Siehe aktuell Descola, Jenseits von Natur und Kultur, 
Berlin 2011. 

	62	Bergson, Die beiden Quellen, 145.
	63	Bergson, Die beiden Quellen, 242.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Soziologie Bergsons

233

der geschlossenen und der sich öffnenden Gesellschaft. Nur auf den ers-
ten Blick also bezeichnet Bergson eine radikale Differenz zweier Gesell-
schaftsformen. Im Grunde denkt er auf der einen Seite eine fabulierte, 
imaginäre Fixierung der Gesellschaften, und auf der anderen das ihnen 
zugrunde liegende vitale Werden, das mit der Erfindung neuer sozialer 
Ideen (Fabulationen) zu neuen Kollektiven führt. Entscheidend ist, dass 
die Fabulation in beiden Fällen etwas produktiv zur Existenz bringt.64 
Zunächst erklärt also zwar die fabulatorische Funktion, wie und warum 
geschlossene Kollektive zustande kommen und wozu deren spezifische 
Form von Religion und Moral dient. Sodann bildet der Begriff aber auch 
den Umschlag- oder Konvergenzpunkt zu einer Form des kollektiven Le-
bens, die diesem Durkheim-Modell entgegengesetzt ist. Denn während 
dieses nur einschränkende, negative Kräfte denke, ist jenes dazu da, die 
positiven, schöpferischen Kräfte zu bestimmen, die stets primär sind. 
Kein Ideal kann nämlich

»obligatorisch werden, wenn es nicht schon wirkend ist: und alsdann ist 
nicht seine Idee das Verpflichtende, sondern sein Wirken. Oder vielmehr, 
es ist nur das Wort, mit dem wir den angenommenen höchsten Effekt 
dieses Wirkens bezeichnen, das wir uns als fortdauernd denken – das 
hypothetische Ziel der Bewegung, die uns schon fortreißt«.65 

Die fabulatorische Funktion wird von Bergson also deshalb eingeführt, 
um ein differenziertes Verständnis der sozialen Rolle der Phantasie zu 
ermöglichen. Erneut kommt ihm darauf an, die Begriffe richtig zu set-
zen, damit sie die ›wirklichen‹ Gliederungen treffen. In dieser Hinsicht 
habe man die Phantasmen nicht genug von den Erfindungen der Wissen-
schaft und den Schöpfungen der Kunst getrennt – alle habe man nämlich 
als Phantasieprodukte verstanden, »aus dem rein negativen Grunde«, 
dass diese »weder Wahrnehmung noch Gedächtnis noch logische Arbeit 
des Geistes« sei. Statt dessen muss man die Phantasmen positiv bestim-
men. Der »Akt, der sie hervorruft«, ist die Fabulation.66 Ist diese auch 
in Literatur und Mythologie am Werk, so habe doch die Religion sie ge-
schaffen, sie war der »Existenzgrund der fabulatorischen Funktion«. In 

	64	Deleuze und Seyfert haben von hier aus ihre bereits angesprochenen Theo
rien des affektiven, positiven Kollektiv-Werdens entfaltet. Vgl. z.B. G. Deleuze, 
Der Fürsprecher, 182; ders., Kontrolle und Werden (1990), in: Ders., Unter-
handlungen. 1972–1990, Frankfurt/M. 1993, 243–253, 249f., und Seyfert, 
Das Leben der Institutionen, 51–63 (die 1989er Revolution als Moment des 
›Volk-Werdens‹).

	65	Bergson, Die beiden Quellen, 210.
	66	Bergson, Die beiden Quellen, 84; vgl. zu diesem zentralen Punkt hier und im 

Folgenden Seyfert, Das Leben der Institutionen, 51ff.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

234

Bezug auf diese wäre das Vermögen, zu fabulieren, »also Ergebnis und 
nicht Ursache.«67 

Was ist das fabulatorische Vermögen positiv formuliert? Es beugt die 
individuelle Urteilskraft, die Fabulation wirkt der individuellen Intelli-
genz entgegen, sie ist eine Aktivität des sozialen Lebens. Bergson spricht 
auch vom »virtuellen Instinkt«, einem funktionalen Äquivalent zur Si-
cherheit, mit der das tierische soziale Leben abläuft.68 Immer, wenn der 
Einzelne nicht weiter weiß, sich unerwarteten Situationen gegenüber 
sieht, springt die Fabulation bei, indem sie eine gewohnte Umgebung 
schafft. Man kennt die Götter und Dämonen, weiß, was zu tun ist, um 
sie zu besänftigen. Die Fabulation trägt, indem sie den Einzelnen derart 
auffängt, ihn in die Meinung des Kollektivs einfügt, zu dessen Konstitu-
tion bei (der des Kollektivs): Die Götter oder die Totems haben die Grup-
pe geschaffen, vor Urzeiten, in der Traumzeit (dies die Funktion der My-
then). Insofern die Fabulation also gerade nicht auf die erfinderischen 
Initiativen Einzelner eingeht, denn sie soll Vertrautes schaffen, nicht Neu-
es, insofern gehört sie in den Bereich des Geschlossenen – einerseits. 

Andererseits führt dieselbe Fähigkeit aber auch zur Institution neu-
er Kollektive. Wenn Bergson nämlich sagt, dass die statische Religion 
der Existenzgrund der fabulatorischen Funktion gewesen sei, dann muss 
man folgenden Satz hinzulesen, der besagt, dass die Menschheit der Exis-
tenzgrund der gesamten Entwicklung des Lebens sei.69 So gesehen geht 
die fabulatorische Funktion nicht in der statischen Religion auf. Sie weist 
auch auf die dynamische Religion vor, welche nicht via Druck, sondern 
Anrufung an sich bindet und integriert. Schon, weil die offene Gesell-
schaft ebenso wie die geschlossene nie faktisch ist, weil der »reine Auf-
schwung« ein ebenso »idealer Grenzfall wie die nackte Verpflichtung«70 
ist, schon deshalb kann man die fabulatorische Funktion als soziale Ka-
tegorie schlechthin verstehen. Sie liegt jeder sozialen Form zugrunde. 
Sie ist das Imaginäre, von der die Imagination (Fabulation) das Resultat 
wäre. Im unmittelbaren Anschluss an die Rede von der fabulatorischen 
Funktion als virtuellem Instinkt heißt es in der Tat: »Sollte es nicht so 
sein, daß hinter dem Bedürfnis nach Stabilität, welches das Leben auf-
weist, in diesem ... Auf-der-Stelle-Treten ein gewisses Verlangen nach 
Vorwärtsbewegung gibt, ein Rest von Antrieb« wirkt?71 

Das ist ein entscheidender Schritt, denn was uns Bergson scheinbar 
immer erneut als einander entgegengesetzte Grenzfälle vorstellt (offe-
ne/geschlossene Gesellschaft, dynamische/statische Religion, Moral via 

	67	Bergson, Die beiden Quellen, 85.
	68	Bergson, Die beiden Quellen, 86f.
	69	Bergson, Die beiden Quellen, 165; ebenso Schöpferische Evolution, 300.
	70	Bergson, Die beiden Quellen, 66.
	71	Bergson, Die beiden Quellen, 86f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Soziologie Bergsons

235

Anrufung/Druck), scheint mit dem Doppelcharakter der fabulatorischen 
Funktion ein Verhältnis der Immanenz zu sein. Und an der einzigen Stel-
le, an der der lebenssoziologische Zug (die Betonung, dass das Soziale 
auf dem Vitalen beruht) mit den beiden Gesellschaftsformen verknüpft 
wird, heißt es entsprechend:

»Wenn wir von der sozialen Solidarität zur menschlichen Brüderlichkeit 
fortschreiten, dann brechen wir ... mit einer gewissen Natur, nicht aber 
mit der ganzen Natur. Man könnte sagen, indem man die Ausdrücke 
Spinozas in anderm Sinne gebrauchte, wir lösten uns von der natura 
naturata, um zur natura naturans zurückzukehren. Zwischen der ersten 
und der zweiten Ethik liegt also die ganze Kluft zwischen Ruhe und 
Bewegung.«72

Die Kluft von Ruhe und Bewegung: Was Bergson uns hier als radika-
le Differenz suggeriert, ist ja genauer besehen das Verhältnis von et-
was Grundlegendem zu etwas, das ein Aspekt von ihm ist. Es ist immer 
die Bewegung, welche die Ruhe einschließt und ihr zugrunde liegt, statt 
dass sich beide äußerlich wären. Jede Ruhe, jede Form, jede Gesellschaft 
ist nur ein »virtueller Stillstand«, wie Bergson an derselben Stelle auch 
sagt.73 Somit stellen sich die beiden Gesellschaftsformen nicht mehr als 
solche (getrennt, einander äußerlich, radikal different) dar. Die je mo-
mentane soziale Institution erscheint vielmehr als Aktualisierung des Vir-
tuellen oder des ›sozialen Werdens‹, und diese Verschränkung von kon-
kreter Aktualisierung und tragendem Werden stünde an der Stelle der 
Durkheim-Frage, wie soziale Ordnung statt der viel wahrscheinliche-
ren ›Unordnung‹ möglich sei. Die permanente instituierende Gesellschaft 
(die sich öffnende) führt immer erneut zu instituierten (geschlossenen) 
Gesellschaften. Die permanent wirkende natura naturans führt zu Aktu-
alisierungen je konkreter Kollektive (natura naturata), die sich als solche 
notwendig voneinander abgrenzen. So gesehen, ist das Werden grund-
legend – die Bewegung des Sozialen, die sich aber nur in den einzelnen, 
sich identitär schließenden Kollektiven manifestiert. 

	72	Bergson, Die beiden Quellen, 46. Bei Spinoza heißt es (Ethik, Teil I, Lehrsatz 
29: Natura naturans (Gott) ist das, »was in sich selbst ist und durch sich selbst 
geschaffen wird«, natura naturata hingegen das, »was aus der Notwendigkeit 
der Natur Gottes oder vielmehr der Natur irgendeines seiner Attribute folgt«. 
Und weiter: »Die wirkende Natur ist in sich und wird durch sich vorgestellt 
… d.h. [sie ist] Gott; die gewordene Natur umfasst alles, was aus Gott folgt«.

	73	Bergson, Die beiden Quellen, 46.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

236

Die sich öffnende (instituierende) Gesellschaft

Hinsichtlich der positiven, schöpferischen Bewegung der Konstitution 
von Kollektiven hat Bergson den Moment der Erfindung neuer Religi-
onen vor Augen, der Erfindung neuer sozialer Ideen und Gefühle durch 
Einzelne, die großen Mystiker, die eher Männer der Tat, waren als kon-
templative Einsiedler. Während die infra-intellektuellen Gefühle Ge-
wohnheiten tradieren, bestehende Verkettungen von Ideen und Gefüh-
len sanktionieren und die Religion hier Instrument sozialer Schließung 
ist, kommt der religiösen Aktivität in Form ›über-intellektueller‹ Gefüh-
le allererst ein formierender, schöpferischer Charakter zu, ein effektiver 
Beitrag zum Sozialen, den die statische Religion und die geschlossene Ge-
sellschaft bereits voraussetzen müssen. Bergson spricht also in Bezug auf 
die fabulatorische Funktion nun von zwei Arten von Emotionen, die die-
se hervorruft – und damit als lien social wirkt. Der unter-intellektuellen 
Emotion, die nur die »Erregung« ist, die aus einer (fabulierten) »Vorstel-
lung« folgt, liegt die über-intellektuelle Emotion zu Grunde, da sie der 
(fabulierten) »Idee vorangeht und mehr ist als die Idee«.74 

»Die an den Befehl geknüpfte Verpflichtung ist in dem, was sie an 
Eigentümlichem und Grundsätzlichem an sich hat, unter-intellektuell. 
Die Wirksamkeit des Anrufs dagegen beruht auf der Macht der Emotion, 
die einstmals erzeugt wurde, es noch wird oder es werden wird. Diese 
Emotion ist ... mehr als Idee; sie ist über-intellektuell«.75

Man hat es mit einer anderen Form von Moral und Religion zu tun, 
weil das, was hier zugrundeliegt, kein »mehr oder weniger abgeschwäch-
ter Zwang« ist, sondern eine »mehr oder weniger unwiderstehliche An
ziehung«.76 Ist der Zwang ein rein negatives Modell sozialer Bindekräf-
te, steht allein die Anziehung für die »Positivität innerhalb des Sozialen«. 
Nur »sie kann zur Erzeugerin von Ideen werden«,77 nur sie stiftet so
ziale Beziehungen. Es geht um den Moment der Konstitution einer (sta-
tischen) Religion und damit auch eines ›Volkes‹, eines (geschlossenen) 
Kollektivs. 

»Aus einer Doktrin, die nur Doktrin ist, entspringt schwerlich der glü
hende Enthusiasmus, die Erleuchtung, der Glaube, der Berge versetzt. 
Setzen wir dagegen diese Weißglut voraus, und die kochende Masse 
wird sich mühelos in die Gußform einer Doktrin ergießen, oder sie wird 
sogar beim Festwerden zu dieser Doktrin erstarren. Wir stellen uns also 

	74	Bergson, Die beiden Quellen, 196.
	75	Bergson, Die beiden Quellen, 67f.
	76	Bergson, Die beiden Quellen, 75f. Hervorh. von mir.
	77	Bergson, Die beiden Quellen, 146, und Seyfert, Das Leben der Institutionen, 

v.a. 54–62, hier 54.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Soziologie Bergsons

237

die Religion als die Kristallisierung vor, die zustande kommt durch ein 
gelehrtes Zum-Erkalten-bringen dessen, was die Mystik glühend in die 
Seele der Menschheit gelegt hatte... Freilich hat sie vieles akzeptieren 
müssen, um selbst akzeptiert zu werden. Die Menschheit versteht das 
Neue nicht recht, wenn es sich nicht als Fortsetzung des Alten gibt«.78

Bergson denkt hier also namentlich an die Mystiker, und zwar, sofern 
sie eine neue, qualitativ andere Art der Gerechtigkeit erfanden: die Men-
schenrechte wurden in den mystischen Bewegungen erfunden, wenn die-
se eine grenzenlose ›Liebe‹ zu den Menschen antrieb. Es geht generell um 
soziale, nicht nur im engeren Sinne um religiöse Erfindungen, und die 
Mystiker stehen hierfür nur exemplarisch. Neben ihnen nennt Bergson 
auch Jeanne d’Arc und Rousseau. Sicher habe das Gebirge schon immer 
Gefühle erzeugt, erst Rousseau aber habe jene Gemütsbewegung erfun-
den, die als Liebe zu den Bergen gelten kann, und noch aktuell sei er es, 
der sie uns empfinden lasse – »vermöge einer wirklichen Schöpfung«.79 
Ebenso war die romantische Liebe eine wirkliche soziale Schöpfung, 
sie hat ein präzises »Geburtsdatum: sie entstand im Mittelalter, an dem 
Tage, wo man darauf verfiel, die natürliche Liebe in einem in gewisser 
Weise übernatürlichen Gefühl aufgehen zu lassen, nämlich in dem religi-
ösen Gefühl, so wie es das Christentum« erfand.80 An anderer Stelle hat 
sich Bergson etwa der Erfindung der Demokratie gewidmet.81 

Wenn die Emotion, die all diese Erfindungen auszeichnet, nicht der 
Druck, sondern die Anrufung, die Anziehung ist, so ist das soziale Prin-
zip hier die Ausweitung. Dem auf Abgrenzung basierenden Prinzip, wie 
es der Totemismus exemplifiziert, ist der Integrationsmechanismus, den 
die Mystik exemplifiziert, also entgegengesetzt. Dabei setzt jener diesen 
zugleich voraus, so wird man erneut sagen können: Nur die Anziehung 
stiftet soziale Beziehungen. Jede Gesellschaft konstituiert sich via Faszi-
nation, positive Affektivität oder eben supraintellektuelle Emotion, be-
vor sie stabilisierende Mechanismen installiert. Und egal, um welche so-
ziale Erfindung es konkret geht: Einerseits ist es Bergson dabei wichtig, 
dass es nicht die Einzelnen allein sind, die erfinden (womit er gleichsam 
Durkheim und Tarde versöhnt). Zwar wird das Werden eines neuen Kol-
lektivs nur aktuell, »wenn die Gesellschaft sich entschlossen hat, ein Ex-
periment zu wagen«, und den Anstoß dazu »hat immer jemand [konkre-
tes] gegeben«. Aber die Idee Einzelner geht der Gesellschaft nicht vorher, 
es geschieht vielmehr instantan: Diese Ideen »konnten nur in einer Ge-

	78	Bergson, Die beiden Quellen, 185.
	79	Bergson, Die beiden Quellen, 78ff. Herv. v. mir.
	80	Bergson, Die beiden Quellen, 34f.
	81	Bergson, Einleitung, Erster Teil: 34f. Vgl. zur Aktualität dessen A. Lefebvre, 

Human Rights as a Way of Life: On Bergson’s Political Philosophy, Stanford 
2013.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

238

sellschaft verwirklicht werden, deren Seelenzustand bereits der war, den 
sie durch ihre Verwirklichung herbeiführen sollten«.82 

Andererseits ist für den Lebenssoziologen zentral, dass es sich wirklich 
um eine Erfindung handelt. Vorher waren diese Ideen »unrealisierbar« 
und undenkbar. Sie erweisen sich erst im Nachhinein als solche. Wir sind 
auf die hier kritisierte Illusion und die ihr entsprechende Verleugnung 
des Neuen bereits eingegangen: dass unsere Idee der Gerechtigkeit im 
Grunde in der Antike bereits angelegt sei. »Bei einer Finanzspekulation 
ergibt erst der Erfolg, daß die Idee gut gewesen war ... Dasselbe könn-
te man von der ethischen Erfindung sagen, und speziell von den aufein-
anderfolgenden Schöpfungen, die die Idee der Gerechtigkeit mehr und 
mehr bereichern«.83 Die Idee der Menschenrechte, der Moment der Öff-
nung der Gesellschaft für andere, die Einbeziehung neuer socii und die 
Bildung eines neuen Kollektivs besteht nicht schon der Möglichkeit nach 
in vorherigen Gesellschaften. Sie ist ihren ›Widersprüchen‹ nicht inhärent 
und kennt keine Vorläufer. Es handelt sich um eine wirkliche Schöpfung. 
In ihr bekundet und aktualisiert sich (und dies ist das dritte, was Bergson 
wichtig ist) die untergründige Bewegung des Lebens. Die Erfindungen 
neuer Religionen etwa waren zunächst »Akte, die sich selbst genügten«, 
nicht im Hinblick auf irgend etwas entstanden, eigendynamisch, funkti-
onslos. Erst im Nachhinein, in der Schließung der Kollektive, werden sie 
zu »Anfängen«, »erst mit dem Tage ..., wo sie durch einen Enderfolg in 
Mißerfolge verwandelt wurden – dank der mysteriösen Macht, die die 
Gegenwart auf die Vergangenheit ausübt«. Gleichwohl, so fährt Bergson 
fort, zeige sich in ihnen der »unteilbare Akt, durch den die dynamische 
Religion in Erscheinung tritt«, nämlich das schöpferische Leben. Man 
hat es hier nicht mit Zufälligem zu tun.84

	82	Bergson, Die beiden Quellen, 59.
	83	Bergson, Die beiden Quellen, 59.
	84	Bergson, Die beiden Quellen, 168f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Soziologie Bergsons

239

Resümee:  
Immanenz der imaginären Institution  
im instituierenden Werden; das Neue

»Wir glauben nicht an ein Fatum in der Geschichte. 
… Es gibt also kein unentrinnbares historisches 
Gesetz«.85

Wir haben schon darauf hingewiesen, dass uns Bergson letztlich keine 
sich ausschließende Dualität der beiden Gesellschaftsformen und ihrer 
Moral und Religion zu denken scheint, sondern eine Verschränkung. 
Auch wenn das Bild der Pendelbewegung und die radikale Differenz des 
Offenen und Geschlossenen im Schlusskapitel auf anderes deuten, gibt 
es doch, wie Bergson selbst betont, weder ganz geschlossene noch ganz 
offene Gesellschaften. Interessant ist daher auch nicht jene andere fakti-
sche Gesellschaftsform, die Bergson im Fazit, seiner ›praktischen Folge-
rung‹, andeutet (weshalb wir auf diese auch nicht mehr zurückgekom-
men sind). Interessant ist für diese Theoriekonzeption das, was sich im 
Dazwischen einrichtet, interessant ist der Moment des Übergangs, der 
Riss in der geschlossenen Gesellschaft. Nicht also die offene Gesellschaft, 
sondern die sich öffnende ist zu denken. Und auch, insofern Bergsons 
Impuls ja immer derselbe ist – das Werden und damit das Neue ange-
messen zu denken, auch insofern ist diese Gesellschaftstheorie keine, die 
zwei Gesellschaften gegenüberstellt, sondern eine der Bewegung zwi-
schen den Gesellschaften. Der entscheidende Punkt ist der, an dem neue 
soziale Ideen auftauchen. Sie gehen von Einzelnen aus, aber sind nur in-
teressant, wenn sie eine Affektivität gewinnen. Auch insofern wird die 
Differenz der beiden Sozialformen und ihrer Motivation nicht so gedeu-
tet werden dürfen, dass sich hier zwei Gesellschaftsformen beziehungs-
los gegenüberstehen (oder sich gar evolutionär folgen). Statt der sich 
öffnenden Gesellschaft spricht Bergson zwar auch von der offenen (und 
geschlossenen Gesellschaft) – aber vielleicht nur der Prägnanz wegen: Ist 
die geschlossene Gesellschaft die, »deren Mitglieder untereinander blei-
ben, gleichgültig gegen die übrigen Menschen, immer bereit anzugreifen 
oder sich zu verteidigen, »so ist die offene die, welche »im Prinzip die 
ganze Menschheit umfassen könnte«.86 Im Prinzip. Faktisch findet man 
solche Gesellschaften nicht, und zwar prinzipiell nicht.

Fangen wir die Zusammenfassung dieser komplexen Gesellschafts-
theorie noch einmal mit der Kritik Durkheims an: Dieser hatte allein 
den Druck, die Verpflichtung und Sanktion gedacht, die negativen Riten 

	85	Bergson, Die beiden Quellen, 228.
	86	Bergson, Die beiden Quellen, 206f. Hervorhebung von mir.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

240

und Vorstellungen, Dogmen, tabus, Verbote. Bergson setzt dem also eine 
zweite Form (Quelle) von Religion und Moral gegenüber. Diese wirkt 
durch die faszinierende Emotion, die Affektivität neuer Gedanken und 
Gefühle. Das eigentlich religiöse Element, so sagt Bergson in diesem Zu-
sammenhang, liege nicht in der Fabulation strafender Gottheiten; auch 
nicht in der Institution einer Religion, sondern es liege in der Anrufung, 
die von religiösen Ideen ausgeht. Das Religiöse ist so gesehen die Aus-
breitung neuer sozialer Gefühle, und die Religion ist je deren je konkre-
te »Kristallisierung«, das »Zum-Erkalten-bringen«.87 Kurz, es handelt 
sich darum, im Zwischenraum zweier gleichermaßen geschlossener Ge-
sellschaften die fortlaufend wirkende, produktive Kraft sozialer Erfin-
dungen zu erwischen. Darin bietet uns Bergson ein Modell der Emer-
genz des Sozialen, statt es vorauszusetzen. Denn mit der Setzung einer 
Exteriorität und Priorität des Sozialen ist nichts erklärt: weder, wie es 
dazu kommt, noch, wie sich eine Gesellschaft zu ändern vermag. Zwi-
schen der ersten und zweiten Ethik und Religion liegt zwar eine ›Kluft‹, 
so Bergson – aber es ist eben die Kluft von ›Ruhe und Bewegung‹. Grund-
legend ist auch im Sozialen die Bewegung, das Werden, und es ist gerade 
deshalb die »eigentliche Aufgabe der Gesellschaft«, im »Fluß der Dinge 
feste Stützpunkte zu gewinnen. So viele Gesellschaften, so viele feste In-
selchen im Ozean des Werdens!«88 Damit sind wir erneut bei jedem Ver-
hältnis der beiden sozialen Formen: Die instituierte ist der instituieren-
den Gesellschaft, die natura naturata ist der natura naturans immanent. 
Auch wenn sich die Kollektive, Religionen, Moralsysteme dies verleug-
nen (müssen): Sie alle waren einmal Neues, eine Erfindung. Auch wenn 
sich die Tür notwendig stets wieder schließt, so wird sie doch ›immer of-
fen bleiben für weitere Schöpfungen‹. 

Wenn man dieser Sicht nun entgegenhalten würde, sie überbetone die 
Veränderung, das Werden, sie predige die ständige Veränderung, statt die 
Realitäten des Sozialen zu sehen, so würde Bergson dem entgegnen, dies 
sei genauso, als würde man einem Bakteriologen die Empfehlung einer 
Infektionskrankheit vorwerfen: Man verwechselt Analyse und Norma-
tivität. Gerade derjenige, »der überall Bewegung findet«, ist ja der einzi-
ge, »der sie nicht empfehlen kann, weil er sie als unvermeidbar ansieht«! 
Und gerade er wird besser als jeder andere die »Angewiesenheit der Ge-
sellschaft auf einen festen Rahmen verstehen«.89 Bisher habe eben die 
Philosophie und mit ihr die Soziologie die permanente »Schöpfung von 
unvorhersehbar Neuem« nie offen anerkannt.90 Entscheidend ist für al-
les Weitere, für die Weiterführungen dieses Denkens, vor allem dies: dass 

	87	Bergson, Die beiden Quellen, 185.
	88	Bergson, Einleitung (Zweiter Teil), 100.
	89	Bergson, Einleitung (Zweiter Teil), 106.
	90	Bergson, Das Mögliche und das Wirkliche, 124.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Soziologie Bergsons

241

nämlich Bergsons Werk letztlich ein »Thema durchzieht: ein Lied zu 
Ehren des Neuen, des Unvorhersehbaren, der Erfindung, der Freiheit.«91 
Entscheidend ist über diese Gesellschaftstheorie hinaus die allgemeine 
bergsonsche Denkweise, die Kritik negativer Begriffe und ihrer Schein-
probleme; die Kritik der Identitätslogik. Entscheidend ist für die Über-
nahmen ebenso die alternative Betonung durchgängig positiver Phäno-
mene; die Priorität des Werdens von Strukturen wie Subjekten und die 
These des Virtuellen und der differenzierenden Aktualisierung samt ih-
rer gesellschaftsanalytischen Methode und ihrer nicht-evolutionistischen 
Sicht. Ein nicht minder wichtiger Zug ist die Immanenztheorie, die Ein-
bettung des Sozialen im Vitalen, die Mitführung des Körpers, der Af-
fektion, Imagination, Materialität, der Artefakte. Entscheidend ist, dass 
mit Bergson (und nur mit ihm) ein Differenzdenken vorliegt, für das die 
Indeterminiertheit grundlegend ist; daher handelt es sich dann stets um 
Theorien sozialer Erfindungen. Bei all dem müssen sich die im Folgen-
den zur Sprache kommenden Autoren nicht zwangsläufig auf Bergson 
oder gar speziell auf sein livre de sociologie: seine Denkweise ist dis-
kret genug. 

	91	Deleuze, Bergson 1859–1941, 41.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Die Korrektur des Vitalen im Sozialen: Das Lachen. Ein Essay über die Bedeutung des Komischen (1900)
	Eine vitalistische Gesellschaftstheorie: Die beiden Quellen der Moral und der Religion (1932)
	Die Auseinandersetzung mit der Durkheim-Soziologie: Das negative und das positive Konzept des lien social
	Die geschlossene (instituierte) Gesellschaft
	Die Fabulation: Scharnier zwischen instituierter und instituierender Gesellschaft
	Die sich öffnende (instituierende) Gesellschaft
	Resümee: Immanenz der imaginären Institution im instituierenden Werden; das Neue

