3 Die Soziologie Bergsons

In Die beiden Quellen der Moral und der Religion kommt Bergson 1932
auf die differenzierende Aktualisierung des Virtuellen zurtck, nun gesell-
schaftsanalytisch. Differenzierung, Zweiteilung ist auch »das Gesetz des
sozialen Lebens«.! Bergson stellt uns in diesem Buch eine Konzeption
zweier Gesellschaftsformationen, oder genauer zweier Operationsweisen
von Gesellschaften vor. Es geht ihm (unserer Interpretation nach) um die
Koexistenz zweier gegensitzlicher Richtungen: der SchlieSung der Ge-
sellschaft, ihrer Instituierung als diese bestimmte Gesellschaft mit die-
sen Dogmen, Moralregeln, Subjekten einerseits, und den instituierenden
Momenten, in denen sich ein Kollektiv Neuem offnet. Die zweite Rich-
tung ist zugleich grundlegender: Der instituierten Gesellschaft unterliegt
permanent die instituierende, der geschlossenen Gesellschaft die sich 6ff-
nende. Erneut geht es demnach um einen einfachen, unteilbaren Akt, der
sich permanent vollzieht, keine Zustiande kennt, und nur anhand seiner
Formannahmen, seiner Aktualisierungen beurteilt werden kann. Die Ge-
sellschaften verdndern sich stindig, sie unterliegen faktisch einem (limi-
nalen) Anders-Werden. Der Existenzgrund des Sozialen ist das Vitale.
Faktisch, konkret aber bestehen Gesellschaften nur, insofern sie sich die-
ses Werden verleugnen, sich schliefSen. Und andersherum: Auch in der
geschlossenen Gesellschaft (die sich durch Dogmen, fabulierte Identitai-
ten, Verbote integriert) gibt es die sich 6ffnende Gesellschaft (die sich
durch die Ideen Einzelner affizieren, anstecken ldsst). Die Tiir wird im-
mer offen bleiben fiir neue gesellschaftliche Schopfungen, nie sind die
Gesellschaftsformen vorhersehbar oder auseinander abzuleiten. Und es
sind, so Bergson, die affektiven Ideen Einzelner, die Neues schaffen, er-
finden, was vorher undenkbar und unsagbar war, und damit bei ande-
ren ein Echo erzeugen. An diesem Buch hat Bergson lange, zwanzig Jah-
re lang, gearbeitet, reagierend vor allem auf die Durkheim-Schule, nicht
zuletzt auf Durkheims letztes Buch Die elementaren Formen des Religio-
sen (das neben den >elementaren Formen«der Religion auch die der Mo-
ral behandelt und beide aus einer Quelle ableite, so jedenfalls hat Berg-
son Durkheim gelesen: aus dem Druck, der Verpflichtung). Daher also
die Themen Moral und Religion; daher das Beharren auf zwei Quellen,
Druck einerseits, Anziehungskraft, Affektivitit oder Anstof$ andererseits.

Obgleich Bergson nicht in erster Linie Soziologe oder Gesellschafts-
theoretiker ist, so begleitet ihn das Thema der Gesellschaft seit langem.
Im Winter 1892/93 hilt er eine Vorlesung zu der Frage, was eine Gesell-
schaft ist (Lecons de philosophie morale et politique). Bereits hier ent-
faltet Bergson seine neue Art und Weise der Philosophiegeschichte, nim-

1 Deleuze, Der Begriff der Differenz bei Bergson, 58.

213

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

lich, diese als Geschichte sich ablésender Probleme, nicht Antworten zu
schreiben.? Dabei mustert Bergson zunichst zwei entgegengesetzte Ant-
worten auf dasselbe Problem (die Konstitution von Gesellschaft). Einer-
seits untersucht er Naturalismus und Materialismus (Spencer, Comte) als
Theorien, die menschliche Kollektive mit Organismen oder Tiergesell-
schaften gleichsetzen. Da auch der Mensch ein sozial organisiertes Le-
bewesen ist, sind sie wahr en fait. Gleichwohl sind sie, in der Gleichset-
zung von Mensch und Tier (oder einem Zellhaufen), reduktionistisch.
Auf der anderen Seite untersucht er den Rationalismus der Vertragsthe-
oretiker (Rousseau): Diese Theorien sind wahr en droit, bleiben aber
abstrakt, da sie den vitalen Kriften in den Einzelnen nicht Rechnung
tragen, den Menschen nicht als Lebewesen denken. Gegeniiber beiden
insistiert Bergson auf der Spezifik der menschlichen Gesellschaft, nun die
individuelle Freiheit einrechnend — namentlich gegen die Konzepte vo-
lonté generale und conscience collectif. Womoglich ist die (1892/1893!)
hier fallende Bemerkung, die Gleichsetzung der Gesellschaft mit Orga-
nismen (hinsichtlich der Arbeitsteilung) sei »soziologisch wenig frucht-
bar«, schon eine Anspielung auf Durkheims zeitgleich erschienene Uber
die Teilung der sozialen Arbeit?’

2 Théodule Ribot hat sich deswegen (erfolgreich) fiir Bergsons Kandidatur
am College de France eingesetzt: »Wenn Bergson den Lehrstuhl fiir moderne
Philosophie erhalten sollte, wird er statt der klassischen Methode der
Systemgeschichte die Problemgeschichte setzen«. Vgl. P. Soulez, Bergson:
Biographie, Paris 1997, 82. Die Themen von Bergsons Kursen am Collége de
France: Evolution des théories de la mémoire (1903/04); Etude de I’évolution
du probléme de la liberté (1904/05); Les théories de la volonté (1906/07);
Nature de I’esprit et rapport de I’esprit a I’action cérébrale (1908/09); La
personnalité (1910/11); ’idée d’évolution (1911/12).

3 H. Bergson, Le¢ons de philosophie morale et politique (1892/93), in: Ders.,
Cours I1. Lecons d’esthétique; Lecons de morale, psychologie et métaphysique
a Clermont-Ferrand u.a., Paris 1992, 165-220, 170ff. Siehe dazu P. Soulez,
Bergson: Biographie, Paris 1997, 93f.

214

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SOZIOLOGIE BERGSONS

Die Korrektur des Vitalen im Sozialen: Das Lachen.
Ein Essay iiber die Bedeutung des Komischen (1900)

»Unser Lachen ist immer das Lachen einer Gruppe.«*

Bei der Publikation dreier Vortrage unter dem Titel Le Rire handelt es
sich um das einst meistgelesene, heute womoglich (auch in der vorlie-
genden Lektiire) meistunterschitzte Buch Bergsons. Beides liegt sicher
am Duktus des Einfachen, im Kontrast zu den anderen Biichern; aber
auch am Thema. Nicht die Erneuerung der Philosophie schlechthin steht
in Frage, sondern ein eher >kleines< Phinomen. Es liegt aber wohl auch
an der fehlenden Tiefe der Argumentation. Im Kontrast zu allen ande-
ren Werken findet sich Bergsons Leitidee (die Kritik der Konfusion von
Raum und Zeit, die Privilegierung des Werdens) hier nicht. Gleichwohl
handelt es sich um ein nicht unwichtiges Werk, zumindest, da es eine
Briicke zwischen den beiden Hauptwerken von 1896 und 1907 bildet,
in dem Bergson sowohl den Nicht-Cartesianismus, seine Affekttheorie
(die Frage des Bezuges von Korper und Geist in der Aufmerksamkeit auf
das Leben) verfolgt, als auch sein Leitthema des Werdens als Grundcha-
rakter des Realen, insbesondere des Vitalen.

Das Problem des Komischen habe, so beginnt Bergson, die Philoso-
phen immer erneut beschiftigt, und stets sei es ihnen entglitten. Das La-
chen tiber Komisches sei eine einzige »spitzbuibische Herausforderung«
an die Philosophie.’ Bergson wird diese Herausforderung nun weniger
auf philosophische als auf soziologische Weise annehmen, genauer: in le-
benssoziologischer Weise, das Soziale ins Vitale einbettend, den Zusam-
menhang von Korper und Geist wahrend. Zugleich wird er eine Soziolo-
gie der Kiinste skizzieren, soweit es sich jedenfalls um diejenigen Kiinste
handelt, die auf das Lachen abzielen (die Komddie, die komische Lite-
ratur). Die Frage ist, warum es Komisches gibt, warum Menschen tiber
Bewegungen oder Aussagen Anderer lachen (wobei diese Anderen auch
Dinge und Tiere sein konnen, sofern sie animiert wirken); welche Funk-
tion dieses Lachen erfiillt und welche Funktion demnach diese Kiinste
im gesellschaftlichen Leben haben. Dazu muss man das Lachen tiber Ko-
misches in das Milieu versetzen, aus dem es stammt: in die Gesellschaft.
Man muss »seine niitzliche Funktion bestimmen, und das ist eine sozia-
le Funktion«. Aus einem affektiven Phinomen resultiert ein sozialer Ef-
fekt. Bergsons These ist also: Das Lachen tiber Komisches »muf$ gewis-

4 H.Bergson, Das Lachen. Ein Essay iiber die Bedeutung des Komischen (1900),
Hamburg 20171, 16.
5 Bergson, Das Lachen, 13.

215

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

sen Anforderungen des Gesellschaftslebens gentigen«. Warum nun lacht
»die Gesellschaft<?

»Wihrend ich die Entstehungsarten des Lacherlichen zu bestimmen
versuchte, wollte ich gleichzeitig herausfinden, welche Absicht die
Gesellschaft verfolgt, wenn sie lacht. Eigentlich ist es sehr seltsam,
daf$ gelacht wird. Irgendetwas Angriffiges ... muf$ in der Ursache der
Komik stecken, ... der Ansatz zu einem Attentat auf das soziale Leben,
wie anders liefle sich erkliaren, dafd die Gesellschaft mit einer Geste
antwortet, die mir ganz nach einer Abwehrreaktion aussieht.«”

Es handelt sich um eine Art Korrektur, eine Sanktion,® denn dieses La-
chen demiitigt den, tiber den man lacht, um die Gruppe in ihrer Ge-
schmeidigkeit, ihrer Vitalitit wiederherzustellen. Oder mit dem Berg-
son von 1932: Es geht darum, in die zu rigide Schlieffung des Kollektivs
wieder eine Offnung einzufithren. Ausloser des komischen Lachens sei-
en namlich stets solche Fille, in denen eine spezifische Ungeschicklich-
keit auffillt, in denen etwas Lebendiges von etwas Mechanischem iiber-
deckt wird. Das ist das »zentrale Bild«, das Bergson hier entwirft.” Das
Licherliche hiange also mit dem zugleich vitalen wie artifiziellen, kon-
ventionellen, stabilisierenden Charakter des Sozialen zusammen. Sofern
Institutionen immanent zu Uniformitit, Zwang und Fixierung tendie-
ren, ist das Lachen eine Gegenreaktion des Vitalen im Sozialen. Immer
dann, wenn die Gewohnheiten sich verselbstindigen, die Routinen zum
Selbstzweck geraten, sich Automatismen einschleichen, die mit den Er-
fordernissen der Situation, des Lebens nicht mehr gedeckt sind, entsteht
der Eindruck des Komischen. Dann kontrastiert das zu starre soziale Ge-
rust mit dem veranderlichen Vitalen. Leben wie Gesellschaft forderten
ndmlich vom Einzelnen stets » Gespanntheit und Elastizitdt« (das bio-
logische Leben fordere beides vom Korper, das soziale Leben von Geist
und Charakter). Daher sei dem Kollektiv jede Versteifung (sei es die des
Charakters, des Geistes oder des Korpers) »verdichtig«,'® gilt der Ein-
zelne als verriickt oder aber als abweichend.!! Das Lachen ist in solchen
Momenten eine soziale Geste, welche die Steifheit an der » Oberfliche
des sozialen Korpers« lockert,'? gelacht wird tiber jede Repetition, In-
version oder Interferenz der sozialen »Serien«!3 (sozialer Handlungen
und Beziehungen), womit deren Starrheit bewusst und korrigierbar wird.

6 Bergson, Das Lachen, 17.
7 Bergson, Das Lachen, 139.
8 Bergson, Das Lachen, 98.
9 Bergson, Das Lachen, 35.
10 Bergson, Das Lachen, 23f.
11 Bergson, Das Lachen, 23.
12 Bergson, Das Lachen, 32f.
13 Bergson, Das Lachen, 68.

216

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SOZIOLOGIE BERGSONS

Wias ist es, was korrigiert wird? Wird eine soziale Serie tel quel wieder-
holt, invertiert oder in ein anderes System versetzt, behandele man das
soziale Leben filschlich als »Repetiermechanismus«.'* Als Leben aber
wiederholt sich das Soziale nie.

Dariiber, wie sehr ihm dieses >kleine« Thema am Herzen lag, ldsst sich
streiten. Womoglich wollte Bergson selbst ein Lachen erzeugen, in durk-
heimschem Vokabular, tiber die Durkheim-Soziologie, womdglich ist
Das Lachen auch eines tiber Durkheims reduktionistische Sicht auf das
Soziale? Wie dem auch sei, erkennbar ist bereits die spezifische Verfah-
rensweise Bergsons in soziologischen Fragen, namlich: die Verortung des
Sozialen im Vitalen. Jahrzehnte spater hat Gibrigens (um ein wenig auf
das dritte Kapitel vorzublicken) Pierre Clastres das Thema erneuert, in
der Frage, wortiber die Indianer lachen. Er entdeckt darin ebenfalls eine
tiefe soziale Funktion, die in den Mythen institutionalisiert ist, die sich
die Indianer schenkelklopfend immer erneut erzahlen, sich gerade da-
durch ihre Gesellschaft bewahrend. Und unzufrieden mit Bergsons Buch,
hat Georges Bataille eine eigene soziologische These am Leitfaden des
Lachens entfaltet. In der Kunst, im Spiel, im Lachen sieht Bataille den ei-
gentlichen Schritt zum Menschen, der das Verbot, Kern des sozialen Le-
bens, anerkennt, indem er es iibertritt.

Eine vitalistische Gesellschaftstheorie:
Die beiden Quellen der Moral und der Religion (1932)

»Eines der Resultate unserer Analyse war die radikale Unterscheidung
von offen und geschlossen im Gebiete des Gesellschaftlichen. Die
geschlossene Gesellschaft ist die, deren Mitglieder untereinander bleiben,
gleichgiiltig gegen die tibrigen Menschen, immer bereit anzugreifen oder
sich zu verteidigen, kurz, auf eine kampferische Haltung beschrankt.
Derart ist die menschliche Gesellschaft, wie sie aus den Hianden der
Natur hervorgeht... [Die] Religion, die wir statisch genannt haben, und
diese Verpflichtung, die in einem Druck besteht, sind grundlegend fiir
die geschlossene Gesellschaft.

Niemals wird man auf dem Wege der blofSen Erweiterung von der
geschlossenen zur offenen Gesellschaft gelangen, vom Gemeinwesen zur
Menschheit. Sie sind nicht wesensgleich. Die offene Gesellschaft ist die,
die im Prinzip die ganze Menschheit umfassen konnte. Von erlesenen
Geistern dann und wann ertraumt, verwirklicht sie jedesmal ein Stiick
ihrer selbst durch Schopfungen, deren jede, mittels einer mehr oder
weniger tiefgreifenden Umwandlung des Menschen, Schwierigkeiten
iberwinden 14f3t, die bis dahin uniiberwindlich waren. Aber jedesmal
schliefSt der fiir einen Augenblick geoffnete Kreis sich wieder. Ein Teil

14 Bergson, Das Lachen, 75f.

217

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

des Neuen ist in die alte Form hineingeflossen; individuelles Aufstreben
ist sozialer Druck geworden; die Verpflichtung bedeckt das Ganze«.'’

In seinem letzten Buch Die beiden Quellen der Moral und der Religi-
on gewinnt Bergson aus den in Evolution créatrice gewonnen Voraus-
setzungen eine Gesellschaftstheorie, einschliefSlich der Frage nach dem
Grund des Sozialen, den Triebkriften der Emergenz wie auch der Stabi-
lisierung von Kollektiven. Durchgefiihrt ist dies erneut entlang der Me-
thode, zunichst Konfusionen offenzulegen, die Verwechslung wesentli-
cher mit graduellen Differenzen; sodann Pseudoprobleme aufzudecken,
und drittens auf dem stdndigen, unvorhersehbaren Werden des kollek-
tiven oder institutionellen Lebens zu insistieren. Die Einzelwissenschaft,
mit der sich Bergson hier auseinandersetzt, ist dezidiert die (franzosische)
Soziologie respektive Ethnologie. Namentlich tauchen Durkheim, Hu-
bert und Mauss sowie Lévy-Bruhl auf.'® Wie diese, so interessiert sich
Bergson fiir die soziale Funktion von Religion und Moral. Zudem geht
es ihm um die Funktion des Sozialen generell. Warum gibt es einzelne,
sich gegeneinander abgrenzende Gesellschaften, was hat dies fir einen
Grund? Bergson arbeitet lange an der Antwort. Bereits 1911 berichtet
er — wie schon erwahnt — vom Plan einer von Durkheim angestofSenen
moraltheoretischen Vertiefung der L'évolution créatrice. Zwar wisse er

15 Bergson, Die beiden Quellen, 207f.

16 Zu allen Anspielungen Bergsons auf die Durkheimiens (und andere Autoren)
vgl. den Annex in: Bergson, Les deux sources de la religion et de la morale.
Edition critique, Paris 2008 und G. Lafrance, La philosophie sociale de Berg-
son. Sources et interpretation, Ottawa 1974. Lafrance bezieht erstens Berg-
sons Werk auf eine Kernthese Durkheims (Uber soziale Arbeitsteilung: Stu-
die iiber die Organisation hoherer Gesellschaften (1893), Frankfurt/M. 1988,
468): Die Gesellschaft steht »nicht aufSerhalb der Moral«, sondern ist »deren
notwendige Bedingung. Sie besteht nicht aus einer einfachen Aneinanderrei-
hung von Individuen, die mit ihrem Eintritt in die Gesellschaft eine eigenstin-
dige Moral mitbringen; vielmehr ist der Mensch nur insofern ein moralisches
Wesen, als er in der Gesellschaft lebt, da die Moralitit darin besteht, mit ei-
ner Gruppe solidarisch zu sein«. Zweitens verweist Lafrance auf die Regeln
der soziologischen Methode, 107: Um die Definition der >soziologischen Tat-
bestinde« als Druck »zu erhirten, geniigt es ..., die Art zu beobachten, wie
die Kinder erzogen werden«. Drittens nennt Lafrance Durkheims Vortrag
vor der Société francaise de Philosophie 1906 (Die Bestimmung der mora-
lischen Tatsache, in: Ders., Philosophie und Soziologie, Frankfurt/M. 1967,
84-116), bei dem Bergson evtl. anwesend war und Durkheim seine Herleitung
der Moral aus Sanktion und Pflicht zur Debatte stellte. Neben den Durkheim-
Nachweisen und der Nachzeichnung von Gemeinsamkeiten/Differenzen be-
schriankt sich der Autor auf Zitate Bergsons; v.a. aber ist er der Auffassung,
dieser schreibe weder eine Soziologie noch Ethnologie (76) und trenne sich
auch nicht von Durkheim in der Interpretation des Totemismus (102-107).

218

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SOZIOLOGIE BERGSONS

noch nicht, was die Moral »ist«, aber Bergson weifS, was sie nicht ist:
Das »System Durkheims« scheint ihm »ganz falsch«, da es lediglich eine
Realitit durch eine andere ersetze (individuelle Handlungen und Vorstel-
lungen durch die des Kollektivs), statt etwas zu erklaren.'” Und 1922,
als Bergson sich weiter gedrangt sieht, endlich seine Ethik vorzulegen,
wird er antworten: Man ist »ja wirklich nicht verpflichtet, ein Buch zu
schreiben.«!8 Das Buch, das er 1932 dann doch vorlegt, ist weder Mo-
ralphilosophie noch Religionsphilosophie in strictu sensu. Bergson be-
steht darauf, dass es sich um ein livre de sociologie handelt. Die Soziolo-
gie sei ja »eine ganze Wissenschaft« und nicht nur eine einzige Schule.?”
Als solches lesen wir es nun ausschliefSlich. Bergson erobert sich hier in
der Tat nicht nur das philosophische Terrain von Moral und Religion zu-
ruck. Er entfaltet dieses Terrain vielmehr selbst auf soziologische Weise,
als Analyse von vorfindbaren Phanomenen, faits sociaux, als allgemeine
Gesellschaftstheorie. Diese geht von zwei Quellen von Moral und Reli-
gion aus: einer negativen (Durkheims Zwang oder Druck) und einer po-
sitiven Kraft (der Appell, die Affektivitit, die Anziehungskraft). In seiner
Suche nach den Formen und Funktionen des Sozialen setzt Bergson zu-
dem nicht soziozentrisch an, sondern lebenstheoretisch oder vitalistisch.
Statt das Soziale bereits vorauszusetzen, wird vielmehr gesetzt, dass der
Mensch ein Lebewesen ist. Die Gesellschaft und deren Institutionen sind
Phianomene des Lebens. Am »Grunde des Sozialen liegt das Vitale«.?
Dies ist stets im Blick zu behalten. Und erneut ist das spezifisch berg-
sonsche Vokabular zu berticksichtigen, wobei erschwerend hinzu kommt,
dass Bergson hier eher theologische als soziologische Begriffe benutzt.
SchliefSlich darf man sich vor allem in dieser Schrift vom Duktus des Ein-
fachen nicht tduschen lassen, im Hinblick auf die gesamte Argumentati-
on und speziell auf die Stellen, an denen der Begriff >Mystik< auftaucht.
Bergson weif3, welche Fallen der Begriff birgt, was ihn als Gesellschafts-
theoretiker nicht hindert, das Phinomen ernst zu nehmen — namlich die
Tatsache sozialer Erfindungen (neuer Religionen, oder der Idee der Men-
schenrechte), die von Einzelnen ausgingen. Es geht ihm nicht um die Be-
rufung auf eine >mystische« Erfahrung. Es geht um die historischen Mys-

17 Bergson, Interview mit Chevalier 1911, in: J. Chevalier, Entretiens avec Berg-
son, Paris 1959, 20. Hervorh. v. mir.

18 Bergson, Einleitung, Zweiter Teil, 109. Die Verbindung des Ausspruches
mit einem Buch zur Ethik stammt von Merleau-Ponty: Lob der Philosophie
(1953), in: Ders., Vorlesungen I, Berlin 1973, 15-50, 31. Das Dringen der
Zeitgenossen berithmt bei E. Seilliere: Welche Moralphilosophie ldsst Berg-
son erwarten? In: Internationale Monatsschrift fiir Wissenschaft, Kunst und
Technik 8 (1913/14) Sp. 192—210.

19 Bergson an P. Masson-Oursel, 1932, in: Ders., Correspondances, Paris 2002,
1387.

20 Bergson, Die beiden Quellen, 93.

219

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

tiker als Beispiele einer produktiven, schopferischen sozialen » Emotion«,
die (sofern sie auf Resonanz trifft?') dazu fiihrt, dass sich Gesellschaften
auf neue Weise integrieren, anders werden. Im Ubrigen gibt es »ja auch
Leute, fiir die die Musik nur ein Geradusch ist«, was ebenfalls nicht ge-
gen deren soziale Macht spricht.?? Kurz, keineswegs will Bergson aus der
Soziologie eine Theologie oder Mystik machen. Worum es ihm geht, ist,
neue soziale Formungen und deren tragende Krifte in das soziologische
Konzept der Gesellschaft einzubringen. Die Begriffe der >geschlossenenc
und >offenen< Gesellschaft, fiir welche diese Gesellschaftstheorie steht,
tauchen tibrigens eher unsystematisch auf. Jedenfalls sind sie nicht in die
Kapiteltiberschriften eingegangen, im Gegensatz zum Begriffspaar stati-
sche und dynamische Religion. Auch changiert der Text zwischen einer
Wesensdifferenz der beiden Gesellschaftsformen, einer sich ausschlie-
Benden Dichotomie von Offen/Geschlossen, und einer Verschrankung
der geschlossenen Gesellschaft mit der sich 6ffnenden.?® Wir kommen
auf diesen zentralen Punkt der Gesellschaftskonzeption zuriick, der die
Lektire ein wenig verkompliziert.

Das Buch enthailt vier Kapitel. Das erste (Die moralische Verpflich-
tung) entfaltet die Ausgangsthese der natirlichen Soziabilitat des Men-
schen, der Immanenz von Individuum und Gesellschaft und der vitalen
Funktionen der moralischen Verpflichtung. Bergson skizziert hier die ge-
schlossene Gesellschaft; auch fithrt er den Begriff der Emotion als inte-
grierendem Moment gegeniiber der Obligation ein. Somit stehen sich
zwei Quellen der Moral oder zwei Formen des Moralischen, des sozialen
Bandes gegentiber, der durkheimsche Druck und der bergsonsche Appell.

21 Das Thema der Resonanz lisst natiirlich an Tardes Soziologie der Erfindung/
Nachahmung denken; wie erwihnt, hatte ihm Bergson zwei Hommages ge-
widmet. G. Tarde, Die Gesetze der Nachahmung (1890), Frankfurt/M. 2009,
13: Eine Gesellschaft ist »eine Gruppe von Menschen ..., die untereinander
durch Nachahmung oder durch Gegen-Nachahmung hervorgebrachte Ahn-
lichkeiten aufweisen «; wobei auch die >Nicht-Nachahmung« einzurechnen ist.
Den Anfang macht die Erfindung: aus ihr leitet sich »alles Soziale ab« (17),
es ist selbst noch nicht sozial, sondern Tat eines » Genies«. Vgl. ders., Die so-
zialen Gesetze. Skizze zu einer Soziologie (1898), Leipzig 1908, wo Tarde Er-
findung, Nachahmung, Opposition als die drei >sozialen Gesetze« definiert.

22 Bergson, Die beiden Quellen, 190f. So hat sich Bergson im Begriff der »My-
stik< auf S. 241f. auf den Gebrauch bei E. Seilliere (Mystique et le domina-
tion. Essai de critique imperialiste, Paris 1913) berufen, der eine Geschichte
des Imperialismus vorlegte, zeigend, »wie sich der nationale Ehrgeiz iiberall
gottliche Sendungen zuschreibt: der >Imperialismus< wird ... zur >Mystik<«.

23 Bergson, Die beiden Quellen, v.a. 24ff. (geschlossene/offene Gesellschaft), 144
(geschlossene als totemistische Gesellschaft), 168 (geschlossene als >kleine«
Gesellschaft), 207f. (Zusammenfassung, wobei Bergson nun von der »sich
offnenden Gesellschaft« spricht, ebenso wie auf 224).

220

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SOZIOLOGIE BERGSONS

Das zweite Kapitel (Die statische Religion) analysiert die Logik der pri-
mitiven, d.h. dogmatischen, mit Tabus einhergehenden Religionen und
insbesondere die in ihnen wirkende fabulatorische Funktion. Bergson
insistiert auf der Ahnlichkeit von primitiver und entwickelter Mentali-
tat, sowie auf der Differenz von Magie und Religion. Er analysiert hier
vor allem den Totemismus. Das dritte Kapitel (Die dynamische Reli-
gion) dient der Einfithrung einer Wesensdifferenz nun auch auf dem Ge-
biet des Religiosen, die der bereits eingefihrten Unterscheidung zweier
Quellen oder Formen der Moral entspricht. Die dynamische Religion,
wie sie die Mystiker exemplifizieren, besteht in der Erfindung neuer so-
zialer respektive religioser Ideen (z.B. der Humanismus). Bergson spricht
hier auch von der Differenz zwischen dem Religiosen (dynamisch, schop-
ferisch, produktiv, das Kollektiv 6ffnend fiir neue Arten von socii) und
der Religion (statisch, sich schliefSend). Auch diese Form des Religiosen
— die dynamische — beruht auf der Fabulation, welche hier aber via An-
ziehung, Emotion, Affektivtat wirkt, und die Bergson auch im Gegensatz
zur infra-intellektuellen als supra-intellektuelle Emotion fasst. Auf diese
drei Kapitel gehen wir noch genauer ein, da sie die Gesellschaftstheorie
entfalten, Bergsons Antwort auf die Frage, was Gesellschaften sind, wie
sie sich konstituieren, aus welchen socii sie bestehen und welche Trieb-
krafte in ihnen wirken.

Das letzte Kapitel (Schlussbemerkungen: Mechanik und Mystik) hin-
gegen zieht die normative oder praktische Konsequenz aus den Theo-
riekapiteln. Wir restimieren es nur hier: »Kann uns nun die Unterschei-
dung zwischen dem Geschlossenen und dem Offenen, die notig ist, um
die theoretischen Probleme zu 16sen oder zu beseitigen, auch praktisch
niitzen? «**

»Die vorliegende Arbeit hatte das Ziel, die Quellen der Moral und der
Religion zu untersuchen. ... Wir konnten es damit bewenden lassen. Da
aber im Mittelpunkt unserer Folgerungen ein grundlegender Unterschied
zwischen der geschlossenen und der offenen Gesellschaft steht, da die
Tendenzen der geschlossenen Gesellschaft uns in der sich 6ffnenden
Gesellschaft unausrottbar fortzubestehen schienen, ..., miissen wir uns
noch fragen, in welchem MafSe der urspriingliche Instinkt abgeschafft
oder umgebogen werden kann«.?

Bergson duflert nach einer kurzen Zusammenfassung dieses grundle-
genden Unterschiedes eine Hoffnung, wie sich die industrielle Gesell-
schaft entwickeln wird. »Niemals, heifit es, war die Menschheit so be-
gierig nach Vergniigen, Luxus und Reichtum«.?® Aber dieses Streben ist
nur eine Tendenz, und wie bei jeder Tendenz muss man, um deren Rich-

24 Bergson, Die beiden Quellen, 211.
25 Bergson, Die beiden Quellen, 22.4.
26 Bergson, Die beiden Quellen, 227.

221

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

tungen abschitzen zu konnen, den Anfangsimpuls finden, die unteilba-
re Bewegung, deren differente Aktualisierungen konkrete Gesellschaften
sind. Bergson schlief3t sein livre de sociologie also mit einer Analyse der
Konsumgesellschaft und ihres Gegenteils, asketischer Sozialideale: Die
aktuelle Ausweitung des sozialen >Korpers< durch Industrie und Tech-
nik fithre zu Ubervolkerung, Fliichtlingsproblemen, Rohstoff- und Ab-
satzkrisen, internationalen Konflikten, wihrend die dem Konsum ent-
gegengesetzte Richtung der sozialen Bewegung, wie sie asketische Ideale
verkorpern, marginalisiert sei. Beide Bewegungen versteht Bergson als
divergierendes-komplementires Paar (wie Instinkt und Intelligenz oder
Fauna und Flora), wobei sich die sozialen Tendenzen stets auch in der-
selben Gesellschaft abspielen, wahrend die Tendenzen im Biologischen
zu differenten Arten fuhren.

Daraus besteht die Geschichte: Riickwirts betrachtet, folge sie einer
Bewegung der Dichotomie oder der »doppelten Rasereic, wobei es Berg-
son erneut wichtig ist, auf die Unvorhersehbarkeit zu verweisen. Das
soziale Leben spielt auf dem Gebiet der Freiheit, des Indeterminierten.
Nur retrospektiv also lasse sich nun sagen, dass die Gesellschaften in
diachroner Hinsicht eine Pendelbewegung zwischen Aktion und Reak-
tion aufweisen. Zudem ist das »Pendel hier mit Gedichtnis begabt und
auf dem Riickweg nicht mehr dasselbe wie auf dem Hinweg, da es sich
um die indessen gemachte Erfahrung bereichert hat«, so dass man besser
von einer »Spiralbewegung« spriache.?” Kurz, die Geschichte der Gesell-
schaften nimmt fiir Bergson die Form einer Dichotomie an, die »durch
ihre blofle Dissoziierung die Realisierung von Tendenzen hervorzurufen
scheint, die zuerst nichts andres waren, als verschiedene Aspekte einer
einfachen Tendenz«. Diese Dichotomie gleiche einer »doppelten Rase-
rei«, insofern jede der durch die Spaltung oder Differenzierung realisier-
ten Tendenzen immanent auf ihre ganze Realisierung dringe. Jede will
»bis zu Ende durchgefithrt zu werden — als ob es ein Ende gibe!«*® Die
moderne Industrie- und Konsumgesellschaft l4sst sich als Ergebnis einer
dieser Tendenzen verstehen, niamlich des menschlichen »Rennens nach
dem Wohlleben«. Gestiitzt durch die Erfindung neuer Techniken und
Energiequellen habe sich dabei die Gesellschaft seit der Neuzeit wie ein
»ungeheuer vergrofSerter Korper«* entfaltet, wihrend an sozialen Ideen
ein Defizit bestehe — die Erneuerung des asketischen sozialen Ideals, wie
es das Mittelalter beherrschte.

»Es ist unnotig, an die Ubertreibungen zu erinnern, zu denen es gefiihrt
hatte; es war auch schon zur Raserei geworden. Man wird sagen, dieser
Asketismus wire die Angelegenheit einer kleinen Minderheit gewesen,

27 Bergson, Die beiden Quellen, 227.
28 Bergson, Die beiden Quellen, 23 1.
29 Bergson, Die beiden Quellen, 241.

222

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SOZIOLOGIE BERGSONS

und das trifft zu. Doch ebenso wie die Mystik, das Privileg einiger
weniger, durch die Religion ins Volk verbreitet wiirde, ebenso hat sich
der konzentrierte Asketismus, der freilich etwas Exzeptionelles war, fiir
das Gros der Menschheit zu einer allgemeinen Gleichgultigkeit gegen
die Dinge des tiglichen Lebens verdiinnt. Das ergab fiir jedermann einen
Mangel an Komfort, der uns [heute] in Erstaunen setzt«.>

1932 bricht nicht nur der Traum des allgemeinen Wohllebens zusam-
men. Es grassieren auch die nationalistischen Bewegungen, die Schlie-
Bung der Gesellschaften gegeneinander, ein neuer Krieg zeichnet sich ab.
Bergson (der sich in den 1920ern im Volkerbund engagierte) schlagt im
Text den UN-Sicherheitsrat, einen internationalen Strafgerichtshof und
Wirtschaftsraum vor — und eine neue Theorie der Geschichte. Der Irrtum
der Geschichtsphilosophie liegt darin, nur die erste Tendenz zu sehen; er-
neut nimmt sie »alles als gegeben<an. Bergson will angesichts des drohen-
den Krieges durchaus auch einen »empirischen Optimismus«3! verbrei-
ten, wenn er auf der Unvorhersehbarkeit der Gesellschaften insistiert.
Und er schliefst dieses Buch mit einer Formulierung, die an Durkheims
Autodivination denken lisst, an dessen Appell, es miisse neue Stunden
schopferischer Erregung geben. Bergson bezieht diese indes nicht auf die
Grande Nation, sondern auf die Menschbeit; nicht auf eine Gesellschaft,
sondern das Universum: Die Menschheit misse die Anstrengung voll-
bringen, die notig sei, damit sich die »Funktion des Universums« erfille
—nimlich die, eine »Maschine zur Fabrikation von Gottern« zu sein.*

30 Bergson, Die beiden Quellen, 232.

31 Bergson, Die beiden Quellen, 203. Zum politischen Kontext des Buches siehe
F. Worms, 2. Teil (1918-19471), in: P. Soulez, Bergson: Biographie. Complé-
tée par Frédéric Worms, Paris 1997 (v.a. 177ff., 209ff.: die Deux Sources als
Fortsetzung der Thesen zum deutschen Imperialismus), siehe auch Bergsons
politische Texte in: Mélanges.

32 Bergson, Les deux sources, 338, meine Ubersetzung. Die vorliegende deut-
sche Ubersetzung lautet: »Die Menschheit seufzt ... unter der Last der Fort-
schritte, die sie gemacht hat. Sie weif$ nicht gentigend, dafs ihre Zukunft von
ihr selbst abhéngt. Es ist an ihr, zunidchst zu entscheiden, ob sie weiterleben
will, an ihr, sich weiter zu fragen, ob sie nur leben oder aufSerdem noch die
notige Anstrengung leisten will, damit sich auch auf unserm widerspenstigen
Planeten die wesentliche Aufgabe des Weltalls erfiille, das dazu da ist, Gotter
hervorzubringen« (Die beiden Quellen, 247).

223

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Die Auseinandersetzung mit der Durkheim-Soziologie:
Das negative und das positive Konzept des lien social

Von der ersten Seite an fithrt Bergson die Auseinandersetzung mit den
Durkheimiens.* Die Diskussion fillt dem ersten Anschein nach mode-
rat aus. Bergson tibernimmt die durkheimschen Begriffe (Verbot, sozi-
aler Zwang, Regel) und Konzepte (Vergottlichung des Sozialen).3* Das
erste Kapitel sowie zu weiten Teilen das zweite folgen im wesentlichen
Durkheims Blick. Auch will Bergson diesem ausdriicklich die »Existenz
kollektiver Vorstellungen zugeben«, denn dann brauche man »nicht lan-
ge danach zu suchen, weshalb die Dinge, fiir die [eine]| Religion Glau-
ben erheischt, auf die individuellen Intelligenzen einen so verwirrenden
Eindruck machen«: weil diese Vorstellung stets das Werk des >Kollek-
tivbewusstseins« ist. Fiir Durkheim hat die Gesellschaft ihre eigene » Art
zu sein, und also auch ihre besondere Art zu denken.«* Bergson be-
zieht sich dabei auf De la définition des phénomenes religieux (1898),
den ersten Text, in dem Durkheims Religionssoziologie erkennbar ist.
Durkheim hat hier auch die religiosen Phianomene durch die Verpflich-
tung, den sozialen Druck definiert; zugleich stellt Durkheim bereits hier
die Religion als Selbstvergottung der Gesellschaft vor: Versteht man, so
Durkheim, die Religion als soziale Tatsache, dann verschwinden alle
Probleme, inklusive der Frage, ob es sich dabei um private Phantasmen
handele. Es

»bleibt nur die Frage, warum die Dinge, an deren Existenz wir glauben
sollen, der individuellen Vernunft einen so verwirrenden Anblick bieten.
Das liegt ganz einfach daran, dafS die Gestalt, in der sie sich uns darstellt,
nicht das Werk der Vernunft des einzelnen, sondern das eines kollektiven
BewufStseins ist. Nun ist nicht weiter verwunderlich, daf$ dies kollektive
BewufStsein ... sich ein anderes Bild von der Wirklichkeit macht als
wir. Die Gesellschaft hat die ihr eigene Daseinsweise und deshalb die
ihr eigene Art zu denken. Sie hat ihre eigenen Leidenschaften, ihre
Gewohnheiten, ihre Bediirfnisse, die nicht mit denen der Individuen
tibereinstimmen, sondern den Stempel ihrer eigenen Vorstellungswelt
tragen«. 3

33 Vgl. den Annex in: Bergson, Les deux sources de la religion et de la morale.
Edition critique, Paris 2008.

34 Bergson, Die beiden Quellen, 189.

35 Bergson, Die beiden Quellen, 81f.

36 Durkheim, Zur Bestimmung der religiosen Phinomene (1897/98), in:
J. Matthes (Hg.), Religion und Gesellschaft. Einfiibrung in die Religionssozio-
logie 1, Reinbek 1967, 120-141, 136, 138. Vgl. ders., Der Dualismus der
menschlichen Natur und seine sozialen Urspriinge (1914), in: F. Jonas (Hg.),
Geschichte der Soziologie, Opladen 1976, 368-380. Durkheim tibertragt hier

224

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SOZIOLOGIE BERGSONS

Bergson wird gleichwohl einiges einwenden. Zunachst halt er die in die-
sem Zitat steckende Idee einer Konkurrenz der kollektiven und indivi-
duellen Mentalitat fur unplausibel, da ja die Gesellschaft aus den Ein-
zelnen und ihren Imaginationen bestehe. Der »einzige Vorwurf«, den er
Durkheim machen will, sei also, dass dieser im » Gesellschaftskorper« die
einzige, allem zugrunde liegende Realitit sehe, und die Individuen beisei-
te lasse.’” Dabei schliefSen sich doch Individuum und Gesellschaft »ge-
genseitig ein«, sie bedingen sich »kreisformig«!3® Bergson kritisiert also
zundchst all das, was in Durkheim als Holismus, Ontologie, Metaphy-
sik gilt — die Annahme eines Kollektivbewusstseins jenseits der Einzel-
nen und des Konflikts zwischen Individuum und Gesellschaft. In diesem
Zusammenhang steht auch die Korrektur, die Bergson an der Rolle der
Einzelnen im Kollektiv vornimmt. Sie sind es, die die Gotter schaffende
Kraft haben, sie erfinden das Neue im Gesellschaftlichen. Ein zweites Ar-
gument betrifft den (eng mit dem Holismus verbundenen) Soziozentris-
mus: Durkheim setzt die Gesellschaft immer schon voraus, und Bergson
zeigt (wenn auch implizit), wie unbegrindet und voraussetzungsreich
diese Konzeption tatsachlich ist.

Dafir entfaltet er wiederum zwei Teilargumente. Das eine ist das vita-
listische Argument: Es stellt sich die Frage des Bezuges zwischen Sozia-
lem und Vitalem, den Durkheim fiir wenig wichtig halt. Der Mensch ist
fiir diesen ein soziales Wesen, kein biologisches. Die Gesellschaft erklart
alles. Das zweite bergsonsche Teilargument betrifft speziell die Interpre-
tation des Totemismus, und von ihr aus die Frage des Bezuges zwischen
Sozialem und Symbolischen. Auch dieser Bezug wird bei Durkheim als
Prioritit des Sozialen gedacht, ohne dass er erkldren konnte, wie es dazu
kommt, dass sich das Soziale immer schon gruppiert — und sich diese
Struktur in der Totemgruppe nur noch symbolisch ausdriickt oder ko-
piert. Die Beziehung des Sozialen und Symbolischen ist, so Bergson, so zu
denken, dass sich das Soziale symbolisch konstituiert, die Klassifikation
der Tiere der Entstehung der totemistischen Gruppen koexistent ist. Ein
drittes Argument gegen Durkheim bezieht sich auf die Konzeption der
Geschichte und der Gesellschaften in ihrem Verhaltnis zueinander. Berg-
son entwickelt hier seine spezielle differenzierende Methode. Durkheim
verkennt die Wesensunterschiede der Gesellschaften, er macht sie zu nur

den Dualismus von Seele und Korper auf den des Heiligen und Profanen und
fithrt diesen auf den Konflikt von Gesellschaft und Individuum zuriick. Fur
Bergson gibt es auch den Konflikt von Seele und Korper nicht. Und weit ent-
fernt, dass eine Illusion, nur weil sie weit verbreitet ist, kein >Irrtum sein kon-
ne<, wie Durkheim hier meint, kann es sich fiir Bergson eben sehr wohl um I/-
lusionen handeln, wenn man sich, in einer bestimmten Denktradition stehend
und diese nicht hinterfragend, stets dieselben (Schein-)Probleme stellt.

37 Bergson, Die beiden Quellen, 82.

38 Bergson, Die beiden Quellen, 155.

225

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

graduellen Unterschieden, die einer einzigen Quelle entstammen. Stets
vermag er damit aber nur eine Form des Sozialen zu denken, und nie et-
was Neues. So mache Durkheim namentlich aus jedem Gesellschaftstyp
ein System des sozialen Zwangs, wie iiberhaupt der fait social als Zwang,
als Verpflichtung konzipiert sei. Jede Moral ist fiir Durkheim letztlich
eine der Pflicht. Aber Moral wie Religion kénnen eben — das Argument
wurde bereits angesprochen und es steckt bereits im Titel — einer ande-
ren Quelle entstammen, sie konnen sich einem Appell, einem Sog, einer
Anziehung verdanken.*

Kurz, Durkheim habe eine rein negative Auffassung des sozialen Ban-
des, dem eine positive zur Seite zu stellen, oder besser, unterzuschieben
ist: als deren Fundament. Durkheim selbst hat iibrigens einmal zuge-
geben, dass er die institutionelle Affektivitat nicht geniigend beachtet
habe. Der meist moralische, zuweilen aber auch regelrecht physische
Zwang sei nicht das einzige Attribut der sozialen Tatsache. Die Institu-
tionen werden von den Subjekten auch »anerkannt«. Die Zwangsgewalt
erschopfe den Begriff des Sozialen, der Institutionen »so wenig, dafs sie
sogar ... das entgegengesetzte Merkmal aufweisen. Denn ebenso wie
sich die Institutionen uns aufdrangen, erkennen wir sie an«,* so hiefS es
in den Regeln — und Die elementaren Formen des religiosen Lebens ent-
falten dies dann explizit im Begriff des Affekts. Dass Institutionen keine
Zwangseinrichtungen sind, sondern positiv, produktiv und schopferisch
sind — dass sie sich durch eine Affektivitit auszeichnen, das ist also die
These, die Bergson nun systematisch in Korrektur Durkheims entfaltet.*!

Eine zweite Korrektur ist damit eng verbunden. Durkheim hat nur
eine Quelle von Moral und Religion gedacht (so Bergson); und er hat
in dieser Konzeption den Totemismus als >einfachste« Religions-, Moral-
und Gesellschaftsform genommen, aus der sich alle anderen erkliren,
denn alle folgen derselben sozialen Logik. Durkheim vermag damit nur
eine einlinige, evolutionistische Sicht auf die Geschichte zu teilen. (Eben-
so war er in der Arbeitsteilung vorgegangen, insofern dort die organi-
sche und mechanische Solidaritit, die segmentare und funktional diffe-
renzierte Gesellschaft spencerianisch konzipiert sind, als evolutionidrer
Fortschritt >von Homogenitiat zu Heterogenitat<.) Eine solche Konzep-
tion nimmt implizit an, es gabe eine vorherbestimmte Richtung, in der
sich die Gesellschaften entfalten. Tatsdchlich aber sieht sie immer nur
die letzte der stattgefundenen Entwicklungen, definiert sie durch einen

39 Vgl. z.B. Durkheim, Bestimmung der moralischen Tatsache (1906), in: Ders.,
Soziologie und Philosophie, Frankfurt/M. 1967, 84-116.

40 Durkheim, Regeln, 98.

41 Das ist namentlich das bergsonianische Projekt von R. Seyfert, Das Leben der
Institutionen.

226

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SOZIOLOGIE BERGSONS

Begriff, von dem sie meint, die vorherigen Ethiken oder Religionen oder
Kollektive hitten bereits

»eine mehr oder weniger grofle Menge von dem enthalten, was dieser
Begriff umschliefSt, und somit seien sie alle schon ein Anbahnen gewesen.
Aber erst beim Riickblicken nehmen die Dinge diese Gestalt an; die
Verdnderungen waren qualitativ und nicht quantitativ; sie trotzten
jeder Voraussicht ... Der Irrtum besteht darin, daf§ man glaubt, es
kdme durch Vermehrung ... vom Statischen zum Dynamischen. ... Man
verwechselt dabei die Sache mit ihrem Ausdruck oder Symbol. Das ist
der gewohnliche Irrtum des radikalen Intellektualismus. «*

Diese Korrektur betrifft also die falschen Verallgemeinerungen Durk-
heims und die daraus resultierenden Gleichsetzungen der Gesellschaf-
ten. Erneut kommt es Bergson darauf an, Konfusionen aufzuklaren und
statt ihrer den >wirklichen< Gliederungen zu folgen. Im Sozialen will er
Wesensdifferenzen zeigen, wo Durkheim nur graduelle Differenzen sieht.
Eine vierte Korrektur gilt Lévy-Bruhl; sie bezieht sich auf den umgekehr-
ten Irrtum: dort Wesensunterschiede anzunehmen, wo tatsiachlich Grad-
unterschiede bestehen. Lévy-Bruhl stellt uns die >primitive« Mentalitit als
>pralogische« vor, und als eine, der unsere Logik ginzlich fremd sei. Dar-
aus muss man den »Schluf§ ziehen, die menschliche Intelligenz habe sich
entwickelt; die naturliche Logik ware danach nicht immer die gleiche ge-
wesen; die >primitive Mentalitit« wirde einer grundverschiedenen Struk-
tur entsprechen, die von der unsren verdrangt worden wire.«* Bergson
weist hier (konkret in der Analyse der Verwendung des Wortes »Zufall<)
nach, dass das kollektive Denken stets in derselben Weise funktioniert.
Er kritisiert mithin das, was Lévi-Strauss die »archaische Illusion< nen-
nen wird: die Illusion eines Archaismus der >primitiven< Gesellschaften,
die doch alle dieselbe Geschichte hinter sich, alle dasselbe Alter haben.*

Mit diesen vier Argumenten vollzieht Bergson letztlich erneut die Auf-
deckung jener impliziten, antiken Identititslogik mit ihrer Bevorzugung
des Seins statt des Werdens, und ihrer Unfihigkeit, das Neue zu denken.
Bei Gelegenheit dieser Aufdeckung wird auch eine Soziologie des Wis-
sens entfaltet: Durkheim sei, wenn er nur eine Form der Gesellschaft, der
Moral und Religion denken kann, im Grunde und unbemerkt ein Nach-
fahre Platons, er teile ein antikes Erbe. Denn Platon habe in der >Idee der
Gerechtigkeit« eine faktische soziale Situation (die Sklavenhaltergesell-
schaft der polis) mit einer Vorstellung ausgestattet, die daraus » Endgulti-
ges« machte. Seither leiten wir (Durkheim sowie jede Moralphilosophie)
die Idee der Gerechtigkeit von den antiken Denkern ab, so, als ob ein
gradueller Ubergang zur >absoluten< Gerechtigkeit, zum Humanismus,

42 Bergson, Die beiden Quellen, 209.
43 Bergson, Die beiden Quellen, 81f.
44 Bergson, Die beiden Quellen, 126.

227

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

zur Idee der Menschenrechte moglich sei, statt darin schlechthin Neues
zu sehen — eine Vorstellung von Gerechtigkeit namlich, die »nicht mehr
Vorstellungen von Beziehung oder Mafs erweckt, sondern im Gegenteil
Vorstellungen von Inkommensurabilitit und Absolutheit«.* Kurz, wir
denken uns diese moderne Form von Gerechtigkeit als ein » Teil des Gan-
zen«, das »schon vorher existiert hitte«. Die antiken Vorstellungen von
Gerechtigkeit seien » Ahnungen von einer vollstindigen Gerechtigkeit
gewesen, die eben die unsre ist«.*

Es ist dies nur ein besonderer Fall jener allgemeinen Illusion, die
Bergson bereits 1907 ansprach: die Vorstellung, das Mogliche gehe dem
Wirklichen voraus, statt dass es umgekehrt sei, und genereller die Gleich-
setzung von Negation und Affirmation und die in ihr steckende Teilung
der Realitat in unveranderliche Blocke. Der Antike verdanken wir eine
Konzeption des Sozialen, die den Zustand, die »Ruhe« vor der Bewe-
gung privilegiert, so dass jeder soziale Wandel als Negatives erscheint, als
etwas, was » Ruhe erreichen miifSte. Die Unwandelbarkeit stinde so iiber
der Wandelbarkeit, die nur ein Defizit wire, ein Mangel, ein Suchen nach
der endgultigen Form«. Kurz, das soziale Werden erscheint als »Degra-
dierung des Seins« und die Zeit als »Mangel an Ewigkeit«. Auch, wenn
wir uns im Konzept der Gerechtigkeit auf Aristoteles berufen, erben wir
diese identitatslogische Denkweise — die Vorstellung einer aktiven, ewi-
gen Form, die sich einer passiven Materie aufpragt. Unsere Vorstellung
von >Gerechtigkeit< entstammt mit Aristoteles dabei dem Paradigma der
»Fabrikationsarbeit«, wir denken uns die Gerechtigkeit wie die Formung
eines Ziegels aus knetbarem Ton. Das eidos, die Form ist ewig dieselbe,
nur die historischen Umstinde wechseln.*” Neue Ideen modifizieren aber
doch sowohl den Stoff wie die Form der Gerechtigkeit! Jede neue Idee
der Gerechtigkeit »war eine Schopfung, und die Tir wird immer offen
bleiben fiir weitere Schopfungen«.*® Statt also derart ein

»Neues zu denken, das sich des Alten bemichtigt hat, um es in ein
unvorhergesehenes Ganze aufzusaugen, sehen wir das Neue als einen
Teil des Ganzen an, das [potentiell] schon vorher existiert hitte: die
Vorstellungen von Gerechtigkeit, wie sie in den alten Gesellschaften
aufeinander gefolgt sind, waren demnach nur teilhafte, unvollstindige
Ahnungen von einer vollstindigen Gerechtigkeit gewesen, die eben die
unsre ist«.*

Was schldgt Bergson nun positiv vor? Die lebenssoziologische Perspek-
tive zeigt sich am besten im Kontrast zur Soziologie Durkheims: Man

45 Bergson, Die beiden Quellen, 58.
46 Bergson, Die beiden Quellen, 57f.
47 Bergson, Die beiden Quellen, 189f.
48 Bergson, Die beiden Quellen, 6o.
49 Bergson, Die beiden Quellen, 57.

228

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SOZIOLOGIE BERGSONS

»pflegt zu sagen, die Gesellschaft existiere, daher tibe sie notwendiger-
weise auf ihre Mitglieder einen Zwang aus, und dieser Zwang sei die
Verpflichtung«.*® Aber die Gesellschaft erklirt sich nicht von selbst. Man
muss >-unterhalb« der sozialen Phinomene graben, im Vitalen, dessen Ma-
nifestationen die Gesellschaften und ihre Institutionen in letzter Instanz
sind.’* Also: »Alles bleibt dunkel, wenn man sich an blof$e Manifestati-
onen« des Sozialen hilt, und alles wird »klar, wenn man hinter diesen
Manifestationen das Leben selbst sucht«.’* Letztlich ist jede Ethik, jede
Religion und jede Gesellschaft vitaler Natur. Ist der Mensch ein Lebe-
wesen, so muss man im Leben suchen, wenn man nicht nur »verstehen
will, wie die Gesellschaft das Individuum verpflichtet, sondern auch, wie
das Individuum zum Richter iiber die Gesellschaft« zu werden vermag.>
Bergsons Analyse der differenten Formen der Religion und Moral folgt
ganz diesem Gesichtspunkt.

Die geschlossene (instituierte) Gesellschaft

Zunichst sind alle menschlichen Gesellschaften das Gegenteil der Tier-
gesellschaften. Sie sind in der anderen Richtung evolviert und koénnen
daher im Gegensatz zu ihnen beschrieben werden. Einer der ersten Tex-
te von Gilles Deleuze widmet sich tibrigens der Komplementaritat der
>Instinkte und Institutionen<, und auch Lévi-Strauss«< thése tiber die Ele-
mentaren Strukturen der Verwandtschaft beginnt mit der Differenz der
tierischen Instinkte und menschlichen Institutionen. Fiir Bergson unter-
scheiden sich die tierischen und menschlichen Sozialititen dadurch, dass
die soziale Kohasion im ersten Fall (idealtypisch: Bienen und Ameisen)
durch die Homogenitit der Individuen automatisch gesichert ist, wih-
rend es im zweiten Fall Regeln, Institutionen und der phantasmatischen
Vorstellung oder Fabulation bedarf. Institutionen sind Komplemente des
Instinkts, und wihrend die tierischen Gesellschaften solche der Assozia-
tion sind, sind die menschlichen solche der Individualisierung. Die Frage
ist nun, wie grof$ in diesen die mogliche individuelle Freiheit ist, oder wie
total umgekehrt die moralische Verpflichtung sein muss. Es war schon
das Paradox Durkheims: Wie konnen die Einzelnen zugleich autonomer
werden, ohne dass die Gesellschaft an Zusammenhang verliert?

50 Bergson, Die beiden Quellen, 79.

51 Jedenfalls, wenn man — als Wissenschaftler — nicht von >Gott« sprechen will,
was Bergson indes in diesem Buch auch tut. Es stellt dies einen erheblichen
Teil der Schwierigkeit dar, es durchgingig soziologisch zu lesen. Wir meinen
indes, Leben und >Gott« seien von Bergson synonym gebrauchte Begriffe, von
denen sich das letze >wegkiirzt«.

52 Bergson, Die beiden Quellen, 79. Herv. von mir.

53 Bergson, Die beiden Quellen, 79.

229

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

In Bezug auf die Gesellschaften, die Durkheim uns vor Augen stellt,
die ihre >Quelle< im Druck oder Zwang haben (in Bezug also auf die ge-
schlossenen Gesellschaften) wird die bergsonsche Lebenssoziologie da-
bei zu folgendem Schluss kommen: Angesichts der individuellen, egois-
tischen Tendenz der Intelligenz sei die Religion in ihrer ersten, statischen
Form (Fabulation dominanter Wesen oder Krifte) eine » Verteidigungs-
mafSnabme der Natur«. Sie hat die vitale Funktion, das Kollektiv und
damit das menschliche Leben gegen die asoziale, individualistische, das
Kollektiv »zersetzende Macht der Intelligenz« zu bewahren.’* In diesem
Sinne ist auch die religiose Vorstellung des Weiterlebens der Toten eine
VerteidigungsmafSnahme der Natur, namlich gegen die » Vorstellung der
Intelligenz von der Unvermeidlichkeit des Todes«.> Beides sind religio-
se Mechanismen, mit denen sich das menschliche Leben in Gestalt der je
konkreten Gesellschaft soziale Konsistenz sichert. Die Vorstellung einer
Bestandigkeit des Sozialen — die Konstitution einer sich gleichbleibenden,
ihr Sein bewahrenden Gesellschaft mit Hilfe der fabulatorischen Funkti-
on — wird Castoriadis unter dem Begriff der imagindren Institution der
Gesellschaft verfolgen. Sie bedarf dabei je ihres je spezifischen Symboli-
schen. Bereits Bergson spricht in diesem Sinne davon, dass jede Gesell-
schaft eine anschauliche »Festigkeit und Dauer« braucht. Deshalb sind
die Totenkulte wichtig — nicht nur der individuellen Psyche wegen, son-
dern weil die »primitiven« (totemistischen) Gesellschaften »lediglich »auf
Menschen aufgebaut« sind, wihrend sich »zivilisierte Gesellschaften«
an das Symbolische der »Gesetze, an Einrichtungen, sogar an Gebiu-
de« anlehnen konnen. Es ist wichtig, dass die Toten in irgendeiner Form
»gegenwartig bleiben«.’® Eine dritte und letzte vitale Funktion der stati-
schen, dogmatischen Religion ist die Vorstellung kausaler Beziehungen.
Auch dies wird uns vorgestellt als Verteidigungsmafinahme des Lebens,
und zwar als Verteidigung »gegen die aus der Intelligenz stammende
Vorstellung eines mutlos machenden Spielraums fiir das Unvorbergese-
hene«. »Der Wilde, der seinen Pfeil abschief3t, weifs nicht, ob er sein Ziel
erreichen wird; hier besteht nicht, wie beim Tier, das sich auf seine Beute
strzt, eine Kontinuitat zwischen der Bewegung und dem Ergebnis; viel-
mehr erscheint ein leerer Raum, der dem Zufall offensteht«.’” Die drei
vitalen Funktionen fithren zur Konstitution einer Gesellschaft, deren In-
stitutionen letztlich der Stabilisierung des Sozialen gelten: eine dogma-
tische, statische Religion; eine verpflichtende, unhinterfragte Moral; zu-
dem die mit kriegerischer Gewalt einhergehende, feindselige SchlieSung

54 Bergson, Die beiden Quellen, 95.

55 Bergson, Die beiden Quellen, 103.
56 Bergson, Die beiden Quellen, 103.
57 Bergson, Die beiden Quellen, 109.

230

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SOZIOLOGIE BERGSONS

der Gruppe nach auflen und die entsprechende Abgrenzung der anderen
als >Nicht-Menschen-.

Diese Gesellschaften, die sich hinsichtlich ihrer Religion ganz in der
dogmatischen Fabulation einrichten, sind von archaischen Zustinden
ebenso weit entfernt wie wir. Und auch bei den zeitgendssischen Ge-
sellschaften handele es sich um geschlossene Gesellschaften, die densel-
ben Prinzipien folgen. »Sie mogen sehr grofs sein im Vergleich zu den
kleinen Gruppen, ... es ist darum nicht weniger ihr Wesen, in jedem
Augenblick eine gewisse Zahl von Individuen zu umfassen und andere
auszuschlieflen.«*® Nur geben diejenigen Gesellschaften, die auch Durk-
heim als exemplarisch begreift — die >primitivens, totemistischen —, der
Vorstellung des Mechanismus den umgekehrt symmetrischen Raum. Der
»Streifen, auf dem wir mechanisch handeln«, ist im Glauben an Technik
und Wissenschaft derart ausgeweitet, dass das Universum im Ganzen
bereits eine mechanistische Form habe, so Bergson. Demgegentiber sei
in den totemistischen Gesellschaften die fabulatorische Funktion derart
aufgeblasen, dass sie auch das mechanische Handeln tiberschwemmt.>
Hier kann man also die Funktion der Fabulation, der statischen, dogma-
tischen Religion am besten erkennen. Von den zwei moglichen Metho-
den, mit denen die Sozialitit sich stabilisiert, haben diese Gesellschaften
zudem totale Institutionen erfunden — total, insofern hier die Moral der
Religion koextensiv, und weil sie allein verpflichtend ist. Die Verpflich-
tung, der Druck ist das hochste Gut. >Es muf$ sein, weil es sein mufSs, ist
ihr Prinzip. Die Initiative Einzelner wird hier also unterbunden zuguns-
ten der Fiktion einer unverianderlichen Welt mit einem mythischen Ur-
sprung und der moglichst absoluten Integration in der Tradition.®® Diese
Gesellschaft konstituiert sich daher notwendig stets auch in der Schlie-
Bung der Gruppe nach auflen. Sie kann es nicht zulassen, im Kontakt
mit anderen Gruppen Neuerungen zu empfangen, und sie funktioniert
nur bei einer tiberschaubaren Zahl von Individuen, um auch im Inne-
ren einen Druck zu schaffen, der individuelle Ideen begrenzt. Thr sozia-
les Prinzip ist es also, einige Individuen einzuschliefSen, indem sie andere
ausschliefSt — in einer potentiellen Feindschaft ihnen gegentiber. Das Ver-
haltnis zwischen den Kollektiven ist notwendig ein abwehrendes, miss-
trauisches.

Dieser Mechanismus der ausschlieffenden EinschliefSung wird Bergson
erneut besonders deutlich im komplexen Phanomen des Totemismus, der
nicht nur ein religioses System ist, sondern auch ein moralisches und po-
litisches. Zu dessen Analyse, die die franzosische Soziologie seit der Jahr-

58 Bergson, Die beiden Quellen, 24.
59 Bergson, Die beiden Quellen, 127.
60 Bergson, Die beiden Quellen, 96, 18.

231

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

hundertwende umtreibt,®! fiigt Bergson eine entscheidende Facette hinzu:
Er kehrt namlich die Logik Durkheims um, was die Beziehung des Sozi-
alen zum Symbolischen betrifft. In Frage steht am Fall des Totemismus,
wie sich die (geschlossene) Gesellschaft eigentlich konstituiert und klas-
sifiziert. Fiir Bergson wire es an dieser Stelle vorschnell, zu sagen, dass
die Gruppe sich im Totem ein Emblem gédbe, wie Durkheim annimmt.
Damit bleibt das Entscheidende ungeklart: Wie denn die Gruppe selbst
eigentlich zustande kommt. Sicher, ein bestimmtes Tier dient als Totem.
Aber weit entfernt, ein blofSes >Zeichen« der Gruppe zu sein, identifiziert
sich die Gruppe und jeder Einzelne mit dem Totemtier — Mitglieder des
Kinguru-Clans sind Kiangurus. Und der Akzent in dieser Gleichsetzung
mit dem Tier liegt nun fiir Bergson darin, dass sich die andere Gruppe
stets mit einem anderen Tier identisch weifS. Entscheidend ist die Unter-
scheidung in der Gleichsetzung mit dem Tier. Der totemistische Akzent
liegt weniger auf der Tierheit, als »auf der Zweiheit«.®? Indem sich eine
Gruppe mit einem je konkreten Tier identifiziert, unterscheidet sie sich
von einer anderen Gruppe. Erneut findet Bergson also hier die Logik der
geschlossenen Gesellschaft, erneut dient die Fabulation der Konstituti-
on von Gruppen in Abgrenzung gegen andere. Diese Gesellschaften sind
konstitutiv begrenzt; es sind zentripetale Sozialformen. Als sich schlie-
Bende Kollektive bedeutet diese Form des sozialen Lebens mit diesem
Komplex von dogmatischer Religion und verpflichtender Moral »kol-
lektives Stehenbleiben«.%

Die Fabulation: Scharnier zwischen instituierter und
instituierender Gesellschaft

Der Begriff Fabulation (fabulatorische Funktion, Fabulierfunktion, Fa-
bulier-Tatigkeit, Fabulierungsvermogen, Fabuliertrieb) ist fiir Bergsons
Konzeption insgesamt zentral. Dieser Begriff dient nicht nur dazu, zu be-
schreiben, wie sich Gesellschaften schliefSen. Er changiert auch zwischen

61 1900 verdffentlicht Durkheim seinen ersten Artikel zum Totemismus: Sur le
totémisme (1900/1901), in: Ders., Journal sociologique, Paris 1969, 315-352
(eine Bespr. zu Spencer/Gillen: Native tribes); gefolgt von den Elementaren
Formen (Das totemistische System in Australien). Siehe zu den diversen Tote-
mismus-Theorien den Forschungsbericht von A. van Gennep, L'¢tat actuel du
probleme totémique, Paris 1920, auf den sich Bergson bezieht. Lévi-Strauss’
Kritik (Das Ende des Totemismus, 1962) und die von Deleuze (Tausend Pla-
teaus, 323ff. — als »Erinnerungen eines Bergsonianers<) ist nicht das Ende der
Totemismus-Forschung. Siehe aktuell Descola, Jenseits von Natur und Kultur,
Berlin 2011.

62 Bergson, Die beiden Quellen, 145.

63 Bergson, Die beiden Quellen, 242.

232

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SOZIOLOGIE BERGSONS

der geschlossenen und der sich 6ffnenden Gesellschaft. Nur auf den ers-
ten Blick also bezeichnet Bergson eine radikale Differenz zweier Gesell-
schaftsformen. Im Grunde denkt er auf der einen Seite eine fabulierte,
imaginare Fixierung der Gesellschaften, und auf der anderen das ihnen
zugrunde liegende vitale Werden, das mit der Erfindung neuer sozialer
Ideen (Fabulationen) zu neuen Kollektiven fithrt. Entscheidend ist, dass
die Fabulation in beiden Fillen etwas produktiv zur Existenz bringt.**
Zunichst erklirt also zwar die fabulatorische Funktion, wie und warum
geschlossene Kollektive zustande kommen und wozu deren spezifische
Form von Religion und Moral dient. Sodann bildet der Begriff aber auch
den Umschlag- oder Konvergenzpunkt zu einer Form des kollektiven Le-
bens, die diesem Durkheim-Modell entgegengesetzt ist. Denn wahrend
dieses nur einschrankende, negative Krifte denke, ist jenes dazu da, die
positiven, schopferischen Krifte zu bestimmen, die stets primdr sind.
Kein Ideal kann namlich

»obligatorisch werden, wenn es nicht schon wirkend ist: und alsdann ist
nicht seine Idee das Verpflichtende, sondern sein Wirken. Oder vielmehr,
es ist nur das Wort, mit dem wir den angenommenen hochsten Effekt
dieses Wirkens bezeichnen, das wir uns als fortdauernd denken — das
hypothetische Ziel der Bewegung, die uns schon fortreifSt«.*

Die fabulatorische Funktion wird von Bergson also deshalb eingefiihrt,
um ein differenziertes Verstandnis der sozialen Rolle der Phantasie zu
ermoglichen. Erneut kommt ihm darauf an, die Begriffe richtig zu set-
zen, damit sie die >wirklichen< Gliederungen treffen. In dieser Hinsicht
habe man die Phantasmen nicht genug von den Erfindungen der Wissen-
schaft und den Schopfungen der Kunst getrennt — alle habe man namlich
als Phantasieprodukte verstanden, »aus dem rein negativen Grunde«,
dass diese »weder Wahrnehmung noch Gedachtnis noch logische Arbeit
des Geistes« sei. Statt dessen muss man die Phantasmen positiv bestim-
men. Der »Akt, der sie hervorruft«, ist die Fabulation.®® Ist diese auch
in Literatur und Mythologie am Werk, so habe doch die Religion sie ge-
schaffen, sie war der »Existenzgrund der fabulatorischen Funktion«. In

64 Deleuze und Seyfert haben von hier aus ihre bereits angesprochenen Theo-
rien des affektiven, positiven Kollektiv-Werdens entfaltet. Vgl. z.B. G. Deleuze,
Der Fiirsprecher, 1825 ders., Kontrolle und Werden (1990), in: Ders., Unter-
handlungen. 1972-1990, Frankfurt/M. 1993, 243-253, 249f., und Seyfert,
Das Leben der Institutionen, 51-63 (die 1989er Revolution als Moment des
>Volk-Werdens:).

65 Bergson, Die beiden Quellen, 210.

66 Bergson, Die beiden Quellen, 84; vgl. zu diesem zentralen Punkt hier und im
Folgenden Seyfert, Das Leben der Institutionen, 51ff.

233

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Bezug auf diese ware das Vermogen, zu fabulieren, »also Ergebnis und
nicht Ursache. «®”

Wias ist das fabulatorische Vermogen positiv formuliert? Es beugt die
individuelle Urteilskraft, die Fabulation wirkt der individuellen Intelli-
genz entgegen, sie ist eine Aktivitdt des sozialen Lebens. Bergson spricht
auch vom »virtuellen Instinkt«, einem funktionalen Aquivalent zur Si-
cherheit, mit der das tierische soziale Leben abliuft.®® Immer, wenn der
Einzelne nicht weiter weifS, sich unerwarteten Situationen gegeniiber
sieht, springt die Fabulation bei, indem sie eine gewohnte Umgebung
schafft. Man kennt die Gotter und Damonen, weifS, was zu tun ist, um
sie zu besanftigen. Die Fabulation trigt, indem sie den Einzelnen derart
auffangt, ihn in die Meinung des Kollektivs einfiigt, zu dessen Konstitu-
tion bei (der des Kollektivs): Die Gotter oder die Totems haben die Grup-
pe geschaffen, vor Urzeiten, in der Traumzeit (dies die Funktion der My-
then). Insofern die Fabulation also gerade nicht auf die erfinderischen
Initiativen Einzelner eingeht, denn sie soll Vertrautes schaffen, nicht Neu-
es, insofern gehort sie in den Bereich des Geschlossenen — einerseits.

Andererseits fithrt dieselbe Fahigkeit aber auch zur Institution neu-
er Kollektive. Wenn Bergson namlich sagt, dass die statische Religion
der Existenzgrund der fabulatorischen Funktion gewesen sei, dann muss
man folgenden Satz hinzulesen, der besagt, dass die Menschheit der Exis-
tenzgrund der gesamten Entwicklung des Lebens sei.®” So gesehen geht
die fabulatorische Funktion nicht in der statischen Religion auf. Sie weist
auch auf die dynamische Religion vor, welche nicht via Druck, sondern
Anrufung an sich bindet und integriert. Schon, weil die offene Gesell-
schaft ebenso wie die geschlossene nie faktisch ist, weil der »reine Auf-
schwung« ein ebenso »idealer Grenzfall wie die nackte Verpflichtung«”
ist, schon deshalb kann man die fabulatorische Funktion als soziale Ka-
tegorie schlechthin verstehen. Sie liegt jeder sozialen Form zugrunde.
Sie ist das Imagindre, von der die Imagination (Fabulation) das Resultat
ware. Im unmittelbaren Anschluss an die Rede von der fabulatorischen
Funktion als virtuellem Instinkt heift es in der Tat: »Sollte es nicht so
sein, daf$ hinter dem Bediirfnis nach Stabilitit, welches das Leben auf-
weist, in diesem ... Auf-der-Stelle-Treten ein gewisses Verlangen nach
Vorwirtsbewegung gibt, ein Rest von Antrieb« wirkt?”!

Das ist ein entscheidender Schritt, denn was uns Bergson scheinbar
immer erneut als einander entgegengesetzte Grenzfille vorstellt (offe-
ne/geschlossene Gesellschaft, dynamische/statische Religion, Moral via

67 Bergson, Die beiden Quellen, 85.
68 Bergson, Die beiden Quellen, 86f.
69 Bergson, Die beiden Quellen, 165; ebenso Schiopferische Evolution, 300.
70 Bergson, Die beiden Quellen, 66.
71 Bergson, Die beiden Quellen, 86f.

234

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SOZIOLOGIE BERGSONS

Anrufung/Druck), scheint mit dem Doppelcharakter der fabulatorischen
Funktion ein Verhaltnis der Immanenz zu sein. Und an der einzigen Stel-
le, an der der lebenssoziologische Zug (die Betonung, dass das Soziale
auf dem Vitalen beruht) mit den beiden Gesellschaftsformen verkniipft
wird, heifst es entsprechend:

»Wenn wir von der sozialen Solidaritit zur menschlichen Bruderlichkeit
fortschreiten, dann brechen wir ... mit einer gewissen Natur, nicht aber
mit der ganzen Natur. Man konnte sagen, indem man die Ausdriicke
Spinozas in anderm Sinne gebrauchte, wir l6sten uns von der natura
naturata, um zur natura naturans zuriickzukehren. Zwischen der ersten
und der zweiten Ethik liegt also die ganze Kluft zwischen Ruhe und
Bewegung. «”
Die Kluft von Ruhe und Bewegung: Was Bergson uns hier als radika-
le Differenz suggeriert, ist ja genauer besehen das Verhiltnis von et-
was Grundlegendem zu etwas, das ein Aspekt von ihm ist. Es ist immer
die Bewegung, welche die Ruhe einschliefst und ihr zugrunde liegt, statt
dass sich beide dufSerlich wiren. Jede Ruhe, jede Form, jede Gesellschaft
ist nur ein »virtueller Stillstand«, wie Bergson an derselben Stelle auch
sagt.” Somit stellen sich die beiden Gesellschaftsformen nicht mehr als
solche (getrennt, einander dufserlich, radikal different) dar. Die je mo-
mentane soziale Institution erscheint vielmehr als Aktualisierung des Vir-
tuellen oder des >sozialen Werdens<, und diese Verschrinkung von kon-
kreter Aktualisierung und tragendem Werden stiinde an der Stelle der
Durkheim-Frage, wie soziale Ordnung statt der viel wahrscheinliche-
ren >Unordnung« moglich sei. Die permanente instituierende Gesellschaft
(die sich o6ffnende) fithrt immer erneut zu instituierten (geschlossenen)
Gesellschaften. Die permanent wirkende natura naturans fihrt zu Aktu-
alisierungen je konkreter Kollektive (natura naturata), die sich als solche
notwendig voneinander abgrenzen. So gesehen, ist das Werden grund-
legend — die Bewegung des Sozialen, die sich aber nur in den einzelnen,
sich identitdr schlieSenden Kollektiven manifestiert.

72 Bergson, Die beiden Quellen, 46. Bei Spinoza heifst es (Ethik, Teil 1, Lehrsatz
29: Natura naturans (Gott) ist das, »was in sich selbst ist und durch sich selbst
geschaffen wird«, natura naturata hingegen das, »was aus der Notwendigkeit
der Natur Gottes oder vielmehr der Natur irgendeines seiner Attribute folgt«.
Und weiter: »Die wirkende Natur ist in sich und wird durch sich vorgestellt
... d.h. [sie ist] Gott; die gewordene Natur umfasst alles, was aus Gott folgt«.

73 Bergson, Die beiden Quellen, 46.

235

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Die sich offnende (instituierende) Gesellschaft

Hinsichtlich der positiven, schopferischen Bewegung der Konstitution
von Kollektiven hat Bergson den Moment der Erfindung neuer Religi-
onen vor Augen, der Erfindung neuer sozialer Ideen und Gefiihle durch
Einzelne, die grofSen Mystiker, die eher Manner der Tat, waren als kon-
templative Einsiedler. Wahrend die infra-intellektuellen Gefuhle Ge-
wohnheiten tradieren, bestehende Verkettungen von Ideen und Gefuh-
len sanktionieren und die Religion hier Instrument sozialer SchliefSung
ist, kommt der religiosen Aktivitat in Form >tiber-intellektueller< Gefiih-
le allererst ein formierender, schopferischer Charakter zu, ein effektiver
Beitrag zum Sozialen, den die statische Religion und die geschlossene Ge-
sellschaft bereits voraussetzen miissen. Bergson spricht also in Bezug auf
die fabulatorische Funktion nun von zwei Arten von Emotionen, die die-
se hervorruft — und damit als lien social wirkt. Der unter-intellektuellen
Emotion, die nur die » Erregung« ist, die aus einer (fabulierten) » Vorstel-
lung« folgt, liegt die iiber-intellektuelle Emotion zu Grunde, da sie der
(fabulierten) »Idee vorangeht und mehr ist als die Idee«.”

»Die an den Befehl gekniipfte Verpflichtung ist in dem, was sie an
Eigentiimlichem und Grundsitzlichem an sich hat, unter-intellektuell.
Die Wirksambkeit des Anrufs dagegen beruht auf der Macht der Emotion,
die einstmals erzeugt wurde, es noch wird oder es werden wird. Diese
Emotion ist ... mehr als Idee; sie ist tiber-intellektuell «.”

Man hat es mit einer anderen Form von Moral und Religion zu tun,
weil das, was hier zugrundeliegt, kein »mebr oder weniger abgeschwiich-
ter Zwang« ist, sondern eine »mehr oder weniger unwiderstebliche An-
ziehung«.”® Ist der Zwang ein rein negatives Modell sozialer Bindekraf-
te, steht allein die Anziehung fur die » Positivitat innerhalb des Sozialen«.
Nur »sie kann zur Erzeugerin von Ideen werden«,”” nur sie stiftet so-
ziale Beziehungen. Es geht um den Moment der Konstitution einer (sta-
tischen) Religion und damit auch eines >Volkes, eines (geschlossenen)
Kollektivs.

»Aus einer Doktrin, die nur Doktrin ist, entspringt schwerlich der glii-
hende Enthusiasmus, die Erleuchtung, der Glaube, der Berge versetzt.
Setzen wir dagegen diese Weiflglut voraus, und die kochende Masse
wird sich miihelos in die Guf$form einer Doktrin ergieflen, oder sie wird
sogar beim Festwerden zu dieser Doktrin erstarren. Wir stellen uns also

74 Bergson, Die beiden Quellen, 196.

75 Bergson, Die beiden Quellen, 67f.

76 Bergson, Die beiden Quellen, 75f. Hervorh. von mir.

77 Bergson, Die beiden Quellen, 146, und Seyfert, Das Leben der Institutionen,
v.a. 54-62, hier 54.

236

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SOZIOLOGIE BERGSONS

die Religion als die Kristallisierung vor, die zustande kommt durch ein
gelehrtes Zum-FErkalten-bringen dessen, was die Mystik glithend in die
Seele der Menschheit gelegt hatte... Freilich hat sie vieles akzeptieren
miissen, um selbst akzeptiert zu werden. Die Menschheit versteht das
Neue nicht recht, wenn es sich nicht als Fortsetzung des Alten gibt«.”

Bergson denkt hier also namentlich an die Mystiker, und zwar, sofern
sie eine neue, qualitativ andere Art der Gerechtigkeit erfanden: die Men-
schenrechte wurden in den mystischen Bewegungen erfunden, wenn die-
se eine grenzenlose >Liebe« zu den Menschen antrieb. Es geht generell um
soziale, nicht nur im engeren Sinne um religiose Erfindungen, und die
Mystiker stehen hierfuir nur exemplarisch. Neben ihnen nennt Bergson
auch Jeanne d’Arc und Rousseau. Sicher habe das Gebirge schon immer
Gefiihle erzeugt, erst Rousseau aber habe jene Gemiitsbewegung erfun-
den, die als Liebe zu den Bergen gelten kann, und noch aktuell sei er es,
der sie uns empfinden lasse — »vermage einer wirklichen Schopfung«.”
Ebenso war die romantische Liebe eine wirkliche soziale Schopfung,
sie hat ein prazises » Geburtsdatum: sie entstand im Mittelalter, an dem
Tage, wo man darauf verfiel, die natiirliche Liebe in einem in gewisser
Weise tibernatiirlichen Gefiihl aufgehen zu lassen, namlich in dem religi-
osen Gefiihl, so wie es das Christentum« erfand.®® An anderer Stelle hat
sich Bergson etwa der Erfindung der Demokratie gewidmet.®!

Wenn die Emotion, die all diese Erfindungen auszeichnet, nicht der
Druck, sondern die Anrufung, die Anziehung ist, so ist das soziale Prin-
zip hier die Ausweitung. Dem auf Abgrenzung basierenden Prinzip, wie
es der Totemismus exemplifiziert, ist der Integrationsmechanismus, den
die Mystik exemplifiziert, also entgegengesetzt. Dabei setzt jener diesen
zugleich voraus, so wird man erneut sagen konnen: Nur die Anziehung
stiftet soziale Beziehungen. Jede Gesellschaft konstituiert sich via Faszi-
nation, positive Affektivitit oder eben supraintellektuelle Emotion, be-
vor sie stabilisierende Mechanismen installiert. Und egal, um welche so-
ziale Erfindung es konkret geht: Einerseits ist es Bergson dabei wichtig,
dass es nicht die Einzelnen allein sind, die erfinden (womit er gleichsam
Durkheim und Tarde versohnt). Zwar wird das Werden eines neuen Kol-
lektivs nur aktuell, »wenn die Gesellschaft sich entschlossen hat, ein Ex-
periment zu wagen«, und den Anstofs dazu »hat immer jemand [konkre-
tes| gegeben«. Aber die Idee Einzelner geht der Gesellschaft nicht vorher,
es geschieht vielmehr instantan: Diese Ideen »konnten nur in einer Ge-

78 Bergson, Die beiden Quellen, 185.

79 Bergson, Die beiden Quellen, 78ff. Herv. v. mir.

8o Bergson, Die beiden Quellen, 3 4f.

81 Bergson, Einleitung, Erster Teil: 34f. Vgl. zur Aktualitit dessen A. Lefebvre,
Human Rights as a Way of Life: On Bergson’s Political Philosophy, Stanford
2013.

237

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

sellschaft verwirklicht werden, deren Seelenzustand bereits der war, den
sie durch ihre Verwirklichung herbeifithren sollten«.5?

Andererseits ist fur den Lebenssoziologen zentral, dass es sich wirklich
um eine Erfindung handelt. Vorher waren diese Ideen »unrealisierbar«
und undenkbar. Sie erweisen sich erst im Nachhinein als solche. Wir sind
auf die hier kritisierte Illusion und die ihr entsprechende Verleugnung
des Neuen bereits eingegangen: dass unsere Idee der Gerechtigkeit im
Grunde in der Antike bereits angelegt sei. »Bei einer Finanzspekulation
ergibt erst der Erfolg, daf§ die Idee gut gewesen war ... Dasselbe konn-
te man von der ethischen Erfindung sagen, und speziell von den aufein-
anderfolgenden Schopfungen, die die Idee der Gerechtigkeit mehr und
mehr bereichern«.® Die Idee der Menschenrechte, der Moment der Off-
nung der Gesellschaft fur andere, die Einbeziehung neuer socii und die
Bildung eines neuen Kollektivs besteht nicht schon der Moglichkeit nach
in vorherigen Gesellschaften. Sie ist ihren >Widerspriichen« nicht inharent
und kennt keine Vorldufer. Es handelt sich um eine wirkliche Schopfung.
In ihr bekundet und aktualisiert sich (und dies ist das dritte, was Bergson
wichtig ist) die untergriindige Bewegung des Lebens. Die Erfindungen
neuer Religionen etwa waren zunichst » Akte, die sich selbst gentigten«,
nicht im Hinblick auf irgend etwas entstanden, eigendynamisch, funkti-
onslos. Erst im Nachhinein, in der Schlieflung der Kollektive, werden sie
zu » Anfangen«, »erst mit dem Tage ..., wo sie durch einen Enderfolg in
MifSerfolge verwandelt wurden — dank der mysteriosen Macht, die die
Gegenwart auf die Vergangenheit ausiibt«. Gleichwohl, so fihrt Bergson
fort, zeige sich in ihnen der »unteilbare Akt, durch den die dynamische
Religion in Erscheinung tritt«, namlich das schopferische Leben. Man
hat es hier nicht mit Zufilligem zu tun.®

82 Bergson, Die beiden Quellen, 59.
83 Bergson, Die beiden Quellen, 59.
84 Bergson, Die beiden Quellen, 168f.

238

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SOZIOLOGIE BERGSONS

Resiimee:
Immanenz der imagindren Institution
im instituierenden Werden; das Neue

»Wir glauben nicht an ein Fatum in der Geschichte.
... Es gibt also kein unentrinnbares historisches
Gesetz«.%

Wir haben schon darauf hingewiesen, dass uns Bergson letztlich keine
sich ausschlieSende Dualitit der beiden Gesellschaftsformen und ihrer
Moral und Religion zu denken scheint, sondern eine Verschrinkung.
Auch wenn das Bild der Pendelbewegung und die radikale Differenz des
Offenen und Geschlossenen im Schlusskapitel auf anderes deuten, gibt
es doch, wie Bergson selbst betont, weder ganz geschlossene noch ganz
offene Gesellschaften. Interessant ist daher auch nicht jene andere fakti-
sche Gesellschaftsform, die Bergson im Fazit, seiner >praktischen Folge-
rung¢, andeutet (weshalb wir auf diese auch nicht mehr zuriickgekom-
men sind). Interessant ist fiir diese Theoriekonzeption das, was sich im
Dazwischen einrichtet, interessant ist der Moment des Ubergangs, der
Riss in der geschlossenen Gesellschaft. Nicht also die offene Gesellschaft,
sondern die sich 6ffnende ist zu denken. Und auch, insofern Bergsons
Impuls ja immer derselbe ist — das Werden und damit das Neue ange-
messen zu denken, auch insofern ist diese Gesellschaftstheorie keine, die
zwei Gesellschaften gegenuiberstellt, sondern eine der Bewegung zwi-
schen den Gesellschaften. Der entscheidende Punkt ist der, an dem neue
soziale Ideen auftauchen. Sie gehen von Einzelnen aus, aber sind nur in-
teressant, wenn sie eine Affektivitit gewinnen. Auch insofern wird die
Differenz der beiden Sozialformen und ihrer Motivation nicht so gedeu-
tet werden durfen, dass sich hier zwei Gesellschaftsformen beziehungs-
los gegeniiberstehen (oder sich gar evolutionar folgen). Statt der sich
offnenden Gesellschaft spricht Bergson zwar auch von der offenen (und
geschlossenen Gesellschaft) — aber vielleicht nur der Pragnanz wegen: Ist
die geschlossene Gesellschaft die, »deren Mitglieder untereinander blei-
ben, gleichgiiltig gegen die iibrigen Menschen, immer bereit anzugreifen
oder sich zu verteidigen, »so ist die offene die, welche »im Prinzip die
ganze Menschheit umfassen konnte«.% Im Prinzip. Faktisch findet man
solche Gesellschaften nicht, und zwar prinzipiell nicht.

Fangen wir die Zusammenfassung dieser komplexen Gesellschafts-
theorie noch einmal mit der Kritik Durkheims an: Dieser hatte allein
den Druck, die Verpflichtung und Sanktion gedacht, die negativen Riten

85 Bergson, Die beiden Quellen, 228.
86 Bergson, Die beiden Quellen, 206f. Hervorhebung von mir.

239

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

und Vorstellungen, Dogmen, tabus, Verbote. Bergson setzt dem also eine
zweite Form (Quelle) von Religion und Moral gegeniiber. Diese wirkt
durch die faszinierende Emotion, die Affektivitit neuer Gedanken und
Gefiihle. Das eigentlich religiose Element, so sagt Bergson in diesem Zu-
sammenhang, liege nicht in der Fabulation strafender Gottheiten; auch
nicht in der Institution einer Religion, sondern es liege in der Anrufung,
die von religiosen Ideen ausgeht. Das Religiose ist so gesehen die Aus-
breitung neuer sozialer Gefiihle, und die Religion ist je deren je konkre-
te »Kristallisierung«, das » Zum-Erkalten-bringen«.%” Kurz, es handelt
sich darum, im Zwischenraum zweier gleichermaflen geschlossener Ge-
sellschaften die fortlaufend wirkende, produktive Kraft sozialer Erfin-
dungen zu erwischen. Darin bietet uns Bergson ein Modell der Emer-
genz des Sozialen, statt es vorauszusetzen. Denn mit der Setzung einer
Exterioritit und Prioritit des Sozialen ist nichts erklirt: weder, wie es
dazu kommt, noch, wie sich eine Gesellschaft zu dndern vermag. Zwi-
schen der ersten und zweiten Ethik und Religion liegt zwar eine >Kluft,
so Bergson — aber es ist eben die Kluft von >Ruhe und Bewegung<. Grund-
legend ist auch im Sozialen die Bewegung, das Werden, und es ist gerade
deshalb die »eigentliche Aufgabe der Gesellschaft«, im »Fluf§ der Dinge
feste Stutzpunkte zu gewinnen. So viele Gesellschaften, so viele feste In-
selchen im Ozean des Werdens! «*® Damit sind wir erneut bei jedem Ver-
hiltnis der beiden sozialen Formen: Die instituierte ist der instituieren-
den Gesellschaft, die natura naturata ist der natura naturans immanent.
Auch wenn sich die Kollektive, Religionen, Moralsysteme dies verleug-
nen (mussen): Sie alle waren einmal Neues, eine Erfindung. Auch wenn
sich die Tiir notwendig stets wieder schlief3t, so wird sie doch >immer of-
fen bleiben fir weitere Schopfungenc.

Wenn man dieser Sicht nun entgegenhalten wiirde, sie tiberbetone die
Veranderung, das Werden, sie predige die stindige Veranderung, statt die
Realitaten des Sozialen zu sehen, so wiirde Bergson dem entgegnen, dies
sei genauso, als wiirde man einem Bakteriologen die Empfehlung einer
Infektionskrankheit vorwerfen: Man verwechselt Analyse und Norma-
tivitit. Gerade derjenige, »der uiberall Bewegung findet«, ist ja der einzi-
ge, »der sie nicht empfehlen kann, weil er sie als unvermeidbar ansieht«!
Und gerade er wird besser als jeder andere die » Angewiesenheit der Ge-
sellschaft auf einen festen Rahmen verstehen«.®” Bisher habe eben die
Philosophie und mit ihr die Soziologie die permanente »Schopfung von
unvorhersehbar Neuem« nie offen anerkannt.” Entscheidend ist fir al-
les Weitere, fur die Weiterfithrungen dieses Denkens, vor allem dies: dass

87 Bergson, Die beiden Quellen, 185.

88 Bergson, Einleitung (Zweiter Teil), 1oo0.

89 Bergson, Einleitung (Zweiter Teil), 106.

90 Bergson, Das Mogliche und das Wirkliche, 124.

240

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SOZIOLOGIE BERGSONS

namlich Bergsons Werk letztlich ein » Thema durchzieht: ein Lied zu
Ehren des Neuen, des Unvorhersehbaren, der Erfindung, der Freiheit. «”!
Entscheidend ist tiber diese Gesellschaftstheorie hinaus die allgemeine
bergsonsche Denkweise, die Kritik negativer Begriffe und ihrer Schein-
probleme; die Kritik der Identititslogik. Entscheidend ist fiir die Uber-
nahmen ebenso die alternative Betonung durchgingig positiver Phiano-
mene; die Prioritat des Werdens von Strukturen wie Subjekten und die
These des Virtuellen und der differenzierenden Aktualisierung samt ih-
rer gesellschaftsanalytischen Methode und ihrer nicht-evolutionistischen
Sicht. Ein nicht minder wichtiger Zug ist die Inmanenztheorie, die Ein-
bettung des Sozialen im Vitalen, die Mitfithrung des Korpers, der Af-
fektion, Imagination, Materialitat, der Artefakte. Entscheidend ist, dass
mit Bergson (und nur mit ihm) ein Differenzdenken vorliegt, fur das die
Indeterminiertheit grundlegend ist; daher handelt es sich dann stets um
Theorien sozialer Erfindungen. Bei all dem missen sich die im Folgen-
den zur Sprache kommenden Autoren nicht zwangsldufig auf Bergson
oder gar speziell auf sein livre de sociologie: seine Denkweise ist dis-
kret genug.

91 Deleuze, Bergson 1859-1941, 41.

241

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-213 - am 19.01.2026, 07:48:20. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Die Korrektur des Vitalen im Sozialen: Das Lachen. Ein Essay über die Bedeutung des Komischen (1900)
	Eine vitalistische Gesellschaftstheorie: Die beiden Quellen der Moral und der Religion (1932)
	Die Auseinandersetzung mit der Durkheim-Soziologie: Das negative und das positive Konzept des lien social
	Die geschlossene (instituierte) Gesellschaft
	Die Fabulation: Scharnier zwischen instituierter und instituierender Gesellschaft
	Die sich öffnende (instituierende) Gesellschaft
	Resümee: Immanenz der imaginären Institution im instituierenden Werden; das Neue

