
324 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

nicht gerecht. In beiden soll sich der Menschen der transzendenten Wirklichkeit öffnen, 
über die er nicht verfügt. In beiden geschieht das Entscheidende bei der Erlösung und 
Befreiung des Menschen durch die Gnade und die Kraft der transzendenten Wirklichkeit 
selbst. 

2.5 Die Exerzitien des Ignatius von Loyola 

Im spirituellen Teil sollen an dieser Stelle die geistlichen Übungen des Ignatius von Loyo
la vorgestellt werden. Solche Übungen waren schon längere Zeit vor ihm bekannt. Sie wa
ren immer von methodischem Bemühen getragen und folgten einer gewissen Logik. „Zu 
nennen ist vor allem Bonaventura“ (1221–1274), der zum ersten Mal „eine Reihe von sys
tematischen geistlichen Übungen“ vorlegte.711 In seinem Gefolge sind sodann zu erwäh
nen: der Franziskaner Johannes de Caulibus (14. Jh.), dessen lateinische Meditationes vitae 
Christi 712 ein weitverbreitetes Volksbuch wurden, sowie Raimundus Lullus (1232–1316), 
aber auch die Wolke des Nichtwissens713 und Heinrich Seuse (1295–1366) mit seinem Büch
lein der ewigen Weisheit. „Für das 14. Jh. sind noch zu nennen: Ludolf von Sachsen, Heinrich 
Eger von Kalkar und Ruusbroec. Im 15. Jahrhundert vor allem Gerson, der die geistlichen 
Übungen auch für Laien zugänglich macht[e].“714 Besondere Bedeutung kommt in dem 
Zusammenhang der devotio moderna zu, insofern in ihr der Begriff seinen genauen Sinn 
erhält, nämlich als „eine Abfolge von geregelten Gebeten, von vorher festgesetzten Medi
tationspunkten, freilich unter Wahrung der Freiheit, den spontanen Impulsen des Geis
tes zu folgen, wenn sie sich einstellen“715. Die ganze Tradition gipfelt schließlich im Ex
erzitienbuch des Ignatius von Loyola (1491–1556), der nach seiner inneren Bekehrung 1521 
nach Montserrat kam und dort die Exerzitien des geistlichen Lebens von García Jiménez de 
Cisneros kennenlernte. Aus ihnen übernahm er den Aufbau und wesentliche Übungen 
für seine Exerzitien, in die zuerst allgemein (Kap. 2.5.1) und anschließend in einzelnen 
Teilen (Kap. 2.5.2) eingeführt wird. 

Literatur 

Anton Rotzetter: Lexikon christlicher Spiritualität, 2008. 
García Jiménez de Cisneros: Exerzitien des geistlichen Lebens (Deutsche Erstübersetzung 

aus dem spanischen Original), 2021. 

711 Rotzetter 153. 
712 Leben-Jesu-Betrachtungen. 
713 Werk eines unbekannten Autors aus dem 14. Jh. 
714 Rotzetter 153. 
715 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-012 - am 13.02.2026, 20:13:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 325 

2.5.1 Geistliche Übungen 

Das Exerzitienbuch enthält vielerlei Anweisungen zu geistlichen Übungen, unter denen 
Ignatius jede Weise verstand, „das Gewissen zu erforschen, sich zu besinnen, zu be
trachten, mündlich und geistig zu beten“716. Auch andere geistliche Betätigungen fallen 
darunter. „Denn sowie das Umhergehen, Wandern und Laufen leibliche Übungen sind, 
genauso nennt man ,geistliche Übungen‘ jede Weise, die Seele darauf vorzubereiten und 
einzustellen, um alle ungeordneten Anhänglichkeiten von sich zu entfernen und nach 
ihrer Entfernung den göttlichen Willen in der Einstellung des eigenen Lebens zum Heil 
der Seele zu suchen und zu finden.“717 Ignatius vergleicht also geistliche Übungen mit 
leiblichen und bestimmt ihr Ziel dahingehend, dass sich der Exerzitant von allem befreit 
oder befreien lässt, was ihn von Gott trennt und von der Erfüllung seines Willens abhält. 

Nicht nur Exerzitien, sondern alles religiöse und spirituelle Leben hat mit regelmä
ßiger Praxis zu tun. Zum religiösen Leben von Juden und Christen gehört es, regelmäßig 
am Sabbat beziehungsweise am Sonntag am gemeinsamen öffentlichen Gottesdienst in 
der Synagoge oder in der Kirche teilzunehmen. Muslime gehen am Freitagmittag in die 
Moschee, um das Gemeinschaftsgebet zu verrichten, sind aber darüber hinaus als Ein
zelne verpflichtet, fünfmal am Tag zu den vorgeschriebenen Zeiten zu Allah zu beten. 
Der regelmäßige wöchentliche Gottesdienst und das regelmäßige tägliche Gebet geben 
den Gläubigen in ihrem Leben einen Rahmen und helfen ihnen, die persönliche Gottes
beziehung zu vertiefen. 

Auch im Hinduismus gibt es die Tradition regelmäßiger Gottesverehrung. Die wich
tigste der fünf täglichen Pflichten, die die Dharmalehrbücher Hindus auferlegen, ist die 
Puja, der rituelle Gottesdienst. Er findet für gewöhnlich zuhause vor einem Bild oder ei
nem Symbol statt, das Gott darstellt oder vergegenwärtigt. Bei der Verehrung wird die 
Gottheit in das Bildnis herbeigerufen und mit mindestens sechzehn kleinen Diensten 
oder Ritualen als Gast begrüßt, erfrischt, gebadet, gekleidet, gesalbt und geschmückt, 
mit Blüten und Räucherwerk erfreut und schließlich gespeist und beschenkt. Die Gläu
bigen bringen dadurch ihre Bhakti, ihr Liebe zu Gott, zum Ausdruck und vertiefen sie 
durch die regelmäßige Ausübung des Ritus. Nicht eigens ausgeführt zu werden braucht 
in diesem Zusammenhang, dass auch jeder fernöstliche Meditationsweg auf der regelmäßi
gen Praxis beruht. 

Wie in vielen Bereichen gilt auch und besonders im religiösen und spirituellen Le
ben: Wer weiterkommen will, muss sich regelmäßig Zeit für das Beten oder Meditieren 
nehmen, wer es „zu etwas bringen“ will, muss „dranbleiben“. Das häufige oder ständige 
„Üben“ ist das, was der Mensch von seiner Seite aus tun kann. Was in den einzelnen 
Übungszeiten in ihm konkret geschieht und was das Üben insgesamt bei ihm bewirkt, 
liegt nicht in seiner Hand. Auch ist unerheblich, wie weit er auf dem Weg kommt, 
solange er sich nur immer wieder auf den Weg macht beziehungsweise versucht, auf 
dem Weg zu bleiben. In Klöstern ist die Regelmäßigkeit durch das tägliche Chorgebet 
gewährleistet. Demgegenüber stellen Exerzitien Ausnahmezeiten dar, die intensivem 
geistlichen Üben gewidmet sind. 

716 EB Nr. 1. 
717 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-012 - am 13.02.2026, 20:13:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


326 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Für Ignatius waren die Exerzitien das Allerbeste, was er in seinem Leben denken, 
verspüren und verstehen konnte, sowohl um sich selbst zu nützen als auch um für an
dere Frucht zu bringen und vielen von ihnen zu helfen.718 Aus ihrer Spiritualität lebt der 
Jesuitenorden, den er gegründet hat. Inzwischen werden sie aber weit über den Orden 
hinaus von vielen Christen praktiziert. Es geht in ihnen um ein bestimmtes Verständnis 
von Christsein, nämlich „zusammen mit Jesus vor Gott zu stehen, Anteilhaben an seinem 
Verhältnis zu Gott (vgl. 1 Kor 1,9)“719. Durch sie soll der Exerzitant seinen Glauben an Je
sus Christus auf eine Weise vertiefen, die alle Schichten seiner Person durchdringt. Mit 
ihrer Hilfe sollte er das Leben und die Person Jesu Christi immer tiefer zu verstehen su
chen, wie das Dietrich Bonhoeffer allen Christen ins Stammbuch schreibt: „Wir müssen 
uns immer wieder sehr lange und sehr ruhig in das Leben, Sprechen, Handeln, Leiden 
und Sterben Jesu versenken, um zu erkennen, was Gott verheißt und was er erfüllt.“720 

Es geht in den „Geistlichen Übungen“ darum, verweilend und wiederholend etwas zu 
„üben“, was man danach im Alltag „besser und vollständiger“ anwenden kann.721 Je mehr 
jemand mit Gottes Wort beziehungsweise mit der Person Jesu Christi vertraut ist, um 
so einfacher wird sein Gebet werden und in schlichte „liebende Aufmerksamkeit“ mün
den. Die typische Form ignatianischer „Geistlicher Übungen“ sind Einzelexerzitien oder 
solche in sehr kleinen Gruppen, sodass der Exerzitienbegleiter auf die einzelnen Teilneh
mer eingehen kann. „Man zieht sich nach Möglichkeit aus dem normalen Alltag zurück 
und verbringt die Tage der ,Geistlichen Übungen‘ in Stillschweigen außer in den Kon
takten mit dem Begleiter oder der Begleiterin.“722 Ignatius hat daneben die Möglichkeit 
von Exerzitien im Alltag vorgesehen, „bei denen man in den normalen Lebensbedingun
gen verbleibt und die ,Geistlichen Übungen‘ über einen längeren Zeitraum hin durch
führt, indem man ihnen am Tag etwa eine bis anderthalb Stunden widmet (n. 19) und im 
Übrigen seinen alltäglichen Aufgaben nachkommt“723. 

Große, dreißigtägige Exerzitien werden, wenn überhaupt, nur einige wenige Male im 
Leben gemacht. Eingebürgert haben sich in der jesuitisch-ignatianischen Spiritualität 
jährliche achttägige Exerzitien, die sich an den vier Wochen der Großen Exerzitien ori
entieren können, aber auch andere thematische Schwerpunkte enthalten können. Vie
le üben darüber hinaus täglich, indem sie zu einer für sie geeigneten Zeit Texte aus der 
heiligen Schrift betrachten oder in anderer Form meditieren. Dabei gilt es, das geistli
che Üben immer mehr in den Alltag zu integrieren und umgekehrt den Alltag und das 
Leben immer mehr in die Übungen miteinzubeziehen, so dass sie einander mehr und 
mehr durchdringen, bis der Übende ein in der Tätigkeit Beschaulicher (contemplativus in 
actione) oder ein in der Beschauung Tätiger (activus in contemplatione) geworden ist. 

718 Vgl. EB Einl. 11. 
719 EB Einl. 12. 
720 Zit. nach EB Einl. 13f. 
721 EB Nr. 162,3. 
722 EB Einl. 19. 
723 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-012 - am 13.02.2026, 20:13:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 327 

Literatur 

Ignatius von Loyola: Geistliche Übungen [= EB]. Nach dem spanischen Autograph über
setzt von Peter Knauer SJ, 1998. 

2.5.2 Exerzitienteile 

2.5.2.1 Der Einstieg 
In ihrer Vollform sind die „Geistlichen Übungen“ oder Exerzitien des Ignatius „eine 
vierwöchige Zeit des intensiven meditierenden Vertrautwerdens mit dem Wort Got
tes; gleichzeitig sollen sie der Suche nach einer entsprechenden Lebensentscheidung 
dienen“724. Ausgangspunkt bildet das Prinzip und Fundament725, „ein kurzer prägnanter 
Text, der vor Augen führt, dass der Mensch in seiner ganzen Wirklichkeit als von Gott 
geschaffen, von vornherein in seinem ganzen Sein mit Gott zu tun hat“ und „dass die 
Anerkennung des Geschaffenseins davon befreit, sich an irgendetwas in der Welt um 
jeden Preis anzuklammern“.726 

Gemäß diesem Fundament sind wir Menschen dazu geschaffen, Gott zu loben, zu 
danken und zu ehren und ihm in diesem Leben zu dienen. „Wir sind“, wie es im Ephe
serbrief heißt, „zum Lob seiner Herrlichkeit bestimmt.“727 Dementsprechend sollen wir 
die Dinge dieser Welt so weit gebrauchen, als sie uns auf unser Ziel hin helfen, und so
weit lassen, als sie uns daran hindern. Im Sinne der Indifferenz – der Gleichmütigkeit 
– sollen wir „Gesundheit nicht mehr als Krankheit begehren, Reichtum nicht mehr als 
Armut, Ehre nicht mehr als Ehrlosigkeit, langes Leben nicht mehr als kurzes“, und so 
fort.728 

Bereits dieser Ausgangstext lässt sich christozentrisch deuten. Jesus Christus hat auf 
vorbildliche Weise Gott, seinen Vater, durch sein Leben gelobt und ihm gedient. Des Öf
teren hat er ihn ausdrücklich gepriesen, etwa dafür, dass er das Geheimnis seiner Gegen
wart und seines Reiches auf Erden den Weisen und Klugen verborgen, den Unmündigen 
aber offenbart hat.729 Er war nicht gekommen, um sich bedienen zu lassen, sondern um 
seinen Mitmenschen und gerade so Gott zu dienen.730 Er war aber nicht nur gleichgültig 
oder gleichmütig gegenüber den Lebensumständen, sondern hat die Armut dem Reich
tum, die Schmach der Ehre und die Ohnmacht der Macht vorgezogen. Und er hat ein 
kurzes Leben in Kauf genommen. Deshalb lädt Ignatius in einigen Schlüsselbetrachtungen 
– etwa beim Ruf des Königs, bei den zwei Bannern und bei den drei Weisen der Demut731 

724 Ebd. 14. 
725 EB Nr. 23. 
726 EB Einl. 14. 
727 Eph 1,12. 
728 EB Nr. 23. 
729 Mt 11,25. 
730 Mk 10,45. 
731 EB Nr. 97–98; / Nr. 147; / Nr. 167. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-012 - am 13.02.2026, 20:13:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


328 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

– den Exerzitanten ein, in der Nachfolge Christi noch über die Indifferenz, die gegen
über den Lebensumständen gleichmütig ist, hinauszugehen und Christus nicht nur mit 
der ganzen Person zu dienen732, sondern wie Christus selber in Armut, Schmähung und 
Ohnmacht zu leben, sofern das dem Willen Gottes entspricht. 

2.5.2.2 Die erste Woche 
In der ersten Exerzitienwoche besinnt sich der Exerzitant auf die Erfahrung der eigenen Er
lösungsbedürftigkeit. Misst er sich am Doppelgebot der Liebe, wird er feststellen, dass er 
hinter der geforderten Liebe zurückbleibt.733 All das, was uns persönlich an der Liebe hin
dert, macht unsere persönliche Unerlöstheit aus: unsere nicht durchschauten Illusionen 
oder nicht verarbeiteten Enttäuschungen, unsere Widerstände und Ängste, unsere see
lischen Blockierungen und inneren Verwundungen, vielleicht unsere Verbitterung und 
Lebensverweigerung, unsere eigene Schuld, durch die wir nicht nur anderen geschadet, 
sondern auch uns selbst verbogen haben. 

Das Eingeständnis der eigenen Unerlösheit soll jedoch nicht zu Resignation oder gar 
Verzweiflung führen, sondern zum Vertrauen auf Gott. Denn er ist es, wie es schon im 
Psalm 103 heißt, „der dir all deine Schuld vergibt und all deine Gebrechen heilt, der dein 
Leben vor dem Untergang rettet und dich mit Huld und Erbarmen krönt“734. Gott will 
heute an uns in diesem Sinn handeln. Hat Jesus in seinem Namen zu seiner Zeit zum Ge
lähmten gesagt: „Deine Sünden sind dir vergeben!“, oder zur Ehebrecherin: „Auch ich 
verurteile dich nicht“, so sagt er das hier und heute in Gottes Namen zu mir, will er mir in 
meinem Leben die Erfahrung der Sündenvergebung schenken.735 Hat er damals Aussät
zige und Gelähmte von ihren Leiden erlöst, Taubstumme und Blinde geheilt und Dämo
nen ausgetrieben, so will er mich heute von meinen inneren Verletzungen erlösen, von 
meinen inneren Krankheiten heilen, von meinen Besessenheiten befreien. Denn dass er 
nicht gekommen ist, um zu richten, sondern um zu retten, galt nicht nur damals, son
dern gilt immer und so auch jetzt.736 Auch und gerade als verletzte, entstellte und sünd
hafte Menschen sind wir von Gott bedingungslos geliebt. 

Bei Ignatius ist die erste Exerzititienwoche ganz ausdrücklich auf Jesus Christus 
durch das Gespräch mit dem Gekreuzigten bezogen.737 Wie ein Freund mit seinem 
Freund spricht, so sollen wir zu Christus, der für uns am Kreuz gestorben ist, um uns 
von Sünde und Tod zu befreien, sprechen und uns fragen: Was habe ich für Christus 
getan? Was tue ich für Christus? Was soll ich für Christus tun? 

2.5.2.3 Die zweite Woche 
Die zweite bis vierte Exerzitienwoche sind der Meditation des Lebens Jesu gewidmet. In 
der zweiten Woche „betrachtet man Menschwerdung und Geburt des Sohnes Gottes, sein 

732 EB Nr. 155; vgl. 234. 
733 Mk 12,30f. 
734 Ps 103,3–4. 
735 Mk 2,5; / Joh 8,11. 
736 Joh 12,47; 3,17. 
737 EB Nr. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-012 - am 13.02.2026, 20:13:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 329 

verborgenes Leben in Nazaret und sein öffentliches Wirken“738. Gott selber wird in seiner 
zweiten Person Mensch, um uns Menschen nahe zu sein, um einer von uns zu sein. Er 
erniedrigt sich durch seine Menschwerdung und dann als Mensch noch einmal durch 
seinen Tod am Kreuz, der jedoch seine Erhöhung durch die Auferstehung und Rückkehr 
zum Vater folgt.739 

Wir Menschen sind eingeladen, den Abstieg und den Aufstieg Christi, seine Erniedri
gung und seine Erhöhung nachzuvollziehen, indem wir, statt über unsere Mitmenschen 
zu herrschen, sie zu unterdrücken und auszubeuten, ihnen dienen und uns für ihr Wohl 
einsetzen. Menschen, die sich auf diese Weise erniedrigen, verspricht Jesus: wer sich 
selbst erniedrigt, wird erhöht werden.740 An anderer Stelle lautet das Versprechen: Wenn 
einer mir dient, wird der Vater ihn ehren.741 Gott wird ausgleichen und er ist bereits da
bei, auszugleichen. Er wird uns alle zu sich ziehen und uns erheben. Denn er hat sich 
erniedrigt, um uns zu erhöhen. 

Als Jesus sein öffentliches Wirken beginnt und als Wanderprediger durch Palästina 
zieht, lautet seine Botschaft: Das Reich Gottes ist nahe, ja, es ist schon mitten unter euch. 
Kehrt deshalb um, das heißt, denkt um und glaubt und vertraut Gott. Weil Gott uns na
he ist, sollen und dürfen wir umdenken: anders denken, anders wahrnehmen, anders 
empfinden, anders urteilen und anders handeln, als man es für gewöhnlich tut. 

Damit die Botschaft vom nahen Reich Gottes, vom nahen Gott besser ankommen 
kann, beruft Jesus Jünger und Jüngerinnen. In diesen Zusammenhang gehört die Betrach
tung vom Ruf des Königs zu Beginn der zweiten Exerzitienwoche.742 Wir alle sind durch 
Christus berufen. Er beruft jeden Einzelnen und jede Einzelne von uns. Er will, dass wir 
uns an seiner Sache beteiligen, die das unvergleichlich größte Projekt der Menschheit 
und der Welt ist, nämlich das Reich Gottes auf Erden zu verbreiten, das ein Reich des 
Friedens und der Gerechtigkeit, der Freiheit und vor allem der Liebe ist. Jeder von uns 
soll, so gut es ihm möglich ist, an seinem Platz die Nähe und die Liebe Gottes bezeu
gen. Gott weiß neben unseren Stärken und Talenten und neben unserem guten Willen 
auch um unsere Fehler und Schwächen. Er beruft uns trotzdem, er will trotzdem, dass 
wir bei seiner Sache mitmachen. So, wie er uns ganz so annimmt, wie wir sind, beruft 
er uns ganz so, wie wir sind. Er kann mit jedem und jeder von uns etwas anfangen, ja, er 
braucht uns für sein Projekt hier auf Erden. 

Der Ruf des Königs ist aber mehr als eine Beauftragung. Er ist ein Ruf zur persönlichen 
Gefährtenschaft und Freundschaft mit Jesus. Dazu beruft er mich heute, lädt er mich 
heute ein, ihm nachzufolgen, sendet er mich heute in die Welt. Ich darf mehr über ihn 
erfahren, seine liebende Sorge spüren und mit ihm verbunden sein im Einsatz für das 
Reich Gottes auf Erden. 

Freilich schlägt seinem Projekt, das Reich Gottes hier auf Erden zu verwirklichen, 
Widerstand entgegen. In der Welt gibt es Kräfte und Tendenzen, die – statt im Sinne des 
Reiches Gottes Leben zu fördern – Leben behindern und beeinträchtigen, Leben stören 

738 EB Einl. 15. 
739 Vgl. Phil 2,5–11. 
740 Mt 23,12. 
741 Joh 12,26. 
742 EB Nr. 91–99. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-012 - am 13.02.2026, 20:13:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


330 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

und zerstören, Leben vernichten. In der Welt tobt ein geistlicher Kampf zwischen kon
struktiven und destruktiven, lebensfreundlichen und lebensfeindlichen, zwischen Leben 
fördernden und Leben zerstörenden Tendenzen.743 Ich bin aufgefordert, in der Welt, im 
persönlichen wie im gesellschaftlichen, im privaten wie im öffentlichen Bereich, einen 
geistlichen Kampf zu kämpfen und mich, wie Ignatius das bei der Betrachtung der zwei 
Banner nahelegt, für die eine oder andere Seite zu entscheiden.744 Stehe ich auf der Sei
te der lebensbedrohenden und lebenzersetzenden Mächte oder stehe ich auf der Seite 
der Kräfte, die sich dafür einsetzen, dass Leben geschützt und gefördert wird, sich ent
wickeln und entfalten kann, eine Erweiterung und Vertiefung erfahren kann, zur Fülle 
gelangen kann? Im zweiten Fall befinde ich mich auf der Seite Jesu und kämpfe an sei
ner Seite. Der Epheserbrief gibt die Waffen an, mit denen wir diesen Kampf für das Le
ben bestehen können, nämlich indem wir uns einsetzen für Wahrheit und Gerechtigkeit, 
für Frieden und Glauben, für das Wohl und Heil der Menschen und für das Wort Gottes 
– heute müsste man noch präzisieren beziehungsweise ergänzen für weltweite soziale 
Gerechtigkeit, für Klimaschutz und eine intakte Umwelt – und indem wir jederzeit be
ten.745 Wenn Jesus uns auffordert, an seiner Seite für wahres Leben zu kämpfen, steht der 
Ausgang des Ringens, das in seiner tiefsten Dimension ein geistliches Ringen ist, schon 
absolut fest. Auch wenn in der Welt jetzt noch finstere, todbringende Mächte herrschen: 
das Leben wird auf ganzer Linie siegen. Denn Christus hat durch sein Leben und Leiden, 
durch sein Sterben und Auferstehen die Sünde und den Tod schon für immer besiegt. 

Beim Einsatz für das Reich Gottes auf Erden und beim Kampf für wahres Leben in 
dieser Welt lädt uns Jesus ein, die persönliche Beziehung zu ihm immer mehr zu vertie
fen. Wie Zachäus oder Petrus ruft er mich ganz persönlich beim Namen: er meint und 
will mich, wirklich mich.746 Wie die Jünger bei der Berg- beziehungsweise Feldpredigt 
belehrt er uns hier und heute über die verborgene, geheimnisvolle Wirklichkeit des Rei
ches Gottes und führt und weiht uns in diese ein. Wie den reichen Jüngling oder andere 
Jünger fordert er uns heraus, für das Reich Gottes alles einzusetzen, was uns zur Verfü
gung steht, alles zu geben.747 

Bei unserem Bemühen will uns Jesus immer wieder stärken. Bei ihm können wir uns 
immer wieder ausruhen, ihm unsere Lasten anvertrauen, bei ihm Kraft schöpfen.748 Er 
will wie bei der Hochzeit zu Kana die Krüge unseres Lebens, die noch leer oder nur mit 
Wasser gefüllt sind, mit Wein füllen und so unserem Leben den besten Geschmack ver
leihen.749 

2.5.2.4 Die dritte und vierte Woche 
In der dritten Exerzitienwoche sind wir Christen eingeladen, Jesus auf seinem Weg des 
Leidens und Sterbens zu begleiten, in seiner Passion bei ihm zu sein. Da Jesus als Mensch 

743 Vgl. Eph 6,12. 
744 EB Nr. 136–148. 
745 Eph 6,13–18. 
746 Lk 19,1–10; / Mt 16,13–18. 
747 Mk 10,17–27; / Lk 9,57–62. 
748 Mt 11,25–30. 
749 Joh 2,1–11. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-012 - am 13.02.2026, 20:13:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 331 

die Liebe Gottes verkörpert hat und Gott in seiner Liebe das Böse des Menschen nicht mit 
Bösem vergelten und auf die Gewalt des Menschen nicht mit Gewalt antworten wollte, 
war das schreckliche Ende Jesu nahezu unvermeidlich. Die Güte Gottes und die Dumm
heit und Bosheit des Menschen sind aufeinandergeprallt. Es ist zum tödlichen Zusam
menstoß gekommen. Die Bosheit des Menschen schien gesiegt zu haben: Jesus wurde 
vernichtet, zermalmt, beseitigt. 

Wie wir uns mit Jesus in seinem Leiden verbinden, so ist er uns in den vielfältigen 
Leiden unseres Lebens verbunden. Wenn wir an unseren Ölbergen Ängste und vielleicht 
Todesängste ausstehen, ist er uns ganz nahe. Er trägt mit uns all unser Gefangensein, un
ser Verkannt- und Verachtetsein, unser Geschlagen- und Verurteiltsein, unser Gekreu
zigtwerden durch andere. Er hat all dies für uns erlitten und leidet jetzt unsere Leiden 
mit uns mit. 

Jesus ist am Kreuz gestorben, aber er ist nicht im Tod geblieben. Die Liebe und das 
Leben Gottes war stärker als die Sünde und der Tod des Menschen. Gott, der Vater, hat 
Jesus nicht im Tod gelassen, sondern von den Toten auferweckt. Und weil Jesus von den 
Toten auferstanden ist, werden auch wir von den Toten auferstehen. Mein Tod ist nicht 
das Ende meines Lebens, sondern meine Verwandlung zu neuem Leben. Ich werde in 
ein neues, unvorstellbar schönes und glückliches, nie endendes Leben bei Gott einge
hen. Auf die Freude und den Jubel von Ostern sollen wir uns, soweit es uns möglich ist, 
in der vierten Exerzitienwoche einstimmen. Auf die Gewissheit der Gegenwart des auf
erstanden Herrn und auf die Freude über die eigene Auferstehung zielen die Exerzitien in 
ihrer Gesamtheit ab. Tod und Auferstehung Jesu prägen uns, wie Paulus sagt.750 Haben 
wir an der Gestalt seines Leidens und Sterbens teil, so haben wir auch an der Gestalt sei
ner Auferstehung und seines neuen Lebens teil. Wie Christus schon bei der Erschaffung 
der Welt der Mittler war, insofern Gott alles, wie es im Kolosserbrief heißt, durch ihn und 
auf ihn hin erschaffen hat, so wird er auch in unserer Vollendung unser Mittler sein.751 
In ihm als dem Haupt wird alles zusammengefasst sein.752 Ihm werden wir ähnlich sein 
und so fähig sein, Gott zu schauen und in voller Gemeinschaft mit ihm zu leben. 

2.5.2.5 Der Ausklang 
Am Ende der Exerzitien steht die Betrachtung, um Liebe zu erlangen, die das Prinzip und 
Fundament vom Anfang ergänzt und als neues Fundament für den Alltag dienen kann.753 
Sie ist grundlegend für das Verständnis der ignatianischen Maxime „Gott unseren Herrn 
in allen Dingen finden“. Nach Ignatius ist bei dieser Betrachtung von vornherein auf zwei 
Dinge zu achten.: 

„Das erste ist: Die Liebe muss mehr in die Werke als in die Worte gelegt werden. Das 
zweite: Die Liebe besteht in Mitteilung von beiden Seiten, nämlich darin, dass der Lie
bende dem Geliebten gibt und mitteilt, was er hat, oder von dem, was er hat oder kann; 
und genauso umgekehrt der Geliebte dem Liebenden. Wenn also der eine Wissen hat, 

750 Vgl. Röm 6,3–10; Phil 3,10. 
751 Kol 1,16. 
752 Eph 1,10. 
753 EB Nr. 230–237. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-012 - am 13.02.2026, 20:13:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


332 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

es dem geben, der es nicht hat; wenn Ehren; wenn Reichtümer; und genauso gegen
seitig.“754 

Die Betrachtung lädt mich ein, mir „die empfangenen Wohltaten von Schöpfung, Erlö
sung und besonderen Gaben ins Gedächtnis [zu] bringen, indem ich mit vielem Verlan
gen erwäge, wieviel Gott der Herr für mich getan hat und wieviel er mir von dem ge
geben hat, was er hat, und wie weiterhin derselbe Herr sich mir nach seiner göttlichen 
Anordnung zu geben wünscht, so sehr er kann“755. Das kann mich zum Gebet des Suscipe 
bewegen: 

„Nehmt, Herr, und empfangt meine ganze Freiheit, mein Gedächtnis, meinen Verstand 
und meinen ganzen Willen, all mein Haben und mein Besitzen. Ihr habt es mir gege
ben; euch, Herr, gebe ich es zurück. Alles ist euer, verfügt nach eurem ganzen Willen. 
Gebt mir eure Liebe und Gnade, denn diese genügt mir.“756 

Der Exerzitant soll sich dessen bewusst werden, dass er alles und was er alles von Gott 
geschenkt bekommen hat, und aus Dankbarkeit bereit sein, alles, worüber er persönlich 
verfügt, Gott zurückzugeben, indem er es an seine Mitmenschen weiterschenkt. 

Obwohl die ignatianischen Exerzitien ganz auf Jesus Christus konzentriert sind, feh
len die beiden anderen göttlichen Personen – der Vater und der Heilige Geist – keineswegs. 
Denn es ist der Vater, der den Exerzitanten oder die Exerzitantin durch den Heiligen 
Geist, der ja der Geist des Vaters und des Sohnes ist, zu Jesus Christus führt. Der Heilige 
Geist erschließt uns den Sinn und die Bedeutung des Evangeliums. Er ist es, der uns bei 
den einzelnen Betrachtungen anzieht, erleuchtet, reinigt, tröstet und mit Christus eint. 
Durch ihn lernen wir die Person Jesu Christi näher kennen. 

Auf der anderen Seite führt uns in den Exerzitien Jesus Christus durch den Heili
gen Geist zum Vater. Denn er ist das Wort und das Bild des Vaters. Wenn wir ihn in den 
einzelnen Exerzitienbetrachtungen sehen, hören und verstehen, dann sehen, hören und 
verstehen wir den Vater, den unsichtbaren Gott. 

So sind wir in den Exerzitien in ein dreifaltiges Geschehen einbezogen. Indem wir Je
sus Christus immer besser kennenlernen, werden wir immer mehr in die innergöttliche 
Gemeinschaft von Vater, Sohn und Heiligem Geist hineingenommen. Umgekehrt sind 
sämtliche Gnaden, die wir in den Exerzitien empfangen, Gaben der dreifaltigen Lie
be Gottes selbst. Durch sie verstehen wir auch die liebende Einstellung Christi gegen
über Gott, den Mitmenschen und der Welt besser und wird uns jeweils etwas von seiner 
Liebesbereitschaft und seiner Liebesfähigkeit mitgeteilt, so dass wir tatsächlich – wenn 
vielleicht auch auf noch so bescheidene Weise – Christus ähnlicher werden. 

Ignatianische Exerzitien stellen somit das kühne Unterfangen dar, durch intensives 
Beten und Betrachten Jesus Christus immer persönlicher kennenzulernen und sich da
durch von ihm prägen, ja verwandeln zu lassen, um ihm letztlich ähnlich zu werden. 

754 EB Nr. 230–231. 
755 EB Nr. 234. 
756 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-012 - am 13.02.2026, 20:13:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

