
Der „Viel-Positionen-Bezug“ der Soziologie

Ein persönlicher Nachruf auf Ulrich Beck

Von Armin Nassehi

Zum zweiten Mal binnen eineinhalb Jahren hat die Soziale Welt den Tod eines der Herausgeber
zu vermelden. Ulrich Beck ist am ersten Tag dieses Jahres plötzlich im Alter von 70 Jahren
gestorben, nachdem Norman Braun bereits im Sommer 2013 verstorben ist. Das bedeutet auch
für die Soziale Welt eine Zäsur, denn Ulrich Beck hat diese Zeitschrift über mehr als drei
Jahrzehnte geprägt und gestaltet.

Für mich selbst war die Zusammenarbeit in der und an der Zeitschrift letztlich die Basis,
über die wir auch inhaltlich ins Gespräch gekommen sind – bei allen Divergenzen und unter-
schiedlichen Perspektiven war nicht zuletzt die Arbeit an den eingereichten Manuskripten die
Basis, gemeinsam über die Möglichkeiten der Soziologie nachzudenken, über die Zukunft des
Faches, aber auch über interne Differenzierungen und Zuschnitte. Ich nehme mir deshalb als
gewissermaßen letzter überlebender Herausgeber das Recht heraus, Erinnerungen an die
Zusammenarbeit mit Ulrich Beck zu präsentieren, die die Form eines wissenschaftlichen
Nachrufs annehmen wollen, dies aber sehr persönlich gefärbt. Ich möchte darüber erzählen,
was uns unterschieden hat – und ich möchte auch eine kritische Perspektive auf Ulrich Beck
einnehmen. Denn dieser Unterschied und die wechselseitige Kritik waren die Basis unserer
freundschaftlichen Verbindung.

Was uns beide stets umgetrieben hat, ist das Verhältnis von Gesellschaftstheorie, Zeitdia-
gnose und öffentlicher Intervention. Wir waren uns darin einig, dass all diese unterschiedlichen
Praxisformen des Soziologischen relevant sind und für die Bedeutung des Faches konstitutiv
– sowohl in ihrem Außenverhältnis als auch im Hinblick auf Binnenverhältnisse. Ulrich Beck
hat in seiner ihm eigenen Art freilich immer wieder bestritten, dass es sich bei diesen unter-
schiedlichen Perspektiven auf das Fach um unterschiedliche Praktiken handeln muss.

Die enorme Wirkung dieses Soziologen besteht wohl unter anderem darin, dass diese unter-
schiedlichen Perspektiven in ihm und seiner Person gewissermaßen eine Aufhebung erfahren
haben, und zwar in dem Sinne, dass sie jeweils voneinander gelebt haben. Der theoretische
Beck, der gegen die „Zombie-Begriffe“ des Faches opponierte, wurde durch jene öffentliche
Wirkung befeuert, die die Stilisierung seiner Diagnosen als völlig überraschend und neu erst
ermöglicht hat. Seine Zeitdiagnosen haben sich Freiheitsgrade dadurch erwirtschaftet, dass er
auf das Arsenal der theoretischen Begriffe des Faches weitgehend verzichten konnte und dafür
theoriegenerierte Gründe geltend machte, aber nicht wirklich explizierte. Und die öffentliche,
den Aktualitätsmechanismus der Massenmedien nutzende Wirkung seiner sprechenden Bilder
und provokativen Diagnosen lebte davon, dass man dahinter mehr Arbeit des Begriffs vermutet
hat, als er dann selbst zu leisten bereit war.

Wir haben uns über diese meine Einschätzung oft genug gestritten – und es war ein Genuss,
mit Ulrich Beck zu streiten. Einig waren wir uns dabei, wie sehr seine Soziologie sowohl
innerhalb als auch außerhalb des Faches missverstanden wurde. Wahrscheinlich gab es keinen
Soziologen, dem so systematisch Sätze unterstellt worden sind, die er so nie gesagt hat. Aber
– und das war letztlich immer der Konfliktpunkt zwischen uns – ich bin mir sicher, dass es zu
solchen Missverständnissen nur deshalb gekommen ist, weil Ulrich Beck letztlich immer
darauf verzichtet hat, den angeblichen Zombie-Begriffen des Faches dann doch etwas wirklich
begrifflich Ausgearbeitetes entgegenzusetzen, was seine Grundintuition soziologisch belast-
barer auf den Begriff bringen kann. Dabei ist Ulrich Beck freilich nicht derjenige geblieben,

Soziale Welt 66 (2015), S. 7 – 12

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 09:37:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-7


als der er seinem eigenen Milieu womöglich besonders erschienen ist: ein Reflexionstheore-
tiker jener wohlmeinenden Mittelschichtserfahrung, dass sich die Unübersichtlichkeit der Welt
durch Einsicht in die besseren Motive werde bewältigen lassen. Wiewohl die Soziologie für
ihn etwas von einer Moralwissenschaft hatte, hat Ulrich Beck stets ein Gespür dafür gehabt,
dass sich Gesellschaften dann doch nicht so darstellen, wie es das linksliberale Milieu derer
imaginiert, die tatsächlich an die motivgesteuerte Form des richtigen Lebens glauben. Ulrich
Beck hatte, so würde ich seine Arbeit rekonstruieren, stets gesehen, wie beobachterabhängig
sich Akteurskonstellationen darstellen, wie deutlich sich innerhalb der Gesellschaft ganz
unterschiedliche Erfolgs- und Plausibilitätsbedingungen gegenüberstehen. Ulrich Beck hatte
ein Gespür dafür, dass der Kosmopolitismus der global wirkenden Unternehmen etwa durchaus
etwas mit den Erfolgsbedingungen des Ökonomischen zu tun hat, während der verhinderte
Kosmopolitismus der staatlichen Politik seine Grenzen exakt in den spezifisch politischen
Restriktionen des politischen Systems findet. Seine Rede von Macht und Gegenmacht, von
den Widersprüchen eines institutionenabhängigen Individualismus und nicht zuletzt der
gleichzeitigen „Demokratisierung“ des Risikos und der Folgen für soziale Ungleichheit ist von
einem intuitiven Verständnis davon geprägt, dass die Unübersichtlichkeit der gesellschaftli-
chen Moderne tatsächlich etwas mit der Differenzierung unterschiedlicher Praxisformen zu
tun hat. Dies hat er auf eine wirklich beeindruckende Weise diagnostiziert. Uneins waren wir
uns, was die theoretischen Konsequenzen dieser Diagnosen anging. Mit differenzierungs- und
praxistheoretischen Mitteln, so mein Einwand, den er freilich ablehnte, wären seine Diagnosen
deutlicher auf den Punkt zu bringen gewesen – hätten dann aber durchaus auch etwas von der
revolutionären Ästhetik der Epochenschwelle und des ganz Anderen und Neuen verloren.
Ulrich Beck pflegte auf diesen Vorwurf, den ich ihm gegenüber im Gespräch oft genug for-
muliert habe, stets zu betonen, dass die Differenzierungstheorie doch nur eine Theorie für
national verfasste Gesellschaften sei und die Praxistheorie Bourdieus womöglich zu viel Ver-
ständnis für die Akteure aufbringe. Hier kann man sehen, dass Ulrich Becks unglaubliche
diagnostische Kreativität am Ende dann doch vor durchgearbeiteten Theoriemitteln zurück-
geschreckt ist. Der SFB „Reflexive Modernisierung“ hatte sich seinerzeit auf die Fahnen
geschrieben, vor allem diese Lücke zu schließen, es aber letztlich nicht geleistet und auch nicht
leisten können.

Für mich ist das immer an einer konkreten Formulierung deutlich geworden, über die wir
öfter gesprochen haben – einer Formulierung, die für mich geradezu etwas Tragisches hat,
denn es zeigt, wie sehr Ulrich Beck letztlich in seinen theoretischen Sätzen von den Zugzwän-
gen der diagnostischen und vor allem politisierbaren Rede usurpiert wurde. In seinem Buch
„Die Erfindung des Politischen“ von 1993 schreibt er gegen die Differenzierungstheorie: „Die
Fragestellungen funktionaler Differenzierung werden ersetzt durch die Fragestellungen funk-
tionaler Koordination, Vernetzung, Abstimmung, Synthese etc. Wiederum: das und unterläuft
das entweder-oder – auch im Reiche der Systemtheorie. Differenzierung selbst wird zum
gesellschaftlichen Problem.“ (Beck 1993: 78) Ulrich Beck hat Recht: Es ist kein Entweder-
oder-Verhältnis. Differenzierung ist funktionale Lösung ebenso wie Problem. Exakt darum
geht es ja, worum denn sonst? Was Ulrich Beck aber letztlich nicht zur Verfügung stand, ist
die Einsicht, dass es sich bei der Theorie funktionaler Differenzierung um eine Theorie handelt
und eben nicht um ein politisches Programm. Er beschreibt ja selbst – und da kommt wieder
die diagnostische Potenz zum Tragen –, dass man Differenzierungsphänomene vor allem daran
erkennen kann, dass es zu Koordinationsproblemen kommt, zu Passungsproblemen, zur
Gleichzeitigkeit von Unterschiedlichem, zu Versuchen, Kategorien so zu ändern, dass sie an
verschiedenen Stellen anschlussfähig bleiben – aber das hat er dann eher zum Anlass genom-
men, sich auf einen letztlich politisierten Gesellschaftsbegriff zurückzuziehen, für den Diffe-
renzierung eben ein Programm ist, das entscheidungskontingent auch anders ausfallen könnte,
so als könne man von Differenzierung auf Koordination umstellen – was im Übrigen auf die

8 Armin Nassehi

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 09:37:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-7


Paradoxie verweist, dass man nur koordinieren kann und muss, was irgendwie differenziert ist
und deshalb eben nicht über Punkt-für-Punkt-Korrelationen kurzgeschlossen ist.

Nun will ich nicht nachträglich Recht behalten wollen, sondern nur auf die Struktur unserer
Differenzen hinweisen, über die wir immer wieder verhandelt haben. Denn für mich wird genau
an dieser Stelle deutlich, wie Ulrich Beck tatsächlich die soziologische Konsequenz seiner
politisch-kritischen Perspektive nicht ziehen will. Man kann Differenzierungstheorien kriti-
sieren und Alternativen vertreten, das ist keine Frage. Aber dann darf man nicht so tun, als sei
Differenzierung ein politisches Programm, das man gewählt hätte. Liest man die Differenzie-
rungstheorie genau, dann bietet sie nämlich ein Instrumentarium an, die Zugzwänge des Han-
delns, die Differenz von Erfolgs- und Plausibilitätsbedingungen und die unübersichtliche
Nicht-Passung unterschiedlicher Beobachtungspositionen auf den Begriff zu bringen. Warum
etwa ökonomische Akteure so leicht „kosmopolitisch“ sein können, politische aber nicht, lässt
sich nur differenzierungstheoretisch verstehen. Und dass Wissenschaft bei den meisten Fragen
ökonomischer, politischer oder sonstiger Provenienz nicht hilft, ist auch nur differenzierungs-
theoretisch zu verstehen. Und dass die von Ulrich Beck so genannten Sowohl-als-auch-Phä-
nomene gerade das Bezugsproblem einer funktional differenzierten Gesellschaft auf den
Begriff bringen, lässt sich auch nur mit diesen Mitteln sehen. Was mich an Ulrich Becks
Soziologie stets fasziniert hat, ist seine kreative Beobachtungsgabe – nicht erreichbar war er
für das Argument, dass er für das, was er da beschreibt, andere Theoriemittel braucht, um die
Probleme dann nicht durch bloße Repolitisierung letztlich zu verharmlosen. Denn Ulrich Beck
hat Recht: Differenzierung ist ein Problem – dessen Lösung nur innerhalb dieser Konstellation
denkbar ist.

Diese zweite Quelle einer differenzierungstheoretischen Empirie, ein praxistheoretisches
Motiv, geht davon aus, dass die Bedingungen des Handelns stets und immer nur die sind, die
gerade zur Verfügung stehen und in denen sich Akteure vorfinden. Das war Ulrich Beck zu
wenig politisch in dem Sinne, dass er sich Handlungsoptionen erhalten wollte, die man politisch
wollen, aber nicht praktisch erwarten kann. Ulrich Beck war gefangen in der Idee eines stark
politisierten Gesellschaftsbegriffs, der keine Theorie braucht, weil diese Idee der Gesellschaft
letztlich die Grundlage jenes linksliberalen Milieus ist, das seine eigenen Plausibilitätsbedin-
gungen darüber beschreibt, dass es universalisierbare Verbindungen zwischen sich selbst und
der Präskription eines „guten Lebens“ annimmt. Dieses Milieu freilich ist selbstgerechter als
Ulrich Beck es war, denn Ulrich Beck hat genau diese Restriktionen gesehen – sie aber nicht
theoretisch aufgearbeitet, sondern durch politische Verve ersetzt.

Als ich 1997 als damals 37-jähriger Soziologe nach München kam, war Ulrich Beck für
mich ein role-model, und zwar in dem Sinne, dass er es vermocht hat, sichtbare Selbstbe-
schreibungen der Gesellschaft anzubieten. Die Antinomien einer Gesellschaft, die eben nicht
aus einem Guss ist, die Folgen einer Lebensform, die Individualität im Bestimmungsbereich
ganz unterschiedlicher Anforderungen leben muss, die riskante offene Zukunft einer Gesell-
schaft, die radikal auf ihre eigenen Gegenwarten verwiesen ist, die Interdependenzunterbre-
chung von Planung und späterer Praxis, die räumliche Verschiebung politischer, ökonomi-
scher, kultureller und wissenschaftlicher Wirkungssphären, der Kampf zwischen den Logiken
der Gesellschaft – all diese Motive waren es, die Ulrich Beck immer wieder auf seine ganz
eigene Weise mit einem faszinierenden Stil zwischen Engagement und Distanzierung und vor
allem Selbstironie beschreiben konnte. Ich habe dies sehr geschätzt und bewundert und sehr
viel davon gelernt – aber stets gab es zwischen uns dieses Unbehagen, dass ihm bei mir die
Bereitschaft fehlte, von gewohnten Begrifflichkeiten zu lassen, und mir bei ihm die Blindheit
dafür, dass es nicht ausreicht, all diese Phänomene in eine milieusensible Form der erfah-
rungsnahen Beschreibung zu bringen – ich habe dies in einem Beitrag zu Ulrich Becks 60.

Der „Viel-Positionen-Bezug“ der Soziologie 9

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 09:37:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-7


Geburtstag einmal eine „Ästhetik der Erreichbarkeit und Benennbarkeit“ genannt (Nassehi
2004).

Es war auch diese Erfahrung und es waren auch diese Diskussionen mit Ulrich Beck, die
mich dazu inspiriert haben, mein Buch „Der soziologische Diskurs der Moderne“ zu schreiben,
in dem ich zu beschreiben versucht habe, dass sich in der Soziologiegeschichte zwei unter-
schiedliche Diskursstränge durchgesetzt haben. Der eine Diskursstrang hat die Gesellschaft
eher nach einem Arena-Modell imaginiert, historisch gleichursprünglich entstanden mit der
„Gesellschaftlichkeit“ des Nationalstaates, in dessen Öffentlichkeit sich die Welt als Gesell-
schaft beschreiben hat, in der sich unterschiedliche Wirkkräfte gegeneinander in Stellung
bringen und entsprechend miteinander koordiniert werden müssen. Der andere Diskursstrang
der Soziologie dagegen hat sich eher für die operativen, die praktischen, die konkret gegen-
wartsbasierten Formen des Ordnungsaufbaus interessiert, für die Zugzwänge des Handelns
und die Unwahrscheinlichkeit sozialer Ordnung. Ich will dies hier nicht weiter diskutieren (vgl.
dazu Nassehi 2006). Nur so viel: was ich hier zu zeigen versucht habe, ist, dass es zwischen
diesen beiden Denkungsarten in der Soziologie wenige Brücken geben kann. Sie bloß in der
Unterscheidung „Teilnehmer-“ versus „Beobachterperspektive“ aufgehen zu lassen, ist viel zu
kurz gegriffen, weil ja auch der zweite Diskursstrang der Soziologie nicht nur die Bedingungen
der Teilnehmerperspektive beobachtet, sondern dies teilnehmend an sich selbst nachvollziehen
muss. Das ist es, was man etwa von Pierre Bourdieu lernen kann, der zwischen den Bedin-
gungen des Handelns und den dazugehörigen illusiones unterscheidet oder der in seiner Sen-
tenz des „Eingeborenseins“ der Akteure zeigt, wie sehr die Praxis stets eine vermittelte Praxis
ist, die man nicht durch bessere Einsicht aushebeln kann – was bei Bourdieu ganz besonders
wirkt, weil er als linker Soziologe Erkenntnisse gegen seine eigentlichen Aspirationen formu-
liert. Dass Ulrich Beck mit Bourdieu genauso wenig anfangen konnte wie mit der Differen-
zierungstheorie, ist also kein Wunder – auch wenn, und hier geht die Geschichte weiter, er
immer wieder auf etwas gekommen ist, das tatsächlich wie Differenzierungsfolgen und die
Kurzschlüssigkeit der Praxis aussieht. Dass er diese Kurzschlüssigkeit dann zumeist nur in den
„fremden“ Milieus, etwa in den Führungsetagen von Unternehmen oder bei konservativen
Politikern oder „traditionellen“ Wissenschaftlern ausgemacht hat, nicht aber auch an der eige-
nen milieugebundenen Einsichtsperspektive, ist eben dieser Perspektive geschuldet. Das kann
man aus der Warte einer Theorie des Arena-Modells nicht sehen. Jedenfalls habe ich mich in
diesem Buch wirklich intensiv an Ulrich Beck abgearbeitet (wenn ich unbescheiden sein darf:
kaum jemand hat das jenseits der Adepten wirklich systematisch getan), weil gerade diese
Soziologie für mich bei all ihrer diagnostischen Potenz in den Zugzwängen einer Denkungsart
gefangen blieb, die eben nicht sehen wollte, dass etwa eine Umstellung von Differenzierung
auf Koordination nur als politischer Satz funktioniert, als soziologischer aber hoffnungslos
bedeutungsfrei bleiben muss.

Ich habe dies mit Ulrich Beck mehrfach intensiv diskutiert – und Ulrich Beck hat die Dif-
ferenzen dann fast immer als Missverständnis abgetan (vgl. auch Beck/Nassehi 2013). Ich
glaube nicht, dass ich übertreibe, dass sich darin auch die durchaus ambivalente Position dieses
Soziologen in der deutschsprachigen Soziologie widergespiegelt hat, denn was Ulrich Beck
immer wieder beklagt hat, war, dass er angeblich nicht wirklich ernst genommen worden ist.
Das Tragische scheint mir darin zu liegen, dass gerade die stark appellativ-politische Form
seiner Soziologie unschätzbare Anregungen gegeben hat und ihn zum meistzitierten Soziolo-
gen der Gegenwart gemacht hat, wenn es um anschlussfähige Diagnosen ging, aber kaum
Konsequenzen für die im engeren Sinne wissenschaftlichen Folgen dieser Beobachtungen.
Denn allein die Betonung, dass uns die Kategorien fehlen, und die Leugnung der Potenz einer
wissenschaftlich verfremdenden Beschreibung zur begrifflichen Selbstkontrolle haben den
„Missverständnissen“ Tür und Tor geöffnet. Diese Differenz war oft Thema zwischen uns –

10 Armin Nassehi

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 09:37:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-7


und Ulrich Beck hat das eher als die Selbstimmunisierungsstrategie eines Soziologen abgetan,
der lieber verfremdend schreibt.

Vor diesem Hintergrund, vor diesem sehr persönlich gefärbten Hintergrund, haben wir uns
entschlossen, einen der ersten Texte, die Ulrich Beck in der Sozialen Welt veröffentlicht hat,
hier wieder abzudrucken, gewissermaßen als ein Dokument der Potenz von Ulrich Becks
Soziologie. Es ist der Aufsatz „Die Vertreibung aus dem Elfenbeinturm“ von 1980, aus dem
31. Jahrgang der Zeitschrift. Ulrich Beck hatte damals gerade seine erste Professur angetreten,
und zwar an der Universität Münster (just übrigens in dem Semester, in dem ich ebendort mein
Studium aufgenommen habe), und war bereits gemeinsam mit Heinz Hartmann geschäftsfüh-
render Herausgeber der Zeitschrift. In diesem Text beschäftigt sich Ulrich Beck mit der Frage,
welche Bedeutung die Soziologie und die Soziologen für die Gesellschaft haben können. Es
kommen also schon in diesem Text jene Motive vor, die für das gesamte soziologische Schaffen
Ulrich Becks ausschlaggebend sein sollten und die von kaum einem Soziologen mit einer
solchen Leidenschaft behandelt worden sind wie von ihm. Der Text betont das „Spannungs-
verhältnis zwischen ‚kollegenabhängiger‘ und ‚klientenabhängiger‘ Praxis“ (417). Dies ist ein
differenzierungs- und praxistheoretisches Motiv – es macht darauf aufmerksam, dass es in
unterschiedlichen Kontexten ganz unterschiedliche Erfolgsbedingungen und Anschlusslogi-
ken gibt und dass es hier kaum zu einer Harmonisierung kommen kann. Dabei macht der Text
schon auf der kollegenabhängigen Seite darauf aufmerksam, wie polykontextural eine
moderne Gesellschaft aufgebaut ist. Am Beispiel der Frage nach den sozialen Ursachen von
Krankheiten zeigt Ulrich Beck, wie komplex der Wirkzusammenhang einer differenzierten
Gesellschaft ist und wie wenig monokausal das Verhältnis von Ursachen und Wirkungen
beschrieben werden kann, von den praktischen Restriktionen jener Akteure ganz zu schweigen,
die man gewinnen muss, um das Problem zu lösen. Die polykontexturale Beschreibung entwirft
ein tiefenscharfes Bild einer Gesellschaft, auf die einzuwirken erheblich schwieriger ist, als es
entweder die Isolierung weniger Wirkkräfte in Faktorenmodellen oder die politischen Forde-
rungen nach Verbesserung wahrhaben können und wollen. Diese Beschreibung ist sehr faszi-
nierend und weist auf die Komplexität der modernen Gesellschaft hin – und doch hält Ulrich
Beck die Komplexität dieser Beschreibung oder besser: die Beschreibung dieser Komplexität
nicht für das, was man der Gesellschaft über sich selbst mitteilen sollte. Er sieht die Soziologie
dann eher als die Anwältin derer, die ein Problem an die Soziologie herantragen – wer auch
immer das dann empirisch ist –, nicht aber als eine Aufklärungsinstanz, die etwas dazu zu
sagen hätte, dass sich womöglich Probleme anders darstellen als die Aufträge. Dass Ulrich
Beck hier freilich zugleich darauf aufmerksam macht, dass sich diese Fragen auch im Kontext
möglicher Arbeitsfelder, möglicher Vergütung, im Problembereich von Karrieren und Arbeits-
platzchancen bewegen, mag womöglich darauf hinweisen, dass die Komplexitätsdiagnose
doch nur eine „kollegenabhängige“ Chiffre ist. Dabei ist es doch nur ein weiterer Hinweis auf
eben jene komplexen Verhältnisse.

Es ist interessant, dass Ulrich Beck hier nur die Alternativen zwischen „hochabstrakten“ und
„parteilichen“ Perspektiven ausmacht, nach Konsensfähigkeiten sucht und fast alles in einem
Machtalgorithmus auflöst – als könnte Macht die Probleme einer komplexen Konstellation per
se lösen. Man verstehe das freilich nicht als eine hochnäsige „kollegenabhängige“ Beschrei-
bung. Vielmehr weist Ulrich Becks wirklich sehr spannender Text darauf hin, wie ungeklärt
das Verhältnis von Gesellschaftstheorie und Kritik, von Gesellschaftsdiagnose und Beratung,
von wissenschaftlicher Erkenntnis und praktischen Konsequenzen außerhalb der Wissenschaft
nach wie vor ist. Es ist tatsächlich bis heute ein grundlegender basso continuo der Soziologie,
die ja nicht nur die Gesellschaft im Blick hat, sondern sich selbst als Teil der Gesellschaft
vorfindet. Dieses Verhältnis – selbst das Charakteristikum einer differenzierten Gesellschaft
– ist nach wie vor der Stachel im Fleisch jeglicher Soziologie, die mehr mitteilen möchte als
das, was Soziologen von Soziologen hören wollen. Eine bleibende Leistung von Ulrich Beck

Der „Viel-Positionen-Bezug“ der Soziologie 11

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 09:37:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-7


wird sicher sein, sich dieser Spannung wirklich ausgesetzt zu haben und an ihr gearbeitet zu
haben. Mit welch tiefenscharfem Problembewusstsein Ulrich Beck seine soziologische Reise
begonnen hat, davon zeugt dieser Text.

Die wohl beste Formulierung darin ist das, was er einen „Viel-Positionen-Bezug“ (437) aller
Anwendungsfragen nennt, ein Motiv, auf das seine Soziologie immer wieder kommt, die er
aber nicht wirklich systematisch weiter verfolgt hat. Der Erfolg seiner politisierbaren Beschrei-
bungen jedenfalls hat womöglich den Blick dafür getrübt, dass die Soziologie auch den Mut
haben muss, Konsequenzen aus diesem „Viel-Positionen-Bezug“ zu ziehen und vielleicht
daraus ihre besondere und einzigartige Perspektive abzuleiten. Womöglich ist dann in der
moderierenden Perspektive, auch in einer Idee von Übersetzung und wechselseitiger Nicht-
Erreichbarkeit, ein Schlüssel für eine kritische und praxisrelevante Wendung soziologischer
Erkenntnis zu sehen. Doch das würde nun auf ein allzu weites Terrain führen. Jedenfalls bleibt
das Verhältnis von Gesellschaftstheorie und Kritik nach wie vor ein schwieriges Verhältnis.

Ich selbst jedenfalls, damit möchte ich schließen, habe viel von Ulrich Beck gelernt – ohne
mir seine Diagnosen und Begriffe zu Eigen gemacht zu haben. Für mich hatte das intensive
Gespräch mit ihm jedenfalls oft eine katalysatorische Funktion. Dafür, dass Ulrich Beck sich
darauf eingelassen hat, bin ich dankbar. Dafür, dass wir uns nur selten einigen konnten, eben-
falls. Denn, wie anfangs bereits erwähnt, es war diese Differenz, die die Basis unserer Freund-
schaft war.

Literatur
Beck, Ulrich (1993): Die Erfindung des Politischen. Zu einer Theorie reflexiver Modernisierung, Frank-

furt / Main.

Beck, Ulrich / Nassehi, Armin (2013): „Wir brauchen eine andere Logik, einen anderen Stil, eine andere
Methodologie, um auf neue Formen von Unbestimmtheit zu antworten“. Ein Interview, geführt von
Victoria von Groddeck und Julian Müller, in: Julian Müller / Victoria von Groddeck (Hrsg.),
(Un)Bestimmtheit. Praktische Problemkonstellationen, München, S. 207-220.

Nassehi, Armin (2004): Die Ästhetik der Erreichbarkeit und Benennbarkeit. Eine unsachliche Kritik, in:
Angelika Poferl / Natan Sznaider (Hrsg.), Ulrich Becks kosmopolitisches Projekt. Auf dem Weg in eine
andere Soziologie, Baden-Baden, S. 242-254.

Nassehi, Armin (2006): Der soziologische Diskurs der Moderne, Frankfurt / Main.

 
Prof. Dr. Armin Nassehi

Institut für Soziologie
LMU München
Konradstraße 6

80801 München
armin@nassehi.de

12 Armin Nassehi

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 09:37:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-7

