
28 Hegemonie und sozialer Wandel

Ausgangspunkt erreicht, von dem aus ich skizziere, wie sich das amHorizont schon ab-

zeichnende Programm einer erweitertenHegemonietheorie entlang dreier Operationa-

lisierungspfade empirisch umsetzen ließe. Der klassischere Pfad einer politischen Dis-

kursanalyse wird hier zu ergänzen sein durch den neuen einer praxeologischen Analyse

und den reaktivierten einer historischen Rekonstruktion (Kap. I.3).

1 Kernbegriffe: mit Laclau/Mouffe über sie hinaus

Im Folgenden gilt es, in die Kernbegriffe des Ansatzes von Ernesto Laclau und Chan-

talMouffe einzuführen.Diskurs, Artikulation und Antagonismus lauten die drei Begrif-

fe, die eine erste Kontaktnahme mit der Hegemonietheorie leisten. Auf der Grundlage

dieser Begriffstrias werde ich dann die zentrale These Laclaus und Mouffes von der Pri-

matstellung des Politischen gegenüber dem Sozialen einführen. Dabei tätige ich keine

neutrale Einleitung in Laclau/Mouffe, sondern lassemich von Anbeginn von einer dekon-

struktiven Leseart leiten.Die hiesige Einführung in dieHegemonietheorie folgt also einer

stringent strategischen Zielsetzung. Ich präsentiere eine bestimmte Leseart von Laclau/

Mouffe, um wie folgt zu argumentieren: Die Hegemonietheorie ist ein ambitionierter,

doch auch unvollkommener Ansatz, der mehr verspricht, als er einlösen kann. Dies gilt

für jeden der drei Begriffe, den ich darstellen werde. Diskurs, Artikulation und Antago-

nismus bergen widersprüchliche Potentiale, die nur theoretische Entscheidungen in die

eine oder in die andere Richtung einlösen.

Meine Darlegungen suchen plausibel zu machen, dass die Entscheidungen, die La-

clau/Mouffe und die meisten ihrer Schülerinnen, vor allem die in der Essex School of

Discourse Analysis versammelten,5 aus ihrem eigenen Ansatz ableiten, nicht alternativ-

los sind. Vielmehr scheint es fruchtbarer, die breite Anlage der Hegemonietheorie erns-

ter zunehmen,als esdieAutoren selbst tun.Dadurchwird, so viel sei vorweggenommen,

eines der – im Positiven wie im Negativen –Markenzeichen von Laclau/Mouffe partiell

aufgegeben: Der Anspruch auf die systematische Geschlossenheit einerTheorie, die po-

litische Prozesse wie eine saubere Gleichung entschlüsselt. Meine Lesart schlägt dem-

gegenüber eine Fassung der Hegemonietheorie vor, die an Antonio Gramsci heranrückt

und sich von ihrer derzeit dominierenden Ausgestaltung entfernt.

1.1 Diskurs zwischen Struktur und Praxis

Der Ansatz von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe wird in dieser Arbeit zwar als Hege-

monietheorie bezeichnet. In systematischer Hinsicht wäre indes jedoch eher festzustel-

len, dass das Autorenpaar eine poststrukturalistischeDiskurstheorie entwickelt, die Ge-

sellschaft als ein instabiles, immerwiederneuzustabilisierendesDiskursgewebedeutet.

Laclau/Mouffe reihen sich damit in die Theoriefamilie ein, die in der archäologischen

Diskurstheorie Michel Foucaults, der Psychoanalyse Jacques Lacans, der strukturalen

5 Exemplarischdafür steht die schulbildendeMonographie vonGlynos/Howarth (2007) genausowie

der OperationalisierungsvorschlagNonhoffs (2010) – beidesWerke, denen diese Studie in anderer

Hinsicht viel verdankt.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005 - am 14.02.2026, 08:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


I Theorie und Methode 29

Anthropologie Claude Lévi-Strauss’, der Sprachtheorie Ferdinand de Saussures oder der

Dekonstruktion Jacques Derridas ihre Gründerväter findet (vgl. Laclau 1993). Breiter ge-

fasst, partizipiert das Theorieprojekt von Laclau/Mouffe an einer Grundbewegung, die

seit den frühen 1970er Jahren im Gange ist und seither erst als linguistic turn und später

als cultural turn verhandelt wird. Gemeint ist die, mit Bachmann-Medick (2010: 13) ge-

sprochen, Aufwertung von Symbolen, Sprache und Repräsentation, um »Kultur als Text

des Sozialen« zu verstehen. Gehörige Teile der Sozial-, Kultur- und Geisteswissenschaf-

ten haben imZuge der kulturellenWende ihre Begriffsapparate und Forschungsinteres-

sen umgestellt. Sinn und Bedeutung sind ins Zentrum gerückt, soziale Prozesse werden

als symbolische Prozesse, das Soziale als ein Feld der Diskursivität gelesen.6

Laclau/Mouffe situieren sich im cultural turn und beziehen dort eine radikal kultur-

theoretische Position, indem sie eine strikte Gleichung des Sozialen mit dem Diskur-

siven vornehmen (vgl. Laclau/Mouffe 1990: 102). Das Diskursive hat in der Hegemonie-

theorie kein außerdiskursives Außen, auf das es referiert. »Discourse is the primary ter-

rain of the constitutionof objectivity as such«, so Laclau (2005: 68).DieAuflösungdesSo-

zialen imDiskursivenwird als Ausgangspunkt einesTheorieentwurfes stilisiert, der sein

komplettes Begriffsarsenal vom konstitutiven Außen über Differenzsysteme hin zum

leerenSignifikanten ausdemFundusder poststrukturalistischenZeichentheorie zu ent-

wickeln scheint.Verfechten also Laclau/Mouffe eine poststrukturalistischeGroßtheorie,

indernachReckwitz’ (2004: 42)Darstellung »symbolischeOrdnungenals autonome,sich

selbst reproduzierende, letztlich arbiträre Entitäten« fungieren?

Dass Laclau/Mouffe solch einen autonomisierten Diskursbegriff vertreten, trifft nur

teilweise zu. Für das Diskursverständnis der Hegemonietheorie spielt parallel zur post-

strukturalistischen eine zweite Traditionslinie eine zentrale Rolle: die Sprachpragmatik

des späten Ludwig Wittgenstein. Das Schlüsselwerk von Laclau/Mouffe, Hegemony und

SocialistStrategy ([1985] 2001: 105–114), führtdenDiskursbegriff,dendieHegemonietheo-

rie hochhält, im Rückgriff auf zwei Grundgedanken ein. An erster Stelle wird Diskurs

als ein Gefüge relationaler Momente konzipiert, die ihre Identität erst durch ihre wech-

selseitigen Bezüge erlangen. Diskurse, genauer, Diskursformationen begreifen Laclau/

Mouffe mit Foucault (1981: 58) als »Systeme der Streuung«, die zwischen Offenheit und

Geschlossenheit oszillieren, derenEinheit immerwieder durchVerbindungen aktiv her-

gestellt werdenmuss, zerfällt sie doch immerwieder.Die poststrukturalistische Grund-

idee der Relationalität ist für das Diskursverständnis zentral, an dieser Stelle kommt es

aber auf den zweiten Pfeiler des Diskursbegriffes der Hegemonietheorie an: »the mate-

rial character of every discursive structure« (Laclau/Mouffe 2001: 108).

Für Laclau/Mouffe ist derDiskurs nicht nur diskursiv, er ist auchmateriell.Diskurse

haben für sie sowohl linguistische als auch nichtlinguistische Bestandteile. Jedes Element,

das mit Bedeutung versehen ist, wird zum Teil der relationalen Ganzheit des Diskur-

ses. Gleichgültig ob politisches Manifest, Hammer oder Nagel, Produktionsstätte oder

menschlicher Körper, jede dieser Entitäten nimmt aus Sicht der Hegemonietheorie an

6 Die Auseinandersetzung mit der kulturellen Wende begleitet meine Ausführungen als roten Fa-

den. Emphatisch gesagt: Die vorliegende Studie möchte diese Hinwendung zum Kulturellen ver-

teidigen und gegenüber ihrer neomaterialistischen Infragestellung darstellen, was eine vertiefte

Kulturanalyse leisten könnte.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005 - am 14.02.2026, 08:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


30 Hegemonie und sozialer Wandel

diskursiven Prozessen teil, konstituiert Diskursformationen mit. Dieser umfassende

Diskursbegriff, der anders als der des frühen Foucaults (1981) keine Trennung zwischen

dem Diskursiven und dem Außerdiskursiven vornimmt, findet seinen zentralen Be-

zugspunkt im Begriff des Sprachspiels von Wittgenstein. Sein klassisches Beispiel des

Mauerbaus bemühen Laclau/Mouffe (2001: 107f., 1990: 100ff.), regelmäßig, um ihre

Position zu erläutern:

A führt einen Bau auf aus Bausteinen; es sind Würfel, Säulen, Platten und Balken

vorhanden. B hat ihm die Bausteine zuzureichen, und zwar nach der Reihe, wie A sie

braucht. Zu dem Zweck bedienen sie sich einer Sprache, bestehend aus den Wörtern:

»Würfel«, »Säule«, »Platte«, »Balken«. A ruft sie aus; – B bringt den Stein, den er gelernt

hat, auf diesen Ruf zu bringen. (Wittgenstein 1984: § 2)

Das Beispiel versinnbildlicht für Wittgenstein, dass das Sprachspiel sowohl die gespro-

chene Sprache (A ruft: »Balken«) als auch die stumme Tätigkeit (B bringt den Balken)

umfasst (vgl. ebd.: § 7). Diese Einsicht bauen Laclau/Mouffe in ihren Diskursbegriff ein:

Diskursive Strukturen (hier: derMauerbau) sindmehrschichtige Strukturen, sie enthal-

ten manifeste Sprechakte (A ruft nach Würfeln, Säulen etc.) genauso wie nichtsprach-

liche Praktiken (B bringt stumm diese Gegenstände). Diskurse sind in dieser Leseart in

praktischenVollzügen undRegelmäßigkeiten verwoben, sie entfalten sich in ihnen, sind

in konkrete Zusammenhänge eingebettet. »Inder Praxis desGebrauchsder Sprache (§ 2)

ruft der eine Teil dieWörter, der andere handelt nach ihnen« (ebd.) –WittgensteinsMa-

xime gilt auch für Laclau/Mouffe. Das Gesprochene und das Getane sind zwei »interne

Komponenten diskursiver Gesamtheiten« (Laclau/Mouffe 1990: 100).

Wittgensteins Beispiel legt für Laclau/Mouffe dieMaterialität des Diskurses noch in

einem weiteren Sinne offen. Neben Sprache und Praxis sind da noch die Bausteine und

der Körper des Arbeiters, der mit geschickten Handgriffen und infolge langer Konditio-

nierung seinemKompagnonWürfel, Säulen und Platten bringt.Derartige Artefakte und

menschlicheKörper lassen sich nicht aussparen, sie konstituierendie relationale Einheit

des Diskurses mit:

It is evident that the verymaterial properties of objects are part of what we have called

discourse. What constitutes a differential position and therefore a relational identity

with certain linguistic elements, is not the idea of building-stone or slab, but the build-

ing-stone or the slab as such. (The connection with the idea of »building-stone«, has

not, as far as we know, been sufficient to construct any building.) The linguistic and

non-linguistic elements are not merely juxtaposed, but constitute a differential and

structured system of positions – that is, a discourse. The differential positions include,

therefore, a dispersion of very diverse material elements. (Laclau/Mouffe 2001: 108)

Die Art und Weise, wie Laclau/Mouffe ihren Diskursbegriff aus Wittgensteins Sprach-

spielen heraus entwickeln, ist grundsätzlicher Natur – und wird besonders dann häufig

ins Feld geführt, wenn Kritikerinnen dem Autorenpaar vorwerfen, ihreTheorie vertrete

einen geradezu idealistischen Diskursmonismus, der das Soziale in einem Kosmos von

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005 - am 14.02.2026, 08:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


I Theorie und Methode 31

Zeichen auflöse.7 Wenn man jedoch die eben vorgestellte Leseart von Diskurs so ernst

nimmt, wie es Laclau/Mouffe gegenüber der an sie adressierten Kritik einfordern, dann

bleibt dieMaterialität desSozialenkeineswegs außerAcht.DerDiskursbegriff derHege-

monietheorie ist nämlich grundsätzlich triadisch angelegt. Der Diskurs ist ein Ensemble

von Zeichen, von gesprochenen wie stummen Praktikenwie von belebten und unbelebten

Körpern. Prinzipiell steht keines der drei Elemente desDiskurses über den anderen.Eine

reine Welt der Zeichen wäre genauso undenkbar wie eine der stummen Praktiken oder

eine der unverbundenen Körper.MitWittgensteins Beispiel gesprochen: Der Mauerbau

bedarf der Sprache und der Sprechakte, damit die beteiligten Subjekte denBauwirksam

koordinieren, genausowie die eigentlichen Praktiken des Bauens die Körper derMaurer

und die verwendeten Artefakte undMaterialien benötigen.

Einderart triadischangelegterDiskursbegriff scheint aufAnhiebeineparadoxeKon-

struktion. Erst sprechen sich Laclau/Mouffe dafür aus, das Soziale im Diskursiven auf-

zulösen, dann aber konzeptualisieren sie das Diskursive so breit, dass fraglich ist, wo

das diskursive Erkennungsmerkmal bleibt.Was macht einen Diskursbegriff, der als Ar-

rangement von Zeichen, Praktiken und Körpern antritt, überhaupt zu einem Diskurs,

und nicht etwa zu einem Netzwerk wie bei Bruno Latour oder zu einer Assemblage wie

bei Gilles Deleuze und Félix Guattari? In allen drei Fällen verbinden sich Texte mit hu-

manen wie nichthumanen Entitäten. Was den Ansatz von Laclau/Mouffe zur Diskurs-

theorie macht, ist die Tatsache, dass sie das Moment des Sinns ins Zentrum stellen. Ein

Element –Text, Praxis oder Objekt – wird deshalb zu einem diskursiven Moment, weil

es mit Bedeutung versehen wird, weil es gemeinsam mit anderen Momenten Teil eines

übergreifenden Sinnhorizontes wird. Laclau/Mouffe beschreiben dies wie folgt:

[T]urning to the term discourse itself, we use it to emphasize the fact that every social

configuration is meaningful. If I kick a spherical object in the street or if I kick a ball in

a football match, the physical fact is the same, but its meaning is different. The object

is a football only to the extent that it establishes a system of relations with other ob-

jects, and these relations are not given by mere referential materiality, but are, rather,

systematically constructed. This systematic set of relations is what we call discourse.

(Laclau/Mouffe 1990: 100, H. i. O.)

Trotz aller Betonung des Materiellen bleibt die Hegemonietheorie im Feld der Sozial-

theorien durch und durch Diskurstheorie. Auch für Laclau/Mouffe gilt die zentraleThe-

se, die Reckwitz als Signifikationsargument bezeichnet: Das Soziale kommt dort vor, wo

Handlungen und Dinge etwas für andere bedeuten (vgl. Reckwitz 2008a: 192). Und die

Instanz, die reguliert, wie etwas (im Zitat: der Fußball) je nach Kontext das eine (eine

Partie auf dem Bolzplatz) oder das andere (eine Partie im Stadion) bedeutet, ist in der

Hegemonietheorie der Diskurs. Freilich ist der Diskurs keine enthobene Instanz, son-

dern in praktische Vollzüge eingebettet. Die Dimensionen von Semantik (Bedeutung)

7 Die Kritik, dass die Diskurstheorie von Laclau/Mouffe – und nicht nur sie – das materielle Moment

vernachlässige, ja verdränge, ist nicht ganz ungerechtfertigt. Ich werde mich noch eingehender

mit dieser Kritiklinie, die seit den 1980er Jahren in ihre dritte Generation geht, beschäftigen und

eine Antwort auf sie formulieren (Kap. I.2, VI).

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005 - am 14.02.2026, 08:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


32 Hegemonie und sozialer Wandel

und Pragmatik (Gebrauch) sind miteinander verschachtelt. »Die Bedeutung eines Wor-

tes ist sein Gebrauch in der Sprache« – dieses Diktum vonWittgenstein (1984: § 43) ma-

chen sich auch Laclau/Mouffe zu eigen, ja dehnen es auf alle Elemente – Zeichen, Prak-

tiken, Körper – ihres breiten Diskursbegriffes aus. »[M]eaning is only constituted in the

context of actual use of the term: in that sense its semantics is entirely dependent upon

its pragmatics, fromwhich it can be separated – if at all – only analytically.That is to say,

in our terminology, every identity or discursive object is constituted in the context of an

action.« (Laclau/Mouffe 1990: 102) Der Diskurs ist nicht bloß mit Praktiken verwoben,

der Diskurs ist eine Praxis. Anders gesagt: Die beiden Autor:innen nehmen ihren weiten

Diskursbegriff durchaus ernst. Bedeutung konstituiert sich für sie stets in den konkre-

ten Arrangements, die Sprache und Praxis, Materielles und Immaterielles, Körper und

Objekte bilden.

Sowichtig gerade für eine erweiterte Hegemonietheorie,wie sie diese Studie entwi-

ckelt,dieVerknüpfungdesDiskursbegriffsmit demSprachspielbegriff ist, so sehr gehen

doch Laclau/Mouffe in der Frage, was Diskurs ist, wie er sich konstituiere und wirksam

wird,überdieSprachpragmatikWittgensteinshinaus.EinenHinweis gab schondasobi-

ge Fußball-Beispiel: Die Bedeutung des Balls als Ball wird zwar einerseits durch konkre-

te Handlungen und Kontexte mitdefiniert, doch andererseits auch, wie es oben heißt,

durch »a systematic set of relations«. Dieses Netz von Bezügen ist für Laclau/Mouffe der

Diskurs.Weder der Ball noch die Kickenden oder Stadion undStraße sind als Einzelne je

für sich genommen der Diskurs. Diesen bilden vielmehr die Beziehungen, die jene Mo-

mente eingehen.DerDiskurs ist eine Struktur, lautet die LosungderHegemonietheorie,

die sie vonWittgenstein zu Ferdinand de Saussure führt.

Hegemonietheorie zwischen Textualismus und Praxeologie Es gibt bei Laclau/Mouffe eine

Grundidee, die die nächsten Schritte vertiefen werden, die es aber bereits hier gerafft

einzuführengilt.DasAutorenpaar liest inderTraditiondesStrukturalismusdenDiskurs

als System von Differenzen. Laclau unterstreicht dies wie folgt:

We know, from Saussure, that language (and by extension, all signifying systems) is

a system of differences, that linguistic identities – values – are purely relational and

that, as a result, the totality of language is involved in each single act of signification.

Now, in that case, it is clear that the totality is essentially required – if the differences

did not constitute a system, no signification at all would be possible. (Laclau 1996: 37)

Gegenüber dem Bezug auf Wittgenstein und der Verankerung der Bedeutungsgenerie-

rung in praktischenKontexten stellt das Zitat die Relationalität undGeschlossenheit von

Diskursen insZentrum.VonSaussure ist, so Laclau, zu lernen,dass jederBedeutungsakt

(»each single act of signification«) das gesamte Sprachsystem mobilisieren muss, dass

erst im Durchgang durch ein System Einzelbedeutungen entstehen. Ich weiß erst, was

Mauer heißt, wenn ich sie von dem abgrenzen kann, was Gebäude, Fenster, Straße oder

Ziegelstein heißt. Keiner dieser Begriffe steht für sich, jeder verweist auf alle anderen

– und alle bewegen sich in einem Horizont, der Grenzen hat. Zentral dabei ist, was La-

clau im Zitat en passant in einer Klammer behauptet, nämlich dass dieses Modell eines

geschlossenenDifferenzsystemsnicht nur für die Sprache, sondern für alle Bedeutungs-

systeme gilt (»all signifying systems«). Laclau undMouffe lesen alle sozialen Phänomene

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005 - am 14.02.2026, 08:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


I Theorie und Methode 33

durchdieBrille einer strukturalistischenLeitthese: Bedeutung entsteht durchDifferenz,

mehr noch, sie entsteht durchDifferenzsysteme.

Die folgenden Schritte werden die Gleichung »Bedeutung entsteht durch Differenz-

systeme«präzisierenund verdeutlichen,wie Laclau/Mouffe diese Leitidee Saussuresmit

denBegriffenderArtikulationunddesAntagonismuspoststrukturalistischwenden (und

öffnen). An dieser Stelle jedoch ist bei der strukturalistischen Leitthese an sich zu ver-

harren. Selbstverständlich bezog sich Laclau im obigen Zitat auf Saussure, um die Dif-

ferenzthese vom Sprachsystem auf alle Bedeutungssysteme zu verallgemeinern. Diese

Verallgemeinerung ist bei Laclau/Mouffe keine Ausnahme, sie ist die Regel. So betonen

sie auf grundsätzlicher Ebene: »[A]s a member of a certain community, I will never en-

counter theobject in its nakedexistence–suchanotion is amere abstraction; rather, that

existencewill always be given as articulatedwithin discursive totalities.« (Laclau/Mouffe

1990: 104) Entscheidend ist hier, dass selbst das Verständnis natürlicher Objekte wie ein

Berg oder ein Stein in umfassendere diskursive Ganzheiten eingebunden seinmuss, um

sie in sozial bedeutsame Objekte zu verwandeln.8

Für Laclau/Mouffe gilt eine dreifacheMaxime: Erstens entsteht das Soziale dort, wo

Bedeutung besteht. Zweitens entsteht Bedeutung durch Differenzsysteme. Drittens al-

so muss das Soziale als Differenzsystem verfasst sein.9 Dieses Differenzsystem ist der

Diskurs. »By discourse, I do not mean something that is essentially restricted to the ar-

eas of speech and writing, but any complex of elements in which relations play the con-

stitutive role«, stellt Laclau (2005: 68) klar. Gleichgültig ob von soziale Tatsachen, ge-

sellschaftlichen Akteuren oder der sozialen Ordnung insgesamt die Rede ist, stets müs-

sendieseKategorien als Produkte einerDiskursformation entziffertwerden (vgl.Mouffe

2011: 98, Mouffe 2018: 101). Damit wird eine redescription des Sozialen angestrebt. Wenn

jedes Objekt, jede Identität, Institution und jedes Kollektiv durchDifferenzsysteme ent-

steht, dann sind keine partikularen Erklärungsmodellemehr vonnöten, die je nur als Er-

kenntnis-, Identitäts-, Institutionen- oder Kollektivitätstheorie angelegt sind. Vielmehr

besteht die Aufgabe darin, eine überwölbende Diskurstheorie zu entwerfen, welche die

Dynamiken, Verstetigungen und Kipppunkte vonDifferenzsystemen beschreibt. Laclau

(2005: 69, Übersetzung C. L.) betont: »[Für] das Spiel der Differenzen [gibt es] kein Jen-

seits, keinen Grund, der a priori das eine Element des Ganzen über die anderen privile-

gierenwürde.Welche Zentralität auch immer ein Element erhält, esmuss aus demSpiel

der Differenzen heraus erklärt werden.«

8 Auf erkenntnistheoretischem Terrain erkennen Laclau/Mouffe (1990: 104) zwar die Gegebenheit

einer außerdiskursiv-natürlichen Sphäre an, sprechen ihr aber jeden ontologisch relevanten Sta-

tus ab. Prinzipiell haben für sie natürlicheObjekte oder Geschehnisse nur eine stumme »Existenz«.

Objekte erlangen für spezifische Gemeinschaften erst dann »Seins-Status«, wenn sie mit Bedeu-

tung versehen, also in Diskurssysteme eingebunden werden. Ob mir der Berg als heilige Stätte,

Wanderziel oder Instagrammotiv und der Stein alsWurfgeschoss oder Kunstwerk gilt, hängt nach

Laclau/Mouffe von je spezifischen, historisch entstandenen Diskursformationen ab.

9 Es sei daran erinnert, dass ich Laclau und Mouffe in systematischer Hinsicht als ein Autorenpaar

lese, das seitHegemony (1985) einen kohärenten Ansatz entwickelt hat. Die je eigenen Akzente, die

Laclau und Mouffe im Laufe der Jahrzehnte gesetzt haben, betreffen nicht die hiesigen grundla-

gentheoretischen Argumente.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005 - am 14.02.2026, 08:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


34 Hegemonie und sozialer Wandel

DiesePosition ist eine spezifischeSpielartdes cultural turn.Laclau/Mouffe folgen,mit

Derrida (s.u.), der Linguistik Saussures, ummit ihr eineDiskurstheorie zu entfalten, die

das Soziale nach demModell eines Textes liest. So reiht sich die Hegemonietheorie in die

Familie der Ansätze ein, die sich mit Reckwitz (2008b: 43) als textualistisch bezeichnen

lässt. Diese Theoriegruppe (die von Foucault und Derrida über die Anthropologie von

Clifford Geertz hin zur Systemtheorie Niklas Luhmanns reicht), begreift das Soziale als

ein Sinnsystem, das durch die Verkettung von »Diskursformationen oder Symbolen und

Zeichen« strukturiert wird (ebd.). Diese Perspektivierung verschiebt die sozialwissen-

schaftliche Analyse, sie macht sie zur Diskursanalyse, ja zur semiotischen Analyse (vgl.

ebd.).

Genau dies geschieht bei Laclau/Mouffe. Ihr Textualismus konkretisiert sich folgen-

dermaßen: Jenes Erklärungsmodell, das sie der strukturalen Zeichenlehre Saussures

entnehmen, verallgemeinern sie zum Erklärungsraster aller sozialen Phänomene. Es

spielt bei Laclau/Mouffe prinzipiell keine Rolle mehr, ob die soziale Relevanz von Natur-

phänomenen, die Herausbildung von sozialen Identitäten, ob politische Prozesse oder

die Konstitution sozialer Ordnung im Zentrum stehen. All diese Phänomene lassen sich

als Teil von Differenzsystemen dechiffrieren, ihre Bedeutung – und damit ihre soziale

Faktizität – lässt sich dann entschlüsseln, wenn das Diskursgefüge seziert wird, das sie

unweigerlich hervorbringt.

Die Produktivität dieser Perspektive wird vor allem dann ersichtlich, wenn bedacht

wird, dass bei Laclau/Mouffe die strukturalistischeGrundthese poststrukturalistisch ra-

dikalisiert wird, um das Spiel der Differenzen in ein unabschließbares und konflikthaf-

tes Geschehen zu verwandeln. Poststrukturalistische Ansätze wie derjenige von Laclau/

Mouffe vermögen die Konstitution von Gesellschaft, aber auch ihr Scheitern als diffe-

renztheoretische Prozesse in den Blick zu nehmen, ohne diese je auf letzte Fundamente

zurückzuführen (vgl. Stäheli 2000a: 9). Doch so produktiv – und provokativ – diese Per-

spektive ist, sie verweist stets auf eineGrundhypothese: »DieDiskurstheorie benutzt die

Analogie von Sprache, um aufzuzeigen, dass Gesellschaft wie sprachliche Diskurse über

Differenzen strukturiert ist.« (ebd.: 8, H. i. O.) Und diese Hypothese steht und fällt mit

einer Grundannahme: Sinn wird durch Differenzsysteme erzeugt.

Wie verhält sichnunbei Laclau/Mouffe die poststrukturalistischeDifferenzthesemit

ihrem Bezug auf Wittgenstein? Diese Grundfrage wird die gesamte Studie beschäfti-

gen. Vorläufig ist festzuhalten, dass die Hegemonietheorie die beiden Theorietraditio-

nen, von denen aus sie ihren Diskursbegriff entwirft, nur unzureichend zusammenführt.

Während der Poststrukturalismus die zentrale Theorietradition ist, von der aus die He-

gemonietheorie argumentiert und ihre Kategorien entwirft, bleibt der Bezug auf Witt-

genstein randständig.10DessenBegriff desSprachspielswirdzwarbemüht,umdasbrei-

te Diskursverständnis zu erhärten, in dem sich Sprachliches mit Nichtsprachlichem,

Zeichen und Objekte vermengen. Jedoch setzt sich der Eindruck durch, dass Wittgen-

steins Sprachpragmatik instrumentalisiert wird, um die differenztheoretisch-struktu-

ralistisch angelegte Analogie von Sprache und Gesellschaft zu plausibilisieren. Das je-

10 Dies vernachlässigt der in vielerlei Hinsicht ausgezeichnete Aufsatz von Baumann et al. (2015). Er

macht zwar zu Recht die Verbindungen von Laclau/Mouffe zuWittgenstein stark, übergeht jedoch

ihre poststrukturalistische Verankerung.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005 - am 14.02.2026, 08:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


I Theorie und Methode 35

doch ist umsowidersprüchlicher, als Laclau/Mouffe in ihrenVerweisen aufWittgenstein

selbst schon offenlegen, dass dessen Sprachverständnis eine holistische Diskurstheorie

stark bestimmen, ja neu definieren müsste. Im Folgenden möchte ich darlegen, wie bei

Laclau/Mouffe ein Diskursbegriff, der systematischer auf Wittgenstein rekurriert, aus-

sehen könnte.

ZurückzurFrage:Wie entstehtBedeutung? »DieBedeutungeinesWortes ist seinGe-

brauch in der Sprache«,würdeWittgenstein (1984: § 43) antworten und darauf aufmerk-

sam machen, dass das, was er als Sprachspiel begreift und Laclau/Mouffe als Diskurs,

sich stets auch als eine konkrete Praxis gefaltet. Die beiden Autor:innen verteidigen dies

schon in ihrem weiten Diskursbegriff, indem sie betonen, dass die Ebenen von Seman-

tik (die Bedeutung von Zeichen) und Pragmatik (ihr Gebrauch) verschachtelt seien, dass

jedes »diskursive Objekt« im Kontext einer Praxis entstehe. Um dies zu verdeutlichen,

ist an das Beispiel des Mauerbaus zu erinnern, mit dem Wittgenstein den Begriff des

Sprachspiels einführte. A und B bauen eine Mauer, der eine ruft »Balken« oder »Säule«,

der andere bringt sie:

Wir können uns vorstellen, dass die Sprache im § 2 die ganze Sprache des A und B ist;

ja, die ganze Sprache eines Volksstamms. Die Kinder werden dazu erzogen, diese Tä-

tigkeiten zu verrichten, diese Wörter dabei zu gebrauchen, und so auf die Worte des

Anderen zu reagieren […]

Wir können uns auch denken, dass der ganze Vorgang des Gebrauchs derWorte in

(2) eines jener Spiele ist, mittels welcher Kinder ihre Muttersprache erlernen. Ich will

diese Spiele »Sprachspiele« nennen. (Wittgenstein 1984: §§ 6, 7)

In der Tat ließe sich verteidigen, dass auch das Sprachspiel »Mauerbau« eine diskursive

Konfiguration bildet, dass auch sie sich alsDifferenzsystemkonstituiert.Doch entschei-

dend ist mit Blick auf das Zitat etwas anderes: der Gebrauch derWörter im Zusammen-

spiel mit dem Verrichten spezieller Tätigkeiten und dem Reagieren auf die Worte und

Tätigkeiten des jeweiligen Gegenübers. Bedeutung entsteht hier durch angeeignete Pra-

xisformen, die sich immer nur teilweise versprachlichen lassen. Der textualistische Zu-

gang des Strukturalismus wird, pointiert gesagt, beiWittgenstein auf den Kopf gestellt:

Praktische Vollzüge werden nicht nach dem Muster der Sprache gelesen, sondern die

Sprache nach dem Muster praktischer Vollzüge. Bedeutung wird hier generiert in und

durch eine Praxis, die unhintergehbar ist. »Sieh den Satz als Instrument an, und seinen

Sinn als seine Verwendung!«, würdeWittgenstein (zit.n. Baumann et al. 2015: 228) auf-

fordern und damit unterstreichen, dass Sinnzusammenhänge stets Hand in Hand mit

ihren konkreten Gebrauchskontexten entstehen.

Wenn Wittgenstein die Sinngenerierung in Gebrauchskontexte einbettet, dann be-

zweifelt er damit nicht, dass auch Sprachspiele – oder, für Laclau/Mouffe: Diskurse –

Muster oder, wenn man so will, eine Struktur aufweisen. Doch diese Struktur versteht

er nicht als Differenzsystem, sondern als Regel,11 die aus einer geteilten Praxis, aus dem

wiederkehrenden und gemeinsamen Gebrauch der Sprache erwächst.Wittgenstein be-

schreibt das folgendermaßen:

11 Zum ähnlich gelagerten, doch unausgearbeiteten Begriff der Konvention bei John Searle: Frank

1984: 516f.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005 - am 14.02.2026, 08:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


36 Hegemonie und sozialer Wandel

Es kann nicht ein einziges Mal nur ein Mensch einer Regel gefolgt sein. Es kann nicht

ein einziges Mal nur eine Mitteilung gemacht, ein Befehl gegeben, oder verstanden

worden sein etc. – Einer Regel folgen, eine Mitteilung machen, einen Befehl geben,

eine Schachpartie spielen sind Gepflogenheiten (Gebräuche, Institutionen).

Einen Satz verstehen, heißt, eine Sprache verstehen. Eine Sprache verstehen,

heißt, eine Technik zu beherrschen. (Wittgenstein 1984: 344)

Die Regel ist für Wittgenstein eine verstetigte Praxis, die man langsam und stets nur in

Gemeinschaft zu beherrschen lernt.Der Begriff der Technik weist darauf hin, dass einer

Regel folgen heißt, sich auf einen Lernprozess einzulassen, der sich immer nur Schritt

für Schritt, in Auseinandersetzungmit konkreten Problemenund stets begleitet vomRi-

siko des Scheiterns, entfaltet (vgl. Schäfer 2013: 29f.). Wittgenstein würde gar nicht ne-

gieren, dass Sprachspiele strukturiert sind–und seinmüssen–, erwürde jedoch bei der

Beschreibung dieser Struktur den Akzent daraufsetzen, wie diese Regel durch Praktiken

verwirklicht wird. Denn diese Praktiken bringen letztlich die Regel hervor, verstetigen

und verändern sie.Das bloße Vorhandensein eines Diskurses, so istmitWittgenstein zu

monieren, reicht nicht aus, um seine Wirkmächtigkeit abzumessen. Vielmehr wäre zu

betrachten, ob und wie es gelingt, den Diskurs durch Praktiken hervorzubringen und

ihn dann durch diese zu reproduzieren. Kurz: Bedeutung kann Praxis nicht vorgeschal-

tet sein, sie muss sich aus ihr ergeben.12

Was sich mit Wittgenstein ankündigt, ist ein anderer Zugang zu dem, was Diskur-

se sind und leisten. Zwarmacht auchWittgensteins Sprachphilosophie die symbolische

Verfasstheit desSozialen starkundverstehtdasSubjekt als dezentriertes,da vonSprach-

spielen getriebenes. Auch der späteWittgenstein verortet sich im cultural turn, er ist der

Vorreiter einer Perspektive, die in der Kulturtheorie zuweilen vernachlässigt wird.13 Ge-

genüber dem textualistischen Zugang des Poststrukturalismus steht Wittgensteins An-

satz exemplarisch für eine praxeologische Perspektive, welche die Entstehung und Repro-

duktion vonBedeutung zurückholt vonderOrdnungdesDiskurses zum roughgroundder

Praxis (vgl. Reckwitz 2008b: 44). Der Diskurs schaltet sich hier nicht den Praktiken vor,

er entfaltet sich in ihnen.Die »körperlichen,mentalen,materialenundauchpsychischen

Bedingungen, unter denen Diskurse vollzogen werden« (ebd.: 45), rücken aus praxeolo-

gischer Sicht ins Zentrum der Frage, was Bedeutungskomplexe – also Diskurse – über-

haupt sind.Der praxeologische Strang des cultural turn begreift,mitWittgenstein an der

Spitze, Praktiken als Sprech- und Verhaltensweisen, die routinisiert, habitualisiert und

körperlich verankert sind (vgl. ebd.). So eröffnen Praktiken einen Zugang zu dem, was

Peter L. Berger undThomas Luckmann (2007: 37) die »Wirklichkeit der Alltagswelt« nen-

nen, also dorthin, wo sich subjektive Erfahrungen und übersubjektive Wissensvorräte

verschachteln.

Eine praxeologische Perspektive verrückt gegenüber textualistischen Ansätzen das

Verständnis von Diskurs und Praxis in mehrfacher Hinsicht (zum Folgenden: Reckwitz

12 Dazu Wittgenstein (1984: 553): »Ich hätte mit jemandem eine Geheimsprache vereinbart; ›Turm‹

bedeutet Bank. Ich sage ihm ›Geh jetzt zum Turm!‹ – er versteht mich und handelt danach, aber

dasWort ›Turm‹ kommt ihm in dieser Verwendung fremdartig vor, es hat noch nicht die Bedeutung

›angenommen‹.«

13 Siehe genereller zu einer praxeologischen Perspektive und ihren Vertreterinnen: Kap. VI.1.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005 - am 14.02.2026, 08:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


I Theorie und Methode 37

2008a: 191f.). Zunächst arbeitet eine praxeologische Perspektive mit einem Diskursver-

ständnis, das sich um das Implizite dreht. Begriffe wie implizite Interpretationsformen,

Know-how-Wissen oder »tacit knowledge« (Michael Polanyi) verweisen darauf, dass sich

in Praktiken ein impliziter Sinn verankert, dem gegenüber dem »expliziten und damit

auch dem sprachlich geäußerten diskursivierten Sinn« eine Vorrangstellung zukommt

(vgl. ebd.).Auspraxeologischer Sicht sindDiskurse gleichsammehrschichtig.Währendan

der Oberfläche explizite und kohärente Sinnstrukturen relativ leicht beobachtbar blei-

ben, befinden sich im Untergrund implizite, häufig vorbewusste Regeln, die zwar nur

schwer zugänglich sind, die aber,mitWittgenstein gesagt, die Strukturiertheit und Dy-

namik von Sprachspielen maßgeblich verantworten.Weil die Akteure ein Stück auffüh-

ren, ohne recht zu erkennen, was überhaupt gespielt wird, hat ihre Praxis immer mehr

Bedeutung,als sie selbstwissen.AufdieseWeise ließe sich,AlainTouraine (1976: 51) para-

phrasierend, die Aufgabe von praxeologischen Zugängen beschreiben:MitWittgenstein

undCo.mussman immerdieBedeutung rekonstruieren,dieAkteure in ihrer Praxis pro-

duzieren und reproduzieren, aber ihnen selbst oft nicht oder nur lückenhaft zugänglich

ist.DieseAufgabe ist auch eine entintellektualisierende, sie hält das »Toolkit praktischen

Wissens« als wichtigen Bezugspunkt »symbolischerOrdnungen« hoch (Reckwitz 2008b:

45). Die Praxeologin gleicht insofern einer Archäologin, die aus den Bruchstücken von

Sinn und Bedeutung, die in Praktiken eingelassen sind, jene Tiefendiskurse rekonstru-

iert, die sich in Praktiken äußern.

Weiterhin, und mit dem vorherigen verbunden, lenkt eine praxeologische Perspek-

tive den Fokus auf dieMaterialität.Diskurse sind eingelassen in eine Praxis, die stets kör-

perlich undmateriell geprägt ist,würdenPraxeologen plädieren.Die Aufgabe der Entin-

tellektualisierung des Diskurses entfaltet hier ihre zweite Schlagseite: Sollen sie in ihrer

Vielschichtigkeit erfasst werden, so sind Diskurse in ihrer Verankerung in Körpern und

ihrermateriellen Vermittlung ernst zu nehmen.Die Praxis, dermenschliche Körper, das

Artefakt, die außerhumane Natur – sie alle tragen zur Artikulation von Diskursen bei,

und zwar sowohl bei ihrer Konstitution als auch bei ihrer Unterbrechung.14 Der Diskurs

als bloßes Zeichensystem ist aus dieser Sicht nur eine Facette eines breitflächigeren Ge-

schehens,er erscheint »als ein intellektuellerÜberbau vonAussagen,die gewissermaßen

auf derMaterialität des verkörperten undmaterial verankertenWissens ›aufsitzen‹, sich

parasitär von ihrnähren« (Reckwitz 2008a: 192).Nundarf esnichtdarumgehen,dasKör-

perliche undMaterielle als Basis zu stilisieren, in demsichdas »Diskursive« als einÜber-

bau spiegeln würde,15 sondern die dynamischenWechselwirkungenwie Verflechtungen

zu rekonstruieren, die sich zwischen der »materiellen Basis« und dem »intellektuellen

Überbau« von Diskursen entfalten. Für genau diese Herausforderung, die verschiede-

nen Ebenen des Diskurses offen zu triangulieren, ist der triadische Diskursbegriff, der

14 Eine eindrückliche Verdeutlichung dessen liefert die COVID-19-Pandemie. Ein vornehmlich natür-

liches Phänomen wie das Virus schafft nicht einfach eine neue sozialeWirklichkeit, sondern führt

zu einer Reartikulation bestehender Diskursordnungen – gemeinsammit entsprechenden mate-

riellen Infrastrukturen und Praktiken.

15 Die Gefahr, dasMaterielle zu essentialisieren und demgegenüber das Diskursive zu einem bedeu-

tungslosen Epiphänomen zu degradieren, ist gerade bei den sogenannten neomaterialistischen

Ansätzen hoch.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005 - am 14.02.2026, 08:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


38 Hegemonie und sozialer Wandel

im Werk von Laclau/Mouffe angelegt ist, doch nicht ausformuliert wird, besonders gut

gerüstet.

Zusammenfassend lässt sich feststellen: Im Ansatz von Laclau/Mouffe sind sowohl

ein textualistischer als auch ein praxeologischer Diskursbegriff angelegt, die jeweils

konträren Intuitionen folgen.Während der erste Diskursbegriff seine Bezugspunkte im

Strukturalismus findet und das Soziale wie einen Text liest, folgt der zweite Wittgen-

stein und fragt,wie sich der Diskurs als Praxis vollzieht. Sind folglich der Diskursbegriff

1 »Diskurs als Differenzsystem« und der Diskursbegriff 2 »Diskurs als Praxis« unver-

einbar und ist ihr gleichzeitiges Auftauchen bei Laclau/Mouffe ein grundsätzlicher

Widerspruch? Nicht zwangsläufig, lautet die vielleicht überraschende Antwort. Gewiss

erweist sich die gemeinsame Artikulation beider Diskursbegriffe als Herausforderung,

der theoretisch, doch vor allem empirisch schwer beizukommen ist. Dennoch bin ich

der Überzeugung: Ein poststrukturalistischer Ansatz ist prinzipiell in der Lage, beides,

denDiskurs als Differenzsystemund denDiskurs als Praxis, zusammenzuführen.Diese

Zusammenführung muss allerdings mit der Tendenz von Laclau/Mouffe und vielen

ihrer Schülerinnen brechen, den strukturalistischen Diskursbegriff über den praxeo-

logischen zu stellen. Der triadische Diskursbegriff wird bei Laclau/Mouffe niemals

recht eingelöst. Praktiken und Körper bleiben konzeptuell und analytisch ausgespart,

der Diskursholismus verharrt beim Zeichenholismus. In letzter Instanz verortet sich

die Hegemonietheorie in der Tradition des Strukturalismus, nicht in der Tradition

der Praxeologie. Doch hierbei muss es nicht bleiben.16 Abbildung 1 stellt nochmals die

Diskursbegriffe 1 und 2 gegenüber:

Abb. 1: Die beiden bei Laclau/Mouffe angelegten Diskursbegriffe

16 Zur praxeologischen Erweiterung der diskurstheoretischen Postulate von Laclau/Mouffe: Kap.

VI.1/2.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005 - am 14.02.2026, 08:00:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

