28

Hegemonie und sozialer Wandel

Ausgangspunkt erreicht, von dem aus ich skizziere, wie sich das am Horizont schon ab-
zeichnende Programm einer erweiterten Hegemonietheorie entlang dreier Operationa-
lisierungspfade empirisch umsetzen lieRe. Der klassischere Pfad einer politischen Dis-
kursanalyse wird hier zu erginzen sein durch den neuen einer praxeologischen Analyse
und den reaktivierten einer historischen Rekonstruktion (Kap. I.3).

1 Kernbegriffe: mit Laclau/Mouffe iiber sie hinaus

Im Folgenden gilt es, in die Kernbegriffe des Ansatzes von Ernesto Laclau und Chan-
tal Mouffe einzufiithren. Diskurs, Artikulation und Antagonismus lauten die drei Begrif-
fe, die eine erste Kontaktnahme mit der Hegemonietheorie leisten. Auf der Grundlage
dieser Begriffstrias werde ich dann die zentrale These Laclaus und Mouffes von der Pri-
matstellung des Politischen gegentiber dem Sozialen einfiithren. Dabei titige ich keine
neutrale Einleitung in Laclau/Mouffe, sondern lasse mich von Anbeginn von einer dekon-
struktiven Leseart leiten. Die hiesige Einfithrung in die Hegemonietheorie folgt also einer
stringent strategischen Zielsetzung. Ich prasentiere eine bestimmte Leseart von Laclau/
Mouffe, um wie folgt zu argumentieren: Die Hegemonietheorie ist ein ambitionierter,
doch auch unvollkommener Ansatz, der mehr verspricht, als er einldsen kann. Dies gilt
fir jeden der drei Begriffe, den ich darstellen werde. Diskurs, Artikulation und Antago-
nismus bergen widerspriichliche Potentiale, die nur theoretische Entscheidungen in die
eine oder in die andere Richtung einlésen.

Meine Darlegungen suchen plausibel zu machen, dass die Entscheidungen, die La-
clau/Mouffe und die meisten ihrer Schiilerinnen, vor allem die in der Essex School of
Discourse Analysis versammelten,® aus ihrem eigenen Ansatz ableiten, nicht alternativ-
los sind. Vielmehr scheint es fruchtbarer, die breite Anlage der Hegemonietheorie erns-
ter zunehmen, als es die Autoren selbst tun. Dadurch wird, so viel sei vorweggenommen,
eines der — im Positiven wie im Negativen — Markenzeichen von Laclau/Mouffe partiell
aufgegeben: Der Anspruch auf die systematische Geschlossenheit einer Theorie, die po-
litische Prozesse wie eine saubere Gleichung entschliisselt. Meine Lesart schligt dem-
gegeniiber eine Fassung der Hegemonietheorie vor, die an Antonio Gramsci heranriickt
und sich von ihrer derzeit dominierenden Ausgestaltung entfernt.

1.1 Diskurs zwischen Struktur und Praxis

Der Ansatz von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe wird in dieser Arbeit zwar als Hege-
monietheorie bezeichnet. In systematischer Hinsicht wire indes jedoch eher festzustel-
len, dass das Autorenpaar eine poststrukturalistische Diskurstheorie entwickelt, die Ge-
sellschaftalsein instabiles, immer wieder neu zu stabilisierendes Diskursgewebe deutet.
Laclau/Mouffe reihen sich damit in die Theoriefamilie ein, die in der archiologischen
Diskurstheorie Michel Foucaults, der Psychoanalyse Jacques Lacans, der strukturalen

5 Exemplarisch dafiir steht die schulbildende Monographie von Glynos/Howarth (2007) genauso wie
derOperationalisierungsvorschlag Nonhoffs (2010) —beides Werke, denen diese Studie in anderer
Hinsicht viel verdankt.

14.02.2026, 08:00:48. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = REm=EN


https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

| Theorie und Methode

Anthropologie Claude Lévi-Strauss’, der Sprachtheorie Ferdinand de Saussures oder der
Dekonstruktion Jacques Derridas ihre Griinderviter findet (vgl. Laclau 1993). Breiter ge-
fasst, partizipiert das Theorieprojekt von Laclau/Mouffe an einer Grundbewegung, die
seit den frithen 1970er Jahren im Gange ist und seither erst als linguistic turn und spiter
als cultural turn verhandelt wird. Gemeint ist die, mit Bachmann-Medick (2010: 13) ge-
sprochen, Aufwertung von Symbolen, Sprache und Reprisentation, um »Kultur als Text
des Sozialen« zu verstehen. Gehdrige Teile der Sozial-, Kultur- und Geisteswissenschaf-
ten haben im Zuge der kulturellen Wende ihre Begriffsapparate und Forschungsinteres-
sen umgestellt. Sinn und Bedeutung sind ins Zentrum geriickt, soziale Prozesse werden
als symbolische Prozesse, das Soziale als ein Feld der Diskursivitit gelesen.®

Laclau/Mouffe situieren sich im cultural turn und beziehen dort eine radikal kultur-
theoretische Position, indem sie eine strikte Gleichung des Sozialen mit dem Diskur-
siven vornehmen (vgl. Laclau/Mouffe 1990: 102). Das Diskursive hat in der Hegemonie-
theorie kein aufRerdiskursives Aufen, auf das es referiert. »Discourse is the primary ter-
rain of the constitution of objectivity as such, so Laclau (2005: 68). Die Auflosung des So-
zialen im Diskursiven wird als Ausgangspunkt eines Theorieentwurfes stilisiert, der sein
komplettes Begriffsarsenal vom konstitutiven Aufden iiber Differenzsysteme hin zum
leeren Signifikanten aus dem Fundus der poststrukturalistischen Zeichentheorie zu ent-
wickeln scheint. Verfechten also Laclau/Mouffe eine poststrukturalistische Grof3theorie,
inder nach Reckwitz’ (2004: 42) Darstellung »symbolische Ordnungen als autonome, sich
selbst reproduzierende, letztlich arbitrire Entititen« fungieren?

Dass Laclau/Moutfe solch einen autonomisierten Diskursbegriff vertreten, trifft nur
teilweise zu. Fiir das Diskursverstindnis der Hegemonietheorie spielt parallel zur post-
strukturalistischen eine zweite Traditionslinie eine zentrale Rolle: die Sprachpragmatik
des spiten Ludwig Wittgenstein. Das Schliisselwerk von Laclau/Moufte, Hegemony und
Socialist Strategy ([1985] 2001:105-114), fithrt den Diskursbegriff, den die Hegemonietheo-
rie hochhilt, im Rickgriff auf zwei Grundgedanken ein. An erster Stelle wird Diskurs
als ein Gefuige relationaler Momente konzipiert, die ihre Identitit erst durch ihre wech-
selseitigen Beziige erlangen. Diskurse, genauer, Diskursformationen begreifen Laclau/
Mouffe mit Foucault (1981: 58) als »Systeme der Streuungx, die zwischen Offenheit und
Geschlossenheit oszillieren, deren Einheit immer wieder durch Verbindungen aktiv her-
gestellt werden muss, zerfillt sie doch immer wieder. Die poststrukturalistische Grund-
idee der Relationalitit ist fiir das Diskursverstindnis zentral, an dieser Stelle kommt es
aber auf den zweiten Pfeiler des Diskursbegriffes der Hegemonietheorie an: »the mate-
rial character of every discursive structure« (Laclau/Moufte 2001: 108).

Fiir Laclau/Mouffe ist der Diskurs nicht nur diskursiv, er ist auch materiell. Diskurse
haben fiir sie sowohl linguistische als auch nichtlinguistische Bestandteile. Jedes Element,
das mit Bedeutung versehen ist, wird zum Teil der relationalen Ganzheit des Diskur-
ses. Gleichgiiltig ob politisches Manifest, Hammer oder Nagel, Produktionsstitte oder
menschlicher Kérper, jede dieser Entititen nimmt aus Sicht der Hegemonietheorie an

6 Die Auseinandersetzung mit der kulturellen Wende begleitet meine Ausfiihrungen als roten Fa-
den. Emphatisch gesagt: Die vorliegende Studie mochte diese Hinwendung zum Kulturellen ver-
teidigen und gegeniber ihrer neomaterialistischen Infragestellung darstellen, was eine vertiefte
Kulturanalyse leisten kénnte.

14.02.2026, 08:00:48. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = REm=EN

29


https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

30

Hegemonie und sozialer Wandel

diskursiven Prozessen teil, konstituiert Diskursformationen mit. Dieser umfassende
Diskursbegriff, der anders als der des frithen Foucaults (1981) keine Trennung zwischen
dem Diskursiven und dem Auflerdiskursiven vornimmet, findet seinen zentralen Be-
zugspunkt im Begriff des Sprachspiels von Wittgenstein. Sein klassisches Beispiel des
Mauerbaus bemithen Laclau/Mouffe (2001: 107f., 1990: 100ff.), regelmiRig, um ihre
Position zu erliutern:

A fihrt einen Bau auf aus Bausteinen; es sind Wiirfel, Saulen, Platten und Balken
vorhanden. B hat ihm die Bausteine zuzureichen, und zwar nach der Reihe, wie A sie
braucht. Zu dem Zweck bedienen sie sich einer Sprache, bestehend aus den Wortern:
»Wirfel«, »Saule«, »Platte«, »Balken«. A ruft sie aus; — B bringt den Stein, den er gelernt
hat, auf diesen Ruf zu bringen. (Wittgenstein 1984: § 2)

Das Beispiel versinnbildlicht fiir Wittgenstein, dass das Sprachspiel sowohl die gespro-
chene Sprache (A ruft: »Balken«) als auch die stumme Titigkeit (B bringt den Balken)
umfasst (vgl. ebd.: § 7). Diese Einsicht bauen Laclau/Mouffe in ihren Diskursbegriff ein:
Diskursive Strukturen (hier: der Mauerbau) sind mehrschichtige Strukturen, sie enthal-
ten manifeste Sprechakte (A ruft nach Wiirfeln, Siulen etc.) genauso wie nichtsprach-
liche Praktiken (B bringt stumm diese Gegenstande). Diskurse sind in dieser Leseart in
praktischen Vollziigen und Regelmifligkeiten verwoben, sie entfalten sich in ihnen, sind
in konkrete Zusammenhinge eingebettet. »In der Praxis des Gebrauchs der Sprache (§ 2)
ruft der eine Teil die Worter, der andere handelt nach ihnen« (ebd.) - Wittgensteins Ma-
xime gilt auch fiir Laclau/Mouffe. Das Gesprochene und das Getane sind zwei »interne
Komponenten diskursiver Gesamtheiten« (Laclau/Mouffe 1990: 100).

Wittgensteins Beispiel legt fiir Laclau/Mouffe die Materialitit des Diskurses noch in
einem weiteren Sinne offen. Neben Sprache und Praxis sind da noch die Bausteine und
der Korper des Arbeiters, der mit geschickten Handgriffen und infolge langer Konditio-
nierung seinem Kompagnon Wiirfel, Siulen und Platten bringt. Derartige Artefakte und
menschliche Korper lassen sich nicht aussparen, sie konstituieren die relationale Einheit
des Diskurses mit:

Itis evident that the very material properties of objects are part of what we have called
discourse. What constitutes a differential position and therefore a relational identity
with certain linguistic elements, is not the idea of building-stone or slab, but the build-
ing-stone or the slab as such. (The connection with the idea of »building-stone«, has
not, as far as we know, been sufficient to construct any building.) The linguistic and
non-linguistic elements are not merely juxtaposed, but constitute a differential and
structured system of positions — that is, a discourse. The differential positions include,
therefore, a dispersion of very diverse material elements. (Laclau/Mouffe 2001: 108)

Die Art und Weise, wie Laclau/Mouffe ihren Diskursbegriff aus Wittgensteins Sprach-
spielen heraus entwickeln, ist grundsatzlicher Natur — und wird besonders dann haufig
ins Feld gefithrt, wenn Kritikerinnen dem Autorenpaar vorwerfen, ihre Theorie vertrete
einen geradezu idealistischen Diskursmonismus, der das Soziale in einem Kosmos von

14.02.2026, 08:00:48. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = REm=EN


https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

| Theorie und Methode

Zeichen auflése.” Wenn man jedoch die eben vorgestellte Leseart von Diskurs so ernst
nimmt, wie es Laclau/Mouffe gegeniiber der an sie adressierten Kritik einfordern, dann
bleibt die Materialitit des Sozialen keineswegs aufler Acht. Der Diskursbegriff der Hege-
monietheorie ist nimlich grundsitzlich triadisch angelegt. Der Diskurs ist ein Ensemble
von Zeichen, von gesprochenen wie stummen Praktiken wie von belebten und unbelebten
Korpern. Prinzipiell steht keines der drei Elemente des Diskurses iiber den anderen. Eine
reine Welt der Zeichen wire genauso undenkbar wie eine der stummen Praktiken oder
eine der unverbundenen Korper. Mit Wittgensteins Beispiel gesprochen: Der Mauerbau
bedarf der Sprache und der Sprechakte, damit die beteiligten Subjekte den Bau wirksam
koordinieren, genauso wie die eigentlichen Praktiken des Bauens die Kérper der Maurer
und die verwendeten Artefakte und Materialien bendtigen.

Einderart triadisch angelegter Diskursbegriff scheint auf Anhieb eine paradoxe Kon-
struktion. Erst sprechen sich Laclau/Mouffe dafiir aus, das Soziale im Diskursiven auf-
zulosen, dann aber konzeptualisieren sie das Diskursive so breit, dass fraglich ist, wo
das diskursive Erkennungsmerkmal bleibt. Was macht einen Diskursbegriff, der als Ar-
rangement von Zeichen, Praktiken und Kérpern antritt, itberhaupt zu einem Diskurs,
und nicht etwa zu einem Netzwerk wie bei Bruno Latour oder zu einer Assemblage wie
bei Gilles Deleuze und Félix Guattari? In allen drei Fillen verbinden sich Texte mit hu-
manen wie nichthumanen Entititen. Was den Ansatz von Laclau/Mouffe zur Diskurs-
theorie macht, ist die Tatsache, dass sie das Moment des Sinns ins Zentrum stellen. Ein
Element -Text, Praxis oder Objekt — wird deshalb zu einem diskursiven Moment, weil
es mit Bedeutung versehen wird, weil es gemeinsam mit anderen Momenten Teil eines
iibergreifenden Sinnhorizontes wird. Laclau/Mouffe beschreiben dies wie folgt:

[Tlurning to the term discourse itself, we use it to emphasize the fact that every social
configuration is meaningful. If | kick a spherical object in the street or if | kick a ball in
a football match, the physical fact is the same, but its meaning is different. The object
is a football only to the extent that it establishes a system of relations with other ob-
jects, and these relations are not given by mere referential materiality, but are, rather,
systematically constructed. This systematic set of relations is what we call discourse.
(Laclau/Mouffe 1990: 100, H.i. 0.

Trotz aller Betonung des Materiellen bleibt die Hegemonietheorie im Feld der Sozial-
theorien durch und durch Diskurstheorie. Auch fiir Laclau/Moutfe gilt die zentrale The-
se, die Reckwitz als Signifikationsargument bezeichnet: Das Soziale kommt dort vor, wo
Handlungen und Dinge etwas fiir andere bedeuten (vgl. Reckwitz 2008a: 192). Und die
Instanz, die reguliert, wie etwas (im Zitat: der Fuflball) je nach Kontext das eine (eine
Partie auf dem Bolzplatz) oder das andere (eine Partie im Stadion) bedeutet, ist in der
Hegemonietheorie der Diskurs. Freilich ist der Diskurs keine enthobene Instanz, son-
dern in praktische Vollziige eingebettet. Die Dimensionen von Semantik (Bedeutung)

7 Die Kritik, dass die Diskurstheorie von Laclau/Mouffe —und nicht nur sie —das materielle Moment
vernachléssige, ja verdrange, ist nicht ganz ungerechtfertigt. Ich werde mich noch eingehender
mit dieser Kritiklinie, die seit den 1980er Jahren in ihre dritte Generation geht, beschiftigen und
eine Antwort auf sie formulieren (Kap. I.2, VI).

14.02.2026, 08:00:48. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = REm=EN

31


https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

32

Hegemonie und sozialer Wandel

und Pragmatik (Gebrauch) sind miteinander verschachtelt. »Die Bedeutung eines Wor-
tes ist sein Gebrauch in der Sprache« — dieses Diktum von Wittgenstein (1984: § 43) ma-
chen sich auch Laclau/Mouffe zu eigen, ja dehnen es auf alle Elemente — Zeichen, Prak-
tiken, Korper — ihres breiten Diskursbegriffes aus. »[M]eaning is only constituted in the
context of actual use of the term: in that sense its semantics is entirely dependent upon
its pragmatics, from which it can be separated - if at all - only analytically. That is to say,
in our terminology, every identity or discursive object is constituted in the context of an
action.« (Laclau/Mouffe 1990: 102) Der Diskurs ist nicht blofR mit Praktiken verwoben,
der Diskurs ist eine Praxis. Anders gesagt: Die beiden Autor:innen nehmen ihren weiten
Diskursbegriff durchaus ernst. Bedeutung konstituiert sich fiir sie stets in den konkre-
ten Arrangements, die Sprache und Praxis, Materielles und Immaterielles, Kérper und
Objekte bilden.

So wichtig gerade fiir eine erweiterte Hegemonietheorie, wie sie diese Studie entwi-
ckelt, die Verkniipfung des Diskursbegriffs mit dem Sprachspielbegriffist, so sehr gehen
doch Laclau/Mouffe in der Frage, was Diskurs ist, wie er sich konstituiere und wirksam
wird, itber die Sprachpragmatik Wittgensteins hinaus. Einen Hinweis gab schon das obi-
ge Fulball-Beispiel: Die Bedeutung des Balls als Ball wird zwar einerseits durch konkre-
te Handlungen und Kontexte mitdefiniert, doch andererseits auch, wie es oben heifit,
durch »a systematic set of relations«. Dieses Netz von Beziigen ist fir Laclau/Mouffe der
Diskurs. Weder der Ball noch die Kickenden oder Stadion und Strafle sind als Einzelne je
fiir sich genommen der Diskurs. Diesen bilden vielmehr die Beziehungen, die jene Mo-
mente eingehen. Der Diskurs ist eine Struktur, lautet die Losung der Hegemonietheorie,
die sie von Wittgenstein zu Ferdinand de Saussure fiihrt.

Hegemonietheorie zwischen Textualismus und Praxeologie Es gibt bei Laclau/Mouffe eine
Grundidee, die die nichsten Schritte vertiefen werden, die es aber bereits hier gerafft
einzufithren gilt. Das Autorenpaarliest in der Tradition des Strukturalismus den Diskurs
als System von Differenzen. Laclau unterstreicht dies wie folgt:

We know, from Saussure, that language (and by extension, all signifying systems) is
a system of differences, that linguistic identities — values — are purely relational and
that, as a result, the totality of language is involved in each single act of signification.
Now, in that case, it is clear that the totality is essentially required — if the differences
did not constitute a system, no signification at all would be possible. (Laclau 1996: 37)

Gegeniiber dem Bezug auf Wittgenstein und der Verankerung der Bedeutungsgenerie-
rung in praktischen Kontexten stellt das Zitat die Relationalitit und Geschlossenheit von
Diskursen ins Zentrum. Von Saussure ist, so Laclau, zu lernen, dass jeder Bedeutungsakt
(»each single act of signification«) das gesamte Sprachsystem mobilisieren muss, dass
erst im Durchgang durch ein System Einzelbedeutungen entstehen. Ich weifd erst, was
Mauer heiflt, wenn ich sie von dem abgrenzen kann, was Gebiude, Fenster, Strale oder
Ziegelstein heifdt. Keiner dieser Begriffe steht fiir sich, jeder verweist auf alle anderen
- und alle bewegen sich in einem Horizont, der Grenzen hat. Zentral dabei ist, was La-
clau im Zitat en passant in einer Klammer behauptet, nimlich dass dieses Modell eines
geschlossenen Differenzsystems nicht nur fiir die Sprache, sondern fiir alle Bedeutungs-
systeme gilt (»all signifying systems«). Laclau und Mouffe lesen alle sozialen Phinomene

14.02.2026, 08:00:48. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = REm=EN


https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

| Theorie und Methode

durch die Brille einer strukturalistischen Leitthese: Bedeutung entsteht durch Differenz,
mehr noch, sie entsteht durch Differenzsysteme.

Die folgenden Schritte werden die Gleichung »Bedeutung entsteht durch Differenz-
systeme« prizisieren und verdeutlichen, wie Laclau/Mouffe diese Leitidee Saussures mit
den Begriffen der Artikulation und des Antagonismus poststrukturalistisch wenden (und
6ffnen). An dieser Stelle jedoch ist bei der strukturalistischen Leitthese an sich zu ver-
harren. Selbstverstindlich bezog sich Laclau im obigen Zitat auf Saussure, um die Dif-
ferenzthese vom Sprachsystem auf alle Bedeutungssysteme zu verallgemeinern. Diese
Verallgemeinerung ist bei Laclau/Mouffe keine Ausnahme, sie ist die Regel. So betonen
sie auf grundsitzlicher Ebene: »[A]s a member of a certain community, I will never en-
counter the object in its naked existence — such a notion is a mere abstraction; rather, that
existence will always be given as articulated within discursive totalities.« (Laclau/Moufte
1990: 104) Entscheidend ist hier, dass selbst das Verstindnis natiirlicher Objekte wie ein
Berg oder ein Stein in umfassendere diskursive Ganzheiten eingebunden sein muss, um
sie in sozial bedeutsame Objekte zu verwandeln.®

Fiir Laclau/Moutffe gilt eine dreifache Maxime: Erstens entsteht das Soziale dort, wo
Bedeutung besteht. Zweitens entsteht Bedeutung durch Differenzsysteme. Drittens al-
so muss das Soziale als Differenzsystem verfasst sein.” Dieses Differenzsystem ist der
Diskurs. »By discourse, I do not mean something that is essentially restricted to the ar-
eas of speech and writing, but any complex of elements in which relations play the con-
stitutive role, stellt Laclau (2005: 68) klar. Gleichgiiltig ob von soziale Tatsachen, ge-
sellschaftlichen Akteuren oder der sozialen Ordnung insgesamt die Rede ist, stets miis-
sen diese Kategorien als Produkte einer Diskursformation entziffert werden (vgl. Mouffe
2011: 98, Mouffe 2018: 101). Damit wird eine redescription des Sozialen angestrebt. Wenn
jedes Objekt, jede Identitit, Institution und jedes Kollektiv durch Differenzsysteme ent-
steht, dann sind keine partikularen Erklirungsmodelle mehr vonnéten, die je nur als Er-
kenntnis-, Identitits-, Institutionen- oder Kollektivitatstheorie angelegt sind. Vielmehr
besteht die Aufgabe darin, eine iiberwolbende Diskurstheorie zu entwerfen, welche die
Dynamiken, Verstetigungen und Kipppunkte von Differenzsystemen beschreibt. Laclau
(2005: 69, Ubersetzung C. L.) betont: »[Fiir] das Spiel der Differenzen [gibt es] kein Jen-
seits, keinen Grund, der a priori das eine Element des Ganzen iiber die anderen privile-
gieren wiirde. Welche Zentralitit auch immer ein Element erhilt, es muss aus dem Spiel
der Differenzen heraus erklirt werden.«

8 Auf erkenntnistheoretischem Terrain erkennen Laclau/Mouffe (1990: 104) zwar die Gegebenheit
einer auRerdiskursiv-natiirlichen Sphire an, sprechen ihr aber jeden ontologisch relevanten Sta-
tus ab. Prinzipiell haben fiir sie natiirliche Objekte oder Geschehnisse nur eine stumme »Existenz«.
Objekte erlangen fiir spezifische Gemeinschaften erst dann »Seins-Status«, wenn sie mit Bedeu-
tung versehen, also in Diskurssysteme eingebunden werden. Ob mir der Berg als heilige Stitte,
Wanderziel oder Instagrammotiv und der Stein als Wurfgeschoss oder Kunstwerk gilt, hangt nach
Laclau/Mouffe von je spezifischen, historisch entstandenen Diskursformationen ab.

9 Es sei daran erinnert, dass ich Laclau und Mouffe in systematischer Hinsicht als ein Autorenpaar
lese, das seit Hegemony (1985) einen kohirenten Ansatz entwickelt hat. Die je eigenen Akzente, die
Laclau und Mouffe im Laufe der Jahrzehnte gesetzt haben, betreffen nicht die hiesigen grundla-
gentheoretischen Argumente.

14.02.2026, 08:00:48. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = REm=EN

33


https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

34

Hegemonie und sozialer Wandel

Diese Position ist eine spezifische Spielart des cultural turn. Laclau/Mouffe folgen, mit
Derrida (s.u.), der Linguistik Saussures, um mit ihr eine Diskurstheorie zu entfalten, die
das Soziale nach dem Modell eines Textes liest. So reiht sich die Hegemonietheorie in die
Familie der Ansitze ein, die sich mit Reckwitz (2008b: 43) als textualistisch bezeichnen
lasst. Diese Theoriegruppe (die von Foucault und Derrida itber die Anthropologie von
Clifford Geertz hin zur Systemtheorie Niklas Luhmanns reicht), begreift das Soziale als
ein Sinnsystem, das durch die Verkettung von »Diskursformationen oder Symbolen und
Zeichen« strukturiert wird (ebd.). Diese Perspektivierung verschiebt die sozialwissen-
schaftliche Analyse, sie macht sie zur Diskursanalyse, ja zur semiotischen Analyse (vgl.
ebd.).

Genau dies geschieht bei Laclau/Mouffe. Ihr Textualismus konkretisiert sich folgen-
dermafien: Jenes Erklirungsmodell, das sie der strukturalen Zeichenlehre Saussures
entnehmen, verallgemeinern sie zum Erklirungsraster aller sozialen Phinomene. Es
spielt bei Laclau/Moufte prinzipiell keine Rolle mehr, ob die soziale Relevanz von Natur-
phinomenen, die Herausbildung von sozialen Identititen, ob politische Prozesse oder
die Konstitution sozialer Ordnung im Zentrum stehen. All diese Phinomene lassen sich
als Teil von Differenzsystemen dechiffrieren, ihre Bedeutung — und damit ihre soziale
Faktizitat — lasst sich dann entschliisseln, wenn das Diskursgefiige seziert wird, das sie
unweigerlich hervorbringt.

Die Produktivitit dieser Perspektive wird vor allem dann ersichtlich, wenn bedacht
wird, dass bei Laclau/Mouffe die strukturalistische Grundthese poststrukturalistisch ra-
dikalisiert wird, um das Spiel der Differenzen in ein unabschliefbares und konflikthaf-
tes Geschehen zu verwandeln. Poststrukturalistische Ansitze wie derjenige von Laclau/
Mouffe vermogen die Konstitution von Gesellschaft, aber auch ihr Scheitern als diffe-
renztheoretische Prozesse in den Blick zu nehmen, ohne diese je auf letzte Fundamente
zuriickzufithren (vgl. Stiheli 2000a: 9). Doch so produktiv — und provokativ — diese Per-
spektive ist, sie verweist stets auf eine Grundhypothese: »Die Diskurstheorie benutzt die
Analogie von Sprache, um aufzuzeigen, dass Gesellschaft wie sprachliche Diskurse iiber
Differenzen strukturiert ist.« (ebd.: 8, H. i. O.) Und diese Hypothese steht und fillt mit
einer Grundannahme: Sinn wird durch Differenzsysteme erzeugt.

Wie verhilt sich nun bei Laclau/Mouffe die poststrukturalistische Differenzthese mit
ihrem Bezug auf Wittgenstein? Diese Grundfrage wird die gesamte Studie beschifti-
gen. Vorldufig ist festzuhalten, dass die Hegemonietheorie die beiden Theorietraditio-
nen, von denen aus sie ihren Diskursbegriff entwirft, nur unzureichend zusammenfiihrt.
Wihrend der Poststrukturalismus die zentrale Theorietradition ist, von der aus die He-
gemonietheorie argumentiert und ihre Kategorien entwirft, bleibt der Bezug auf Witt-
genstein randstindig.’® Dessen Begriff des Sprachspiels wird zwar bemiiht, um das brei-
te Diskursverstindnis zu erhdrten, in dem sich Sprachliches mit Nichtsprachlichem,
Zeichen und Objekte vermengen. Jedoch setzt sich der Eindruck durch, dass Wittgen-
steins Sprachpragmatik instrumentalisiert wird, um die differenztheoretisch-strukeu-
ralistisch angelegte Analogie von Sprache und Gesellschaft zu plausibilisieren. Das je-

10  Diesvernachléssigt der in vielerlei Hinsicht ausgezeichnete Aufsatz von Baumann et al. (2015). Er
macht zwar zu Recht die Verbindungen von Laclau/Mouffe zu Wittgenstein stark, ilbergehtjedoch
ihre poststrukturalistische Verankerung.

14.02.2026, 08:00:48. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = REm=EN


https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

| Theorie und Methode

doch ist umso widerspriichlicher, als Laclau/Moufte in ihren Verweisen auf Wittgenstein
selbst schon offenlegen, dass dessen Sprachverstindnis eine holistische Diskurstheorie
stark bestimmen, ja neu definieren miisste. Im Folgenden maéchte ich darlegen, wie bei
Laclau/Mouffe ein Diskursbegriff, der systematischer auf Wittgenstein rekurriert, aus-
sehen konnte.

Zuriick zur Frage: Wie entsteht Bedeutung? »Die Bedeutung eines Wortes ist sein Ge-
brauch in der Sprache«, wiirde Wittgenstein (1984: § 43) antworten und darauf aufmerk-
sam machen, dass das, was er als Sprachspiel begreift und Laclau/Mouffe als Diskurs,
sich stets auch als eine konkrete Praxis gefaltet. Die beiden Autor:innen verteidigen dies
schon in ihrem weiten Diskursbegriff, indem sie betonen, dass die Ebenen von Seman-
tik (die Bedeutung von Zeichen) und Pragmatik (ihr Gebrauch) verschachtelt seien, dass
jedes »diskursive Objekt« im Kontext einer Praxis entstehe. Um dies zu verdeutlichen,
ist an das Beispiel des Mauerbaus zu erinnern, mit dem Wittgenstein den Begriff des
Sprachspiels einfithrte. A und B bauen eine Mauer, der eine ruft »Balken« oder »Siule«,
der andere bringt sie:

Wir kénnen uns vorstellen, dass die Sprache im § 2 die ganze Sprache des A und B ist;
ja, die ganze Sprache eines Volksstamms. Die Kinder werden dazu erzogen, diese Ta-
tigkeiten zu verrichten, diese Worter dabei zu gebrauchen, und so auf die Worte des
Anderen zu reagieren [..]

Wir kdnnen uns auch denken, dass der ganze Vorgang des Gebrauchs der Worte in
(2) eines jener Spiele ist, mittels welcher Kinder ihre Muttersprache erlernen. Ich will
diese Spiele »Sprachspiele« nennen. (Wittgenstein 1984: §§ 6, 7)

In der Tat lieRRe sich verteidigen, dass auch das Sprachspiel »Mauerbau« eine diskursive
Konfiguration bildet, dass auch sie sich als Differenzsystem konstituiert. Doch entschei-
dend ist mit Blick auf das Zitat etwas anderes: der Gebrauch der Worter im Zusammen-
spiel mit dem Verrichten spezieller Titigkeiten und dem Reagieren auf die Worte und
Tatigkeiten des jeweiligen Gegeniibers. Bedeutung entsteht hier durch angeeignete Pra-
xisformen, die sich immer nur teilweise versprachlichen lassen. Der textualistische Zu-
gang des Strukturalismus wird, pointiert gesagt, bei Wittgenstein auf den Kopf gestellt:
Praktische Vollziige werden nicht nach dem Muster der Sprache gelesen, sondern die
Sprache nach dem Muster praktischer Vollziige. Bedeutung wird hier generiert in und
durch eine Praxis, die unhintergehbar ist. »Sieh den Satz als Instrument an, und seinen
Sinn als seine Verwendung!«, wiirde Wittgenstein (zit.n. Baumann et al. 2015: 228) auf-
fordern und damit unterstreichen, dass Sinnzusammenhinge stets Hand in Hand mit
ihren konkreten Gebrauchskontexten entstehen.

Wenn Wittgenstein die Sinngenerierung in Gebrauchskontexte einbettet, dann be-
zweifelt er damit nicht, dass auch Sprachspiele — oder, fiir Laclau/Mouffe: Diskurse —
Muster oder, wenn man so will, eine Struktur aufweisen. Doch diese Struktur versteht
er nicht als Differenzsystem, sondern als Regel," die aus einer geteilten Praxis, aus dem
wiederkehrenden und gemeinsamen Gebrauch der Sprache erwichst. Wittgenstein be-
schreibt das folgendermafien:

11 Zum dhnlich gelagerten, doch unausgearbeiteten Begriff der Konvention bei John Searle: Frank
1984: 516f.

14.02.2026, 08:00:48. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = REm=EN

35


https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

36

Hegemonie und sozialer Wandel

Es kann nicht ein einziges Mal nur ein Mensch einer Regel gefolgt sein. Es kann nicht
ein einziges Mal nur eine Mitteilung gemacht, ein Befehl gegeben, oder verstanden
worden sein etc. — Einer Regel folgen, eine Mitteilung machen, einen Befehl geben,
eine Schachpartie spielen sind Gepflogenheiten (Gebriuche, Institutionen).

Einen Satz verstehen, heif’t, eine Sprache verstehen. Eine Sprache verstehen,
heifdt, eine Technik zu beherrschen. (Wittgenstein 1984: 344)

Die Regel ist fiir Wittgenstein eine verstetigte Praxis, die man langsam und stets nur in
Gemeinschaft zu beherrschen lernt. Der Begriff der Technik weist darauf hin, dass einer
Regel folgen heifdt, sich auf einen Lernprozess einzulassen, der sich immer nur Schritt
fiir Schritt, in Auseinandersetzung mit konkreten Problemen und stets begleitet vom Ri-
siko des Scheiterns, entfaltet (vgl. Schifer 2013: 29f.). Wittgenstein wiirde gar nicht ne-
gieren, dass Sprachspiele strukturiert sind — und sein miissen —, er wiirde jedoch bei der
Beschreibung dieser Struktur den Akzent daraufsetzen, wie diese Regel durch Praktiken
verwirklicht wird. Denn diese Praktiken bringen letztlich die Regel hervor, verstetigen
und verdndern sie. Das blof3e Vorhandensein eines Diskurses, so ist mit Wittgenstein zu
monieren, reicht nicht aus, um seine Wirkmachtigkeit abzumessen. Vielmehr wire zu
betrachten, ob und wie es gelingt, den Diskurs durch Praktiken hervorzubringen und
ihn dann durch diese zu reproduzieren. Kurz: Bedeutung kann Praxis nicht vorgeschal-
tet sein, sie muss sich aus ihr ergeben.”

Was sich mit Wittgenstein ankiindigt, ist ein anderer Zugang zu dem, was Diskur-
se sind und leisten. Zwar macht auch Wittgensteins Sprachphilosophie die symbolische
Verfasstheit des Sozialen stark und versteht das Subjekt als dezentriertes, da von Sprach-
spielen getriebenes. Auch der spite Wittgenstein verortet sich im cultural turn, er ist der
Vorreiter einer Perspektive, die in der Kulturtheorie zuweilen vernachlissigt wird.” Ge-
geniiber dem textualistischen Zugang des Poststrukturalismus steht Wittgensteins An-
satz exemplarisch fiir eine praxeologische Perspektive, welche die Entstehung und Repro-
duktion von Bedeutung zuriickholt von der Ordnung des Diskurses zum rough ground der
Praxis (vgl. Reckwitz 2008b: 44). Der Diskurs schaltet sich hier nicht den Praktiken vor,
er entfaltet sich in thnen. Die »korperlichen, mentalen, materialen und auch psychischen
Bedingungen, unter denen Diskurse vollzogen werden« (ebd.: 45), riicken aus praxeolo-
gischer Sicht ins Zentrum der Frage, was Bedeutungskomplexe — also Diskurse — tiber-
haupt sind. Der praxeologische Strang des cultural turn begreift, mit Wittgenstein an der
Spitze, Praktiken als Sprech- und Verhaltensweisen, die routinisiert, habitualisiert und
korperlich verankert sind (vgl. ebd.). So eréftnen Praktiken einen Zugang zu dem, was
Peter L. Berger und Thomas Luckmann (2007: 37) die »Wirklichkeit der Alltagswelt« nen-
nen, also dorthin, wo sich subjektive Erfahrungen und tibersubjektive Wissensvorrite
verschachteln.

Eine praxeologische Perspektive verriickt gegeniiber textualistischen Ansitzen das
Verstindnis von Diskurs und Praxis in mehrfacher Hinsicht (zum Folgenden: Reckwitz

12 Dazu Wittgenstein (1984: 553): »Ich hdtte mit jemandem eine Geheimsprache vereinbart; >Turmc«
bedeutet Bank. Ich sage ihm >Geh jetzt zum Turm!<— er versteht mich und handelt danach, aber
das Wort>Turm<kommtihm in dieser Verwendung fremdartig vor, es hat noch nicht die Bedeutung
»angenommenc.«

13 Siehe genereller zu einer praxeologischen Perspektive und ihren Vertreterinnen: Kap. VI.1.

14.02.2026, 08:00:48. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = REm=EN


https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

| Theorie und Methode

2008a: 191f.). Zunichst arbeitet eine praxeologische Perspektive mit einem Diskursver-
stindnis, das sich um das Implizite dreht. Begrifte wie implizite Interpretationsformen,
Know-how-Wissen oder »tacit knowledge« (Michael Polanyi) verweisen darauf, dass sich
in Praktiken ein impliziter Sinn verankert, dem gegeniiber dem »expliziten und damit
auch dem sprachlich geiufRerten diskursivierten Sinn« eine Vorrangstellung zukommt
(vgl. ebd.). Aus praxeologischer Sicht sind Diskurse gleichsam mehrschichtig. Wihrend an
der Oberfliche explizite und kohirente Sinnstrukturen relativ leicht beobachtbar blei-
ben, befinden sich im Untergrund implizite, hiufig vorbewusste Regeln, die zwar nur
schwer zuginglich sind, die aber, mit Wittgenstein gesagt, die Strukturiertheit und Dy-
namik von Sprachspielen mafigeblich verantworten. Weil die Akteure ein Stiick auffith-
ren, ohne recht zu erkennen, was tiberhaupt gespielt wird, hat ihre Praxis immer mehr
Bedeutung, als sie selbst wissen. Auf diese Weise lieRe sich, Alain Touraine (1976: 51) para-
phrasierend, die Aufgabe von praxeologischen Zugingen beschreiben: Mit Wittgenstein
und Co. muss man immer die Bedeutung rekonstruieren, die Akteure in ihrer Praxis pro-
duzieren und reproduzieren, aber ihnen selbst oft nicht oder nur lickenhaft zuginglich
ist. Diese Aufgabe ist auch eine entintellektualisierende, sie hilt das »Toolkit praktischen
Wissens« als wichtigen Bezugspunkt »symbolischer Ordnungen« hoch (Reckwitz 2008b:
45). Die Praxeologin gleicht insofern einer Archiologin, die aus den Bruchstiicken von
Sinn und Bedeutung, die in Praktiken eingelassen sind, jene Tiefendiskurse rekonstru-
iert, die sich in Praktiken dufern.

Weiterhin, und mit dem vorherigen verbunden, lenkt eine praxeologische Perspek-
tive den Fokus auf die Materialitit. Diskurse sind eingelassen in eine Praxis, die stets kor-
perlich und materiell gepragtist, witrden Praxeologen plidieren. Die Aufgabe der Entin-
tellektualisierung des Diskurses entfaltet hier ihre zweite Schlagseite: Sollen sie in ihrer
Vielschichtigkeit erfasst werden, so sind Diskurse in ihrer Verankerung in Kérpern und
ihrer materiellen Vermittlung ernst zu nehmen. Die Praxis, der menschliche Kérper, das
Artefakt, die aufRerhumane Natur - sie alle tragen zur Artikulation von Diskursen bei,
und zwar sowohl bei ihrer Konstitution als auch bei ihrer Unterbrechung.** Der Diskurs
als blofRes Zeichensystem ist aus dieser Sicht nur eine Facette eines breitflichigeren Ge-
schehens, er erscheint »als ein intellektueller Uberbau von Aussagen, die gewissermafRen
auf der Materialitit des verkérperten und material verankerten Wissens »aufsitzens, sich
parasitirvon ihr nihren« (Reckwitz 2008a:192). Nun darfes nicht darum gehen, das Kor-
perliche und Materielle als Basis zu stilisieren, in dem sich das »Diskursive«als ein Uber-
bau spiegeln wiirde,” sondern die dynamischen Wechselwirkungen wie Verflechtungen
zu rekonstruieren, die sich zwischen der »materiellen Basis« und dem »intellektuellen
Uberbau« von Diskursen entfalten. Fiir genau diese Herausforderung, die verschiede-
nen Ebenen des Diskurses offen zu triangulieren, ist der triadische Diskursbegriff, der

14 Eineeindriickliche Verdeutlichung dessen liefert die COVID-19-Pandemie. Ein vornehmlich natiir-
liches Phanomen wie das Virus schafft nicht einfach eine neue soziale Wirklichkeit, sondern fithrt
zu einer Reartikulation bestehender Diskursordnungen — gemeinsam mit entsprechenden mate-
riellen Infrastrukturen und Praktiken.

15 Die Gefahr, das Materielle zu essentialisieren und demgegeniiber das Diskursive zu einem bedeu-
tungslosen Epiphdanomen zu degradieren, ist gerade bei den sogenannten neomaterialistischen
Ansétzen hoch.

14.02.2026, 08:00:48. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = REm=EN

37


https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

38

Hegemonie und sozialer Wandel

im Werk von Laclau/Mouffe angelegt ist, doch nicht ausformuliert wird, besonders gut
geriistet.

Zusammenfassend ldsst sich feststellen: Im Ansatz von Laclau/Mouffe sind sowohl
ein textualistischer als auch ein praxeologischer Diskursbegriff angelegt, die jeweils
kontriren Intuitionen folgen. Wihrend der erste Diskursbegriff seine Bezugspunkte im
Strukturalismus findet und das Soziale wie einen Text liest, folgt der zweite Wittgen-
stein und fragt, wie sich der Diskurs als Praxis vollzieht. Sind folglich der Diskursbegriff
1 »Diskurs als Differenzsystem« und der Diskursbegriff 2 »Diskurs als Praxis« unver-
einbar und ist ihr gleichzeitiges Auftauchen bei Laclau/Mouffe ein grundsitzlicher
Widerspruch? Nicht zwangsliufig, lautet die vielleicht iiberraschende Antwort. Gewiss
erweist sich die gemeinsame Artikulation beider Diskursbegriffe als Herausforderung,
der theoretisch, doch vor allem empirisch schwer beizukommen ist. Dennoch bin ich
der Uberzeugung: Ein poststrukturalistischer Ansatz ist prinzipiell in der Lage, beides,
den Diskurs als Differenzsystem und den Diskurs als Praxis, zusammenzufiithren. Diese
Zusammenfihrung muss allerdings mit der Tendenz von Laclau/Mouffe und vielen
ihrer Schillerinnen brechen, den strukturalistischen Diskursbegriff iiber den praxeo-
logischen zu stellen. Der triadische Diskursbegriff wird bei Laclau/Mouffe niemals
recht eingeldst. Praktiken und Koérper bleiben konzeptuell und analytisch ausgespart,
der Diskursholismus verharrt beim Zeichenholismus. In letzter Instanz verortet sich
die Hegemonietheorie in der Tradition des Strukturalismus, nicht in der Tradition
der Praxeologie. Doch hierbei muss es nicht bleiben.'® Abbildung 1 stellt nochmals die
Diskursbegriffe 1 und 2 gegeniiber:

Abb. 1: Die beiden bei Laclau/Mouffe angelegten Diskursbegriffe

|~ Diskursbegriff - " !
! Diskurs als \
: Differenzsystem |
I (Bedeutungentsteht | =TT T~ -
! durch Differenzsysteme) +7 So
) 1 7 Zeichen a5
| -, %
4 \
\
\
: . \
Diskursbegriff 2: \
Diskurs als Praxis
(Bedeutung |
entsteht in !
Praktiken) I’
rovs ) e
\ ’
b ’
S ’
o 1% P
rd
S o - e -

16  Zur praxeologischen Erweiterung der diskurstheoretischen Postulate von Laclau/Mouffe: Kap.
Vlia/z.

14.02.2026, 08:00:48. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = REm=EN


https://doi.org/10.14361/9783839466254-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

