
Ines Gries

Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen

Goethes Der Zauberflöte Zweiter Teil als Fortsetzung

1.

Als Leiter des Weimarer Hoftheaters bringt Johann Wolfgang Goethe Die
Zauberflöte zwischen 1791 und 1817 82-mal auf die Bühne. Die Komposition
von Wolfgang Amadeus Mozart bleibt unangetastet, doch das Libretto von
Emanuel Schikaneder lässt er – so ist das in Weimar üblich und in einer Zeit
vor dem Urheberrecht problemlos möglich – durch seinen späteren Schwa‐
ger Christian August Vulpius an den Geschmack des dortigen Publikums
anpassen. Neben kleineren sprachlichen Änderungen, wie dem Tilgen von
Dialekten, arbeiten Goethe und Vulpius vor allem daran, die Motivierung
der Handlung nachvollziehbarer zu machen. Dies gelingt ohne viel Aufwand,
indem sie die unzusammenhängenden Figuren Schikaneders zu Verwandten
machen. Die Königin der Nacht wird zu Sarastros Schwägerin und Pamina
zu dessen Nichte. Zuletzt öffnen sie das Ende der Oper in einer Weise, die
Goethes eigener Fortsetzung zugutekommt: Vor dem Schlusschor verkündet
Sarastro nicht mehr »zernichten der Heuchler erschlichene Macht«,1 sondern
»[e]s fliehen die Feinde!«2

Diese Flucht der Feinde statt ihrer Überwindung liefert Goethe den ge‐
wünschten Einstieg in seinen Fortsetzungsversuch. Schikaneders eigene Fort‐
setzung, die unter dem Titel Das Labyrinth mit einer Komposition von Peter
von Winter 1798 in Wien uraufgeführt wurde, entwickelt den Plot nicht wei‐
ter, sondern wiederholt vielmehr die dramaturgischen Elemente des ersten
Teils in einem neuen, an die Erzählung Das Labyrinth von Friedrich Heinrich
von Einsiedel angelehnten Setting. Goethe aber spinnt in seiner Fortsetzung
die am Ende der Weimarer Fassung offenen Plotstränge weiter: den nach
der Flucht der Feinde zu erwartenden Gegenschlag, die Zukunft Taminos

1 Emanuel Schikaneder: Die Zauberflöte (1791) mit Zusätzen (1792), in: Werner Wunderlich,
Doris Ueberschlag, Ulrich Müller (Hrsg.): Mozarts Zauberflöte und ihre Dichter. Schikane‐
der, Vulpius, Goethe, Zuccalmaglio. Faksimiles und Editionen von Textbuch, Bearbeitungen
und Fortsetzungen der Mozart-Oper, Anif, Salzburg 2007, S. 62–173, hier S. 172.

2 Christian August Vulpius: Die Zauberflöte (1794), ebd., S. 244–296, hier S. 295.

157

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157 - am 13.01.2026, 06:49:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als neuer Herrscher sowie den von Papageno und Papagena angekündigten
»Segen froher Eltern«.3

Goethes zweiter Teil der Zauberflöte, an der er zwischen 1795 und 1803
immer wieder arbeitet, verfolgt vordergründig ganz praktische Ziele:

Der große Beifall, den die Zauberflöte erhielt, und die Schwierigkeit ein Stück zu
schreiben das mit ihr wetteifern könnte, hat mich auf den Gedanken gebracht aus
ihr selbst die Motive zu einer neuen Arbeit zu nehmen, um sowohl dem Publiko auf
dem Wege seiner Liebhaberei zu begegnen, als auch den Schauspielern und Theater-
Direktionen die Aufführung eines neuen und komplizierten Stücks zu erleichtern.
(FA 6, 1048f.)

Das schreibt Goethe 1796 dem Wiener Orchesterdirektor Paul Wranitzky
und fordert für das entstehende Libretto: »Einhundert Dukaten und eine
vollständige Partitur für das hiesige Theater« (FA 6, 1049). Wranitzky lehnt
ab; wohl wegen der ungewöhnlich hohen Honorarforderung, aber auch weil
ihm der Wettbewerb mit Mozarts Meisterwerk nicht behagt. Noch ein paar
Mal setzt Goethe zum Abschluss an, entscheidet sich 1802 aber für die Veröf‐
fentlichung als Fragment und nimmt die Arbeit auch nicht noch einmal auf,
als ihm August Wilhelm Iffland 1810 tatsächlich die einstmals geforderten 100
Dukaten für das fertige Libretto bietet. »Der wichtigste Grund dafür ist wohl,
daß ihre poetische Substanz inzwischen durch andere Dichtungen verbraucht
war«, deutet Dieter Borchmeyer den Fragmentstatus der Fortsetzung.4 Als
›Katalysator‹5 für Werke wie Wilhelm Meisters Lehrjahre und Faust hatte Der
Zauberflöte Zweiter Teil »seine Schuldigkeit getan und konnte nun Fragment
bleiben.«6 Damit knüpft Borchmeyer an Oskar Seidlins Studie zu Goethes
Zauberflöte an, in der es heißt: »Der Embryo Zauberflöte war erdrückt wor‐
den von den anderen Geschöpfen, in denen die Keime aufgegangen und die
Lebenssäfte zu voller Entwicklung gekommen waren.«7

3 Schikaneder: Die Zauberflöte (Anm. 1), S. 170.
4 Dieter Borchmeyer: Goethe, Mozart und die Zauberflöte, Hamburg 1994, S. 13.
5 Hans-Albrecht Koch: Goethes Fortsetzung der Schikanederschen Zauberflöte, in: Jahrbuch

des Freien deutschen Hochstifts 1969, S. 121–163, hier S. 122.
6 Borchmeyer: Goethe, Mozart und die Zauberflöte (Anm. 4), S. 13.
7 Oskar Seidlin: Goethes Zauberflöte, in: ders.: Von Goethe zu Thomas Mann. Zwölf Versuche,

Göttingen 1963, S. 38–55, hier S. 41f. Jane Brown führt den Fragmentstatus unterdessen auf
zwei inhaltliche Probleme zurück. Zum einen erklärt sie, dass die Apotheose des Genius, die
das Fragment präpotent abschließt, die Fortsetzung der Arbeit obsolet mache, da eine Apo‐
theose sich nicht steigern lasse. Vgl. Jane K. Brown: Classicism and Secular Humanism. The
Sanctification of Die Zauberflöte in Goethe’s Novelle, in: Elisabeth Krimmer, Patricia Anne
Simpson (Hrsg.): Religion, Reason, and Culture in the Age of Goethe, New York/Rochester
2013, S. 120–137. Zum anderen bemerkt Brown, die Figuren Schikaneders, Papageno und

Ines Gries

158

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157 - am 13.01.2026, 06:49:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu diesen ›Geschöpfen‹ zählt vor allem die im Fortsetzungsfragment un‐
terrepräsentierte Zauberflöte, die als zentrales Motiv im Versepos Die Jagd
von 1797 weiterlebt, das 1826 zur Novelle ausgearbeitet wird.8 In der Novelle
scheint auch die Figur des Genius noch einmal auf.9 Zudem klingt die Fami‐
lienkonstellation von Tamino, Pamina und Genius erneut in dem Ensemble
Faust, Helena und Euphorion an.10 Goethes zweiter Teil der Zauberflöte ist
damit nicht nur formal eine Fortsetzung, sondern erlebt wegen der Wieder‐
aufnahme der kindlichen Figur des Genius auch eine inhaltliche Fortsetzung
im Faust und in der Novelle. Gleich dreifach fungiert das Motiv ›Familie‹ als
verbindendes Element: Erstens dient es Goethe und Vulpius als Hilfsmittel
zur psychologischen Motivierung der Handlung in der Weimarer Fassung
des ersten Teils. Zweitens dreht sich im zweiten Teil alles um Nachwuchs
und damit einhergehend die Konstitution neuer Familien. Drittens sind diese
Kinderfiguren beziehungsweise ihre Familien die zentralen Motive, die sich in
Texten wie der Novelle oder dem Faust fortsetzen. Nicht zuletzt deswegen ist
eben dieser Nachwuchs als Fortsetzungsfigur zu interpretieren – und Goethes
Fortsetzung der Zauberflöte als ein Stück, das Fortsetzung auch inhaltlich
thematisiert. Als Fortsetzung ihrer Eltern definieren sich die Kinder aus Goe‐
thes Zauberflöte über das, was sie von ihren Eltern unterscheidet. Dieser
emanzipatorische Gestus der Kinder hat zur Folge, dass sich vor allem die
Väterfiguren nicht als solche etablieren können. Mit Goethes Vorstellung von
Individualentwicklung lassen sich diese Familienverhältnisse im Zusammen‐
hang gattungstheoretischer Überlegungen deuten, die um 1797 besonders akut
sind.

Papagena, verwehrten sich einer erfolgreichen Inanspruchnahme zur Entwicklung eines
funktionalen sozialen Systems, das auf Zirkulation beruhe, wie es Goethe in anderen Texten
der 1790er-Jahre ein großes Anliegen sei. Vgl. Jane K. Brown: An den Grenzen des Möglichen.
Goethe und Die Zauberflöte, in: Mathias Mayer (Hrsg.): Modell Zauberflöte. Der Kredit
des Möglichen. Kulturgeschichtliche Spiegelungen erfundener Wahrheiten, Hildesheim 2007,
S. 187–200.

8 Eine vergleichende Lektüre von Der Zauberflöte Zweiter Teil und der Novelle bietet Brown:
Classicism and Secular Humanism (Anm. 7).

9 Ebd., S. 128: »Like the child in Goethe’s sequel to the opera, the boy escapes from the real
world of violence and disorder to a higher realm, leaving the remainder of the cast behind.«

10 Vgl. hierzu den Kommentar von Dieter Borchmeyer und Peter Huber, in: FA 6, 1054.

Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen

159

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157 - am 13.01.2026, 06:49:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.

Aus Der Zauberflöte Zweiter Teil liegen elf Szenen vor, von denen zwei (Ein
feierlicher Zug und Papagenos Hütte) nur konzeptionell ausgearbeitet sind.
Diesen Teil lässt Goethe 1802 in Friedrich Wilmans Taschenbuch mit dem
Titelzusatz Entwurf zu einem dramatischen Märchen drucken. Darüber hi‐
naus liegen schematische Ideen zu weiteren Szenen und kurze Dialogstücke
als Paralipomena vor. Das Stück setzt mit der versuchten Entführung des
soeben geborenen Thronfolgers, des Sohnes von Tamino und Pamina, ein.
Monostatos, dem Befehl der Königin der Nacht folgend, sperrt den Prinzen
in einen goldenen Sarkophag, noch bevor die Eltern ihr Kind zu Gesicht
bekommen. Bei dem Versuch, den Sarg samt Kind wegzutragen, wirkt jedoch
eine zauberhafte Erdanziehungskraft, und Monostatos muss halbverrichteter
Dinge abziehen. Zwar lässt sich der Kasten nicht öffnen, doch das Kind lebt,
solange der Sarg in Bewegung bleibt, und die Hoffnung auf Befreiung ist groß.

Ahnungslos sitzen Papageno und Papagena derweil in ihrer Waldhütte,
selbstmitleidig ob ihrer Kinderlosigkeit. Doch Sarastro, soeben als väterliches
Oberhaupt des Priesterordens zurückgetreten, stattet den beiden einen Besuch
ab und beschenkt sie mit besonderen Eiern. Aus diesen Eiern aber schlüp‐
fen keine Vögel, sondern Kinder mit Flügeln. Zwischenzeitlich eskaliert die
Situation am königlichen Hof. Der Sarg samt Kind versinkt während eines
Rettungsversuchs unter der Erde, und das Elternpaar verfällt dem Wahnsinn.
Nachdem Papageno und Papagena diesen Wahnsinn mit der Zauberflöte zu
kurieren wussten, ist der eingesperrte Thronfolger nun in den Händen der
Königin der Nacht. Tamino und Pamina aber bestehen eine weitere Feuerpro‐
be und finden den Sarg, der sich plötzlich öffnet, als der Sohn die Stimme sei‐
ner Eltern vernimmt. Doch bevor Eltern und Kind zusammenfinden, werden
Tamino und Pamina von den Wachen überwältigt, und aus dem geöffneten
Sarg fliegt ein »Genius« (FA 6, 225) davon.

Das zentrale und plottreibende Element in Goethes Fragment ist die Ge‐
burt und Entführung des Sohnes von Pamina und Tamino. Dass der Rache‐
plan der Königin der Nacht eine Entführung beinhaltet, ist durch den ersten
Teil motiviert, in dem Pamina, die Tochter der Königin der Nacht, von ihrem
Onkel entführt wird. Für diesen Racheplan wird die Mutter eines Entfüh‐
rungsopfers also selbst zur Entführerin. Wichtiger ist, dass die Entführung
unmittelbar nach der Geburt stattfindet: »Die Mutter hat des Anblicks nicht
genossen, / Der Vater sah noch nicht das holde Kind« (FA 6, 225). Statt das
Licht der Welt zu erblicken, findet sich der Prinz, der unmittelbar nach dem
Verlassen des Mutterleibes wieder in einem Sarg eingeschlossen ist, in der

Ines Gries

160

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157 - am 13.01.2026, 06:49:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Finsternis der Nacht wieder. Weil Monostatos die Entführung des Kindes im
Sarg nicht gelingt, hat der Racheakt nicht den Verlust des Kindes, sondern
eigentlich eine Verzögerung der Geburt zur Folge. Was uns mit dem Neugebo‐
renen im Sarg vorgelegt wird – das weiterlebt, solange der Sarg bewegt wird;
das nicht schreit und keinen Mangel leidet, sondern leise »lallt« (FA 6, 229) –,
ist im Grunde die Darstellung eines ungeborenen Kindes im Schutz eines
zweiten Uterus.

So wie der Thronfolger nicht geboren wurde, können Pamina und Tamino
ihre Rolle als Eltern nicht aufnehmen. Das ist der Fluch der Parze, den die
Königin der Nacht auf die werdenden Eltern gelegt hat, damit diese eben das
bleiben: werdend.

Königin, Monostatos und Chor […]
Sehen die Eltern je
Sehn sie den Sohn;
Reiße die Parze gleich
Schnell ihn davon! (FA 6, 227)

Was am Ende des Fragments als Apotheose des Kindes gelesen werden kann,
ist gleichermaßen die Erfüllung dieses Fluchs. Die Zusammenführung der
Familienmitglieder wird im Moment der eigentlichen Familienkonstitution,
wenn das Kind die Stimme der Eltern hört,11 vereitelt. Tamino und Pamina
finden das Kästchen mit ihrem »Schatz«:

Das Kind im Kästchen:
Die Stimme des Vaters,
Des Mütterchens Ton
Es hört sie der Knabe
Und wachet auch schon. (FA 6, 248)

Eltern und Kind sind fast vereint. Doch als die Eltern den Sohn sehen, greift
der Fluch erneut und die Familie wird noch einmal zerrissen. So verbleiben
Pamina und Tamino auch am Ende des Stücks, auch nach der Befreiung und
Flucht des Genius, in dem Übergangszustand verzögerter Elternschaft:

Der Deckel des Kastens springt auf. Es steigt ein Genius hervor […]. In dem Augen‐
blick treten die Wächter mit den Löwen dem Kasten näher und entfernen Tamino und
Pamina […]. In dem Augenblick als die Wächter nach dem Genius mit den Spießen
stoßen, fliegt er davon. (FA 6, 248f.)

11 James Rasmussen hat diese verbale Kontaktaufnahme von Eltern und Kind zum Anlass
genommen, um Goethes Fortsetzung mit Blick auf Verhältnis und Funktion von Klang und
Bewegung zu untersuchen. Vgl. James P. Rasmussen: Sound and Motion in Goethe’s Magic
Flute, in: Monatshefte 101 (2009), S. 19–38, hier S. 20.

Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen

161

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157 - am 13.01.2026, 06:49:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Am Anfang wie am Ende des Fragments sind Pamina und Tamino Eltern.
Zugleich sind sie es aber auch nicht, da sie ebenso wie das Paar des ersten
Teils von Mozart und Schikaneder im Grunde (noch) kein Kind haben.
Eltern-Kind-Beziehung und Elternschaft werden hier nicht als Kontinuum
dargestellt, in dem eine Zeit ›nach dem Kind‹ die Zeit ›vor dem Kind‹ ablöst.
Die Geburt ist keine Zäsur, beide Zustände bestehen gleichzeitig nebeneinan‐
der.

Diese Verzögerung der Familienkonstitution korrespondiert mit dem
Bruch in einer anderen Struktur, dem Priesterorden. Sarastro hat Tamino,
der nun an seiner Stelle regieren soll, seine Insignie vermacht. Dieser aber
ist durch die Entführung seines eigenen Thronfolgers und den Fluch der Kö‐
nigin der Nacht gewissermaßen stillgestellt. Die Herrschaftsübergabe hat zur
Folge, dass Sarastros Name nun mit denen seiner Ordensbrüder im Lostopf
zur Wahl des nächsten Pilgers liegt, und natürlich fällt das Los auf ihn:

Sarastro […]: Durch meine Trennung von euch wird die Schale des Guten leichter.
Haltet fest zusammen, dauert aus, lenkt nicht vom rechten Wege und wir werden
uns fröhlich wiedersehen. […]
Lebt wohl ihr Söhne! (FA 6, 235f.; meine Hervorhebung)

Sarastro legt dann sein Oberkleid und damit seine Vaterschaft ab:

Sarastro: Mir ward bei euch, ihr Brüder,
Das Leben nur ein Tag. (FA 6, 236; meine Hervorhebung)

Sarastros Rücktritt als Vater und seine neue Funktion als brüderlicher Pilger
haben nicht zur Folge, dass Tamino wie gehofft »mit junger Kraft und früh‐
zeitiger Weisheit« (FA 6, 235) dem Priesterorden vorsteht. Nicht nur als
Vater seines Kindes, sondern auch als väterliches Oberhaupt der Bruderschaft
kommt er seiner Rolle nicht nach. Der Orden bleibt führungslos zurück.

Als neuer Pilger stattet Sarastro dem Ehepaar Papagena und Papageno
einen Besuch ab und legt den Grundstein für eine weitere Familie:

Sie haben große schöne Eier in der Hütte gefunden. Sie vermuten, daß besondre
Vögel drinnen stecken mögen. […] Die Eier fangen an zu schwellen, eins nach dem
andern bricht auf und drei Kinder kommen heraus, zwei Jungen und ein Mädchen.
Ihr erstes Betragen unter einander, so wie gegen die Alten, gibt zu dichterischen und
musikalischen Scherzen Gelegenheit. (FA 6, 237f.)

Es handelt es sich bei dieser »Entwicklung der komischen Figur aus dem
Ei« um einen bekannten ›Lazzo‹ der Commedia dell’arte, den Goethe in

Ines Gries

162

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157 - am 13.01.2026, 06:49:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den Lehrjahren auch dem Repertoire seines Serlo einschreibt.12 Dass gerade
der Nachwuchs von Papageno und Papagena aus Eiern schlüpft, ist nicht
weiter verwunderlich, denn die beiden sind, wenn sie auch berufsmäßig Vögel
fangen, selbst gefiederte Vogelmenschen. Peter von Matt zeichnet in seinem
Aufsatz Papagenos Sehnsucht die doppelte Identität dieser hybriden Figuren
nach. Äußerlich sei Papageno ein Vogelmensch – so sehr Vogel sogar, dass
Tamino in Schikaneders Libretto fragt: »Sag mir, du lustiger Freund, wer
du seyst«, woraufhin Papageno antwortet: »Dumme Frage! […] Ein Mensch
wie du.«13 Dieses Menschsein der eigentlich gefiederten Kreatur sei mit deren
Sehnsucht nach nicht nur körperlicher, sondern auch ideeller Liebe zu erklä‐
ren, wie an der platonischen Beziehung zwischen Papageno und Pamina und
ihrer Namensverwandtschaft nachvollzogen werden könne. Papageno werde,
um von Matt zu zitieren, »vom Vögelnden zum Liebenden«.14

Den Nachwuchs wortwörtlich im Gepäck, reist das »gefiederte Paar«
(FA 6, 240) zum Palast, um dem verlustig gegangenen Herrscherpaar mit
der Zauberflöte Beistand zu leisten. Auf dem Weg dorthin treffen sie auf
klatschsüchtige Mitglieder des Hofstaates und bieten diesen, vielleicht nur
zum Spaß, ihre geflügelten Kinder in Vogelkäfigen feil. Karina Becker deutet
diese Hofsatirenszene als Kommentar zur Französischen Revolution. In der
unterschiedlichen Positionierung zu (ökonomischer) Produktivität liege die
Spannung zwischen dem alten Staat und dem neuen Bürgertum: »Das junge
Königspaar trauert statt zu regieren, die Wächter schlafen statt zu wachen,
Papageno und Papagena fehlt es an Atem und Ausdauer«.15 Es fehle nicht an
Gold, sondern an einem Wirtschaftskreislauf, der das Gold in Umlauf bringe,
an Bewegung.16

Die Familienstruktur der Vogelmenschen mutet nicht nur wegen des ver‐
suchten Kinderhandels – scherzhaft hin oder her – merkwürdig an. Denn
die dem Gefängnis der Eierschale entschlüpften Kinder finden sich nun in
Käfigen wieder. Damit erfährt die leichter werdende »Schale des Guten« aus

12 Borchmeyer: Goethe, Mozart und die Zauberflöte (Anm. 4), S. 16. ›Lazzi‹ bilden ein ko‐
misches topisches Repertoire für das improvisierte Spiel des professionellen italienischen
Stegreiftheaters.

13 Schikaneder: Die Zauberflöte (Anm. 1), S. 71.
14 Peter von Matt: Papagenos Sehnsucht, in: Dieter Borchmeyer (Hrsg.): Mozarts Opernfigu‐

ren, Bern/Stuttgart 1992, S. 153–166, hier S. 162.
15 Karina Becker: Der andere Goethe. Die literarischen Fragmente im Kontext des Gesamt‐

werks, Frankfurt a.M. 2012, S. 199f. Becker nimmt auch Bezug auf Jane Brown, die ähnlich
argumentiert. Vgl. Brown: An den Grenzen des Möglichen (Anm. 7).

16 Vgl. Becker: Der andere Goethe (Anm. 15), S. 200.

Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen

163

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157 - am 13.01.2026, 06:49:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sarastros Abschied von dem Orden eine semantische Erweiterung. So schützt
die Schale das Innere vor der Bedrohung von außen, lässt aber ebenso das
Gute nach außen, sofern sie dünn genug ist, um durchbrochen zu werden.
Warum auch diese Kinder in goldenen Käfigen eingesperrt sein müssen –
die Analogie zum neugeborenen Thronfolger in dem goldenen Kästchen ist
unübersehbar –, erklären die Eltern so:

Beide: […]
Sie lieben sich das Neue;
Doch über ihre Treue
Verlangt nicht Brief und Siegel:
Sie haben alle Flügel. (FA 6, 242)

Flügel zu haben wird hier vielleicht auch deshalb mit Treulosigkeit gleichge‐
setzt, weil sich die Eltern durch die Fähigkeit ihrer Kinder betrogen fühlen.
So erklärt Schikaneders Papageno im 23. Auftritt des zweiten Aufzugs: »Ha!
Ich bin jetzt so vergnügt, daß ich bis zur Sonne fliegen wollte, wenn ich Flü‐
gel hätte.«17 Dieses Anderssein der Vogelmenschenkinder und des fliegenden
Prinzen wirft Fragen nach der äußerlichen und funktionalen Verschiedenheit
von Eltern und Kindern auf, die sich im Zusammenhang von Goethes Ver‐
ständnis von Individualentwicklung und Genealogie diskutieren lassen.18

3.

Goethes Überlegungen zur Individualentwicklung finden sich vor allem in
seinen morphologischen Schriften, sind allerdings nicht systematisch ausge‐
arbeitet. Seine Vorstellungen von Ontogenese stehen bekanntermaßen im
Zusammenhang mit seinem Verständnis von Blumenbachs nisus formativus.
Allerdings ist die Ontogenese als Problemfeld bereits in frühen naturwissen‐
schaftlichen Texten vor 1800 zentral, so wie bei den bekannten Versuchen
mit Infusionstieren (1785; FA 24, 46–61), in einer fragmentarischen wissen‐
schaftstheoretischen Schrift zur Botanik (1788; FA 24, 93–108) und bei der

17 Schikaneder: Die Zauberflöte (Anm. 1), S. 153.
18 Als ontogenetisches Stück im Sinne einer Metamorphosendichtung hat schon Ilse Graham

Der Zauberflöte Zweiter Teil interpretiert. Graham zufolge repräsentiert der immer in Bewe‐
gung bleibende goldene Sarg des Genius der Funktion nach einen Schmetterlingskokon.
Dafür sprächen nicht nur das ebenfalls in den 1790er-Jahren entstandene Lehrgedicht Die
Metamorphose der Pflanzen (1798) und Goethes entomologische Studien, sondern auch der
Umstand, dass ›Wandeln‹ bei Goethe immer ›Verwandeln‹ und ›Wandern‹ bedeute. Ilse
Graham: Der geflügelte Genius. Gedanken zu Goethes Der Zauberflöte Zweiter Teil, in:
dies.: Goethe. Schauen und Glauben, Berlin/New York 1988, S. 34–48.

Ines Gries

164

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157 - am 13.01.2026, 06:49:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Entwicklung seines Begriffs vom Typus in seinem ersten osteologischen Ent‐
wurf (1795/96; FA 24, 227–281). Komplementiert wird dieser Entwurf, der
als Grundlage von Goethes Ausarbeitungen zum Typus vor allem mit Ideen
der inneren Gesetzlichkeit spielt, durch die zur gleichen Zeit entwickelten
Experimente zum Pflanzenwachstum unter bestimmten Lichtbedingungen in
Wirkung des Lichts auf organische Körper im Sommer 1796 (FA 24, 285–313).
Gleichzeitig beschäftigt sich Goethe im Zeitraum zwischen 1796 und 1798
mehr oder weniger regelmäßig mit entomologischen Studien, hauptsächlich
mit Schmetterlingsraupen (FA 24, 314–340).

In dem Fragment Betrachtung über Morphologie behandelt Goethe das
Thema Individualentwicklung als einen Aspekt organischer Fortpflanzung:

Diejenigen Körper, welche wir organisch nennen haben die Eigenschaft an sich oder
aus sich ihres gleichen hervorzubringen. […]
Das Neue, Gleiche ist anfangs immer ein Teil desselbigen und kommt in diesem
Sinne aus ihm hervor. Dieses begünstigt die Idee von Evolution; das Neue kann
sich aber nicht aus dem Alten entwickeln, ohne daß das Alte durch eine gewisse
Aufnahme äußerer Nahrung zu einer Art von Vollkommenheit gelangt sei. Dieses
begünstigt den Begriff der Epigenese, beide Vorstellungsarten sind aber roh und
grob gegen die Zartheit des unergründlichen Gegenstandes. (FA 24, 361)

Goethes Vorstellung von organischer Fortpflanzung liegt in einem Span‐
nungsfeld zwischen den Begriffen ›Epigenese‹ und ›Präformation‹. Die erste
Dimension dieses Spannungsfeldes bildet das Verhältnis von innerer Eigenge‐
setzlichkeit des Embryos und seiner Abhängigkeit von äußeren Einflüssen.
Diese Dimension wird durch ein zweites Spannungsfeld kompliziert, in dem
dieses Verhältnis nicht nur auf die Individualentwicklung, sondern auch auf
das Verhältnis von Individual- und Stammesentwicklung (Phylogenese) Be‐
zug nimmt. Die Frage hier ist: Wieviel von der Eigengesetzlichkeit und der
Abhängigkeit von äußeren Einflüssen ist individuell und wieviel ist artspezi‐
fisch?

Goethes Unzufriedenheit mit der seinerzeit aktuellen Theorie der Epigene‐
se und der veralteten Präformationslehre lässt sich auf diese zweite Dimension
zurückführen. Seine Vorstellungen von Ontogenese sind in diesem Sinne
nicht von denen der Phylogenese zu trennen. Ernst Haeckel wird diesen Sach‐
verhalt in Goethes Namen später als biogenetische Grundregel definieren:
»Die Ontogenesis ist die kurze und schnelle Recapitulation der Phylogene‐
sis, bedingt durch die physiologischen Functionen der Vererbung (Fortpflan‐

Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen

165

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157 - am 13.01.2026, 06:49:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zung) und Anpassung (Ernährung).«19 In letzter Konsequenz mündet diese
Verschränkung in ein numinoses Ursprungsnarrativ,20 vorher aber – und das
ist für das Problem der Unähnlichkeit von Eltern und Kindern in der Fortset‐
zung der Zauberflöte interessant – in ein genealogisches Narrativ: »Diejeni‐
gen Körper, welche wir organisch nennen haben die Eigenschaft an sich oder
aus sich ihres gleichen hervorzubringen.« Abhängig ist die Ontogenese nicht
mehr nur von äußeren Einflüssen wie der Verfügbarkeit von stoffwechselrele‐
vanten Lebensmitteln (Licht, Luft oder Nahrung) oder von einem inneren
Gesetz, das eine gewisse Autonomie suggeriert. Beides steht schließlich immer
auch unter dem Einfluss derjenigen Körper, die den Embryo als ihresgleichen
hervorgebracht haben.

Diese genealogischen Vorstellungen basieren ideengeschichtlich auf einem
Fortschrittsdenken, wie es Goethe durch Herders Ideen zur Philosophie der
Geschichte der Menschheit zum Begriff wird. Wolfgang Lefèvre hat gezeigt,
dass dieses Fortschrittsdenken kontingent und nicht teleologisch argumen‐
tiert und so mit dem eben aufgezeigten Spannungsfeld zwischen innerer Ge‐
setzmäßigkeit und äußerem Einfluss korrespondiert.21 Lefèvre wertet Herders
Ideen als nicht-genetische Variante des 18. Jahrhunderts der chain of being:22

Mancherlei Verbindungen des Wassers, der Luft, des Lichts mußten vorhergegangen
sein, ehe der Same der ersten Pflanzenorganisation, etwa das Moos, hervorgehen

19 Ernst Haeckel: Generelle Morphologie der Organismen [1866], Berlin/New York 1988,
S. 300. Siehe zu Haeckels Goethe-Lektüre zum Beispiel Rolf Füllmann: Naturdidaktik in
Goethes Namen. Ernst Haeckel und der lyrisch verdichtete Monismus, in: Sieglinde Grimm
(Hrsg.): Die Materie des Geistes, Heidelberg 2018, S. 135–159; Manfred Wenzel: Goethe
– ein Vorläufer Darwins? Der Streit um Ernst Haeckels Einordnung Goethes (1866) in
die Geschichte der Evolutionstheorie, in: ders. (Hrsg.): Goethe-Handbuch, Supplemente 2:
Naturwissenschaften, Stuttgart/Weimar 2012, S. 261f.

20 Vgl. die folgende Passage aus dem Aufsatz zum Bildungstrieb: »Betrachten wir alles genauer,
so hätten wir es kürzer, bequemer und vielleicht gründlicher, wenn wir eingestünden daß
wir, um das Vorhandene zu betrachten, eine vorhergegangene Tätigkeit zugeben müssen
[…]. Dieses Ungeheure personifiziert tritt uns als ein Gott entgegen […].« (FA 24, 451f.).

21 Vgl. Wolfgang Lefèvre: »Das Ende der Naturgeschichte« neu verhandelt. Das Spektrum
historischer Naturkonzeptionen in der Goethezeit, in: Franziska Bomski, Jürgen Stolzenberg
(Hrsg.): Genealogien der Natur und des Geistes. Diskurse, Kontexte und Transformationen
um 1800, Göttingen 2018, S. 25–41.

22 Vgl. ebd., S. 35. Die wichtigsten Arbeiten zur Ideengeschichte dieses bis in die Antike zurück‐
reichenden Konzepts sind Arthur O. Lovejoy: The Great Chain of Being. A Study of the
History of an Idea, 14. Aufl., Cambridge, Mass. 1978; und Wolf Lepenies: Das Ende der
Naturgeschichte. Wandel kultureller Selbstverständlichkeiten in den Wissenschaften des 18.
und 19. Jahrhunderts, München/Wien 1976. Die Bedeutung dieses Konzepts für Goethes
Naturbegriff hat Margit Wyder ausgearbeitet: Goethes Naturmodell. Die Scala naturae und
ihre Transformationen, Köln 1998.

Ines Gries

166

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157 - am 13.01.2026, 06:49:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


konnte. Viele Pflanzen mußten hervorgegangen und gestorben sein, ehe eine Tieror‐
ganisation ward; auch bei dieser gingen Insekten, Vögel, Wasser- und Nachttiere
den gebildetern Tieren der Erde und des Tages vor; bis endlich nach allen die Krone
der Organisation unserer Erde, der Mensch auftrat, Mikrokosmus.23

Herders Ideen werden von Zeitgenossinnen zwar durchaus als proto-genetisch
verstanden,24 jedoch entspricht sein Fortschrittsdenken keiner teleologischen
Entwicklungslogik der Ablösung, wie Charles Darwin sie später in seiner
Evolutionstheorie formuliert. Vielmehr denkt Herder Fortschritt als ein Mo‐
dell der Kontingenz, in dem die eine Organisation eine andere nicht ablöst,
sondern das Panorama der Möglichkeiten erweitert. »Kein Geschöpf, das wir
kennen«, so heißt es bei Herder weiter,

ist aus seiner ursprünglichen Organisation gegangen und hat sich ihr zuwider eine
andre bereitet, da es ja nur mit den Kräften wirkte, die in seiner Organisation lagen,
und die Natur Wege gnug wußte, ein jedes der Lebendigen auf dem Standpunkt
festzuhalten den sie ihm anwies.25

Goethes Verständnis der Individualentwicklung basiert auf diesem Fort‐
schrittsdenken der Ideen, in dem die scala naturae die Vorstellung einer durch
die Entwicklung von Arten erweiterten und diversifizierten Welt bezeichnet.
Die ersten »Verbindungen des Wassers, der Luft, des Lichts« bilden insofern
die genealogische Grundlage für die »Krone der Organisation«, als beide zwar
nicht (genetisch) verwandt sind, aber die ersten Verbindungen die Umwelt
derart gestalten, dass sich eine andere Art entwickeln kann. Die zum Fliegen
befähigten Kinder der Heldinnen und Helden des ersten Teils der Zauberflöte
repräsentieren eine solche kontingente Erweiterung des Panoramas aller mög‐
lichen Wesen. Die Verhältnisse von Eltern und Kindern in Der Zauberflöte
Zweiter Teil lassen sich damit auch jenseits ihrer genetischen Verwandtschaft
untersuchen.

Dass es sich bei einer nicht-genetischen Genealogie um keine contradictio
in adiecto handelt, bezeugt eine prägenetische Geschichte der Vererbung, wie
Staffan Müller-Wille sie mithilfe des Konzepts der generatio erzählt, unter

23 Johann Gottfried Herder: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, in: ders.:
Werke in zehn Bänden, hrsg. von Martin Bollacher u.a., Frankfurt a.M. 1985–2000, Bd. 6,
S. 31.

24 Charlotte von Stein schreibt an Karl Ludwig Knebel am 1. Mai 1784: »Herders neue Schrift
macht wahrscheinlich, daß wir erst Pflanzen und Tiere waren. Was nun die Natur weiter
aus uns stampfen wird, wird uns wohl unbekannt bleiben.« Regine Otto, Paul-Gerhard
Wenzlaff (Hrsg.): Goethe in vertraulichen Briefen seiner Zeitgenossen. Zusammengestellt
von Wilhelm Bode, Bd. I, 1749–1793, Berlin/Weimar 1979, S. 301.

25 Herder: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit (Anm. 23), S. 115.

Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen

167

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157 - am 13.01.2026, 06:49:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dem er sowohl »ein kausales als auch ein klassifizierendes Verhältnis« ver‐
steht.26 Ausgangspunkt seiner Argumentation ist William Harvey, der 1651 in
den Exercitationes de generatione animalium davon ausgeht, dass die selbst‐
ständige Entwicklung des Embryos mit dem ersten Blutstropfen beginnt.27

Durch diese frühe Emanzipation des Embryos aber geht Harvey die Logik
einer patrilinearen Kette verloren, die im Denkmodell von Nachkommen‐
schaft als opus der Eltern steckt. Genau genommen geht es hier um die
Frage, wo und wie der Vater ins Kind kommt. Harvey löst dieses Problem in
zwei Schritten. Zunächst erklärt er, dass die väterlichen Zeugungssubstanzen
eine Fernwirkung enthalten, ähnlich der Übertragung von Krankheiten oder
der Anziehungskraft von Magneten. Diese paternale Fernwirkung bindet er
dann aber in eine zyklische Kosmologie ein, um eine ungewollte Fernwirkung
auszuschließen und sicherzustellen, dass Väter an der Erzeugung des ihnen
Gleichen teilhaben.28

Diese Einbettung der Individualentwicklung in einen kosmologischen Zu‐
sammenhang führt Carl Linné in seinen Sponsalia plantarum (1746) weiter
aus. Linné radikalisiert die Präformationslehre und reduziert die organische
Fortpflanzung auf eine simple Folgebeziehung, die zwei Prämissen unterliegt:
erstens, jedes Ei der Eltern bringt ähnlichen Nachwuchs hervor; zweitens, mit
jeder Generation vermehrt sich die Anzahl der Individuen.29 Linnés Erklä‐
rung der Individualentwicklung wird damit zu einer Schöpfungsgeschichte,
in der jedes Individuum in direkter Beziehung zu der singulären »hervor‐
bringenden Einheit (unitas progeneratix)« steht.30 Linnés Konzept beschreibt
insofern keine Individualentwicklung, sondern die »Reproduktion und Ver‐
mehrung wesensgleicher Individuen.«31 Angesichts der formalen Unterschie‐
de dieser im Grunde wesensgleichen Individuen schafft sich Linné mithilfe
seines taxonomischen Systems Abhilfe, das wissenschaftshistorisch den Höhe‐
punkt einer »Krise der Klassifikation«32 bildet und um 1800 im Rahmen ver‐

26 Staffan Müller-Wille: Konstellation, Serie, Formation. Genealogische Denkfiguren bei Har‐
vey, Linnaeus und Darwin, in: Sigrid Weigel u.a. (Hrsg.): Generation. Zur Genealogie des
Konzepts – Konzepte von Genealogie, München 2005, S. 215–233, hier S. 216f.

27 Damit radikalisiert Harvey die Annahme von Aristoteles, der den Beginn von ›Leben‹ an die
Entwicklung des embryonalen Herzens knüpft. Vgl. ebd., S. 220.

28 Vgl. ebd., S. 221.
29 Vgl. ebd., S. 223–225.
30 Ebd., S. 226.
31 Ebd.
32 Sigrid Weigel: Genea-Logik. Generation, Tradition und Evolution zwischen Kultur- und

Naturwissenschaften, München 2006, S. 31.

Ines Gries

168

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157 - am 13.01.2026, 06:49:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stärkt historisierter Naturbegriffe (die vielfach proklamierte ›Verzeitlichung‹)
wieder von genealogischen Modellen abgelöst werden wird.33

Goethes Kinderfiguren öffnen eine neue Perspektive auf die Probleme von
Harvey und Linné. Mit ihnen stellt sich die Frage, wie sich Kinder von ihren
Eltern unterscheiden, und nicht, wie Eltern etwas ihnen Gleiches erzeugen.
Als Fortsetzung ihrer Eltern stimmen die Kinderfiguren einen neuen Ton
an, setzen einen anderen Plot in Bewegung. Harvey und Linné dient die
Einordnung der Individualentwicklung in einen größeren Zusammenhang
gewissermaßen als Verlegenheitslösung, um den schwindenden Einfluss vor
allem der väterlichen Zeugungssubstanzen zu retten und zu erklären. Für die
Zauberflöten-Kinder als Fortsetzungsfiguren aber liegt der Fokus auf dem mit
dem schwindenden Einfluss einhergehenden emanzipatorischen Gestus und
seiner positiven Wertung.

Der Genius entflieht seinem goldenen Gefängnis, durchbricht die »Schale
des Guten« und entschlüpft als Schmetterling nicht nur der Königin der
Nacht, sondern auch dem Wirkungskreis seiner Eltern. Das Schema zur un‐
vollendeten Fortsetzung lässt darauf schließen, dass auf die Flucht des Genius
auch eine Befreiung der Vogelmenschenkinder aus ihren Käfigen folgt. Nicht
umsonst plant Goethe mit »Kurze Landschaft« eine Szene mit Sarastro und
den Kindern, die ihrem Vater in einem Dialogbruchstück erklären:

Dich mögen deine Federn schmücken
Dich mag ein Becher Wein beglücken
Allein wir müssen edler sein
[…]
Wir folgen nur Sarastros Lehren
Als Vater ewig dich zu ehren[.] (FA 6, 1066f.)

Dadurch, dass Sarastro die Erziehung der Kinder übernimmt, wird Papagenos
Rolle als Vater der Funktion nach verändert: Vater zu sein bedeutet hier, keine
aktive Einflussnahme auf die Entwicklung der Kinder zu haben. Stattdessen
wird der Vater zum Gegenstand des ironischen Lobpreises. Dieser Entzug
der Kinder aus dem Wirkungskreis der Eltern stellt genealogisch begründete

33 Die Rede ist hier von den Problemen, die der Wandel von Naturgeschichte zu Naturwissen‐
schaft um 1800 zur Folge hat. Einschlägig geprägt wurde der Diskurs um diesen paradigma‐
tischen Wendepunkt von Lepenies: Das Ende der Naturgeschichte (Anm. 22). Siehe dazu
auch die Sammelbände von Peter Matussek (Hrsg.): Goethe und die Verzeitlichung der
Natur, München 1998; und Olaf Breidbach (Hrsg.): Naturwissenschaften um 1800. Wissen‐
schaftskultur in Jena-Weimar, Weimar 2001. Inwiefern Goethes Kritik an Linnés Taxonomie
auch auf dieses Spannungsfeld von Onto- und Phylogenese zurückzuführen ist, wäre noch
detailliert zu eruieren, würde aber von der Kernfrage dieses Aufsatzes wegführen.

Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen

169

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157 - am 13.01.2026, 06:49:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Machtansprüche infrage; ein Thema, das in einem anderen Dramentext zu
den Wirkungen der Französischen Revolution deutlich offensiver ausgetragen
wird. So liest Matthias Buschmeier Die natürliche Tochter als einen Text,
der die Französische Revolution als Folge eines Scheiterns genealogischer
Herrschaftslegitimation verhandelt.34 Wie das Ancien Régime als ein Familien‐
system aus Erben nicht mehr überzeugt, geht Eugenie – und deswegen ist
sie nach dieser Lesart die eigentliche Repräsentantin der alten Ordnung – als
Enttäuschte aus dem Streit um die Familienzugehörigkeit heraus.35 Im Kampf
um Zugehörigkeit und Herrschaft scheitern der Absolutismus und auch Eu‐
genie, weil sie mit genealogisch begründeter Ähnlichkeit argumentieren. In
diesem Sinne überwinden Die natürliche Tochter ebenso wie Der Zauberflöte
Zweiter Teil Grenzen biologischer Verwandtschaft, indem sie eine genealogi‐
sche Fortsetzung problematisieren und die Stammbäume durchbrechen.

4.

Monostatos Geständnis zu Beginn des Opernversuchs: »Wir können nicht das
Werk vollenden« (FA 6, 226), ist nicht nur das Motto des Fragments, sondern
auch der Fortsetzung. Dabei zeigen sich die entzogenen und sich entziehen‐
den Kinderfiguren aber nicht als unfertige, durch noch fortzusetzende Tätig‐
keit fertigzustellende Formen. Der Zauberflöte Zweiter Teil ist unabhängig
von seinem Status als Fragment eine Fortsetzung, weil hier das Werden, das
Hinauszögern und In-der-Schwebe-Halten programmatisch ist. Dass Goethe
das ausgerechnet an Kinderfiguren zeigt, die als Geflügelte und Fliegende eine
Mischung von Arten repräsentieren, schließt den Kreis und legt es nahe, die
Überlegungen zur Genealogie mit einem gattungstheoretischen Problem zu
verknüpfen. Die hier entfalteten Gedanken zu den Kinderfiguren als Fortset‐
zungsfiguren lassen nämlich wunderbar auf Goethes Opernästhetik schließen.

1797 setzt Goethe den Grundstein für seine spätere Fortsetzung des Zau‐
berflöten-Motivs in der Novelle. Mit der Planung des Epos Die Jagd nimmt

34 Matthias Buschmeier: Familien-Ordnung am Ende der Weimarer Klassik. Zum Verhältnis
von Genealogie, Politik und Poetik in Schillers Die Braut von Messina und Goethes Die
natürliche Tochter, in: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesge‐
schichte 82 (2008), S. 26–57. Buschmeier knüpft damit an Gerhard Kaiser an, der für Schil‐
lers Werk im Kontext der Französischen Revolution erklärt: »Der Untergang der Ordnun‐
gen wird nicht nur an der Familie demonstriert – er wird als Familienereignis vorgeführt.«
Gerhard Kaiser: Väter und Brüder. Weltordnung und gesellschaftlich-politische Ordnung in
Schillers Werk, Leipzig 2007, S. 6.

35 Vgl. Buschmeier: Familien-Ordnung am Ende der Weimarer Klassik (Anm. 34), S. 50.

Ines Gries

170

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157 - am 13.01.2026, 06:49:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


er im Briefwechsel mit Friedrich Schiller am 19. April 1797 Anteil an der von
Friedrich Schlegel angestoßenen Gattungsdiskussion um das epische Gedicht:
»Eine Haupteigenschaft des epischen Gedichts ist daß es immer vor und
zurück geht, daher sind alle retardierenden Motive episch.« (FA 31, 320)
Dieses ›Vor und Zurück‹ des epischen Gedichts leitet Goethe aus seiner
Lektüreerfahrung der homerischen Epen her, in denen wiederholte und aus‐
giebige Expositionen die Fortsetzung der Handlung immer wieder verzögern.
In der aus dem Briefwechsel hervorgehenden Abhandlung Über epische und
dramatische Dichtung von Goethe und Schiller sind retardierende Motive als
solche definiert, »welche den Gang aufhalten, oder den Weg verlängern« (FA
18, 446) und zur Behandlung sowohl epischer als auch dramatischer Stoffe
geeignet sind. Das Problem sei, so fährt Goethe am 22. April 1797 fort, dass
seine Vorarbeit zu Die Jagd ganz gegensätzlich angelegt ist:

Mein neuer Stoff hat keinen einzigen retardierenden Moment, es schreitet alles von
Anfang bis zu Ende in einer graden Reihe fort […]. Nun fragt sich ob sich ein
solcher Plan auch für einen epischen ausgeben könne, da er unter dem allgemeinen
Gesetz begriffen ist: daß das eigentliche Wie und nicht das Was das Interesse macht
[…]. (FA 31, 322)

Letztlich wird Goethe das Vorhaben aufschieben und den ›epischen‹, aber
zugleich fortschreitenden Stoff erst 1826 als Novelle realisieren. Damit erhalten
nicht nur das Motiv der Zauberflöte und der kindliche Genius Einzug in die
Novelle, sondern auch die »dramatisch epische Angelegenheit« (FA 31, 324)
von 1797, die Goethe während seiner Arbeit an Der Zauberflöte Zweiter Teil
intensiv beschäftigt.

Die Oper erweist sich in diesem Zusammenhang als eine Hybridform
epischer und dramatischer Dichtung in der retardierende Momente geradezu
formbestimmend sind, wie Christian Felix Weiße schreibt: »Das Lied hält
immer die Handlung auf«.36 Schiller bringt diesen Vorzug der Oper, trotz
seiner eigentlich kritischen Haltung der populären Gattung gegenüber, in den
Briefwechsel ein:

Die Oper stimmt durch die Macht der Musik und durch die freiere harmonische
Reizung der Sinnlichkeit das Gemüt zu einer schönern Empfängnis, hier ist wirk‐
lich auch im Pathos selbst ein freieres Spiel weil die Musik es begleitet, und das
Wunderbare, welches hier einmal geduldet wird, müßte notwendig gegen den Stoff
gleichgültiger machen. (MA 8.1, 478)

36 Christian Felix Weiße: Vorbericht, in: Komische Opern von C. F. Weiße. Erster Theil,
Carlsruhe 1778, S. 3.

Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen

171

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157 - am 13.01.2026, 06:49:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nur wenige Monate später rät Schiller dann auch von einer Fortsetzung der
Zauberflöte ab, vor allem aus Mangel an einer guten Komposition.37 Seine
Sorge ist im Zusammenhang dieser Diskussion vom Dramatischen und Epi‐
schen gut nachvollziehbar.

Dass Schiller ausgerechnet die Oper als gelungenes Beispiel für eine ›epi‐
sche‹ Wirkung des Dramas anführt, mutet angesichts des musikdramatischen
Verständnisses Goethes erst einmal paradox an. Mit der Oper unternimmt
Goethe nämlich eigentlich den Versuch, sein Musikdrama entgegen dem
Diktum Weißes ›dramatischer‹ zu machen. Seine frühen Stücke sind noch
stark an das norddeutsche Singspiel angelehnt:38 Lieder und Musikeinlagen
dienen vor allem als retardierende Scharniere zwischen plottreibenden Re‐
zitativen und verstärken bestenfalls die durch die Handlung bereits etablier‐
ten Gefühlszustände.39 Während seiner Italienreise aber fasst Goethe den
Entschluss, seine musikdramatische Produktion vermehrt an italienischen
Opernformen auszurichten, wie auch Mozarts und Schikaneders Zauberflöte
eine ist. Im Vergleich zum deutschen Singspiel haben Musik und Lieder der
großen Oper eine eigene dramatische Funktion und treiben die Handlung
selbst voran.

Entsprechend verortet Tina Hartmann in ihrer Analyse des Librettos in
den Liedpassagen von Goethes Opernfragment ebenso viel Handlung wie
in den wenigen Rezitativen.40 Nun ergibt ihr in Anlehnung an Schiller for‐
mulierter Vorschlag, Goethes Oper als Versuch eines ›epischen Dramas‹ zu
verstehen,41 erst dann Sinn, wenn man Funktion und Wirkung voneinander
trennt. Hat die Musik im Singspiel einerseits eine retardierende Funktion, so
liegt ihre Wirkung doch auf der Fokussierung des Stoffs, da sie das Fortschrei‐
ten der Handlung zwar unterbricht, dadurch die Spannung der Handlung

37 In seinem Brief vom 11. Mai 1798 schreibt Schiller an Goethe: »Wenn Sie zu der Fort‐
setzung der Zauberflöte keinen recht geschickten und beliebten Komponisten haben, so
setzen Sie sich, fürcht ich, in Gefahr, ein undankbares Publikum zu finden, denn bei der
Repräsentation selbst rettet kein Text die Oper, wenn die Musik nicht gelungen ist, vielmehr
läßt man den Poeten die verfehlte Wirkung mit entgelten.« (FA 6, 1046).

38 Dazu gehören zum Beispiel Die Fischerin oder die ersten Fassungen von Lila, Jery und
Bätely, Erwin und Elmire und Claudine von Villa Bella. Einen ausführlichen Überblick zum
musikdramatischen Werk Goethes gibt Gabriele Busch-Salmen (Hrsg.): Goethe-Handbuch,
Supplemente 1: Musik und Tanz in den Bühnenwerken, Stuttgart/Weimar 2008.

39 So vermerkt Goethe in der ersten Fassung des ›Schauspiels mit Gesang‹ Erwin und Elmi‐
re als Kompositionsanweisung: »Die Musik wage es, die Gefühle dieser Pausen auszudrü‐
cken.« (FA 4, 527).

40 Vgl. Tina Hartmann: Goethes Musiktheater, Tübingen 2004, S. 314.
41 Vgl. ebd., S. 315–332.

Ines Gries

172

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157 - am 13.01.2026, 06:49:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aber gerade steigert. Tragen die musikalischen Passagen andererseits selbst
zur Fortsetzung der dramatischen Handlung bei, konkurrieren Stoff und
Form gleichberechtigt miteinander. Die Wirkung der retardierenden Momen‐
te des epischen Gedichts, nämlich dass sie das Interesse vom Was auf das
Wie lenken, geht in der Oper von den ›dramatischen‹, den die Handlung
fortsetzenden Musikpassagen aus.

Die inhaltlich mehrfach verzögerte Elternschaft erlaubt es, Goethes Fort‐
setzung der Zauberflöte als Verhandlungsort dieser gattungstheoretischen De‐
batte zu verstehen. Taminos zweifach uneingelöste Vaterschaft – als Vater
seines Kindes und als Oberhaupt der priesterlichen Bruderschaft – ist ein in‐
haltlicher Rekurs auf jene retardierende Funktion der Musik. Als ›Verzögerte‹
verweisen die Elternfiguren auf die hybride Form der Oper zwischen Epos
und Drama und bergen damit eine formreflexive Funktion. Das ist in diesem
Fall deshalb als zentrale Wirkungsabsicht zu bewerten, weil das Stück nur
als Libretto und damit ohne eine Komposition vorliegt, die diese Wirkung
normalerweise zu verantworten hätte.

Getragen wird die formreflexive Funktion von einem genealogiekritischen
Narrativ, in dem die retardierte Elternschaft von emanzipierten Kinderfiguren
evoziert wird. Der fliegende Genius und die geflügelten Vogelmenschenkinder
aus goldenen Käfigen und Kästen deuten als Nachwuchs ihrer Eltern auf ein
formales Verwandtschaftsverhältnis hin, in das sich Der Zauberflöte Zweiter
Teil als Fortsetzung der Zauberflöte von Mozart und Schikaneder einschreibt.
Die Frage nach dem Verhältnis von Eltern und ihren Kindern als opus ist
dann nicht nur eine Metapher für das Verhältnis von Künstler und Werk, son‐
dern spielt auch auf ein quasi intertextuelles Verhältnis zwischen Werk und
Werk an. Analog zu den Kinderfiguren problematisiert Goethes Fortsetzung
ihr Verwandtschaftsverhältnis mit der Oper von Mozart und Schikaneder.
Denn während die Eltern als Sinnbild der das Epische und Dramatische glei‐
chermaßen vereinenden Oper nicht richtig in Bewegung kommen, entfliegt
die vorzeitig emanzipierte Fortsetzung, den Kinderfiguren gleich. Die bebrü‐
teten Eier, aus denen geflügelte Kinder schlüpfen, und das goldene Kästchen,
dem ein Genius entfliegt, verweisen auf einen allzu fortschreitenden, geradezu
balladesken Modus des Fragments. Das wäre angesichts des ›Balladenjahres‹
1797 nicht abwegig. So hat Goethe möglicherweise auch seine Kinderfiguren
aus jenem Opernversuch vor Augen, wenn er später über die Ballade schreibt:

Uebrigens ließe sich an einer Auswahl solcher Gedichte die ganze Poetik gar wohl
vortragen, weil hier die Elemente noch nicht getrennt, sondern, wie in einem
lebendigen Ur-Ey, zusammen sind, das nur noch bebrütet werden darf, um als
herrlichstes Phänomen, auf Goldflügeln in die Lüfte zu steigen. (FA 21, 39)

Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen

173

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157 - am 13.01.2026, 06:49:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783988581075-157 - am 13.01.2026, 06:49:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Goethes Der Zauberflöte Zweiter Teil als Fortsetzung
	2.
	3.
	4.

	1.

