
Das türkische Gefängnis als Schule  
des literarischen Realismus:  

Nâzım Hikmets Weg nach Anatolien* 

Die Straße von İnebolu über Kastamonu und Çankırı nach Ankara wurde für die 
jüngere türkische Geistesgeschichte zu einer mythischen Straße. Haben doch zur 
Zeit des Befreiungskampfes auf diesem fünf- bis sechstägigen Reiseweg viele va-
terländisch gesinnte Literaten, nachdem sie mit einem Schiff das von den Allier-
ten besetzte Istanbul verlassen hatten und in dem kleinen Schwarzmeerhafen 
İnebolu gelandet waren, zum ersten Male die anatolische Realität kennengelernt. 
Viele, für die Vaterlandsliebe und Türkentum bislang eher aus der Dichtung be-
zogene erhabene Gefühle oder abstrakte politische Ideale gewesen waren, sahen 
sich mit einem fremden Anatolien konfrontiert, das es nun galt, als „Heimat 
Anatolien“ zu gewinnen. So wurde die Straße von İnebolu nach Ankara damals 
in den Jahren zwischen 1919 und 1923 zum „vatan yolu“, zur „vaterländischen 
Straße“.  

Das wird aus zeitgenössischen Presseartikeln und rückblickenden Memoiren-
werken deutlich1. Die Reise wird als sehr beschwerlich geschildert. In den leichten 
Reisewagen wurde man durchgeschüttelt. Ochsen-, Esels- und Pferdekadaver 
säumten den Weg. In den mittelalterlichen anatolischen Hanen, in denen man 
nächtigen mußte, die schon Evliya Çelebi beschrieben hatte, raubten einem Wan-
zenattacken den Schlaf, und der scharfe Geruch der Mistfladen (tezek), mit denen 
geheizt wurde, stach in die Nase. Zum ersten Male sah man die Ochsenkarren mit 
den Holzscheibenrädern (kağnı) und die barfüßigen in Lumpen gehüllten anatoli-
schen Männer, Frauen und Kinder, die unermüdlich stumm Waffen und Muniti-
on für den Befreiungskampf transportierten.  

Die Begegnung mit dem anatolischen Volk der Dörfer und Kleinstädte, zu de-
nen auch Ankara damals gehörte, das war ein schockierendes Erlebnis. Die Istan-
buler Intellektuellen, deren Väter meist aus der in der Tanzimât-Zeit ausgebilde-
ten, d. h. bereits mit westlichem Gedankengut infizierten, Schicht der Beamten, 
Offiziere und Geistlichen stammten, für die „Anatolien nie unser Vaterland, son-

* Im Original erschienen als: Glassen, Erika 1991. Das türkische Gefängnis als Schule des li-
terarischen Realismus (Nâzım Hikmets Weg nach Anatolien). In: Ingeborg Baldauf, Klaus
Kreiser und Semih Tezcan (Hrsg.). Türkische Sprachen und Literaturen: Materialien der ersten
deutschen Turkologen-Konferenz, Bamberg, 3.-6. Juli 1987. Wiesbaden: Harrassowitz (Veröffent-
lichungen der Societas Uralo-Altaica, 29), 129-141.

1 Artikel aus dieser Zeit sind veröffentlicht in: Yakup Kadri Karaosmanoğlu, Ergenekon, Mil-
lî Mücadele Yazıları, İstanbul 1964, S. 47-57; ders., Bütün Eserleri 6, Vatan Yolunda, İstan-
bul 1986 (6. Auflage), S. 102-125. Sehr anschaulich geschildert ist die Straße bei: Riza Nur,
Hayat ve Hatıratım, III. Cild, İstanbul 1968, S. 588 f. Siehe auch: Rauf Mutluay, Bende
Yaşayanlar, İstanbul 1977, S. 42.

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227 - am 22.01.2026, 04:11:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 228 

dern Melkkuh und Kolonie“2 gewesen war, erschienen wie Fremde, die in einer 
extremen Situation aus der zivilisierten Hauptstadt in das wilde Hinterland ver-
schlagen worden waren und die dort nun den noch in Höhlen hausenden, dumpf 
vor sich hindämmernden Aborigines begegneten.  

Yakup Kadri Karaosmanoğlu (1889-1974), der im Jahre 1921 für die Istanbuler 
Zeitung İkdam auf dieser Straße nach Ankara unterwegs war, hat sein Leben lang 
den Abgrund zwischen dem Volk und den Intellektuellen als die größte Tragödie 
seines Landes empfunden, so bekennt er noch 1969 in einem Interview3. Damals, 
1921, erlebte und reflektierte er diese Tragik vor Ort, die er 1932 noch einmal in 
seinem Roman „Yaban“ thematisierte4. Das, was den vaterländisch gesinnten In-
tellektuellen bei der ersten Begegnung mit den Anatoliern verwirrt, ist die gegen-
seitige Verständnislosigkeit. Alle Lebensäußerungen, die Sprache, die Denkweise 
der Anatolier erscheinen sonderbar, erwecken Spott, Mitleid oder Erstaunen und 
so – reflektiert Yakup Kadri – muß es auch umgekehrt sein, denn beide haben ein 
total verschiedenes Weltbild. Da bleibt die bange Frage: Ist eine Annäherung 
überhaupt möglich? Wer muß sich wem anpassen? In der Kleinstadt Çankırı wird 
Rast eingelegt. Dort sieht man die Kleinhändler tagsüber stundenlang regungslos 
wie Buddhastatuen in ihren höhlenartigen Bretterbuden vor ein paar Packsätteln 
und Seilen sitzen, nachts aber stoßen sie von den Minaretten wild erregte Schreie 
aus. Wie schwer es sein mag, in die Tiefe der Seelen hinabzusteigen, die solche 
Schreie hervorbringen, und Art und Weise der Erregung dieser Menschen zu defi-
nieren, das beschäftigt den feinsinnigen Darsteller der dekadenten Istanbuler Ge-
sellschaft5.  

Ganz ähnliche Gedanken bewegen den Literaturlehrer und -Wissenschaftler 
İsmail Habib Sevük (1892-1954) etwa ein Jahr später im März 1922 in Ankara. Er 
muß entdecken, daß es zwei Ankara gibt. Einmal jenes, für ihn das eigentliche 
Ankara, das in der Vorstellung der internationalen Öffentlichkeit und der vater-
ländisch gesinnten Intellektuellen zum Symbol des nationalen Befreiungskamp-
fes geworden ist, bevölkert mit überirdischen Helden, und andererseits die real 
existierende graue ruinöse anatolische Provinzstadt Ankara, deren Bewohner wie 
stumme Schatten an den Fremden vorüberhuschen und sich des historischen 
Augenblickes, den sie miterleben, nicht bewußt sind. Wie sollen sie zu Lesern ei-

                                                                                          
2  Karaosmanoğlu, Ergenekon, S. 94. Über die Begegnung der Intellektuellen mit den Anato-

liern in dieser Zeit schreiben auch Zekeriya Sertel, Hatırladıklarım, İstanbul 1977 (2. Aufla-
ge), S. 116: „Başka bir dünyadan gelmiş yaratıklar gibiydiler“. Şevket Süreyya Aydemir, 
Suyu Arayan Adam, İstanbul 1979 (7. Auflage), besonders in dem Kapitel: „Şu Bilinmeyen 
Anadolu“, S. 71-90, „Köyler görürsünüz ki, insanlar yerin altında yaşarlar“.  

3  Siehe Seyit Kemal Karaalioğlu, Resimli Motifli Türk Edebiyatı Tarihi, 3. Cumhuriyet Ede-
biyatı, İstanbul 1980, S. 454.  

4  Yakup Kadri Karaosmanoğlu, Yaban, Remzi Kitabevi İstanbul 1960 (6. Auflage); eine deut-
sche Übersetzung erschien bereits 1939: Yakub Kadri, Der Fremdling, übers. von Max 
Schultz-Berlin, Leipzig 1939.  

5  Karaosmanoğlu, Ergenekon, S. 48 f.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227 - am 22.01.2026, 04:11:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS TÜRKISCHE GEFÄNGNIS ALS SCHULE 229 

ner nationalen Literatur erzogen werden? Wie muß die nationale Literatur be-
schaffen sein, die diese Menschen als Leser gewinnen will?6 

„Hin zum Volk (halka doğru)“ sei seit geraumer Zeit das Losungswort der jun-
gen Intellektuellen in Istanbul. Yakup Kadri ist in seinem Artikel vom 4. Juli 
1921 sehr skeptisch, ob diese Jugend bereit sei, die für die Erreichung ihres Zieles 
notwendigen Opfer zu bringen, ihr würde doch bereits die Reise auf den anatoli-
schen Straßen körperliche Folterqualen bereiten7.  

Als typischer Vertreter dieser vaterländisch gesinnten, literaturbeflissenen, aber 
volksfernen Istanbuler Intellektuellen konnte damals Nâzım Hikmet gelten. Er 
war 1921 neunzehn Jahre alt und hatte einige Monate vor Yakup Kadri, zusam-
men mit seinem Freund Vâlâ Nûreddin, genannt Vâ-Nû (1901-1967), die vater-
ländische Straße von İnebolu nach Ankara – angeblich zu Fuß – zurückgelegt.  

Wie ist es nun ihm, der später als kommunistischer türkischer Dichter interna-
tional berühmt wurde und der durch seine Ideologie ja geradezu zur Volksnähe 
verpflichtet war, gelungen, diese Kluft zu überbrücken und in die Seele der Ana-
tolier einzudringen? 

Bevor er sich mit drei Dichterfreunden auf der „Yeni Dünya“ nach İnebolu 
einschiffte8, hatte er es in Istanbul schon zu Dichterruhm gebracht. Da er auf ei-
ne Karriere in der Marine aus gesundheitlichen Gründen verzichten mußte, 
widmete er sich ganz der Literatur. Yahya Kemal (1884-1958), der sein Literatur-
lehrer war und seine ersten poetischen Versuche korrigierte, gehörte, wie übrigens 
auch Yakup Kadri, zu den Hausfreunden, die die schöne, kunstbeflissene Mutter 
um sich scharte9. In Nâzıms poetischer Jugendproduktion10 fehlen die mysti-
schen Anklänge nicht, die auf den Einfluß des Mevlevi-Großvaters zurückzufüh-
ren sind. Doch vor allem galt er als vaterländischer Dichter. Berühmt war sein 
balladenhaftes Poem: „Ein Märchen für die Jugend. Der Gefangene der vierzig 
Räuber“, das İsmail Habib 1923 in Tarsus Mustafa Kemal vortrug, der stark be-

                                                                                          
6  Artikel aus der in Kastamonu erschienenen Provinzzeitung Açık Göz (März 1922), abge-

druckt in İsmail Habib Sevük, O Zamanlar, 1920-1923, Ankara 1981, S. 106-115.  
7  Karaosmanoğlu, op. cit., S. 49 f.  
8  Außer Vâ-Nû waren die beiden Dichter Yusuf Ziya Ortaç (1895-1967) und Faruk Nâfiz 

Çamlıbel (1898-1973) mit von der Partie. Sie wurden allerdings von der Ankara-treuen Mi-
litärpolizei bei Nacht und Nebel aus İnebolu nach İstanbul zurückgeschickt, während Nâ-
zım, der in Ankara Bürgen für seine Vaterlandsliebe in dem Ehepaar Adıvar hatte, mit sei-
nem Freund Vâ-Nû weiterreisen durfte. S. Kemal Sülker, Şair Nâzım Hikmet, İstanbul 
1976, S. 18 f. Nâzım literarisiert die Wanderung von İnebolu nach Ankara in seinem auto-
biographischen Roman: Yaşamak Güzel Şey Be Kardeşim, İstanbul 1967, S. 62 ff.  

9 Siehe: Karaalioğlu, op. cit., S. 441; über die Beziehung zu Yahya Kemal auch in Nazım 
Hikmet, herausgegeben vom Türkenzentrum Berlin (West), Elefanten Press, Berlin 1982 (2. 
Auflage): Nazım Hikmet/Ekber Babaev, „Die Kunst Nazım Hikmets”, S. 90.  

10  Kerim Sadi, Nâzım Hikmet’in İlk Şiirleri, İstanbul 1969, hat alle Jugendgedichte mit Vari-
anten und Fundstellen, Fotos und Faksimiles sorgfältig herausgegeben.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227 - am 22.01.2026, 04:11:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 230 

eindruckt gewesen sein soll11; 1925 nahm İ. Habib es noch in seine Literaturge-
schichte für den Schulgebrauch auf, obwohl er damals schon gehört hatte, daß 
sich Nâzım inzwischen in Moskau zum Bolschewismus bekehrt hatte12.  

In dieser Literaturgeschichte finden wir auch das Gedicht: „İnebolu“ oder „İç 
Anadoluya İlk Bakış“, das Nâzım zusammen mit seinem Freund Vâlâ 1921 „da-
prenatür“ auf dem Weg von İnebolu nach Ankara produziert hatte. Inneranatoli-
en, das ihrer Imagination aus den Märchen der Kindheit vertraut war, liegt ihnen 
nun realiter vor Augen und entlockt ihnen den entzückten Aufschrei: „Was ist 
das für ein schönes Land! Auf seinen hohen Bergen Winter. Auf seinen Straßen 
Herbst. In seinen Tälern Frühling. Und in der güldnen Sonne Sommerhitze!“13 
Der anatolische Eselstreiber, der sie begleitet, erschrickt vor dem Pathos der jun-
gen Istanbuler Dichter14.  

Anatolien wird Nâzım damals vor allem zum Landschaftserlebnis. Ankara, 
„die Stadt der Furcht“, bleibt eine kurze Episode, Mustafa Kemal ein stahlblauer, 
goldgelber Farbeffekt15.  

Auf eigenen Wunsch ziehen Nâzım und Vâlâ nach Bolu, mit einer Urkunde 
vom 14. Juni 1921, die Nâzım der dortigen Sultaniye als Lehrer zuweist16. In der 
Provinzstadt Bolu, wo religiöse Kreise starken Einfluß haben, fallen die jungen 
Istanbuler Dichter auf, mit ihren hohen kalpaks und ihren langen Koteletten; sie 
gehen nicht in die Moschee, fasten im Ramazan nicht und rezitieren im Kaffee-
haus Gedichte. Bald ziehen sie sich in ein Dorf bei Bolu zurück17. Später, 1945 
aus dem Gefängnis in Bursa, schreibt Nâzım an den Gefährten dieser frühen Jah-
re, Vâ-Nû, indem er sich an das schrecklich grüne Dorf erinnert: „Jetzt kommt es 
mir vor, als ob ich das Ereignis, das man Jugend nennt, in Bolu erlebt habe und 
später eigentlich nie mehr jung war“18. Man lebte dort keineswegs von der Welt 
abgeschnitten. Die Briefe aus Bolu an seine Mutter, die geschieden vom Vater in 
Paris ihren künstlerischen Neigungen nachging, erwecken den Eindruck einer 
dörflichen Idylle. Die Freunde widmen sich ihrer literarischen Tätigkeit. Nâzım 
erhält Bücher vom Vater aus Istanbul und erbittet futuristische und expressioni-

                                                                                          
11  Darüber hat er in der Cumhuriyet, 16. Ocak 1945, geschrieben, siehe Kemal Sülker, op. 

cit., S. 289. Zur zeitgenössischen Rezeption s. Pertev N. Boratav „Kurtuluş Yıllarının Bir 
Anısı İçinde Nâzım Hikmet“, in Folklor ve Edebiyat 1, İstanbul 1982, S. 406-410.  

12  Ismāʿīl Ḥabīb, Türk Teǧeddüd Edebiyātı Tārīḫī, İstanbul 1340 (1924/25), S. 669. Bei Kerim 
Sadi, op. cit., S. 33-38. In der Gesamtausgabe (Hrsg. Ekber Babaef): Nâzım Hikmet, Bütün 
Eserleri, Cilt I, Sofya 1967, S. 48.  

13  Ḥabīb, op. cit., S. 670 (Auszüge); Sadi, op. cit., 105-112; Hikmet, Bütün Eserleri (Sofya) I, 
S. 46.  

14  In dem Roman „Yaşamak“ (s. Anm. 8), S. 67, ist die Szene mit wörtlichen Anklängen ver-
fremdet geschildert. Dazu auch die deutsche Übersetzung: Nâzım Hikmet, Die Romanti-
ker (Mensch! Das Leben ist schön), übers. von H. Egghardt, Hamburg 1984, S. 74.  

15  Hikmet, Yaşamak, S. 71, Hikmet, Die Romantiker, S. 78.  
16  Aydın Aydemir, Nâzım, Ankara o. J., S. 90, Faksimile der Urkunde gegenüber S. 96.  
17  Über die Zeit in Bolu und Umgebung s. Aydemir, op. cit., S. 90-99.  
18  Nâzım Hikmet, Bursa Cezaevinden Vâ-Nû’lara Mektuplar, İstanbul 1970, S. 21.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227 - am 22.01.2026, 04:11:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS TÜRKISCHE GEFÄNGNIS ALS SCHULE 231 

stische Zeitschriften und neue Theaterstücke von der Mutter aus Paris. Er lernt 
Persisch.  

„Mein Ruhm, mein kleiner Ruhm, den es mir zu erringen gelang, nimmt täg-
lich zu...“. Die erlittenen Beschwernisse der schmutzigen Wege, auf die die Mut-
ter ironisch anspielt, dienen dazu, die Sinnesempfindungen zu verfeinern: „Um 
das ewige Glück zu fühlen, muß man erst tiefe Qualen erleiden“, antwortet der 
Dichter seiner Mutter19.  

Doch auch die Oktoberrevolution in Rußland und ihre Wirkungen werden 
wahrgenommen. Schon in einem Hotel in İnebolu war man jungen Deutsch-
landrückkehrern begegnet, die von den Spartakisten berichteten. Der Name Le-
nin taucht auf. Ihr Freund Ziya Hilmi, damals Richter in Bolu, tut die von den 
jungen Dichtern idealisierte französische Revolution als bürgerlich ab und spricht 
zu ihnen über die proletarische Revolution, von Kapital und Arbeit und Ausbeu-
tung.20 Die beiden Freunde wollen ins Ausland, nach Paris oder Deutschland 
oder Rußland. Im Herbst 1921 macht man sich auf den Weg nach Rußland. Das 
Stipendium an der Universität der Völker des Orients in Moskau hat Nâzım 
noch alten Istanbuler Familienbeziehungen zu verdanken21.  

Moskau wurde in den zwanziger Jahren zum Mekka der europäischen Avant-
garde, der Futuristen, der Dadaisten, der Strukturalisten. Der dialektische Mate-
rialismus wird zur künstlerischen Weltanschauung, verursacht die Revolution der 
Kunst, sprengt die alten Formen.  

Das Anatolienerlebnis wird unter dem Einfluß der bolschewistischen Ideologie 
umgedeutet. Das Gedicht „Yalınayak“ („Barfuß“) von 1922 ist das Gegenstück zu 
„İç Anadoluya İlk Bakış“. Statt der Entzückensschreie vor der Schönheit der 
heimatlichen Landschaft nun die revolutionären Parolen, der Blick auf die un-
fruchtbare Erde, die kranken Ochsen, die steinigen Äcker, Anatolien als Müllhal-
de, ein Land, das nach Elektrizität, nach Maschinen schreit22.  

Form und Inhalt haben sich gewandelt. Nach der Phase eines imaginären sen-
timentalen Patriotismus bestimmt nun der dialektische Materialismus die Seh-
weise. Die revolutionäre Dynamik hat die Verse auseinandergesprengt, ein Halb-
vers ist oft auf ein Wort reduziert.  

Doch Nâzım bleibt auch als Kommunist ganz Dichter. Die Ideologie wird in 
Poesie umgesetzt. Die Dialektik von Inhalt und Form beschäftigt ihn sein Leben 
lang. Nâzım ist Revolutionsromantiker, er kostümiert sich. Als Dichter des Prole-
tariats will er die Spuren der Paschaherkunft (Paşazadelik) beseitigen. Den Thea-

                                                                                          
19  Briefe an die Mutter bei Aydemir, op. cit., S. 93, 97.  
20  Dazu: Aydemir, op. cit., S. 98 f; Kemal Sülker, op. cit., S. 20 f. Über das spätere Schicksal 

Ziya Hilmis siehe: Abidin Nesimi, Yılların İçinden, İstanbul 1977, S. 136 ff.  
21  Über die persönlichen Beziehungen (besonders zu Ahmet Cevat Emre), die ihm für sein 

Studium in Moskau wichtig werden sollten, siehe Aydemir, op. cit. S. 107-121.  
22  Ḥabīb, op. cit., S. 670 f.; Hikmet, Bütün Eserleri, S. 69.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227 - am 22.01.2026, 04:11:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 232 

termacher Meyerhold in Moskau besucht er in abgetragenem Militärmantel, 
Wickelgamaschen und Soldatenmütze à la Budjonnies Reiterarmee23.  

Der indoktrinierte Revolutionär will, soll in die Türkei zurückkehren, um in 
der Heimat für die Weltrevolution zu wirken. Der erste Versuch zurückzukehren 
im Jahre 1925 bleibt ein Zwischenspiel, erst 1928 kehrt er illegal zurück, nach 
mehrmonatiger Haft in Hopa und Ankara taucht er 1929 wieder in Istanbul auf. 
Die kommunistische Partei ist inzwischen verboten und auch „Aydınlık“, ihr 
Presseorgan, an dem Nâzım schon von Moskau aus mitgearbeitet hatte24.  

Seine Waffe bleibt die Poesie. Sein erster in der Türkei publizierter Gedicht-
band „835 Zeilen“, der die revolutionäre Poesie der Moskauer Jahre versammelt, 
schlägt in die Istanbuler Kulturszene, wo auch nach Gründung der Türkischen 
Republik die alten Köpfe dominieren, ein wie eine Bombe. Auch in Istanbul tritt 
Nâzım im proletarischen Kostüm auf: Schirmmütze, kragenloses offenes Hemd, 
abgetragene Kleidung25.  

Seine Dichtung ist, wie er es in Moskau gelernt hat, Propagandatheater. Er ist ein 
guter Rezitator. Eine amerikanische Firma produziert eine Lyrikplatte mit ihm26.  

Yakup Kadri, der 1929 in der Milliyet den Gedichtband „835 Zeilen“ rezen-
siert, stellt in Nâzım den Lesern einen neuen Dichtertyp vor, der auf einem mit 
gesträubter Mähne sich aufbäumenden Stahlroß daherkomme und seine Seele 
durch ein Kupferrohr in die Luft blase. Eine solche Poesie, die an das Gedröhne 
einer absonderlichen Jazzband erinnere, gehöre auf den Rummelplatz, auf die 
Straße. Doch er, Yakup Kadri, glaube nicht, daß es dafür in der Türkei von 1929 
ein Publikum, nämlich wogende Menschenmassen, gebe. In einem persönlichen 
Gespräch redet der alte Freund der Familie dem jungen Dichter ins Gewissen, er 
möge sich doch nicht die Fesseln einer so engen Ideologie anlegen, und statt um 
die Lage des internationalen Proletariats solle er sich um die Nöte des eigenen 
anatolischen Volkes bekümmern27. Yakup Kadri, der bald zur Zielscheibe einer 
beißenden literarischen Satire werden sollte, die innerhalb der von Nâzım insze-
nierten Kampagne: „Wir zerbrechen die Götzen“28 in der Zeitschrift „Resimli Ay“ 

23  S. Nâzım Hikmet, „Erinnerungen an Meyerhold“, abgedruckt in Türkenzentrum (s. Anm. 9), 
S. 138.  

24  Detailliert tabellarisch zu Leben und Werk Nâzım Hikmets siehe: Guzine Dino et Nedim 
Gürsel, „Chronologie de Nâzım Hikmet“, in Europe, Revue Littéraire Mensuelle, Paris, 52. 
Jahrgang, Nr. 547-548, November-Dezember (1974), S. 156-168. Weitgehend übernommen 
wurde diese Chronologie in Nazım Hikmet, Türkenzentrum Berlin (West), S. 10-26 (s. 
Anm. 9). Zu „Aydınlık“ siehe Elisabeth Siedel, Sabahattin Ali, Mystiker und Sozialist, Bei-
träge zur Interpretation eines modernen türkischen Autors, Berlin 1983, S. 21 ff.  

25  S. Sabiha Sertel, Roman Gibi, 1919-1950, İstanbul 1968, S. 162. S. auch Kemal Sülker, 
Nâzım Hikmet’in Polemikleri, İstanbul 1968, S. 93 f., 110 f.  

26  S. Sertel, op. cit., S. 123 („The Viva Kolombiya Firması“).  
27  Karaalioğlu, op. cit., S. 442-444.  
28  Dazu Sabiha Sertel, op. cit., S. 127 ff., 153 f. ; Zekeriya Sertel, op. cit., S. 168 ff; alle Pole-

miken im Zusammenhang mit Yakup Kadri s. Sülker, op. cit., S. 9-68. Yakup Kadri fand 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227 - am 22.01.2026, 04:11:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS TÜRKISCHE GEFÄNGNIS ALS SCHULE 233 

erschien, hat das wohl richtig gesehen, der junge revolutionäre Dichter im Prole-
tarierlook hatte die Kluft zum anatolischen Volk noch nicht überwunden.  

Sabiha Sertel (1895-1968), die Nâzım in diesen Istanbuler Jahren von 1929 bis 
zu seiner langen Gefängnishaft im Jahre 1938 gut gekannt hat und nach einer spä-
ten Begegnung mit dem Dichter in Wien 1960 ein Resümee dieses Lebensabschnit-
tes bietet, das auch, wie sie andeutet, dem gewandelten Selbstverständnis des Dich-
ters entsprach, schreibt, daß für Nâzım damals der Klassenkampf der Motor der 
Dichtung war. Der starre Klassenstandpunkt wurde zum Dogmatismus, der nicht 
mit der Wirklichkeit in der damaligen Türkei rechnete. Für die kommunistischen 
Intellektuellen um Nâzım „gab es kein Volk (halk), sondern nur die werktätige 
Klasse (emekçi sınıfı)“. Nâzım gab ihr gegenüber zu: „Wir waren fanatische Sektie-
rer und hatten die Natur und den Menschen vergessen“. „Für Nâzım und seine 
Gesinnungsgenossen“, schreibt Sabiha, „war die Voraussetzung dafür, ein guter So-
zialist zu werden, unbedingt, ins Gefängnis zu kommen“29.  

Und dafür reichte in den dreißiger Jahren schon der geringste Anlaß. Der „Re-
simli Ay“, der von dem Ehepaar Sertel herausgegeben worden war, wurde verbo-
ten, und die Verfolgung aller linken Gruppen begann. Nâzım wollte mit seinen 
Gedichten die unterdrückten Schichten aufrühren, und diese Dichtung wurde 
vom türkischen Staat als aufrührerisch empfunden. Schon bevor er 1938 seine 
langjährige Gefängnishaft antreten mußte, war er mehrmals für kürzere Zeit ver-
haftet gewesen30.  

Das türkische Gefängnis der vierziger Jahre erscheint in den von mir benutz-
ten literarischen Zeugnissen wie ein Mikrokosmos der türkischen Gesellschaft. 
Die politischen Gefangenen, oft Istanbuler Intellektuelle, wurden in anatolische 
Provinzgefängnisse verbannt, die mit ihrer gewöhnlichen Belegung die Bevölke-
rungsstruktur der näheren Umgebung widerspiegelten. Der Intellektuelle geriet 
also gewissermaßen wieder in die Rolle des Fremden (yaban). Aber er erlebte 
hier, selbst wenn er als Prominenter besser behandelt wurde31 als die gewöhnli-

                                                                                                                                                                                                                          

auch die gegen ihn gerichteten Satiren rückblickend literarisch stark, Karaalioğlu, op. cit., 
S. 445.  

29  Sabiha Sertel, op. cit., S. 161-165.  
30  Über den juristischen „Fall“ Nâzım Hikmet s. Kemal Sülker, Nâzım Hikmet Dosyası, 

İstanbul 1967; jüngst noch einmal in der Zeitschrift Nokta, 26 Temmuz 1987, Jg. 5, Nr. 29, 
S. 12-25: „Dava Yeniden Görülsün“. S. auch A. Nesimi, op. cit., S. 144-151.  

31  Das dokumentieren eigentlich sehr viele Briefe aus dem Gefängnis. Nâzım durfte seine Be-
suche auch oft im Zimmer des Direktors empfangen und bewirten. Orhan Kemal berichtet 
z. B. über einen längeren Besuch von Nâzıms Mutter, die Gelegenheit hat, im Gefängnis zu 
malen: Orhan Kemal, Nâzım Hikmet’le Üç Buçuk Yıl, İstanbul 1976 (2. Auflage), S. 90 ff. 
Nâzım schickt eine Fotografie an Kemal Tahir, auf der Gefangene und Gefängnispersonal 
einträchtig versammelt sind, und kommentiert: „Velhasıl sana gayet demokratik bir cumhu-
riyet hapishanesinin mahkûm ve gardiyanları bir arada fotoğrafını yolladık.“ S. Nâzım Hik- 
met, Kemal Tahir’e Mahpusaneden Mektuplar, Ankara 1968, S. 119. Der deutsche Häftling 
Peter-Paul Zahl gewinnt aus Darstellungen der Haftbedingungen Nâzım Hikmets den Ein-
druck, daß es in den türkischen Gefängnissen damals sehr menschlich zuging, s. Vorwort zu 
Nâzım Hikmet, Menschenlandschaften, Erstes Buch, Hamburg 1980, 4. Auflage 1984, S. 4-7. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227 - am 22.01.2026, 04:11:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 234 

chen Gefangenen, tagtäglich, oft jahrelang die hautnahe Berührung mit allen 
Leidensgefährten.  

Diese bedrückende Lebenssituation brachte dem intellektuellen dogmatischen 
Kommunisten Nâzım Hikmet also endlich die Annäherung an das anatolische 
Volk. Aus der eher abstrakten, wenngleich leidenschaftlich pathetischen, Liebe zu 
den ausgebeuteten Klassen der ganzen Menschheit wurde nun die Liebe zu den 
einzelnen Menschen seines Volkes, deren Charaktere und Schicksale er in ihrer 
Tragik und Widersprüchlichkeit begreift. Von den Individuen ausgehend rekon-
struiert er nun deren Umwelt und damit die real existierende Gesellschaft, wenn-
gleich auch immer unter dem Aspekt seines dialektisch-materialistischen Weltbil-
des, dem er grundsätzlich treu bleibt.  

Das türkische Gefängnis wird zur Werkstatt einer realistischen türkischen Lite-
ratur. Nâzım erlebt diese seine Wandlung so bewußt, weil er kongeniale Freunde 
und Schüler um sich hat: Kemal Tahir (1910-1973) und Orhan Kemal (1914-
1970). Wenn man den unumstrittenen Rang, den diese beiden Schriftsteller in 
der türkischen Prosaliteratur einnehmen, bedenkt und erfährt, wie sehr sie pro-
duktive Gesprächspartner und gelungene Erziehungsprodukte dieser Lebenspha-
se Nâzım Hikmets waren, erscheint sogar die allgemeine Fassung meines Titels 
gerechtfertigt.  

Kemal Tahir, der aus einer wohlhabenden Istanbuler Familie stammte und das 
Galatasaray Lisesi besucht hatte, war bereits seit Anfang der dreißiger Jahre mit 
Nâzım bekannt, da er auch zu dem linken Diskussionskreis um das Ehepaar Ser-
tel gehört hatte. Er war seit 1938 zusammen mit Nâzım im Gefängnis in Istanbul 
und Çankırı, während Orhan Kemal, eigentlich Raşit Öğütçü, der aus der Çukur- 
ova stammte, Nâzım im Dezember 1940 kennenlernte, als dieser, um für seine 
Gesundheit von den heilsamen Bädern Bursas zu profitieren, aus dem Gefängnis 
von Çankırı nach Bursa verlegt wurde.  

Orhan Kemal war also vom Dezember 1940 bis zu seiner Entlassung im Sep-
tember 1943 mit Nâzım Hikmet zusammen im Gefängnis zu Bursa. Er hat dar-
über einen autobiographischen Bericht veröffentlicht. 32 

Nâzım begann von Bursa aus einen Briefwechsel mit Kemal Tahir, der zu-
nächst weiter in Çankırı inhaftiert blieb, dann aber nach Malatya und später 
nach Çorum verlegt wurde.  

 

                                                                                                                                                                                                                          

Siehe auch Gisela Kraft im Nachwort zu Nâzım Hikmet, Bleib dran Löwe, Epische Dich-
tungen, übertragen von Gisela Kraft und Wilfrid Brands, Berlin 1984, S. 248-257. Nâzım 
Hikmet konnte im Gefängnis in Bursa einen Webstuhl betreiben, er machte selbst Entwürfe 
für die Muster. Die Erträge wurden verteilt, auch Kemal Tahir erhielt jeweils einen Anteil, 
s. Orhan Kemal, op. cit., S. 61 f; N. Hikmet, Kemal Tahir’e, S. 151.  

32  Orhan Kemal, Nâzım Hikmet’le Üç Buçuk Yıl, İstanbul 19762.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227 - am 22.01.2026, 04:11:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS TÜRKISCHE GEFÄNGNIS ALS SCHULE 235 

Auf Orhan Kemals autobiographische Skizze und die Briefe Nâzım Hikmets 
an Kemal Tahir33 aus den entsprechenden Jahren 1940-1943 stütze ich mich 
weitgehend im folgenden.  

Alle drei Schriftsteller saßen im Gefängnis, weil der türkische Staat die Wirkung 
linker Literatur, aber speziell der Gedichte Nâzım Hikmets auf die Armee fürchte-
te. Orhan Kemal war während seiner Militärzeit durch das Armeegericht in Kayse-
ri zu fünf Jahren Haft verurteilt worden, angeblich nur, weil er Gedichte von 
Nâzım Hikmet gelesen hatte34. Sein Schicksal war also indirekt schon an Nâzım 
gebunden. Als er von der Verlegung des von ihm verehrten berühmten Dichters 
nach Bursa hörte, sah er dessen Erscheinen mit einer gewissen Spannung entge-
gen. Ein Mithäftling, der mit Nâzım in Istanbul in Untersuchungshaft gewesen 
war, warnte jedoch seine literaturbeflissenen Bursaer Freunde, den berühmten 
Mann nur nicht gleich mit Gedichten zu molestieren, das möge er nicht. Er schil-
derte Nâzıms Istanbuler Gefängnistracht: Eine lange grüne hırka und hohe Holz-
schuhe. Doch Nâzıms Auftritt im Gefängnis zu Bursa geriet dann unerwartet leut-
selig und herzlich. Er begrüßte alle alten Bekannten aus früheren Gefängnis- 
aufenthalten, holte aus seinem Koffer einen Stapel von Bildern und Zeichnungen: 
die Porträts seiner Mithäftlinge aus dem Gefängnis von Çankırı, die er einen nach 
dem anderen vorstellte. Darunter waren auch Kemal Tahir und dessen Roman-
held Kelleci Mehmet. Alle standen um den Künstler herum und lauschten, selbst 
das Gefängnispersonal bis zum Direktor. Damit hatte sich Nâzım von Anfang an 
im Gefängnis von Bursa Respekt verschafft, und er nutzte seine Position in den 
kommenden Jahren als Mittelsmann für seine Mithäftlinge.  

Nâzım zögerte auch nicht, in dem jungen Bewunderer Raşit (Orhan Kemal) 
sogleich einen Schüler und Freund zu gewinnen, für dessen Erziehung er die Ver-
antwortung übernahm. Orhan Kemal war im Gegensatz zu Kemal Tahir noch kein 
ebenbürtiger Gesprächspartner, denn er hatte aus familiären Gründen keine gute 
Schulbildung genossen. Doch er war sehr lesehungrig und schrieb Gedichte35.  

Nâzım sorgte auch dafür, daß Orhan Kemal und Kemal Tahir brieflich in 
Kontakt kamen und ihre literarischen Produkte austauschten. Diese literarische 
Dreierbeziehung war wesentlich an die Gefängnissituation gebunden. Nâzıms 
Lebensparole, die er sich wie eine Beschwörungsformel einprägte: „Yaşamak gü-
zel şey – es ist schön zu leben!“36, so ja auch der Titel seines autobiographischen 
Romans, half ihm, sich nicht unterkriegen zu lassen. Er führe ein ruhiges Leben, 
sei glücklich hier im Gefängnis, betont er oft. Das schließt depressive Phasen 
                                                                                          
33  Nâzım Hikmet, Kemal Tahir’e Mahpusaneden Mektuplar, Ankara 1968.  
34  Asım Bezirci/Hikmet Altınkaynak, Orhan Kemal, İstanbul 1977, S. 16.  
35  Orhan Kemal, op. cit., S. 17-32.  
36  Er schreibt in einer unglücklichen späteren Phase resümierend an Müzehher Vâ-Nû: „Be-

nim için yaşamak denen hadise, ister hapiste olayım, ister dışarda, ister sevgilinin eli elim-
de ay ışığını seyredeyim, ister hapishanedeki odamın tavanında yürüyen tahtakurusunu, 
yaşamak bir saadetti. Hatta, sanırsam, bizim Türk edebiyatında Yaşamak ne güzel şey di- 
yen ilk şair kulunuzdur. “, Vâ-Nû’lara Mektuplar, S. 171.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227 - am 22.01.2026, 04:11:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 236 

nicht aus. Die Konzentration, die im Gefängnis möglich sei, müsse genutzt wer-
den, um vollkommene literarische Werke für das türkische Volk zu schaffen. Da 
man sich nicht im tagespolitischen Alltag aufzureiben brauche, nicht Gedichte 
auf den Markt werfen müsse, könne man bleibende Kunstwerke mit tieferen Di-
mensionen schaffen, sich theoretisch und praktisch zum Volkskünstler entwic-
keln37. Das Gefängnis war dazu das geeignete Milieu. Die Kostüme hat er nun 
endgültig abgelegt. Dichter zu sein ist für ihn ein normaler schwerer Beruf. Der 
Dichter ist Seeleningenieur38, das ist übrigens ein Stalinscher Terminus.  

Im Spiegel des jungen Freundes Orhan Kemal, der ihm Gedichte vorträgt, die 
er wegen ihrer poetischen Pose streng kritisieren muß, wird ihm bewußt, daß die 
Grundeigenschaft des Volkskünstlers samimiyet (Aufrichtigkeit) sein müsse und 
daß jede dichterische Pose (şairanelik) ein Zeichen für schlechte Dichtung sei. Er 
bekennt, daß er selbst von dieser Dichterpose noch immer nicht frei sei, und er 
werde erst dann ein wirklicher Dichter sein, wenn er sich ganz von şairanelik be-
freit habe. Er möchte die gängige Redensart: „Laß dich nicht täuschen, Dichter-
wort ist Lüge“ ummünzen in: „Vertrau darauf, Dichterwort ist wahr“. Doch „sa-
mimiyet“ zu gewinnen ist schwer. Denn kindliche, naive Aufrichtigkeit ist keine 
Kunst, zur Kunst gehört Meisterschaft. Die größte Meisterschaft aber sei diejenige, 
die sich nicht als solche zeige39.  

Nâzım befindet sich, wie er seinem Freund Kemal Tahir schreibt, in einer Krise 
im Bezug zur Realität. Die komplexe Realität in einem Gedicht wiederzugeben, 
dazu gehört, wie er erkennt, mehr als eine photographische Linse. Denn Form, 
Farbe, Geruch, Klang, alles, was sich in der Realität findet, muß berücksichtigt 
werden. Es gilt also, eine dialektische, synthetische und aktiv realistische Gedicht-
form zu finden. Zu seinem neuen Realismusbegriff gehört auch die Schönheit des 
Häßlichen und Widerwärtigen. Er quält sich mit theoretischen Überlegungen und 
leitet mit diesem Realismusverständnis eine neue Phase seiner Dichterexistenz 
ein40.  

Nâzım beginnt in Bursa sein nationales Epos: „Memleketimden İnsan Manza-
raları – Menschenlandschaften aus meiner Heimat“. Die Dokumente (doküman-
lar), die er dazu benutzt, findet er vor allem in den Lebensgeschichten der Anato-
lier41, die er im Gefängnis kennenlernt, denen er stundenlang zuhört, wobei er 
sich Notizen macht, oder die er malt, wobei er ihren Gesichtsausdruck studiert, 
um in die Psyche des Modells einzudringen. Er horcht auch genau auf ihre Spra-
che und macht sich Gedanken über die Sprachreform. Übertriebenes Öz Türkçe 

                                                                                          
37  Hikmet, Kemal Tahir’e, S. 73, 100, 153.  
38  Orhan Kemal, op. cit., S. 46-48; Hikmet, Kemal Tahir’e, S. 25, 163, 188.  
39  Hikmet, Kemal Tahir’e, S. 44 f., 51 f.  
40 Orhan Kemal, op. cit., S. 91 f. (Schönheit im Häßlichen); Hikmet, Kemal Tahir’e, S. 23, 25, 

51 f., 76 (Einheit der Gegensätze), 88, 93 (Form und Inhalt), 120 (Prosa und Poesie), 127.  
41  Orhan Kemal, op. cit., S. 80, 94-100; Hikmet, Kemal Tahir’e, S. 74, 83, 92, 139 (Gesamt-

entwurf), 174, 222 f., 228 f. und passim.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227 - am 22.01.2026, 04:11:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS TÜRKISCHE GEFÄNGNIS ALS SCHULE 237 

lehnt er ab42. Als Materialien dienen ihm auch die Briefe seiner Freunde, vor al-
lem aber diejenigen seiner dritten Frau Piraye, die damals überhaupt eine wichtige 
Rolle spielt, auch als mütterliche Freundin und Kritikerin seiner beiden Dichter-
freunde43.  

Der Volkskünstler soll vor allem vom Volk verstanden werden. Deswegen hat 
er Teile aus den „Menschenlandschaften“ immer wieder seinen Mitgefangenen 
vorgelesen und hat Stellen, die schwer verständlich waren, einfacher und klarer 
gefaßt44. Orhan Kemal berichtet, wie pedantisch sich Nâzım oft abmühte, In-
formationen über ein einziges Wort einzuholen, und wie geduldig er alte Leute 
auf Dinge zu sprechen brachte, die er erfahren wollte45.  

Die Problematik der „Menschenlandschaften“ zieht sich wie ein roter Faden 
durch die Briefe an Kemal Tahir, der auch als kritischer Leser fungiert. Die Kom-
munikation klappt relativ gut zwischen den Gefängnissen. Man tauscht auch Bü-
cher aus. Doch Nâzım kümmert sich nicht nur um seine eigene menschliche und 
künstlerische Entwicklung, sondern auch um die seiner Freunde. Was ihm beson-
ders am Herzen liegt, sind die Dorfromane und -erzählungen Kemal Tahirs. Wie 
man aus diesen Briefen vom Anfang der vierziger Jahre erfährt, war Nâzım schon 
im Gefängnis in Çankırı an der Konzeption der Romane „Sağırdere“ und „Kelleci 
Mehmet“, die in Buchform erst nach 1955 erschienen sind, ganz wesentlich betei-
ligt46. Er fühlt sich als geistiger Vater dieser Dorfliteratur. Er hatte in Çankırı auch 
zusammen mit Kemal Tahir an einem Romanprojekt gearbeitet47. Gerade im Hin-
blick auf diese Dorfromane erscheint das Gefängnis als ein Ort, von dem aus Feld-
forschung betrieben werden kann. Im Gefängnis findet man die Dörfler, deren 
Schicksale und Charaktere als Vorlage dienen können. Fäden nach außen werden 
durch Gefängnispersonal und Besucher geknüpft. Zusätzliche historische, soziolo-
gische, psychologische Studien runden das Bild ab. Einer solchen literarischen Ar-
beit zuliebe riet Nâzım seinem Freund Kemal Tahir ab, sich nach Bursa verlegen 
zu lassen, als der gerade mit Charakter- und Milieustudien über die Umgebung 
von Malatya befaßt war.48 Nâzım selbst beschreibt in einem Brief sehr detailliert 
ein Romanvorhaben, das ganz an die Umgebung von Bursa gebunden ist49.  

Nâzım Hikmet und Kemal Tahir gehörten anscheinend zu den wenigen Istan-
buler Intellektuellen, die Anatolien und den Anatoliern ganz nahe kamen, so daß 
sie nicht mehr mit den Augen des yaban sahen und gesehen wurden. Nâzım be-
tont, daß die anatolische Landbevölkerung ein kompliziertes Seelenleben habe 

                                                                                          
42  Orhan Kemal, op. cit., S. 53; Hikmet, Kemal Tahir’e, S. 130.  
43 Orhan Kemal, op. cit., S. 80; Hikmet, Kemal Tahir’e, S. 178, 193, 280, 394.  
44  Orhan Kemal, op. cit., S. 99; Zekeriya Sertel, op. cit., S. 177 f.  
45  Orhan Kemal, op. cit., S. 99 f.  
46  Hikmet, Kemal Tahir’e, S. 52 f., 138, 153, 169 und passim.  
47  Hikmet, Kemal Tahir’e, S. 143.  
48  Hikmet, Kemal Tahir’e, S. 206.  
49  Hikmet, Kemal Tahir’e, S. 209, 212.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227 - am 22.01.2026, 04:11:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 238 

und sehr grüblerisch veranlagt sei. In diese Seelen einzudringen, ist die Arbeit des 
Schriftstellers als Seeleningenieur50. Die intime Berührung mit der anatolischen 
Realität aber wurde ihnen nur möglich unter den quälenden Bedingungen der Ge-
fängnishaft.  

Für Orhan Kemals literarische Laufbahn ergab sich der umgekehrte Effekt. Er 
war früh in das Milieu der kleinen Leute geraten und kannte ihre Mentalität. Für 
ihn wurde das Gefängnis in Bursa zu einer höheren Schule im engeren Sinne. Er 
fand in Nâzım Hikmet einen Lehrer, der mit ihm Französisch lernte51, ihm aber 
auch nahebrachte, daß es eine schwere Arbeit ist, durch die notwendige Wechsel-
beziehung zwischen Form und Inhalt die komplexe Realität so einfach und wahr 
wie möglich ins literarische Medium zu transportieren. Nâzım Hikmet äußerte 
schon 1941 die Überzeugung, daß er mit Orhan Kemal nach zwei Jahren, wenn 
dieser wie geplant an sich arbeite, einen großen Erzähler in die Welt entlassen 
könne52.  

Und Orhan Kemal gibt uns ein schönes Zeugnis dafür, wie weit es Nâzım 
Hikmet im Gefängnis zu Bursa gelungen war, seine literarische Realismuskonzep-
tion zu verwirklichen: Der alte Yayalar köylü İbrahim, ein schweigsamer Mann, 
den Nâzım auch zum Sprechen gebracht hatte, sagte, als Nâzım ihm die Passage 
aus den „Menschenlandschaften“ vorgelesen hatte, die er aus den Notizen seiner 
Erlebnisse erarbeitet hatte: „O Meister, was du geschrieben hast, gleicht der 
Wahrheit weit mehr als das, was ich erzählt habe“53.  

50  Hikmet, Kemal Tahir’e, S. 63, 126.  
51  Orhan Kemal, op. cit., S. 27, 57; Hikmet, Kemal Tahir’e, S. 174, 178, 186 f., 190, 207. 
52  Hikmet, Kemal Tahir’e, S. 53 (Brief vom 3. März 1941).  
53  Orhan Kemal, op. cit., S. 95.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227 - am 22.01.2026, 04:11:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

