Welche Religionsbegriffe eignen sich zur Analyse
sakraler Dimensionen des Heroischen?

Wolfgang Efsbach

Im Dezember 1949 schrieb Carl Schmitt an den befreundeten franzoésischen Phi-
losophen Pierre Linn: ,Meine Freiheit den Ideen gegeniiber ist ohne Grenzen,
weil ich mit meinem nicht zu okkupierenden Zentrum in Kontakt bleibe, das
keine ,Idee‘, sondern ein historisches Ereignis ist: die Inkarnation des Sohnes
Gottes. Fur mich ist das Christentum an erster Stelle weder eine Doktrin noch
eine Moral, nicht einmal (verzeihen Sie) eine Religion; es ist ein historisches
Ereignis“.! Und dann fugt Schmitt einen Satz aus Thomas von Aquins ,Summa
contra Gentiles“ (Die Summe gegen die Heiden) hinzu: ,Mit Ungldubigen sollen
wir keine gemeinsamen Namen haben, damit nicht aus der Ubereinstimmung in
der Wortwahl Gelegenheit zum Irrtum erwichst“.2

Das Wort Religion ist — ebenso wie Sakralitit — ein sehr schwieriges Wort.
Wenn Thomas von Aquin darauf besteht, dass der Gldubige darauf achten muss,
seinen Wortgebrauch vom Wortgebrauch der Unglidubigen unterscheidbar zu hal-
ten, so zielt dies darauf, seine Selbstbeschreibung der Glaubenswahrheit gegen
den FEinfluss von Fremdbeschreibungen zu immunisieren, damit es — in den
Worten Carl Schmitts — ein ,nicht zu okkupierendes Zentrum*® bleibt.

Ich werde zuerst iiber Probleme des Religionsbegriffs in Europa sprechen.3
Von einer Weitung der Fragestellung in Richtung eines Religionsvergleichs der
Weltreligionen nehme ich bewusst Abstand. Grof3flichige Vergleiche dieser Flug-
hohe verfihren dazu, die europiische Religionsentwicklung um der Kontraste zu
Judentum, Islam, Konfuzianismus, Hinduismus, Buddhismus willen, auf die
Bipolaritit von Christentum und Sikularismus einzuschrinken und das europii-
sche Religionsformat global zu elargieren. Um diesen Effekt, auf den schon frith
der Soziologe Joachim Matthes hingewiesen hat, korrigieren zu konnen, fehlen

»Ma liberté vis-a-vis des idées est sans bornes parceque je reste en contact avec mon centre
inoccupable qui n’est pas une ,idée‘ mais un événement historique: I’incarnation du Fils
de Dieu. Pour moi le christianisme n’est pas en premier lieu une doctrine, ni une morale,
ni méme (excusez) une religion; il est un événement historique. C. Schmitt, Glossarium.
Aufzeichnungen der Jahre 1951-1957, hrsg. von E. Freiherr von Medem, Berlin 1991,
S. 283.

»Cum infidelibus nec nomina debemus habere communia, ne ex consortio nominum pos-
sit sumi erroris occasio®. T. von Aquin, Summa contra Gentiles, Buch 3, Kapitel 93.

Eine Typologie europdischer Religionen und der ihnen entsprechenden Religionsdeutun-
gen und Religionskritiken findet sich in: W. Efbach, Religionssoziologie 1. Glaubenskrieg
und Revolution als Wiege neuer Religionen, Paderborn 2014. In Vorbereitung ist: ,Religi-
onssoziologie 2. Entfesselter Markt und Artifizierung der Lebenswelt als Wiege neuer Reli-
gionen®.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-19 - am 13.01.2028, 08:55:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

20 WOLFGANG ESSBACH

mir ohnehin die notigen Sprachkenntnisse.* Nach einer kurzen Skizze zu Prob-
lemen des Religionsbegriffs in Europa gehe ich Schritt fur Schritt der Frage nach:
Welche Religionsbegriffe, die in Europa entwickelt wurden, eignen sich zur Ana-
lyse sakraler Dimensionen des Heroischen?

I

Ernst Feil hat im ersten Band seiner mehrbindigen Geschichte des Religionsbe-
griffs fur die Worte Glaube (fides) und Vernunft (logos, ratio) keine Probleme gese-
hen, eine Traditionslinie von der Antike zur Moderne zu ziehen, wohl aber fiir
das Wort Religion.®> Denn die Gebrauchsweisen des Wortes sind recht wider-
spriichlich: Michel Despland hat, beginnend mit Cicero, bis ins 16. Jahrhundert
fiinfzehn verschiedene Varianten der Rede von Religon gefunden, in denen
kaum so etwas wie eine Begriffsentwicklung auszumachen ist.

Bei Cicero ist religio der ,Respekt vor allem Sein, besonders dem Gottlichen®.
Anders bei Lukrez, fur den religio ein ,,System der Bedrohungen und Verheiffun-
gen ist, die den furchtsamen Grund der menschlichen Natur pflegen und entwi-
ckeln, wogegen der Mensch freilich revoltiert“.” Christliche Gebrauchsweisen von
religio betonen entweder Praktiken, ,die sich auf das Heil richten®, aber auch
»den Aspekt der offentlichen Ordnung, die nach dem Willen Gottes gestaltet ist,
sowie schliefflich den Aspekt der inneren Einstellung, die sich in der Liebe zu
Gott vollzieht“.3 Religio kann ordo sein oder instinctus oder virtus, woriiber sich
die Mitglieder des SFB freuen konnen, da als irtus in Rom auch die Tapferkeit
der Soldaten gewiirdigt wurde.

Andere Autoren wie Wilfred Cantwell Smith sehen, was den Religionsbegriff
angeht, von Augustinus’ Schrift ,,De vera religione® (390) bis zu Marsilio Ficinos
»De Christiana religione® (1474) ein tausendjihriges schwarzes Loch.” Ein vom
Christentum distanzierter allgemeiner Religionsbegriff sei iiberhaupt erst im
17. Jahrhundert greifbar. Man begniigt sich lange Zeit damit, von Heiden und
Ungldubigen, von Juden, Christen und Moslems zu sprechen, sei es als Fremd-
beschreibung oder selbstbeschreibend als Bekenner.

Die Verbreitung der Rede von Religion als einem Obergriff verdankt sich
wahrscheinlich zwei Prozessen: Zum einem dem Anstieg der Gelehrsamkeit in

4 Vgl. J. Matthes, Das Figene und das Fremde. Gesammelte Aufsitze zu Gesellschaft, Kultur
und Religion, hrsg. von R. Scholz, Wiirzburg 2005.

Vgl. E. Feil, Religio. Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs vom Frithchristen-
tum bis zur Reformation (Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte; 36), Gottin-
gen 1986, S. 9.

Vgl. M. Despland, La religion en occident. Evolution des idees et du vecu, Montreal 1979.
Feil, Religio (Anm. 5), S. 11-12.

Ebd., S. 12.

Vgl. W. C. Smith, The Meaning and End of Religion. A new Approach to the Religious
Traditions of Mankind, New York 1965 [1962].

N 0 NN o

https://dol.org/10.5771/6783856503085-19 - am 13.01.2028, 08:55:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WELCHE RELIGIONSBEGRIFFE EIGNEN SICH ZUR ANALYSE SAKRALER DIMENSIONEN? 21

der Kenntnis historischer Glaubenslehren und -praktiken, die in der Florentiner
»Academia Platonica“ im 15. Jahrhundert begonnen hatte und sich mit dem
Buchdruck rasant vermehrte. Martin Mulsow weist darauf hin:

»Noch nie waren so viele junge Leute in diesen Bereichen ausgebildet worden; noch nie
war man auf einem solchen Stand von Rekonstruktion alter Sprachen, Aneignung der

arabischen und rabbinischen Kultur, antiquarischer Anhiufung von Wissen und buch-

technischem Vermdgen der Wiedergabe dieses Wissens®.10

Mit dieser Gelehrsamkeit weitet sich der Horizont mehr als zuvor tber das
Christentum hinaus.

Zum anderen ist es der Prozess der Konfessionalisierung des Christentums, der
osmotisch mit der Genese des modernen Staates verbunden ist. Ich folge hier dem
so genannten Konfessionalisierungparadigma von Wolfgang Reinhard.!! Aus dem
mittelalterlichen Flickenteppich der wniversitas christiana mit ihren zahlreichen
Varianten und offenen dogmatischen Fragen sind in einem zweihundertjahrigen
europdischen Glaubenskrieg gegeneinander profilierte, bis in Kleinigkeiten dis-
tinkte Konfessionen entstanden, ein neuer Typus von formierter Bekenntnisreligi-
on, der auch juristisch fixiert ist. Ich unterscheide fiir den europiischen Bereich
ein Geflecht vormoderner Christentiimer mit lokal unterschiedlich strengen oder
laxen Grenzen zur Hiresie oder zur Magie und den Typus der modernen Be-
kenntnisreligion. In dieser Religion kann man zum Beispiel nicht gleichzeitig ka-
tholisch und protestantisch sein. Ein Japaner, so habe ich mir erzihlen lassen,
kann dagegen selbstverstindlich zu Silvester die Abendglocke im buddhistischen
Tempel lduten und Neujahr den Shinto-Schrein besuchen.

Die vormodernen Christentiimer kennen Heilige, und einige Bekenntnisreli-
gionen auch: die katholische Kirche, die anglikanische Kirche und die Ostkirchen.
Bei Protestanten ist es anders.!? Wer Luthers sola scriptura folgte, musste feststellen,
dass in den Evangelien eine ganze Reihe von Personen als heilig bezeichnet wer-
den, ohne dass genau erkennbar ist, wie sie zu diesem Pridikat gekommen sind.
Luther behalf sich mit einer Interpretation des Apostolischen Glaubensbekennt-
nisses, das in der Spitantike vielleicht aus Fragen anlisslich der Taufe entstanden
war. Dort findet sich der Glaubenssatz von der ,Gemeinschaft der Heiligen®.

Communionem sanctorum hatte Thomas von Aquin als Gemeinschaft am Heili-
gen interpretiert, das heifdt an den Sakramenten, den Gnadengaben, die der Kir-
che von Gott fiir die Zeit bis zur Wiederkunft Christi gegeben waren. Die katholi-
sche Kirche interpretierte den Glaubenssatz, gestiitzt auf eine lange und weitver-

10" M. Mulsow, Moderne aus dem Untergrund. Radikale Frithaufklirung in Deutschland
1680-1720, Hamburg, 2002, S. 123.

Vgl. W. Reinhard, Konfession und Konfessionalisierung in Europa [1981], in: W. Reinhard
(Hrsg.), Ausgewidhlte Abhandlungen, Berlin 1997, S. 103-126 und ders., Zwang zur Kon-
fessionalisierung? Prolegomena zu einer Theorie des konfessionellen Zeitalters [1983], in:
W. Reinhard (Hrsg.), Ausgewihlte Abhandlungen, Berlin 1997, S. 127-150.

Vgl. F. Schulz, Heilige/Heiligenverehrung VII. Die protestantischen Kirchen, in: Theologi-
sche Realenzyklopidie Bd. 14, Berlin/New York 1985, S. 664-672.

11

12

https://dol.org/10.5771/6783856503085-19 - am 13.01.2028, 08:55:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

22 WOLFGANG ESSBACH

breitete Praxis der Heiligenverehrung, als Gemeinschaft m:t den Heiligen, den
Miartyrern oder den Gestorbenen, die zu ihren Lebzeiten mit Charismen reich ge-
segnet waren, die Wunder vollbrachten und die am Ende ihres Lebens dem Ideal
der imitatio Christi sehr nahekamen. Luther geiflelte diese Heiligenverehrung als
Gotzendienst und interpretierte communionem sanctorum als Gemeinschaft der Hei-
ligen im Sinne aller Glieder der christlichen Gemeinde. Nach dieser demokrati-
schen Lehre sind alle Protestanten gemeinschaftlich Heilige. Aus der Gemein-
schaft dieser Heiligen konnten freilich auch Mirtyrer hervorgehen, die wegen ih-
res Glaubens verfolgt und getdtet worden waren.

Was bedeutet das fiir das Thema: Relationsgeflechte von Heroischem und Reli-
giosem? Fiir vormoderne Christentimer und die katholische Bekenntnisreligio-
nen gilt: Um zur Ehre der Altire erhoben zu werden, muss man gestorben sein.
Helden konnen zu ihren Lebzeiten als Helden gefeiert werden, Heilige nicht.
Man kann vermuten, dass eine Person, wenn sie weiter ein so auflerordentlich
christliches Leben fiihrt wie bisher, nach ihrem Tod heilig gesprochen wird. Und
dann wird man vielleicht auch bald nach dem Begribnis die Rufe santo subito
horen.

Helden und Heilige - meine Faustformel lautet: Helden konnen Heilige wer-
den, christliche Mirtyrer sind katholisch in der Regel immer Heilige, aber Heilige
miissen keine Heldentaten vollbracht haben. Der Heilige Nikolaus von Fliie
(1417-1487), der Schweizer Nationalheilige, war kein Held, sondern ein welt-
fluchtiger Eremit. Der Schweizer Arnold Winkelried, der in der Schlacht bei Sem-
pach (1386) ein Biindel feindliche Spiefle packte und dadurch eine Bresche
schlug, die den Sieg der Schweizerischen Eidgenossen tiber den osterreichischen
Herzog entschied, war ein Held.

11

Vormoderne Christentiimer und christliche Bekenntnisreligionen sind nicht alles,
was Europa an Religionen zu bieten hat. Als Antwort auf die Erfahrung der
Glaubenskriege bildet sich in Europa ein neuer Typus von Religion, ein neuer
Glaube, eine neue Religionsauffassung, zu der verschiedene Stromungen ihren
Beitrag geleistet haben. Dazu gehoren Autoren, die statt der theologia revelata, die
auf der Offenbarung basiert, mehr der theologia naturalis folgen, die eine Gottes-
erkenntnis aus dem Studium der Natur ermoglicht. Einfliisse kommen aus dem
Judentum, insbesondere die Lehre von der vormosaischen Religion Noahs.!? Da-
zu gehoren die weitverzweigten Netze des Spiritualismus und Sozianismus. Grob

13 Uriel da Costa vertrat diese Lehre in Holland; er ,stellte ein angenommenes moralisches
Naturgesetz als hochste ethische Norm tber die spezielle jiidische und christliche Ethik,
jenes natiirliche Sittengesetz mit den noachidischen Gesetzen identifizierend.” J. Maier,
Geschichte der judischen Religion. Von der Zeit Alexander des GrofRen bis zur Aufklirung
mit einem Ausblick auf das 19./20. Jahrhundert, Berlin [u.a.] 1972, S. 442.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-19 - am 13.01.2028, 08:55:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WELCHE RELIGIONSBEGRIFFE EIGNEN SICH ZUR ANALYSE SAKRALER DIMENSIONEN? 23

gesagt, handelt es sich um religiose Glaubensweisen, die teils ein eher integrati-
ves, pantheistisches Gottesbild, teils ein eher dialogisches, deistisches Gottesbild
haben. Ich nenne diesen neuen Religionstypus Rationalreligion, im Anschluss an
eine Schrift von Theodor Ludwig Lau aus dem Jahre 1719, in der er die religio
rationis als die Form der verniinftigen Erkenntnis Gottes, die allen Menschen
gemeinsam ist, verteidigt.!* Zum variantenreichen Typus der Rationalreligion
rechne ich auch jene Glaubenslehren, die in der Botschaft Jesu eine verntinftige
Religion wiedererkennen oder die Aussagen der Bibel nur dort als gottliche
Gesetze anerkennen, wo gesunde Vernunft sie bestitigt.

Was glauben diese Leute? Grob zusammengefasst: Der als Gottes Ebenbild er-
schaffene Mensch hat die Kompetenz zur vernunftgemifen Einsicht in die gott-
liche Ordnung. Diese Kompetenz ist postadamitisch im Kern heil geblieben. Al-
len Menschen kommt daher eine natiirliche, verniinftige Religiositit zu, die von
den verfassten, sich auf historische Prophetie oder Wunder grilndenden Kirchen
zu unterscheiden ist. Bei den englischen Deisten glaubt man: Gott hat die Welt
und den Menschen erschaffen und ihm die Vernunft geschenkt. Dieses Vernunft-
geschenk, die ,Leuchte des Herrn®, hat den Menschen zum Menschen gemacht
und ihn vom Tier unterschieden.’® Diese einfache Religion ist bei allen Men-
schen zu finden. Seit es Menschen gibt, so der Deist Herbert von Cherbury, gab
es eine ganz einfache Urreligion, die lautete: Es existiert ein gottliches Wesen, das
von den Menschen Verehrung fordert. Die Verehrung besteht in Tugend und
Frommigkeit und in der Reue tiber begangene Siinden. Gutes und Boses werden
nach dem Tod vergolten. Das ist alles, mehr nicht. Alles, was spiter kam, die so-
genannten positiven Religionen, wie zum Beispiel die Religion der Agypter, Zo-
roastrismus, Judentum, Christentum und Islam, stellte fiir die Deisten einen Ver-
fall der natiirlichen Religion dar.1¢

Dass die Anhinger der Rationalreligion von den Anhingern der Bekenntnis-
religionen als Atheisten bezeichnet wurden und dass die wissenschaftsgliubigen
Atheisten des 19. Jahrhunderts den Aufklirern des 18. Jahrhunderts ihren Glau-
ben absprachen, um sie als ihre legitimen Vorfahren zu funktionalisieren, sollte
man ebenso beiseite stellen, wie den Vorwurf des Theologen Karl Barth, die neu-
protestantischen Richtungen, wie die des Theologen Emil Brunner, die eine Ver-
mittlung von Glauben und moderner Welt anstrebten, beférderten die ,,Reduktion

14" Religio rationis nennt Theodor Ludwig Lau in ,Meditationes, Theses, Dubia philosophico-

theologica® (1719) die einfache Form der verniinftigen Erkenntnis Gottes, die allen Men-
schen gemeinsam ist. Die spiter entstandene religio relevationis ist aus dieser Urreligion her-
vor gegangen. Vgl. T. L. Lau, Dokumente (1670-1740) (Philosophische Clandestina der
deutschen Aufklirung; 1,1), hrsg. von M. Pott, Stuttgart/Bad Cannstatt 1992. Zur Interpre-
tation siehe J. Assmann, Religio duplex. Agyptische Mysterien und europiische Aufkli-
rung, Berlin 2010, S. 17-20.

15 Entsprechend: ,Eine Leuchte des Herrn ist des Menschen Geist* (Spriiche 20, 27).

16 Vgl. E.L.H.von Cherbury, De religione laici, London 1645, Nachdruck hrsg. von
G. Gawlick, Stuttgart 1966; ders., De religione gentilium. Errorumque apud eos causis,
Amsterdam 1663, Nachdruck hrsg. von G. Gawlick, Stuttgart 1967.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-19 - am 13.01.2028, 08:55:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

24 WOLFGANG ESSBACH

der Lehre des Christentums auf den Bestand der Lehre einer sogenannten natiir-
lichen oder verntinftigen Religion®.1”

Die Rationalreligion ist eine Religion, die fiir unser Thema - Relationsgeflechte
von Heroischem und Religiosem — wenig hergibt. Es wire zu priifen, ob einige
Erscheinungen des ,culte des grands hommes’, der im 18. Jahrhundert entsteht, rati-
onalreligiose Motive enthilt. Eine nobilitas literaria zwischen Helden und Heili-
gen gab es schon im 16. Jahrhundert, die in Sammelbiographien illustrer Geister
aufgefithrt wurden. Besonders exzellente Dichter wurden schon im 14. Jahrhun-
dert mit dem Lorbeerkranz gekront.!® In der Westminster Abbey, der Grablege
der Konige von England, fanden in der poets corner Dichter wie beispielsweise
Geoffrey Chaucer, John Gay oder Ben Jonson ihre letzte Ruhestitte. Auch Willi-
am Shakespeare wurde mit einem Denkmal geehrt. In der Abtei befinden sich
die Griber der Komponisten Henry Purcell, Orlando Gibbons und Georg Fried-
rich Hindel, aber auch von Hoflingen wie Thomas Parry und Marineoffizieren
wie Cloud(es)ley Shovell und Captain Cornewell. Dass in der Abtei nicht nur
Isaac Newton, sondern auch die Schauspielerin Anne Oldfield begraben wurde,
hat bereits Voltaire bei seinem Besuch irritiert.?®

Eine ,nouvelle religion du livre” nennt Jean-Claude Bonnet die Bestrebungen
der franzosischen Aufklirer, den culte des grands hommes fir ihre Absichten zu
nutzen.?0 Biisten und Statuetten der ,hommes illustres’, der grands écrivains’, wan-
derten in die Wohnzimmer der Biirger. Die beriihmteste Statue von Voltaire
schuf der Kiinstler Jean-Baptiste Pigalle: Der greise Voltaire sitzt nackt auf einem
Baumstumpf, ein Tuch fillt von der linken Schulter herab, der Mund scheint sich
zu Offnen und der Blick geht in die Ferne. Friedrich II. lie§ sich von Voltaire nu‘
eine Kopie anfertigen und im Vestibiil von Sanssouci aufstellen. Zweifellos ver-
trat Voltaire rationalreligiose Auffassungen, aber es ist fraglich, ob man dies der
Skulptur ablesen kann. Uberdies war den philosophes der Ruhm in der Nachwelt
wichtiger, als zu Lebzeiten verehrt zu werden. Eva Hausdorf hat das Werk zu
Recht in den Kontext des Geniekults des 18. Jahrhunderts gestellt.?!

17" K. Barth, Die protestantische Theologie im 19.Jahrhundert. Thre Vorgeschichte und ihre
Geschichte, Zollikon/Ziirich 21952, S. 80; E. Brunner, Natur und Gnade. Zum Gesprich
mit Karl Barth, Ttbingen 1934; K. Barth, Nein! Antwort an Emil Brunner, Miinchen 1934.
Vgl. H. Denzel de Tirado, Biographische Fiktionen: Das Paradigma Denis Diderot im in-
terkulturellen Vergleich (1765-2005), Wiirzburg 2008, S. 23-29.

Vgl. M. Baker, De Troyes a3 Westminster. Pierre-Jean Grosley et la commémoration des grands
hommes en France et en Angleterre vers 1760, in: T. W. Gaehtgens / G. Wedekind (Hrsg.), Le
culte des grands hommes 1750-1850, Paris 2009, S. 13-38.

Vgl. J.-C. Bonnet, La Naissance du Panthéon. Essai sur le culte des grands homes, Paris
1998.

Vgl. E. Hausdorf, Le Voltaire nu de Jean-Baptiste Pigalle — Grandeur et décadence d'une sta-
tue, in: T. W. Gaehtgens / G. Wedekind (Hrsg.), Le culte des grands hommes 1750-1850,
Paris 2009, S. 195-224; dies., Monumente der Aufklirung. Die Grab- und Denkmailer von
Jean-Baptiste Pigalle (1714-1785) zwischen Konvention und Erneuerung, Berlin 2012.

18

19

20

21

https://dol.org/10.5771/6783856503085-19 - am 13.01.2028, 08:55:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WELCHE RELIGIONSBEGRIFFE EIGNEN SICH ZUR ANALYSE SAKRALER DIMENSIONEN? 25

111

Bekenntnisreligion und Rationalreligion sind nicht die einzigen europdischen Re-
ligionen, die auf ihre Verflechtung mit dem Heroischem hin zu befragen sind.
Der Glaube an die Gottlichkeit der Vernunft war auf die Erfahrung des Fanatis-
mus der Glaubenskriege bezogen. Mit der Franzosischen Revolution taucht ein
anders gelagerter Erfahrungshorizont auf: Der revolutionire Enthusiasmus. Er
tont uns aus vielen Dokumenten der Zeit entgegen. 1791 schreibt Jeanne-Manon
Roland, eine Revolutionirin, die 1793 selbst unter die Guillotine gerit, iiber eine
Rede von Jacques-Pierre Brissot:

»Er hat die Kopfe tiberzeugt, die Seelen elektrisiert, seinen Willen auferlegt; das war kein
Beifall mehr, es waren Schreie, Ausbriiche; dreimal hat sich die ganze hingerissene Ver-
sammlung mit ausgebreiteten Armen, in die Luft geschwenkten Hiiten, in unbeschreib-
licher Begeisterung erhoben. Verderben iiber jeden, der diese groflen Bewegungen emp-
funden oder geteilt hat und noch Fesseln tragen konnte!“?2

Beobachter haben sich gefragt, ob dieser Enthusiasmus nicht der Fanatismus sei,
den man aus den Glaubenskriegen kannte. Kant, Hegel und andere kluge Leute
waren der Uberzeugung, dass hier etwas anderes geschehen ist. Die Enthusiasten
sind von einer heiligen Idee in Besitz genommen, es sind die Gotttrunkenen,
von denen bei Platon die Rede ist.

Diese Form der Religiositit unterscheidet sich von den ilteren Religionstypen
dadurch, dass Gottliches und Menschliches fusioniert werden. Die Sprache des
Religiosen diffundiert in alle moglichen Bereiche und wird in solch einer Art ver-
weltlicht, dass sie sich von bekenntnisreligiosen und auch von rationalreligidsen
Profilen, in denen man eine Kohirenz von Religion erkennen konnte, entfernten.
Damit geraten Phinomene in den Bezirk des Heiligen, die zuvor nicht in dieser
Weise kodiert wurden. Die wilde und elementarische Natur konnte ebenso enthu-
siastisch erlebt werden wie die Dichtung, aber auch die Gesellschaft, die Kultur,
die Bildung, das Vaterland und vieles anderes mehr. Um 1800 explodiert die Ver-
wendung des Adjektivs ,heilig’ in allen moglichen Zusammenhingen.??

Ich fange gar nicht erst an, in die komplexe Diskussion um das Heilige einzu-
steigen und verweise nur auf die einschligigen Arbeiten von Carsten Colpe.?*
Fiir den Religionssoziologen ist entscheidend, dass mit der Erfahrung des revolu-
tiondren Enthusiasmus die flottierende Sakralisierung all der Dinge, die Men-
schen heilig halten wollen, prinzipiell moglich wird. Es ist nicht mehr allein der

22 J.-M.Roland an J.-H. Bancal in Clermont-Ferrand, Paris, 11. Juli 1791, zitiert nach G. Lan-
dauer (Hrsg.), Briefe aus der franzésischen Revolution Bd. 2., Frankfurt am Main 1919, S. 37.

23 Vgl. M. Heyne, Heilig [1877], in: C. Colpe (Hrsg.), Die Diskussion um das ,Heilige*,
Darmstadt 1977, S. 3-26, hier S. 22.

Vgl. C. Colpe, Die wissenschaftliche Beschiftigung mit ,dem Heiligen® und ,das Heilige
heute, in: D. Kamper / C. Wulf (Hrsg.), Das Heilige. Seine Spur in der Moderne, Frankfurt
am Main 1987, S. 33-61; ders., Uber das Heilige. Versuch, seiner Verkennung kritisch vor-
zubeugen, Meisenheim/Frankfurt am Main 1990.

24

https://dol.org/10.5771/6783856503085-19 - am 13.01.2028, 08:55:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

26 WOLFGANG ESSBACH

in einer Kirche lebendige Heilige Geist, auch nicht die Gottlichkeit der Vernunft,
sondern es sind nun mehrere Fusionen des Irdischen und Gottlichen moglich,
vor allem die Sakralisierung der Kunst, Musik und Literatur, die Medien des
Gottlichen werden, und das Volk, die Nation, denen nun Altire gebaut werden.
In Goethes ,Vier Jahreszeiten“ heifdt es im ,Herbst™:

»Was ist heilig? Das ists, was viele Seelen zusammen
Bindet; bind es auch nur leicht, wie die Binse den Kranz.

Wias ist das Heiligste? Das, was heut und ewig die Geister,

Tiefer und tiefer gefithlt, immer nur einiger macht*.2

Kunstreligion und Nationalreligion, die im 19. Jahrhundert aufblithen, werden oft
verdichtigt, keine echten Religionen zu sein, sie werden als Ersatzreligionen, Quasi-
religionen oder Pseudoreligionen bezeichnet. Ich kann mich dem nicht anschlie-
Ben. Wer weil3, welches die vera religio ist, mag so reden und sich eine entspre-
chende Definition echter Religion zurechtlegen. Wie man das wissenschaftlich be-
grinden will, ist mir freilich ein Ritsel. Soziologen halten sich an Diskurse und
Praktiken, so wie sie von Akteuren, den Gliubigen, hervorgebracht werden.

Fir die Analyse der Relationsgeflechte von Heroischem und Religiosem eignet
sich der Typus der enthusiastischen Religion dann besonders, wenn die Einbet-
tung von Helden in die Kontexte kirchlich institutionalisierter, statuarischer Reli-
gion nicht recht passen will, wenn es sich um flottierende Sakralisierungen han-
delt. Die Herausgeber des vorliegenden Bandes sprechen in diesem Sinne vom
Sakralen als einer ,,Zuschreibungskategorie der Aufieralltiglichkeit”. Diese Art, re-
ligiose Phinomene zu deuten, steht auf den Schultern der junghegelianischen Re-
ligionskritik eines Feuerbachs, demzufolge der Mensch seine Wiinsche und Hoft-
nungen auf ein gottliches Wesen projiziert; eines Bruno Bauers, der den Enthu-
siasmus als Kompensation der Atomisierung der Individuen in der Massengesell-
schaft interpretiert; eines Marx’, der den Religionsbegriff in den der Ideologie
transformiert, um deren Wurzelgrund in materiellen Verhiltnissen der Individuen
freizulegen, und eines Max Stirners, der in der Selbstermichtigung der Einzigen,
etwas heilig zu halten oder eben nicht, die personale Quelle aller Verhimmelun-
gen aufgedeckt hat. Ich denke, damit kann man in der Analyse von Heroisierun-
gen ein gutes Stiick vorankommen.2¢

A%

Religionen und Religionsbegriffe haften an bestimmten, epochalen gesellschaftli-
chen Zeiterfahrungen: Ohne die Verschrinkung von Glaubenskriegen mit Staaten-

25 1. W. Goethe, Vier Jahreszeiten. Herbst, in: . W. Goethe, Berliner Ausgabe. Poetische Wer-
ke Bd. 1, Berlin 1960, S. 264-265.

26 Vgl. W. Eflbach, Von der Religionskritik zur Kritik der Politik - Etappen junghegelianischer
Theoriediskussion, in: H. Reinalter (Hrsg.), Die Junghegelianer. Aufklirung, Literatur, Reli-
gionskritik und politisches Denken, Frankfurt am Main 2010, S. 41-63.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-19 - am 13.01.2028, 08:55:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WELCHE RELIGIONSBEGRIFFE EIGNEN SICH ZUR ANALYSE SAKRALER DIMENSIONEN? 27

bildungskriegen ist weder der moderne Typus sich gegeneinander abgrenzender
Bekenntnisreligionen, noch die Religionsfriede und Religionsfreiheit versprechen-
de Rationalreligion moglich geworden. Ohne die Erfahrung des revolutioniren
,Enthusiasmus‘ und die aus ihm hervorgehende Heiligung von Kunst und Nation,
lasst sich die religionskritische Wendung nicht verstehen, die darauf zielt, den Tka-
rus-Flug zum Absoluten, zu sakralisierten Werten auf den Boden der Tatsachen
materieller Verhiltnisse und der wirklichen Existenz der Einzelnen herunterzuho-
len.

Aber auch das ist nicht alles, was Europa an Religionen und Religionsdeutungen
zu bieten hat. In der epochalen Erfahrung der entfesselten Marktgesellschatt, die in
der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts die Individuen nétigt, zum Markte zu tra-
gen, was Wert und Wertsteigerung verspricht, entstehen neue Religionen und neue
Deutungen des Religiosen. Entfesselte Marktwirtschaft meint im Sinne der klassi-
schen Studie von Karl Polanyi: Es gibt nicht mehr nur Markte fir Nahrungsmittel,
Werkzeuge, Kleider und andere Sachgiiter, sondern die Arbeit, der Boden und
selbst das Geld wird auf Mirkten gehandelt.?” Mehr und mehr Bereiche des Lebens
erscheinen so, als ob sie wihlbar wiren. Auf einem wachsenden Buchmarkt finden
sich alternative Angebote zur religiosen Orientierung. Die Rede von der Weltan-
schauung dringt sich als ein Sortierbegriff auf. Gegen David Friedrich Strauf$’
;moderne Weltanschauung® setzte der protestantische Theologe Alfred Ritschl eine
Jreligiose Weltanschanung'. Die Suprematie beanspruchen der Szientismus, die posi-
tivistische Kirche, die sikularistischen Weltanschauungs-Vereine, fur die die
Wissenschaft — wie Rudolf Virchow sagte — zur Religion geworden ist.?8

Wie mit dieser neuen Erfahrung umgehen? Das rationalreligiose Programm
der Aufklirung passte nicht recht auf diese Situation, denn es ging nicht um
Glaubenskriege oder Toleranz, sondern um einen friedlichen Wettbewerb der
Uberzeugungen gerade auf der Basis der Freiheit von Religion und Wissenschaft.
Die Modi junghegelianischer Religionskritik waren selbst Weltanschauungsange-
bote auf dem Markt geworden. Feuerbach gab der Wissenschaftsreligion philo-

27 Vgl. K. Polanyi, The Great Transformation. Politische und ¢konomische Urspriinge von
Gesellschaften und Wirtschaftssystemen, Frankfurt am Main 1978.

Vgl. R. Virchow, Uber die nationale Entwicklung und Bedeutung der Naturwissenschaften.
Rede gehalten in der zweiten allgemeinen Sitzung der Versammlung deutscher Naturfor-
scher und Arzte zu Hannover am 20. September 1865, Berlin 1865, S. 18. Frith erkannt
hat die Bedeutung wissenschaftsreligioser Vereine: H. Liibbe, Politische Philosophie in
Deutschland. Studien zu ihrer Geschichte, Basel/Stuttgart 1963, S. 127-172. Ausfiihrlicher
dazu: F. Simon-Ritz, Die Organisation einer Weltanschauung. Die freigeistige Bewegung
im Wilhelminischen Deutschland, Giitersloh 1997; T. H. Weir, Secularism and Religion in
Nineteenth-Century Germany. The Rise of the Fourth Confession, Cambridge 2014. Siehe
auch: P. Schottler, Szientismus. Zur Geschichte eines schwierigen Begriffs, in: NTM Zeit-
schrift fiir Geschichte der Wissenschaften, Technik und Medizin 20, Heft 4, 2012, S. 245-
269. Grundlegend ist die Studie von B. Pl¢, Die ,Welt“ aus den Wissenschaften. Der Posi-
tivismus in Frankreich, England und Italien von 1848 bis ins zweite Jahrzehnt des
20. Jahrhunderts. Eine wissenssoziologische Studie, Stuttgart 1996.

28

https://dol.org/10.5771/6783856503085-19 - am 13.01.2028, 08:55:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

28 WOLFGANG ESSBACH

sophischen Flankenschutz, und die Arbeiterbewegung formte aus Marx eine so-
zialistische Weltanschauung.

Die Antwort auf die neuen Erfahrungen der religidsen Situation in entfessel-
ten Marktgesellschaften haben die Religionswissenschaften gegeben, die sich um
1900 als Religionspsychologie, Religionsgeschichte, Religionssoziologie und auch
als die Fachdisziplin Religionswissenschaft konstituiert haben.?’ Die Religions-
wissenschaften haben es mit einer mehrfachen Problemstellung zu tun: Sie sehen
sich der starken wissenschaftsreligiosen Stromung gegentiber, fuir die das Zeitalter
der Bekenntnisreligionen zur Neige geht. Religionswissenschaften wollen aber
nicht Theologie sein, sondern als Wissenschaften gelten, das heifdt sie miissen
ithren Gegenstand definieren, um akademisch anerkannt zu werden. Da reicht es
nicht, allein europdische Christentumsgeschichte zu treiben, sondern es bedarf
einer Gegenstandsbeschreibung, die alle religiosen Phinomene der Welt in den
Blick nimmt. Man bedarf also einer Religionsdefinition, in der zentrale Eigen-
schaften des zu erforschenden Gegenstands so bestimmt werden, dass zwischen
Religion und anderen Phinomenen unterschieden werden kann.

Zwei Forschungsstrategien sind hervorzuheben: Zum einen machte man sich
auf die Suche nach dem Ursprung der Religion in der Geschichte der Menschheit.
Zum anderen richtete sich das Interesse auf Extremformen religiosen Lebens.

Bei der Suche nach dem Ursprung der Religion gerieten die frithesten Artiku-
lationen religiosen Bewusstseins ins Blickfeld, wie man sie in den Berichten der
Ethnographen zu finden glaubte. Nachdem der schottische Jurist John Ferguson
McLennan den Totemismus in die Diskussion eingefithrt hatte, das heifdt die
dauerhafte Beziehung einer Menschengruppe zu einem Totemtier, von dem sie
abzustammen glaubten, sahen viele hierin den Ursprung der Religion.3? Robert
H. Codrington lief§ sich von den Melanesiern belehren, dass mana, die Kraft, die
die normalen Fihigkeiten des Menschen oder die gewohnten Abliufe der Natur
Uberschreitet, am Anfang der Religion steht.3! James George Frazer nahm an,
dass Zauberei und magische Handlungen am Ursprung der Religion liegen.3?

Versuche der Generalisierung blieben nicht aus: Edward B. Tylor tibernahm
von Adolphe Quetelet das statistische Verfahren der Berechnung von Mittelwer-
ten fir die Konstruktion von Typen durchschnittlichen Verhaltens des ,homme

29 Vgl. V. Krech, Wissenschaft und Religion. Studien zur Geschichte der Religionsforschung

in Deutschland 1871-1933, Tiibingen 2002; H. G. Kippenberg, Die Entdeckung der Reli-
gionsgeschichte, Miinchen 1997; A. L. Molendijk / P. Pels (Hrsg.), Religion in the Making.
The Emergence of the Sciences of Religion, Leiden 1998; B. Gladigow, Religionswissen-
schaft. Historisches, Systematisches und Aktuelles zum Stand der Disziplin, in: Berliner
Theologische Zeitschrift 13, 1996, S. 200-213.

Vgl. J. F. McLennan, Primitive Marriage. An Inquiry into the Origin of the Form of Cap-
ture in Marriage Ceremonies, Edinburgh 1865.

31 vgl. R. H. Codrington, The Melaniesians, Oxford 1891.

32 Frazers ,The Golden Bough. A Study in Comparative Religion® erschien zunichst zwei-

bandig 1890 und in der dritten Auflage 1911 bis 1915 zwélfbandig.

30

https://dol.org/10.5771/6783856503085-19 - am 13.01.2028, 08:55:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WELCHE RELIGIONSBEGRIFFE EIGNEN SICH ZUR ANALYSE SAKRALER DIMENSIONEN? 29

moyen'. Dabeti stellte er fest, dass der Glaube an Geister im Durchschnitt aller pri-
mitiven Volker gegeben sei, und er fasste dies unter dem Begriff des Animismus.
Dieser galt ihm als Frihform kognitiver Weltaneignung. ,Believe in Spiritual
Beings® lautete seine Minimaldefinition von Religion.3? Die Animismustheorie
konnte unterschiedlich benutzt werden: Zum einen bot sie die Chance, die viel-
filtigen, eigensinnigen und fir Europier bisweilen bizarren Glaubensvorstellun-
gen und kultischen Praktiken begrifflich zu homogenisieren. Dieser Animismus
konnte dann zum Ursprung von Religion erklirt werden. Zum anderen war der
Weg offen, diesen Animismus als blofles Vorgeschehen aus dem Kreis der eigentli-
chen, hoherwertigen Religionen auszuschliefen, zu denen vorrangig die so ge-
nannten Weltreligionen gehorten.

Fur die zweite Forschungsstrategie, das Interesse an Extremformen religiosen
Lebens, ist an erster Stelle die klassische Studie von William James ,Die Vielfalt
religioser Erfahrung® zu nennen.3* Im Unterschied zur Religionsforschung, die auf
der Basis von Massendaten die Religionszugehorigkeit der Bevolkerung errechne-
te, stellt James den Einzelnen ins Zentrum, der eine ihn iiberwiltigende Begeg-
nung mit etwas Gottlichem erfihrt. Dafiir nimmt James die Selbstzeugnisse von
Religionsstiftern, Heiligen, Sektengriindern und Bekehrten aus verschiedenen
Epochen und Weltteilen als Quellenmaterial. Er schreibt:

»[Religiose Erfahrung] kénnen wir nur bei Individuen finden, fiir die Religion weniger
eine dumpfe Gewohnheit ist als vielmehr einem heftigen Fieber gleicht. Aber solche In-
dividuen sind religitse ,Genies‘; und wie viele andere Genies, die genug Friichte hervor-
gebracht haben, daf ihrer auf den Seiten einer Biographie gedacht werden kann, zeigen
solche religiosen Genies hiufig eine anfillige nervliche Verfassung. Vielleicht sind religi-
Ose Fihrer, noch mehr als andere Arten von Genies Opfer ungewdhnlicher psychischer
Heimsuchungen gewesen. Ohne Ausnahme handelte es sich bei ihnen um Geschopfe
mit einer ausgeprigten emotionalen Sensibilitit. Oft fiihrten sie ein Leben voll innerer
Zerrissenheit und litten in bestimmten Lebensphasen unter Melancholie. Sie kannten
kein Maf, neigten zu Obsessionen und fixen Ideen; hiufig fielen sie in Trance, horten
Stimmen, hatten Visionen und zeigten alle moglichen Eigenheiten, die man normaler-
weise als pathologisch klassifiziert. Im Verlauf ihres Lebens haben ihnen nicht selten ge-
rade diese pathologischen Ziige zu ihrer besonderen religitsen Autoritit und ihrem
Einflu} verholfen®.3?

Sowohl die Orientierung an extremen religiosen Phainomenen wie auch die Suche
nach dem Ursprung dienten nicht nur der Klirung der Konstitutionsfrage, was
Gegenstand der Religionswissenschaften sein sollte. Als von der Normalitit der
Gegenwart entfernte Gebiete halfen sie auch mit, eine wissenschaftliche Distanz

33 E.B. Tylor, Primitive Culture. Researches into the Development of Mythology, Philoso-
phy, Religion, Language, Art and Custom, Bd. 2 Religion in primitive culture (Harper
torchbooks; 34), New York 71958, S. 424.

34 Vgl. W. James, Die Vielfalt religiéser Erfahrung. Eine Studie iiber die menschliche Natur
[1901/1902], tibers. von E. Herms / C. Stahlhut, Frankfurt am Main 1997. Zu James siehe:
H. Joas, Die Entstehung der Werte, Frankfurt am Main 1999, S. 58-86.

35 James, Vielfalt (Anm. 34), S. 42.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-19 - am 13.01.2028, 08:55:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

30 WOLFGANG ESSBACH

zur Religion zu sichern. Eine solche Distanzierung konnte auch erreicht werden,
wenn man wie Rudolf Otto das der Rationalitit der modernen Marktgesellschaft
widerstreitende Irrationale fokussierte. Otto nimmt sowohl Motive des - dem
modernen Menschen fremd gewordenen - primitiven Geisterglaubens als auch
die extremen Erscheinungen religitser Virtuosen im Sinne von James auf. Es geht
um die Gefiihle des Schauervollen, Ubermichtigen, Energischen, des ganz Ande-
ren, des Faszinierenden, Ungeheuerlichen, des Erlauchten und so weiter. Der Titel
der Schrift markiert die These: ,Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des
Gottlichen und sein Verhiltnis zum Rationalen® von 1917.3¢

Religion, das ist bei Otto die Anregbarkeit und Erweckbarkeit der menschlichen
Seele durch das Numinose, ,,das sich dem Rationalen [...] entzieht und das ein
arréton, ein ineffabile ist, sofern es begrifflicher Erfassung vollig unzuginglich ist.”
Das Heilige ist eine Kategorie rein a priori. Das Gefithl des Numinosen ,bricht auf
aus dem ,Seelengrunde’, aus dem tiefsten Erkenntnis-grunde der Seele selber”.3”
Mit dieser Grundlegung verliert Ottos Religionswissenschaft ein Stiick weit ihren
Wissenschaftscharakter. Religion ist — wie Rainer Flasche bemerkt — Erkenntnisge-
genstand und Erkenntnismittel zugleich: ,Der ,sensus numinis* ergreift sich selbst
und emaniert das, was Religion zu sein habe®. Otto wird dann auch selbst Religi-
onsstifter, 1921 griindet er den ,Religiésen Menschheitsbund".

Fir die Frage nach dem Relationsgeflecht von Heroischem und Religiésem sind
beide Konzepte, die Orientierung an ,urgesellschaftlichen® und an extremen reli-
giosen Phinomenen fruchtbar zu machen. Denn es geht bei diesen Kernbestim-
mungen von Religion, die sich trefflich mischen lassen, nicht um eine Jeder-
manns-Religion, sondern um eine an einzelne Personen gebundene, besondere re-
ligiose Virtuositit und um eine Religiositit, die mit archaischen Vorstellungen in
Beziehung steht, die fir den modernen Menschen als eine irrationale Welt er-
scheinen miussen. Dies lisst sich sehr gut an Max Webers Charismabegriff zeigen,
der hiufig fir Phinomene der Sakralisierung des Heroischen in Anspruch ge-
nommen wird.

V.

Webers Rede von Charisma ist vielschichtig, ihre Kohirenz ist nur nachvollziehbar,
wenn man in Rechnung stellt, was in diesem Begriff gebiindelt ist. Weber hat be-
kanntlich in seiner Herrschaftssoziologie der ,charismatischen Herrschaft® einen
prominenten Platz zugewiesen. Sie steht in dem berithmten Text: ,Die drei reinen

36 Vgl. R. Otto, Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Gottlichen und sein Ver-
hiltnis zum Rationalen [1917], Miinchen 23251936; H.-W. Schiitte, Religion und Chris-
tentum in der Theologie Rudolf Ottos, Berlin 1969; H. Joas, Theologie unter freiem
Himmel. Wie aktuell ist Rudolf Otto?, in: Sinn und Form 65, Heft 4, 2013, S. 551-559.

37 Otto, Das Heilige (Anm. 36), S. 5, S. 137-138.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-19 - am 13.01.2028, 08:55:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WELCHE RELIGIONSBEGRIFFE EIGNEN SICH ZUR ANALYSE SAKRALER DIMENSIONEN? 31

Typen der legitimen Herrschaft“3® an letzter Stelle nach der ,legalen Herrschaft',
deren Grundvorstellung ist: ,,[D]a8 durch formal korrekt gewillkiirte Satzung be-
liebiges Recht geschaffen und [bestehendes beliebig] abgeindert werden konne®,
und nach der ,traditionalen Herrschaft®, fiir die patriarchalische Herrschaft steht,
bei der ,der Person kraft ihrer durch Herkommen geheiligten Eigenwiirde: aus Pie-
tit“ gehorcht wird.3® Die Gehorsamsbeziehung in charismatischer Herrschaft ist
dagegen legitim
ykraft affektueller Hingabe an die Person des Herrn und ihre Gnadengaben (Charisma),

insbesondere: magische Fahigkeiten, Offenbarungen oder Heldentum, Macht des Geis-

tes und der Rede. Das ewig Neue, Aulerwerktigliche, Niedagewesene und die emotiona-

le Hingenommenheit dadurch sind hier Quellen personlicher Hingebung*.40

Um zu verstehen, wie der theologische Charismabegriff in die Herrschaftssozio-
logie geraten ist, muss an den Anteil protestantischer Theologen an der Entste-
hung der Religionswissenschaften erinnert werden. Zwischen den Theologen
Adolf von Harnack und Rudolph Sohms war strittig, ob ecclesia eine rechtliche
Verfassung haben kann, die den staatlichen Verfassungen vergleichbar ist. Sohms
bestreitet dies: Im frithen Christentum habe es iiberhaupt keine administrativen
Amter gegeben, vielmehr habe es sich um eine ,charismatische Organisation‘ ge-
handelt, in der die gottlichen Gnadengaben ungleich verteilt waren. Alle Amter
beruhten allein auf Charismata, und man schuldete den so Begnadeten Gehor-
sam nur solange, wie anerkannt wurde, dass eine starke gottliche Inspiration vor-
lag.#! Dieses bipolare Schema, Amt oder Charisma, iibernimmt Weber im Prin-
zip. Aber dabei bleibt es nicht. Weber fuigte dazu all die Motive ein, die in den
Religionswissenschaften seiner Zeit als wesentliche Qualitit des Religiosen identi-
fiziert wurden: Die auflergewohnlichen Erscheinungen extremer religidser Erfah-
rung, das Primitive und Archaische menschlicher Frithzeit, das Irrationale.

So gemixt entsteht ein neutralisierter Begriff von Charisma, der jene Bahn er-
offnet hat, auf der hundert Jahre spiter tiberall Charisma zu finden ist. Weber
schreibt: ,Es versteht sich, dafd der Ausdruck ,Charisma‘ hier in einem ginzlich
wertfreien Sinn gebraucht wird. Der manische Wutanfall des nordischen ,Berser-
kers*, die Mirakel und Offenbarungen irgendeiner Winkelprophetie, die demago-
gischen Gaben des Kleon sind der Soziologie genau so gut ,Charisma‘ wie die
Qualititen eines Napoleon, Jesus, Perikles. Denn fiir uns entscheidend ist nur, ob
sie als Charisma galten und wirkten, d.h. Anerkennung fanden®.42

38 Vgl. M. Weber, Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft, in: M. Weber, Gesammelte

Aufsitze zur Wissenschaftslehre, hrsg. von J. Winckelmann, Tiibingen 61985, S. 474-487.
39 Ebd., S. 478.
40" Ebd,, S. 481.
41 Vgl. M. Riesebrodt, Charisma, in: H. G. Kippenberg / M. Riesebrodt (Hrsg.), Max Webers
»Religionssystematik®, Tibingen 2001, S. 151-166.
42 Weber, Typen der legitimen Herrschaft (Anm. 38), S. 483.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-19 - am 13.01.2028, 08:55:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

32 WOLFGANG ESSBACH

In seiner Einleitung in ,Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen“ definiert
Weber Charisma in vergleichbarer Weise als

»eine (sei es mehr duflerliche oder mehr innerliche) Herrschaft iber Menschen, welcher
sich die Beherrschten kraft des Glaubens an diese Qualitit dieser bestimmten Person fi-
gen. Der magische Zauberer, der Prophet, der Fiihrer auf Jagd- und Beuteziigen, der
Kriegshiuptling, der sog. ,cdsaristische” Herrscher, unter Umstinden das personliche Par-

teihaupt, sind gegentiber seinen Jingern, seiner Gefolgschaft, der von ihm geworbenen

Truppe, der Partei usw. solche Herrschertypen®.43

Wo konnte dieses Konzept von Charisma fur das Thema - Relationsgeflechte
von Heroischem und Religiosem - interessant werden? Es konnte dies in all den
Fillen sein, in denen die Position eines Herrschers oder Machthabers mit reli-
gionsgeschichtlichen Phinomenen verbunden werden kann, und zwar in der
Spannweite von Zauberei und Ekstase bis zu den Visionen der Mystiker und den
Privatoffenbarungen, von denen Glaubige berichten, dass sie ihnen zuteil gewor-
den sind. Wo Herrscher, Machthaber, politische Fiihrer sich selbst als Helden be-
schreiben oder wo ihnen attestiert wird, dass sie Helden sind, kann man versu-
chen, mit Webers Charisma-Begriff zu arbeiten. Wenn man es mit schlichten
Soldaten zu tun hat, die ob ihrer aulerordentlichen Tapferkeit als Helden gefei-
ert werden, kommt man mit der Rede von Charisma nicht sehr weit.

Ob man im Zusammenhang von pidagogischen Lehrer-Schiiler-Beziehungen
von Charisma reden sollte, kann man bezweifeln. In der Regel reicht dafiir, auch
fur die Verhiltnisse an Universititen, eine Soziologie von Autorititsbeziehungen.
Zwischen potestas und auctoritas wussten schon die Romer zu unterscheiden, und es
macht wenig Sinn, Autoritit als ,waffenlose Gewalt” (Max Horkheimer) mit der
Rede von Charisma zu vermengen.** Autoritit meint gewohnlich die Anerken-
nung einer Uberlegenheit, eine Art freiwilliger Knechtschaft, die zu starken Anpas-
sungsbereitschaften sogar in Bereichen fithren kann, die von der Autoritit gar
nicht gefordert, erwartet oder vermutet werden. Fiir Soziologen stellt sich das Ge-
fesseltsein in Autoritdtsbindungen als soziale Beziehung dar, die auf dem Bestre-
ben beruht, von anderen anerkannt zu werden. Wer eine Autorititsbindung ein-
geht, mochte von der Autoritit anerkannt werden. Dies Streben nach Anerkannt-
sein entspringt dem konstitutiven Erfordernis der Selbstanerkennung, die Men-
schen gegentiber sich selbst vollziehen miissen. In Autorititsbeziehungen realisie-
ren Menschen ihre Selbstanerkennung dadurch, dass sie sich selbst zum Objekt ei-
nes anderen hochgeschitzten Wesens machen. Die Entstehung der generativen
Autorititsbindung zwischen Eltern und ihren Kindern ist ein Modellgeschehen, an
dem diese kommunikativen Anerkennungsprozesse jederzeit gut studiert werden

43 M. Weber, Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Vergleichende Religionssoziologische
Untersuchungen. Einleitung, in: M. Weber, Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen Konfuzi-
anismus und Taoismus. Schriften 1915-1920 (MWS 1/19), hrsg. von H. Schmidt-Glintzer /
P. Kolonko, Tiibingen 1991, S. 1-26, hier S. 22.

44 Vgl. H. Popitz, Phinomene der Macht, Tiibingen 21992, S. 104-159.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-19 - am 13.01.2028, 08:55:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WELCHE RELIGIONSBEGRIFFE EIGNEN SICH ZUR ANALYSE SAKRALER DIMENSIONEN? 33

konnen. Das gehort zum Alltag der conditio humana und ist sinnvollerweise nicht
dem Bereich des charismatisch Auflergewohnlichen zuzuschlagen.

Die Differenz von Autoritit und Charisma wird bei Weber deutlich, wenn er
zur Frage der Anerkennung bemerkt: Charismatische Herrscher leiten ,ihre Au-
toritdt nicht etwa aus dieser Anerkennung durch die Beherrschten ab. Sondern
umgekehrt: Glaube und Anerkennung gelten als Pflicht, deren Erfullung der cha-
rismatisch Legitimierte fr sich fordert, deren Verletzung er ahndet.45

Kurz gesagt: Man muss dieser Herrschaft folgen. Hier macht auch der gelegentlich
auftauchende Gedanke, charismatische Herrschaft verfuhre die Beherrschten, kei-
nen Sinn. Denn das rein affektuelle Gehorchen, ,,durch blofSe personliche Neigung
des Beherrschten® kann nach Weber keine Legitimititsgriinde vorweisen. ,Eine
Herrschaft, welche nur auf solchen Grundlagen ruhte, wire aber relativ labil“.46

Wer in der Heldenfrage mit Webers Charismabegriff arbeiten mochte, sollte
sich bemithen, den Gebrauch des Terminus einzugrenzen und nicht in die Falle
der gegenwirtigen Trivialisierung der Rede von Charisma zu gehen. Dazu erlaube
ich mir, aus meiner Charisma-Sammlung, die von der Parfimmarke ,,Charisma“
bis zur Werbung fir Performance-Trainer und vieles anderes mehr reicht, zu zitie-
ren, was Mark Schieritz 2011 in der Wochenzeitung DIE ZEIT im Anschluss an
ein einschligiges Max Weber-Zitat tiber einen Verteidigungsminister der Bundes-
republik schrieb:

,Das irrationale Moment, das jeder charismatischen Herrschaft innewohnt, tritt bei Gut-
tenberg ganz besonders hervor. Er verdankt seine Popularitit der romantischen Sehn-

sucht nach Leidenschaft, Intensitit, Tragik — all den Dingen eben, die in der niichternen,

kargen Politik eines liberaldemokratischen Rechtsstaats fehlen®.4

Und Mark Schieritz beeilte sich hinzuzuftigen: ,Man muss in den Furor der Gut-
tenberg-Fans gegen den politisch-medialen Komplex nicht gleich die Sehnsucht
nach einem Fithrer hineinlesen, wie es jetzt einige tun®.*® Damit war der Kurz-
schluss zur Hitler-Charisma-Debatte hergestellt.

Fazit: Es ist eine ganze Reihe von Religionsbegriffen, die sich mehr oder weni-
ger zur Analyse sakraler Dimensionen des Heroischen eignen. Einige Religions-
begriffe gehen tendenziell dahin, allen Menschen die Moglichkeit, religios zu
sein, zuzusprechen. Bekenntnisreligios gedacht kann jeder ein Christ werden. Ra-
tionalreligios gedacht ist jeder Mensch von seiner anthropologischen Konstituti-
on her religiés. Dies hat Folgen fur die Chancen der Sakralisierung des Heroi-
schen. In Bekenntnisreligionen werden Regeln fiir die Relationen von Heiligen
und Helden notig. In Rationalreligionen wird es schwierig, Helden in religiser

45 Weber, Typen der legitimen Herrschaft (Anm. 38), S. 483.

46 Ebd., S. 475.

47 M. Schieritz, Guttenberg und die grauen Miuse, in: Die Zeit vom 7 Mirz 2011,
http://www.zeit.de/politik/deutschland/2011-03/guttenberg-charisma-demokratie, 15. No-
vember 2014.

48 Schieritz, Guttenberg (Anm. 47).

https://dol.org/10.5771/6783856503085-19 - am 13.01.2028, 08:55:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

34 WOLFGANG ESSBACH

Hinsicht auszuzeichnen. Man ist darauf verwiesen, das Heroische iiber nichtreli-
giose Zuschreibungen zu profilieren. Enthusiastische Religionen bieten der Sak-
ralisierung des Heroischen einen weiten Spielraum, aber er ist nicht exklusiv fur
Helden, denn auch die Natur, die Kunst, Musik, die Nation konnen Medien
sein, durch die der Himmel die Erde wachkiisst. Religionswissenschaftliche Reli-
gionsbegriffe, wie sie um 1900 entwickelt wurden, akzentuieren in besonderem
Mafle das Aufergewohnliche, Aufleralltigliche der Religion. In Webers Charisma-
Begriff ist dies speziell mit Fragen der Legitimitit politischer Herrschaft ver-
kniipft. Allerdings ist es nicht leicht, das Numinose, Irrationale weitergehend zu
bestimmen. Damit verfliichtigt sich die Selbstbeschreibung des Heroischen und
die ganze Erklirungslast wird den Zuschreibern aufgebiirdet.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-19 - am 13.01.2028, 08:55:57. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

