
Gabriele Münnix (Hg.)

Über-Setzen

Sprachenvielfalt und
interkulturelle Hermeneutik

VERLAG KARL ALBER B
https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gabriele Münnix (Hg.)

ÜBER-SETZEN

VERLAG KARL ALBER A

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


,

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gabriele Münnix (Hg.)

ÜBER-SETZEN

Sprachenvielfalt und
interkulturelle Hermeneutik

Verlag Karl Alber Freiburg/München

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gabriele Münnix (ed.)

TRANS-LATE

Language Diversity and Intercultural Hermeneutics

Translation is not only limited to the professional practice of transla-
tors and interpreters, but stands for every type of exchange, not only
between languages, but also between cultures. The fascinating aspect
of translation is the attempt to transport something from one lan-
guage to another, or from one culture to another, without being able
to render the meaning identically in the translation. This is not al-
ways easy and sometimes even impossible as the languages of the
world are structured very differently. There is not only great diver-
sity in regards to terms and their history, but also in respect to gram-
matical structures. And yet translations based on this very plurality
of languages and cultures provide possibilities to gain access to other
cultures and their world views and to explore other horizons of mean-
ing.
In part one, the book addresses different language structures in Asia,
Africa, Arabia and South America (comparing them to Indo-Germa-
nic languages) by way of example. In the second part the book pre-
sents approaches to the philosophy and theory of translation from
language philosophy and sociology, cultural studies and translation
studies. In the final part, the book explores ethical and hermeneutic
aspects of translation.

The editor:

Dr Gabriele Münnix studied philosophy and mathematics. Until
recently she taught philosophy at the universities of Münster and
Innsbruck where her work also always included the subject areas of
intercultural philosophy. She is author / editor of Zum Ethos der
Pluralität. Postmoderne und Multiperspektivität als Programm
(22011) and Wertetraditionen und Wertekonflikte. Ethik in Zeiten
der Globalisierung (2013).

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gabriele Münnix (Hg.)

ÜBER-SETZEN

Sprachenvielfalt und interkulturelle Hermeneutik

Übersetzen beschränkt sich nicht auf die professionelle Praxis der
Übersetzer und Dolmetscher, sondern steht für jede Art des Aus-
tauschs nicht nur zwischen Sprachen, sondern auch zwischen Kultu-
ren. Das Erstaunliche beim Übersetzen ist, dass man versucht, etwas
aus einer Sprache in eine andere bzw. aus einer Kultur in eine andere
zu transportieren, ohne den Sinn des Übersetzten identisch wieder-
geben zu können. Das ist nicht immer einfach und vielleicht sogar
manchmal unmöglich, denn die Sprachen der Welt sind sehr unter-
schiedlich strukturiert; nicht nur im Hinblick auf Begriffe und ihre
Geschichte, sondern auch im Hinblick auf grammatische Strukturen
gibt es große Diversität. Und doch ergeben sich auf der Basis der
Pluralität von Sprachen und Kulturen Möglichkeiten, durch Überset-
zungen Zugang zu anderen Kulturen und Weltsichten zu bekommen
und sich andere Sinnhorizonte zu erschließen.
Das Buch geht im ersten Teil exemplarisch auf einige unterschied-
liche Sprachstrukturen in Asien, Afrika, Arabien und Südamerika
(im Vergleich zum Indogermanischen) ein, um im zweiten Teil zur
Philosophie und Theorie des Übersetzens Ansätze aus Sprachphilo-
sophie und -soziologie, Kulturwissenschaften und Translations-
wissenschaften zu präsentieren. Schließlich beschäftigt sich der letzte
Teil mit ethischen und hermeneutischen Aspekten des Übersetzungs-
problems.

Die Herausgeberin:

Dr. Gabriele Münnix studierte Philosophie und Mathematik und
lehrte zuletzt Philosophie an den Universitäten Münster und Inns-
bruck, wo sie immer auch Themenfelder der interkulturellen Philo-
sophie behandelte. Autorin bzw. Herausgeberin von Zum Ethos der
Pluralität. Postmoderne und Multiperspektivität als Programm
(22011) und Wertetraditionen und Wertekonflikte. Ethik in Zeiten
der Globalisierung (2013).

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2017
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Titelfotografie: Mit freundlicher Genehmigung
von Professor Werner Weiser
Satz und PDF-E-Book: SatzWeise GmbH, Trier
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN (Buch) 978-3-495-48826-3
ISBN (PDF-E-Book) 978-3-495-81364-5

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in memoriam Heinz Kimmerle

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Vorwort und Dank . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

Einleitung: Quasi dasselbe mit anderen Worten?
Zur Philosophie des Über-Setzens im Horizont interkulturellen
Verstehens (Gabriele Münnix) . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

I Sprache und Weltsicht

Josef Estermann (Luzern)
Substanz versus Beziehung? Zum sprachtheoretischen
Hintergrund indoeuropäischen und andinen Denkens . . . . . 43

Mohamed Turki (Tunis/Recklinghausen)
Über einige Schwierigkeiten des Übersetzens in die
arabische Sprache . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60

Mamoru Takayama (Tokyo)
Das Fehlen der ersten und zweiten Person im Japanischen
auf dem Hintergrund von Nishidas Überlegungen zur
»Reinen Erfahrung« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77

Dörte Borchers (Graz)
Königsperson und Mönchsmajestät. Die sprach- und kultur-
abhängige Klassifikation von Personen im Burmesischen . . . . 91

Jacob E. Mabe (Berlin)
Zum Problem der Übersetzung abstrakter Begriffe in eine
Bantu-Sprache . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103

9

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II Zur Theorie und Philosophie des Über-Setzens

Aneta Karageorgieva (Sofia)
Universal Grammar in Chomsky and the Problem of Translation . 119

Gerhard Preyer (Frankfurt a.M.)
Von radikaler Übersetzung zu radikaler Interpretation.
Kritik an Quines und Davidsons Theorie des intersprachlichen
Verstehens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133

Gabriele Münnix (Düsseldorf)
Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity.
Is There AWay Out? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 154

Hermann-Josef Röllicke (Düsseldorf)
Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit, weder Habhaftigkeit noch
Nicht-Habhaftigkeit – Überlegungen zur Übersetzung des
indischen und des chinesischen Kātyāyanāvavāda . . . . . . . . 180

Souleymane Bachir Diagne (New York)
Grammatical Philosophy versus Philosophical Grammar:
Leibniz and Nietzsche on Grammar . . . . . . . . . . . . . . 205

Anke Graneß (Wien)
Decolonizing the Mind. Zur politischen Bedeutung von
Übersetzungen im afrikanischen Kontext. . . . . . . . . . . . 220

Nikolaj Plotnikov (Bochum)
Begriffsgeschichte und Übersetzung. Zur Bestimmung der
kulturellen Unterschiede in der Philosophie am Beispiel des
russischen Personbegriffs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 233

Lavinia Heller (Graz)
Philosophen übersetzen. Schleiermachers Platon und Marinis
Heidegger: Zur Genese von Methoden philosophischer
Übersetzung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 253

10

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna Czajka-Cunico (Genua/Warschau)
Übersetzungsphilosophische Bemerkungen zu einer simultanen
Lektüre Großer Schriften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 276

Doris Bachmann-Medick (Gießen)
Übersetzung als kulturelle Praxis und Analysekategorie –
Facetten eines »Translational Turn« . . . . . . . . . . . . . . 296

III Übersetzung, Hermeneutik und Ethik

Birgitta Fuchs (Dortmund)
Sprachphilosophie und Kulturhermeneutik bei Giambattista Vico 319

Boike Rehbein (Berlin)
Das Verstehen anderer Menschen in fremden Sprachen und
Kulturen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 337

Herman Lodewyckx (Antwerpen)
H.-G. Gadamers Hermeneutics in Intercultural Horizons and its
Relevance for Texts on African Philosophy . . . . . . . . . . . 353

Torsten Hitz (Münster)
Einige Bemerkungen zum Übersetzen, Dolmetschen und
Synchronisieren aus moralphilosophischer Sicht . . . . . . . . 373

Walter Lesch (Louvain-la-Neuve)
Ethik als kooperatives Übersetzen von Normen und
Überzeugungen: Perspektiven und Grenzen eines Paradigmas . 388

Zu den Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . 407

11

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort und Dank

Anlässlich des 40sten Geburtstags der Association Internationale des
Professeurs de Philosophie wollten wir einmal unsere interne drei-
sprachige Kommunikation mit ständigen Übersetzungstätigkeiten
und Verstehensschwierigkeiten reflektieren, insbesondere auch, weil
uns die Modelle interkultureller Kommunikation sehr ungenügend
erschienen, da sie das zentrale Moment der zugrunde liegenden un-
terschiedlichen Sprachen und je anderen Weltzugriffe nicht oder nur
wenig in Betracht ziehen. Aus diesem Grund habe ich 2015 zusam-
men mit der Gesellschaft für interkulturelle Philosophie, mit der wir
viele gemeinsame Themen und Interessen teilen, und der Konrad-
Adenauer-Stiftung eine Tagung zum Thema »Über-Setzen« organi-
siert, bei der wir die Leistung und Problematik von Übersetzungen
für das Verstehen unterschiedlicher Kulturkreise untereinander an-
gesichts sehr unterschiedlicher Sprachstrukturen thematisiert und
untersucht haben, aber auch das »Hinüber-Setzen« in andere Kultu-
ren und andere Denkweisen problematisieren wollten. Da ich ein
Konzept der Multiperspektivität vertrete, habe ich solche ReferentIn-
nen bzw. AutorInnen angesprochen, die entweder für verschiedene
Kulturkreise sprechen können oder bestimmte Positionen vertreten,
habe aber auch einen interdisziplinären Ansatz verfolgen wollen, so
dass Sie nicht nur Beiträge aus der Sprachphilosophie, sondern auch
aus der Sprachwissenschaft, der Linguistik, der Sprachsoziologie, der
noch jungen Translationswissenschaft und den Kulturwissenschaften
vorfinden.

Ich danke allen beteiligten Institutionen sehr herzlich für ihr
Engagement. Besonders stolz sind wir, dass wir das Logo der Deut-
schen Unesco-Kommission sowohl für die Tagung als auch für die
anschließenden Publikationen verwenden durften bzw. dürfen. Das
hat uns gezeigt, dass man auch dort diesem bedeutsamen Thema hohe
Wichtigkeit beimisst.

Diese ideelle Förderung unserer Projekte wird ergänzt durch die
materielle Förderung dieser Publikation durch Udo vanMeeteren und

13

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dr. Hans-Georg Fey, beide Düsseldorf. Dafür danken wir besonders
herzlich.

Dieser Band bildet die Tagung nicht genau ab, da ein Teil der
Beiträge, besonders die eher praktisch gelagerten, bereits im »Europa
Forum Philosophie«, bei dem wir uns immer auf 200 Seiten jährlich
beschränken müssen, erschienen ist. Leider ist auch unser kluger,
stets freundlicher und bescheidener Kollege Heinz Kimmerle, der
der interkulturellen Philosophie viele Impulse gegeben hat, verstor-
ben, bevor er sein Vortragsmanuskript für den Druck ausarbeiten
konnte. Daher sei dieser Band, auch auf Anregung anderer AutorIn-
nen, ihm gewidmet. (Damit sein Thema nicht verloren geht, habe ich
aber einige Überlegungen zu Derrida ans Ende meines eigenen Bei-
trags gesetzt.)

Auch AutorInnen, die aus Termingründen nicht zur Tagung
kommen konnten, waren an einem Beitrag zu diesem Buch interes-
siert. Auch Ihnen sei herzlich gedankt, sowie zwei MitreferentInnen
einer von Prof. Rehbein an der Berliner Humboldt-Universität orga-
nisierten Tagung, die sich ebenfalls bereit erklärt haben, ihre Beiträge
zur Verfügung zu stellen. Ebenso danke ich Lukas Trabert vom Verlag
Karl Alber, der dieses Buch begleitet hat, und Prof. Werner Weiser,
der für das Titelbild eine seiner Stereofotografien zur Verfügung ge-
stellt hat.

Ein ganz besonderer Dank geht auch an Karin Farokhifar von der
Gesellschaft für Interkulturelle Philosophie, nicht nur für hilfreiche
gute Ideen und Organisationsunterstützung, sondern auch für kom-
petente und zuverlässige technische Hilfen bei der Manuskripterstel-
lung.

Wir danken für Ihr Interesse an diesem wichtigen Thema und
wünschen eine anregende Lektüre!

Im Namen der beteiligten Institutionen Gabriele Münnix

14

Vorwort und Dank

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gabriele Münnix

Einleitung

Quasi dasselbe mit anderen Worten?
Zur Philosophie der Übersetzung im Horizont
interkulturellen Verstehens

Übersetzungen – z.B. beim Sehen synchronisierter Filme – geraten
uns selten als problematisch in den Blick, sie geschehen aber, so
Jacques Derrida, für gewöhnlich nur angeblich in einem »neutralen«
Medium, sind daher oft »durchsichtig«1 und für uns meist unsichtbar.

Auch in einer Zeit der rasant ansteigenden zwischensprachlichen
und interkulturellen Kommunikation unter Einbeziehung eines
immer größeren Wissens, auch über eine Vielfalt anderer Sprachen
– die früher oft weitgehend unbekannt waren –, machen wir uns je-
doch meist nicht klar, dass dazwischen Übersetzungsprozesse liegen,
die oft problematisch sind. Auch die Übertragung technischer und
wissenschaftlicher Texte sehen wir gelassen, doch kann es im Bereich
von Politik, Handel und Verkehr durch unzureichende Übersetzun-
gen ernste Probleme geben. (Auch können Fluglotsen, die amerika-
nische Dialekte sprechen, für internationale Piloten gelegentlich un-
verständlich sein; und Übersetzungen von Begriffen, die man früher
für unproblematisch hielt, können durch gestiegenes Bewusstsein
negativer Konnotationen plötzlich beleidigend sein und zu Verwick-
lungen führen.) Vollends aber stehen Übersetzer vor größten Schwie-
rigkeiten, wenn es etwa um die Übersetzung von Lyrik oder von phi-
losophischen Texten geht. Die richtigen Fachbegriffe und typische
Argumentations- und Theoriezusammenhänge sind Außenseitern
oft nicht zugänglich; und die schwingende verdichtete Sprache der
Poesie appelliert nicht nur an für allgemein menschlich gehaltene Er-
fahrungen, sondern muss auch formalen Kriterien (wie Reim,
Sprachrhythmus etc.) genügen.

Es gibt also Problembereiche, in denen Übersetzer an ihre Gren-
zen stoßen. Zur Veranschaulichung seien vier Beispiele angeführt:

15

1 Derrida, Das andere Kap, S. 44.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Goethes Gedicht »Wanderers Nachtlied«, von Goethe 1815 ur-
sprünglich an die Wand einer Waldhütte geschrieben, wurde 1902
ins Japanische übersetzt, und dann 1911 als »Japanisches Nachtlied«
ohne Kenntnis des eigentlichen Ursprungs ins Französische über-
tragen. Bei der Rückübersetzung ins Deutsche (mit Abdruck in einer
deutschen Literaturzeitschrift) war aus »Über allen Gipfeln/ ist Ruh./
In allen Wipfeln / spürest Du/ kaum einen Hauch./ Die Vöglein
schweigen im Walde./ Warte nur, balde/ ruhest Du auch.« folgendes
geworden: »Stille ist im Pavillon aus Jade/ Krähen fliegen stumm / zu
beschneiten Kirschbäumen / im Mondlicht./ Ich sitze/ und weine.«2

Auch die englische Übersetzung, die heute auf einem Nachbau der
Hütte zu lesen ist, ist eine Nachdichtung, denn der Übersetzer John
Whaley wollte das Reimschema beibehalten und konnte das im Eng-
lischen natürlich nur mit etwas anderer Wortwahl erreichen, ist aber
immer noch näher am Original als der Umweg über das Japanische
und Französische.

2. Der Sprachwitz des in der amerikanischen Philosophie entstande-
nen Wortspiels »Quinese – Chinese« ist so nicht übertragbar. Zwar
gilt das Chinesische im Deutschen wie im Englischen als Synonym
für etwas völlig Unverständliches (was es im Chinesischen sicher
nicht ist), aber die Aussprache des amerikanischen Philosophen-
namens weist im Deutschen, Italienischen und Französischen nicht
den gleichen Klang auf wie die Sprachbezeichnung, der Reim geht
verloren. Überhaupt ist die Übertragung von Witzen schwierig, da
verschiedene Kulturen über Verschiedenes lachen. Umberto Eco be-
richtet einen alten italienischenWitz, der sich in den meisten anderen
Sprachen nicht wiedergeben lässt, und kommentiert: »Es gibt Verlus-
te, die wir als total bezeichnen müssen. Das sind Fälle, in denen kein
Übersetzen möglich ist. […] Beispiele für totalen Verlust sind viele
Wortspiele […].«3

3. »Die bei weitem berühmteste Behauptung, die Nietzsche nie auf-
gestellt hat, lautete in englischer Übersetzung folgendermaßen: »We
have to cease to think if we refuse to do so in the prison-house of

16

Gabriele Münnix

2 Matten-Gohdes, Goethe ist gut, S. 66.
3 Eco, Quasi dasselbe mit anderen Worten, S. 111 (an anderer Stelle (S. 141 f.) gibt
Eco zu, dass er mit einer Neuübersetzung des »Grafen von Monte Christo« geschei-
tert ist.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


language«. Tatsächlich hatte Nietzsche nicht von einem Gefängnis
gesprochen, jedenfalls nicht hier, sondern an anderer Stelle, und da
in Bezug auf unsere beschränkte Sinneswahrnehmung und die sie
eingrenzenden Horizonte. An dieser Stelle aber hatte Nietzsche wört-
lich gesagt. »Wir hören auf zu denken, wenn wir es nicht in dem
sprachlichen Zwange tun wollen.« Natürlich sind wir an bestimmte
Regeln gebunden, wenn wir verständlich sein wollen. Die korrekte
englische Übersetzung hätte gelautet »We cease to think if we do not
want to do it under linguistic constraints«.

Zwänge sind kein Gefängnis, das uns unabänderlich einsperrt
und uns die Freiheit raubt, und darauf wird es noch ankommen. Doch
in der angelsächsischen Welt ist die Fehlübersetzung zu einer Rede-
wendung geworden, und damit fasst, so Deutscher, »das Gefängnis
der Sprache« übersichtlich alles zusammen, was an der linguistischen
Relativität« – auf die ich noch eingehen werde – »falsch ist«.4 Doch
eine ganze Auslegungstradition hat so einen Impuls bekommen, der
nicht dem authentischen Nietzsche-Zitat entspricht, sich aber trotz-
dem auf diesen bezieht.

4. Im Frühsommer 2016 stellte die deutsche Bundesregierung ein
Weißbuch vor, in dem angesichts der russischen Haltung zur Ukraine
von »Herausforderung« gesprochen wurde. Die russische Presse
übersetzte dies mit dem Wort für »Bedrohung« und berichtete em-
pört von Deutschlands neuer Gegnerschaft. Das führte bei russischen
Politikern angesichts der jüngeren Geschichte zu Panikreaktionen,
veranlasste sie aber auch zu Verbalaggressionen, was erhebliche Kli-
maverschlechterungen und diplomatische Schwierigkeiten mit sich
brachte.5

Übersetzungen können also – teilweise mit schlimmen Folgen – ver-
fälschen und interkulturelle Kommunikation und Hermeneutik er-
schweren. Für gewöhnlich sprechen wir zwei oder drei Sprachen
mehr oder weniger gut, können uns bei verwandten Sprachen einiges
zusammenreimen, sind bei fremderen Sprachen – besonders solchen

17

Quasi dasselbe mit anderen Worten?

4 Das Beispiel findet sich bei Deutscher, Im Spiegel der Sprache, S. 167 f., vgl. Nietz-
sche, Morgenröte, §117
5 berichtet z.B. von der Neuen Osnabrücker Zeitung am 20.6.2016, siehe www.noz.
de/deutschland-welt/ politik/artikel/724633/ ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-
russischen-politiker-1.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit fremden Schriftzeichen – meist eher hilflos und müssen das glau-
ben, was andere uns übersetzen.

Es lohnt sich also, für Zwecke der interkulturellen Kommunika-
tion undHermeneutik (durchaus auchmit politischen Konsequenzen)
einmal genauer auf die Thematik des Übersetzens zu schauen, das
immer auch ein Über-Setzen, sogar ein »Sprung über einen Abgrund«
(Heidegger)6 ist, und daher vereint dieser Band verschiedene Perspek-
tiven auf das Thema aus Sicht der Sprachphilosophie, der Sprachwis-
senschaft, der Kulturwissenschaften, der Sprachsoziologie, der Lin-
guistik und der noch jungen Translationswissenschaft. Dabei ist das
Thema auch über den von Derrida zunächst ins Auge gefassten euro-
päischen Kontext bedeutsam, nicht nur für das verbesserte Verstehen
von Angehörigen verschiedener Kulturen, sondern auch für eine im
Entstehen begriffene Weltphilosophie, die sich in Zeiten der Globali-
sierung im Dialog zwischen verschiedenen philosophischen Traditio-
nen entwickelt.7 Vor allem sind hier zum besseren Verständnis solcher
Traditionen auchÜbersetzungen solcher traditionsbildenden »Großen
Schriften« der jeweiligen Kulturen eine wichtige Aufgabe, wie Anna
Czajka-Cunico zeigt und an Beispielen kritisch hinterfragt.

Worum geht es eigentlich beim Über-Setzen? Übersetzen wird
heute in den Kulturwissenschaften als kulturelles – und damit auch
kulturveränderndes – Handeln gesehen: In dieser Form bestimmt der
Übersetzungsbegriff inzwischen eine über Linguistik und Textphilo-
logie hinausweisende, kulturtheoretisch orientierte Übersetzungs-
und Translationswissenschaft. Als kulturelle Übersetzung kennzeich-
net er auch eine Wende in den Kulturwissenschaften, die den Kultur-
philosophen gerne entgeht. Man spricht hier vom »translational
turn«.8

Die Figur des Übersetzers befindet sich nach Ricoeur auf der
Grenze zwischen Sprach- und Kulturfeldern und vermittelt nicht
nur zwischen »Fremdem und Eigenem, indem er durch die geschaffe-
ne Äquivalenz des Nicht-Identischen kulturelle Unterschiede kennt-
lich macht. […] Seine Existenz gründet sich auf die schöpferische
Ausfüllung jenes ›Dazwischen‹, auf jenen in der Überlappung von

18

Gabriele Münnix

6 Heidegger, Holzwege, S. 303.
7 Dussel, »Eine neue Epoche in der Geschichte der Philosophie: Der Weltdialog zwi-
schen philosophischen Traditionen«, S. 47 ff.
8 Bachmann-Medick, »The Translational Turn«, in: Bachmann-Medick (Hrsg.),
Translation Studies, Special Issue, Vol. 2, Nr. 1, London 2009.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kulturfeldern geschaffenen Raum, der ihm die Verortung seiner in-
ter- oder auch transkulturellen Identität gestattet.

Die Übersetzung begibt sich damit ihrer untergeordneten Funk-
tion eines möglichst bruchlosen linguistischen ›Transfers‹ kultureller
Inhalte und avanciert zum Modus einer Kulturproduktion, die zur
Auflösung der Kategorien des Fremden und des Eigen tentendiert.«9

Ricoeur spricht daher wie Heidegger beim »Über-Setzen« meta-
phorisch vom Symbolwert von Übersetzungen:

»Übersetzen beschränkt sich nicht […] auf die professionelle Praxis der
Übersetzer und Dolmetscher: Übersetzen steht paradigmatisch für jede Art
des Austauschs nicht nur zwischen Sprachen, sondern auch zwischen Kul-
turen. […] Übersetzungen bringen nicht nur den Austausch hervor, son-
dern sie schaffen auch Äquivalenzen: Das Erstaunliche am Übersetzen ist,
dass es den Sinn einer Sprache in eine andere bzw. einer Kultur in eine
andere transportiert, ohne ihn identisch wiederzugeben, sondern indem es
lediglich ein Äquivalent anbietet. Die Übersetzung ist dieses Phänomen der
Äquivalenz ohne Identität.«10

Auf der Basis der Pluralität von Sprachen und Kulturen und sprach-
lich verfassten Weltsichten ergibt sich so eine Möglichkeit, durch
Übersetzungen Zugang zu anderen Kulturen bzw. Weltsichten zu be-
kommen und sich andere Sinnhorizonte zu erschließen. Doch ist das
immer möglich? Gerade Ricoeur betont auch, dass man auf das Ideal
einer perfekten Übersetzung verzichten müsse.11

Von Umberto Eco stammt die Formulierung, da man nicht ein-
fach dasselbe mit anderen Worten sagen könne, »quasi« dasselbe mit
anderen Worten sagen zu müssen. Die Frage sei nur, wie dehnbar
dieses »quasi« sei. 1 : 1 Abbildungen sind oft nur bei sehr verwandten
Sprachen möglich, aber auch innerhalb der gleichen Sprachfamilie
kann es Schwierigkeiten geben. Something always gets »Lost in
Translation«, wie auch das italienische »traduttore – traditore« be-
sagt: Immer wird man etwas »verraten« bzw. opfern müssen.

Lässt man einmal die Ebene besonderer Stile oder ungewöhn-
licher Ausdrucksweisen12 beiseite, geht es beim interlingualen Über-

19

Quasi dasselbe mit anderen Worten?

9 Krohn et al. (Hrsg.), Übersetzung als transkultureller Prozess, München 2007, Vor-
wort S. Xf.
10 Ricoeur, »Vielzahl der Kulturen – Von der Trauerarbeit zur Übersetzung«, in:
Krohn (Hrsg.), Übersetzung als transkultureller Prozess, S. 4 f.
11 Ricoeur, Sur la traduction, S. 8.
12 Eco berichtet z.B. von seiner Erfindung eines quasi-piemontesisch-langobar-

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzen um das Herstellen eines Textes mit gleicher oder zumindest
äquivalenter Bedeutung, also um Bedeutungsübertragung. Doch was
ist eigentlich Bedeutung? Geht es beim Gemeinten um intramentale
Entitäten, vielleicht sogar vor der Sprache, oder gibt es kontextgebun-
dene, also in der Sprache bzw. im Sprechen fixierte Bedeutungskon-
stituentien? Hier stehen sich internalistische und externalistische Po-
sitionen gegenüber, jeweils mit Konsequenzen für eine Theorie der
Übersetzung.

Doch unabhängig davon ergeben sich beim Übersetzen zwei
Möglichkeiten: Hat man eher den Quelltext oder die Adressaten, also
mit ihnen den Zieltext im Auge? Will man einen Text mit all seinen
Bedeutungsebenen dem Verstehen der Adressaten erschließen, so wie
Luther seine Bibelübersetzung als ein »Verdeutschen« bezeichnete?
Geht es also mit dem Zieltext um Akkulturation oder gar um kultu-
relle Assimilation, um die Wirkung in eine Zielkultur hinein?13 Oder
versucht man in größtmöglicher Treue zum Quelltext eine »interlin-
guale Transmutation«14 (Derrida redet von Dekonstruktion und an-
schließender Rekonstitution der Fragmente15), die sich andersgearte-
ter eigener Interpretationsschemata bewusst ist und sich ihrer daher
möglichst enthält, um dabei eine Anreicherung oder Verfälschung
des Textes wie etwa im falschen Nietzsche-Zitat zu vermeiden?

Man wird für gewöhnlich beide Aspekte im Auge haben, die Ver-
stehenskompetenz der Adressaten und die Treue zum Original, und
dabei kann der zweite den ersten Aspekt auf ein vertretbares Maß
beschränken, er kann aber auch in den Hintergrund treten, wenn die
Adressatenbezogenheit so großeWichtigkeit bekommt, wie es bei der
Neuübersetzung von Dostojewskis »Schuld und Sühne« geschah, das
nun »Verbrechen und Strafe« heißt und religiöser Konnotationen
angesichts einer immer säkulareren Welt beraubt ist.

Wenn wir beim Übersetzen Bedeutungen einschließlich ihrer oft un-
ausgesprochen mitschwingenden impliziten Konnotationen übertra-
gen wollen, so ist die zugrunde liegende Auffassung des Verhältnisses

20

Gabriele Münnix

dischen Dialekts im »Baudolino«, für den die Übersetzer in ihren Sprachen je andere –
ins 12. Jahrhundert passende – Entsprechungen finden mussten, a. a.O., S. 153.
13 Eco, a. a.O., S. 201f.
14 Eco, a. a.O., S. 267.
15 Derrida, »Des Tours de Babel«, S. 189f.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Sprache und Denken relevant. Ich komme also auf die eingangs
zitierte Bewertung des linguistischen Relativitätsprinzips zurück.

Im Spannungsfeld zwischen relativistischen und universalisti-
schen Sprachauffassungen bilden Whorfs Thesen zum Verhältnis
von Sprache und Denken das eine Extrem von zwei Polen, das das
jeweilige Denken durch die jeweiligen Sprachstrukturen determiniert
sieht. Außerhalb dieser Strukturen ist dann Denken und daher auch
Übersetzung nicht oder kaum möglich, was im Extremfall in eine
Nichtübersetzbarkeitsthese mündet.

Whorf spricht aber m.E. zu Recht von einer verborgenen Meta-
physik hinter den Sprachen, die mit den jeweiligen grammatischen
Strukturen verknüpft sei, und es lassen sich noch viel bessere Belege
dafür finden als die, die Whorf nur sehr unvollständig, z.B. in Bezug
auf die Verbformen der Hopis angeführt hat. Daher sollen exempla-
risch die Beispiele im ersten Teil des Buches die Schwierigkeiten ver-
deutlichen, vor denen Übersetzungen angesichts dieser verschiede-
nen Hintergrundontologien stehen.

So z.B. entspricht fürMamoru Takayama die subjektlose Spra-
che des Japanischen einer bewussten Ichlosigkeit im Begriff der rei-
nen Erfahrung, wie man sie etwa bei Nishidas Zen-Buddhismus stu-
dieren kann16. Sie entspringt also einerWeltsicht, die das Bewusstsein
näher an die Welt und an die Natur heranzubringen imstande ist und,
für den Zen-Buddhismus typisch, das »Nichts« nicht erst am Ende
eines langen tugendhaften Lebens erfahren wird, sondern beständig
eingeübt werden kann.

Ganz anders als im Japanischen sind in den am »Sein« orientier-
ten indogermanischen Sprachen die Kategorien Subjekt und Objekt
so zu deuten, dass das handelnde Subjekt sich immer auf ein Objekt
als Zielpunkt seiner Handlung beziehen muss, sodass Weisgerber von
einem »Tätersubjekt« im Indogermanischen und vom »Menschen im
Akkusativ« als Eigenart indogermanisch strukturierten Denkens
spricht17. Und bei Josef Estermann erfährt man, dass sich im andi-
nen Denken mit einer weitgehend oralen Tradition keine am Sehen
orientierte Substanzontologie wie im indoeuropäischen Denken (be-
fördert u. a. durch die platonischen Metaphern vom »Sehen«) ent-
wickelt hat, sondern eine am Hören orientierte relationale Ontologie,

21

Quasi dasselbe mit anderen Worten?

16 Vgl Takayama, »Die traditionelle Idee der Eintracht im japanischen Denken«,
S. 393–402.
17 s. Weisgerber, »Der Mensch im Akkusativ«.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was für viele Missverständnisse gesorgt hat und immer noch sorgt.
Für das andine Denken ergeben sich daher am Beispiel der Sprachen
Quechua und Aymara inkompatible Begriffsfelder und eine je damit
verknüpfte andere Weltsicht im Vergleich zu indoeuropäischen
Sprachen.

Genau dies könnte Whorf mit der »verborgenen Metaphysik«
hinter den Grammatiken mit je anderen kulturellen Sichtweisen auch
(mit-)gemeint haben, obwohl er sich vor allem auf die fehlenden Zeit-
formen im Hopi und damit einhergehende andere Vorstellungen von
Zeit fokussiert.18

Am Beispiel einer anderen asiatischen Sprache, des Burmesi-
schen, zeigt Dörte Borchers, dass – möglicherweise mit dem Thera-
vada-Buddhismus korrelierte – uns ungewohnte Hierarchisierungen
von Personen hier sprachlich ihren Niederschlag finden. Diese finden
sich so in anderen Sprachen nicht, und sie bereiten daher bei Über-
setzungen ins Burmesische Schwierigkeiten: Man muss jeweils aus
dem Kontext erraten, welcher Rang einer Person zukommt, denn die
Grammatik zwingt Sprecher dieser Sprache – und auch Übersetzer –
zu entsprechenden Angaben. Ein Analogon findet sich in einer aus-
tralischen Aborigine-Sprache, dem Guugu Yimithirr, in dem statt der
uns geläufigen egozentrischen körperbezogenen Koordinaten (»mein
rechter Arm«, »mein linker Fuß«) geographische Koordinaten ver-
wendet werden müssen (meine »südöstliche Schulter«, oder »John
steht im Norden des Baumes«)19. Die Grammatik zwingt also auch
hier, und zwar zu einem anderen Raumbewusstsein, das auch dann
funktionieren muss, wenn die Sonne nicht scheint und daher andere
Merkmale in der Natur ihre Aufmerksamkeit erfordern.

Das Fehlen der Kopula in etlichen Sprachen hat, wieMohamed
Turki im Rückgang auf Al-Farabi für das Arabische herausstellt, et-
wa zur Folge, dass man »Ich denke, also bin ich« hier gar nicht for-
mulieren kann, was aber von einigen afrikanischen Autoren wie etwa
Kwasi Wiredu als Kriterium genannt wird, in ihrer Muttersprache
überhaupt mit wahrheitsfähigen Sätzen philosophieren und argu-
mentieren zu können. Und Souleymane Bachir Diagne hat die Be-
deutung einer Art Ersetzung für die Kopula verdeutlicht, um im Ara-
bischen wahrheitsfähige Propositionen zu erhalten, mit denen man

22

Gabriele Münnix

18 Whorf, Language, Thought and Reality, S. 57 ff.
19 Von den Forschungen John Havilands und Stephen Levinson berichtet Deutscher,
Im Spiegel der Sprache, S. 188 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


argumentieren und philosophieren kann.20 Muss man dann diesen
»anderen« Sprachen ohne Kopula (dazu gehören z.B. auch das Russi-
sche und Hebräische) die Fähigkeit zur Philosophie überhaupt abspre-
chen? Im Arabischen heißt es dann etwa ohne Kopula »Ich denke, also
ich«, was eine Tautologie ist und keine besonderen Erkenntnisse ver-
mitteln kann. Doch ganz gewiss kann man der arabischen Sprache die
Fähigkeit zur Philosophie angesichts des Goldenen Zeitalters ara-
bischer Philosophie und heutiger Bemühungen, daran anzuknüpfen,
nicht absprechen.

Das »Sein« ist auch Thema in Übersetzungen des alttestamenta-
rischen JHWH als »Ich bin, der ich bin«, ein Name, der eher verhüllt
als enthüllt. Sprachlich ist das »Sein« bzw. »bin« aber durch die grie-
chische Übersetzung des Pentateuchs hinzugekommen.21

Außerhalb der indogermanischen Sprachfamilie gibt es also
Sprachen, in denen die uns selbstverständlich gewordene Prädikation
des Seins (seit dem Sanskrit führt eine Linie über Griechisch, Latein,
Englisch etc.) nicht vorkommt. Das hat Benveniste ganz im Sinne von
Whorf zu der Äußerung veranlasst, nur auf der Basis des grie-
chischen Verbs »on« habe sich im Abendland eine Ontologie bzw.
eine Metaphysik des Seins und seiner Hypostasen entwickeln kön-
nen. (Und in der Tat haben wir z.B. mit dem Chinesischen (nach
Humboldt eine dem Sanskrit völlig entgegengesetzte Sprache) ja eine
Sprache vor uns, die eine Vorstellung von Substanz eher nicht kennt
und sprachlich dem Werden verhaftet ist,22 wie es sich schon im ural-
ten Buch der Wandlungen artikuliert.) Hier gibt Hermann-Josef
Röllicke einen interessanten Einblick in den Wechsel kanonischer
buddhistischer Texte vom Altindischen, also einer indo-europäischen
Sprache, in eine ganz anders strukturierte Sprache, das Chinesische,
in dem es das Wort »sein« nicht gibt, und spürt dabei sprachlich dem
damit einhergehenden Bedeutungswandel nach, der von vielen Über-
setzungen nicht angemessen zur Kenntnis genommen wird und auch

23

Quasi dasselbe mit anderen Worten?

20 Diagne, Comment philosopher en Islam?
21 Man war sich bewusst, dass man etwas Neues schaffen würde: keine bloß philo-
logische Operation, sondern eine Veränderung, Umwandlung, Neu-Einpassung vom
Chaldäischen ins Griechische, für die die besten Übersetzer vom damaligen König
Ptolemäus eingeladen und auf ihre hermeneutische Kompetenz geprüft wurden. Sie
wurden dann auf der Insel Pharos vor Alexandria versammelt, wo man zunächst ge-
meinsam um die richtige Erkenntnis des Seins betete. Vgl. Otte, Das Sprachverständ-
nis bei Philo von Alexandrien, S. 33–39.
22 Jullien, Der Weise hängt an keiner Idee, S. 96.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heidegger hätte veranlassen können, in seiner Analyse der philoso-
phischen Sprache noch hinter das Griechische zurückzugehen. Zu-
gleich ist aber diese sprachphilosophische Reflexion zwischen indo-
europäischen und sinotibetischen Sprachen ein gutes Beispiel dafür,
was Walter Benjamin mit dem »Überleben« eines Textes durch Über-
setzung als bedeutsam hervorgehoben hat,23 auch wenn sich Bedeu-
tungsverschiebungen ergeben sollten.

Und schließlich führt uns Jacob Emmanuel Mabe in die afri-
kanischeWelt einer Bantu-Sprache und zeigt die Schwierigkeiten auf,
die dort bei der Bildung abstrakter Begriffe entstehen, da z.B. ein Sein
nicht losgelöst von seinem Ort und weiteren Bestimmungen aus-
gesagt werden kann.24 Mabe schlägt Übertragungen philosophischer
Begriffe in seine Muttersprache vor, um afrikanischen PhilosophIn-
nen die Möglichkeit zu geben, am internationalen Diskurs in ihrer
eigenen Sprache teilzunehmen. Natürlich müssen dann importierte
Begriffe auf lange Sicht dazu führen, dass afrikanische DenkerInnen
mit ihnen ihr eigenes Welt- und Seinsverständnis zu artikulieren in
der Lage sind, um so auf Augenhöhe in ihrer eigenen Sprache am
internationalen Diskurs teilnehmen zu können.

Wenn bei Whorf die Materialität der Sprachen und ihre je ande-
ren grammatischen Strukturen unausweichlich das jeweilige ihnen
entsprechende Denken zur Folge haben müssen und ein Prinzip der
linguistischen Relativität formuliert wird (Sprechen und Denken ist
nur möglich in Bezug auf die Grammatik der Muttersprachen und
wird von ihnen strukturiert), dann ist ein Denken außerhalb dieser
vorgegebenen Strukturen der Muttersprachen nicht möglich, und da-
mit wäre auch jede Übersetzung zwischen nicht verwandten Spra-
chen verschiedener Sprachfamilien unmöglich. In extremer Weise
zeigt das mein eigener Beitrag am Beispiel des Sprachrelativismus
bei Wittgenstein undWhorf auf, wobei Wittgenstein mit seiner Iden-
titätsthese und der Unterscheidung von »Grund« und »Ursache«
gleichzeitig eine Lösung für einen Weg aus einem solchen absoluten
Sprachdeterminismus und -relativismus anbietet. Denn natürlich ist
immer – mehr oder weniger gut – übersetzt worden, und es haben
sich dabei dem Verstehen neue Dimensionen erschlossen.

Schließlich haben wir es den Übersetzungsschulen von Bagdad
(Griechisch – Arabisch) und Toledo (Arabisch – Latein) zu verdanken,

24

Gabriele Münnix

23 Benjamin, »Die Aufgabe des Übersetzers«.
24 Kagamé, La philosophie bantu comparée.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass wir überhaupt Kenntnis von und Zugang zu den Texten der grie-
chischen Antike haben, die sonst verloren gegangen wären, sowie
auch zu denen der Blütezeit der arabischen Philosophie im Hochmit-
telalter, sodass über diese Texte auch Einblicke in die je anderen Kul-
turen möglich waren und sind. Übersetzbarkeit ist ja Vorbedingung
für interkulturellen Dialog, oder besser: Polylog der Kulturen, denn
man wird nicht jeder Sprache, die es wert ist gehört zu werden, mäch-
tig sein. (Und woher nehmen wir überhaupt die Kriterien solcher
Beurteilung?)

Betrachten wir also die andere Seite des Spektrums und die je-
weils damit verknüpften Übersetzungstheorien, denn bei Chomskys
Universalismus sieht es ganz anders aus: Für ihn wirkt hinter den
Sprachen eine gleiche sprachunabhängig strukturierte Vernunft mit
universalen Regeln. Dann ist natürlich jedes Übersetzen im Rekurs
auf das sprachunabhängige Denken in der Regel unproblematisch.
Aneta Karageorgieva zeigt deshalb detailliert die Stufen im bishe-
rigen Denken Chomskys auf: Bei Chomsky finden wir in Fortsetzung
von Leibniz’ Idee einer logischen Universalsprache die Vorstellung
einer eingeborenen genetischen Disposition, die er sich als Sprach-
kompetenz mit dem Gerüst einer für alle Sprachen gültigen »Univer-
salgrammatik« vorstellt. Sie ist uns a priori gegeben, analog zu Des-
cartes’ eingeborenen Ideen, und hat das »kommunikative Apriori« bei
Habermas beeinflusst.

Chomsky beruft sich auf die »Cartesianische Linguistik«, die er
bereits im 17., 18. und frühen 19. Jahrhundert in Frankreich aus-
macht, zum ersten Mal bei den Grammatikern der Schule von Port
Royal, die 1660 eine »Grammaire générale et raisonnée« entwickelt
haben, die zweifellos auch Leibniz beeinflusst hat.

Bei Beauzée heißt es z.B.:

«La Grammaire, qui a pour objet l’enonciation de la pensée par le secours de
la parole prononcée ou écrite, admet donc deux sortes de principes. Les uns
sont d’une vérité immuable et d’un usage universel, ils tiennent à la nature
de la pensée même (…), les autres n’ont qu’une vérité hypothétique et dé-
pendante des conventions fortuites, arbitraire muables, qui ont donné nais-
sance aux différents idiômes. Les premiers constituent la Grammaire géné-
rale ; les autres sont l’objet des diverses Grammaires particulières. »25

25

Quasi dasselbe mit anderen Worten?

25 Beauzée, Vorwort S. V-VI, nach Chomsky, Cartesianische Linguistik, S. 71.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie später bei Chomsky wird schon hier zwischen einer abstrakten
Tiefenstruktur (»grammaire universelle«) mit semantischem Inhalt
und einer Oberflächenstruktur mit phonetischer Form in den Einzel-
sprachen unterschieden. Dabei besteht, wie auch Karageorgieva aus-
führt, die vollständige Grammatik in der Tiefe aus einem endlichen
System von Regeln, die eine unbegrenzte Menge gepaarter Struk-
turen generieren können, sodass der Sprecher-Hörer »infiniten Ge-
brauch von finiten Mitteln«26 zum Ausdruck seiner »geistigen Akte«
und »geistigen Zustände« machen kann«27, ein Thema, das schon
Descartes bewegt hatte.

Einzelsprachen lassen sich dann einfach als spezifische Beispiele
der allgemeinen Sprachstrukturmerkmale erweisen. Eine solche uni-
versale Grammatik als Tiefenstruktur liefert also »linguistische Uni-
versalien«, die allen Sprachen gemeinsam sind und gewisse fun-
damentale Eigenschaften des Geistes widerspiegeln,28 als Muster für
Strukturen, die dem »Geist gegenwärtig sind«. Nach ihnen müsste
man auch in den Einzelsprachen Äußerungen produzieren und ver-
stehen können.29 Die angeborene universale Grammatik sorgt dann
nach Chomsky für Sprachkompetenz sowohl beim Lernen einer
Sprache – auch einer Fremdsprache – als auch beim Verstehen sprach-
licher Äußerungen. Die Theorie der universalen Grammatik deckt
also für Chomsky das angeborene Schema auf, »das die Klasse der
potentiellen Sprachen charakterisiert, – das daher das ›Wesen‹ der
menschlichen Sprache definiert«; und diese Universalgrammatik lie-
fert somit ein Schema, mit dem sich die speziellen Grammatiken (bei
Beauzée: »grammaires particulières«) in Übereinstimmung befinden
müssen.30

Bachir Diagne zeigt in seinem Beitrag zwei entgegengesetzte
sprachphilosophische Denkbewegungen bei Leibniz und Nietzsche
auf, die er als »philosophische Grammatik« und »grammatische Phi-
losophie« bezeichnet, und verortet die Wurzeln dieser unterschiedli-
chen Sprachauffassungen schon bei Malebranche und Condillac.
Auch wenn Leibniz mit seinem Perspektivismus und seiner Monado-
logie als einer der Vorläufer für Nietzsche gelten muss, befinden sich

26

Gabriele Münnix

26 Das war bereits eine Formulierung Humboldts, siehe Keil, Quine zur Einführung,
S. 55 f.
27 Chomsky, a. a.O., S. 70.
28 Chomsky, a. a.O., S. 79.
29 Chomsky, Sprache und Geist, S. 47.
30 a. a.O., S. 145.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beide hier doch auf verschiedenen Seiten der je anderen Lager: denn
Leibniz’ Perspektivismus war nur unter der Voraussetzung einer me-
taphysischen Annahme, der »prästabilierten Harmonie« denkbar, die
bei Nietzsche entfällt. So entsteht einerseits ein Einheitsdenken mit
einer logischen Konzeption von Sprache, andererseits aber ein Den-
ken der Pluralität, das postmoderne Denker beeinflusst hat. Zugleich
verlängert Diagne diesen Gegensatz aber auch »nach hinten«, indem
er auf platonische Elemente in der einen und vorsokratische Elemente
in der anderen Konzeption hinweist.

Durch die Beiträge erscheinen nun zwei Traditionslinien: die der
universalistischen Auffassung, die den Gedanken des Gemeinsamen
aller Sprachen hervorhebt, und die von Platon über Raimundus Lul-
lus’ Ars Magna, und weiter über Descartes’ mathesis universalis
führt, die ihrerseits Leibniz und die Idealsprachentheorie des frühen
Wittgenstein bis hin zu Chomskys Universalgrammatik beeinflusst
hat, und diejenige der Verfechter der Besonderheit und Verschieden-
heit der Sprachen, die in enger Verbindung mit einem je anders ge-
arteten Denken stehen sollen. Diese Linie führt von Herder und
Humboldt über Nietzsche und den späten Wittgenstein bis hin zum
»linguistischen Relativitätsprinzip« von Sapir und Whorf, eine Posti-
on, die heutige linguistische Forschungen zu erhärten scheinen.

Diagnes Beitrag schließt mit einem politischen Argument, das
schon auf das spätere Thema der »Sprachengerechtigkeit« im letzten
Teil hinweist und den Zwang erörtert, unter dem afrikanische Phi-
losophInnen, wenn sie gehört werden wollen, in den Sprachen der
ehemaligen Kolonialherren publizieren müssen, die nicht ihre eige-
nen sind. Letztere aber sollten eigentlich auch zum Ausdruck eigener
philosophischer Gedanken benutzt werden, um eigene Weltsichten
angemessener zu transportieren und so Identitätsbildung zu fördern.
Der Beitrag von Anke Graneß schließt sich hier an: Sie zeigt, vor
welchen Ansprüchen und Schwierigkeiten heutige afrikanische Den-
ker stehen, wenn Publikationen dieser Denker in die eigenen indige-
nen Sprachen rückübersetzt werden müssen, nicht nur um den Dis-
kurs in diesen indigenen Sprachen zu bereichern, sondern auch um zu
einem anderen – eigenen – Selbstverständnis innerhalb dieser Spra-
chen beizutragen.

Grundannahme der Universalisten ist im Wesentlichen, dass al-
len natürlichen Sprachen dieselben immer gleichen grammatischen
Regeln zugrunde liegen, die auch sehr abstrakt formuliert sein kön-
nen. Spracherwerb wäre dann nur noch Lexikonerwerb, und auch für

27

Quasi dasselbe mit anderen Worten?

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Übersetzen gälte dann, dass bei gleichen (tiefen-) grammatischen
Strukturen nur noch auf der Wortebene Ersetzungen vorzunehmen
sind.

Übersetzungen werfen hier angeblich nur geringe Probleme auf,
nur die zuweilen verschiedenen Bedeutungsfelder von Begriffen und
die zugehörigen Konnotationen sind zu bedenken. Doch auch das ist
nicht unproblematisch:Wir setzen wie selbstverständlich voraus, dass
es ein Pendant zu allen unseren Begriffen jeweils auch in anderen
Sprachen gibt.

Dass dies keineswegs so ist, zeigt etwa Elberfeld, bei dem wir
Exemplarisches zum Wortfeld des »westlichen« Kulturbegriffs fin-
den: eigentlich von »cultura«, also vom Agrarischen hergeleitet und
Pflege, aber auch ein Hervorbringen bezeichnend, wird der Begriff
erstmals von Cicero in übertragener Form als »cultura animi« ver-
wendet31 und wird übrigens im Japanischen ganz anders, nämlich
mit einem Ausdruck für »Wind« übersetzt.32 Auch das Wortfeld des
chinesischen/japanischen Zeichens qi/ki ist für uns völlig ungewöhn-
lich und schwer übersetzbar:33 »Die vielfältigen Übersetzungsvor-
schläge reichen von Atem, Hauch, Dampf über Pneuma, Äther, Flui-
dum, Einflüsse, Kraft und konstellierte Energie bis hin zum
Weltstoff, Substanz und Materie-Energie.«34 Es sind also »Phänome-
ne des Wetters, der Medizin, der Ästhetik, der Stimmungen und Ge-
fühle sowie der Elektrizität miteinander verbunden«, was für Elber-
feld an die Grenzen der Übersetzbarkeit führt, aber doch auch die
Möglichkeit eröffnet, zu einer grundsätzlich anderen Phänomenolo-
gie der Gefühle oder der Atmosphäre zu gelangen, wobei »Erfah-
rungsräume mit dem Wortfeld qi/ki versprachlicht worden sind, an-
hand derer in bestimmten Phänomenen einiges einfacher und zudem
differenzierter zum Ausdruck gebracht werden kann«.35

Auch die Begriffsgeschichte bestimmter Begriffsfelder ist, wie
Nikolaj Plotinikov am Beispiel des Personbegriffs zeigt, im Ideen-
transfer zwischen verschiedenen Kulturen nicht 1 :1 übertragbar.
Denn der russische Personbegriff hat eine andere Begriffsgeschichte

28

Gabriele Münnix

31 Elberfeld, Sprache und Sprachen, S. 280–300.
32 Ohashi, »Der Wind als Kulturbegriff in Japan, S. 79–93.
33 Siehe auch die Ausführungen von Heinz Kimmerle zu »Qi als Kernbegriff des
chinesischen Denkens« in Kimmerle/Rappard, Afrika und China im Dialog. Philoso-
phische Süd-Ost-Dialoge aus westlicher Sicht, S. 74–83.
34 Linck, »Qi. Zur Geschichte eines Begriffs«, S. 200.
35 Elberfeld, a. a.O., S. 379 und S. 303–312 sowie S. 382.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und weist nur eine von drei Komponenten auf, die sich mit dem
›westlichen‹ Personbegriff verbinden. Übersetzer, die davon keine
Ahnung haben, können für Missverständnisse sorgen. Das gleiche
gilt aber auch für Leser oder Hörer, die mit ein und demselben Begriff
andere Konnotationen verbinden, was Irritationen verursachen kann.

Sollten deshalb am besten nur Philosophen, die von solchen Un-
terschieden im Hinblick auf verschiedene Bedeutungsebenen und Be-
griffsgeschichten wissen, philosophische Texte übersetzen? Der ulti-
mative Härtetest für Übersetzer – auch für philosophische – dürfte
dabei die Heidegger’sche Sprache sein, und so analysiert Lavinia
Heller aus translationswissenschaftlicher Sicht eine neue, weniger
bekannte italienische Heidegger-Übersetzung. Das ist deshalb inte-
ressant, weil sich die Reflexionen des Übersetzers zu seiner eigenen
Tätigkeit gut mit den Reflexionen Schleiermachers vergleichen las-
sen: Auch dieser hat seine Platon-Übersetzungen philosophisch kom-
mentiert und reflektiert. Und wie Walter Benjamin und Jacques
Derrida sind sie der Auffassung, dass Übersetzungen sich nicht den
Zielsprachen assimilieren dürfen, sondern sie bereichern sollen, um
das Spektrum der gewohnten Ausdrucksmöglichkeiten zu erwei-
tern.36 Marinis Heidegger-Übersetzung aber zeichnet sich zudem
noch dadurch aus, dass er die Methode Heideggers, nach etymo-
logischen Gründen und Bedeutungsebenen für die deutsche philo-
sophische Sprache u.a. im Griechischen zu graben, analog für das
Italienische verwendet und dessen Wurzeln im Lateinischen und
Griechischen nachspürt.

Doch wie Anna Czajka-Cunico zeigt, gibt es hier auch Gren-
zen, wenn der übersetzte Text (sie befasst sich mit Bibel- und Koran-
übersetzungen am Leitfaden von Prinzipien Pier Cesare Boris) für die
Adressaten gut verständlich sein und Wirkung haben soll, d.h. in die
jeweilige Zielkultur hineinwirken soll. Insbesondere gilt dies auch für
die Übersetzung von Metaphern, die bei wörtlicher Übersetzung in
einen anderen Kulturkreis hinein unverständlich bleiben. Denn na-
türlich muss es ein besonders wichtiges Anliegen im interkulturellen
Diskurs und für besseres wechselseitiges Verstehen sein, die jeweili-
gen kulturbildenden und -prägenden Schlüsseltexte, etwa diejenigen
der großen Religionen, in anderen Sprachen nicht nur verfügbar, son-

29

Quasi dasselbe mit anderen Worten?

36 Benjamin, »Die Aufgabe des Übersetzers«, S. 14 ff., und Derrida, »Des Tours de
Babel«, S. 201f.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern auch allgemein verständlich zu machen, ohne sie allzu sehr zu
verfälschen.

Und dies leitet über zu den Gedanken von Doris Bachmann-
Medick und zum Begriff des translational turn in den Kulturwissen-
schaften, denn hier geht es nicht mehr nur um Übersetzungen im
engeren Sinn, nämlich von Texten und sprachlichen Äußerungen,
sondern im übertragenen Sinn bereits um Übersetzungen von Kultu-
ren, was auch andere Kulturerzeugnisse, z.B. Bilder und ihre Deu-
tungen, mit einbezieht.37

Die Frage lautet hier also: Wie können wir einen Weg des Ver-
stehens im Spannungsfeld relativistischer und universalistischer
Sprachauffassungen finden, da im einen Fall Über-Setzen wenig pro-
blematisch scheint und im anderen Fall fast unmöglich ist? Denn wir
wissen, dass es nicht nur um Übersetzungsprobleme auf der lexika-
lischen Ebene geht, sondern um weit fundamentalere Unterschiede,
die aber auch das Übersetzen nicht völlig unmöglich machen, auch
wenn sie nur »quasi« die gleichen Bedeutungen transportieren. Da-
her sucht mein eigener Beitrag sich mit Wittgenstein vom radikalen
Determinismus Whorfs abzusetzen und erkennt gleichwohl die Be-
rechtigung und Verschiedenheit sprachlich gebundener Weltsichten
als erhellende Perspektiven an, was nicht in Relativismus münden
muss. Denn mit Derrida können wir erkennen, dass es Supplemente
für Strukturen geben kann, die in einer Sprache fehlen und in einer
anderen vorhanden sind.38 Besonders ist aber auch noch Wittgen-
steins Bedeutungslehre zu erwähnen, nach der wir Sprachhandlun-
gen nur in Verbindung mit bestimmten situativen Kontexten verste-
hen können, sich Bedeutung also nur aus dem Sprachgebrauch und
den damit verknüpften Lebensformen erschließen lässt. Müssen
Übersetzer also in einer Kultur gelebt haben, um zu verstehen, was
jeweils gemeint ist? Sind angemessene Übersetzungen und Verste-
hensprozesse auf der Seite der Adressaten von Übersetzungen nur
möglich, wenn man nicht nur die Sprache, sondern auch die je spezi-
fischen anderen kulturellen Kontexte einer »Sprache als Lebensform«
kennt?

Interessant sind hier die Untersuchungen von Quine und David-
son zur »Radikalen Übersetzung« bzw. »Radikalen Interpretation«,

30

Gabriele Münnix

37 vgl. Münnix, Das Bild vom Bild. Bildsemiotik und Bildphänomenologie in inter-
kultureller Perspektive.
38 Derrida, »Das Supplement der Kopula. Die Philosophie vor der Linguistik«, S. 223.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Gerhard Preyer vorstellt und bewertet, denn auch hier sind für
Übersetzungsversuche einer radikal fremden Sprache situative Kon-
texte geteilter Realität nötig.

Die Theorien von Quine und Davidson nehmen eine seltsame
Zwischenstellung zwischen den Fronten ein, denn einerseits geht es
um sprachanthropologische, also empirische Forschung, andererseits
projizieren beide ein westliches Vorverständnis, z.B. von Logik, in-
dem sie (»wohlwollend«) ihre eigene Rationalität unterstellen39 (wes-
halb Quine dann auch von einer ›postempiristischen Bedeutungs-
theorie‹ redet).

Quines berühmtes Gedankenexperiment (in »Word and Ob-
ject«), das auch Davidsons Überlegungen zugrunde liegt, beschreibt
einen Sprachforscher in der Situation radikaler Fremdheit. Ein vor-
beilaufendes Kaninchen und ein von einem anwesenden Eingebore-
nen gleichzeitig hinweisend ausgesprochnes »gavagai« geben zu der
Vermutung Anlass, man habe hiermit eine Bezeichnung für »Kanin-
chen« gelernt.

Wie schließt man aber aus, dass es sich um die Bezeichnung für
Kaninchenteile gehandelt haben könnte, z.B. »andere Ohren«? Oder
dass etwa eine immer gleichzeitig mit allen Kaninchen auftretende
Kaninchenfliege gemeint sein könnte?40 Oder um eine nicht zoologi-
sche, sondern funktionale Benennung wie »Mittagessen«? Oder, falls
eine Sprache gewohnt ist, Eigenschaften und nicht Gegenstände in
den Focus zu rücken, einfach nur »Bewegung« oder »schnell«?

Der fiktive Feldlinguist Quines muss ohne irgendwelche Vor-
kenntnisse eine ihm völlig fremde Sprache erforschen, die noch nie
in andere Sprachen übersetzt worden ist, und ist auf eine Strategie
angewiesen, bei einem Eingeborenen Zustimmung zu Vermutungen
einzuholen, was auch eine Strategie erfordert, sich über dessen Re-
aktionen die Synonyma von »Ja« und »Nein« anzueignen.41 Doch
Quine bemerkt zu Recht, dass man als Angehöriger einer bestimmten
Kultur eine solche Äußerung falsch interpretieren kann, da man z.B.

31

Quasi dasselbe mit anderen Worten?

39 Quine, Wort und Gegenstand, S. 103 (Es geht hier um die Funktionen der Kopula,
von Singular und Plural, Artikel und Pronomen, die man als universal unterstellt)
sowie S. 116. (Hier geht es sogar um die Übertragung der Aristotelischen Aussagefor-
men A, E, I und O – »alle sind« – »keine sind« – »einige sind« und »einige sind
nicht«.) (Dem kann man aber etwa die siebenstufige Prädikationslehre der Jaina ent-
gegenhalten.)
40 Vgl. Quine, Wort und Gegenstand, S. 77.
41 a. a.O., S. 64 f.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Türkei bei Dissens eine vertikale Bewegung mit dem Kopf ma-
che, die als Zustimmung interpretiert werden kann, also genau den
entgegengesetzten Wahrheitswert eines Beobachtungssatzes ver-
muten lässt.42

Die »radikale« Erstübersetzung ohne irgendwelche Vorkennt-
nisse auf der Basis von beobachtbarem Spracherhalten geht aber über
eine naturalistische Theorie des Spracherwerbs hinaus, denn »die be-
haviouristische Erklärung des Sprachverhaltens eines Wesens, das
von anderen Wesen intelligent befragt wird, beruht ja gerade darauf,
dass es intelligente Befrager gibt, also Wesen, deren Sprachkom-
petenz schon gesichert ist, und die in diesem Verfahren unanalysiert
bleibt.«43

Mit einigen analytischen Hypothesen kommt der Sprachfor-
scher schon sehr weit: »Verfügt er erst einmal über Hypothesen, die
die Identität, die Kopula und die damit verknüpften Partikeln betref-
fen, so kann er Termini mit Hilfe der Reizsynomymie von Sätzen
übersetzen.«44 Die logischen Verknüpfungen wie »und, oder, wenn/
dann« sind nach Quine ebenfalls aus dem Sprachverhalten zu eruie-
ren, als implizites Nebenprodukt.45 Er geht dabei von der Vorausset-
zung aus, dass eine angemessene Übersetzung die logischen Gesetze
unangetastet lassen sollte, und auch das ist nicht mehr behavioristisch
oder empirisch. Ergibt sich bei einer Übersetzung ein logischer Wi-
derspruch, so ist vermutlich die Übersetzung nicht richtig, denn man
unterstellt dem Sprecher der anderen Sprache wohlwollend die glei-
che Rationalität. (!)

Davidson aber fragt zu Recht, wie man voraussetzen könne, dass
die zu übersetzende Sprache überhaupt diese logischen Verknüpfun-
gen kennt, und ob man nicht so das Eigene ins Fremde projiziere. Und
in der Tat zeigt die Analyse von Quines These der »Unbestimmtheit
von Übersetzungen«, dass eine Erforschung des Fremden mit den
Kategorien des Eigenen am Wesentlichen fremder Sprachen vorbei-
gehen kann. Glock – als Quine- und Davidson-Kenner – bemerkt
daher kritisch:

»We need not project most of our beliefs on to the natives. This makes room
not just for counting them wrong. It may transpire that on some issues the

32

Gabriele Münnix

42 a. a.O., S. 29.
43 Keil, Quine zur Einführung, S. 42.
44 Quine, a. a.O., S. 139.
45 Quine, a. a.O., S. 111 f.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


natives not only hold different views, but that they are right, and we are
wrong! In approaching a foreign text or culture we must keep in mind the
possibility that we might have something to learn.«46

Wir werden aber bei Quine gezwungen, die Ontologie einer Hinter-
grundsprache oder Hintergrundtheorie auf die Eingeborenensprache
zu projizieren,47 und das geht über die Annahme eines vorausset-
zungslosen Interpreten hinaus, der immer schon Überzeugungen
mitbringt, und das kann – und wird – für Verfälschungen sorgen.

Die These von der Unbestimmtheit der Übersetzung bzw. bei
Davidson der Unbestimmtheit der Interpretationen hat jeweils eine
bestimmte Funktion in den jeweiligen Theoriegebäuden; Quine will
z.B. einen unkritischen Bedeutungsbegriff kritisieren und zeigen,
dass der Naturalismus im Bereich der Sprache an seine Grenzen
stößt.

Für die Theorie einer wirklich interkulturellen Kommunikation
ist diese Theorie der Übersetzung aber, wie sich zeigt, wenig geeignet,
und zu diesem Ergebnis kommt auch aus sprachphilosophischer und
sprachsoziologischer Sicht Gerhard Preyer, indem er den internen
Begründungs- und Argumentationszusammenhang bei Quine und
Davidson noch viel gründlicher ausführt.

Die These von der Unbestimmtheit der Übersetzungen bzw. In-
terpretationen ist aber auch unabhängig von Quines und Davidsons
Theoriedesign evident: Für Eco wäre die ideale Übersetzung eine, die
beim Rückübersetzen wieder den Ausgangstext ergäbe, was aber
kaum je passiert. Er macht sich den Spaß, bekannte Texte, wie z.B.
den Anfang der Schöpfungsgeschichte, durch Übersetzungsmaschi-
nen (hier: Altavistas »Babelfish«) nacheinander in verschiedene Spra-
chen übersetzen zu lassen, um dann eine Rückübersetzung in die An-
fangssprache zu veranlassen. Das Ergebnis ist erheiternd;48 und auch
im Falle nichtmaschineller, sondern menschlicher Übersetzungen und
Rückübersetzungen sind diese kaum je dem Ausgangstext äqui-
valent.49

Die Überlegungen zur interkulturellen Hermeneutik im dritten
Teil angesichts von Sprach- und Übersetzungsschwierigkeiten sowie

33

Quasi dasselbe mit anderen Worten?

46 Glock, Quine and Davidson on Language, Thought and Reality, S. 184.
47 Glock, a. a.O., S. 202.
48 Eco, Quasi dasselbe mit anderen Worten, S. 35 ff.
49 vgl. Boteva-Richter/Wimmer, »Stille Post: Ein Experiment«, S. 37 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwei Beiträge zur Ethik von Übersetzungen bzw. Übersetzungen von
Ethik runden den Band ab und sollen als Ausblick dienen.

Zunächst gibt Birgitta Fuchs einen Einblick in die Sprachphi-
losophie bei Gianbattista Vico, die bei ihm zu einem »Dizionario
Mentale Comune« führt, denn Vico ist überzeugt – und dies ist ein
neuer Aspekt –, dass in einer vorrationalen Dimension von verschie-
denen, auch symbolischen, Ausdrucksformen alle Sprachen überein-
kommen, was die Basis für Verständigung über Sprachgrenzen hin-
weg schaffe und Kulturhermeneutik ermögliche.

Boike Rehbein geht es zunächst um das Verstehen von Men-
schen anderer Kulturen, und auch er geht über den Bereich des
Rationalen50 hinaus: Er setzt als Soziologe am Modell des vom Witt-
genstein inspirierten Peter Winch an, der – erforschbare – Selbstdeu-
tungen und -beschreibungen der zu untersuchenden Sprachgemein-
schaften einer anderen Kultur zur Grundlage macht. Diesen Ansatz
erweitert er zum Zwecke besseren Verstehens um den Aspekt der
Einfühlung in andere Lebensformen und Sprachgewohnheiten. Zu-
dem verdeutlicht er seine Thesen am Beispiel seiner Erfahrungen
mit der laotischen Sprache und Gesellschaft.

Herman Lodewyckx beschäftigt sich mit Texthermeneutik,
und zwar mithilfe von Gadamers Modell der »Horizontverschmel-
zung« im Hinblick auf ein besseres Verständnis afrikanischer Welt-
sichten, insbesondere aber auch am Beispiel der Wirkungsgeschichte
eines kontrovers diskutierten frühen Buches über die Bantu-Philoso-
phie, das unreflektiert eigene Kategorien auf die fremde Kultur pro-
jizierte.

Den bei Josef Estermann und Anke Graneß thematisierten As-
pekt von politischerMacht durch Sprache greift der Beitrag von Tors-
ten Hitz mit dem Konzept der »Übersetzungsgerechtigkeit« bei Phi-
lippe van Parijs auf, denn wer seine vertrauteMuttersprache sprechen
darf, ist, wie schon von Lyotard im »Widerstreit« thematisiert, in
interkulturellen und internationalen Dialogen bzw. Polylogen im
Vorteil. Andere Diskursteilnehmer können sich nicht oder weniger
gut einbringen oder sind sogar zum Schweigen verurteilt. Auch die
Idee einer künstlichen Universalsprache (wie Esperanto), die für alle

34

Gabriele Münnix

50 wie auch Anne Koch, Das Verstehen des Fremden, die bei Quines Gedankenexperi-
ment ihren Ausgang nimmt, aber dann ein eigenes Konzept simulativer Hermeneutik
entwickelt und nach Übersetzen als Modell für Verstehen fragt.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neu zu lernen wäre, führt nicht weiter, wie Eco zeigt.51 Insbesondere
führt Hitz daher in die internationale moralphilosophische Diskus-
sion um den Begriff der Sprachengerechtigkeit ein, die in Deutsch-
land noch kaum begonnen hat.

Schließlich machtWalter Lesch abschließend in seinem Beitrag
mit Bezug auf Habermas’ Frankfurter Friedenspreisrede klar, dass das
Über-Setzen, das nicht nur von Eco als ein Prozess des Verhandelns
(»negoziazione«) gedeutet wird, im übertragenen Sinn auch analog
als Paradigma für Kommunikation über unterschiedlicher Ethikkon-
zepte säkularer und nichtsäkularer Gesellschaften dienen kann. Dabei
geht er insbesondere auch auf die Problematik kooperativer intra-
und interkultureller Übersetzungen verschiedener Wertetraditionen
und -vorstellungen ein, um so die Hintergrundannahmen der jewei-
ligen Überzeugungen explizit und verständlich zu machen. Gerade
angesichts des Wiedererstarkens von Religionen auch in Staaten, de-
ren bisheriges Selbstverständnis eher säkular war, ist dies ein wichti-
ges Anliegen, gerade wenn es z.B. um die Rechtfertigung von Hand-
lungen geht, die bei anderen auf Unverständnis stoßen. Auch hier ist
ein Über-Setzen von säkularen und oft gar nicht mehr verstandenen
religiösen Sprachen ineinander dringend nötig, um Gewaltpotentiale
zu entschärfen, die durch das Gefühl, nicht verstanden zu werden,
weiter anwachsen können.

In Kenntnis der Verschiedenheiten unterschiedlicher Sprach-
familien haben wir – last but not least – durch mehr oder weniger
gute Übersetzungen folglich die Chance, aus der Außenperspektive
auch auf die eigenen Sprachstrukturen zu schauen – und so wird uns
erst die Eigenart unseres eigenen Sprechens und Denkens deutlich.
Deutscher bezeichnet die Sprachen als Linsen,52 mit denen und durch
die wir die Welt sehen und die uns manches ausblenden, anderes aber
schärfer sehen lassen können, sodass wir durch diese Linsen andere
Möglichkeiten sprachlicher Weltstrukturierung und -erschließung
kennen lernen können.

Elberfeld macht z.B. die Beobachtung, dass »Beschreibungsfor-
men für bestimmte Sachverhalte besonders fruchtbar sein können,
wenn sie ohne Subjekt auskommen«, denn der grammatische Zwang
zum Subjekt sei da eher hinderlich und könne den Blick auf die zu
beschreibenden Sachverhalte verstellen. Dies sei bei den bisherigen

35

Quasi dasselbe mit anderen Worten?

51 Eco, Die Suche nach der vollkommenen Sprache, S. 328ff.
52 Deutscher, a. a.O., Teil II, S. 147ff.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Übersetzungen von alten chinesischen und japanischen Texten bisher
nicht hinreichend gewürdigt worden.53

Er schlägt daher eine »transformative Phänomenologie« vor, die
nicht, wie viele phänomenologische Ansätze in ihrem Bemühen, »zu
den Dingen selbst« zu gehen, die Phänomene der Sprache vergisst,
sondern bei einem Durchgang durch verschiedene Sprachen ihre
Leistung, z.B. bei der Erfassung des Phänomens Zeit, reflektiert.54

In der Tat können wir – ich komme am Ende auf Nietzsche (mit
seiner Idee einer Experimentalphilosophie) zurück – durch Überset-
zungen mit anderen Perspektiven und Sichtweisen auf die Welt ex-
perimentieren und uns so andere Zugänge zur Welt verfügbar ma-
chen, um so zu einer vollständigeren Kenntnis der möglichen
Weltsichten durch Sprache zu kommen. (Daher habe ich ein dreistu-
figes Modell von Perspektivenwechseln entwickelt, das in der letzten
Stufe eine an Nagels »View from nowhere« orientierte »Ultraobjekt-
vität« anstrebt, als ein Überblickswissen über mögliche Perspektiven,
das in der Lage ist, sich immer mehr von beschränkten und beschrän-
kenden Einzelperspektiven zu lösen.55)

Walter Benjamin, der sich privat viel mit kabbalistischer Mystik
und wie alle Mystiker mit dem Denken und Fühlen von Einheit an-
gesichts der Erfahrungen von Andersartigkeit und Differenz beschäf-
tigte, kann uns vielleicht eine (möglicherweise illusionäre und sehr
ferne) Zukunftshoffnung liefern: Im Hinblick auf das Übersetzen
hat er gesagt: »Da es nie möglich ist, in der Zielsprache alle Bedeu-
tungen der Ausgangssprache wiederzugeben«, müsse man sich dem
Gefühl der Konvergenz aller Sprachen überlassen, insofern »in ihrer
jeden als ganzer jeweils eines, und zwar dasselbe gemeint ist, das
dennoch keiner einzelnen von ihnen, sondern nur der Allheit ihrer
einander ergänzenden Intentionen erreichbar ist.«56

Da wir von einer solchen Zusammenschau aber noch weit ent-
fernt sind – obwohl die linguistische Forschung mit großen Schritten
voranschreitet –, müssen wir mit den Differenzen leben und uns in
ihnen einrichten und das erwerben, was Lyotard »Differenzkom-
petenz« nennt. Und die ist und bleibt eine wichtige Voraussetzung

36

Gabriele Münnix

53 Elberfeld, a. a.O., S. 377 f.
54 Elberfeld, a. a.O., S. 377–390.
55 vgl. Münnix, Zum Ethos der Pluralität. Postmoderne und Multiperspektivität als
Programm, S. 180 f.
56 Benjamin, »Die Aufgabe des Übersetzers«, S. 187.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht nur für Übersetzer, sondern auch für interkulturelle Herme-
neutik insgesamt, besonders im Wissen um die Verschiedenheit der
zugrunde liegenden Sprachen. Denn jeder je andere Zugriff auf die
Welt durch die verschiedenen Sprachen hat seine besondere Berech-
tigung und ist kulturell verwurzelt. Vereinnahmende und projizie-
rende Übersetzungen und Interpretationen, die auch als intralinguale
Übersetzungen betrachtet werden können, die das Andere, Fremde
mit Kategorien des Eigenen deuten57 und der eigenen Perspektive ver-
haftet bleiben, gehen an der Spezifität des Fremden vorbei und kön-
nen es gerade nicht erfassen und verstehen.

Am Ende seiner Einführung in die »Interkulturelle Philosophie«
wünscht sich Heinz Kimmerle ganz im Sinne von Robertsons Begriff
der »Glokalisierung«58, dass die vielen anderen (mit Sprache ver-
knüpften) Denkweisen eine »Neubesinnung auf den Philosophie-
begriff und die Philosophiegeschichte« zur Folge haben mögen, »so-
dass die eurozentrische Orientierung überwunden und die
Philosophie der heutigen Weltlage gerecht werden kann, die von der
doppelten Bewegung der Globalisierung und der Regionalisierung
gekennzeichnet wird.«

Beides ist nötig, sowohl die Suche nach dem verbindenden All-
gemeinen (das aber nicht mit einer Verallgemeinerung des Eigenen
verwechselt werden darf) als auch die Kenntnis und Wertschätzung
des Besonderen in seiner Eigenart, und das sollte sich in den Beiträ-
gen dieses Buches spiegeln.

Bibliographie:

Bachmann-Medick, Doris, »The Translational Turn«, in: dies. (Hrsg.), Transla-
tion Studies, Special Issue, Vol. 2, Nr. 1, London 2009.

Benjamin, Walter, Die Aufgabe des Übersetzers, in: Störig, Hans-Joachim, Das
Problem des Übersetzens, Darmstadt 1973.

Boteva-Richter, Bianca/Wimmer, Martin, »Stille Post. Ein Experiment«, in:
Polylog 24(2010), (»Übersetzen«).

Chomsky, Noam, Cartesianische Linguistik, Tübingen 1971.

37

Quasi dasselbe mit anderen Worten?

57 So deutet Jaspers Nagarjuna aus der Perspektive des abendländischen Logos-Den-
kens, wenn er sagt, Nagarjunas wolle »das Unsagbare sagen« und »das Nichtdenkbare
denken« (Schlieter, Versprachlichung – Entsprachlichung; S. 228). Tatsächlich will
Nagarjuna als Buddhist über alle Sprache hinaus.
58 Damit ist eine sich wechselseitig bedingende Bewegung von Globalisierung und
Re-Lokalisierung gemeint, die man dialektisch interpretieren kann.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Chomsky, Noam, Sprache und Geist, Frankfurt/M. 1973.
Derrida, Jacques, Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei Essays, Frank-

furt/M. 1992.
Derrida, Jacques, »Das Supplement der Kopula. Die Philosophie vor der Linguis-

tik«, in: ders., Randgänge der Philosophie, Wien 21999, S. 195–227.
Derrida, Jacques, »Des Tours de Babel«, in: Graham, Joseph F. (Hrsg.),Difference

in Translation, Ithaca London 1985 (engl. S. 164–207, fr. S. 209–245);
Deutsch: »Babylonische Türme. Wege, Umwege, Abwege«, in: Hirsch, Al-
fred (Hrsg.), Übersetzung und Dekonstruktion, Frankfurt/M. 1997,
S. 119–165.

Deutscher, Guy, Im Spiegel der Sprache. Warum die Welt in anderen Sprachen
anders aussieht, München 2013.

Diagne, Souleymane, Comment philosopher en islam?, Paris 2008.
Dussel, Enrique, »Eine neue Epoche in der Geschichte der Philosophie: Der

Weltdialog zwischen philosophischen Traditionen«, in: Polylog 24 (2010)
(»Übersetzen«), S. 47–64.

Eco, Umberto, Die Suche nach der vollkommenen Sprache, München 21994.
Eco, Umberto, Quasi dasselbe mit anderen Worten. Über das Übersetzen, Mün-

chen 32014.
Elberfeld, Sprache und Sprachen, Freiburg 22013.
Glock, Hans-Johann, Quine and Davidson on Language, Thought and Reality,

Cambridge 2003.
Heidegger, Martin, Holzwege, Frankfurt/M. 1950.
Jullien, Francois, Der Weise hängt an keiner Idee. Das Andere der Philosophie,

München 2001.
Kagamé, Alexis, La philosophie bantu comparée, Paris 1976.
Keil, Geert, Quine zur Einführung, Hamburg 2002.
Kimmerle, Heinz, Interkulturelle Philosophie zur Einführung, Hamburg 2002.
Kimmerle, Heinz /van Rappard, Hans, Afrika und China im Dialog. Philosophi-

sche Süd-Ost-Dialoge aus westlicher Sicht, Reinbek 2013.
Koch, Anne, Das Verstehen des Fremden. Eine Simulationstheorie im Anschluss

an W. V. O. Quine, Darmstadt 2003.
Krohn, Klaus-Dieter (Hrsg.), Übersetzung als transkultureller Prozess, Mün-

chen 2007. (Reihe Exilforschung. Ein internationales Jahrbuch 25)
Linck, Gudula, »Qi. Zur Geschichte eines Begriffs«, in: Studia Religiosa Helve-

tica 6/7 (2000/2001).
Matten-Gohdes, Dagmar, Goethe ist gut, Weinheim/Basel 2006.
Münnix, Gabriele, Zum Ethos der Pluralität. Postmoderne und Multiperspekti-

vität als Programm, Münster 22011.
Münnix, Gabriele, Das Bild vom Bild. Bildsemiotik und Bildphänomenologie in

interkultureller Perspektive, Freiburg 2018.
Ohashi, Ryosuke, »Der Wind als Kulturbegriff in Japan«, in: Paul, Sigrid

(Hrsg.), Kultur: Begriff und Wort in China und Japan, Berlin 1983, S. 79–
93.

Otte, Klaus, Das Sprachverständnis bei Philo von Alexandrien. Sprache als Mit-
tel der Hermeneutik, Tübingen 1968.

38

Gabriele Münnix

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Paul, Sigrid (Hrsg.), Kultur – Begriff und Wort in China und Japan. Symposion
des Forschungskreises für Symbolik, Berlin 1984.

Quine, Wort und Gegenstand, Stuttgart 1980.
Ricoeur, Paul, Sur la traduction, Paris 2016.
Ricoeur, Paul, »Vielzahl der Kulturen – Von der Trauerarbeit zur Übersetzung«,

in: Krohn, Claus-Dieter (Hrsg.), Übersetzen als transkultureller Prozess,
München 2007. (Reihe: Exilforschung. Ein Internationales Jahrbuch 25).

Schlieter, Jens-Uwe, Versprachlichung – Entsprachlichung. Untersuchungen
zum philosophischen Stellenwert der Sprache im europäischen und
buddhistischen Denken, Köln 2000.

Takayama, Mamoru, »Die traditionelle Idee der Eintracht im japanischen Den-
ken«, in: Bickmann, Claudia u. a. (Hrsg.), Tradition und Traditionsbruch
zwischen Skepsis und Dogmatik. Interkulturelle Perspektiven. Amster-
dam/New York 2006, S. 393–402.

Weisgerber, Leo, »Der Mensch im Akkusativ«, in: Wirkendes Wort. Deutsche
Sprache in Forschung und Wissenschaft, 1958(8), S. 193–205.

Whorf, Benjamin Lee, Language, thought and reality. Selected writings of Ben-
jamin Lee Whorf. Cambridge 1956.

39

Quasi dasselbe mit anderen Worten?

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I.
Sprache und Weltsicht

Die Verschiedenheit der Sprachen ist eine Verschiedenheit der
Weltanschauungen […]
Jede Sprache zieht um das Volk, welchem sie angehört, einen
Kreis, aus dem es nur insofern hinauszugehen möglich ist, als
man zugleich in den Kreis einer anderen hinübertritt.
(Wilhelm von Humboldt, Über die Kawi-Sprache auf der Insel
Java, 1838)

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Josef Estermann (Luzern)

Substanz versus Beziehung?

Zum sprachtheoretischen Hintergrund
abendländischen und andinen Denkens

1. Mehr als nur eine Legende

Die zum Teil geschichtlich abgestützte Legende ist allseitig bekannt:
1532 fand in Cajamarca (Qasamarka), heute im Norden Perus ge-
legen, im Zuge der spanischen Conquista von Abya Yala,1 dem später
unter dem Namen »Amerika« bekannt gewordenen Erdteil im extre-
men Westen (Far West) Europas, die Begegnung zwischen dem spa-
nischen Eroberer Francisco Pizarro und dem letzten Inka-König Ata-
wallpa (Atahualpa) statt. Pizarro lud Atahualpa zu einer Audienz auf
den Hauptplatz von Cajamarca ein, um ihn in einen Hinterhalt zu
locken. Statt des Conquistadoren erschien aber Vicente de Valverde,
ein spanischer Dominikanermönch, der im Gefolge von Pizarro die
Indígenas zum christlichen Glauben bekehren und taufen sollte. Die-
se »Begegnung« oder eben dieses »Aufeinanderprallen« zweier Wel-
ten soll hier als Aufhänger für die Frage dienen, inwiefern und ob
sprachliche Lebenswelten weltanschauliche und religiöse Hinterwel-
ten beeinflussen, formen oder gar bestimmen.

Valverde war mit einem Dolmetscher erschienen, denn niemand
seitens der spanischen Invasoren war des Quechuas mächtig, und
umgekehrt dürfte es (außer einigen wenigen Dolmetschern) unter
den Qheswa Runa2 kaum Personen gegeben haben, die Spanisch

43

1 Bei der Suche nach einer entsprechenden nicht-eurozentrischen Bezeichnung für
den Erdteil Lateinamerika sehen wir uns mit sprachlichen Hindernissen konfrontiert:
»Lateinamerika« ist eine Bezeichnung, mit der man sich der Vorherrschaft der abend-
ländischen Sprachen (Latein und dessen Weiterentwicklungen) und der Allüre des
italienischen Seefahrers Amerigo Vespucci beugt und somit die einheimischen Spra-
chen ausschließt. Auch wenn der Begriff ›Abya Yala‹ sicherlich ein pars pro toto ist –
es handelt sich um einen Ausdruck der Ethnie der Kuna aus Panama –, so nimmt er
doch explizit Bezug auf den indigenen Kontinent (das ›tiefe Amerika‹) mit seinen
nicht-abendländischen Merkmalen. In der Kuna-Kultur bedeutet Abya Yala ›die
fruchtbare Erde, auf der wir leben‹.
2 Runa ist das Quechua-Wort für »Mensch« oder »Person«, und der Begriff qheswa

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konnten. Valverde forderte also – über den Dolmetscher – den Inka-
König zum Gehorsam gegenüber der spanischen Krone und zur Be-
kehrung zum christlichen Glauben auf. Atahualpa aber verlangte
einen »Gottesbeweis« für ein derart hirnrissiges Ansinnen. Valverde
soll der Legende zufolge die Bibel in die Hände genommen und sie
Atahualpa mit den Worten überreicht haben: »Dies ist das Wort Got-
tes«. Dieser ergriff das schwere und große Buch, legte es an sein Ohr,
lauschte aufmerksam und konzentriert und teilte dann feierlich mit:
»Es spricht nicht«, und warf es in den Staub. Und damit begannen der
Genozid und Ethnozid, die physische und symbolische Ausrottung
des »Anderen« durch die Spanier.

Offensichtlich handelt es sich bei dieser (legendären) Begeben-
heit um eine Situation absoluten Unverständnisses von beiden Sei-
ten, was sicher nicht nur auf die Mängel sprachlicher Übersetzung,
sondern auch auf die teilweise Inkommensurabilität unterschied-
licher Weltanschauungen und religiöser Vorstellungen zurückzufüh-
ren ist. Für den in scholastischer Philosophie und altspanischer Aus-
drucksweise geschulten Valverde war nicht nur völlig unumstritten,
was »Gott« und »Wort« bedeuten, sondern auch was ein »Buch« ist
und vor allem, was das ideologische Gewicht genau jenes Buches ist,
das sich »Bibel« oder »Heilige Schrift« nennt. Für Atahualpa da-
gegen, der sich im symbolischen Universum einer oralen Tradition
bewegte, aus dem spirituellen Fundus einer nicht-monotheistischen
Religiosität schöpfte und eine Sprachstruktur beherrschte, die dem
Spanischen in vielerlei Hinsicht diametral entgegensteht, war ebenso
klar, was »Gott« und »Wort« bedeutet – aber eben etwas völlig ande-
res als für Valverde –, und zugleich völlig unklar, was dieses Objekt
sein könnte, das ihm Valverde überreichte.

2. Sind wir zum interkulturellen Missverständnis verurteilt?

Die Sapir-Whorf-Hypothese erklärt das kolossale Missverständnis
zwischen Valverde und Atahualpa aufgrund einer weitgehenden De-
terminierung der weltanschaulichen und religiösen Vorstellungswelt
durch die entsprechende Sprachstruktur, in diesem Falle des Spa-

44

Josef Estermann

verweist sowohl auf die Sprache (Quechua), den geografischen und topografischen
Kontext (»Täler«) als auch die ethnische Identität (Quechuas als Volk, das die Inka-
Dynastie hervorgebracht hat).

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nischen einerseits und des Quechua oder Runa Simi3 andererseits.
Diese Hypothese führt in ihrer radikalen Form zu einem linguisti-
schen Determinismus bzw. Relativismus, also zu einer grundsätz-
lichen Unübersetzbarkeit fremdsprachlicher Texte und oraler Tradi-
tionen.

Die Interkulturelle Philosophie geht dagegen von einer grund-
sätzlichen »Übersetzbarkeit« und Kommensurabilität von Begriff-
lichkeit und symbolischen Codes aus, ohne dabei aber auf eine Art
suprakulturelles platonisches tertium mediationis oder interpretatio-
nis zu rekurrieren.4 Am Beispiel der andinen Philosophie,5 die sich
auf nicht-abendländische und nicht-indoeuropäische Sprachen ab-
stützt und zudem auf der Mündlichkeit der Überlieferung aufbaut,
möchte ich einen Beitrag zur Diskussion um das Verhältnis von (lin-
guistischer) Sprache und Denkstruktur, inneren Sprachformen (Wil-
helm von Humboldt) und philosophischen Deutungsmustern, oder
noch weiter verkürzt: von Grammatik und Ontologie, leisten.

Vicente de Valverde, der Vertreter der abendländischen Gelehr-
samkeit und Philosophie, ging stillschweigend von der suprakulturel-
len platonischen Idee aus, dass Begriffe wie »Wort« oder »Gott« in
allen möglichen Welten und kulturellen Universen dasselbe bedeu-
ten, nämlich eine sinnbehaftete sprachliche Einheit, die sich textlich
durch Zeichen darstellen lässt, bzw. ein transzendentes Wesen oder
eine »unendliche Substanz«, die sich in Gegenständen wie einem
Buch offenbart. Für beide Ausdrücke gibt es im abendländischen phi-
losophischen Sprachspiel relativ klare Zuschreibungen und dafür vor-
hergesehene »Orte« und »Zeichen« als symbolische Platzhalter. Die
indoeuropäischen linguistischen Zeichenkombinationen sind relativ

45

Substanz versus Beziehung?

3 So die indigene Bezeichnung für das Quechua: »Sprache (simi) der Menschen (ru-
na)« oder »Menschensprache«. Im Gegensatz dazu wurde das Spanisch, das den Indí-
genas als hart und kantig erschien, als Alqu Simi oder »Hundesprache« bezeichnet.
4 Dies bedeutet, dass für die Interkulturelle Philosophie die »Universalität« weder ein
transzendentales Apriori noch eine supra- oder meta-kulturelle Größe im Sinne eini-
ger von kulturellen Kontexten völlig ausgenommenen Wahrheiten oder Ideen ist,
sondern das Ergebnis a posteriori von vielen interkulturellen Dialogen und Polylogen.
Es gibt, um es bildlich zu sagen, keinen Satelliten, der über den »Kulturen« schwebt,
und deshalb gibt es eigentlich auch kein Inter, sondern nur den Prozess des Hin und
Her.
5 Siehe dazu Estermann 1999. Es handelt sich um die deutsche Übersetzung von Es-
termann 1998, die 2006 in einer erweiterten Ausgabe (Estermann 2006) neu aufgelegt
worden ist.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überschaubar und mehr oder weniger gegenseitig austauschbar:
»Gott« ist »theos« ist »deus« ist »dios« ist »dieu« ist »God« ist »god«
ist … Und »Wort« ist »logos« ist »verbum« ist »palabra« ist »mot«
ist »word« ist »woord« ist … Und doch gibt es bereits innerhalb der
abendländischen Sprachfamilie bestimmte Unwägbarkeiten und Un-
schärfen. Im Französischen etwa unterscheidet man bereits zwischen
»mot«, »parole« und »terme«.

Bedeutend komplexer aber wird das Problem, wenn wir es mit
außereuropäischen Sprachen und nicht-abendländischen Philoso-
phien zu tun haben. Für Atahualpa und dessen Muttersprache Runa
Simi (Quechua) vermochte das spanische Wort »dios« wohl auch in
den zaghaften Übersetzungsversuchen des Dolmetschers kaum eine
klare und unmissverständliche Zuordnung im andinen weltanschau-
lichen und religiösen Sprachspiel zu evozieren. Weder Quechua noch
Aimara, die beiden wichtigsten indigenen andinen Sprachen, kennen
einen generischen Begriff für das indoeuropäische »Gott«. In ihrer
Verzweiflung haben die spanischen Missionare denn auch sehr
schnell auf die magischeWirkung ihrer eigenen Bezeichnung zurück-
gegriffen und dieses als Lehnwort an die Phonetik der andinen Spra-
chen angepasst: yus oder dyus, oder aber sektoriale religiöse Bezeich-
nungen als pars pro toto eingeführt, wie etwa apu (Schutzgeist) oder
achachila (Urahne als Berggottheit).6 Atahualpas religiöses Univer-
sum kennt dagegen keinen »Gott«, und schon gar nicht einen trans-
zendenten, sondern allenfalls konkrete mit Eigennamen versehene
»Gottheiten« wie Wiraqucha, Tunupa, Tiqsi Qhapaq, Pachayacha-
chiq oder Pachakamaq.7

Nicht viel deutlicher ist der Sachverhalt bezüglich des indoeuro-
päischen Begriffs »Wort« und entsprechenden Übersetzungsvor-
schlägen in die indigenen Sprachen der Anden. In den Ohren Atahu-
alpas musste der ins Quechua wohl als simi oder qelqa übersetzte

46

Josef Estermann

6 Diese Bezeichnungen haben auch in die Bibelübersetzungen und liturgischen Texte
christlicher Kirchen Eingang gefunden: Apu Taytayku etwa ist die Bezeichnung für
»Gott Vater« oder Apu Jesukristu für den »Herrn Jesus Christus«. Für die indigene
Bevölkerung sindApu, bzw.Achachila die spirituellen Beschützer und Lebensspender,
die sich in den schneebedeckten Berggipfeln der Anden verdichten (Apu Salkantay;
Achachila Illimani).
7 Zu den verschiedenen Bezeichnungen und deren semantischem Inhalt siehe: Ester-
mann 2012a, speziell S. 138–141. Im Kapitel »Übersetzungsprobleme« widme ich
mich dem Problem der Übersetzung des abendländisch-europäischen Begriffs »Gott«
in die indigenen Sprachen der Anden.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriff ganz andere Assoziationen hervorgerufen haben als der aus
dem Mund von Valverde stammende Begriff palabra.8 In diesem Fall
kommt zur »lexikalischen Inkongruität«9 noch die Diastase zwischen
einer auf Textualität und schriftlicher Überlieferung basierender
Sprache einerseits, und einer auf Oralität und phonetischer Wirk-
mächtigkeit beruhenden Sprache andererseits. Für Atahualpa bedeu-
tete simi oder qelqa eindeutig das gesprochene (phonetische) Wort,
das nicht unbedingt vonMenschen stammenmuss, sondern auch Ber-
ge, Flüsse, den Wind oder die Ahnen als Absender haben kann. Für
Valverde dagegen war palabra der Inbegriff des sich im Text fest-
gelegten und gleichsam materialisierten Zeichens, was ja mit der per-
formativen Zeichenhandlung des Überreichens eines »Buches« noch
verstärkt worden ist. Die Perplexität muss für Atahualpa komplett
gewesen sein, als ihm Valverde einen (toten) Gegenstand hinhält,
und der Dolmetscher diese Symbolhandlung vermutlich mit dem
Ausspruch kay yuspa simin (»dies ist Gottes Wort«) sekundiert hat.

Nicht nur die sprachlichen Missverständnisse dauern bis heute
an, auch die Frage der Übersetzbarkeit außer-abendländischer Phi-
losophien in westliche Kategorien und die Möglichkeiten und Gren-
zen eines interkulturellen philosophischen Dialogs sind nicht
abschließend geklärt. Im Falle von Abya Yala – so die indigene Be-
zeichnung für »Amerika« – bedeutete das »Unverständnis« hinsicht-
lich der Rationalität und den sprachlicher Denkformen der indigenen
Bevölkerung seitens der Eroberer, Kolonisatoren und Missionare seit
der legendären »Nicht-Begegnung« von 1532 in Cajamarca vor allem
Gewalt, Marginalisierung, Diskrimination, Erniedrigung und Aus-
grenzung. Die Formel für diesen hegemonialen Umgang mit (nicht
nur sprachlicher) Alterität ist klar und unmissverständlich: Weil der
oder die Andere »unverständlich« ist und »unlogisch« denkt, kann er
oder sie nicht beanspruchen, zur menschlichen Gruppe zivilisierter

47

Substanz versus Beziehung?

8 Die Quechua-Wurzel qelqa- kann sowohl als Substantiv- als auch Verbform ver-
wendet werden; heute wird qelqay meistens als »schreiben« und qelqa als »Schrift«
oder »Buch« übersetzt, obwohl dies in beiden Fällen nicht dem Wortschatz einer aus-
schließlich auf mündlicher Tradition beruhenden Zivilisationsform entspricht. So
heißt die »Bibel« etwa heute auf Quechua Diospa Simin Qelqa, »Schrift des Wortes
Gottes«. Ursprünglich aber bedeutet qelqay »zeichnen«, »gestalten« oder »entwer-
fen«. Simi dagegen wird nur als Substantiv gebraucht und bedeutet »Zunge«, »Spra-
che« und »Wort«, allerdings nie in der Bedeutung des geschriebenen Wortes.
9 Damit wird die Nichtdeckungsgleichheit des Wortschatzes verschiedener Sprachen
bezeichnet.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen und schon gar nicht zu den PhilosophInnen zu gehören,
wird also als »Barbar«, »Primitiver«, »Wilder« oder »Exot« bezeich-
net, je nach geschichtlicher Periode oder herrschendem Zeitgeist. In
Cajamarca haben, nachdem die »Worte« unverstanden aufeinander-
geprallt sind, die Waffen zu sprechen angefangen.

3. Andine Philosophie: eine (sprachliche) Unmöglichkeit?

Der peruanische Philosoph und Quechuist Mario Mejía Huamán war
einer der ersten, der sich die Frage gestellt hat, ob das Quechua oder
Runa Simi in der Lage sei, philosophische Sachverhalte zu erfassen,
auszudrücken und zu kommunizieren. In einem Aufsatz von 1994
(»Valor filosófico del quechua«)10 meint er den Beweis zu erbringen,
dass auch die Muttersprache von Atahualpa in der Lage sei, die Welt
zu deuten und rationale Zusammenhänge sprachlich zu erfassen, wie
dies die indoeuropäischen Sprachen für sich beanspruchen, allen vo-
ran die »philosophischen« Sprachen Griechisch und Sanskrit. Auch
bei Mejía Huamán mag das Verdikt von Heidegger nachgeklungen
haben, wonach Philosophie in ihrem Wesen und Ursprung griechisch
sei.11 Dies hielt ihn aber nicht davon ab, die »Philosophizität« außer-
indoeuropäischer Sprachen (wie eben des Quechua) zu behaupten,
wie das auch von anderer Seite immer wieder vorgebracht worden
ist und weiterhin wird. Die bekanntesten Beispiele sind Miguel León
Portilla mit seinem Werk »La filosofía náhuatl: Estudiada en sus
fuentes« von 1956 (dasselbe Jahr wie Heideggers Was ist das – die
Philosophie?)12 und Placide Tempels mit dem Werk »La philosophie
bantoue« von 1945.13

48

Josef Estermann

10 Mejía Huamán, »Valor filosófico del idoma quechua«, 1994 und »La cosmovisión
andina y las categorias quechuas como fundamentos para una fílosofía peruana y de
América Andína«, 1997.
11 »Die oft gehörte Redeweise von der ›abendländisch-europäischen Philosophie‹ ist
in Wahrheit eine Tautologie. Warum? Weil die ›Philosophie‹ in ihrem Wesen grie-
chisch ist. […] Der Satz: die Philosophie ist in ihrem Wesen griechisch, sagt nichts
anderes als: das Abendland und Europa, und nur sie, sind in ihrem innersten Gedan-
kengang ursprünglich ›philosophisch‹.« (Heidegger 1981, S. 7)
12 León-Portilla, La filosofía náhuatl, 1956 und Aztec Thought and Culture. A Study
oft he Ancient Nahuatl Mind, 1963.
13 Tempels 1945. Das Werk ist ursprünglich auf Flämisch geschrieben worden, vgl.
den Beitrag von H. Lodewyckx (S. 353–372) in diesem Buch.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Bemühen von Mario Mejía Huamán betrifft die andine Re-
gion Südamerikas, speziell das auf dem Quechua oder Runa Simi auf-
bauende Weltbild, also das, was man gemeinhin als »andine Philoso-
phie« zu bezeichnen pflegt. Dabei ist allerdings die Frage nach der
»Philosophizität« des Quechua (oder Aimara, Náhuatl, Bantu usw.)
bei den erwähnten Autoren noch stark von einer monokulturellen
abendländischen Definition von »Philosophie« geprägt. Meine Arbei-
ten zur »andinen Philosophie« gehen von der Möglichkeit und Not-
wendigkeit eines unablässigen interkulturellen oder inter-paradigma-
tischen Dialogs zwischen sprachlichen, zivilisatorischen, ethnischen
und religiösen »Welten« aus, in dessen Verlauf auch die Definition
von »Philosophie« zur Debatte steht und neu ausgehandelt werden
muss. Ein solcher Dialog aber bedingt zumindest ein Minimum an
»Übersetzbarkeit« und Kommensurabilität.

Von abendländischer Seite – auch von abendländisch denkenden
lateinamerikanischen PhilosophInnen – wird die »Unmöglichkeit«
einer andinen Philosophie (neben anderen) immer wieder auch mit
dem linguistischen Argument untermauert: Quechua und Aimara
seien Sprachen, die sich ausschließlich in einer mündlichen Tradition
entwickelt hätten und zudem nicht die Möglichkeit besäßen, komple-
xe Sachverhalte in der gebotenen Abstraktheit auszudrücken. Impli-
zit schwingt dabei die nicht weiter diskutierte Annahme mit, dass
Philosophie notwendigerweise auf schriftliche Quellen und Texte an-
gewiesen und in ihrer Rationalität komplex und abstrakt sei. Das
Axiom von der »Textualität« oder Schriftlichkeit von Philosophie als
conditio sine qua non scheint mir relativ leicht als eurozentrisch, bzw.
okzidentozentrisch zu widerlegen sein. Es geht bei der in Texten ver-
fassten Philosophie um eine ganz bestimmte ›Philosophie‹, die Nietz-
sche in seiner bissigen Art und Weise als »wiederkäuende Philoso-
phie« bezeichnet hat.

Schwieriger zu widerlegen ist dagegen das Argument der Kom-
plexität und Abstraktheit philosophischer Rede, das sich auf die lin-
guistischen (grammatikalischen und semantischen) Möglichkeiten
oder Grenzen der entsprechenden Sprachen stützt. Implizit wird da-
bei behauptet, die indoeuropäischen Sprachen besäßen einen ausrei-
chenden Grad an abstrakter Begrifflichkeit und an Möglichkeiten,
komplexe Sachverhalte adäquat zu erfassen, während dies bei den
meisten außer-indoeuropäischen Sprachen nicht der Fall sei. Dabei
ist zu bemerken, dass sich auch im Falle des Abendlands eine typisch
philosophische Sprache im Sinne von »Abstraktheit« und »Komple-

49

Substanz versus Beziehung?

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


xität« erst im Verlaufe der Zeit herausgebildet hat und nicht etwa im
Ur-Griechischen, Ur-Sanskrit oder Ur-Latein schon vollständig aus-
gewachsen präsent gewesen ist.14

Da das Quechua (und Aimara) erst seit der Conquista verschrift-
lich wird und sich dabei an die spanischen Phoneme angepasst hat,
kann man nicht auf vorkoloniale linguistische Quellen zurückgreifen.
Dieser Umstand bedeutet, dass das von Atahualpa im Sinne einer
Lautfolge gehörte qelqa oder simi plötzlich zum zeichenhaft sicht-
baren palabra wird, was nicht nur eine Vorherrschaft des Gesichts-
sinns (visio, theoreia) einläutet, sondern gleichzeitig auch die Ratio-
nalität der mündlichen Rede und des Gehörsinns in Diskredit bringt.
Damit ist bereits – noch vor der grammatischen und semantischen
»inneren Sprachform« (von Humboldt) – ein Umstand angedeutet,
der den unterschiedlichen »Rationalitätstypen« abendländischen und
andinen Denkens zugrunde liegt.

Die relativ lange Geschichte der »Verschriftlichung« oder
»Textualität« indoeuropäischer Sprachen, allen voran des Sanskrits
und des Griechischen, hat die Vorrangstellung des Gesichtssinnes
(theoreia, visio) vor allen anderen Sinneswahrnehmungen entschei-
dend geprägt und damit auch die Weltsicht (sic!) und Weltanschau-
ung (sic!) im Sinne einer Gesamtschau präfiguriert.

4. Einsicht versus Hinhorchen

Abendländisches Denken orientiert sich am Gesichtssinn und dessen
analoger Extrapolation auf mentale Prozesse und philosophische Ra-
tionalität. Etwas begreifen oder verstehen bedeutet, es zu »sehen«
und zur »Einsicht« zu gelangen, sei es aufgrund von »Intuition« (in-
tuitio), »Schau« (theoreia; visio) oder »Anschauung«. Die philoso-
phische Erfassung derWirklichkeit heißt seit Platon, für den die Seele
das »schauende Subjekt« ist, »Ideenschau« (idein), »Betrachtung«
(contemplatio) der absoluten Wesenheiten oder einfach »Einsicht«
(insight; inzicht), die entsprechende Theorie heißt »Weltanschau-
ung« oder »Weltbild«. Das Denken ist nach abendländischer Vorstel-
lung eine Art des »Sehens«, bei dem von kontingenten und zufälligen

50

Josef Estermann

14 Dies kann man relativ einfach nachprüfen, indem man genuin philosophische Be-
griffe wie »Substanz«, »Person«, »Bewusstsein«, »Absolutheit« oder »Transzenden-
talität« in ihrer etymologischen Genese nachverfolgt.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aspekten des Gesehenen »abgesehen«, also »abstrahiert« wird, um
die bleibende überindividuelle Wesenheit als »Bild« mit dem inneren
»Auge« zu erfassen und zu begreifen.

Andines (aber auch zum Beispiel semitisches15) Denken orien-
tiert sich dagegen an den nicht-visuellen Sinnen, vor allem am Ge-
hörsinn und dessen analoger Anwendung auf mentale Prozesse und
philosophische Rationalität. Etwas verstehen oder begreifen bedeutet
im Rahmen dieses zivilisatorischen und philosophischen Paradigmas,
es »gehört« zu haben, ihm »Gehör« zu verleihen und in »Gehorsam«
Folge zu leisten, also die notwendigen (praktischen) Schlüsse aus dem
Gehörten zu ziehen. Der Begriff der »Kosmovision«, mit dem in Eth-
nologie, Philosophie und Soziologie oftmals die indigenen Welt-
anschauungen und Spiritualitäten bezeichnet werden, spiegelt eher
die Außensicht als das indigene Selbstverständnis selber. Es handelt
sich gerade nicht um eine »Vision«, um eine »Schau« oder »Welt-
sicht«, sondern um eine spirituelle Allverbundenheit, in der der
Mensch in einer Haltung des aufmerksamen »Hörens« und anschlie-
ßenden kosmischen »Gehorchens« seinen spezifischen Ort, bzw. sei-
ne genuine Funktion entdeckt und einnimmt. Statt von »Kosmo-
vision« müsste man von »Kosmosensitivität« sprechen, statt von
»Begriff« von »symbolischer Präsenz«.16

Der Gehörsinn ist im Andenraum die Grundlage für die unter-
schiedlichen mnemotechnischen Verfahren der mündlichen Tradi-
tion, in der es der andine Mensch zu einer unglaublichen Perfektion
gebracht hat, wie man sie im Abendland, zumindest in der Neuzeit,
nicht kennt. Die beiden indigenen andinen Sprachen Quechua und
Aimara17 sind ausgesprochen lautmalerische Sprachen; die entspre-
chende Phonologie beinhaltet einen Reichtum, wie er bei den indo-
europäischen Sprachen nicht vorkommt.

Der Runa (Quechua) [Aimara: Jaqi]18 »hört« die Erde, die Land-

51

Substanz versus Beziehung?

15 Vgl. Münnix 2018, Kap II, 1 zum Judentum.
16 Siehe Estermann 1999, S. 104ff.
17 In der Linguistik wird die gemeinsame Basis (der größte Teil der Grammatik; etwa
35% des Wortschatzes) als »Quechumara« bezeichnet, da es sich um sehr eng ver-
wandte Sprachen handelt, die von der Grundstruktur her ähnliche Voraussetzungen
für die entsprechende konzeptionelle Strukturierung der Wirklichkeit aufweisen.
18 Der Begriff Runa (Quechua), bzw. Jaqi (Aimara) wird in zweifacher Bedeutung
verwendet: einerseits als »Mitglied der Ethnie« (exklusiv), andererseits als »Mensch«
im umfassenden Sinne (inklusiv). Dementsprechend gibt es auch zwei Formen der
ersten Person Mehrzahl (»wir«).

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaft und den Himmel; er »spürt« die Wirklichkeit mit dem Herzen.
Das Verb rikuy (»sehen«) [unjaña, mit dem Suffix der Übertreibung
-ja-] besitzt das reflexive Suffix –ku, um darauf hinzuweisen, dass es
sich nicht um eine unidirektionale Handlung (Subjet-Objekt) han-
delt; das Verb uyariy (»hören«) [istaña] ist zusammengesetzt aus
dem Stamm uya, was »Gesicht« bedeutet, und der enklitischen Silbe
-ri, die als Platzhalter fungiert, um anzudeuten, dass es sich dabei um
eine Frage handelt, die eine Beziehung zu bereits Geschehenem hat.
Das Verb tupayuy (»berühren«, »ertasten«) [llamt’aña] ist die Ver-
stärkung von tupay (»sich treffen«, »sich begegnen«) mit dem Suffix
der Vermehrung –yu; das Verb mallikuy (»schmecken«) ist das Re-
flexiv von malliy (»probieren«, »prüfen«) [mallt’aña: »schmecken«,
»probieren«]. Die andine Sensibilität und Sinnlichkeit gibt nicht dem
»Sehen« den Vorrang; deshalb ist die gnoseologische Rationalität
nicht in erster Linie »theoretisch« (theorein), sondern vielmehr emo-
tional-affektiv, was mit dem Begriff der »Kosmosensitivität« oder
»Kosmosensibilität« ausgedrückt wird.

Beide Sprachen, Quechua und Aimara, besitzen eine große Viel-
falt an Suffixen und Tonalitäten, um Gefühle, Beziehungsintensi-
täten und Nähe/Distanz auszudrücken. Demgegenüber sind der
Wortschatz und der Suffix-Reichtum für eine logische Rationalität
ausgesprochen spärlich und mussten schon bald durch Lehnwörter
aus dem Spanischen ergänzt werden. Das Quechua-Wort yuyay oder
yuyaykuy ist praktisch die einzige Wurzel, die eine intellektuelle Ak-
tivität bezeichnet und im Sinne von »denken« oder »sich erinnern«
übersetzt werden kann. Im Vergleich dazu hat das Abendland eine
große Anzahl von Begriffen zu intellektuellen Aktivitäten entwickelt.

Die andine Vorstellungswelt und eben auch die so vorgestellte
Welt lebt von der mündlichen Überlieferung und damit von einem
weiteren Merkmal, das für die andine Weltanschauung im Vergleich
zur abendländischen fundamental ist: Es geht um Beziehungen, denn
ohne diese bliebe der Überlieferungsstrang stumm und damit die ent-
sprechende Weltanschauung leer. In Schriftkulturen kann man sich
die Überlieferung monologisch aneignen, in oralen Kulturen dagegen
geschieht dies nur in der Kollektivität und im Dialog.

52

Josef Estermann

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Substanz versus Beziehung

Während die indoeuropäischen Sprachen19 eine klare Subjekt-Prädi-
kat-Struktur aufweisen, die sich um das Substantiv als Orientie-
rungspunkt gruppiert, sind die indigenen Sprachen der Anden agglu-
tinierende Sprachen (wie etwa Türkisch oder Finnisch), bei denen das
Verb imMittelpunkt steht und eine Reihe vonMerkmalen als Suffixe
»angehängt« bekommt, die fast immer einen relationalen Charakter
haben. Bekanntlich spiegelt sich die Subjekt-Prädikat-Struktur der
klassischen indoeuropäischen Sprachen Griechisch und Latein in der
entsprechenden philosophischen Struktur der Wirklichkeit, oder
ganz konkret: in der Ontologie. Das Subjekt entspricht sowohl in der
Philosophie von Platon wie Aristoteles der »Substanz« (hypokeime-
non) und dem unveräußerlichen »Wesen« (ousia), welche Träger von
»Akzidenzien« sind, also von Merkmalen, die der Substanz nicht in-
härent sind, aber dieser je nachdem »zufallen«.

Die klassische abendländische Metaphysik ist im Wesen eine
Substanz-Metaphysik. Dabei spielt das grammatikalische bzw. syn-
taktische »Subjekt« die Rolle einer in der Sprache grundgelegten
Präfiguration ontologischer Sachverhalte. Eine gewisse strukturelle
Verwandtschaft von linguistischer und philosophischer Struktur zwi-
schen den indoeuropäischen Sprachen und der vorherrschenden Tra-
dition abendländischer Philosophie ist unverkennbar. Dies wird noch
deutlicher, wenn wir dieselbe Thematik im Fall der andinen Philoso-
phie aufgreifen. Die beiden indigenen Sprachen Quechua und Aimara
sind zwar sogenannte SOP-Sprachen (Subjekt-Objekt-Prädikat), aber
im Gegensatz zu den indoeuropäischen Sprachen nicht um das Sub-
stantiv, sondern das Tätigkeitswort (Verb) gruppiert, wodurch der As-
pekt der Bezüglichkeit oder Relationalität in den Vordergrund tritt.

53

Substanz versus Beziehung?

19 Im deutschen Sprachraum hat sich die Bezeichnung »indogermanische Sprachen«
eingebürgert und hält sich in Kreisen der Sprachwissenschaft noch immer, obwohl
inzwischen klar ist, dass der Begriff unzutreffend und zudem Ausdruck eines be-
stimmten Germanozentrismus ist. Der Begriff »indoeuropäisch« versteht sich als eine
grobe geografische Bezeichnung im Sinne eines Bogens, der »von Europa bis Indien«
reicht. Es gibt aber indogermanische Sprachen wie Persisch, Kurdisch oder Arme-
nisch, die geografisch weder in Europa noch in Indien beheimatet sind, und es gibt
nicht-indoeuropäische Sprachen, die in Europa gesprochen werden (Finnisch, Unga-
risch oder Baskisch). Die zur indoeuropäischen Sprachfamilie mit über 3 Milliarden
Menschen gehörigen Sprachen zeigen weitreichende Übereinstimmungen beim
Wortschatz, in der Flexion, in grammatischen Kategorien wie Numerus und Genus
sowie im Ablaut.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich beschränke mich bei den folgenden Ausführungen auf das
Runa Simi oder Quechua; Beispiele könnten auch für das Aimara
oder Jaqi Aru analog angeführt werden. Das Verb ist in den andinen
Sprachen der Beziehungsträger oder Relationator par excellence.
Einer Wurzel (-qo-: »geben«) werden Präfixe vorangestellt und vor
allem Suffixe angehängt, die je nachdem eine Beziehung, eine Ge-
fühlslage, eine zeitliche Differenzierung, die Anzahl der involvierten
Akteure oder den Grad von Gewissheit oder Zweifel angeben. So gibt
es spezifische Suffixe, die eine Relation bezeichnen, sei diese reflexiv
(-ku-) oder reziprok (-naku-); andere beziehen sich auf interpersonale
Beziehungen und verdichten jeweils zwei Personalpronomen (als
»Subjekt« und »Prädikat« oder »Komplement«) in einem einzigen
Suffix: -wa-, -su-. Damit wird in einem einzigen Wort die Beziehung
zwischen mehreren Akteuren ausgedrückt: t’ant’ata qowan – »er gibt
mir Brot«; t’ant’ata qonakuyku – »wir geben einander Brot«;
t’ant’ata qowayku – »sie geben uns Brot«.

Diese beiden sehr unterschiedlichen Befunde zur jeweiligen
sprachlichen Syntax »spiegeln« sich in zwei sehr unterschiedlichen
»Ontologien«, also philosophischen Theorien der Struktur der Wirk-
lichkeit. Das Abendland baut, wie wir gesehen haben, auf einer Me-
taphysik der »Substanz« auf, die eben dem »Subjekt« und sprachlich
dem »Substantiv« (das im Deutschen sogar durch Großschreibung
hervorgehoben wird) entspricht. Der Vorrang der »Substanz« vor
der »Beziehung« zeigt sich in der seit Aristoteles üblichen Katego-
rienlehre, gemäß der alle nicht-substantiellen Kategorien (wie Quan-
tität, Qualität und Zeit) als »Akzidenzien« bezeichnet werden, die
einer Substanz »anhaften« oder ihr »innewohnen« können, aber die-
ser gegenüber als sekundär eingestuft werden. Die »Relation« ist also
in abendländischer Perspektive etwas im Vergleich zur »Substanz«
Zweitrangiges oder Akzidentelles: zuerst die »Substanz«, dann die
»Relation«. Dies nennt man auch den »ontologischen Vorrang« der
Substanz vor der Relation. Damit zeichnet sich ein Problem ab, das im
Verlaufe der abendländischen Philosophiegeschichte in unterschied-
lichen Variationen immer wieder in Erscheinung tritt: Wie gelangt
eine Substanz mit einer anderen in Beziehung (Problem der Inter-
personalität)? Oder noch radikaler formuliert: Gibt es überhaupt eine
Substanz außer der eigenen (Problem des Solipsismus)?20

54

Josef Estermann

20 Der Solipsismus (»nur ich existiere«) ist zwar eine extreme und kaum vertretene
Ansicht, folgt aber logisch zwingend aus der Definition der »Substanz« als »dem, was

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ganz anders ist der Sachverhalt im Falle der andinen Sprachen
und der entsprechenden Philosophie. Dem andinen Denken liegt als
Grundlage das Prinzip der Relationalität zugrunde: Alles hat mit al-
lem zu tun, alles ist mit allem verbunden.21 Damit nimmt die »Rela-
tion« den Stellenwert ein, den die »Substanz« im Abendland innehat.
Man könnte auch sagen, dass für andines Denken am Anfang die
Beziehung ist und partikuläre Seiende und Identitäten daraus hervor-
gehen oder dadurch konstituiert werden. So ist etwa die menschliche
Person so lange keine eigentliche »Person« mit Rechten und Pflich-
ten, als sie sich nicht in einer (Paar-) Beziehung durch die Ergänzung
»komplettiert«: Der Aimara-Ausdruck für »heiraten« ist jaqichasiña
und bedeutet wörtlich: »sich gegenseitig zur menschlichen Person
machen«. Die Relation hat also »ontologischen Vorrang« vor der
Substanz, die Beziehung geht dem Individuum und dessen Selbstsein
und Identität voraus.

6. Sind andine und abendländische Philosophie
gegenseitig unübersetzbar?

Der linguistische Determinismus – eine Radikalisierung der Sapir-
Whorf-Hypothese – geht von einer grundsätzlichen Unübersetzbar-
keit fremdsprachlicher Texte aus. Die interkulturelle Philosophie da-
gegen, der ich mich selber auch zuzähle, postuliert trotz der linguis-
tischen, konzeptionellen und kulturellen Unterschiede ein Minimum
an »Verstehen« und sinnvollem »Dialog« oder »Polylog« und weist
die Vorstellung von »Kulturen« oder »Zivilisationen« als inkommen-
surablen Gefäßen (fensterlosen Monaden), wie es etwa romantische,
kulturzentrierte und postmoderne Positionen behaupten, zurück. Da-
bei ist die Frage der sprachlichen Übersetzbarkeit sicherlich eine
wichtige, aber nicht die entscheidende; es geht in erster Linie um die

55

Substanz versus Beziehung?

für seine Existenz nur sich selber bedarf«. Da die »Relation« als Attribut (oder Akzi-
dens) einer Substanz dieser immanent ist, ist es keineswegs zwingend, dass ihr auch
ein Relatum außerhalb der eigenen Substanz – also eine andere Substanz oder Person
– entspricht. Leibniz hat diesen Widerspruch insofern aufgehoben, als er von einer
harmonie préétablie zwischen den Substanzen (bzw. Monaden) ausging und damit die
Konkordanz zwischen innerer Struktur und äußeren Beziehungen metaphysisch zu
begründen meinte.
21 Zum Prinzip der Relationalität, siehe: Estermann 1999, S. 128ff.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frage der interkulturellen Hermeneutik, also einer eher meta-lin-
guistischen Verständigung und Interpretation von Sinn.

Um als Beispiel wiederum die beiden kulturellen oder zivilisato-
rischen Paradigmen von Abendland (was immer das auch sei)22 und
indigener Andenwelt zu nehmen, wäre es noch relativ leicht, das in-
doeuropäische »Sein« durch Pacha des Quechumara linguistisch zu
übersetzen.23 Diese beiden Ausdrücke könnten durchaus als »homöo-
morphe Äquivalente«24 dieser beiden Paradigmen oder philosophi-
schen Traditionen gelten, aber damit sind vorerst nur die »Orte«
(topoi) von zwei Stücken in zwei komplizierten Sprachspielen zuge-
wiesen, die miteinander in Verbindung treten: »Sein« hat im Sprach-
spiel der abendländischen Philosophie mehr oder weniger die »Funk-
tion« im Sinne eines »Ortes«, die Pacha im Sprachspiel der andinen
Philosophie hat. Aber hat damit ein europäischer Philosoph oder eine
US-Philosophin verstanden, was denn Pacha nun wirklich bedeutet,
ohne das gesamte andine Sprachspiel verstanden zu haben? Und um-
gekehrt: Hat der andine Runa/Jaqi damit wirklich verstanden, was
denn nun »Sein« bedeutet, ohne das gesamte abendländische Sprach-
spiel verstanden zu haben?

56

Josef Estermann

22 Mit der Kolonialisierung außereuropäischer Kulturkreise wurde der Begriff des
»Abendlandes« von jenem von »Europa« gelöst, obwohl die beiden auch in vorkolo-
nialer Zeit niemals deckungsgleich gewesen sind. Generell kann man also sagen, dass
der Begriff »Europa« in Vergangenheit und Gegenwart eher als geografischer und
politischer Begriff verwendet wird, »Abendland« dagegen als kulturell-zivilisatori-
scher und ideologischer Begriff. Dabei darf aber nicht vergessen werden, dass auch
»Europa« je nachdem als ideologischer Kampfbegriff immer wieder herhalten musste
und es noch immer tut, etwa wenn von der »europäischen Kultur« oder dem »euro-
päischen Erbe« die Rede ist, oder wenn es um die Frage geht, ob denn die christliche
Identität in einer Verfassung der Europäischen Union einen Platz haben soll oder
nicht.
23 Siehe dazu: Estermann 2012b, S. 21–40.
24 Die Figur der »diatopischen Hermeneutik« ist bei Raimon Panikkar eng mit dem
Begriff der ›homöomorphen Äquivalente‹ (equivalentes homeomórficos) verknüpft:
»Es handelt sich [also] weder um ein konzeptuelles noch um ein funktionales Äqui-
valent, sondern um eine Analogie dritten Grades. Man sucht nicht dieselbe Funktion
(welche die Philosophie ausübt), sondern jene, die zu jener Funktion äquivalent ist, die
der ursprüngliche Begriff in der entsprechenden Weltanschauung ausübt.« (Panikkar
1996, S. 18). Im Sinne der »Sprachspiele« von Wittgenstein haben »homöomorphe
Äquivalente« in unterschiedlichen kulturellen Traditionen (bzw. Sprachspielen) im
Insgesamt des Sinn- und Deutungszusammenhanges eine mehr oder weniger gleiche
oder ähnliche Funktion (z.B. der Läufer im Schach), können aber nicht einfach Eins zu
Eins übersetzt werden (weil der Kontext auf dem Brett ein anderer ist).

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine »diatopische (oder polytopische) Hermeneutik«25 geht kei-
neswegs von der (strukturalistischen) Hypothese aus, dass sich Sinn
nur dann erschließt, wenn das gesamte kulturelle System von Codes
(Sprachspiel) verstanden wird. Diese Hypothese spiegelt in sich be-
reits eine eurozentrische, auf das theoretische und diskursive »Ver-
ständnis« ausgerichtete Sicht von Sinnverständnis. Andines »Verste-
hen« zum Beispiel schließt das Ritual, den Tanz, das Feiern, Gefühle
und Beziehungen als Erkenntnis- und Verständnisquellen ein (die so-
genannte Kosmosensitivität). Ein interkultureller Dialog (oder Poly-
log) wird deshalb immer wieder auch den impliziten Logos dieses
»Gesprächs« thematisieren müssen, also die unterschiedlichen Ratio-
nalitäten, die durchaus durch linguistische Strukturen präfiguriert,
aber nicht derart determiniert werden, dass ein Austausch nicht mehr
möglich wäre. Dabei kommt der nicht-linguistischen Sprache eine
entscheidende Bedeutung zu, also der Begegnung von Mensch zu
Mensch in all ihren Möglichkeiten und Facetten.

Trotz der sprachlichen, begrifflichen und kulturellen Verschie-
denheiten gibt es beim interkulturellen Dialog immer auch Gemein-
samkeiten und Berührungspunkte, die mit dem Menschsein als
solchem verbunden sind, mag das Menschenbild (sic!) noch so ver-
schieden sein: Wir alle haben Hunger und Durst, brauchen Schlaf,
spüren Trauer oder Freude, kennen Nähe und Distanz, werden gebo-
ren und sterben. Diesseits der sprachlichen (Übersetzung) und be-
grifflichen Verständigung (diatopische Hermeneutik) gibt es eine

57

Substanz versus Beziehung?

25 Der Begriff der »diatopischen Hermeneutik« wurde von Raimon Panikkar im Kon-
text der Verhältnisbestimmung zwischen indischen Denktraditionen und der neuzeit-
lichen abendländischen Philosophie geprägt. Während die »morphologische Herme-
neutik« eine Interpretation von Kulturformen (morphé) innerhalb ein und derselben
kulturellen Tradition und auf der synchronen Zeitachse (also eine synchrone intra-
kulturelle Hermeneutik), und die »diachrone Hermeneutik« eine Interpretation von
historisch auseinander liegenden, aber demselben Kulturtyp angehörigen Phänome-
nen (also eine diachrone intra-kulturelle Hermeneutik) darstellen, geht die »diatopi-
sche (oder pluritopische) Hermeneutik« über den intra-kulturellen Verstehenshori-
zont hinaus und begründet eine spezifisch »interkulturelle« Hermeneutik. Nach
Panikkar »gilt es dabei nicht nur, eine zeitliche oder intra-kulturelle Distanz (inner-
halb einer Tradition) zu überbrücken, sondern jene Distanz, die zwischen den
menschlichen Topoi besteht, also den ›Orten‹ des Verständnisses und Selbstverständ-
nisses, zwischen zwei (oder mehr) Kulturen, die ihre Modelle der Vernünftigkeit noch
nicht erarbeitet haben […]«. Die diatopische Hermeneutik geht von der thematischen
Ausrichtung aus, »dass es unabdingbar ist, den Anderen zu verstehen, ohne dabei
davon auszugehen, dass er oder sie dasselbe Grundverständnis oder Selbstverständnis
habe.« (Panikkar 1996, S. 16 f.).

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor-sprachliche und vor-begriffliche, ganz im Sinne der Befreiungs-
philosophie, wonach Armut und Unterdrückung keine Erfahrungen
diskursiver Prozesse oder linguistischer Übersetzungsarbeit sind,
sondern schlicht und einfach menschliche Erfahrungen von Leid und
Unrecht. Und genau hier setzt die politische Dimension interkultu-
reller Philosophie ein, nämlich wenn es darum geht, die Frage von
Macht und Asymmetrie zu stellen.

Im Falle eines Dialogs zwischen abendländischer und andiner
Philosophie können deshalb neben den erwähnten Schwierigkeiten
die Kolonialgeschichte und die noch immer vorherrschende, zum Teil
auch akademisch unterbaute kulturelle und zivilisatorische Asym-
metrie nicht unerwähnt bleiben. Für viele VertreterInnen abendlän-
discher Philosophie ist die andine Philosophie deshalb unübersetzbar,
weil es sie gar nicht gibt, bzw. nicht geben kann, ganz nach dem hei-
deggerschen Diktum der »abendländischen Philosophie« als Tautolo-
gie und damit als Monologie. »Sprachspiele« und »mögliche Welten«
als Metaphern für kulturelle Welten müssen deshalb immer mit einer
Machtanalyse gepaart sein, und die Frage nach der »Übersetzbarkeit«
philosophischer Traditionen ist auch immer eine politische Frage.

Bibliographie:

Estermann, Josef, Filosofía Andina. Estudio Intercultural de la Sabiduría Autóc-
tona. Quito 1998.

Estermann, Josef, Andine Philosophie. Eine interkulturelle Studie zur autoch-
thonen andinen Weisheit. Frankfurt/M. 1999.

Estermann, Josef, Filosofía Andina. Sabiduría indígena para un mundo nuevo.
La Paz 2006.

Estermann, Josef, Apu Taytayku. Religion und Theologie im andinen Kontext
Lateinamerikas. Ostfildern 2012a.

Estermann, Josef, Diatopische Hermeneutik am Beispiel der Andinen Philoso-
phie: Ansätze zur Methodologie interkulturellen Philosophierens, in: Po-
lylog. Zeitschrift für interkulturelles Philosophieren Nr. 27 (2012b), S. 21–
40.

Heidegger, Martin, Was ist das – die Philosophie, Pfullingen 71981.
León-Portilla, Miguel, La filosofía náhuatl: Estudiada en sus fuentes. Mexiko

1956.
León-Portilla, Miguel, Aztec Thought and Culture: A Study of the Ancient

Nahuatl Mind. Übersetzt von J. E. Davis. Norman 1963.
Mejía Huamán, Mario, Valor filosófico del idioma quechua, in: Cuadernos Ame-

ricanos. Nueva Epoca vol. 4, Nr. 52 (Juli-August 1995). Mexiko 1995,
S. 183–188.

58

Josef Estermann

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mejía Huamán, Mario, La cosmovisión andina y las categorías quechuas como
fundamentos para una filosofía peruana y de América Andina, in: http://
www.equiponaya.com.ar/congresos/contenido/49CAI/Huaman.htm
(1997).

Münnix, Gabriele, Das Bild vom Bild. Bildsemiotik und Bildphänomenologie in
interkultureller Perspektive. Freiburg 2018.

Panikkar, Raimon, Filosofía y Cultura: Una relación problemática, in: Fornet-
Betancourt, Raúl (Hrsg.), Kulturen der Philosophie: Dokumentation des I.
Internationalen Kongresses für Interkulturelle Philosophie. Aachen 1996,
S. 15–41.

Tempels, Placide Frans, La philosophie bantoue. Paris 1945 [Englisch: Bantu Phi-
losophy (1959); Deutsch: Bantu-Philosophie. Ontologie und Ethik, aus
dem Flämischen übers. von Joseph Peters, Heidelberg 1956].

59

Substanz versus Beziehung?

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mohamed Turki (Tunis / Recklinghausen)

Über einige Schwierigkeiten des Übersetzens
in die arabische Sprache

»Übersetzen ist ein komplexes interkulturelles
Verhandeln, das ständig zwischen und unter
verschiedenen Kulturen vor sich geht, die
historisch in einem intra- spezifischen Prozess
von Anpassung und gegenseitiger Befruchtung
zusammengebunden sind. Es bringt eine Vielfalt
an Mutationen hervor.«1 (Dilip Chitre)

Zweifellos gehört die Kunst des Übersetzens heute zummeistverbrei-
teten Handwerk in der Welt und ermöglicht die Übertragung von
verschiedenen Bereichen des Wissens, der Belletristik und der tech-
nischen Erneuerungen auf globaler Ebene. Damit leistet sie einen
wichtigen Beitrag im interkulturellen Austausch und bei der Verstän-
digung zwischen den Völkern. Man kann wohl nicht genug die Über-
setzer für ihre hervorragende Arbeit würdigen angesichts dessen, was
sie gegenwärtig im Bereich der medialen Welt verrichten, denn
»Übersetzer sind interkulturelle Vermittler«,2 worauf der indische
Philosoph Anand Amaladass in seinem Artikel mit demselben Titel
zu Recht hinweist. Sie werden nicht nur die Weltsichten und Kultu-
ren anderer Länder vermitteln, sie verändern sich selbst, indem sie
sich mit fremden Texten beschäftigen. So bereichern sie ihre Sprache
und die Bibliotheken ihres Landes durch die Übertragung solcher
Texte. Amaladass erwähnt in diesem Kontext einige bedeutende Figu-
ren aus der Geschichte der Übersetzung im Abendland wie Konstan-
tin den Afrikaner (1020–1087), der »vierzig Jahre lang wissenschaft-
liche Abhandlungen aus Ägypten, Persien, Chaldäa und Indien
sammelte und ins Lateinische übersetzte«,3 und den Briten Richard

60

1 Chitre, Translating Sensibility, S. 127.
2 Amaladass, Übersetzer sind interkulturelle Vermittler, S. 5–15.
3 a. a.O., S. 7.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Francis Burton (1821–1890), der unter den Orientalisten und den ge-
lehrten Entdeckern zu einer Legende wurde und den literarischen
Stoff für Ilija Trojanow zu seinem Roman Der Weltensammler liefer-
te. Unter den 30 Bänden von Burtons Übersetzungen, schreibt Ama-
ladass, »waren alte östliche Handbücher der Liebeskunst (Kāma
Sūtra); seine berühmte Übersetzung von »Tausendundeiner Nacht«
(Arabian Nights) spickte er mit ethnologischen Fußnoten und ge-
wagten Essays, die ihm in der viktorianischen Gesellschaft viele Fein-
de einbrachte«.4 Zugleich verweist er auf die bedeutende Rolle der
Übersetzer in seinem vielsprachigen Land Indien, wo es ohne Über-
setzung keine Verständigung mehr geben kann.

Heute wie damals ist es in der Tat schwer, von Interkulturalität
oder gar von interkultureller Philosophie zu sprechen ohne den Zu-
griff auf die Übersetzung der Werke, die einen solchen Gedankenaus-
tausch ermöglichen. Dies lässt sich an verschiedenen Beispielen zei-
gen,5 besonders aber an der arabisch-islamischen Philosophie im
Mittelalter wie auch in der Gegenwart.

1. Geschichte der Übersetzung in der
arabisch-islamischen Welt

Wirft man einen Blick in die Geschichte zurück, so stellt man fest,
dass die arabisch-islamische Philosophie ohne Übersetzungen nicht
hätte entstehen können. Sie ist nämlich ins geistige Milieu des sich
in Auflösung befindlichen Hellenismus hineingeboren. Nach der
Ausbreitung des Islams über große Teile der byzantinischen und per-
sischen Reiche im achten Jahrhundert begann sofort eine intellektu-
elle Auseinandersetzung mit den dort lebendig gehaltenen Denkströ-
mungen und Religionen, die einen regen Austausch von Wissen und
Kultur nach sich zog. Der Orientalist Gerhard Endress bringt diese
Situation deutlich auf den Punkt, wenn er schreibt: »Schon im Laufe
des zweiten islamischen Jahrhunderts werden die Gegenstände und
Begriffe der hellenistischen Wissenschaften bei den Arabern hei-
misch, und mit ihnen öffnet der Rationalismus der Griechen neue
Tore der wissenschaftlichen Betrachtung. Auch die Methoden der

61

Über einige Schwierigkeiten des Übersetzens in die arabische Sprache

4 ebd.
5 Siehe z.B. den Artikel von Dussel, Eine neue Epoche in der Geschichte der Philoso-
phie: Der Weltdialog zwischen philosophischen Traditionen, S. 47–64.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entstehenden islamischen Disziplinen werden durch die Auseinan-
dersetzung mit der hellenisierten Umwelt beeinflusst.«6

Hier setzt wirklich eine interkulturelle Durchdringung ein, die
mit Hilfe von Übersetzungen alle Bereiche desWissens erfasste, denn
»fast alle nichtliterarischen und nichthistorischen weltlichen grie-
chischen Bücher, die im Osten des Byzantinischen Reichs und im
Nahen Osten erhältlich waren, wurden ins Arabische übersetzt.«7 Be-
sonders mathematische, medizinische, astronomische und philoso-
phische Werke fanden zwischen dem 8. und 10. Jahrhundert ihren
Weg direkt vom Original oder über das Altsyrische in die arabische
Sprache und Kultur. Daraus ging nach der Aussage des berühmten
Forschers der Antike, Werner Jaeger, »die erste internationale Wis-
senschaftsepoche, die die Welt gesehen hat«,8 hervor.

Natürlich fragt man sich heute nach den Motiven für diese rege
Übersetzungstätigkeit in der damaligen islamischen Welt. Nach der
Ansicht von Michael Marmura gab es zuerst ein praktisches Interesse
an medizinischem und astronomischem Wissen, das seit Galen mit
der Philosophie in enger Verbindung stand. Aber »wahrscheinlich
war auch Prestigedenken einMotiv, der Wunsch, Byzanz zu übertref-
fen und den islamischen Bereich zum wahren Erben hellenistischer
Weisheit zu machen. Als Motiv sollte man auch nicht ausschließen,
dass einige Förderer echtes Interesse für Naturwissenschaft und Phi-
losophie um ihrer selbst willen hatten.«9

Es gab jedoch auch andere Gründe, wie die folgende Geschichte
des Historiographen Ibn al-Nadim aus dem 10. Jahrhundert erzählt.
Er berichtet nämlich von einem Erlebnis, das der Kalif der Abbasiden
Al Maʿmun (813–833) gehabt haben soll. Dem sei im Traum, wie er
später erzählte, Aristoteles erschienen: »Ich sagte: Oh weiser Mann,
kann ich Dir eine Frage stellen? Er sagte: Frage! Ich sagte: Was ist das
Gute? Er antwortete: Das, was die Vernunft für gut hält. Was kommt
als nächstes, fragte ich. Er antworte: Das, was das religiöse Gesetz für
gut hält. Ich sagte: Was dann? Das, was in der Meinung des einfachen
Volkes gut ist. Ich fragte dann: Was kommt als nächstes? Er antwor-

62

Mohamed Turki

6 Endress, »Grammatik und Logik, Arabische Philologie und griechische Philosophie
im Widerstreit«, S. 165.
7 Gutas, Greek Thought, Arab Culture: the Graeco-Arabic translation Movement in
Baghdad and early Society (2.–4./8.–10. Jhd.), S. 1.
8 Jaeger, »Die Antike und das Problem der Internationalität in den Geisteswissen-
schaften«, S. 116.
9 Marmura, »Die islamische Philosophie des Mittelalters«, S. 326.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tete: Danach kommt nichts.«10 Dieses Erlebnis gilt nach Ibn al-Nadim
als Grund für den Entschluss des Kalifen, die Wissenschaften und vor
allem das Studium der Philosophie zu fördern. Daraufhin gründete
Al-Maʿmun in Bagdad das berühmte ›Haus der Weisheit‹ – Beit al-
Hikma – jenes Forschungsinstitut, in dem viele Disziplinen unter-
richtet und dank einer großen Anzahl von Übersetzern mehrere Wer-
ke aus der griechischen Philosophie und den Naturwissenschaften,
speziell Medizin, Mathematik und Astronomie, ins Arabische über-
tragen wurden.

Allerdings spiegelt das Projekt der Übersetzung griechischer
Philosophie und Wissenschaft ins Arabische nicht nur eine intellek-
tuelle Neugierde oder eine politische Laune seitens der Machthaber
undMuslime wider, sondern folgt auch einer Tradition, die weit bis in
die Zeit der Eroberungen Alexander des Großen und der Kirchenväter
im 3. und 4. Jahrhundert zurückgeht. Nach Angabe des algerischen
Denkers Mohammed Arkoun »können wir einen langen Weg des
griechischen Einflusses von Athen nach Bagdad, Rayy und Cordoba
verfolgen, der in der chronologischen Reihenfolge auch durch Ale-
xandria, Antiochia, Edessa und Gundishapur im Iran führt«.11 Dieser
trans- und interkulturellen Verbindung konnte der Islam sicherlich
nur mit einer entsprechenden Strategie begegnen, die darauf zielte,
den offenbarten Text des Korans der harten Prüfung der rationalen
Argumentation zu unterziehen. Das war aber nicht ohne einen Para-
digmenwechsel und eine Erweiterung der Perspektive zu schaffen,
und zwar durch die Öffnung des Islams für das vorhandene Gedan-
kengut, das ebenfalls zur Kultur der im Reich der islamischen Ge-
meinschaft lebenden Völker gehörte. Für den Aufklärer Johann Gott-
fried Herder hat sich die Philosophie der Araber »über den Koran
gebildet und durch den übersetzten Aristoteles nur eine wissen-
schaftliche Form erlangt. Der ungelehrte Muhammad teilt mit dem
gelehrtesten griechischen Denker [Aristoteles] die Ehre, der ganzen
Metaphysik neuerer Zeiten ihre Richtung gegeben zu haben.«12

63

Über einige Schwierigkeiten des Übersetzens in die arabische Sprache

10 Ibn al Nadim, Kitab Al Fihrist, Leipzig: 1871, S. 243 (zit. nach Wilderotter, »›Der
hat den großen Kommentar gemacht‹, Aristoteles, Averroes und der Weg der ara-
bischen Philosophie nach Europa, S. 139).
11 Arkoun, Der Islam, Annäherung an eine Religion, S. 145.
12 Herder, »Die Bedeutung der Religionen für die Ausdehnung der Achsenzeit-Kul-
tur«, zit. nach Elmar Holenstein, Philosophie – Atlas, Orte und Wege des Denkens,
S. 90.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trotz dieses beachtlichen Erfolges gab es dennoch bei der Über-
setzung einige Fälschungen wie die Theologie des Aristoteles – eine
Überlieferung der IV. bis VI. Enneaden von Plotin – oder das Buch
von den Ursachen (Liber de causis) von Proklos, die schwerwiegende
Auswirkungen auf die Entwicklung der arabisch-islamischen Philoso-
phie hatten, weil sie dem Werk des Aristoteles zugeschrieben wur-
den.13 Die Theologie des Aristoteles diente in der Tat für al-Farabi,
den Begründer der arabisch-islamischen Philosophie, als Stütze zum
Verfassen seiner Schrift Die Harmonisierung zwischen den beiden
Philosophen, dem göttlichen Platon und Aristoteles (Kitab al-Gamʾ
bayna Raʿyay al-Hakimayn Aflatun al-Ilahi wa Aristutalis),14 die
eine Übereinstimmung zwischen Platon und seinem Schüler, Aristo-
teles, aufweisen sollte. Solche Fälschungen verstärkten dann im Laufe
der Zeit das Vorurteil gegenüber den Übersetzern, welches diese im
Sinne des italienischen Sprichwortes »Traduttore, traditore« – ein
Übersetzer ist ein Verräter – herabwürdigt.

Doch seit Mitte des 19. Jahrhunderts und dem Beginn der so-
genannten ›arabischen Renaissance‹ – Nahdha – erfolgte eine zweite
Welle von Übersetzungen moderner Schriften aus dem Abendland
ins klassische Arabisch. Der Umfang dieser übersetzten Werke fiel
allerdings im Vergleich zu jener Blütezeit der islamischen Kultur
und zu den anderen modernen Sprachen äußerst gering aus. Die
Gründe dafür sind vielfältig und sehr komplex. Zum einen mangelte
es an Übersetzern mit fremden und modernen Sprachkenntnissen, da
große Teile der arabischen Welt bis zu Beginn des zwanzigsten Jahr-
hunderts unter der Herrschaft des osmanischen Reiches standen.
Zum anderen machte die imperiale Politik Europas eine Öffnung auf
seine Kultur hin nicht gerade leicht.

Im Folgenden werden wir einige der Probleme, mit denen sich
die Übersetzer konfrontiert sehen, kurz ansprechen; dann wird in
einem zweiten Schritt am Beispiel der Übersetzung des berühmten
Satzes von Descartes, »Ich denke, also bin ich«, in die arabische Spra-
che paradigmatisch auf die Schwierigkeiten aufmerksam gemacht, die
einem Übersetzer wegen des Fehlens der Kopula begegnen. In einem
dritten Schritt zeigen wir, wie im Zuge der Kodifizierung der gram-
matikalischen Strukturen der arabischen Sprache und der Übertra-

64

Mohamed Turki

13 Hansberger, Die Theologie des Aristoteles, S. 162–185.
14 Mahdi (Hrsg.), Alfarabi’s Philosophy of Plato and Aristotle, mit Übersetzung und
Einleitung.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung fremden Wissens ins Arabische der hermeneutische Streit zwi-
schen Grammatik und Logik entstanden ist und eine ideologische Po-
lemik zwischen Sprachwissenschaft und Philosophie schon im zehn-
ten Jahrhundert ausgelöst hat. Zum Schluss folgen einige kritische
Bemerkungen.

2. Das klassische Arabisch und die Übersetzung

Einer der Gründe für das gegenwärtige Defizit bei der Übersetzung
liegt in der klassischen arabischen Sprache selbst, die sich strukturell
seit Jahrhunderten kaum entwickelt hat. Für den amerikanischen Phi-
losophen palästinensischer Herkunft Hisham Sharabi, der in seinem
Buch Neopatriarchy. A theory of distorted change in Arab Society15

ausführlich die patriarchalischen und neopatriarchalischen Gesell-
schaftsstrukturen in der arabischen Welt studiert hat, übt die klassi-
sche Sprache des Arabischen eine starke Hegemonie über die Alltags-
sprachen aus und stellt ein Hemmnis für die Entwicklung der
lebendigen arabischen Idiome dar. Gerade im Vergleich zu den mo-
dernen Sprachen wirkt sie starr und unzeitgemäß. Sharabi betont in
diesem Zusammenhang:

»The difference between colloquial and classical Arabic involves something
close to the difference existing between, say, modern French and medieval
Latin. There is no other society in the world today that uses its traditional
classical language practically unchanged as its basic means of bureaucratic
communication and formal discourse.«16

In der Tat hielt man lange Zeit die klassische arabische Sprache für
eine Sakralsprache, in der das Wort Gottes über den Koran offenbart
wurde. Damit trat sie mit einem Universalanspruch auf Wahrheit auf
und setzte sich aufgrund ihrer Doppelfunktion durch, nämlich als
Bewahrerin des offenbarten religiösen Textes des Korans und als Ver-
mittlerin einer ganzen kodifizierten Kultur. Diese Prämisse führte
zuerst zum Verbot der Übersetzung des Korans, dessen Wunder u. a.
in der Struktur der Sprache selbst angesehen wurde. Dadurch machte
sich diese Sprache immun gegenüber jeglicher Neuerung und hinder-
te sich selbst daran, sich von innen heraus zu verändern. Außerdem

65

Über einige Schwierigkeiten des Übersetzens in die arabische Sprache

15 Sharabi, Neopatriachy: A theory of distorted change in Arab Society.
16 a. a.O., S. 85.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat das Festhalten an der Authentizität der Sprache das klassische
Arabisch in feste Kategorien gefesselt und gab ihm eine starre und
essentialistische Form, die jede Möglichkeit für Kreativität und Neu-
schöpfung von vornherein ausschloss. Für Sharabi ist dieser Zustand
nachvollziehbar, denn

»[F]rom the very outset, the traditional (patriarchal) discourse, with its clo-
sed reading of history and society, was never seriously challenged: on the
contrary, it was preserved intact and placed alongside the emerging ›scien-
tific‹ or ›modern‹ discourse.«17

Dabei wurde dieser Zustand des klassischen Arabisch meistens von
den konservativen Kräften als Zeichen der Stärke und des Überdau-
erns aufgefasst und entsprechend gewürdigt. In Wirklichkeit aber
wirkt er im Sinne von Foucault18 eher als Machtinstrument, um über
den klassischen Diskurs Herrschaft auszuüben und bestimmte Grup-
pen bzw. Klassen der Gesellschaft ideologisch zu beeinflussen oder
gar auszuschließen. Hier setzen die Befürworter meistens auf die
Kraft des gesprochenen Wortes, das als rhetorisch wirksam gilt, und
auf den Monolog als eindimensionalen Diskurs, anstatt sich auf die
Autorität des geschriebenen Textes zu stützen. Mit den Worten von
Sharabi ausgedrückt:

»All Monologues, in insisting on agreement, exclude difference, question-
ing, and qualification. Hence monological speech (and writing) typically
never exhibits hesitation or doubt – attributes that delimit or undermine
monological authority – but relies on general and unqualified affirmation.
The fundamental type of monological truth is absolute truth and its ulti-
mate ground revelation. […] Monological speech, in daily practice, rarely
produces good listeners, for it aims not to enlighten but to dominate. The
listener-recipient, the other of the monological relationship (the son, the
student, the subject), is reduced to silence.«19

Diese Starrheit der Sprache spürt ebenfalls der Übersetzer, wenn er
einen Text von einer modernen Ausgangssprache wie der franzö-
sischen in die klassische Zielsprache des Arabischen übertragen will.
Zwar scheint es zunächst, als ob diese klassische Sprache fähig ist, die
Terminologie der modernen Texte wiederzugeben, aber bei näherer
Betrachtung wird sichtbar, wie die Kluft zwischen dem Kontext und

66

Mohamed Turki

17 a. a.O., S. 91.
18 Foucault, Die Ordnung des Diskurses, 1991.
19 Sharabi, Neopatriarchy. A theory of distorted change in Arab Society, S. 88.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Termini, die für die Übersetzung gebraucht werden, weit ausei-
nanderklafft. Sharabi unterstreicht diese Feststellung, wenn er
schreibt:

»In translations from a foreign language the richness of classical Arabic
makes it seem easy to overcome the problem of translating terminology
and recoding. But this appearance does not take into account the shift in
context and the way categories and terms are grounded in specific meanings
and experiences. Nor is this difficulty in translating or understanding over-
come merely by adequation of language – that is to say, by gaining linguis-
tic competence in the foreign language without however achieving an inner
grasp of its cultural context, that is, the unified structure of concepts, cate-
gories, and linguistic codes.«20

Um seine Argumentation zu untermauern erwähnt Sharabi das Bei-
spiel der Übersetzung des französischen Romans Paul et Virginie ins
klassische Arabisch, bei der aufgrund der »Übertragung des Charak-
ters, der Handlung, der Bedeutung und Motivation in den Kontext
des klassischen Arabisch und der ägyptischen Kultur am Ende das
Original nicht mehr zu erkennen«21 sei. Ein Prozess der Arabisierung
(taʾrib) findet indessen statt und verändert folglich den Inhalt des
Originaltextes grundlegend. Das fängt schon beim Titel an, der in
Die Tugendhaftigkeit (al-Fadhila) umbenannt wird. Diese Modalität
der Anpassung des fremden Textes an das klassische Arabisch reiht
sich nach Sharabi ein in eine Strategie der Vereinnahmung der Mo-
dernität durch den neopatriarchalischen Diskurs, ohne dabei jedoch
zu versuchen, »einen epistemologischen oder paradigmatischen
Bruch mit der patriarchalischen Vergangenheit zu vollziehen«.22 Die-
ser Vorgang betrifft nicht nur Romane, sondern auch philosophische
Texte und naturwissenschaftliche Werke, deren Transfer ins Ara-
bische nicht immer selbstverständlich gelingt. Das konnte der Verfas-
ser dieses Beitrags selber bei der Übersetzung des Bandes von Max
Weber über Herrschaft im Werk Wirtschaft und Gesellschaft unmit-
telbar erfahren.23

67

Über einige Schwierigkeiten des Übersetzens in die arabische Sprache

20 a. a.O., S. 90.
21 ebd.
22 a. a.O., S. 91.
23 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft: Die Wirtschaft und die gesellschaftlichen
Ordnungen und Mächte. Nachlaß (Herrschaft: Teilband 4), übersetzt ins Arabische
von Mohamed Turki, Beirut 2015.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Allein die Auswahl zwischen mehreren Wörtern zur Übertra-
gung des Begriffs ›Herrschaft‹ ins Arabische mit Berücksichtigung
der semantischen Bedeutung und der grammatikalischen Regeln
macht diese Aufgabe schwierig. Während einige Autoren wie
Georges Ktoura den Begriff mit ةرطيس (saytaratun) in Anlehnung
an das französische Wort ›domination‹ übersetzen,24 was nur einen
Teil der semantischen Deutung von Herrschaft durch Gewalt wieder-
gibt, bietet das Wort ةدايس (siyadatun) auf Arabisch mehr Spielraum
für die Vermittlung des Begriffs ›Herrschaft‹, wie ihn Max Weber in
diesem Werk beabsichtigt. Hier kommt es vor allem darauf an, eine
mögliche Übereinstimmung zwischen dem Sinn in der Original- und
in der Zielsprache zu erreichen. Aber gerade an diesem Fall wird deut-
lich, wie komplex die Übersetzungsarbeit ist, denn oft gehören die
Übersetzer nicht zum Fach und erkennen die Feinheiten des Textes
im Original oder in der Zielsprache nicht. Deshalb mahnte schon Abū
ʿUthman ʿAmr ibn Baḥr al-Dschahiz, einer der bedeutenden ara-
bischen Literaten aus dem achten Jahrhundert, vor den Gefahren
einer falschen Übersetzung und weist in seinem berühmten Werk
Buch der Tiere auf die Regeln hin, denen ein Übersetzer folgen soll,
damit er seinem Fach gerecht werden kann. Demnach »muss der
Übersetzer in beiden Sprachen versiert sein, genügend Wissen über
die Materie des zu übersetzenden Werkes verfügen und eine umfas-
sende Kenntnis über Stil und Sprachwendungen des Autors haben«.25

Außerdem begegnet dem Übersetzer ins Arabische eine zusätz-
liche Schwierigkeit aufgrund des Fehlens der Kopula in dieser Spra-
che. Dieses für die semitischen Sprachen charakteristische Merkmal
erschwert in der Tat eine genauere Übertragung eines Satzes in einem
philosophischen Text vom Original in die Zielsprache. Um einen ein-
fachen Satz zu bilden, wird meistens der Nominativ als Subjekt mit
einem Prädikat ohne die Kopula zusammengesetzt. Das Verb ناك
(sein) kommt als Kopula selten im Satz zum Ausdruck. Nur in der
Negation tritt die Kopula سيل (laysa) in Erscheinung. Ansonst bleibt
die Kopula praktisch verborgen und muss durch einen Nominalsatz
ersetzt werden. Das bringt den Übersetzer in die missliche Lage, den
Sinn eines Satzes nicht genauer treffen zu können. Am Beispiel von
Descartes’ Werk Abhandlung über die Methode zeigt der zeitgenös-

68

Mohamed Turki

24 Siehe: Dortier, Le Dictionnaire des sciences humaines, übers. ins Arabische von
Georges Ktoura, S. 837.
25 Abū ʿUthman ʿAmr ibn Baḥr al-Dschahiz, Kitāb al-Hayawān, 1996, S. 75.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sische marokkanische Philosoph Taha Abderrahman die Hindernisse,
denen ein Übersetzer bei der Übertragung solcher Texte begegnet.

3. Von der Schwierigkeit des Übersetzens
beim Fehlen der Kopula

Im vierten Teil seines Buches Fiqh al-Falsafa, 1. al-Falsafa wat-Tar-
jama (Metaphilosophie, 1. Philosophie und Übersetzung)26 geht der
Autor auf das Thema der Übersetzung ein und versucht, anhand des
Satzes von Descartes »Cogito ergo sum« bzw. »Ich denke, also bin
ich« auf die Schwierigkeiten aufmerksam zu machen, denen der
Übersetzer bei der Übertragung dieses Satzes ins Arabische begegnet.
Für Taha Abderrahman folgen die zeitgenössischen arabischen Phi-
losophen demselben Weg, den ihre früheren Kollegen im Mittelalter
eingeschlagen haben, jedoch mit weniger Erfolg, was die Nach-
ahmung bzw. die Anpassung betrifft. Das lässt sich nach seiner An-
sicht gerade am Beispiel der Übersetzung von Descartes’ »Cogito ergo
sum« am deutlichsten beweisen. Demnach bestehen doch einige Un-
gereimtheiten zwischen dem Originaltext und der Übersetzung, die
zum Teil wegen des Fehlens der Kopula im Arabischen entstanden
sind.

So wird z.B. der Verbalsatz im Original, »ich denke, also bin
ich«, bei der arabischen Wiedergabe in einen Nominalsatz umgewan-
delt, so dass der Inhalt auf einmal eine andere Bedeutung bekommt,
als vorher intendiert wurde. Der Satz lautet im Arabischen »Ich den-
ke, also bin ich existent« (moi, je pense, donc je suis existant) ،ركّفأانأ

دوجومانأفنذإ , da die Kopula ›sein‹ im Arabischen nicht auftaucht. Um
diese Ungereimtheiten sichtbar zu machen, bedient sich Taha Abder-
rahman der Rückübertragung des übersetzten Satzes ins Original.
Dabei stellt er fest:

– der Satz im Original ist viel leichter auszusprechen als der über-
setzte Satz, der unnötig erweitert wird;

– der Originalsatz vermittelt zwei folgende Handlungen, während
der übersetzte Satz in seinem zweiten Teil eher einen Zustand
des Subjekts im Prädikat beschreibt. Man könnte sogar den ers-

69

Über einige Schwierigkeiten des Übersetzens in die arabische Sprache

26 Abderrahman, Fiqh al-Falsafa, 1. al-Falsafa wat-Tarjama – Metaphilosophie, 1.
Philosophie und Übersetzung (übersetzt vom Autor dieses Beitrags M. T.).

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Teil ähnlich wie den zweiten formulieren im Sinne von: »je
suis pensant« statt »Je pense« d.h. »Ich bin denkend« an Stelle
von »ich denke«, welche durch die Verdoppelung des Personal-
pronomens »moi, je pense« entsteht.27

– die Präsenz der beiden Sätze im Original ist unabdingbar, hin-
gegen kann man bei der Übersetzung auf den zweiten Teil ver-
zichten, da er nur die Bedeutung des ersten im Sinne von »res
cogitans« wiederholt.

– Es besteht eine Übereinstimmung zwischen den beiden Verbal-
sätzen im Original, hingegen eine Differenz in der Übersetzung
zwischen dem ersten und dem zweiten Teil des Satzes (verbal
und nominal genauso wie Handlung und Zustand).

Ausgehend von diesen Prämissen befasst sich Taha Abderrahman
dann mit der Funktion des Personalpronomens »ich« und dessen Be-
zug zum Verb bei der Übersetzung und weist auf die grammatika-
lischen Fehler hin, die daraus entstehen können. So gilt die Einfüh-
rung des Personalpronomens »Ich« im Satz »Ich denke« oder »Je
pense« im Original als notwendig, um die Verbindung zwischen Sub-
jekt und Prädikat im Hinblick auf die Tätigkeit des Denkens herzu-
stellen. Dagegen erscheint die Übernahme des »Ich« im Arabischen
als überflüssig, da das Verb »denke« ركّفأ (Ufakkiru) bereits den Bezug
zum Subjekt beinhaltet. Die Verdoppelung des Personalpronomens
schafft im Arabischen neue Probleme bei der Lektüre des Satzes, die
mit der Intention im Original nicht beabsichtigt sind, so etwa die
›Betonung des Subjekts‹, die ›Negation der Andersheit‹ oder die ›Be-
stätigung der Einzigkeit‹ des denkenden Ich im Satz.28

Der Autor kommt am Ende zu dem Schluss, dass die Überset-
zung in diesem Fall sich nicht an die Regeln der arabischen Gramma-
tik hält, sondern vielmehr am Originaltext orientiert, was zu man-
chen Missverständnissen führen kann. Seine Ausführung zeigt in
der Tat eine Reihe von grammatikalischen und logischen Fällen, mit
denen der Übersetzer des Satzes »cogito ergo sum« konfrontiert wird.
Gerade das Fehlen der Kopula macht diesen Prozess noch schwieriger
und erfordert infolgedessen eine genauere Betrachtung des Satzes
und ein Festhalten an den grammatikalischen Regeln in der Zielspra-
che. Erst dann wird nach der Ansicht von Taha Abderrahman die

70

Mohamed Turki

27 a. a.O., S. 410ff.
28 a. a.O., S. 413ff.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Chance für eine angemessene bzw. gelungene Übersetzung greifbar.29
Das Beispiel dieser Analyse macht offensichtlich, wie die Über-

tragung aus einer europäischen Sprache wie der französischen in eine
semitische Sprache, etwa das Arabische, die Übersetzer vor eine
schwere Aufgabe stellt. Es deutet auf die Komplexitäten der Sprach-
strukturen hin, insbesondere auf solche, die ausdrücklich keine
Kopula im Satz dulden. Außerdem übt der Philosoph bei dieser
Untersuchung Kritik am Vorgang der Übersetzer, die mehr dem Ori-
ginaltext folgen, anstatt sich mit dem Gedanken in der Zielsprache zu
befassen. Insofern stecken darin ein Appell zur Emanzipation der ara-
bisch- islamischen Philosophie von der Last der Übersetzung und die
Forderung nach einer neuen Orientierung im Denken in und ver-
mittels der Sprache.

Diese Diagnose erinnert wiederum an die Auseinandersetzung
um den Zustand der arabischen Sprache angesichts der Herausforde-
rungen durch die Globalisierung, welche im letzten Jahrzehnt an
mehreren Orten der arabischen Welt durchgeführt wurde.30 Darin
kamen viele Fragen zum Tragen, wie etwa nach dem Verhältnis der
arabischen Sprache zur Universalität des Wissens auf der einen Seite
und zur Besonderheit der Kultur auf der anderen, oder nach der Be-
ziehung der Sprache zur digitalen Welt. Hierbei wurde die Problema-
tik desWandels und der Anpassung der Sprache an die Gegebenheiten
der Zeit thematisiert. Außerdem stand das Thema der Vereinheit-
lichung der philosophischen Konzepte wieder auf der Tagesordnung.

4. Der hermeneutische Streit zwischen
Grammatik und Logik

Mit seiner Forderung nach einer Befreiung der arabisch- islamischen
Philosophie von der Abhängigkeit der Übersetzung westlichen Wis-
sens und Kultur, und der Empfehlung eines eigenständigen Wegs
zum Philosophieren,31 erinnert Taha Abderrahman an den berühm-

71

Über einige Schwierigkeiten des Übersetzens in die arabische Sprache

29 a. a.O., S. 467ff.
30 Über die verschiedenen Tagungen und Kongresse zum Thema der Übersetzung
siehe: Al-Tarjama, in: Al-Hayat al-thaqafia Nr. 172 (2006) und al-Tarjama wal-
Thaqāfa (Übersetzung und Kultur) Nr. 14 (2013).
31 Abderrahman, al-Haq al-ʾarabi fil-Ikhtilaf al-falsafi (Das arabische Recht auf phi-
losophische Differenz). Siehe: Kamil, Rethinking at-Turath al-islami, an Arab Deba-
te, S. 45–62.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Streit zwischen den Anhängern einer reinen Philologie, die eine
Übereinstimmung von Sprache und Erkennen stark betont, und den
Befürwortern einer Verbindung von logischen Formen und Gesetzen
als Grundlage des Wissens. Dieser hermeneutische Streit fand im
10. Jahrhundert zwischen dem Verfechter der arabischen Sprache
und deren Grammatik Abu Said al-Sirafi und dem damaligen bedeu-
tenden Logiker Matta ibn Yunis statt und wurde von dem Chroniker
und Humanisten Abu Hayyan at-Tawhidi in seinem Buch Al-Imta’
wal-Muanasa32 – Buch der Ergötzung und der geselligen Unterhal-
tung – überliefert. Dabei ging es in erster Linie um das Verhältnis von
Sprache und Reflexion und wie sich diese Verbindung vollzieht. So
trat der erste Kontrahent für eine »Rehabilitierung der Sprache«33

und ihrer grammatikalischen Strukturen ein, hingegen versucht der
letztere die Bedeutung der Gesetze der Logik als »Propädeutik für das
Denken« hervorzuheben.

Während Sirafi die »Sprache als eine der anthropologischen Be-
dingungen versteht, unter denen sich menschliches Denken und Kön-
nen zwischen den Völkern differenziert«,34 deutet der Logiker und
Übersetzer des 12. Buch der Metaphysik von Aristoteles Abu Bishr
Matta ibn Yunis dieses Verhältnis nach den allgemeinen Prinzipien
der Logik und stellt den Universalcharakter des Denkens gegenüber
der Besonderheit der Sprache heraus. Das Plädoyer von Sirafi für ein
Festhalten an der Grammatik und für eine selbständige Entfaltung
der arabischen Sprachwissenschaft dient zweifellos der Abwehr gegen
jene Vereinnahmung der Sprache durch die Logik, wie sie bereits von
den arabisch-islamischen Philosophen als Instrument zur Prüfung
des richtigen Denkens praktiziert wurde, indem sie eine Kopula zwi-
schen Subjekt und Prädikat einführten, was eigentlich die arabische
Sprache nicht zulässt.

Dieser hermeneutische Streit scheint heute wieder aktuell zu
sein und ist nach der Meinung von Souleymane Bachir Diagne von
»einer erstaunlichen Modernität«.35 Demnach findet die Position von
Sirafi ihren Widerhall in der These von Émile Benveniste, der be-
hauptet, dass die »Denkkategorien von Aristoteles nichts anderes als

72

Mohamed Turki

32 Endress, »Grammatik und Logik, Arabische Philologie und griechische Philosophie
im Widerstreit«, S. 163–299, Textanhang, S. 237–296.
33 Kühn, »Die Rehabilitierung der Sprache durch den arabischen Philologen Al-Sirafi,
S. 301–402.
34 a. a.O., S. 302.
35 Diagne, Comment philosopher en Islam?, S. 43.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Kategorien der griechischen Sprache«36 seien. Die Parallele wird
noch deutlicher, wenn Sirafi gegenüber dem Universalismus des Lo-
gikers Matta betont, dass »man nur über die Sprache zu den intelligi-
blen Zielen und zu den genaueren Bedeutungen gelangt«, während
Benveniste zu einer ähnlichen Feststellung kommt, wenn er sagt:
»Egal wie abstrakt oder speziell die Handlungen des Denkens sein
können, sie erhalten ihren Ausdruck in der Sprache.«37 Diese Position
wird außerdem durch die Untersuchung der Tafel der Kategorien von
Aristoteles untermauert, die Benveniste selber durchführte.

Für die damalige Zeit war es al-Farabi, der das Problem des Ver-
hältnisses von Sprache und Logik erkannte und eine Lösung für den
Konflikt fand. Er legte Wert darauf, die Philologie der Philosophie
anzuschließen, um ihre Bedeutung bei der Einteilung der Wissen-
schaften hochzuhalten. In seiner Schrift Ihsâa al Ùlum – Über die
Wissenschaften (De scientiis), – dem enzyklopädisch umfassenden
System der Philosophie in arabischer Sprache, setzt al-Farabi die
Sprachwissenschaft – ʾilm al lisan – mit den Disziplinen Grammatik
und Lexikographie an die erste Stelle, gefolgt von der Logik. Für ihn
besteht ein notwendiges und ausgewogenes Verhältnis zwischen der
Kunst der Sprache und derjenigen der Logik. »Die Kunst der Logik
verhält sich zum Verstand und den Verstandesbedingungen wie die
Kunst der Grammatik zur Zunge – lisan, d.h. zur Sprache – und den
Sprachlauten (alfaz). Alles, was uns die Grammatik an Gesetzen über
die Sprachlaute gibt, das gibt uns die Wissenschaft der Logik entspre-
chend über die Verstandesdinge.«38 So nimmt die Sprache offensicht-
lich eine führende Rolle bei der Konzeption und Benennung der Din-
ge ein wie bei der Hermeneutik, die nicht nur für die klassischen
Wissenschaften von Relevanz ist, sondern auch für die Philosophie.

Allerdings blieb Al-Farabi nicht auf der formalen Ebene stehen.
Endress macht deutlich, wie er »seine Logik und seine Ontologie auf
dem Fundament einer Hermeneutik (entwickelte), welche nicht nur
griechische Begriffe und Termini reproduziert, sondern die sprach-

73

Über einige Schwierigkeiten des Übersetzens in die arabische Sprache

36 Benveniste, Problèmes de linguistique générale, S. 63–74.
37 a. a.O., S. 63. Zitiert nach Diagne, Comment philosopher en Islam?, S. 43.
38 Al-Farabi, Ihsa al Ùlum, S. 54. (deutsch: Über die Wissenschaften. De scientiis,
Lateinisch – Deutsch, nach der lateinischen Übersetzung Gerhards von Cremona, he-
rausgegeben, mit einer Einleitung versehen und übersetzt von Franz Schupp, S. 25,
zitiert hier nach Endress, Grammatik und Logik, S. 214. Man findet noch ähnliche
Äußerungen von Al-Farabi in anderen Schriften wie Kitab al Alfaz al-mustaʾmala
fil Mantiq, hrsg. von Muhsin Mahdi, S. 107.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichen Voraussetzungen und Mittel der Philosophie als einer ara-
bischen Philosophie ausbreitet und ihre Terminologie in geschlosse-
ner Systematik definiert«.39 Dadurch leistete Al-Farabi, wie kein an-
derer vor und nach ihm, für die arabische Philosophie den
entscheidenden Beitrag. Er ließ sie in der Tat arabisch sprechen, »in-
dem er Sprachlehre und Logik miteinander als Grundsteine seines
Systems, zugleich als Fundamente einer islamischen Philosophie«40

verknüpfte. Deshalb gab man ihm den Beinamen يناثلاملعملا (al-
Muʾallim al-thānī) – der zweite Meister – nach Aristoteles.

Inzwischen weiß man, dass hinter diesem theoretischen Streit
ein klarer ideologischer Konflikt verborgen war, und zwar zwischen
denjenigen, die an der Tradition festhielten und den Anhängern einer
interkulturellen Öffnung, die über die Übersetzung eine universale
Kommunikation intendierten. Damals bereitete diese Auseinander-
setzung den Boden für eine Begegnung der Kulturen und die Entste-
hung einer ›kosmopolitischen‹ Gesellschaft, die sich unter dem Ban-
ner des Islam wie in einem Schmelztiegel wiederfand. Nach Endress
hat man »das zehnte Jahrhundert die ›Renaissance des Islams‹ ge-
nannt; das Jahrhundert, in dem sich das wiederbelebte altarabische
Erbe mit iranischer und hellenistischer Überlieferung zu einer nie
gesehenen und im islamischen Mittelalter nie wieder gefundenen
Vielfalt geistigen Lebens verbindet«.41 Heute würde man diesen Vor-
gang der Öffnung auf die Kultur des Anderen hin als Zeichen der
Offenheit und der Toleranz deuten, aber auch im Sinne der Notwen-
digkeit interpretieren, am Prozess der Globalisierung teilzunehmen.
Es ist also an der Zeit, eine neue Reflexion über die Beziehung von
Sprache und Übersetzung zu initiieren und eine Modernisierung der
arabischen Sprache, wie sie von Sharabi gefordert wird, in Angriff zu
nehmen, damit die Übersetzungen idiomatisch zeitgemäß und kon-
zeptuell adäquater werden.

Bibliographie:

Abderrahman, Taha, Fiqh al-Falsafa wat-Tarjama – Metaphilosophie (1. Phi-
losophie und Übersetzung), übersetzt vom Autor dieses Beitrags M. T.

74

Mohamed Turki

39 Endress, Grammatik und Logik, S. 221.
40 a. a.O., S. 223.
41 a. a.O., S. 192.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abderrahman, Taha, al-Haq al-arabi fil-Ikhtilaf al falsafi (Das arabische Recht
auf philosophische Differenz), Beirut 2002.

Al-Tarjama, in: Al-Hayat al-thaqafia Nr. 172 (2006) und al-Tarjama wal-
Thaqāfa (Übersetzung und Kultur) Nr. 14 (2013).

Amaladass, Anand, »Übersetzer sind interkulturelle Vermittler«, in: Polylog 24
(2010), S. 5–16.

Amr ibn Baḥr al-Dschahiz, Abū ʿUthman, Kitab al-Hayawan, Beirut 1996.
Arkoun, Mohammed, Der Islam. Annäherung an eine Religion, Heidelberg

1999.
Benveniste, Emile, Problèmes de linguistique générale, Paris 1996.
Chitre, Dilip, »Translating Sensibility«, in: Ganesh, Kamala/Thakkar, Usha

(Hrsg.), Culture and The Making of Identity in Contemporary India,
New Delhi 2005.

Diagne, Souleymane Bachir, Comment philosopher en Islam? Paris 2008.
Dortier, Jean-Francois, Le Dictionnaire des sciences humaines, übersetzt ins Ara-

bische von Ktoura, Georges, Beirut 2008.
Dussel, Enrique, »Eine neue Epoche in der Geschichte der Philosophie: Der

Weltdialog zwischen philosophischen Traditionen«, in: Polylog 24 (2010),
S. 47–64.

Endress, Gerhard, »Grammatik und Logik. Arabische Philologie und griechische
Philosophie im Widerstreit«, in: Mojsisch, Burkhard (Hrsg.), Sprachphi-
losophie in Antike und Mittelalter, Amsterdam 1986, S. 163–299.

Foucault, Michel, Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt 1991.
Gutas, Dimitri, Greek Thought, Arab Culture: The Graeco-Arabic Translation

Movement in Baghdad and early Society (2.–4./8.–10. Jhd.), London 1998.
Hansberger, Rotraud, »Die Theologie des Aristoteles«, in: Eichner, Heidrun/Per-

kams, Matthias/Schäfer, Christian (Hrsg.), Islamische Philosophie im Mit-
telalter, Darmstadt 2013.

Ibn al Nadim, Al Fihrist, hrsg. von Gustav Flügel, Leipzig 1871 (zitiert nach
Wilderotter, Hans, »›Der hat den großen Kommentar gemacht‹. Aristote-
les, Averroes und der Weg der Arabischen Philosophie nach Europa«, in:
Sievernich, Gereon/Budde, Hendrik (Hrsg.), Europa und der Orient, Gü-
tersloh 1989, S. 132–154.

Herder, Johann Gottfried, Die Bedeutung der Religion für die Ausdehnung der
Achsenzeit-Kultur, zitiert nach Holenstein, Elmar, Philosophie-Atlas, Orte
und Wege des Denkens, Zürich 2004.

Jaeger, Werner, »Die Antike und das Problem der Internationalität in den Geis-
teswissenschaften«, in: Inter Nationes 1(1932), S. 93b (zitiert nach Eich-
ner, Heidrun/Perkams, Matthias/Schäfer, Christian (Hrsg.), Islamische
Philosophie im Mittelalter, Darmstadt 2013).

Kamil, Omar, »Rethinking at-Turath-al-islami. An Arab Debate«, in: Botros,
Atef (Hrsg.), Der Nahe Osten – ein Teil Europas?, Berlin 2006, S. 45–62.

Kühn, Wilfried, »Die Rehabilitierung der Sprache durch den arabischen Philo-
logen As-Sirafi«, in: Mojsisch, Burkhard (Hrsg.), Sprachphilosophie in
Antike und Mittelalter, Amsterdam 1986, S. 301–402.

Mahdi, Muhsin, Alfarabi’s Philosophy of Plato and Aristotle (herausgegeben
mit Übersetzung und Einleitung), New York 1962.

75

Über einige Schwierigkeiten des Übersetzens in die arabische Sprache

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sharabi, Hisham, Neopatriarchy. A Theory of Distorted Change in Arab So-
ciety, Oxford 1991.

Watt, W. Montgomery/Marmura, Michael, »Die islamische Philosophie des
Mittelalters«, in: Der Islam, Bd. II, Politische Entwicklungen und theologi-
sche Konzepte, Stuttgart 1985.

Weber, Max, Wirtschaft und Gesellschaft: Die Wirtschaft und die gesellschaft-
lichen Ordnungen und Mächte (Teilband 4: Herrschaft), Tübingen 2005,
übersetzt ins Arabische von Mohamed Turki, Beirut 2015.

76

Mohamed Turki

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mamoru Takayama (Tokio)

Das Fehlen der ersten und zweiten Person im
Japanischen vor dem Hintergrund von Nishidas
Überlegungen zur »reinen Erfahrung«1

»Ich möchte unsere Kultur mit meinem Gedanken des so-
genannten Nichts charakterisieren […] Aber wenn ich so
sage, so bedeutet das nicht, dass es zuerst eine Kultur des
Seins gibt und aus ihrer Negierung die Kultur des Nichts ent-
steht. Das Reale ist das Sein und zugleich das Nichts; das Sein
ist das Nichts, das Nichts ist das Sein.«
(Kitarō Nishida2)

Bei der Übersetzung indogermanischer Sprachen in die japanische
Sprache und umgekehrt – in ihr artikuliert sich eine andere Weltsicht
– gibt es einige Besonderheiten, die zum besseren Verständnis be-
rücksichtigt werden sollten. Aus dieser Perspektive möchte ich zuerst
den engen Zusammenhang der japanischen Sprache mit der Philoso-
phie Nishidas erörtern.

Kitarō Nishida, im Jahr 1870 geboren und 1945 gestorben, ist der
berühmteste japanische Philosoph; seine Philosophie ist als die des
absoluten Nichts bekannt und hat damit angefangen, eine spezifische
Erfahrung, auch als »reine Erfahrung« bezeichnet, aufzuzeigen. Oft
wird darauf hingewiesen, dass diese Erfahrung und der Zen-Buddhis-
mus stark miteinander verknüpft sind; nach meiner Auffassung
hängt sie aber auch mit den eigentümlichen Ausdrucksweisen der
japanischen Sprache zusammen.

77

1 Eine Kurzform dieses Aufsatzes ist bereits im Europa Forum Philosophie 65 (»Über-
setzen«) erschienen.
2 Nishida, »Die morgenländischen und die abendländischen Kulturformen in alter
Zeit«, S. 11 f.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die Einheit des Subjekts und des Objekts in der reinen
Erfahrung

Zuerst zitiere ich die Darstellung Nishidas:

»Erfahren bedeutet, die Tatsache als solche zu erkennen; ohne alles Mit-
wirken des Selbst die Tatsache so, wie sie ist, zu wissen. Rein beschreibt
den Zustand einer wirklichen Erfahrung als solche, der auch nicht eine Spur
von Gedankenarbeit anhaftet. […] Das meint zum Beispiel, dass wir in dem
Augenblick, in dem wir eine Farbe sehen oder einen Ton hören, weder über-
legen, ob es sich um Einwirkungen äußerer Dinge handelt, noch ob ein Ich
diese empfindet. Selbst das Urteil, was diese Farbe und dieser Ton eigentlich
sind, ist auf dieser Stufe noch nicht gefällt. Somit sind ›reine‹ und unmittel-
bare Erfahrung eins. In der unmittelbaren Erfahrung des eigenen Bewusst-
seinszustands gibt es noch kein Subjekt und kein Objekt. Die Erkenntnis
und ihr Gegenstand sind völlig eins: Das ist die reine Form der Erfahrung.«3

Nishida sagt demnach: Reine Erfahrung ist eine Erkenntnis der Tat-
sache selbst ohne alle Spuren unserer Gedankenarbeit, und sie ent-
steht zum Beispiel in dem Augenblick, in dem wir eine Farbe sehen
oder einen Ton hören. Hier sollten wir einmal innehalten und uns
dem deutschen Ausdruck »indem wir eine Farbe sehen oder einen
Ton hören« genauer widmen, denn auf Japanisch steht kein Subjekt
»wir« in diesem Satz. Nishida drückt es hier, wörtlich übertragen, so
aus: »indem eine Farbe sehen oder einen Ton hören«. Auf Deutsch
sagt man also, »wir sehen eine Farbe« und »wir hören einen Ton«,
auf Japanisch sagt man aber nur »eine Farbe sehen« und »einen Ton
hören«. Diese Ausdrücke sind auf Deutsch keine grammatisch voll-
ständigen Sätze, aber auf Japanisch sind sie dies durchaus. Dort gibt es
keine Subjekte – neuerdings vertreten allerdings einige Sprachwis-
senschaftler die Auffassung, dass der japanische Satz kein Subjekt
braucht,4 aber ein Nomen oder Pronomen, das eine Person bezeich-
net, ergänzend hinzufügen kann, ähnlich einem Adverb. In dem Satz

78

Mamoru Takayama

3 Nishida, Über das Gute, S. 29, leicht geändert von mir.
Nishida denkt nämlich »von Anfang an das Wesen und das Selbst als ein in sich
differenziertes Beziehungsgeschehen […].« (Elberfeld, Kitarō Nishida, S. 110): Die
Einzeldinge sind daher vielfach untereinander und auf sich bezogen und weisen in
sich keine feste Substanz auf.
4 金田一春彦『日本語』新版（上、下）、岩波書店、1988年。 (Kindaichi, Japa-
nische Sprache (I, II);金谷武洋『日本語に主語はいらない』、講談社、2012年。
(Kanaya, Im Japanischen ist das Subjekt unnötig);三上章『象は鼻が長い』、くろ
しお出版、1960年。(Mikami, Elefant, (seine) Nase (ist) lang).

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Ich trinke Kaffee« wäre »Ich« also wie eine adverbiale Ergänzung
von »trinke« zu verstehen5 – im Prinzip nicht anders, als wenn ich
sagen würde: »Hier (zum Beispiel: draußen auf der Terrasse) Kaffee
trinken« oder »Später Kaffee trinken«. Normalerweise wird »Ich«
nicht ergänzt, und wo es doch geschieht, ändert dies den Sinn des
Satzes. Wenn wir auf Japanisch sagen: »Ich trinke Kaffee«, bedeutet
es: Ich trinke Kaffee. D.h.: Andere Leute trinken nicht Kaffee, aber ich
trinke ihn trotzdem. In diesem Fall wird das Subjekt »Ich« ergänzt,
sonst aber nicht.

In der Tat ist häufig davon die Rede, dass im Japanischen kein
subjektiv-orientiertes, also auf ein Subjekt bezogenes, Wort auftritt.
Während einer Unterhaltung beim Kaffee werden wir angesprochen:
»Trinken Sie noch etwas Kaffee?« Dieselbe Frage, wörtlich ins Japa-
nische übertragen, lautet: »Noch etwas Kaffee trinken?« Allgemein
legt man diese Satzform als die Auslassung des Subjekts aus. In die-
sem Satz sei das Subjekt selbstverständlich »Sie«, und aufgrund die-
ser Selbstverständlichkeit werde es im Japanischen ausgelassen. Diese
Auslegung ist aber nicht richtig. Denn die Bedeutung ändert sich, wie
oben erwähnt, wenn man auf Japanisch mit dem Subjekt fragt: »Trin-
ken Sie noch etwas Kaffee?« Die Frage bedeutet auf Japanisch immer:
»Trinken Sie noch etwas Kaffee?« Sie beruht also auf der Vorausset-
zung, dass andere Leute keinen Kaffee mehr trinken, und fragt, ob Sie
trotzdem noch etwas Kaffee trinken. Das subjektive Wort »Sie« im-
pliziert so, wie das »Ich« im Beispiel oben, die Bedeutung, dass »Sie«
etwas anderes tun im Vergleich zu anderen Leuten. Sonst fragen wir
Japaner ohne das subjektive Wort: »Noch etwas Kaffee trinken?«,
»Morgen an der Tagung teilnehmen?« usw.

Die Frage deutet an, dass »Sie« die gleiche Handlung zusammen
mit allen begehen. Ausdrücklich gestellt, lautete sie: »Alle werden
noch etwas Kaffee trinken, und Sie trinken deswegen gleichermaßen
noch etwas Kaffee, nicht wahr?«, bzw. »Alle werden morgen an der
Tagung teilnehmen, und Sie nehmen deswegen gleichermaßen daran
teil, nicht wahr?«. Hier wird eine mögliche, aber für normal und des-
wegen ziemlich sicher gehaltene Tatsache vorgestellt: Alle Leute in-

79

Das Fehlen der ersten und zweiten Person im Japanischen

5 Das Beispiel von Weisgerber (Die Sprachliche Gestaltung der Welt, S. 352f.) wa ga
sakura wo miru: »Mein Kirschblütensehen«, wird von dem Sprachforscher Peter
Hartmann in seiner Arbeit über die japanische Sprache so analysiert: Die Nominali-
sierung des Prädikats bewirke, dass das Subjekt zum untergeordneten genitivischen
Attribut des nunmehr herrschenden Prädikats wird – eine »Stellung, die ihm, vom
Japanischen her gesehen, allein zukam, und die es dort von Anfang an hatte« (S. 84 f.).

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


klusive des angesprochenen »Sie« werden noch etwas Kaffee trinken;
alle Leute inklusive des adressierten »Sie« werden morgen an der
Tagung teilnehmen. Und gefragt wird: Sie akzeptieren die Tatsache,
nicht wahr?

Deswegen wird oft auch gesagt, dass wir Japaner uns sehr schwer
damit tun mit »Nein« zu antworten. Wenn wir in der Kaffeerunde
antworten: »Nein, danke« oder »Nein, schon gut«, bedeutet es, die
als normal vorausgesetzte allgemeine Tatsache zu negieren. Das ist
eine ziemlich schwierige Situation. Was machen wir dann, wenn wir
tatsächlich »Nein« sagen möchten? Wir stellen eine andere allgemei-
ne Tatsache dar, die jener ersten entgegengesetzt werden kann. Zum
Beispiel sagen wir: »Entschuldigung, der Zustand meines Magens ist
nicht gut und schon etwas zu viel Kaffee reizt den Magen, und er tut
weh, und deswegen, wirklich leider, ja, danke, aber nein, danke …«
Japaner, die diese Antwort gehört haben, verstehen unmittelbar, dass
sie eine Ablehnung enthält. Deutsche verstehen aber manchmal
nicht, ob diese Aussage eine Zusage oder Ablehnung ist. Sie sind
etwas irritiert, fragen aber meist höflich noch einmal: »Ja oder Nein?«
Japaner antworten dann: »Ja, Nein«, was Deutsche in einer gewissen
Verwirrung zurücklässt: »???«. In diesem Fall ist es wichtig, dass in
der Antwort zwar die subjektiven Wörter wie »Zustand«, »Magen«
usw. vorkommen, deren Bedeutung im Zusammenhang mit dem sub-
jektiven Befinden steht, aber kein Personalpronomen wie »ich«,
»mein«, »mir« usw. Denn was wir hier sagen, erzählt nicht unsere
persönliche Geschichte, sondern drückt eine allgemeine Tatsache aus.
Dadurch stehen sich zwei Tatsachen gegenüber, und zwar erstens,
dass alle Leute, die sich hier versammeln, noch etwas Kaffee trinken,
und zweitens, dass diejenigen, die etwas zu viel Kaffee trinken, even-
tuell Magenschmerzen bekommen. Wir können erst dann eine Absa-
ge äußern, wenn auf dieseWeise zwei gleichgewichtige Tatsachen, die
unsere Äußerungen unterstützen können, gezeigt und sprachlich
ausgedrückt werden.

Man sagt, dass sich bei Japanern noch kein modernes Ich-Be-
wusstsein etabliert hat und sprachlich auch nicht repräsentiert wird.
Das mag so sein, aber wichtig ist, dass wir Japaner in der Alltagsspra-
che immer von allgemeinen oder objektiven Tatsachen reden. »Eine
Farbe sehen«, »Einen Ton hören«, »Noch etwas Kaffee trinken«,
»Morgen an der Tagung teilnehmen«, »Etwas zu viel Kaffee reizt
Magen« usw. Wo bin »ich« dann? Wo sind »Sie« dann? »Ich« und
»Sie« sind in den Tatsachen mit enthalten, lösen sich – sprachlich –

80

Mamoru Takayama

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darin auf. Sprachlich sind wir im Japanischen mit den objektiven Tat-
sachen vereinigt. Das Subjektive bzw. das Subjekt (»Ich« oder »Sie«)
und das Objektive (Ton-Hören, Kaffee-Trinken, An-der-Tagung-Teil-
nehmen …) sind hier ein und dasselbe, und das Subjekt verschwindet
aus der sprachlichen Repräsentation.

»Was bedeutet es denn, dass wir ohne Subjekt sprechen? M.E. bedeutet es,
dass wir in erster Linie unsere Aufmerksamkeit nicht auf das Subjekt der
Handlung, sondern auf die Situation, in der die Handlung vollzogen wird,
richten. Wichtig ist nicht, wer nach Tokyo fährt und die Konferenz abhält
und im Restaurant zu Abend isst, sondern die Situation oder die Sache …
Das Subjekt ist ein Teil, der in die Situation vollkommen gefügt ist, ist also
nicht der subjektiv Handelnde, der unabhängig für sich bestände.«6

Auf diese sprachliche Vereinigung macht uns Nishida aufmerksam,
indem er die »reine Erfahrung« konzipiert, die ohne jede Spur unse-
rer Gedankenarbeit in einem Augenblick entstehe. Noch einmal zitie-
re ich: In der reinen Erfahrung »gibt es noch kein Subjekt und kein
Objekt. Die Erkenntnis und ihr Gegenstand sind völlig eins«.7 Die
Erkenntnis »Eine Farbe sehen« ist als das Ganze das Subjektive oder
das Subjekt (Ich) selbst und zugleich das Objektive (das Objekt), und
insofern ist die Erkenntnis selbst ihr Gegenstand. Dieser ist nicht
»eine Farbe«, sondern die Erkenntnis selbst. Von der Erkenntnis
»Noch etwas Kaffee trinken« kann man dasselbe sagen, obgleich es
sich nicht um eine Erkenntnis handelt, die ohne jede Gedankenarbeit
augenblicklich entsteht. Hier gibt es also kein Subjekt, das vom Ob-
jekt getrennt wäre, wie es in indoeuropäischen Sprachen üblich ist.
Und auch umgekehrt: Das Subjekt (»Sie«) und das Objekt (»Noch
etwas Kaffee trinken«) sind ein und dasselbe.

2. Die Einheit des Subjekts und des Objekts im absoluten
Nichts

Die Vereinigung von Subjekt und Objekt erklärt Nishida später noch
deutlicher in Bezug auf das absolute Nichts. Ich zitiere:

81

Das Fehlen der ersten und zweiten Person im Japanischen

6 Takayama, »Die traditionelle Idee der Eintracht im japanischen Denken«, S. 395 f.
7 Siehe Nishida, »Die morgenländischen und die abendländischen Kulturformen in
alter Zeit«, S. 11 f.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Es ist so, dass das Jetzt das Jetzt selbst bestimmt. In diesem Augenblick ist
das Innere das Äußere und das Äußere das Innere. Die innere Tatsache ist
die äußere, und die äußere ist die innere. Dies soll nur dialektisch als das
sich reflektierende Bestimmen des absoluten Nichts verstanden werden; das
heißt: das Nichts bestimmt das Nichts selbst. Dies ist sozusagen das Bestim-
men der Tatsache selbst; die Tatsache bestimmt also die Tatsache selbst. Dies
entsteht nur auf dem Standpunkt des sogenannten dialektischen Subjekts.«8

Hier wird gesagt, dass das Jetzt das Jetzt selbst bestimmt. Jetzt sehe
ich z.B. eine Farbe, d.h. auf Japanisch wird es versprachlicht als »Jetzt
eine Farbe sehen.« Dieses Sehen ist eine Tatsache, aber eine mögliche;
d.h. das Nicht-Sehen ist auch möglich. Die Tatsache, das Sehen, steht
also zwar im Kontext der vielen komplexen Ereignisse, wird aber da-
durch nicht deterministisch bestimmt. Wir können nicht voraus-
sagen, welche Tatsache sich jetzt ereignet. In diesem Sinne entsteht
jetzt, also in jedem Augenblick, immer eine neue Tatsache. Nishida
drückt es so aus: Das Jetzt bestimmt das Jetzt selbst. Er sagt wieder-
holt, dass die Tatsache immer in der Vereinigung des Subjekts und des
Objekts entsteht; die innere Tatsache ist die äußere und umgekehrt.
Und er erklärt, dass das Entstehen der Tatsache als das sich reflektie-
rende Bestimmen des absoluten Nichts verstanden werden soll. Was
bedeutet das? Was ist vor allem das absolute Nichts? Es ist nichts
anderes als das Subjekt, das mit dem Objekt vereinigt ist. Es wird
auch »das dialektische Subjekt« genannt. »Das dialektische Subjekt«
ist das absolute Nichts, weil das Subjekt sich im Objekt, z.B. »Eine
Farbe sehen« oder »Noch etwas Kaffee trinken«, vollends auflöst.
Das, was sich am Subjekt vom Objekt entfernt und sich eigenartig
verhält, verschwindet. Man könnte sagen, dass das Subjekt sich im
geistigen Zustand des Nichts befinde und dass es das absolute Nichts
sei. Ist dann aber das Subjekt, das auf Japanisch spricht, immer mit
dem Objekt vereinigt und als solches »das dialektische Subjekt«? Ist
es als solches das absolute Nichts? Es sieht so aus. Doch nein, dem ist
nicht so. Auch im Japanischen entsteht oft eine Tatsache, in der das
Subjekt und das Objekt nicht vereinigt sind, weil wir lügen. Wenn ich
die Farbe nicht sehe und dennoch sage: »Ich die Farbe sehen« (»die
Farbe sehen«), dann entsteht keine Vereinigung des Subjekts und des
Objekts. Wenn ich in der Kaffeerunde jene Rede voller Absagen halte,
obwohl der Zustand meines Magens ziemlich gut ist und der Kaffee

82

Mamoru Takayama

8 『西田幾多郎全集』第五巻、岩波書店，2002年、114頁。(Nishida, Gesammel-
te Werke, Bd. 5, S. 114, übersetzt von mir.)

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bei mir überhaupt nicht für körperliche Probleme sorgt, dann findet
keine Vereinigung von Subjekt und Objekt statt. Diese entsteht nur,
wenn wir ehrlich reden.

Nicht zu lügen erscheint sehr einfach. In Wahrheit ist es aber
sehr schwer. Wir lügen immer wieder. Warum? Weil es für uns güns-
tig ist. Zum Beispiel sagen wir: »Ich achte Sie«, »Ihre Leistungen sind
wunderbar«, »Ihre Freude ist auch meine Freude«, »Wichtig ist, glau-
be ich, schwachen Leuten zu helfen« usw. Dies können wir einfach
sagen, aber eben nur sagen. Solcher Betrug entsteht aus Selbstsucht.
Wenn wir uns davon befreien könnten, würden wir gar nicht lügen.
Die Befreiung von unserem egoistischen Selbst kann also die voll-
kommene Ehrlichkeit bedeuten und hängt mit jener Vereinigung
und also auch mit jenem »dialektischen Subjekt« eng zusammen.
Wenn wir uns vom egoistischen Selbst vollends befreien, verschwin-
det in uns dieses Selbst vollständig und das absolute Nichts bedeutet
das vollständige Verschwinden dieses Selbst. Eben dies ist für Nishida
das Gute.

Nishida stellt aber dieses Nichts nicht zusammen mit der Ehr-
lichkeit dar, sondern mit der Liebe. Er sagt:

»Was wir gewöhnlich Selbst nennen, verschwindet […], wenn wir uns
selbst immer tiefer lieben. Man kann sagen: Wenn wir uns selbst immer
tiefer ansehen, geht das Selbst zugrunde.«*9 »Indem wir andere Leute lie-
ben, negieren wir uns selbst nicht, sondern machen uns selbst vielmehr
ausfindig. Durch Selbstliebe negieren wir andere Leute nicht, sondern
machen sie ausfindig.«10

Wenn wir uns selbst im echten Sinne lieben, verschwindet unser ego-
istisches Selbst, und unser echtes Selbst kommt hervor. Dadurch
kommt die Liebe zu anderen Menschen zustande, und da begegnen
wir ihnen erst im echten Sinne, sagt Nishida. Das absolute Nichts
bedeutet uns selbst, insofern wir uns selbst und die anderen so tief
lieben, dass dadurch unser egoistisches Selbst vollends verschwindet.
Das absolute Nichts ist so jenes »dialektische Subjekt«, das mit dem
Objekt vereinigt ist.

In der zitierten Passage sagt Nishida: In dieser Vereinigung be-
stimmt die Tatsache die Tatsache selbst. Im Zustand des absoluten

83

Das Fehlen der ersten und zweiten Person im Japanischen

9 『西田幾多郎全集』（前掲書）、85頁。 (Nishida, GW, S. 85, übersetzt von
mir.)
10 『西田幾多郎全集』（前掲書）、186頁。 (Nishida, GW, S. 186, übersetzt von
mir.)

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nichts interveniert also das egoistische Selbst nicht in die Tatsache.
Ich bleibe also als »das dialektische Subjekt« nicht egoistisch bei mei-
ner Behauptung, sondern beachte andere Menschen und die jetzige
Situation und verhalte mich gerecht. Was bestimmt dann, welche
Tatsache jetzt entstehen soll? Es ist die Situation selbst, worin wir
uns alle befinden. Dies ist das Bestimmen der Tatsache selbst oder
das Bestimmen des Nichts selbst, also das Bestimmen, das wir völlig
unbefangen verrichten. Dieses Bestimmen des Nichts ist so formu-
liert wie das sich reflektierende Bestimmen des absoluten Nichts; d.h.
uns reflektierend, bestimmen wir uns selbst unbefangen. Dies ist, wie
bereits gesagt, die Vereinigung des Subjekts und des Objekts.

3. Was stellt die japanische Sprache dar?

Die Vereinigung kommt in der Befreiung vom egoistischen Selbst,
also in der Ehrlichkeit oder nach Nishida in der tiefen Selbstliebe,
zustande. Man kann sagen, dass es sich dabei um die echte Vereini-
gung handelt. Es ist aber wichtig, dass diese Vereinigung auch in der
japanischen Kultur immer sprachlich entsteht. Deswegen kann es
sein, dass sie unecht ist und das, was gesprochen wird, Lüge oder
Betrug ist. Sie entsteht aber immer sprachlich. Im Japanischen treten
also die erste und die zweite Person normalerweise nicht auf, und sie
sind in der objektiven Tatsache aufgelöst. Was drückt dann japanische
Sprache aus? Was stellt sie dar? Sehen wir die nächste kurze Schil-
derung:

»Gestern war das Wetter sehr schön, und deswegen besuchte ich Köln und
schaute mir den Dom an. Da waren viele Touristen, doch herrschte eine
herrliche Atmosphäre. Es gefiel mir sehr. Dann kam ich ans Rheinufer. Die
Sonne schien, und es war warm und hell und sehr angenehm.«

Im Deutschen ist die erste Person unentbehrlich. Deutsche Sätze sind
undenkbar ohne »ich«, »mir« (oder andere Nomen oder Personalpro-
nomen als Satz-Subjekt) und die entsprechende Konjugation des
Verbs. Wie bereits angesprochen verhält es sich im Japanischen an-
ders. Wenn wir diese Sätze auf Japanisch sprechen und sie wörtlich
ins Deutsche übertragen, sagen wir:

»Deswegen Köln besucht und den Dom angeschaut und sehr gefallen ha-
ben. Dann ans Rheinufer gekommen, usw.«

84

Mamoru Takayama

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum drücken wir das Ganze so ohne Personalpronomen aus? Weil
bei uns Japanern, wie zuvor gesagt, ein modernes Ich-Bewusstsein
noch nicht ausgebildet ist? Oder weil wir Japaner bescheiden sind
und uns von Selbstbehauptung fernhalten? Nein. Taube Japaner
zum Beispiel verwenden japanische Gebärdensprache, und sie brin-
gen in dieser Sprache ebenso wie auf Deutsch oder möglicherweise
noch öfter als im Deutschen die erste und die zweite Person zumAus-
druck. Der Grund liegt nicht in der Nationalität der Japaner, sondern
in der japanischen Sprache selbst. Was wird dann in diesen Ausdrü-
cken der Sprache gesprochen? Was wird hier dargestellt? Es ist m.E.
eine Art von Dokumentarbericht.

Wenn ich auf Deutsch sage: »Ich besuchte Köln und schaute mir
den Dom an und es gefiel mir«, ist dies nicht ein Dokumentarbericht,
weil es nicht ein Bericht von irgendeiner objektiven Tatsache ist, son-
dern lediglich von mir. Wenn ich dagegen auf Japanisch sage: »Köln
besucht und den Dom angeschaut und sehr gefallen haben«, ist dies
nicht ein Bericht von mir, sondern von einer objektiven Tatsache. In
diesem Fall kann man sich einen Dokumentarfilm vorstellen. Es be-
ginnt mit einer Szene bei schönem Wetter, und dann erscheinen
nacheinander das Bild des Zugs, der nach Köln fährt, eine Straßen-
szene in Köln, ein Bild des Doms, der Ausblick vom Rheinufer, die
helle Landschaft dort usw. Alles dies sind durchaus objektive Tat-
sachen. Diese habe jedoch ich erfahren und als Erfahrung in mich
aufgenommen. Ich bin der Aufnehmende und zugleich der Aufnah-
meleiter. In diesem Film werde ich selbst, also mein Gefühl, mein
Eindruck, meine Behauptung usw., ausgedrückt. Ich erscheine aber
als der Aufnehmende und zugleich der Aufnahmeleiter gar nicht. Es
gehört sozusagen zur Grammatik des Dokumentarfilms, dass der
Aufnehmende und der Aufnahmeleiter nicht im Bild erscheinen. Im
Film erscheine ich nur als Serie von Szenen ausgedrückt und darin
aufgelöst. M.E. verhält sich die japanische Sprache, in der die erste
Person normalerweise nicht auftritt, in diesem Fall wie eine Art von
Dokumentarfilm.

In anderen Fällen, in denen z.B. von Bedürfnissen und Begierden
die Rede ist, etwa davon, dass ich Durst oder Hunger habe, können
wir den vorgestellten Film nicht so einfach mit Ansichten der Umge-
bung bebildern. Die Rede ist aber auch hier ein Dokumentarbericht;
d.h. die erste Person kommt hier ebenfalls nicht vor. Wir drücken es
wiederum im Japanischen anders aus als im Deutschen, nämlich
immer so, dass (der) Hals trocken (ist) oder dass (der) Magen leer

85

Das Fehlen der ersten und zweiten Person im Japanischen

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(ist). Hier kann man mich (als Subjekt) nicht finden. Wo bin ich
dann? Ich habe mich in der Tatsache, dass der Hals trocken ist oder
dass der Magen leer ist, aufgelöst und bin als Subjekt mit dem Objekt
vollends vereinigt. Insofern habe ich nicht Durst oder Hunger, son-
dern ich bin der Durst oder der Hunger. Ich bin trockener Hals oder
leerer Magen.

Wenn wir uns noch einmal auf Nishida berufen, sagt er im Zu-
sammenhang mit der reinen Erfahrung:

»Dass wir etwas erfahren, bedeutet nichts mehr, als dass das Selbst mit
jenem Etwas eins geworden ist. Eine Blume zu sehen bedeutet, dass das
Selbst zur Blume geworden ist.«11

Wenn wir eine Blume sähen, seien wir selbst die Blume. Dies klingt
fast absonderlich, bedeutet aber genau dasselbe, was zuvor gesagt
wurde. Wir sehen, ohne Sehender zu sein, und erfahren uns, indem
wir Nichts werden.12 Die Erkenntnis »Eine Farbe sehen« ist als Gan-
zes das Subjekt und zugleich das Objekt. Das Subjekt, das »ich«, löst
sich in der zugleich objektiven Tatsache auf. Insofern sind »die Farbe«
und »Sehen« auch schon das Subjekt »ich«. Der japanische Satz »Eine
Farbe sehen« würde in diesem Sinne angemessener damit übersetzt,
dass ich eine Farbe bin, als damit, dass ich eine Farbe sehe. Wenn wir
eine Blume sehen, sind wir selbst die Blume. Wir müssen uns ganz
leer machen, um das Sosein der Dinge in ihrer spezifischen Eigenart
ganz und unverfälscht (»rein«) in uns aufzunehmen.13 Dasselbe
könnten wir in allen beschriebenen Fällen sagen. Wenn wir Durst
haben, bedeutet es, dass wir zu Durst geworden sind. Wir sind der
Durst.

Auf dieser Tagung halte ich ein Referat über die japanische Spra-
che. Aus dem Japanischen wörtlich ins Deutsche übertragen, lautete
dieser Satz: »Auf dieser Tagung über die japanische Sprache ein Re-

86

Mamoru Takayama

11 Nishida, Über das Gute, S. 116. vgl. die Interpretation dieser Stelle bei Mine, »Die
fundamentale Struktur von Nishidas ›Logik des Ortes‹«, S. 179–183.
12 Mine, a. a.O., S. 194.
13 Nishida, Ich und Du, S. 143 ff., sieht »Leben durch den absoluten Tod hindurch« als
wahre (Hegel transzendierende) Dialektik: »Dort wo der Aspekt des Todes zugleich
der Aspekt des Lebens ist, kann die wahre dialektische Bewegung als die Bestimmung
ohne Bestimmendes gedacht werde. In der wahren Dialektik, bei der die absolute
Negation zugleich absolute Bejahung ist, muss eine orthafte Bestimmung angenom-
men werden. […]. Dasjenige, was ein Ich als Ich bestimmt, bestimmt zugleich auch
ein Du als Du; Ich und Du werden aus derselben Umgebung geboren, so befinden sie
sich als die Extensionen desselben Allgemeinen in ihm […].«

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ferat halten.« Dies ist ein Dokumentarbericht, und ich löse mich im
Bericht vollends auf. Insofern bin ich das Referat. Wenn ich noch
etwas Kaffee trinke, bin ich selbst Kaffee-Trinken, die Vereinigung
eines menschlichen Körpers mit dem Kaffee, weil die Tatsache »Noch
etwas Kaffee trinken« im Ganzen das Subjekt, das »ich«, ist. Der Ge-
schmack, das Aroma, die Wärme oder Kälte, die Flüssigkeit und auch
das Trinken, die zusammengefasst Kaffee ausmachen, sind alle »ich«
selbst. Wenn das Wetter schön war und ich Köln besuchte, mir den
Dom anschaute und an das Rheinufer kam, war ich dieser Besuch
inklusive des schönen Wetters, der Stadt Köln, des Doms und des
Rheinufers.

Auch die zweite Person drückt man im Japanischen nicht aus,
weil sie in der Tatsache aufgelöst ist. Insofern sind »Sie« auch Kaffee,
wenn »Sie« auf Japanisch gefragt werden: »Noch etwas Kaffee trin-
ken?«. Kehren wir aber zum Dokumentarfilm zurück. Die zweite Per-
son, das »Sie«, ist also eine Person, die, wie oben bereits erwähnt, z.B.
in der Kaffeerunde genauso wie die anderen Leute handeln wird, die
noch etwas Kaffee trinken werden. Im möglichen Dokumentarfilm
trinken also alle Leute inklusive des »Sie« noch weiter Kaffee und
unterhalten sich. Wenn man mich fragt: »Trinken Sie noch etwas
Kaffee?« (»Noch etwas Kaffee trinken?«), zeigt man mir, dabei eine
Kaffeekanne mit der Hand haltend, diesen Film. Das Subjekt »Sie« ist
hier mit der möglichen objektiven Tatsache, dass alle Leute Kaffee
trinken werden, vereinigt. Vom »Sie«, also von mir, wird erwartet,
dass die Vereinigung nicht zerstört und die mögliche Tatsache ver-
wirklicht wird. Die Ablehnung bedeutet also die Zerstörung dieser
Vereinigung, und deswegen fällt sie schwer.14 Wenn ich trotzdem ab-
lehnen möchte, zeige ich einen anderen Dokumentarfilm, der die ob-
jektive Tatsache darstellt, dass der Kaffee Magenschmerzen herbei-
führt. Ich und die Tatsache sind auch hier vereinigt, und insofern bin
ich möglicher Magenschmerz. In Übereinstimmung mit dieser Tat-
sache sage ich »Nein«.

Auf diese Weise werden die erste und die zweite Person im Japa-
nischen nicht ausgedrückt, und sie lösen sich in den objektiven Tat-
sachen auf. Hier sind das »Ich« oder »Sie« als das Subjekt mit dem
Objekt vereinigt.15 Damit hängt es eng zusammen, dass wir uns von

87

Das Fehlen der ersten und zweiten Person im Japanischen

14 vgl Takayama, »Die traditionelle Idee der Eintracht im japanischen Denken«,
S. 393 f.
15 Nishida, Die Einheit der Gegensätze, S. 140: »Dass Dinge aufeinander wirken, be-

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kompromissen oft abgestoßen fühlen. Denn wir sind sprachlich mit
demObjekt eins, und insofern glauben wir im Grunde fest daran, dass
wir uns vom egoistischen Selbst befreien sollen. Der Kompromiss ist
abscheulich, insofern er uns ein Ausgleich der egoistischen Begierden
zu sein scheint. Beispielsweise ist die öffentliche Meinung in Japan
heute in Bezug auf das Problem der Atomkraft gespalten. Für die
Leute, die sich dafür aussprechen, ist es eine objektive Tatsache, dass
die Nutzung von Atomkraftwerken uns einen gesellschaftlichen Ge-
winn einbringt und unsWohlstand garantiert. Für diejenigen, die sich
dagegen aussprechen, ist es aber eine Tatsache, dass die Nutzung von
Atomkraft einen gesellschaftlichen Schandfleck darstellt und uns tief
in die Misere führen wird. Jede Seite ist mit ihrer Tatsache einig und
ist sozusagen die Tatsache selbst. Die Gegenüberstellung der beiden
Seiten ist nicht die zweier egoistischer Selbst, sondern die der Tat-
sachen. Wir glauben hier, dass ein Kompromiss sinnlos ist, weil die
Tatsache letzten Endes eins ist. Insofern sind wir »dialektisch« und
denken, dass ein echter Dialog, der zu einem endgültigen Resultat
führt, möglich ist. In der Tat wäre er möglich, wenn wir nur alle ehr-
lich wären oder uns selbst tief lieben würden.

Wie anfangs gesagt, hängt die Philosophie Nishidas eng mit dem
Zen-Buddhismus zusammen, in dem man eine besondere religiöse
Meditation vollzieht und sich dadurch eine ganz besondere Erkennt-
nisart aneignet. »Reine Erfahrung«, »Das absolute Nichts«, »Das
Selbst wird zur Blume« usf. könnten typische zen-buddhistische Er-
kenntnisse sein, indem dieses Nichts in der erfüllten Leere des Nirva-
na nicht erst am Ende eines langen tugendhaftenWeges erreicht wird.
Auch ohne diese Religiosität können wir uns aber seiner Philosophie
annähern, indem wir auf die besondere Struktur des Japanischen, die
beschriebene Durchdringung von Subjekt und Objekt, aufmerksam
werden.

88

Mamoru Takayama

deutet, dass sie sich selbst verneinen, dass das »Ding« verloren geht.« (obwohl es im
hegelschen Doppelsinn »aufgehoben« bleibt). »Wirken bedeutet, das Andere vernei-
nen wollen, das Andere zum Selbst machen wollen, es bedeutet, dass das Selbst zur
Welt werden will. Es bedeutet aber auch umgekehrt, dass das Selbst sich verneint und
zu einem Teil der Welt wird. Es verliert sich in und an die Welt.« (a. a.O., S. 148) »In
der Welt als Einheit der Gegensätze gibt es kein bloßes Gegenüberstehen von Subjekt
und Objekt, auch kein gegenseitiges Vermitteln […]. Dass die Umwelt, sich selber
verneinend, subjektiviert, bedeutet, dass sie sich zum Mephisto macht. Auf dem
Grunde der anschaulichen Welt ist Satan verborgen. Dies gilt umso mehr, je indivi-
dueller unser Selbst ist.« (a. a.O., S. 195)

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einem westlichen Bewusstsein ist das oft fremd, aber wenn wir
die japanische Sprache und Kultur verstehen wollen,

»sind wir gezwungen, die in ihr liegenden Vorstellungen zu erkennen und
nachzuvollziehen. Auf diese Weise erlaubt uns eine angemessene Betrach-
tung der Sprache, so dicht an das in ihr ausgedrückte fremde Wesen heran-
zukommen, wie es überhaupt möglich ist. Wenn wir uns, dort angekom-
men, von den uns vertrauten Anschauungskategorien – die in ihrer
Eigenart und Bedingtheit zu erkennen die fremde Sprache ermöglicht hat
– distanzieren, gelingt es uns tatsächlich, auf zwei Wegen zu denken.
Allerdings dürfte es ohne die analysierende Betrachtung der ostasiatischen
Sprachen kaum möglich sein, sich ein Bewusstsein vorzustellen, das infolge
der Subjektlosigkeit seiner Anschauung eine unmittelbarere Berührung
mit der Welt hat, als wir es gewohnt sind.«16

Mit einer Achtsamkeit für diesen wesentlichen Aspekt können wir
sowohl die Philosophie Nishidas als auch das Japanische im Allge-
meinen angemessener ins Deutsche übersetzen, und dies gilt selbst-
verständlich auch umgekehrt.

Bibliographie:

Elberfeld, Rolf, Kitarō Nishida. Moderne japanische Philosophie und die Frage
nach der Interkulturalität, Amsterdam/Atlanta 1999.

Hartmann, Peter, Einige Grundzüge des japanischen Sprachbaus, gezeigt an den
Ausdrücken für das Sehen, Heidelberg 1952.

Kanaya, Takehiro, Im Japanischen ist das Subjekt unnötig, Tokyo 2012. (金谷武
洋『日本語に主語はいらない』、講談社、2012年).

Kindaichi, Haruhiko, Japanische Sprache (I, II), Tokyo 1988.（金田一春彦『日
本語』新版（上、下）、岩波書店、1988年).

Mikami, Akira, Elefant, (seine) Nase (ist) lang, Tokyo 1960.（三上章『象は鼻
が長い』、くろしお出版、1960年).

Mine, Hideki, »Die fundamentale Struktur von Nishidas ›Logik des Ortes‹«, in:
Münnix, Gabriele (Hrsg.), Wertetraditionen und Wertekonflikte. Ethik in
Zeiten der Globalisierung, Nordhausen 2013, S. 173–194.

Nishida, Kitarō, Gesammelte Werke (NKZ »Nishida Kitarō zenshu«), Bd. 5, To-
kyo 2002, übersetzt von mir. 『西田幾多郎全集』第五巻、岩波書店，
2002年).

Nishida, Kitarō, Über das Gute. Eine Philosophie der reinen Erfahrung, aus dem
Japanischen übers. und eingeleitet von Peter Pörtner, Frankfurt/M./Leipzig
2001.

89

Das Fehlen der ersten und zweiten Person im Japanischen

16 Hartmann, Einige Grundzüge des japanischen Sprachbaus, gezeigt an den Ausdrü-
cken für das Sehen, S. 123.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nishida, Kitarō, »Ich und Du«, in: Kitarō Nishida, Logik des Ortes. Der Anfang
der modernen Philosophie in Japan, übers. und hrsg. von Rolf Elberfeld,
Darmstadt 1999, S. 140–203.

Nishida, Kitarō, »Die Einheit der Gegensätze«, in: Kitarō Nishida, Die intelligi-
ble Welt. Drei philosophische Abhandlungen, in Gemeinschaft mit Moto-
mori Kimura, Iwao Koyama und Ichiro Nakashima ins Deutsche über-
tragen und eingeleitet von Robert Schinzinger, Berlin 1943, S. 139ff.

Nishida, Kitarō, »Die morgenländischen und abendländischen Kulturformen in
alter Zeit vommetaphysischen Standpunkte aus gesehen«, in: Abhandlun-
gen der Preußischen Akademie der Wissenschaften 1939 (19), S. 3–19.

Takayama, Mamoru, »Die traditionelle Idee der Eintracht im japanischen Den-
ken«, in: Bickmann, Claudia et al. (Hrsg.), Tradition und Traditionsbruch
zwischen Skepsis und Dogmatik, Amsterdam/New York 2006, S. 393–402.

Weisgerber, Leo, Die sprachliche Gestaltung der Welt, in: Weisgerber, Leo: Von
den Kräften der deutschen Sprache, Bd. 2, Teil 2, Düsseldorf 1973.

90

Mamoru Takayama

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dörte Borchers (Graz)

Königsperson und Mönchsmajestät

Die sprach- und kulturabhängige Klassifikation von
Personen in Burma

1. Prestige in der burmesischen Gesellschaft

Für die burmesischsprachige Bevölkerungsmehrheit in Burma (My-
anmar) sind buddhistisch und burmesisch sein so eng verknüpft, dass
es nicht vorstellbar ist, dass Burmesen einer anderen Religion als dem
Buddhismus anhängen könnten.1

Wie in anderen Sprachen werden Personen im Burmesischen
sprachlich kategorisiert. Bei der sprachlichen Kategorisierung spielen
einerseits Kriterien wie das Alter und die persönliche Nähe von mit-
einander Sprechenden eine Rolle. Diese Kriterien sind Sprechern eu-
ropäischer Sprachen wie dem Deutschen oder dem Niederländischen
nicht fremd. Weitere Kriterien sind das Geschlecht von Personen so-
wie deren gesellschaftliches Prestige. Gesellschaftliches Prestige spielt
auch bei Anredeformen im Deutschen eine Rolle, etwa wenn Vorsit-
zende wissenschaftlicher Einrichtungen bei Vorträgen individuell
und mit Titeln begrüßt werden, während andere Zuhörer unter ›sehr
geehrte Damen und Herren‹ subsumiert werden. Die persönlichen
Eigenschaften und Aktivitäten, die die Grundlage für die Zuerken-
nung von Prestige bilden, sind aber kulturspezifisch und unterschei-
den sich im Burmesischen von denen, die allgemein in Europa von
Bedeutung sind.

Wie Burmesen Fremden ohne buddhistischen religiösen Hinter-
grund bereitwillig erklären, sind alle Wesen zuvorkommend und mit
Respekt zu behandeln, weil der Schmetterling, der sich gerade auf
eine Blume setzt oder der Junge, der seine kleine Schwester neckt,
dieWiedergeburt der eigenen, verstorbenen Großmutter sein könnte.
Aus diesem Grund soll man keine Lebewesen schlecht behandeln oder

91

1 Bechert, To be a Burmese is to be a Buddhist: Buddhism in Burma, S, 149–150;
Burling, Hill Farms and Paddy Fields, S. 88–90; Gombrich, Theravada Buddhism. A
Social History from Ancient Benares to Modern Colombo, S. 137.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gar töten. Die Möglichkeit, dass jedes Lebewesen eine verstorbene
Verwandte oder ein Verwandter sein kann, führt aber nicht dazu, dass
alle Lebewesen gleich behandelt werden. Ein anderer Aspekt derWie-
dergeburtslehre betrifft nämlich den Zusammenhang zwischen
buddhistisch-tugendhaftem vorherigen Leben und der gegenwärti-
gen Form der Wiedergeburt. Je tugendhafter jemand in früheren Le-
ben war, desto näher ist die gegenwärtige Daseinsform einer Person
an einem Zustand, der die Erlangung des buddhistischen Ziels des
Nirvana möglich macht. Wer als Mann geboren wurde, hat in den
vorhergehenden Leben demnach mehr Meriten gesammelt als ein
Regenwurm oder eine Frau. Wer im gegenwärtigen Leben die Regeln
für gute buddhistische Lebensführung beachtet, verbessert nicht nur
seinen religiösen Status sondern auch sein gesellschaftliches An-
sehen.2

Die buddhistische Lehre wird in Burma nicht nur durch die Fa-
milie vermittelt, sondern auch durch die Klöster, deren Mönche tra-
ditionell für die Bildung der Bevölkerung eine große Rolle spielen.
Bevor die britische Kolonialverwaltung Ende des 19. Jahrhunderts
staatliche Schulen etablierte, fand die Schulbildung burmesischer
Kinder ausschließlich in Klöstern statt, wo neben weltlichen Fertig-
keiten wie Lesen und Schreiben auch Grundkenntnisse des in Burma
vorherrschenden Theravada-Buddhismus und seiner Schriften ver-
mittelt wurden. Die Rolle der Klöster als Schulen und somit auch die
Rolle der Mönche als Lehrer hat zwar durch den Zugang zu staat-
lichen Schulen abgenommen, ist aber nicht verschwunden, da die
Erziehung in Klöstern in das moderne Bildungssystem integriert
wurde. Nach wie vor sind Mönche religiöse Berater und Vorbilder
der Laien.3

Ansehen und Respekt wird in der burmesischen Gesellschaft vor
allem durch religiöse Verdienste erworben, also durch Handlungen,
die den burmesischen Buddhismus fördern. Grundsätzlich ist es ver-
dienstvoll, Mönch zu sein, und beinahe jeder männliche Burmese ver-
bringt zumindest einmal eine begrenzte Zeit als Mönch in einem
Kloster. Das Eintreten in und das Austreten aus dem Mönchsstand

92

Dörte Borchers

2 Mi Mi Khaing, Burmese Family, S. 48–49.
3 Bennett, The Religion of Burma and Other Papers, S. 106; James, Governance and
Civil Society in Myanmar. Education, Health, and Environment, S, 58; Malalasekera,
Encyclopedia of Buddhism, S. 537, Schober, Colonial Knowledge and Buddhist Edu-
cation in Burma, S. 58.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist in Burma unkompliziert. Auch Frauen können in einen Orden
eintreten und als Mitglieder von Frauenorden leben, allerdings nicht
als ›richtige‹ Nonnen sondern nur als Laienmitglieder, da die Tradi-
tion der Frauenordination im in Burma praktizierten Theravada-
Buddhismus im 5. Jahrhundert n.Chr. abgerissen ist.4

Religiöse Titel können von Mönchen wie von Laien erworben
werden, die an Schulungen zum Abhidhamma, den kanonischen Tex-
ten zu buddhistischer Philosophie, sowie an den anschließenden Prü-
fungen teilnehmen. Alle Laien haben die Möglichkeit, durch Spenden
an Klöster und an Mönche Verdienste zu erwerben.5

2. Prestige in der Burmesischen Sprache

Im Burmesischen wird sprachlich durch Anredeformen, Formen der
Selbstreferenz, beim Zählen von Personen sowie beim Sprechen oder
Schreiben über Personen auf den gesellschaftlichen Rang einer Per-
son Bezug genommen.

Für die Anrede von Personen und für die Selbstreferenz stehen
im Burmesischen jeweils mehrere pronominale und nominale For-
men zur Verfügung, aus denen Gesprächspartner die passende Form
nach Kriterien wie relativer Status, Familiarität miteinander und Ge-
schlecht der jeweils sprechenden und der angesprochenen Person aus-
wählen. Diese Formen der Anrede oder Selbstreferenz werden nur
dann nicht explizit verwendet, wenn dadurch keine Missverständnis-
se zu erwarten sind.

Für Beschreibungen von Handlungen von Mönchen oder höher-
rangigen religiösenWürdenträgern werden andere Verben verwendet
als für die Beschreibung von Handlungen von Laien.6 Zur Beschrei-
bung des Gehens von Mönchen dient das Verb �က krva ›gehen‹, des-
sen Verwendung für dieselbe Bewegung von religiösen Laien unpas-
send wäre. Das für Laien übliche Verb für ›gehen‹ ist hingegen သွား
svā:.

Angaben zu Personenzahlen enthalten immer Klassifikatoren,

93

Königsperson und Mönchsmajestät

4 Bechert, To be a Burmese is to be a Buddhist: Buddhism in Burma, S. 154–155.
5 Bechert, To be a Burmese is to be a Buddhist: Buddhism in Burma, S. 154; Bechert,
Buddhismus, Staat und Gesellschaft in den Ländern des Theravāda-Buddhismus,
S. 175–177.
6 Bennett, The Religion of Burma and Other Papers, S. 106.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die auf den gesellschaftlichen Status der Personen Bezug nehmen.
Angaben zur Anzahl von Mönchen werden also anders gemacht als
entsprechende Angaben zur Anzahl von Laien.

3. Burmesische Numeralklassifikatoren

Bei Mengenangaben werden im Burmesischen, wie in vielen anderen
südostasiatischen Sprachen, sowohl in der schriftlichen wie in der
mündlichen Sprache Numeralklassifikatoren verwendet, die Lebewe-
sen und Dinge zählbar machen und gleichzeitig klassifizieren.

Burmesische Nomen sind transnumeral, sind also nicht inhärent
als Singular markiert wie deutsche oder englische Nomen. Im Deut-
schen bezieht sich das Nomen ›Haus‹ auf ein Gebäude und nicht auf
mehrere. Im Burmesischen aber kann sich das Nomen အီမ် im ›Haus,
Häuser‹ auch ohne explizite Pluralmarkierung je nach Kontext auf
ein oder auf mehrere Häuser beziehen.

Ein Pluralmarker wird in burmesischen Phrasen mit einem
Zahlwort nicht verwendet, und entsprechend kommen Pluralmarker
in Phrasen mit Numeralklassifikatoren nicht vor7 (siehe Beispiel 1).

1 ပ ူေဖာင်း ၄ လ ူံး
pūphoŋ: 4(le:) lu:
Ballon vier RUND
vier Ballons8

Wird etwas gezählt, wird zuerst das Gezählte genannt, gefolgt von
einem Zahlzeichen oder einem Zahlwort und einem Klassifikator. Im
Burmesischen gehören Quantifizierer, also Wörter, die sich auf Men-
geneinheiten beziehen wie ›Liter‹ oder ›Pfund‹ im Deutschen, zu den
Klassifikatoren. Entsprechend verhalten sich Quantifizierer im Bur-
mesischen syntaktisch genauso wie andere Klassifikatoren (siehe Bei-
spiel 2).

2 လက်ဖက်ရည် ၃ ခွက်
lakphakraññ 3 khvak

94

Dörte Borchers

7 Gärtner, Myanmar verstehen, S. 151.
8 Ministerium für Erziehung, Mathematik (Klasse 1), S. 44.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tee 3 Tasse
drei Tassen Tee9

Handelt es sich bei der Zahl um ein Vielfaches von zehn, sieht die
Wortstellung häufig anders aus. Eventuell wird kein Klassifikator
verwendet (siehe Beispiel 3), oder das Zahlwort und der Klassifikator
tauschen die Position. Falls kein Klassifikator verwendet wird, erhält
das Zahlwort manchmal ein nominalisierendes Präfix ›a-‹.10

3 မ်းဘားသမား ငါးဆယ်
gvyam:bhā:samā: ŋā: chay
Akrobat fünfzig [fünf zehn]
fünfzig Akrobaten11

Laut der burmesischen Linguistin Daw Hla Myat Thway wird bei
Vielfachen von zehn umso eher auf einen Klassifikator verzichtet, je
größer die Zahl ist.12

Grammatiken des Burmesischen enthalten Listen mit den etwa
60 häufigsten Klassifikatoren.13 Viele dieser Klassifikatoren wurden
von Lexemen abgeleitet, die nominal oder verbal verwendet werden.
So gibt es ein Verb စီး cī: ›fahren (Bus, Fahrrad)‹, und Fahrzeuge und
Reittiere können mit den Klassifikator စီး cī: klassifiziert werden.
Als Verb verwendet bedeutet လ ူံး lu: ›rund sein‹, der gleichlautende
Klassifikator wird zum Zählen runder oder voluminöser Gegenstände
wie Flaschen oder Häuser verwendet. Andere Numeralklassifikato-
ren, wie ဆ ူ chū, mit dem heilige Objekte gezählt werden, haben keine
Ähnlichkeit mit einem anderen Wort des modernen Burmesischen.

Sprachroutinen bestimmen, welche Klassifikatoren üblicher-
weise mit welchem Nomen verwendet werden. Abweichungen von
diesen Routinen sind möglich und welche Klassifikatoren gewählt

95

Königsperson und Mönchsmajestät

9 Mit Muttersprachlern des Burmesischen in Burma erhobene Daten, siehe Fußnote
22.
10 Gärtner, Myanmar verstehen, S. 125; Richter, Lehrbuch des modernen Burmesisch
(Umgangssprache), S. 180.
11 Verne, Around the world in eighty days ကမဘာပတ်လည်ရာက် [kambhāpatlaññrak],
S. 76.
12 Persönliche Kommunikation, Ende Juli 2006.
13 Beispielsweise Bernot/Cardinaud/Yin Yin Myint, Grammaire birmane; Gärtner,
Myanmar verstehen; Okell/Allot, Burmese / Myanmar: a dictionary of grammatical
forms.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden, hängt vom Ko- und Kontext sowie von der sprachlichen
Kreativität der Sprecherinnen und Sprecher ab.14

Die Numeralklassifikatoren bilden im Burmesischen eine große,
offene Wortklasse. Neue Klassifikatoren können auf der Grundlage
des Lexikons gebildet und genauso verwendet werden wie etablierte
Klassifikatoren.

In der Literatur wird manchmal zwischen Quantifizierern, Wie-
derholern und eigentlichen Klassifikatoren unterschieden. Wieder-
holer (in der englischsprachigen Literatur: repeater) ist die Bezeich-
nung für Klassifikatoren, die das Wort oder, bei mehrsilbigen
Wörtern, eine Silbe des Worts, das das Gezählte bezeichnet, wieder-
holen.15

Im Burmesischen ist diese Unterscheidung anhand von einzel-
nen Lexemen ohne Zusammenhang nicht möglich, und syntaktisch
verhalten sich die Mitglieder dieser Gruppen gleich. Ein auf das Le-
xem für ›Tasse‹ zurückgehender Klassifikator kann beispielsweise
beim Zählen von Tassen das Wort ခွက် khvak ›Tasse‹ wiederholen,
kann aber ebenso eine Maßeinheit ›Menge, die in eine Tasse passt‹
benennen oder beim Zählen von kleinen Gefäßen als Klassifikator
verwendet werden (siehe Beispiel 2).16

Für Angaben zu Personenzahlen wird ein ihrem gesellschaftli-
chen Status gemäßer Klassifikator gewählt. Der Status einer Person
ist in Burma eng mit deren religiösem Verhalten verknüpft.

Bei Übersetzungen vom Burmesischen aus und in europäische
Sprachen wie Deutsch und Englisch stellen Personenklassifikatoren
eine besondere Herausforderung dar. Im Deutschen oder Englischen
muss, im Gegensatz zum Burmesischen, bei Zahlenangaben zu Per-
sonen keine explizite Aussage zu deren Status in der Gesellschaft
gemacht werden. Außerdem sind die Kriterien, die für den Platz von
Personen in der gesellschaftlichen Hierarchie eine Rolle spielen in
Burma andere als in Europa.

Es wird im Folgenden gezeigt, wie mit Klassifikatoren in Über-
setzungen aus dem und in das Burmesische in das und aus dem Deut-
schen und Englischen umgegangen wird und welchen Einfluss dabei
die Kultur auf die Sprache hat.

96

Dörte Borchers

14 Gärtner, Myanmar verstehen, S. 126.
15 a. a.O., S. 448.
16 Mit Muttersprachlern des Burmesischen in Burma erhobene Daten, siehe Fußnote
22.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Numeralklassifikatoren für Personen

Beim Zählen von Personen wird im Burmesischen üblicherweise
einer von drei Personenklassifikatoren verwendet, nämlich ေယာက်
yok für Personen im Allgemeinen (glossiert als PERSON; siehe Bei-
spiele 8, 9), ပါး pā: für religiöse Utensilien und hochrangige Per-
sonen (glossiert als PERSON++; siehe Beispiele 6, 7) und ဦး ū: für
Personen von relativ höherem Status (glossiert als PERSON+; siehe
Beispiele 4, 5). Ein vierter Klassifikator, der auch für Personen ver-
wendet werden kann, ist der Klassifikator ေကာင် koŋ, der üblicher-
weise beim Zählen von Tieren verwendet wird. Dieser kann beim
Sprechen über sehr nahe und vertraute Personen vorkommen oder
sehr abwertend verwendet werden.17 Weitere Klassifikatoren für
Menschen kommen beim Zählen von Paaren, Gruppen oder Leichen
vor.

Hochrangiges, Mönch, moralische Grundsätze, Prinz ပါး
Personen allgemein ေယာက်
Personen: in Gegenüberstellung, höherer Status ဦး
Person abwertend oder vertraulich; Tiere ေကာင်

Tabelle 1. Inventar burmesischer Numeralklassifikatoren für einzelne
Personen, zusammengestellt nach Gärtner.18

Die Wahl eines Personenklassifikators hängt im Burmesischen vom
Status der gezählten Personen ab, der vor allem vom religiösen Pres-
tige, aber auch vom Alter und eventuell vom ökonomischen Erfolg
und der ethnischen Herkunft bestimmt wird. Außerdem beeinflussen
Ko- und Kontext die Klassifikatorenwahl. Mönche werden üblicher-
weise mit ပါး pā: als hochrangige Personen klassifiziert (Beispiel
6, 7), können aber auch mit ဦး ū:, dem Klassifikator für Personen
von relativ höherem Status gezählt werden (Beispiel 4). Der Personen
zuerkannte gesellschaftliche Status wird in der Sprache nicht nur
durch die Wahl von Klassifikatoren, sondern auch durch die Anwen-
dung eines komplexen Systems von Personalpronomen widergespie-
gelt.

97

Königsperson und Mönchsmajestät

17 Okell/Allott, Burmese / Myanmar: a dictionary of grammatical forms, 11, S. 176,
293; Bernot/Cardinaud/ Yin Yin Myint, Grammaire birmane, S. 69, 71, 76.
18 Gärtner, a. a.O., S. 446–448.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 သငကန်းဝတ်တစ်ဦး
saŋkan: vat tac ū:
Robe tragen ein PERSON+
ein Mönch19

5 သတင်ေထာက်န စ်ဦး
sataŋ:thok nhac ū:
Reporter 1 PERSON+
zwei Reporter20

6 ဘုန်း းန စ်ပါး
bhun:krī: nhac pā:
buddhistischer.Mönch zwei PERSON++
zwei Mönche21

Bei einer Befragung von 100 Personen zur Verwendung von Nume-
ralklassifikatoren für Personen im modernen gesprochenen Burme-
sisch22 verwendeten die meisten Befragten die Klassifikatoren den
gängigen Beschreibungen entsprechend. Für Angaben zur Anzahl
von Personen mit religiösen Ämtern wurde überwiegend der Klassi-
fikator ပါး pā: ›hochrangige Person‹, eingesetzt. Dabei wurden zwi-
schen buddhistischen Mönchen oder Nonnen, christlichen Priestern
oder Imamen keine Unterschiede gemacht. Personen wie Touristen
oder Soldaten wurden am häufigsten mit ေယာက် yok, dem Klassifika-
tor für Personen im Allgemeinen, gezählt. Es gab aber auch Abwei-
chungen vom gängigen Muster. Einige Befragte verwendeten den
Klassifikator ပါး pā: ›hochrangige Person‹ ausschließlich für
buddhistische Mönche und Nonnen und klassifizierten Personen mit
religiösen Ämtern aus anderen Religionen mit ေယာက် yok, dem Klas-
sifikator für Personen im Allgemeinen. Imame wurden noch häufiger
mit dem generellen Personenklassifikator gezählt als christliche
Priester.

Die Befragten erläuterten ihre Klassifikatorenwahl. Einige er-
klärten, der Klassifikator ပါး pā: ›hochrangige Person‹ sei grundsätz-

98

Dörte Borchers

19 Okell/Allott, a. a.O., S. 261.
20 ebd.
21 a. a.O., S. 116.
22 Die Befragung wurde im Jahr 2006 von D. Borchers in Burma mit finanzieller
Unterstützung des Centre National de la Recherche Scientifique (CNRS, Paris, Frank-
reich) durchgeführt.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich passend für alle Personen mit einem religiösen Amt. Aus der
Sicht anderer ist dieser Klassifikator ausschließlich für buddhistische
Personen und Dinge zu verwenden. Die letztgenannte Ansicht wurde
auch von einigen Muslimen geäußert, die entsprechend Imame mit
ေယာက် yok, dem Klassifikator für Personen im Allgemeinen, zählten,
der aus ihrer Sicht der passende Klassifikator für Nichtbuddhisten,
unabhängig von ihrem gesellschaftlichen Status, ist.

5. Klassifikatoren in Übersetzungen vom und in das
Burmesische

In modernen Übersetzungen aus europäischen Sprachen in das Bur-
mesische werden bei Mengenangaben Klassifikatoren ergänzt, damit
der neue burmesische Text den grammatischen Regeln des Burmesi-
schen entspricht. Die Übersetzer gehen bei der Wahl eines Klassifika-
tors genauso vor, wie Autoren beim Verfassen eines burmesischen
Texts. Die folgenden Beispiele (7–9) aus einer burmesischen Überset-
zung einer vereinfachten englischen Version von Jules Vernes Text In
achtzig Tagen um die Welt zeigen, dass die Klassifikation der Per-
sonen aus europäischer Sicht ungewöhnlich ist. Aus der europäischen
Perspektive des Originaltexts hat ein indischer König (8) einen höhe-
ren Status als Mönche (7) oder ein Polizist (9), weil er politisch und
ökonomisch mächtiger ist. Die burmesischen Übersetzer haben die
Personen aber so klassifiziert, wie es aus burmesischer Sicht sinnvoll
ist. Danach haben die buddhistischen Mönche einen höheren Status
als ausländische Könige oder Polizisten, denn ihre religiösen Ver-
dienste sind eindeutig größer als die von Angehörigen anderer Be-
rufsgruppen.

7 ဘ ုန်း း သ ုံးပါး
bhun: krī: sũ: pā:
buddhistischer Mönch drei PERSON++
drei Mönche23

99

Königsperson und Mönchsmajestät

23 Verne, Around the World in Eighty Days. ကမဘာပတ်လည်ရာက် [kambhāpatlaññrak],
S. 59.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 မဟာရာဇာ းတစ်ေယာက်
mahārājā krī tac yok
indischer König ein PERSON
ein König24

9 ရဲတစ်ေယာက်r
rai tac yok
Polizist ein PERSON
ein Polizist25

In Übersetzungen eines deutschen oder englischen Texts in das Bur-
mesische muss also entschieden werden, welcher Klassifikator im je-
weiligen Kontext passt. Damit wird in der Übersetzung eine Informa-
tion hinzugefügt, die die Übersetzung inhaltlich burmesischer macht,
als es das Original war. Das Maß, in dem eine Person den Buddhismus
in Burma fördert und weitere religiöse Verdienste erwirbt, ist ein
wesentliches Kriterium für die Wahl eines passenden Personenklassi-
fikators im burmesischen Übersetzungstext, das aber in einem ur-
sprünglich deutschen oder englischen Text keine Rolle für den Status
von Personen spielt.

Übersetzungen in die andere Richtung, also aus dem Burmesi-
schen in europäische Sprachen bleiben verständlich, auch wenn die
Klassifikatoren des Originaltexts nicht mehr vorkommen. Damit feh-
len in der Übersetzung Informationen zu den im Text gezählten Per-
sonen, die durch Anmerkungen ergänzt werden könnten.

6. Übersetzbarkeit von burmesischen Numeralklassifikatoren
für Personen in das Deutsche oder Englische

Numeralklassifikatoren für Personen beziehen sich im Burmesischen
auf den Status von Personen, der durch Faktoren wie Alter, gesell-
schaftliches Verhalten und vor allem religiöse Verdienste bestimmt
wird. Außerdem wird die Wahl eines Numeralklassifikators vom
Ko- und Kontext beeinflusst, in dem Personen gezählt werden. Sollte

100

Dörte Borchers

24 Verne, Around the World in Eighty Days. ကမဘာပတ်လည်ရာက် [kambhāpatlaññrak],
S. 61.
25 Verne, Around the World in Eighty Days. ကမဘာပတ်လည်ရာက် [kambhāpatlaññrak],
S. 69.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unter den Zuhörern bei einem Gespräch über Polizisten beispielswei-
se ein Polizist sein, steigt die Wahrscheinlichkeit, dass beim Sprechen
über eine bestimmte Anzahl von Personen dieser Berufsgruppe ein
Klassifikator gewählt wird, der eher mehr als weniger Respekt aus-
drückt.

Bei Übersetzungen in das Burmesische werden Numeralklassifi-
katoren so in den Text eingefügt, also würde es sich um einen ur-
sprünglich auf Burmesisch verfassten Text handeln. Die Ergänzung
von Klassifikatoren ist notwendig, damit der Text den grammatischen
Regeln des Burmesischen entspricht, und es dürfte auch die Lesbar-
keit des Texts für eine burmesische Leserschaft erhöhen. Inhaltlich
entfernt sich die Übersetzung damit vom Ausgangstext, weil den Per-
sonen nach spezifisch burmesischen Kriterien ein relativer gesell-
schaftlicher Status zugeschrieben wird, die in der Kultur des Quell-
texts für den Status von Personen keine Rolle spielen.

Bei Übersetzungen aus dem Burmesischen bleiben Klassifikato-
ren unübersetzt, und Informationen gehen verloren. Die von den
Klassifikatoren vermittelten Informationen müssten aber auch, wenn
die Klassifikatoren mit übersetzt würden, um weitere Hinweise er-
gänzt werden, die im Originaltext nicht explizit vorkommen. Diese
weiteren Hinweise würden die Kenntnisse vermitteln, die zum kultu-
rellen Wissen eines jeden Burmesen gehören.

Bibliographie:

Bechert, Heinz, »To be a Burmese is to be a Buddhist: Buddhism in Burma«, in:
Bechert, Heinz/Gombrich, Richard (Hrsg.), The World of Buddhism.
Buddhist Monks and Nuns in Society and Culture, London, 1984, S. 147–
158.

Bechert, Heinz, Buddhismus, Staat und Gesellschaft in den Ländern des The-
ravāda-Buddhismus. Band 2: Birma, Kambodscha, Laos, Thailand (Schrif-
ten des Instituts für Asienkunde in Hamburg 17/2), Frankfurt/M./Wies-
baden 1967.

Bennett, Allan, The religion of Burma and other papers, Madras 1929.
Bernot, Denise/ Cardinaud, Marie-Hélène/Yin Yin Myint, Grammaire birmane

(Langues & Mondes, Manuel de birman 2), Paris 2001.
Burling, Robbins, Hill Farms and Paddy Fields. Life in Mainland Southeast

Asia, Englewood Cliffs 1965.
Gärtner, Uta, Myanmar verstehen (Südostasien Arbeitsmaterialien des Semi-

nars für Südostasien-Studien der Humboldt-Universität zu Berlin), Berlin
2005.

101

Königsperson und Mönchsmajestät

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gombrich, Richard, Theravada Buddhism. A Social History from Ancient Bena-
res to Modern Colombo, London 1988.

James, Helen, Governance and Civil Society in Myanmar. Education, health,
and environment (RoutledgeCurzon Contemporary Southeast Asia Se-
ries 3), London/New York 2005.

Malalasekera, G. P. (Gunapala Oiyasena) (Hrsg.), Encyclopedia of Buddhism
(Band 3/4: Burma – Caura-Vidhvaṃsana), Colombo 1977, S. 515–539.

Okell, John/ Allott, Anna, Burmese / Myanmar: a dictionary of grammatical
forms, London 2001.

Mi Mi Khaing, Burmese Family, Bangkok (1. Aufl. 1946) 1996.
Ministerium für Erziehung, Mathematik (Klasse 1).

ြပည်ေထာင်စုြမမာနိုင်ငံေတာ်အစိုးရပညာေရးဝန် ဌာန - သင်ချာ ၁
Praññthoŋcumranmānuiŋŋãtauacui:ra paññāre:vankr:ṭhāna – saŋkhyā],
(Ohne Ort) 2004.

Richter, Eberhardt, Lehrbuch des modernen Burmesisch (Umgangssprache),
Leipzig 1983.

Schober, Juliane, »Colonial knowledge and Buddhist education in Burma«, in:
Harris, Ian (Hrsg.), Buddhism, Power and Political order, Oxon 2007,
S. 52–70.

Verne, Jules, Around the world in eighty days. ကမဘာပတ်လည်ရာက် [kambhā-
patlaññrak] (Pyi Zone Readers), nacherzählt von Joyce Faraday, übersetzt
in das Burmesische von ဆုထက် [Chu Thak] Rankun, Myanmar (ohne Jahr).

102

Dörte Borchers

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacob Emmanuel Mabe (Berlin)

Zum Problem der Übersetzung abstrakter
Begriffe in eine Bantusprache

In Afrika werden mehr als 2000 einheimische Sprachen gesprochen,
zuzüglich weiteren hunderten von Dialekten und Mundarten, die zu-
gleich die Grundlagen für die überkommenen kulturellen Identitäten
und Werte darstellen.1

In der Wissenschaft und Bildung werden diese Sprachen derart
benachteiligt, dass sie im allgemeinen Unterricht sowie in interintel-
lektuellen Diskursen kaum Beachtung finden. Dieser Zustand der
Marginalisierung widerspricht allerdings dem allgemeinen Ehrgeiz
der politischen Klassen Afrikas, die indigenen Sprachen zu schützen
und zu fördern, und spiegelt gleichwohl die dramatische Ohnmacht
und Verzweiflung insbesondere der afrikanischen Intellektuellen ge-
genüber ihrer Abhängigkeit von den europäischen Sprachen.

Ausgehend von dieser nüchternen Erkenntnis, zeigt der vorlie-
gende Artikel am Beispiel des Bassaischen (Bassa-Sprache2) die dop-
pelte Schwierigkeit, mit der man sich als Schulphilosoph konfrontiert
sieht, wenn man die aus dem Griechischen abgeleiteten Termino-
logien in europäischen Sprachen in seinen muttersprachlichen Kon-
text übersetzen will oder muss. Gemeint sind abstrakte Begriffe wie
Ontologie, Metaphysik, Ethik, Logik, Hermeneutik, Epistemologie,
Ästhetik, Kategorie etc. sowie andere Wortkonstruktionen mit dem
Suffix »-logie« (Kosmologie, Psychologie, Politologie, Politologie

103

1 Einzelheiten zu afrikanischen Werten bei Mabe, Andere Kulturen – Andere Werte?
Was die Welt von Afrika lernen kann; ders., Was wissen Europäer kulturell von
Afrika?; Ozankom, »Herkunft bleibt Zukunft«. Das Traditionsverständnis in der Phi-
losophie Marcien Towas und Elungu Pene Elungus im Lichte einer These Martin
Heideggers.
2 Bassaisch wird überwiegend in Kamerun gesprochen und wird in der afrikanisti-
schen Linguistik der sogenannten Bantu-Gruppe zugeordnet. Ich plädiere dafür, von
Bassaisch (Sprache der Bassa von Kamerun), Zuluisch (Sprache der Zulu), Haussaisch
(Sprache der Haussa), Wolofisch (Sprache der Wolof) etc. zu sprechen, wie es auch für
Französisch, Japanisch, Chinesisch, Arabisch, Türkisch, Tamilisch etc. der Fall ist.
Afrika dürfte in diesem Zusammenhang keine Ausnahme bilden.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


etc.) oder »Ismus« z.B. Pragmatismus, Realismus, Idealismus, Mate-
rialismus, Empirismus, Rationalismus etc. Diese Schwierigkeit trifft
indessen für alle gesprochenen Sprachen insbesondere im sogenann-
ten Bantu-Raum3 zu.

Zur Lösung dieses rätselhaften Problems bieten sich meines Er-
achtens zwei methodische Optionen an: Die erste Methode ist die der
Transkription, die darin besteht, abstrakte Termini zu »bassaisieren«,
zu »zulusieren«, zu »akanisieren«, zu »haussaisieren«, zu »yorubai-
sieren«, zu »wolofisieren«, zu »amharaisieren« etc., wie auch die
Europäer sie damals in der Neuzeit anglisiert, französiert, germani-
siert (oder verdeutscht), hispanisiert, slawisiert, dänisiert etc. hatten.
Andererseits ist die Methodik der semantischen und wörtlichen Über-
tragung ebenfalls anwendbar, welche gebietet, völlig neue Termino-
logien in jeder afrikanischen Zielsprache zu schaffen, die dem Sinn
oder der Bedeutung aller abstrakten Begriffe aus der Ausgangsspra-
che (hier Latein oder Altgriechisch) entsprechen. Jedenfalls sind beide
Lösungswege für philosophische Übersetzungen in afrikanische Spra-
chen nicht nur umsetzbar, sondern auch gut miteinander kombinier-
bar. Daraus erhellt, dass die aktuelle sprachliche Situation in Afrika
zwar komplex und kompliziert, nicht jedoch ausweglos ist.

1. Der Kampf um Rehabilitierung der einheimischen
afrikanischen Sprachen und das Scheitern der Bantu-
Philosophie

Die philosophische Bedeutung der Bantusprachen geht auf das epo-
chale Werk »La Philosophie Bantoue«4 von Placide Tempels (1906–
1977) zurück, in dem er als erster Missionar die Bedingungen unter-
suchte, unter denen von einer Philosophie im afrikanischen Kontext
die Rede sein konnte. Tempels benutzte das Wort Bantu zur Katego-
risierung der meisten Völker Schwarzafrikas. In der afrikanistischen
Linguistik hingegen, auf die das Wort ›Bantu‹ vermutlich zurück-
geht, handelt es sich dabei um einen reinen Sprachbegriff. In Afrika

104

Jacob Emmanuel Mabe

3 Bantu ist eine aus der afrikanistischen Linguistik entstandene Bezeichnung zur
Klassifikation der Sprachen südlich des Äquators, die Ähnlichkeiten in manchen
Wortstrukturen aufweisen und geographisch in Zentral- und Südostafrika sowie im
südlichen Afrika lokalisiert sind. Einzelheiten bei Klein-Ahrendt, »Bantusprachen«,
in: Mabe (Hrsg.), Das Afrika-Lexikon. Ein Kontinent in 1000 Stichwörtern, S. 70–72.
4 Tempels, La philosophie bantoue.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst fehlt diesem Wort jegliche Zustimmung und Anerkennung bei
den Betroffenen selbst, zumal letztere es vorziehen, sich entweder
mit ihren jeweiligen ethnischen Gruppen oder mit ihrem Land zu
identifizieren. Somit präsentieren sie sich gerne teils als Tamazight,
Bulu, Dogon, Ewe, Ibo, Malinke, Nama, Oromo, San, Serer, Xhosa
etc., teils als Äthiopier, Beniner, Gambier, Guineer, Kongolese, Sam-
bier, Sudanese, Tunesier etc.

Im Unterschied zur sprachlichen Klassifikation der afrikanisti-
schen Linguistik5 teilt die Afrikanische Akademie für Sprachen
(ACALAN, Académie Africaine des Langues)6 die Sprachen Afrikas
in folgende drei Gruppen ein7:

– Grenzsprachen (Langues frontalières), wie Swahili, Haussa, Ful-
fulde, Mande, Lingala, Kinyarwanda etc.

– Weniger verbreitete Sprachen (Langues de moindre diffusion)
– Von der Kolonisation übernommene Sprachen, die den Status

von Amtssprachen besitzen (Langues héritées de la colonisation
avec statut de langues officielles).

Die ACALAN hat es jedoch versäumt, drei weitere Gruppen hinzuzu-
fügen:

– Die originären afrikanischen Sprachen mit dem Status von
Amtssprachen, wie Amharisch (Äthiopien), Swahili (in Tansa-
nia, Kenia und Uganda), Xhosa, Zulu, Tsonga, Tshivenda, Swati,
Süd-Ndebele, Setswana, Sesotho, Nord-Sotho (in Südafrika),
Shona, Nord-Ndebele, isiXhosa, Chichewa, Setswana, Xitsonga,
Tshivenda (in Simbabwe) Swahili (in Tansania, Kenia und Ugan-
da), Somali (in Somalia), Tigrinja (in Eritrea);8

105

Zum Problem der Übersetzung abstrakter Begriffe in eine Bantusprache

5 Hierbei werden fünf Sprachfamilien unterschieden: (1) Afro-asiatische sprachen,
(2) nilosaharanische Sprachen, (3) Khoisan-Sprachen, (4) Niger-Kongo-Sprachen,
(5) austronesische Sprachen. Vgl. Heine/Nurse (Hrsg.), A Linguistic Geography of
Africa; Malherbe, Répertoire simplifié des langues africaines.
6 Die ACALAN wurde 2006 als eine der Afrikanischen Union zugeordneten Institu-
tion ins Leben gerufen. Sie hat ihren Sitz in Bamako, der Hauptstadt von Mali.
7 Académie Africaine des Langues: Colloque sur le thème: Politiques nationales. Le
rôle des langues transfrontalières et la place des langues de moindre diffusion en
Afrique. Note d’orientation. www.acalan.org/fr/confeven/noc.pdf.
8 Arabisch und Afrikaans zählen nicht dazu, weil sie vielleicht nicht originär afrikani-
sche Sprachen sind.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– die afrikanisierten Amtssprachen Arabisch (in sämtlichen Län-
dern Nordafrikas, sowie zum Teil in Somalia, Eritrea, Dschibuti,
Komoren, Sudan und Tschad.) und Afrikaans (in Südafrika);

– die afrikanisierten Grenzsprachen wie Pidgin und andere Kreol-
sprachen.

Von der Rezeptionsgeschichte her hat die von Tempels begründete
Bantu-Philosophie trotz gravierender Defizite hinsichtlich der Me-
thode sowie aller Kritiken viele Anhänger und Verehrer gefunden.
Auch heute noch reißt die Bewunderung für sein Buch nicht ab.9
Was man ihm zuerkennen kann, ist jedenfalls sein Versuch, die Ban-
tuphilosophie in Logik, Ontologie und Ethik eingeteilt zu haben, wo-
bei Tempels selbst ausdrücklich darauf hinweist, dass diese Philoso-
phie nur implizit und keineswegs explizit zu begreifen ist. Das Projekt
der Bantuphilosophie scheiterte weniger daran, als an der Unfähigkeit
von Tempels, seinem eigenen Anspruch gerecht zu werden, die Exis-
tenz der Philosophie bei den Bantu durch ihre gesprochenen Sprachen
nachzuweisen. Denn Tempels war nicht einmal in der Lage, ein Wort
für Philosophie, geschweige denn für ihre Disziplinen in der Sprache
der Baluba zu identifizieren. Sein Buch bleibt daher bis heute noch
eine Antwort auf die einfachste Frage schuldig, wie Völkern (wie den
Bantu) kollektiv eine Philosophie zuerkannt werden kann, wenn sie
weder eine philosophiefähige Sprache besitzen noch selbst philoso-
phiereif sind.10 So schreibt Tempels:

«N’attendons pas du premier Noir venu (et notamment des jeunes gens),
qu’il puisse nous faire un exposé systématique de son système ontologique.
Cependant cette ontologie existe : elle pénètre et informe toute la pensée du
primitif, elle domine et oriente tout son comportement. »11

Hierbei spricht Tempels den Bantu eindeutig die Kompetenz ab, ihre
Ontologie oder ihre Ethik aufgrund ihres unzureichenden intellektu-
ellen und sprachlichen Potentials nicht nur zu erkennen und zu er-
schließen, sondern sogar auch als solche zu benennen.

Als gebürtiger Afrikaner und Berufsphilosoph setzte sich Alexis
Kagamé weniger für eine Renaissance der Bantuphilosophie ein als
für deren Reform. Er entwickelt seinerseits ein linguistisches System

106

Jacob Emmanuel Mabe

9 Diagne, »Revisiter ›La Philosophie bantoue‹. L’idée d’une grammaire philosophi-
que«, S. 44–53.
10 Eboussi Boulaga, »Le bantou problématique«, S. 4.
11 Tempels, La philosophie bantoue, S. 15.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zur Lösung des durch das Bantu-Projekt entstandenen Methodenpro-
blems. In seinem ersten Buch »la philosophie bantu-rwandaise de
l’être«12 nennt er neue Voraussetzungen für die Umsetzung linguis-
tischer Erkenntnisse in das philosophische Programm. Kagame findet
zwar Entsprechungen für manche Termini in seiner Muttersprache
und kreiert sogar neue Begriffe wie »Bumuntu« (»humanité«, Hu-
manität), »Ntu« (Être, Sein) etc.13 Wie Tempels vermag aber auch
Kagame die zentralen Begriffe wie Philosophie, Kategorie, Ontologie,
Ethik, Kosmologie, Theodizee, Psychologie, Methode etc. weder zu
bantuisieren noch semantisch zu übersetzen.

Das Anliegen Kagames war es zu zeigen, wie man in einer Ban-
tusprache philosophisch denkt, wobei er unter Denken die Voll-
endung des Lebens durch die Manifestation der Kraft versteht, die
ihrerseits durch Gott ins Sein kommt, der zugleich dessen Ursache
ist. Während Tempels die Identität von Sein und Kraft als Grund-
voraussetzung der Bantuontologie annahm, demonstriert Kagamé
die Identität von Sein und Denken, eine Identität, die sich nach seiner
Überzeugung im denkenden Subjekt selbst findet. Er erklärt, dass
Denken durch Begriffe ins Leben gerufen wird (d.h. wie schon Platon
sagte: Die Dinge können nur vermittels der Sprache begriffen wer-
den). So haben die Afrikaner nach Kagame nicht nur mythisch-bild-
liches, sondern ein auch logisches und begriffliches Denken, das man
in den gesprochenen Sprachen nachweisen kann, wenn man ihrer
mächtig ist.

An diesem Punkt widerlegt Kagame die These von Tempels, nach
der die Bantuphilosophie überwiegend durch Bilder und sonstige
Symbole erklärbar ist. Kagame weist darauf hin, dass es den Bantu
nicht an Worten fehlt, um die Realität der Dinge zum Ausdruck zu
bringen; ihr Denken weise infolgedessen keinerlei Begriffsdefizite
auf. Zudem sieht Kagame einen großen Unterschied zwischen der
oraltraditionellen Philosophie Afrikas (der Sprichwörter, Mythen,
Legenden und Erlebnisberichte zugrunde liegen) und der Schriftphi-
losophie, die bereits seit den Griechen ein anderes Abstraktions-
niveau erreicht hat, das man in den bloß gesprochenen Sprachen ver-
misst. Trotzdem bleibt er bei seiner These, Kultur und Philosophie
seien untrennbar, weil auch eine kollektive Schöpfung Quelle der
Philosophie sein könne.

107

Zum Problem der Übersetzung abstrakter Begriffe in eine Bantusprache

12 Kagame, La philosophie bantu-rwandaise de l’être.
13 Vgl. Elungu Pene Elungu: »La philosophie bantu-rwandaise de l’être«, S. 285–298.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nach Kagame drückt sich die Besonderheit des afrikanischen
Denkens durch die Art und Weise aus, wie Afrikaner Aussagen über
das Sein bilden. In dieser Hinsicht pflichtet er der These von Aristo-
teles bei, dass es nicht nur verschiedene Seinsweisen, sondern auch
unterschiedliche Möglichkeiten gibt, etwas über sie auszusagen.
Während Aristoteles von zehn Kategorien14 (d.h. auch Klassen von
Gegenständen oder Typen von Prädikaten15) spricht, unterscheidet
Kagame vier linguistische Momente16, die er als ontologische Katego-
rien bezeichnet. Kagame will damit zeigen, dass die Bantu in völlig
anderen Kategorien als die Europäer denken. So unterscheidet er in
Anlehnung an die Sprache Kinyarwanda in Ruanda die folgenden
fünf Kategorien:

(a) U muntu (ein Mensch, Plural Bantu), als erste Kategorie be-
zeichnet ein vernunftbegabtes Wesen, Verstandeswesen.

(b) I kuntu (ein Ding), ein Sein ohne Verstand bzw. ein Existieren-
des ohne Lebensprinzip, wie Pflanzen, und Sein mit Lebensprin-
zip ohne Verstand, wie Tiere.

(c) A hantu (Raum, Ort), Lokalität des Seins.
(d) U kuntu (Seinsweise), die Modalität.
(e) Ntu (Sein) als Einheitskorrelat gilt zugleich als Universalkatego-

rie. Ihm gegenüber steht das Ubusa (das Nichts), über das keine
Aussage gemacht werden kann.

Mit dieser Kategorienlehre will Kagame der These entgegenwirken,
es gebe eine »archaische Ontologie«17 in Afrika. Denn in den von ihm

108

Jacob Emmanuel Mabe

14 1. Substanz; 2. Qualität; 3. Quantität; 4. Relation; 5. Ort; 6. Zeit; 7. Tun; 8. Lage;
9. Haben; 10. Leiden.
15 Thomas von Aquin nannte Kategorien Prädikate, die vier Gruppen kennzeichnen:
Sein (Wesen), Qualität, Quantität, Bewegung, Relation, Habitus.
16 Bereits die Stoiker sprachen von vier Kategorien: Substanz, Eigenschaft, Beschaf-
fenheit und Relation. Nach Kagame ist das Bantu-Denken logisch und ontologisch, da
jedes Wort in allen Sprachen der Bantu zur Benennung einer bestimmten Wesenheit
benutzt wird. Hierbei übernimmt er offenkundig die thomistische These der adequa-
tio intellectus et rei (vgl. Kagame, a. a.O., S. 117f.).
17 Als archaisch wird eine Ontologie bezeichnet, wenn die metaphysische Vorstellung
nicht nur durch begriffliche Sprache, sondern durch Symbole, Mythen, Riten auf-
gefasst oder die Wirklichkeit der Dinge durch letztere zum Ausdruck gebracht wird.
Einzelheiten bei Eliade, Kosmos und Geschichte. Der Mythos der ewigen Wiederkehr,
S. 15.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


untersuchten Sprachen will er keine einzige gefundenen haben, der
Worte fehlen, um selbst die abstraktesten Dinge zu benennen. Aus-
gehend von dieser Erkenntnis grenzt Kagame die Bantu-Philosophie,
die sich auf das Sein bezieht, von der Bantu-Mythologie, die auf Fa-
beln, Mythen, Märchen, Dichtungen etc. beruht, ab. Dass solche Be-
griffe vorhanden sind, ist nach Kagame ein offenkundiger Beweis für
die Lebendigkeit der gesprochenen Sprachen Afrikas. Was die Vitali-
tät mündlicher Traditionen ausmacht, ist das Überlieferungszeugnis
auf allen Lebens- und Wissensgebieten, von der Heilkunst über die
Architektur, Physik, Chemie, Mathematik bis hin zur Religion und
Philosophie. Denn in jeder Tradition entstand das Wissen durch per-
sönliche Erfahrung im Leben. So z.B. erfolgte das Erlernen der Heil-
kunst nicht an Schulen, sondern durch Initiation, d.h. durch unmit-
telbare Einführung in die Geheimniswelt. Wissenserwerb bedeutete
mithin Geheimniserkundung und -manifestation in konkreten Hand-
lungen des Lebens.

Das allgemeine Wissen in der traditionellen Gesellschaft gilt
nach Kagame nicht nur als intellektuelles Vermächtnis vergangener
Generationen. Letzteres unterscheidet sich dennoch von bloßen
Dichtungen und Märchen, weil es das begriffliche Denken in der ora-
len Tradition weithin dokumentiert. Insofern sind Zeugenberichte
nicht mit bloßen Erzählungen zu verwechseln, weil sie nach logischen
und rationalen Prinzipien erzählt werden. Kagame macht zudem
deutlich, dass ein Bericht der oralen Tradition deshalb dem philoso-
phischen Anspruch gerecht wird, weil man ihn auf Wahrheit und
Richtigkeit hin mit den Mitteln der schriftlichen Philosophie über-
prüfen kann.

Kagame ist ohne Zweifel ein gewaltiger linguistischer Durch-
bruch gelungen. Trotz brillanter Kenntnisse der Philosophie und afri-
kanischer Sprachen konnte er das defizitäre Methodendenken von
Tempels nur sehr bedingt ausgleichen, da er seinerseits keine adäqua-
ten Entsprechungen für die fundamentalen Terminologien der Phi-
losophie in seiner Muttersprache findet.

Nach Kagame haben sich viele Philosophen bemüht, bestimmte
Begriffe zu übersetzen oder kleine Abhandlungen in ihren jeweiligen
Muttersprachen zu publizieren. Es ist ihnen leider nicht gelungen, die
methodische Aporie von Tempels und Kagame endgültig zu lösen
oder eine pragmatische Möglichkeit der Loslösung von den europäi-
schen hin zu den afrikanischen Sprachen aufzuzeigen. Ihre Initiativen
haben jedoch viele Früchte gebracht, die die Grundlagen für weitere

109

Zum Problem der Übersetzung abstrakter Begriffe in eine Bantusprache

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Forschungsanstrengungen stellen.18 Es sei hier kurz auf die Arbeiten
von Kwasi Wiredu und Odera Oruka verwiesen, denen oft mehr Auf-
merksamkeit geschenkt wird.

Henry Odera Oruka (1944–1995) hat eine philosophische Denk-
richtung namens Sage-Philosophy inauguriert,19 in deren Mittel-
punkt die Fragen der Sprachentwicklung über Weisheit stehen. Unter
Sage-Philosophie versteht Odera eine Form der Reflexion eines Wei-
sen über allgemeine Fragen desWissens.20 Gegenstand derWeisheits-
philosophie sind allerdings nicht allein die Sprüche älterer Menschen
als solche, sondern das gesprochene Wort, das dem Weisenwesen zu-
grunde liegt. Ein Weiser ist in der Regel ein alter Mensch, der mit
dem Wissen seiner Tradition sehr gut vertraut ist, und sein Wissen
ist die gesprochene Weisheit, welche zwar selbst noch keine Philoso-
phie ist, aber den philosophischen Anspruch nur dann erheben kann,
wenn sie verschiedene und permanente Interpretationsmodelle zu-
lässt. Denn der Philosoph ist ein Denker, der sich mit allgemeinen
Wissensfragen auseinandersetzt. Was man bei Odera Oruka ver-
misst, ist die klare Benennung der wichtigsten Termini derWeisheits-
philosophie in seiner Muttersprache. Zusammengefasst ist es weder
Wiredu noch Odera gelungen, Wege für den Übergang von den euro-
päischen zu den einheimischen Sprachen Afrikas aufzuzeigen. Kwasi
Wiredu seinerseits plädiert für eine konzeptionelle Dekolonisation.21
Dabei macht er deutlich, dass die Voraussetzung für eine wahrhaft
afrikanische Philosophie nicht die Sprache ist, in der sie geschrieben
und formuliert wird. Entscheidend für Wiredu ist vielmehr, dass die
Afrikaner in ihren jeweiligen muttersprachlichen Kontexten denken:
»The main antidote to that impediment, as far as I can see, is for

110

Jacob Emmanuel Mabe

18 Nur einige Beispiele werden hier genannt. Eboh, The Structure of Igbo Logic; Ba-
hoken, »Notion de Bedimo chez les Bantu du Cameroun«, S. 91–96; Gyekye, »Phi-
losophical Relevance of Akan Proverbs«, S. 45–53; Gyekye, An Essay on African Phi-
losophical Thought. The Akan conceptual Scheme; Azenabor, »The Idea of African
Philosophy in African Languages«, S. 321–328;. Oluwole, Philosophy and Oral Tra-
dition.
19 Odera Oruka, »Sagacity in African Philosophy«, S. 388–393.
20 Odera Oruka, »Philosophic Sagacity in African Philosophy«, S. 44, in: Odera Oru-
ka (Hrsg,), Sage Philosophy, Indigenous Thinkers and Modern Debate on African
Philosphy, S. 41–51.
21 Wiredu, »African Philosophical Tradition. A case Study of the Akan«, S. 35–62;
Wiredu, Conceptual Decolonization in African Philosophy. Wiredu, Cultural Univer-
sals and Particulars.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


African philosophers to try to think philosophically in their own ver-
naculars, even if they still have to expound their results in someWes-
tern language.«22

Mit seiner Theorie der konzeptionellen Dekolonisation hofft
Wiredu, das afrikanische Denken für westliche Philosophen zugäng-
lich zu machen.

3. Transkription oder semantische Übersetzung: Welche
Methode eignet sich für die philosophische Emanzipation in
afrikanischen Schriftsprachen?

Aufgrund des kontinuierlichen Gebrauchs von Englisch, Französisch
etc. braucht Afrika dringend einen veritablen konzeptionellen Auf-
bruch durch die Bereitstellung von Lehrbüchern und Nachschlage-
werken in manchen indigenen Sprachen. Dieser Artikel hat nicht die
Absicht, diese Aufgabe zu bewältigen, er will nur zeigen, dass die
Philosophie ihre doppelte Rolle als Projektor der intellektuellen Mo-
derne und zugleich Förderer der Erziehung und Bildung auch in Afri-
ka übernehmen kann, wenn die Philosophen jetzt anfangen, die fun-
damentalen Kategorien ihres Fachgebietes zu afrikanisieren. Anhand
von Beispielen wird nun versucht, die Methode der semantischen und
wörtlichen Übersetzung im Bassaischen umzusetzen.

Die Arabisierung hat die Philosophen in Nordafrika veranlasst,
nicht nur die philosophischen Werke seit der Antike zu übersetzen,
sondern auch eigene Hand- und Lehrbücher sowie Zeitschriften in
arabischer Sprache herauszugeben. Es war ihnen auf diese Weise ge-
lungen, die Philosophie als ein von der Religion und Theologie un-
abhängiges Fach an Universitäten und Sekundarschulen zu retten.
Dass die anderen Afrikaner diesem Beispiel bisher nicht folgen konn-
ten, liegt zwar am mangelnden politischen Willen, eine Entscheidung
zugunsten einer einheimischen Sprache für den Unterricht zu tref-
fen. Doch auch wegen der immerwährenden Assimilation und des
damit einhergehenden fast zur Routine gewordenen Gebrauchs ins-
besondere des Französischen, Englischen und Portugiesischen fällt es
den meisten jungen Afrikanerinnen und Afrikanern sehr schwer, sich

111

Zum Problem der Übersetzung abstrakter Begriffe in eine Bantusprache

22 Wiredu, »Conceptual Decolonization as an Imperative in Contemporary African
Philosophy: Some Personal Reflections«, S. 56–57.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von jenen Sprachen loszulösen. Wie die Übersetzung der Bibel in
viele afrikanische Sprachen aus dem Bedürfnis der einheimischen Be-
völkerungen in der Kolonialzeit entstand, so muss die Lust auf das
Philosophieren in den indigenen Sprachen aus dem Antrieb der Afri-
kaner selbst erfolgen.

Der hier vorgeschlagene Weg ist sowohl realistisch als auch
pragmatisch. Statt wissenschaftliche Regeln, die für europäische
Sprachen konzipiert wurden, auf afrikanische Sprachen einseitig an-
zuwenden, wäre es besser, alternative Methoden, wie etwa die Me-
thodik des Konvergentialismus23 oder die Konvergenzmethode zu er-
proben, die in diesem konkreten Fall helfen kann, orale und literale
Konzepte bei der Afrikanisierung des Denkens zu kombinieren.

Dem Konvergentialismus liegt das methodische Prinzip zugrun-
de, ein einheitliches Sprachsystem zu etablieren, welches die Schaf-
fung alternativer Regeln und gesetzlicher Grundlagen für die Schaf-
fung und Übersetzung von Begriffen sowie für das begriffliche
Management von Terminologien erleichtert. Auf diese Weise werden
die afrikanischen Philosophen in der Lage sein, ihre Visionen und
Ideen in ihren Muttersprachen frei zu formulieren und zu erklären.

Zusammenfassend strebt der Konvergentialismus die Revalori-
sierung des Mündlichen im schriftlichen System einerseits und an-
dererseits die Integration des Schreibens in den Korpus der Oral-
tradition an. Seine philosophischen Konsequenzen haben somit
ontologische, epistemologische, logische, ethische, ästhetische, meta-
physische und pragmatische Implikationen, in dem Maße, dass er
erlaubt, abstrakte Ideen sowie konkrete Lösungen für die theore-
tische und praktische Probleme der Welt im Allgemeinen und Afri-
kas im Besonderen in einer afrikanischen Sprache deutlich zu for-
mulieren.

Um das xeno-linguistische Paradoxon zu überwinden und die
indigenen Sprachen Afrikas für den akademisch philosophischen Dis-
kurs zu öffnen, fängt der Autor dieses Artikels im Folgenden an, ei-
nige philosophische Grundbegriffe auf der Grundlage des Konver-
gentialismus in seine Muttersprache Bassaisch mit Erklärungen zu
übersetzen. Dies soll andere Philosophen zur Nachahmung motivie-
ren. So wird Afrika in naher Zukunft eine Weltklasse-Intelligenz bil-

112

Jacob Emmanuel Mabe

23 Vgl. Mabe, Mündliche und schriftliche Formen philosophischen Denkens in Afri-
ka. Grundzüge einer Konvergenzphilosophie.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den können, die fähig sein wird, mit eigenen Sprachen auf interna-
tionalen Kongressen aufzutreten.

Dieser Artikel schließt daher mit dem Versuch, eine wörtliche
und semantische Übersetzung einiger grundlegender Termini aus
dem Deutschen ins Bassaische zu erstellen:

Philosophie = Gwés yi, Liebe zum Wissen; der Philosoph oder die
Philosophin (i ngwés yi, plural ba gwés yi), Menschen, die Wis-
sen lieben und deshalb danach streben

Weisheit = Yi nlôôha, d.h. außergewöhnliches und überwältigendes
Wissen; der Weise oder die Weise (nlôôha yi) ist jemand mit
außergewöhnlichem Wissen.

Wissen = Yi, die Gewissheit, die wir von unseren Vorstellungen der
Dinge haben, dass sie tatsächlich so sind.

Wissenschaft = Yi mam oder yi gwom,Wissen über Dinge; derWis-
senschafter/die Wissenschaftlerin (Nyi mam) ist jemand, der
Wissen über Dinge besitzt; er unterscheidet sich von einem For-
scher oder einer Forscherin (Nyén mam), dessen oder deren
Tätigkeit (auch Arbeit) (bôlô) darin besteht, die den Dingen zu-
grunde liegenden Gesetzmäßigkeiten (Tel gwom oder matéak ma
gwom) zu verstehen (nok).

Analyse = Ndoñol, d.h der Akt des Untersuchens
Ästhetik = Nok lama, das Schöne verstehen, empfinden
Dialektik = Ngi podba, das sich nicht Widersprechen
Dialog = Nkwel i ba, Gespräch (nkwel) zu zweit
Die Ethik = Li bôñôl, das dem Tun oder Handeln zugrundeliegende

Prinzip (li kidil), Plural, ma bôñôl, unterscheidet sich von boñ
(Handeln, Tun)

Die Kultur = Li boñok, die Art undWeisen zu tun, Dinge zu pflegen,
sein Leben zu gestalten und zu organisieren

Die Natur = Li bak (li mut, li gwom), Plural ma bak, das Sosein des
Menschen oder der Dinge

Die Kunst = Li keñge, ein mit einem bestimmten Wissen verbunde-
nes Tun

Die Lehre oder Lehrmeinung = li pôdôl, li pôdôl djéé li, das ist
seine Lehre oder seiner Lehre nach

Die Methode = Li nôñôl, wodurch man geht
Die Moral = Li niñil, das Prinzip, nach dem man lebt.
Epistemologie: Pôdôl yi, d.h. Wissenslehre
Erkenntnistheorie = Prinzip, Wissen oder Erkenntnis zu betrachten

113

Zum Problem der Übersetzung abstrakter Begriffe in eine Bantusprache

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerechtigkeitstheorie = Tehe sép oder Li tehge li sép, die Art und
Weise zu sehen, was gerecht ist, d.h. gerade steht

Hermeneutik: Tobol, Ngobol = erforschen und mit anderen Worten
erklären, was man untersucht

Idee = tééhene, etwas, das man nur denkend und nicht real sieht,
unterscheidet sich vonMeinung (Hoñol)

Interpretation = Kobol, etwas mit anderen Worten erklären, um es
verständlich zu machen

Logik = Li nôgôl, ist das dem Verstehen zugrundeliegende Prinzip
Metaphysik = Mbus ba, hinter dem Sein, Metaphysik bedeutet

mithin, pôdôl i mbus ba, d.h. Hinter-dem-Sein-Lehre
Ontologie = Pôdôl bà, Reden über das Sein, mit dem Ziel, dessen

Existenz zu beweisen
Praxis = Boñ, das durch Tun Umsetzbare
Sein = Yé, bà, d.h. was sichtbar ist oder unseren Vorstellungen in der

objektiven Wirklichkeit entspricht
Synthese = sukus oder sugus, unterscheidet sich von Schluss oder

Konklusion: (mal, mélés)
Theorie = Li tehge, Prinzip, Dinge zu sehen oder zu betrachten
Zivilisation = Nok niñ, das Leben verstehen oder genießen.

4. Schluss

Die Übersetzung abstrakter Termini in afrikanische Sprachen stellt
eine große Herausforderung für die afrikanischen Philosophen dar.
Aus dieser Erkenntnis heraus hat dieser Artikel zwei Methoden vor-
geschlagen, die für die philosophische Übersetzung im afrikanischen
Kontext anwendbar wären, nämlich die der Transkription und der
semantischen Übertragung. Gleichwohl braucht Afrika dringend eine
Sprachenpolitik, die zum Gebrauch der einheimischen Sprachen er-
mutigt, mit denen die afrikatreuen Philosophen nicht nur ihre kultu-
rellen Identitäten und ihr Erbe ausdrücken, sondern auch eine Phi-
losophie formulieren, die den Eigenwert und die Denkformen Afrikas
sichtbar werden lässt.

114

Jacob Emmanuel Mabe

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliographie:

Azenabor, Godwin, »The Idea of African Philosophy in African Languages«, in:
Indian Philosophical Quarterly 3 (2000), S. 321–328.

Bahoken, Jean-Calvin, »Notion de Bedimo chez les bantu de Cameroun«, in:
Journal de la Société des Africanistes 31 (1961), S. 91–96.

Diagne, Souleymane Bachir, »Révisiter ›La philosophie bantoue‹. L’idee d’une
grammaire philosophique«, in: Politique africaine 1/2000 (Nr 77), S. 44–
53.

Eboh, Marie Paulin, The Structure of Igbo Logic, Roma 1983.
Eboussi Boulaga, Fabien, »Le bantoue problématique«, in: Présence africaine

(1968), Nr. 66, S. 4–40.
Eliade, Mircea, Kosmos und Geschichte. Der Mythos der ewigen Wiederkehr,

Frankfurt/M. 1986.
Elungu Pene, Elungu, »La philosophie bantoue-rwandaise de l’être«, in: Cahier

des religions africaines 10 (1976), S. 285–298.
Gyekye, Kwame, An Essay on African Philosophical Thought. The Akan Con-

ceptual Scheme, New York/Cambridge 1987.
Gyekye, Kwame, »Philosophical Relevance of Akan Proverbs«, in: Second Order

2 (1973), S. 45–53.
Heine, Bernd/Nurse, Derek (Hrsg.), A Linguistic Geography of Africa, Cam-

bridge/New York 2008.
Kagamé, Alexis, La philosophie bantoue-rwandaise de l’être, Brüssel 1956.
Klein-Arendt, Reinhard, »Bantusprachen«, in: Mabe, Jacob Emmanuel (Hrsg.),

Das Afrika-Lexikon. Ein Kontinent in 1000 Stichwörtern, Stuttgart/Wup-
pertal 2001.

Mabe, Jacob Emmanuel, Was wissen Europäer kulturell von Afrika? München
2006/2013

Mabe, Jacob Emmanuel, Mündliche und schriftliche Formen philosophischen
Denkens in Afrika. Grundzüge einer Konvergenzphilosophie, Berlin 2005

Mabe, Jacob Emmanuel, »Andere Kulturen – Andere Werte? Was die Welt von
Afrika lernen kann«, in: Münnix, Gabriele (Hrsg.), Wertetraditionen und
Wertekonflikte. Ethik in Zeiten der Globalisierung (Studien zur Interkul-
turellen Philosophie 21, Nordhausen 2013, S. 219–230.

Malherbe, Michel, Répertoire simplifié des langues africaines, Paris 2000.
Odera Oruka, Henry, »Sagacity in African Philosophy«, in: International Phi-

losophical Quarterly (Winter 1983), S. 388–393.
Odera Oruka, Henry, »Philosophic sagacity in African Philosophy«, in: Odera

Oruka, Henry (Hrsg.), Sage Philosophy, Indigenous Thinkers and Modern
Debate on African Philosophy, Leiden 1990, S. 41–51.

Oluwole, Sophie, Philosophy and Oral Tradition, Lagos 1999.
Ozankom, Claude, Herkunft bleibt Zukunft, Das Traditionsverständnis in der

Philosophie Marcien Towas und Elungu Pene Elungus im Lichte einer The-
se Martin Heideggers, Berlin 1997.

Tempels, Placide, La philosophie bantoue, Elisabethville 1945/Paris 1949.

115

Zum Problem der Übersetzung abstrakter Begriffe in eine Bantusprache

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wiredu, Kwasi, »African Philosophical tradition: a case study of the Akan«, in:
Philosophical Forum 24 (1992), 35–62.

Wiredu, Kwasi, Conceptual Decolonization as an Imperative in Contemporary
African Philosophy, Ibadan 1995.

Wiredu, Kwasi, Cultural Universals and Particulars, Bloomington/Indianapolis
1996.

Wiredu, Kwasi, »Conceptual Decolonization as an Imperative in Contemporary
African Philosophy. Some Personal Reflections«, in: Revue Rue Descartes
36, Paris 2002, S. 56–57.

116

Jacob Emmanuel Mabe

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.
Zur Theorie und Philosophie
des Über-setzens

Welche Philosophie der Übersetzung wird in Europa aus-
schlaggebend sein?
In einem Europa, das von nun an sowohl die krampfhafte na-
tionalistische Unruhe der Sprachunterschiede als auch die ge-
waltsame Gleichsetzung der Sprachen durch die Neutralität
eines übertragenden – und angeblich durchsichtigen, meta-
linguistischen, universalen – Mediums vermeiden sollte?
(Jacques Derrida, L’autre cap, 1991)

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aneta Karageorgieva (Sofia)

Universal Grammar in Chomsky and the
Problem of Translation

In this paper I will proceed from the assumption that translation is a
transition of meaning from one language to another with minimal
loss and/or distortion, i. e. what is called by Roman Jakobson ›inter-
lingual translation‹.1 The second assumption is that meaning is an
explanans (the thing that explains what has to be explained) of hu-
man use of language. Meaning is what is being transmitted from
speakers to hearers and what enables linguistic expressions to change
the behaviour of others. The third assumption is the general defini-
tion of language as a neuro-audio technology for re-wiring the neural
networks of others (following Mark Pagel2). The role of translation is
to multiply this technology and expand its scope.

Using a simplification, it might be said that there are two basic
points of view from which to approach translatability: universalist
and monadist. Supporters of the universalist approach claim that the
existence of linguistic universals ensures translatability. Those who
endorse the monadist approach maintain that each linguistic commu-
nity interprets reality in its own particular way and this jeopardizes
translatability. In what follows I will make some references to the
historical origin of Chomsky’s theory (1), but the main emphasis will
be on a brief outline of its internal history (2). Then I will reconstruct
his conceptions of Universal Grammar (UG) in its different phases of
development (3 and 4) and then comments on its consequences for
translatability will be made (5).

119

1 Jakobson, On linguistic aspects of translation, http://culturalstudiesnow.blogspot.
bg/2011/10/roman-jakobson-on-linguistic-aspects-of.html, §4
2 Pagel, How language transformed humanity, https://www.ted.com/talks/mark_
pagel_how_language_transformed_humanity/transcript 00:11, see annotated cap-
tions at https://dotsub.com/view/84c04c29-194b-4667-ab49-612c550dd601/view-
Transcript/eng

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Historical Origin of the Theory

As we know, Chomsky launched his general ideas about the nature of
human language and language acquisition in his critical review of
Skinner’s Verbal Behaviour (1957).3 However, the most prominent
work of Chomsky that explicitly tries to put his work in a broad his-
torical context, is his Cartesian Linguistics (First edition New York,
1966).4 »Because of its extensive discussion of linguistic creativity
facts, Cartesian Linguistics focuses more than any of the rest of
Chomsky’s works on the creativity facts, and explores their implica-
tions for the science of mind and the explanation of behaviour – and it
touches on their broader implications for politics and education, and
even art – especially poetry«.5 Here Chomsky refers to Descartes’
teaching of innate ideas as a source of inspiration, because Descartes
was the first to pay attention to ordinary linguistic creativity. The
latter, according to Chomsky, cannot be explained in behaviouristic
terms of stimulus, response, and reinforcement, and therefore calls
for its explanation by some innate brain structure (the so called Lan-
guage Acquisition Device, LAD) that accounts for the development of
language in children in a way that their other organs develop – they
just grow up. What is at stake here is the semantic enhancement,
while the grammatical regularities remain identical as they are, first,
innate, and second, universal for each and every human being on
earth. As the famous Chomsky’s slogan goes,6 from a bird’s point of
view all languages are the same. Linguistic competence, as the oppo-
site of linguistic creativity, is given to us a priori (and this idea has
inspired Habermas’ ›communicative a priori‹). This leads Chomsky to
the distinction of deep and surface structure in particular languages.
Thus particular languages are to be regarded as concrete instantia-
tions of a universal mental ability that is identical in people.

As another source of inspiration, Chomsky points out to Leibniz:
The psychology that develops in this way is a kind of Platonism with-
out preexistence. Leibniz makes this explicit in many places. Thus he
holds that »nothing can be taught to us of which we have not already

120

Aneta Karageorgieva

3 Cf. Skinner, Verbal Behaviour, pp. 432–452
4 Chomsky, Cartesian Linguistics, A Chapter in the History of Rationalist Thought
5 McGilvray, Introduction to the third edition, in: Cartesian Linguistics, A Chapter in
the History of Rationalist Thought, p. 1
6 Chomsky, Language and Problems of Knowledge, in: Martinich, The Philosophy of
Language, Third edition, p. 559

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in our minds the idea,« and he recalls Plato’s ›experiment‹ with the
slave boy in the Meno as proving that »the soul virtually knows those
things [i. e., truths of geometry, in this case], and needs only to be
reminded (animadverted) to recognize the truths. Consequently, it
possesses at least the idea upon which these truths depend. We may
even say that it already possesses those truths, if we consider them as
the relations of the ideas« (§26)7 (in §26 he refers to Leibniz’s Dis-
course on Metaphysics). Chomsky admits that what is latent in the
mind may require appropriate environmental stimulation in order to
become active, and this corrects his initial statement that no external
stimuli are needed to develop linguistic expansion. However, he in-
sists that, as a brain structure, Language Acquisition Device (»LAD«)
calls for a linguistic science regarded as a natural one. As we shall see
in the last section, this idea does not remain the same in Chomsky’s
views.

We have to say here as a conclusion of the general philosophical
background in Chomsky that he takes sides with classical rationalism,
and this view has come today to be called ›nativism‹.

2. Internal History of Universal Grammar

It may be said that at the level of semantics Chomsky’s general con-
cepts of language and language acquisition undergo amendments and
additions, remaining nevertheless recognizable since the late fifties
and mid-sixties when they were started. There is another level of
Chomsky’s development, namely the syntactic one, which has chan-
ged noticeably during the decades. The distinctive periods are known
by the names of Chomsky’s corresponding books. The first model of
the UG is given in his Syntactic structures where rules that generate
basic structures were separated from rules of transformation. This
period’s theory became popular by the name of ›transformational
generative grammar‹. It used as an illustration a sentence that can be
regarded as the slogan of this period: Colourless green ideas sleep
furiously. Its task was to emphasize that syntax is independent of
semantics, so a sentence can be grammatically correct and meaning-
less at the same time.

121

Universal Grammar in Chomsky and the Problem of Translation

7 Chomsky, Cartesian Linguistics, p. 100

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The next period was marked by the Aspects of the Theory of
Syntax and became known as the Standard Theory. Here Chomsky
introduces the distinction between linguistic competence and linguis-
tic performance as well as the one between deep and surface structure
of the sentence. Two prominent sentences are associated with this
stage: ›John is eager to please‹ and ›John is easy to please‹. The two
sentences have the same surface structure but mean different things
about John who is first subject and then object of the verb please.

In the seventies the Standard Theory developed into the so called
Extended Standard Theory, positing slightly different grammatical
rules; then, after a more radical change, the Government/Binding
Model appeared (19818); and from today’s point of view it is regarded
as the kernel of the universal grammar model. It claimed that, as said
earlier, from a bird’s point of view all languages are identical in that
they are ruled by the same grammatical principles and parameters.
The central work here is the book Knowledge of Language (19869).
This theory started to be referred to as ›Principles and Parameters
Theory‹, because this title was regarded as closer to the essence of
the theory.

The late eighties brought a further model – the so called Minim-
alist Programme (199510) which can be considered the core of Choms-
ky’s current position. In its turn, however, the MP has three stages,
according to Cook and Newson (2007).11 The first stage lasted till
1996. MP then was focused on the invariant principles for all lan-
guages, thus simplifying the language acquisition process. The second
stage was devoted to syntax and some radical rethinking of it, consist-
ing in the elimination of most of the Government/Binding apparatus
and in the exploration of whether the computational system of lan-
guage interfaces with phonology and cognition. The last stage, from
the year 2000 onwards, is known as the Phases Model.12

122

Aneta Karageorgieva

8 Chomsky, Lectures on Government and Binding
9 Chomsky, Knowledge of Language: its Nature, Origins, and Use
10 Chomsky, The Minimalist Program
11 Cook and Newson, Chomsky’s Universal Grammar: An Introduction, p. 2
12 Ibid., p. 4

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Evolution of Universal Grammar

If we wish to take a broad view on Chomsky’s investigations, we may
say that he has been interested in our knowledge of a language and
the origins of this knowledge. This means, for Chomsky, that linguis-
tics is an inquiry into the human mind and human nature. As lan-
guage is a ubiquitous human capacity, we must be interested not in
the idiosyncrasies of a particular language but in all the common
properties of any language.

However, language does what it does (namely, rewire the neuro-
nal networks of other beings) by relating to things outside our minds
and using physical media: symbols as sounds or inscriptions. This
relation has been called ›meaning‹ and the question that must be an-
swered is how is meaning connected to symbols, and next, how it
becomes able to express thoughts? Chomsky’s summary of these
questions runs as follows: ›each language can be regarded as a parti-
cular relationship between sounds and meaning‹.13 Thus a sentence
like »The moon shone through the trees« consists of a chain of letters
or sounds, on the one hand, and of meanings about the moon and its
relationships to trees, on the other. Those symbols are the external
face of language. »Moon« means nothing to a speaker of Bulgarian.
Meanings are the internal face of language, its connection to cogni-
tion. Linguistics must explore the nature of the relationship between
internal and external. In Chomsky’s view, the mind connects mean-
ings to sounds via a computational system working in two directions
– from sounds to meanings and frommeanings to sounds. The knowl-
edge of a language does not only lie in the sounds and meanings, but
in the computational system, embodying the syntax. The speaker’s
mind has to change the internal ingredients of language into real
physical sounds through complex instructions to muscles; this is car-
ried out by the sensorimotor system. The listener’s mind, in its turn,
must convert sounds into the representations common to the compu-
tational system. This is what happens in the interface between mind
and sounds. Between mind and meanings, representations must first
be converted into general concepts (conceptual-intentional system),14
and second, the general concepts have to be changed into the repre-
sentational forms used by the computational system. What is the

123

Universal Grammar in Chomsky and the Problem of Translation

13 Chomsky, Studies on Semantics in Generative Grammar, p. 17
14 Chomsky, On Nature and language

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


conceptual apparatus that Chomsky uses in order to explain the
workings of the computational system?

First, the concept of grammar at work denotes our whole knowl-
edge of language: how the sounds are pronounced, how the words are
ordered, and what they mean – namely, phonetics, syntax, and se-
mantics. The syntax, or the syntactic structure, has a central role in
that it mediates the physical form and the abstract meaning. The the-
ory of principles and parameters introduces the terms phonetic form
and logical form (the latter capturing the representations of mean-
ing). In Knowledge of Language: Its Nature, Origin, and Use Choms-
ky says: »Phonetic form and logical form constitute the interface
between language and other cognitive systems, yielding direct repre-
sentations of sound, on the one hand, and meanings on the other, as
language and the other systems interact.«15 Of central interest here is,
however, the computational system; this is what makes children ac-
quire language, not the sounds and meanings themselves. The logical
form represents only the syntactic meaning, namely that part of
meaning that is determined by grammatical structure.16 So how does
the computational system work?

The computational system has some important components. The
first is the lexicon, i. e. all the words we know plus the knowledge
about the relationships they can enter. For instance, we know a lot of
additional information organised around the word »moon« – that it is
a mass noun, is being pronounced in a certain way, is earth’s satellite,
can move, and so on.

The second component is the UG principles. Knowledge of lan-
guage rests on a set of principles present in all languages and in all
human beings. Moreover, these, at a certain level of abstraction, are
the same for all languages. If there are any differences between lan-
guages, they are limited to some variables (parameters). This is a new
feature of Chomsky’s theory after the 1980s; before that he believed
that language was only rules or structures and their variations were
considered limitless. In the new view, knowledge of language com-
prises not knowledge of rules as such but knowledge of deeper princi-
ples from which the rules are to be derived. Thus the concept of a rule
is brought to a minimum. It was a significant change to be taken into
account; still some researchers who apply Chomsky’s programme

124

Aneta Karageorgieva

15 Chomsky, Knowledge of Language: Its Nature, Origin, and Use, p. 68
16 Chomsky, Morphophonemics of Modern Hebrew, p. 165

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


consider his grammar theory rule-based. »There has been a gradual
shift of focus from the study of rule systems, which have increasingly
been regarded as impoverished … to the study of systems of princi-
ples, which appear to occupy a much more central position in deter-
mining the character and variety of possible human languages«.17
Rules are by-products of the trade between the principles, on the one
hand, and the lexicon, on the other. UG is concerned with the complex
interactions between principles and parameters and the impact of
those interactions on other parts of the syntax. A language is not,
then, a system of rules, but a set of specifications for parameters in
an invariant system of principles of Universal Grammar.18

In sum:
1. The computational system links sounds (the physical face of lan-

guage – sensorimotor system)
2. With meanings (the mental representations of meaning – con-

ceptual-intentional system)
3. Via Phonetic form (how the abstract phonological representation

is being pronounced)
4. And Logical form (how the abstract syntactic representation ac-

quires its meaning)
5. Based on the lexicon (stores all properties of the words)
6. Based as well on principles (dictates which structures are to be

used).

4. Further Development of Universal Grammar

On the basis of this view Chomsky outlines the tasks of linguistics as
a discipline. He presents them in the form of questions. The first
question is what constitutes the knowledge of language? Here the
task is primarily descriptive, oriented towards laying out people’s lin-
guistic intuitions which allow them to recognize sentences like ›Is
Sam the cat that is black‹ as sentences in English in contrast to ›Is
Sam is the cat that black‹ which is ungrammatical. Next there are
unobservable entities to be posited that explain this knowledge of
language. The computational, sensorimotor and conceptual-inten-
tional systems are such entities.

125

Universal Grammar in Chomsky and the Problem of Translation

17 Chomsky, Language and the Study of Mind, pp. 7–8
18 Chomsky, The Minimalist Program, p. 388

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The second question is about how such knowledge is acquired?
In order to answer this question, the linguist must rely on the answer
to the first question. Here again positing explanatory unobservables
is in use: this is the so called LAD which is innate and present in every
human being.

The third question concerns the usage of our knowledge of lan-
guage. For instance, the sentence about Sam the black cat may be used
for sorting out one cat of many in a photograph. Like the second
question this one also presupposes an answer to the first question,
namely what is knowledge of language?

In Language and Problems of Knowledge Chomsky formulates a
fourth question: What are the physical mechanisms that serve as the
material basis for this system of knowledge and for the use of this
knowledge? Here the linguist must look for some physical correlates
of linguistic competence and linguistic performance, i. e. for brain
structures that underlie the computational, the sensorimotor and the
conceptual-intentional systems. Furthermore, the principles and
parameters of Universal Grammar must be stored somewhere in the
brain. This question and the general instructions for answering it
justify Chomsky’s saying that linguistics is a natural science.

In his book of 2000 Chomsky starts to put up more difficult
questions about the nature of language. He asks how much language
is determined by restrictions coming from the other cognitive sys-
tems which interpret language. In New Horizons,19 Chomsky asks:
›How good a solution is language to certain boundary conditions that
are imposed by the architecture of mind?‹ This puts into doubt Fo-
dor’s idea of modularity of mind or at least challenges the informa-
tional encapsulation of the alleged modules.

How to assess these basic ideas in comparison to other approaches
to linguistics? Chomsky distinguishes between externalised lan-
guages (E) which understand linguistic entities independently of the
properties of the mind, and internalised languages (I) where the link
with the mind is decisive. Investigators of the first kind of languages,
like the American structuralist movement represented best by Bloom-
field tend to collect samples of a language and then describe its proper-
ties. The grammar is a collection of descriptive statements concerning
the E-language.20 In contrast to this approach, I-linguists study the

126

Aneta Karageorgieva

19 Chomsky, New Horizons in the Study of Language and Mind, p. 17
20 Ibid., p. 20

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


person’s knowledge of language and its origin. Language is an internal
property of the human mind. Grammar does not describe the sen-
tences and their regularities, but the speaker’s linguistic competence.
It is interested in what people could do instead of what they have
already done.We can say that this is very similar to Herder’s approach
to the relationship between language and thought, in that the question
posed is actually a philosophical, namely a transcendental one.

This opposition between E-languages and I-languages, captured
and explicated by Chomsky in his later work, is long dated and has its
repercussions on other disciplines such as social anthropology or
computational linguistics. The opposition corresponds to a certain ex-
tent to the significant distinction drawn in 1965 (Aspects of Linguistic
Structures), between linguistic competence and linguistic perfor-
mance. Competence is »the speaker/hearer’s knowledge of his lan-
guage«, performance is »the actual use of language in concrete situa-
tions«.21 It can be considered a necessary idealization or a flight from
robust linguistic data. Chomsky’s further developed definition is as
follows: »By grammatical competence I mean the cognitive state that
encompasses all those aspects of form and meaning and their relation,
including underlying structures that enter into that relation, which
are properly assigned to the specific subsystem of the human mind
that relates representations of form and meaning«.22

Competence is a feature of the I-language in the mind and does
not depend on concrete situation, or on its use. A person can know the
rules of arithmetic independently of adding up some numbers. This
knowledge – the linguistic competence – is the core of our knowledge
of language. It is an abstraction that detaches itself from the peculia-
rities of individual speakers. As Chomsky puts it in his Aspects of the
Theory of Syntax, »Linguistic theory is concerned primarily with an
ideal speaker-listener in a completely homogenous speech commu-
nity.«23

In response to some criticisms that the concept of competence
ignores the use of language, Chomsky introduces the notion of prag-
matic competence – knowledge of how language is related to the con-
crete situation of its use.24 It is not to be taken as something over-

127

Universal Grammar in Chomsky and the Problem of Translation

21 Chomsky, Aspects of linguistic structures, p. 4
22 Chomsky, Rules and representations, Columbia University Press, p. 59
23 Chomsky, Aspects of the Theory of Syntax, p. 3
24 Chomsky, Rules and Representations, p. 225

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lapping with or overthrowing competence; communication is not the
only function of language – expression of thought is more impor-
tant:25 »Language is not properly regarded as a system of communi-
cation. It is a system for expressing thought.«26 Practically the same is
being said in On Nature and Language.27 Throughout Chomsky’s
evolution competence remains a creative force – a speaker may con-
struct an infinite number of sentences he has never experienced.

Performance refers to the psychological processes that enable
understanding or producing language. As knowing the rules of arith-
metic differs from actually adding or subtracting, so competence dif-
fers from performance. Speakers use a number of psychological and
neurological processes in the real event of speaking that are not part
of the competence. For instance, memory places constraints on how
long a sentence we can utter, but it has quite a different role in com-
petence. Therefore an I-linguist cannot use sample sentences as evi-
dence, especially because they reflect many processes that obscure the
knowledge of language.

If we have to look for the main feature of Chomsky’s theory, one
very salient one is the existence of linguistic universals. Here ›uni-
versality‹ is not meant as ubiquitousness. It is possible that some lan-
guages possess a certain parameter (to be varied from language to
language) and others do not. Nevertheless, if we can find it in some
languages, then it is a universal. The same holds for principles – they
can be undetectable in certain languages, but they are also not broken
in those languages. This makes the principles universal. As a conse-
quence, the popular idea that languages can enter a typology on the
basis of common features must be abandoned. A universal principle
can be ascribed to a single language provided it is the best explanation
of some feature of the language faculty. As Cook and Newson remark,
Newton’s theory of gravity may have been triggered by an apple but
it did not require examination of all the other apples in the world to
prove it.28

So is there any evidence that can transform the universal gram-
mar from a mere hypothesis to a well justified theory? The evidence
is to a great extent counterfactual, as in cases where the sentence ›Is

128

Aneta Karageorgieva

25 Chomsky, New Horizons in the Study of Language and Mind, p. 76
26 Ibid.
27 Chomsky, On Nature and Language, p. 107
28 Cf. Cook and Newson, op. cit., p. 24

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


John is the man who tall‹ are recognized as ungrammatical by a num-
ber of hearers. It does not matter whether the sentence has been ac-
tually uttered; the question is whether it could be said and how would
it be treated if it were said. Such evidence is incomplete and may be
biased, but these are deficits that can be remedied with time. Here is
the place to note that Universal Grammar leaves some aspects of lan-
guage untouched. An example may be all the irregularities in forming
past tense in English. These peculiarities are not explained by the UG
because they are simply facts of the English language. To justify their
status of unexplainable oddities UG makes the distinction between
core and periphery of language. Aspects that are unpredictable by
the UG belong to the periphery. The principles and parameters build
the core.

5. The Problem of Translation

The paradigmatic example of translatability is the possibility (or the
lack of it) of elaborating a concept in a language that is different from
that in which the concept was built. Notwithstanding that Chomsky’s
UG does not provide a direct argument in favour of translatability, it
can serve as a basis for such an argument. It may be as follows:

1. Language expresses thought.
2. Thought is an outcome of brain processes.
3. Human brains are similar all over the world.
4. Therefore, thought is similar all over the world.
5. Therefore, every language can express any thought.
6. Therefore, concepts (thoughts) conceived in one language can be

expressed in any other language. Translation is always possible.

AsWalter Benjamin says in an essay prefacing his translation of Bau-
delaire, translation is the most important task of the linguist. »Lan-
guages are not strangers to one another, but are, a priori and apart
from all historical relationships, interrelated in what they want to
express.«29 Kinship of languages allows for translation. »To turn the
symbolizing into the symbolized, to regain pure language fully

129

Universal Grammar in Chomsky and the Problem of Translation

29 Benjamin, Illuminations, p. 73

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


formed in the linguistic flux, is the tremendous and only capacity of
translation.«30

A counter-perspective may run as follows: even if common
structures underlie all human languages, their surface counterparts
are so different in each of those languages that translation may be-
come an impossible task. Even Chomsky himself warned scholars
against the applicability of his theory in the field of translation:
»The existence of deep-seated formal universals […] implies that all
languages are cut to the same pattern, but does not imply that there is
any point by point correspondence between particular languages. It
does not, for example, imply that there must be some reasonable pro-
cedure for translating between languages.«31 Many, however, over-
looked Chomsky’s warning words. From the 1960’s onwards, suppor-
ters of the universal translatability notion used the theory formulated
in Aspects to give their views scientific foundation. Some of the most
prominent twentieth-century linguists (Jakobson, Bausch, Hauge,
Nida and Ivir, amongst others) purport that, in principle, everything
can be expressed in any language. They argue that the translatability
of a text is guaranteed by the existence of universal syntactic and
semantic categories.

On the other hand, the idea of untranslatability has a distinct
political aspect: if the untranslatability of a text is accepted, then it is
implied that eventually some languages are not suitable for expres-
sing certain features of human experience. Based on the complexity
of their linguistic means, it is conceivable to build a hierarchical clas-
sification of languages; that would entail as a consequence some hier-
archical arrangement of the speakers of the different languages. That
would give rise to an idea that some people are superior to others due
to their ethnic or national characteristics, associated with their lan-
guages. Such an extreme thesis is absolutely unacceptable, because
the differences in language do not automatically lead to hierarchical
classifications. There is no correspondence between the concepts of
difference and untranslatability. It is only just to note that the notion
of untranslatability has been unpopular in the twentieth century.
However, there is no popular view that perfect translation is uncondi-
tionally possible.32

130

Aneta Karageorgieva

30 Ibid., p. 80
31 Gentzler, Contemporary Translation Theories, p. 50
32 Cf. de Pedro, The Translatability of Texts: A Historical Overview, pp. 558–559

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Consequences for Translatability

This kind of consensus led Chomsky to reconsider his main thesis
that linguistics is a natural science. In his recent book he says: »Apart
from improbable accident, such concepts [human being and language
speaking] will not fall within explanatory theories of the naturalistic
variety; not just now, but ever. This is not because of cultural or even
intrinsically human limitations (though these surely exist), but be-
cause of their nature. Wemay have a good deal to say about people, so
conceived; even low-level accounts that provide weak explanation.
But such accounts cannot be integrated into the natural sciences
alongside of explanatory models for hydrogen atoms, cells, or other
entities that we posit in seeking a coherent and intelligible explana-
tory model of the naturalistic variety. There is no reason to suppose
that there is a »natural kind ›human being‹«; at least if natural kinds
are the kinds of nature, the categories discovered in naturalistic in-
quiry.«33

Without being pessimistic, we may conclude that translation is
an on-going effort that cannot be regarded as an easy one, or as sim-
ply predetermined by some essential characteristics of language itself.

Bibliography:

Benjamin, Walter, Illuminations, London 1992.
Chomsky, Noam, Aspects of Linguistic Structures, Cambridge 1965.
Chomsky, Noam, Studies on Semantics in Generative Grammar, The Hague

1972.
Chomsky, Noam, Morphophonemics of Modern Hebrew, New York 1979.
Chomsky, Noam, Rules and representations, New York 1980.
Chomsky, Noam, Lectures on Government and Binding. Dordrecht 1981.
Chomsky, Noam, Language and the Study of Mind, Tokyo 1982.
Chomsky, Noam, Knowledge of Language: Its Nature, Origin, and Use, New

York 1986.
Chomsky, Noam, »Language and Problems of Knowledge«. In: Martinich, Aloy-

sius P., The Philosophy of Language, Third edition, Cambridge 1990,
p. 558–576.

Chomsky, Noam, The Minimalist Program. Cambridge, MA 1995.
Chomsky, Noam, New Horizons in the Study of Language and Mind, Cam-

bridge 2000.

131

Universal Grammar in Chomsky and the Problem of Translation

33 Chomsky, New Horizons in the Study of Language and Mind, p. 20

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Chomsky, Noam, On Nature and Language, Cambridge 2001.
Chomsky, Noam, Cartesian Linguistics, A Chapter in the History of Rationalist

Thought. Third edition, Cambridge 2009.
Cook, Vivian J. and Newson, Mark. Chomsky’s Universal Grammar: An Intro-

duction, 3rd Edition, Oxford 2007.
de Pedro, Raquel (1999), »The Translatability of Texts: A Historical Overview«

in: Meta: the Translator’s Journal, Vol. 44, N 4, 1999, pp. 546–559
Gentzler, Edwin, Contemporary Translation Theories, London & New York

1993.
Jakobson, Roman, On Linguistic Aspects of Translation (1959), http://cultural-

studiesnow.blogspot.bg/2011/10/roman-jakobson-on-linguistic-aspects-
of.html, §4, 2. Accessed on Dec. 8, 2015.

McGilvray, James, »Introduction to the third edition«, In: Cartesian Linguistics,
A Chapter in the History of Rationalist Thought. Third edition, Cam-
bridge 2009.

Pagel, Mark, How language transformed humanity, https://www.ted.com/talks/
mark_pagel_how_language_transformed_humanity/transcript 00:11, Ac-
cessed on Dec. 8, 2015.

Skinner, Benjamin Frederick, Verbal Behaviour. Acton, MA 1957.

132

Aneta Karageorgieva

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerhard Preyer (Frankfurt/M.)

Radikale Übersetzung und
radikale Interpretation

Kritik von Quines und Davidsons Theorie des
intersprachlichen Verstehens

Donald Davidson hat sich im Hinblick auf die Bedeutungstheorie
natürlicher Sprachen grundsätzlichen Positionen der naturalisierten
Erkenntnistheorie Willard van Orman Quines angeschlossen. Erst-
übersetzung (radical translation) und Erstinterpretation (radical in-
terpretation) sind beides Übersetzungen vom Null-Punkt aus als
unterschiedliche Versionen einer Verstehenstheorie mit unterschied-
lichen Erkenntnistheorien (Reizbedeutung versus distale Bedeutung
und Kognition). Davidson baut Quines Erstübersetzung in eine Erst-
interpretation durch eine wahrheitsbedingte Bedeutungstheorie um.
Werkgeschichtlich überführt er sie in eine »Unified Theory of
Thought, Meaning, Action and Evaluation«.1 Er teilt mit Quine die
Annahme der postempiristischen Bedeutungstheorie, d.h. des Zirkels
zwischen Überzeugung und Bedeutung, die Kritik an der semanti-
schen Unterscheidung zwischen analytischen und synthetischen Sät-
zen, die Unerforschbarkeit der Referenz und die Unbestimmtheit der
Übersetzung, den Extensionalismus in der Logik und eine Version der
naturalisierten Erkenntnistheorie. Insofern sollten wir von einer
Quine-Davidson-Tradition ausgehen.

In einem ersten Schritt wird die Ablösung der Bedeutungstheo-
rie durch die Übersetzungstheorie skizziert (Quine). Ein zweiter
Schritt geht auf den Umbau der Erstübersetzung durch die Erstinter-
pretation von Davidson ein und skizziert ihre semantische Fassung
als eine Beibehaltung des Problembezugs der Erstübersetzung und
zugleich der Zurückweisung ihrer Basistheorie.

Schließlich ist es von Interesse, ob Davidsons wahrheitsbedingte
Bedeutungstheorie die epistemische Lücke in Quines Bedeutungs- als
einer Übersetzungstheorie zu schließen vermag und ob die Basistheo-
rie der Erstübersetzung den Zirkel zwischen Überzeugung (allen pro-

133

1 Davidson, »A Unified Theory of Thought, Meaning, and Action«, in: ders., Pro-
blems of Rationality, S. 151–166.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


positionalen Einstellungen) und Bedeutung erfolgreich unterbricht.
Die Vorgehensweise der Rekonstruktion von Basistheorien erleich-
tert den Vergleich unterschiedlicher Ansätze. Der Wechsel in einer
Basistheorie kann auch der Indikator dafür sein, dass ein Verlust an
Plausibilisierungen vorliegt, z.B. äußert sich Davidson dahingehend,
dass er Quines Begriff der Reizbedeutung nicht nachvollziehen kann.
Wie weit die damit einhergehenden erkenntnistheoretischen und on-
tologischen Umschichtungen gehen, ist eine empirische Frage.

1. Bedeutungstheorie als Übersetzungstheorie (Quine)

(a) Naturalisierte Erkenntnistheorie

Es ist nicht weiter strittig, dass sich Ontologie und Erkenntnistheorie
zunächst mit unterschiedlichen Fragen beschäftigen. Die Ontologie
fragt danach, was es gibt. Das ist eine Frage der Wahrheit. Die Er-
kenntnistheorie beschäftigt sich dagegen mit der Frage, wie wir wis-
sen können, was es gibt. Das ist eine Frage der Methode (Verfahren)
und der Belege.2 Ontologie und Erkenntnistheorie sind jedoch ande-
rerseits nicht voneinander unabhängig, wenn wir aus der Sicht der
Erkenntnistheorie nach ihren ontologischen Voraussetzungen fragen.
Das betrifft in der cartesianischen und empiristischen Tradition z.B.
das Subjekt-Objekt Problem oder die angenommene Beziehung zwi-
schen Sprache (Logik) und Welt. Quines Erkenntnistheorie, Onto-
logie, Sprachtheorie und Logik beanspruchen eine Antwort auf die
Problemstellungen: 1. die Beziehung zwischen Übersetzung und
Kommunikation, 2. die Analyse der Referenz von Ausdrücken sowie
3. eine Analyse der Belege und des Wissens (Wissenschaftstheorie
und Logik) zu geben. Das Verbindungsstück ist die naturalisierte Er-
kenntnistheorie. Die Kommunikation der Ergebnisse seiner Analysen
beschreibt Quine, wie der Untertitel von Unterwegs zur Wahrheit
lautet, als Konzise Einleitung in die theoretische Philosophie.3

134

Gerhard Preyer

2 »Belege« ist die übliche deutsche Übersetzung von »evidence«. Das ist nicht ganz
glücklich, da »evidence« bei Quine kein externer Beleg von etwas ist, sondern ein
stimulierter Informationsfluss an den Nervenenden (flow of evidence), der nicht in-
tentional bewusst ist. In diesem Text bleibe ich der Einfachheit halber bei der ver-
breiteten deutschen Übersetzung.
3 Quine, Unterwegs zur Wahrheit. Konzise Einleitung in die theoretische Philo-
sophie.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die naturalisierte Erkenntnistheorie besagt:
1. Es gibt keinen erkenntnistheoretisch ausgezeichneten Stand-

punkt der Erkenntniskonstitution und keinen ontologischen (kosmo-
logischen) Standpunkt, von dem wir die äquivalenten Ontologien
überblicken könnten. Der erkenntnistheoretische Standpunkt setzt
jedoch den ontologischen voraus. Es gibt somit keine Erkenntnistheo-
rie außerhalb der ontologischen Bindungen. Das gilt für unsere wis-
senschaftlichen Theorien und die logische Bereinigung der Alltags-
sprache. Nach Quine besagt das ontologische Kriterium: »to be is to
be the value of the variable«. Der ontologische Standard besagt: »no
entity without identity«. Damit sollen intensionale Begriffe (Pro-
positionen, Eigenschaften usw.) widerlegt werden. Das ist der logisch-
semantische harte Kern der Erkenntnistheorie und Semantik Quines.
Aus dem ersten Punkt folgt, dass im Falle der Bedeutungstheorie als
einer Übersetzungstheorie »Übersetzung« durch die nicht in Frage
gestellte Hintergrundsprache des Übersetzers erfolgt (vgl. dazu den
4. Punkt).

2. Die Sprache und die Bedeutung von Ausdrücken sind keine
privaten Entitäten. Aus der Perspektive der ersten Person haben wir
keinen privilegierten Zugang zu semantischen Informationen. Die
Rolle des Übersetzers besteht darin: (a) Er verfügt über eine begriff-
liche Souveränität, (b) die Übersetzung erfolgt von seinem Begriffs-
schema und seiner Hintergrundontologie aus. (c) Daran schließt sich
das Folgeproblem an, in welcher Position und wie das Interpretierte
vom Standpunkt des Übersetzers (Interpreten) zu berücksichtigen ist.

3. In einem methodischen Sinn sind semantische Untersuchun-
gen eine Sache der logischen Notation. Sie ist nicht theoretisch, da sie
unser empirisches Wissen nicht erweitert. Sie ist aber auch nicht me-
taphysisch, da die Ontologie, wie alle Konzeptualisierungen, relativ
zu einem Begriffsschema und deshalb nicht absolut ist. Quine neigt
aber dazu, der kanonischen Notation eine große epistemische Nähe
zu der Peripherie, somit den sensorischen Reizen, der begrifflichen
Netzwerke zuzuschreiben.

4. Es gibt keine selbstständige (philosophische) Erkenntnistheo-
rie. Sie ist Aufgabe der Einzelwissenschaften, z.B. der Psychologie
und Verhaltenswissenschaft.

Quine verbindet deshalb die naturalisierte Erkenntnistheorie
mit der ontologischen Relativität, dem Dualismus zwischen neutra-
lem Inhalt und Begriffsschema. Referenz wird durch die Relativie-
rung auf ein Koordinatensystem der Hintergrundsprache erklärt.

135

Radikale Übersetzung und radikale Interpretation

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Sprache und die damit einhergehenden Ontologie des Überset-
zers haben somit eine privilegierte Funktion.

Die relationale Theorie der Gegenstände ist der Kern der Lehre
der ontologischen Relativität. Ihr kommt im Fortgang der Werk-
geschichte Quines eine grundlegende Funktion in der Erkenntnis-
theorie und Ontologie zu:4

»Aber ich kann heute vielleicht deutlicher als in meinen Vorlesungen, dem
Essay oder dem Buch des gleichnamigen Titels (»Ontologische Relativität«,
d.V.) angeben, worauf die ontologische Relativität meiner Position zufolge
eigentlich relativ bezogen ist: Sie ist relativ auf ein besonderes Manual der
Übersetzung. Vom Term »gavagai« zu sagen, dass er Kaninchen bezeichnet,
heißt nichts anderes, als sich anstelle irgendeines der anderen möglichen
Handbücher für ein Handbuch zu entscheiden, in dem der Term »gavagai«
mit »Kaninchen« übersetzt wird.«5

Damit geht einher, dass die Ontologien relativ sind und wir über kei-
nen Standpunkt verfügen, über ihre Richtigkeit zu entscheiden. Der
empirische Gehalt einer Ontologie ist nur der »neurale Knoten« und
ihr Beitrag zu der jeweiligen »Struktur der Theorie«.6 Wir sollten uns
dabei aber zugleich fragen, von welchem Standpunkt aus diese Unter-
scheidung getroffen wird. Setzt die Unterscheidung nicht einen wei-
teren höheren Standpunkt voraus? Wenn es keinen absoluten Stand-
punkt gibt, so sind die Sätze: »Es gibt einen absoluten Standpunkt«
und »Es gibt keinen absoluten Standpunkt« ohne einen Erkenntnis-
wert. Die von Quine nahegelegte Unterscheidung lässt sich somit
nicht absolut treffen.7

(b) Postempiristische Bedeutungstheorie und die Erstübersetzung

Die postempiristische Bedeutungstheorie besagt für Quine: Die nicht
auflösbare Verbindung zwischen Überzeugung und Bedeutung ist das
Kernproblem der verständlichen Wiedergabe einer Äußerung
(Sprechakt). Davidson formuliert dieses Kernproblem dahingehend:

136

Gerhard Preyer

4 Quine, »Naturalisierte Erkenntnistheorie«, S. 97–126, ders., »Ontologische Relati-
vität«, in: ders., Ontologische Relativität und andere Schriften, S. 41–96.
5 Quine, Unterwegs zur Wahrheit, S. 73.
6 Quine, a. a.O., S. 45.
7 Das ist die Folgerung aus einer Mailkommunikation über dieses Problem mit Wil-
helm K. Essler.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»A central source of trouble is the way beliefs and meaning conspire
to account for utterance«.8 Dieser Zirkel ist von der Anlage her nicht
zu beseitigen (Nichtherausschälbarkeitsthese). Quine verwirft des-
halb die analytischen Konzeption der sprachlichen Bedeutung (Ru-
dolf Carnap), den Dualismus von Bedeutungswahrheiten in einer
gegebenen Sprache versus Tatsachenwahrheiten und die Unterschei-
dung zwischen internen und externen Fragen im Hinblick auf die
sprachlichen Rahmenwerke (Carnap).

Der philosophische und sprachtheoretische Hintergrund ist Qui-
nes Kritik an der Bedeutungstheorie des logischen Empirismus und
der damit einhergehenden »Zwei Dogmen des Empirismus«.9 Daraus
folgert er: Weder Überzeugungen noch Wahrheit legen die Referenz
von Ausdrücken fest. Seine Erkenntnistheorie ersetzt deshalb die
phänomenologische Basis des Konstitutionssystems (Carnap) durch
eine naturalistische Basis. Er bezeichnet seine Erkenntnistheorie auch
als einen »relativen Empirismus«.10 Er besagt: »Wage dich nicht wei-
ter von den Sinnesdaten weg als nötig.« Daran hat Quine werk-
geschichtlich festgehalten.11

Die Basissituation des Gedankenexperiments der Erstüberset-
zung12 soll beides erklären, die Unerforschbarkeit der Referenz, d.h.
die Unbestimmtheit von unten und die Unbestimmtheit der Überset-
zung, d.h. die Unbestimmtheit von oben. Die Situation der radikalen
Übersetzung (RÜ) ist so definiert, dass z.B. ein Linguist (Feldfor-
scher) die Äußerungen eines Sprechers einer Dschungelsprache –
wir können verallgemeinern: einer beliebige Sprache, die er nicht
kennt – in seine Sprache von einem Nullpunkt aus zu übersetzen
beginnt. Quine hält es im Fortgang für »besser«, statt von ›Un-
erforschbarkeit‹ von ›Unbestimmtheit des Bezugs‹ zu sprechen.13

Die Unbestimmtheit der Übersetzung von unten besagt:

137

Radikale Übersetzung und radikale Interpretation

8 Davidson, »Beliefs and the Basis of Meaning«, in: ders., Truth and Interpretation,
S. 142.
9 Quine, »Zwei Dogmen des Empirismus«, in: ders., Von einem logischen Stand-
punkt, S. 27–50.
10 Quine, »Die Wurzeln der Referenz«, in: ders., Die Wurzeln der Referenz, S. 189–
194, hier S. 191.
11 Quine, From Stimulus to Science, S. 1–26.
12 Quine, Word and Object. Zur radikalen Übersetzung, S. 26–31.
13 Quine, Unterwegs zur Wahrheit, S. 71–74, sowie ders., »On the Reason for the
Indeterminacy of Translation«, Journal of Philosophy, S. 179–183, hat beide Unbe-
stimmtheiten im Fortgang genauer unterschieden.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die Referenz als die gegenständliche Bedeutung von Ausdrü-
cken ist aus der Einstellung der dritten Person unerforschbar. Refe-
renz als eine Ausdrucks-Gegenstandbeziehung besagt: (a) als Desig-
nation eines singulären Terms, z.B. »Boston« designiert Boston,
(b) als Denotation eines generellen Terms »Hase« denotiert jeden
Hasen und (c) als der Wert von gebundenen Variablen.14

Wenn ein Sprecher z.B. »Hase« äußert, so kann die Referenz
von einem Erstübersetzer bzw. Feldlinguist nicht verhaltensmäßig er-
forscht werden.Warum verhält sich das so? Das Problem ist durch die
Individuation der Terme in der Situation der Erstübersetzung ver-
anlasst. Es ist ein Problem auf der Seite des Übersetzers, da der Spre-
cher die Terme nicht individuiert. »Hase« könnte z.B. ein Klassifika-
tionsausdruck (allgemeiner Begriff) oder ein rein singulärer Term,
z.B. ein raum-zeitlicher Teil des Hasen, sein. Es ist demnach sinnlos,
absolut festzustellen, dass sich »Kaninchen« auf Kaninchen oder auf
abgetrennte Kaninchenteile und dass sich, relativ zu einer alternati-
ven Menge, »Kaninchen« auf unabgetrennte Kaninchenteile bezieht.
Der Sprecher kann aber auch besondere Theorien über Hasen haben,
z.B. sie sind Boten von fremden Göttern oder der Hase ist ein künst-
liches Replikat eines Hasen.

2. Die Übersetzung ist unbestimmt von oben, da die Wahrheit
der Übersetzung eines Satzes am Leitfaden der naturalisierten Er-
kenntnistheorie nicht über seine Richtigkeit entscheidet. Es können
immer andere analytischen Hypothesen aufgestellt werden. Die Un-
bestimmtheit der Übersetzung von oben als holophrastische These ist
aus dieser Sicht die »stärkere« Unbestimmtheit, da sie nicht nur Ter-
me, sondern auch ganze Sätze betrifft.15

3. Eine dritte Unbestimmtheit ist die empirische (Unter-) Unbe-
stimmtheit der »Globalwissenschaft«. Das ist die Unbestimmtheit
von Theorien durch die Beobachtungssätze, d.h.: »Für den Fall von
Globalsystemen der Welt hingegen sind wir sehr wohl zu akzeptieren
bereit, dass es zahllose, nicht weiter spezifizierbare Möglichkeiten
gibt, auf welche die Realität über die Grenzen des menschlichen ko-
gnitiven Apparats hinausreicht.«16

Der Übersetzer verfährt in der Einstellung der dritten Person,

138

Gerhard Preyer

14 Quine, From Stimulus to Science, S. 59–67.
15 Zu Davidsons Quine-Kritik vgl. R. Schantz, Wahrheit, Referenz und Realismus.
Eine Studie zur Sprachphilosophie und Metaphysik, S. 196–216. Schantz hat das
grundlegende Problem von Quines Ansatz aus meiner Sicht gut identifiziert.
16 Quine, Unterwegs zur Wahrheit, S. 141–142.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und er wendet den Grundsatz der Nachsicht bei der Übersetzung an,
d.h. er unterstellt Rationalität (und zwar seine eigene, zweiwertige
Logik), z.B. bei der Übersetzung der Junktoren. Es ist keine Anforde-
rung an die Übersetzung, dass der Sprecher die Sätze kennt, in die der
Übersetzer seine Äußerungen übersetzt. Der Erstübersetzer stellt ein
Übersetzungsmanual (analytische Hypothesen) auf. Die Übersetzung
ist unter dieser Voraussetzung unbestimmt, und die Referenz als eine
Ausdrucks-Gegenstands-Beziehung ist nicht erforschbar, da es nicht
zu entscheiden ist, welche analytischen Hypothesen definitiv richtig
sind. Sie sind durch die Gesamtheit ihrer Belege unbestimmt. Die
Referenz von Ausdrücken ist somit keine Tatsachenfrage, d.h. es gibt
keine absolute Referenz, sondern Referenz ist relativ zu einer Rah-
mentheorie. In der Situation der Erstübersetzung sind deshalb die
Unbestimmtheit der Übersetzung von unten (Unerforschbarkeit der
Referenz) und die Unbestimmtheit der Übersetzung von oben, die zu
unterscheiden sind, miteinander verbunden. Dieses Bild der Erkennt-
nistheorie folgt aus Quines postempiristischer Bedeutungstheorie:
Alle Einstellungen wirken in einer für uns unauflösbaren Weise zu-
sammen und können nicht als einzelne Einstellungen isoliert werden.

Quine führt deshalb den Begriff der Reizbedeutung und der
Reizsynonymie ein, mit der der Erstübersetzer die Nettobedeutung
aus dem Sprecherverhalten herausfiltert.17 Die Reizbedeutung ist
zugleich das Verbindungsstück zwischen Erkenntnistheorie und On-
tologie.18 Die sensorischen Reizungen sind aus dieser Sicht die Ur-
sachen, d.h. die natürliche Basis unserer wissenschaftlichen Theorien
über dieWelt. Diese Reizbedeutung stimmt jedoch nicht mit unserem
intuitiven (normalen) Bedeutungsverstehen überein.

Die Beobachtungen sind nach Quine nicht etwas Sprachliches.
Sie sind nur durch die Beobachtungssätze (Gelegenheitssätze), z.B.
»Dies ist rot« und »Das ist ein Hund«, intersubjektiv zugänglich. Sie
sind »stimulus-analytisch«, d.h. sie beziehen sich auf bestimmte Si-
tuationen und werden durch »gleiche Reize« aufgelöst. Er greift nicht
auf Sinnesdaten zurück, sondern auf gemeinsame Reaktionen, d.h.
wir können uns auf diese »Sätze« einigen, und sie »sind das Ein-
gangstor zur Sprache und zur Wissenschaft«.19 Nach Quine ist die
Basis der Übersetzung dieselbe Reizbedeutung aufgrund gleicher

139

Radikale Übersetzung und radikale Interpretation

17 Quine, Word and Object, S. 34, zur Stimulation und Reizbedeutung S. 31–35.
18 Quine, Ontologische Relativität und andere Schriften, S. 75.
19 Quine, Die Wurzeln der Referenz, S. 61–67, hier S. 65. Seine Analyse von katego-

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nervenreizungen, welche die Übereinstimmung der »Dschungelspra-
che« mit den Beobachtungssätzen der eigenen Sprache gewährleisten
soll.20

Der Übersetzer wendet den Grundsatz der Nachsicht gegenüber
dem Sprecher (Informant) an21, d.h. 1. die Maximierung der Über-
einstimmung zwischen Sprecher und Interpret, somit die Ausschal-
tung von Irrtümern, 2. die Maximierung der Selbstkonsistenz und
die Übereinstimmung verschiedener Sprecher sind eine Vorausset-
zung der Zuordnung der Äußerung von Sätzen zu den Bedingungen
der Äußerungssituation.22 3. Der Erstübersetzer geht davon aus, dass
die Einstellungen des Sprechers den seinigen ähnlich sind, und er
unterstellt ihm seine eigene Ontologie. Das gilt solange, wie nicht
das Gegenteil offensichtlich ist. Daraus folgt: Die Wahrheit von Sät-
zen als Bezugsproblem der nicht-analytischen Bedeutung ist dem-
nach eine einfache Korrespondenz von Sätzen und physikalischen
Tatsachen in bestimmten Äußerungssituationen. Insofern sind privi-
legierte Klassen von Sätzen aufzugeben, wie z.B. analytische und
synthetische Sätze. Quine erkennt letztlich keinen Unterschied zwi-
schen der Unerforschbarkeit der Referenz und der ontologischen Re-
lativität, da die Referenz der Terme einer Sprache ihre Ontologie
bestimmt und die Relativität der Ontologie unmittelbar aus der Rela-
tivität der Referenz auf ein Begriffsschema (Sprache) folgt.

(c) Basistheorie der Erstübersetzung

Die Skizze soll soweit informativ sein, um die Basistheorie der Erst-
übersetzung zu verdeutlichen: 1. Die Bedeutung des intendierten Ge-

140

Gerhard Preyer

rischen Beobachtungssätzen hat er werkgeschichtlich variiert. Zur Endfassung: ders.,
Unterwegs zur Wahrheit, S. 12–16.
20 Das Problem betrifft den empirischen Gehalt eines prüfbaren Satzes, vgl. Quine,
Unterwegs zur Wahrheit, S. 22–25.
21 Quine nimmt ein Motiv von Wilson auf.
22 Davidson hat die Leitlinie der Maximierung durch die Optimierung der Überein-
stimmung ersetzt, da es keinen Sinn hat, zwei unendliche Mengen von Sätzen gegen-
seitig zu maximieren. Eine Strategie war, das Problem zu entdramatisieren. Dem
Grundsatz der Nachsicht wird der Grundsatz der Humanität, dass der Sprecher nach
Wahrheit strebt, vorgeschaltet, z.B. Grandy, »Reference, Meaning and Belief«, in:
Journal of Philosophy Vol. 70, No. 14, 1973, S. 439–452. Die Strategie geht dahin,
dass nicht vorrangig die Übereinstimmung maximiert, sondern die unverständliche
Nichtübereinstimmung minimalisiert wird.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


halts ist aus einer beliebigen Sprecheräußerung nicht herausschälbar.
2. Das Verstehen von Sätzen ist nicht »referenziell schematisierbar«:
Überzeugung (Zusatzinformation) und Bedeutung sind untrennbar
verbunden. 3. Nur Sätze einer Theorie und nicht Ausdrücke beziehen
sich auf die Welt. 4. Die Fragen nach der Bedeutung von Sätzen sind
als Fragen der Übersetzung in einer Rahmentheorie zu systematisie-
ren. Insofern ist das Bedeutungsverstehen auf die empirischen Belege
einer Rahmentheorie zu spezifizieren. Für die Bedeutungstheorie na-
türlicher Sprachen wird dies an der Situation der Erstübersetzung
exemplifiziert. 5. Die Nettobedeutung von Beobachtungssätzen wird
an den Äußerungsbedingungen durch die Reiz-Reaktions-Beschrei-
bung festgestellt. Als wissenschaftstheoretische Hintergrundtheorien
sind die Physik und die verhaltenswissenschaftliche Psychologie ver-
bindlich. 6. Die Anwendung des Grundsatzes der Nachsicht (klassi-
sche Logik) gewährleistet die Vereindeutigung der nicht zu be-
seitigenden Unbestimmtheit der Übersetzung von oben, z.B. der
logischen Junktoren.

7. Die relative Referenz ist somit ein akzeptabler semantischer
Begriff, der dem Erstübersetzer durch seine jeweilige Hintergrund-
sprache zur Verfügung gestellt wird, z.B. Deutsch, Französisch, Chi-
nesisch, was auch immer. Die relationale Theorie der Gegenstände ist
der Kern der Lehre der ontologischen Relativität.

Die Folgerung ist: Die Unbestimmtheit der Übersetzung belehrt
uns darüber, dass es keine Propositionen als Satzbedeutungen gibt,
und die Unterbestimmtheit der globalen Wissenschaft belehrt uns
darüber, dass es nicht nur eine einzige Version des Denkens über die
Welt gibt.

(d) Einwände

Das grundlegende Problem von Quines Ansatz ist: Gibt er auf die
Problemstellungen 1. der Beziehung zwischen Übersetzung und
Kommunikation, 2. der Referenz von Ausdrücken, 3. der Analyse
der Belege und des Wissens sowie 4. der Annahme der Geltung der
Verhaltenswissenschaft als Basistheorie der empirischen Psychologie
eine tragfähige Antwort, die weiter innovierbar ist? Die Problemstel-
lungen und die Fragen nach der Innovierbarkeit betreffen auch den
Ansatz von Davidson. Angesprochen ist damit die Frage nach dem
Verbindungsstück des Ansatzes: Wie passen die Thesen der Un-

141

Radikale Übersetzung und radikale Interpretation

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erforschbarkeit der Referenz (Unbestimmtheit von unten), der Unbe-
stimmtheit der Übersetzung von oben, die Relativität der Ontologie
und dass es auf die Struktur einer Theorie ankommt – nicht auf die
Wahl der Gegenstände – mit seinem »robusten Realismus« (dass es
materielle Gegenstände in Raum und Zeit gibt) und dem wissen-
schaftlichen Realismus zusammen?

1. Quines Erkenntnisinteresse ist die Klärung ontologischer Fra-
gen. Das setzt er voraus. Insofern thematisiert er fremde Sprachen als
gegebenenfalls alternative Theorien. Zwischen ihnen ist im Hinblick
auf die Schema-Inhalt-Unterscheidung eine Vergleichbarkeit herzu-
stellen. Es ist an dieser Stelle im Blick zu behalten, dass die Annahme
der Überzeugung als eine Verhaltensdisposition ihre semantisch sig-
nifikanten Eigenschaften durch natürliche Eigenschaften ersetzt. In
der naturalisierten Erkenntnistheorie wird die Reizbedeutung dazu
herangezogen, die im Definiens des Beobachtungssatzes auftretenden
Begriff zu »objektivieren«, d.h. der untheoretischen Beobachtung zu-
gänglich zu machen.

2. Wir erkennen an dieser Basistheorie der Erstübersetzung:
(a) Die Selektion der linguistisch relevanten Daten im Hinblick auf
die Überzeugungen des Sprechers ist problematisch, und (b) es stellt
sich die Frage, ob die Quine-Beobachtungssätze auch wirklich auf
diese Situation anzuwenden sind? Es liegt nahe, dass die Übersetzung
der Satzäußerung des Fremden mehr erfordert als die Überzeugung,
was in der gegebenen Situation der Fall ist und durch die verhaltens-
wissenschaftliche Auswahl festgestellt wird.

3. Es betrifft dies die Problematik der Abgrenzung der Über-
zeugung von der Bedeutung. Es kann z.B. der Fall sein, dass der
Einheimische und der Feldforscher in der Bedeutung (Referenz) des
Ausdrucks »Hase« übereinstimmen, aber im Hinblick auf ein unter-
schiedliches Weltbild von dem beobachteten Hasen eine andere Inter-
pretation vornehmen. Angesprochen ist damit die reinterpretative
Strategie des Übersetzers. Daraus ist zu folgern: Die Bedeutung in
Termini einer untheoretischen Bedeutung als erkenntnistheoretische
Unterscheidung eines schemaunabhängigen Inhalts (sensory imput,
stimulus meaning) von konzeptuellen Schemata erfasst gerade nicht
den Hintergrund des Sprechers.

4. Die Spezifikation der Relativität der Satzbedeutung auf Phy-
sik und Verhaltenswissenschaft als Leitwissenschaft ist selbst nicht
nachgewiesen, sondern wird als plausibel vorausgesetzt:

(a) Die Annahme der Satzwahrheit als eine einfache Korrespon-

142

Gerhard Preyer

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denz von Satz und physikalischer Tatsache ist eine a-priori-Annah-
me, die nicht verhaltenswissenschaftlich überprüft werden kann.
(b) Es gibt gerade keine offensichtliche Bedeutung, die an den Spre-
cheräußerungen zu beobachten ist bzw. die durch Reiz-Reaktionen
ausgelöst wird.

Insofern trägt die Reizbedeutung nichts zur Unterbrechung des
Zirkels zwischen Überzeugung und Bedeutung bei.

5. Daraus ist zu folgern, dass die offensichtliche Bedeutung und
die epistemische unbeschränkte physikalische Wahrheit den episte-
mischen Bestandteil des Sprechakts (Hintergrund) nicht erfassen
können, da der Zusammenhang zwischen Sprecherwissen und Bedeu-
tung den Zirkel zwischen Überzeugung und Bedeutung schließt. Das
ist der Problembezug der epistemischen Anforderungen und episte-
mischen Modifikationen, die beide betreffen, den Sprecher und den
Übersetzer. Nehmen wir das ernst, so stellt sich die Frage, ob die pos-
tempiristische Bedeutungstheorie die richtige Fragestellung hat.

2. Von der Erstübersetzung zur Erstinterpretation
(Davidson)

(a) Flucht vor der Reizbedeutung

Das Gesamtbild des philosophischen Ansatzes Davidsons, der sich in
seinen Artikeln seit Anfang der 1960er Jahre dokumentiert, ist gut
erforscht. Ihr übergreifender Problembezug ist durch die Problem-
stellungen der Erkenntnistheorie, Ontologie, Sprachtheorie und Lo-
gik Quines motiviert. Davidsons »Vereinheitlichte Theorie der Ge-
danken, Bedeutung und Handlung« (als auch der »Bewertung«)
beansprucht, die Beziehung zwischen Interpretation, Rationalität
(Grundsatz der Nachsicht) und Externalismus mit sprachtheoreti-
schen Mitteln zu erhellen und das Kapitel des Cartesanismus und
Empirismus in der Philosophie zu schließen. Die Semantik einer
Sprache ist aus dieser Sicht für ihre Ontologie erforderlich.23

Von Interesse ist sein Schritt zur Erstinterpretation, seine Wahr-
heitsbedingungssemantik und die Basistheorie der Erstinterpretation.

1. Die Methodologie der Erstinterpretation geht auf die Be-

143

Radikale Übersetzung und radikale Interpretation

23 Davidson, »Method and Metaphysics«, in: ders., Truth, Language, and History,
S. 40.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schreibung der Erstübersetzung zurück.24 Beide Ansätze gehen davon
aus, dass die Belege des Sprachverstehens öffentlich zugänglich und
damit offensichtlich sind. Die Explananda der Interpretationstheorie
der radikalen Interpretation (RI) sind »perceptual beliefs, the beliefs
that are directly caused by what we see and hear and otherwise
sense«25 und die »sprachliche Kommunikation« von individuellen
Sprechern. Eine gemeinsame Sprache besteht demzufolge in der
Übereinstimmung ihrer Interpretationstheorien. Insofern ist die
Erstübersetzung wie die Erstinterpretation durch beobachtbares Ver-
halten vollständig bestimmt. Alle Belege für oder gegen eine Über-
setzung bzw. Interpretation sind somit durch die Ereignisse (Situatio-
nen) verursacht, denen der Sprecher zustimmt oder die er ablehnt.
Aus dem beobachtbaren Verhalten können somit bestimmte Einstel-
lungen der Sprecher zu Sätzen erschlossen werden.

2. Der Erstinterpret verfährt nicht, so wie im Fall der Erstüber-
setzung bei Quine, mit einem verhaltenswissenschaftlichen Test, son-
dern er geht von einem mentalen (intensionalen) Begriff des Für-
wahr-Haltens aus, um die primären Daten der RI zu charakterisieren.
Insofern ist seine Aufgabe von Beginn an eine semantische. Der ein-
zige Begriff des Belegs, den Davidson akzeptiert, ist die logische Be-
ziehung zwischen Überzeugungen und Sätzen, die sie ausdrücken.
Der Beleg des Für-wahr-Haltens entscheidet dann darüber, dass die
Sprache nicht mehr frei gewählt werden kann. Es ist aus der Sicht
der Erstinterpretation unter dieser Voraussetzung eine empirische
Frage, welche Sprache ein Sprecher spricht.26 Das schließt eine unver-
einbare Interpretation der verfügbaren Belege nicht aus.

3. Die Erstinterpretation geht aber noch einen Schritt weiter.
Nach ihr gibt es keinen Weg von Verhaltenstatsachen zu semanti-
schen Tatsachen, der nicht durch die Zuschreibung basaler proposi-
tionaler Einstellungen vermittelt ist. Insofern lehnt sie Quines Reiz-
bedeutung ab. Davidson interpretiert sogar Quines Begriff der
Reizbedeutung als einen Cartesianismus. Eine semantische Theorie
baut auf nichtsemantischen und nichtlinguistischen, jedoch auf kei-
ner reinen Verhaltensbelegbasis auf. Die Sprachäußerungen sind

144

Gerhard Preyer

24 Das ist von den textuellen Belegen nicht zu bezweifeln. Davidson, Belief and the
Basis of Meaning, in: ders., Truth and Interpretation, S. 141–154, hier S. 141.
25 Davidson, »Is Truth a Goal of Inquiry? Discussion with Rorty«, in: Zeglen (ed.),
Donald Davidson. Truth, Meaning and Knowledge, S. 18 f.
26 Davidson, »The Inscrutability of Reference«, in: ders., Truth and Interpretation,
S. 240 f.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwar ein nichtsprachliches Handeln und ein physisches Ereignis, aber
es wird einer begrifflichen und nomologischen Reduktion des Menta-
len auf Physisches eine Absage erteilt. Deshalb ist der Begriff der
Zustimmung und Ablehnung von Sätzen ein mentaler Begriff. Die
Rede von »einen Satz für wahr halten« beansprucht, dass es sich um
eine Meinung (Überzeugung) handelt, die besagt, davon überzeugt
zu sein, dass ein Satz wahr ist. Die Unabhängigkeit der Verfügbarkeit
der Belege der Erstinterpretation soll damit gewährleistet sein.

4. Ein weiterer grundlegender Unterschied zwischen der RÜ und
der RI ist es, worin die Ursachen bestehen, die den Inhalt dessen be-
stimmen, was wir sagen.

Im Unterschied zur Erstübersetzung sind es nicht die Stimula-
tionsmuster der sinnlichen Rezeptoren, die einen Sprecher dazu ver-
anlassen, z.B. »Gavagai« zuzustimmen, sondern die Beschreibung
von äußeren (distalen) Ereignissen (Situationen), z.B. des Herum-
hüpfens von Kaninchen, was auch immer. Insofern vertritt Davidson
einen ontologischen Realismus der Individuierung der Gegenstände
(Inhalte) der propositionalen Einstellungen: Die Realität verbürgt
ihre Wahrheit (distale Individuation der Inhalte propositionaler Ein-
stellungen). Die ontologische Relativität und der Dualismus zwischen
»Inhalt und Schema« werden als das »Dritte Dogma« des Empirismus
eingestuft und verworfen.

Davidson wendet gegen Quine ein, dass er nicht danach gefragt
hat, worin die sensorischen Belege bestehen, auf denen unsere Über-
zeugungen über die Welt beruhen. Die Ereignisse, die zu einer Zu-
stimmung oder Ablehnung von Gelegenheitssätzen führen, sind ent-
deckbare Veränderungen in der Welt. Der Begriff der Reizbedeutung
spielt für die RI keine Rolle.

5. Insgesamt wird dem Erstinterpreten in seiner Ausstattung
nicht nur eine prominente, sondern auch eine dominante Rolle zu-
gesprochen. Quine ging von unserer begrifflichen Souveränität aus.
Dem radikalen Interpreten wird eine neue Stellung zugeschrieben, da
die Annahme eines »allwissender Interpreten« sinnvoll ist, der das
eigene Verhalten und die eigenen Wahrheitsmaßstäbe auf den Spre-
cher überträgt.27 Ein allwissender Interpret ist nach Davidson ein In-

145

Radikale Übersetzung und radikale Interpretation

27 Davidson, »The Method of Truth in Metaphysics«, in: ders., Truth and Interpreta-
tion, S. 201. Zur Kritik an der Begründung der Annahme des allwissenden Interpreten
Lepore/Ludwig, Donald Davidson. Meaning, Truth, Language, and Reality, S. 323–
329.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


terpret, der eine vollständige Kenntnis der Welt hat, ausgenommen
der Kenntnis der Einstellungen von Sprechern und der Bedeutung
ihrer geäußerten Sätze. Hinter den als global behaupteten Rationali-
tätsstandard kann der Erstinterpret gerade epistemisch nicht zurück-
gehen. Insofern ist der Grundsatz der Nachsicht ein »konstitutiver«
Grundsatz (»basic principle of rationality«). Irrationalität ist deshalb
»innere Widersprüchlichkeit«.28 Nehmen wir diesen Standpunkt ein,
so stellt sich die Frage: Hat jemand von diesem Standpunkt aus jemals
einen Regenzauber ›verstanden‹?

(b) Wahrheitsbedingungssemantik

1. Der Übergang von der Erstübersetzung zur Erstinterpretation be-
steht darin, dass die RI die Form einer Wahrheitstheorie im Stile
Tarskis annehmen soll. Die Gegenstände der interpretativen Wahr-
heitstheorie für eine Sprache x sind Äußerungen und Inskriptionen.
Eine Wahrheitstheorie für eine Sprache x ist eine finite und komposi-
tionale Theorie, die über die formalen Mittel verfügt, für jeden Satz
der Sprache x ein W-Theorem der Form »(W)s ist wahr genau dann,
wenn (= gdw) p« zu beweisen.29 Die Theoreme sind interpretativ,
wenn »p« auf der rechten Seite der »Form W« den Satz s auf der
linken Seite übersetzt. Die W-Theorie ist interpretativ, wenn sie nur
interpretative W-Theoreme enthält.

Dabei ist die besondere Rolle der W-Sätze im Blick zu behalten:
Durch welche Operation sie auch immer hergestellt werden und wel-
che Ontologie dabei behilflich sein mag, das Ergebnis ist, dass die
Wahrheitsbedingungen der W-Sätze auf ›eigenen Beinen‹ stehen.

2. Die holistische Erfüllungstheorie der propositionalen Einstel-
lungen erfordert einen Holismus derart, dass (a) die meisten der pro-
positionalen Einstellungen wahr sind und (b) die rekursive Theorie
der Bedeutung holistisch ist, d.h. sie ist auf jeden Satz einer Sprache
zu spezifizieren. Insofern ist auch die Theorie der Überzeugungen

146

Gerhard Preyer

28 Davidson, »Paradoxes of Irrationality«, in: Problems of Reality, S. 169–187, sowie
ders., »Incoherence and Irrationality«, in: Problems of Reality, S. 189–198,
29 Kompositionalität besagt: Eine natürliche Sprache ist in primitive und komplexe
Ausdrücke zu zerlegen. Ihre Relation besteht darin, dass die komplexen durch die
Anordnung der primitiven Ausdrücke gebildet werden. »Ausdrücke« sind abstrahiert
(Abstraktoren), die unabhängig von ihrer Exemplifizierung bestehen. Das unterschei-
det sie von akustischen und zweidimensionalen geometrischen Formen.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


holistisch. Der Holismus der wahren Überzeugungen soll als eine
Adäquatheitsbedingung der Einstellungszuschreibung den globalen
Skeptizismus Descartes’ und Humes widerlegen. (c) Die Vorausset-
zung der wahrheitsbedingten Bedeutungstheorie der Erstinterpreta-
tion ist die unbegrenzte Anwendung des Grundsatzes der Nachsicht.
Die Erstinterpretation schränkt den Grundsatz nicht auf eine Unter-
menge objektsprachlicher Sätze ein, z.B. auf Beobachtungssätze (Ge-
legenheitssätze) und ihre Wahrheitsfunktionen, sondern setzt ihn als
einen allgemeinen Grundsatz ein, d.h. die Anwendung des Grund-
satzes ist nicht nur ein erster Schritt in der Interpretation, sondern
wir können keinen Sprecher erfolgreich interpretieren, wenn wir da-
von ausgehen, dass seine meisten Überzeugungen falsch sind.

3. Ist jedoch die Bedeutungstheorie als Wahrheitstheorie erfolg-
reich durchzuführen? Die Interpreten sind sich weitgehend darüber
einig, dass Davidsons Ansatz gescheitert ist. Er führt werkgeschicht-
lich einige Revisionen durch, z.B. haben die Bikonditionale der W-
Sätze nicht nur wahr zu sein, sondern ihnen ist der Status von Natur-
gesetzen zuzuweisen, um Konditionale wie z.B. »Schnee ist weiß«
genau dann wenn Gras grün ist« auszuschalten.30

Davidsons Fluchtpunkt ist deshalb der Schritt zu einer »Replace-
ment«-Theorie. Die Wahrheitstheorie ist keine Bedeutungstheorie,
da die übersetzten Sätze einen nicht zu eliminierenden indexika-
lischen Bestandteil haben. Das soll aber nicht ausschließen, dass sie
angibt, was der Interpret bei der Erstübersetzung weiß, um einen
Sprecher, dessen Sprache er nicht kennt, zu interpretieren.31 Wenn
wir die epistemischen Anforderungen an die Aufgabe der »verständ-
lichen Wiedergabe« (intelligible redescription) der Sprechakte eines
Sprechers akzeptieren, so lässt sich die Frage nicht so stellen.

3. Basistheorie der ›Erstinterpreation‹ und Korrektur

(a) Das Interpretationsproblem

Das Interpretationsproblem der Erstinterpretation besteht darin, dass
der Erstinterpret festzustellen hat, ob ein W-Satz »s ist wahr gdw p«

147

Radikale Übersetzung und radikale Interpretation

30 Vgl. dazu vor allem Davidson, »12. Reply to Forster«, in: ders., Truth and Inter-
pretation, S. 171–179, hier S. 174.
31 ebd., S. 179.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wahr ist, ohne zu wissen, was der erwähnte Satz s im ersten Teil des
Bikonditionals bedeutet. Das ist das grundlegende Problem des gan-
zen Ansatzes, das durch die Anwendung des Grundsatzes der Nach-
sicht gerade nicht zu lösen ist. Das wurde von vielen Davidson-Kriti-
kern herausgestellt.32

Damit ist die Basistheorie der Erstinterpretation angesprochen,
da es die Interdependenz der beiden explanatorischen Faktoren Über-
zeugung und Bedeutung ist, die es verunmöglicht, ihre Rollen in der
Interpretation sprachlichen Verhaltens voneinander zu unterschei-
den. Der Umstand, dass ein Sprecher einen Satz für wahr hält, hängt
davon ab, was der Satz in der betreffenden Sprache bedeutet, und
zugleich davon, wovon der Sprecher überzeugt ist. Wenn wir davon
ausgehen würden, dass der Erstinterpret nicht nur wüsste, welchen
Satz der Sprecher für wahr hält, sondern auch, welche Bedeutung er
hat, dann könnten wir seine Überzeugungen erschließen. Dazu ver-
hält sich symmetrisch: Wenn wir wüssten, welche Überzeugungen
der für wahr gehaltene Satz ausdrückt, dann könnten wir erschließen,
was er bedeutet. Die Schwierigkeit besteht gerade darin, dass die Da-
ten, welche die RI stützen sollen, keine Informationen über Bedeu-
tungen und Überzeugungen enthalten können. Die Folgerung daraus
ist, dass die Erstinterpretation in einem Zug eine Theorie der Über-
zeugung und der Bedeutung aufzustellen hat.

Um zu plausibilisieren, dass wir Gründe dafür haben können
anzunehmen, dass s wahr ist, noch bevor wir seine Bedeutung ken-
nen, geht der Erstinterpret, im Anschluss an Quine, von zwei Annah-
men aus: 1. Der radikale Interpret kann herausfinden, dass bei dem
Sprecher z.B. ein assertorischer Sprachgebrauch vorliegt, und zwar
auch dann, wenn er über den kognitiven Inhalt der Aussage nicht
informiert ist.33 2. Der Erstinterpret wendet den Grundsatz der Nach-
sicht an, d.h. er geht davon aus, dass die meisten Überzeugungen des
Sprechers von seinem Standpunkt aus wahr sind. Damit ist die An-
nahme verbunden, dass die für-wahr-gehaltenen Sätze logisch kon-
sistent sind.

Das grundsätzliche Problem der Erstinterpretation besteht darin:
Wenn der Erstinterpret nicht von der erstenAnnahme ausgehen wür-
de, so könnte er die Äußerung A in der Sprache x nicht identifizieren,
über die sich das Wahrheitsprädikat erstreckt. Es bestünde dann nicht

148

Gerhard Preyer

32 Lepore/Ludwig, Donald Davidson. Meaning, Truth, Language, and Reality, S. 185.
33 Davidson, »Thought and Talk«, in: ders., Truth and Interpretation, S. 162.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Möglichkeit, seine Extension zu spezifizieren. Eine Semantik na-
türlicher Sprachen wäre dann aufzugeben. Das methodologische Pro-
blem der Erstinterpretation besteht darin, dass das, was von einem
Interpreten direkt beobachtet wird, das Sprachverhalten in seiner Be-
ziehung zu einer Umgebung, aus unbeobachtbaren Faktoren besteht:
der Überzeugung und der Bedeutung.

Die zweite Annahme betrifft die epistemische Position des Erst-
interpreten. Damit geht der Anspruch einher, dass die Theorie der
Interpretation beides, die Bedeutung der gesprochenen Wörter und
den Inhalt der Einstellungen zu erklären hat. Erstinterpretation
nimmt somit eine a-priori-Struktur für die Analyse des Begriffs der
Bedeutung, der Wahrheit, der Referenz sowie der Erfüllung an und
gleichzeitig für die Überzeugungen, Absichten, Präferenzen, Hand-
lungen als auch Evaluationen. Aus der Sicht der Erstinterpretation
und ihrer Interpretationstheorie haben wir nur dann eine Chance,
die verschiedenen Äußerungen eines Sprechers zu interpretieren,
wenn der Erstinterpret diese a-priori-Rationalitätsannahme über
den Sprecher vornimmt. Der Grundsatz der Nachsicht ist ein Brü-
ckengrundsatz der Anwendung der Wahrheits-Bedingungstheorie
der Bedeutung. Sie soll möglich und erfolgreich sein, was auch immer
über den Sprecher wahr ist. Die Systematisierung des Standpunkts
des Erstinterpreten und die distale Individuation der propositionalen
Inhalte beansprucht, den Cartesianismus und den Empirismus zu
widerlegen.

Fassen wir die Basistheorie der Erstinterpretation zusammen, so
ergibt sich folgendes Bild:

1. die Annahme eines rationalen Sprechers und Handelnden,
2. die mentalen und linguistischen Begriffe sind theoretische Begrif-
fe, 3. die Einstellung der dritten Person der Erstinterpretation ist die
begriffliche Basis für das Bedeutungsverstehen und die Zuschreibung
von propositionalen Einstellungen, 4. das Verfügen über Gedanken
ist sprachabhängig, insofern können nur Sprecher über ein Begriffs-
schema verfügen, d.h. wir identifizieren Begriffsschema mit über-
setzbaren Sprachen, und 5., es liegt eine vollständige Information
über die physische Interaktion zwischen dem Sprecher und dem In-
terpreten und der beide umgebenden Umwelt vor. 6. Davidson, auch
Quine und Richard Rorty, gehen davon aus, dass die Einstellung der
dritten Person des Interpreten »global« und die Grundlage der Inter-
pretation und der Erkenntnistheorie ist. Davidson spricht von einer
neuen Fassung der privilegierten Position des Interpreten. Das be-

149

Radikale Übersetzung und radikale Interpretation

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trifft die epistemische Rolle des Erstinterpreten, der seine eigenen
Rationalitätsstandards und seine Reaktionen auf den Sprecher syste-
matisch überträgt (Korrespondenzgrundsatz in der Triangulation).34
7. Die Überführung der Erstübersetzung in die Erstinterpretation be-
ansprucht – das soll aus dem holistischen Ansatz folgen – eine Be-
gründung für die Unerforschbarkeit der Referenz zu geben und sie
dadurch »erneut aufzustellen«.35 Davidson nennt dies die Unbe-
stimmtheit der Interpretation.

Dazu möchte ich noch etwas anmerken, da diese das zentrale
Problem des Umbaus der Basistheorie von Quines Erstübersetzung
betrifft. Angesprochen ist damit die Zurückweisung der ontologi-
schen Relativität. Davidson spricht stattdessen von der »Relativität
der Bezugnahme«.36 Da Davidson die Stimulusbedeutung und die on-
tologische Relativität ablehnt, reinterpretiert er die Unbestimmtheit
der Übersetzung derart, dass sie auf der Unerforschbarkeit der Refe-
renz, der Unbestimmtheit von unten, »unmittelbar […] folgt«.37 Das
ist keine richtige Interpretation von Quines Ansatz. Die Folgerung ist
von dem Standpunkt der RI und ihren Voraussetzungen aus aber fol-
gerichtig. Sie besagt, dass die mentalen Begriffe theoretische Begriff
sind, die durch die Interpretationstheorie definiert sind; und viele
Theorien sollen diese Aufgabe erfüllen können. Der Theorierelativis-
mus soll dabei ausgeschaltet werden. Das ist dadurch begründet, dass
die Unbestimmtheit der Übersetzung von oben relativiert ist, da eine
erfolgreiche Erstinterpretation als Ergebnis einen adäquaten Begriff
der Synonymie von Äußerungen bereitstellt. Die Äußerung der Sät-
ze »Schnee ist weiß« von unterschiedlichen Sprechern besagen dann
dasselbe. Nach Davidson verschiebt sich das Problem der Unbe-
stimmtheit der Übersetzung zu Gunsten der Unterbestimmtheit der
(Wahrheits-) Interpretationstheorie und ihrer Axiome. Das grund-
sätzliche Problem dieser Reinterpretation ist es, dass aus der episte-
mischen Position des Interpreten bei der Anwendung von Begriffen
auf irgendetwas nicht gefolgert werden kann, dass sie theoretisch
sind, d.h. durch die (Wahrheits-) Interpretationstheorie implizit zu
definieren sind.

150

Gerhard Preyer

34 Siehe dazu die kurze Zusammenfassung: Davidson, »Three Varieties of Knowl-
edge«, in: ders., Subjective, Intersubjective, Objective, S. 211–213.
35 Davidson, »The Inscrutability of Reference«, in: ders., Truth and Interpretation,
S. 241.
36 ebd., S. 228.
37 ebd., S. 228.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(b) Einwände

Wenn das Für-wahr-Halten der Beleg für die Zuschreibung eines pro-
positionalen Inhalts sein soll, dann kann der Beleg kein Verhaltens-
datum im Sinne eines offensichtlichen Verhaltens sein i.S. einer un-
theoretischen Beschreibung eines beobachtbaren Verhaltens. Es ist
dagegen einzuwenden:

1. Für Davidsons Interpretationstheorie gilt, vergleichbar mit
Quines Erstübersetzung, dass sie die Korrelationen zwischen dem
Für-wahr-Halten und den Umweltbedingungen nicht eindeutig qua-
lifizieren kann, da Mengen von Korrelationen und inkompatible In-
terpretationstheorien vorliegen können.

2. Das Argument des Grundsatzes der Nachsicht als eine A prio-
ri-Annahme begründet die Einstellung der dritten Person nicht, son-
dern setzt sie voraus.

3. Es ist zwischen der Verfügung über den Begriff der objektiven
Wahrheit und der Identifizierung eines eindeutigen Gegenstandes
der Sprechergedanken zu unterscheiden.

4. Insofern kann das Bezugsproblem der Übersetzung, der Inter-
pretation als auch der reinterpretativen Strategie der Wahrheit und
anderer Erfüllungsbedingungen von Sätzen und illokutiven Akten
gerade nicht eine einfache Korrespondenz mit physischen Tatsachen
(Nettobedeutung) oder der distale Inhalt der Einstellungen eines
Sprechers sein.

Zu erwähnen ist auch, dass der Grundsatz der Nachsicht bei sei-
ner Verfeinerung zunehmend im Hinblick auf die epistemische Qua-
lifikation des Sprechers feinkörnig wirkt, z.B.: Was weiß der Spre-
cher, was nimmt er an, was hält er für möglich, und soll er sich
aufrichtig verhalten? Das ist in der mir bekannten Literatur nicht
vermerkt worden.38 Es sind zusätzliche Annahmen als Anforderun-
gen für die verständliche Neubeschreibung des Sprechers und Han-
delnden heranzuziehen, z.B. seine Psychologie, seine Kultur und sein
sozialer Status. Die Interpretation ist nicht einfach dadurch gewähr-

151

Radikale Übersetzung und radikale Interpretation

38 In den Diskussionen mit M. Roth sind wir auf dieses Problem gestoßen. Davidson,
»The Structure and Content of Truth«, S. 298–299 lehnt, von seinem Ansatz folge-
richtig, eine epistemische Bestimmung grundsätzlich ab, sie ist aus seiner Sicht ein
»Irrtum«. Sie lädt zum Skeptizismus ein und zwar nicht, da sie behauptet, dass die
Realität unerkennbar sei, sondern weil sie Realität auf unsere Überzeugungen über
sie zurückführt. Das ist für eine epistemische Qualifikation nicht zwingend, da sie
keinen erkenntnistheoretischen Idealismus annimmt.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leistet, dass er ein Sprecher ist. Der epistemische Gesichtspunkt der
Erstinterpretation als eine Rechtfertigung der interpretativen Wahr-
heitstheorie für Sprecher auf der Basis der Anwendung des Grund-
satzes der Nachsicht ist somit zu dürftig, um dem zu interpretieren-
den Sprecher ein qualitativen Wissen zuzuschreiben. Die distale
Bedeutungstheorie kann deshalb die Kluft zwischen den Überzeu-
gungen des Interpreten und dem Sprecher nicht schließen. Insofern
ist Lepore/Ludwig zustimmen, dass das »anspruchsvolle Projekt« der
Erstinterpretation (d.h. jeder Sprecher ist von Natur aus erstinterpre-
tierbar) nicht einzulösen ist. Einlösbar ist nur das »bescheidene Pro-
jekt«, d.h. es ist eine empirische Frage im Hinblick auf den Sprecher,
ob er erstinterpretierbar ist oder nicht. Aus dieser Sicht ist die David-
son-Erstinterpretation letztlich unmöglich.39

Bibliographie:

Davidson, Donald, Truth and Interpretation, Oxford 1984.
Davidson, Donald, »The Structure and Content of Truth«, in: The Journal of

Philosophy, Vol. 87, No. 6 (June 1990), S. 279–328.
Davidson, Donald, Subjective, Intersubjective, Objective, Oxford 2001.
Davidson, Donald, Problems of Rationality. Oxford 2004.
Davidson, Donald, Truth, Language, and History, Oxford 2005.
Grandy, Richard, Reference, Meaning and Belief, Journal of Philosophy Vol. 70,

No. 14 1973, S. 439–452.
Lepore, Ernest/Ludwig, Kirk, Donald Davidson. Meaning, Truth, Language, and

Reality, Oxford 2005.
Schantz, Richard, Wahrheit, Referenz und Realismus. Eine Studie zur Sprach-

philosophie und Metaphysik, Berlin 1996.

152

Gerhard Preyer

39 Lepore/Fodor, Is Radical Interpretation Possible?, in: Stoecker (ed.), Reflecting Da-
vidson. Donald Davidson Responding to an International Forum of Philosophers,
S. 57–76, Lepore/Ludwig, Donald Davidson. Meaning, Truth, Language, and Reality,
S. 151–173. Zu dem Grundsatz der epistemischen Gerechtigkeit, den epistemischen
Restriktionen der Interpretation und einer alternativen Interpretationstheorie: Prey-
er, Donald Davidsons Philosophy. From Radical Interpretation to Radical Contextua-
lism, S. 62, 69, 112, 125, 160–61, 282–299, sowie Preyer, »Evaluative Attitudes«, in:
Malpas (ed.), Davidson. Acting, Interpreting, Understanding, zu dem Interpretations-
grundsatz der Toleranz S. 335–339. Der Artikel ist eine Kurzfassung von Preyer,
»Von der Radikalen Übersetzung zur Radikalen Interpretation – Quine, Davidson
und darüber hinaus«. Mit einem Kommentar von Prof. Dr. phil. habil. Anita Pacholik,
Alles dreht sich ums Verstehen, Studia Historii Filozofii 1 2016, S. 177–214, S. 219–
231.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stoecker, Ralf (Hrsg.), Reflecting Davidson. Donald Davidson Responding to an
International Forum of Philosophers, Berlin 1993.

Preyer, Gerhard, Donald Davidsons Philosophy. From Radical Interpretation to
Radical Contextualism, Frankfurt/M. 22011.

Preyer, Gerhard, »Evaluative Attitudes«, in: Malpas, Jeff (Hg.), Dialogues with
Davidson. Acting, Interpreting, Understanding, Cambridge Mass. 2011.

Preyer, Gerhard, »Von der Radikalen Übersetzung zur Radikalen Interpretation
– Quine, Davidson und darüber hinaus.« Mit einem Kommentar von
Prof. Dr. phil. habil. Anita Pacholik, Alles dreht sich ums Verstehen, Studia
Historii Filozofii 1, 2016.

Quine, Willard van Orman, »On the Reason for the Indeterminacy of Trans-
lation«, Journal of Philosophy 1970.

Quine, Willard van Orman, Word and Object. Cambridge Mass. 1979 (dt.
111980).

Quine, Willard van Orman, Ontologische Relativität und andere Schriften,
Stuttgart 1971.

Quine, Willard van Orman, Die Wurzeln der Referenz, Frankfurt/M./Berlin
1994.

Quine, Willard van Orman, Unterwegs zur Wahrheit. Konzise Einleitung in die
theoretische Philosophie, Paderborn 1995.

Quine, Willard van Orman, From Stimulus to Science, Cambridge Mass. 1995.
Zeglen, Urszula M. (Hrsg.), Donald Davidson. Truth, Meaning and Knowledge,

London/New York 1999.

153

Radikale Übersetzung und radikale Interpretation

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gabriele Münnix (Düsseldorf)

Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity.
Is There AWay Out?

»If the lion could speak, we would not understand him.«
(Wittgenstein, Philosophical Inverstigations)

In this paper I would like to outline two sorts of relativism concerning
the relationship between language and meaning. They touch on the
problem of whether languages are translatable into each other appro-
priately or not. In Wittgenstein we find strong connections of mean-
ing to situational and quotidian contexts, and in his notion of »depth
grammar«1 below the surface grammar of each language he holds that
it is the use of language that is interwoven with (cultural) forms of
life that constitutes meaning. In Whorf, however, we see each gram-
mar as comprised of a set of rules with a metaphysical background
that discloses the typical worldview of how a people organizes percep-
tions into language, and this can be done quite differently by different
languages. If this is the case, it would seem impossible for translation
to ever wholly grasp what was meant by speakers with different back-
grounds, and for translators to transfer meaning in a 1 :1 process. Do
translations necessarily produce misunderstandings? Are there in-
translatables? If so, how might an understanding of ›the foreign‹ ever
be achieved?

154

1 See Wittgenstein, Philosophical Grammar, §35: »›Understanding‹ is not the name
of a single process accompanying reading or hearing, but of more or less interrelated
processes against a background, or in a context, of facts of a particular kind.«, in:
Wittgenstein, Schriften, vol. 4, and Kennick, »Philosophy as Grammar and the Rea-
lity of Universals«, in: Ambrose/Lazerowitz (ed.), Ludwig Wittgenstein. Philosophy
and Language, pp. 140–145.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. The Later Wittgenstein’s Pragmatic View on Language

When Wittgenstein returned to philosophy in 1929 he had arrived at
a different view on language than that originally laid out in his fa-
mous Tractatus logico-philosophicus (TLP). Right at the beginning of
his later »Philosophical Investigations« (PI) he compared language to
an old town:

»A maze of little streets and squares, of old and new houses, and of houses
with additions, from various periods; and this surrounded by a multitude of
new borroughs with straight regular streets and uniform houses.« (PI §18)

So »our language is a structural growth, not a construction drawn up
according to a uniform plan.«2 There is »nothing firm, given once and
for all, nothing closed, no sharp boundaries« (PI §23). Normal every-
day language is the ground on which every meaningful social inter-
action happens: »What we are destroying is nothing but houses of
cards and we are clearing up the ground of language on which they
stand.« (PI §118)

He had found fatal flaws in the logical and metaphysical theses of
his former ideal language theory. Leaving behind his logical atomism,
he had abandonned his picture theory of language that had main-
tained isomorphical relations between sentences and facts. But he
was far from abandoning his notion of rule-following, only that in
the TLP he thought that any language is a logical-syntactical calculus
of rules, and he then turned to normal everyday language and all the
activities that are connected with it. Ordinary everyday language had
turned out to him not as somehow defective, but as fulfilling its pur-
pose perfectly well. (He thus set in motion the so-called »pragmatic
turn«.)

»He ceased talking of the calculus of language and instead began to talk of
comparing a language with a calculus, a comparison which would reveal
both similarities and differences. Subsequently he introduced the notion of
a language–game, finding the analogies between speech and engaging in
games, and between the rules of games and the rules of languages, more
fruitful […]. He thus displayed a movement away from focusing on forms
of expressions and their patterns of relationships towards concentrating on

155

Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity

2 Specht, »The Language-Game as Model-Concept in Wittgenstein’s Theory of Lan-
guage«, in: Canfield (ed.), The Philosophy of Wittgenstein, vol. 6 (»Meaning«),
pp. 131 f.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


uses – away from viewing discourse as patterned arrays of symbols towards
seeing speech as part of the web of human life, interwoven with a multitude
of acts, activities, reactions and responses.«3

He now looked at the micro-structure of everyday language and dis-
covered normative regularities: Language games like reporting an
event, promising, praying, singing a song, commanding, questioning,
telling stories, chatting, etc (see PI §25) are part of our natural his-
tory4 and follow practical rules, and »this practice is a shared pattern
of behaviour, the common property of a group or community of like-
minded and consenting adults. In this view, calling ›following a rule‹ a
›practice‹ is meant to highlight the essentially social nature of what
we call ›following a rule‹ : It is necessarily a custom established in the
activities of a group.«5

This is why Baker and Hacker speak of a »relativistic conception
of objectivity«.6 Thus meaning is not something internal in the mind
that has to be expressed in language to be communicated. Neither is
there a fixed semantical correspondance to any one notion or sentence
that allows us to understand it. Wittgenstein saw

»the need of analyzing those very representational relationships between
language and reality which are left unattended to both in the Tractatus and
in logical semantics. They cannot be gathered just by observing the expres-
sions of the language and by observing the world they speak of. Nor can
they be read off from the mental contents of the language users. […] A
vistor from Mars – or a child learning to speak – can only gather the mean-
ings of our words from the behaviour of language users. The representional
relationships between language and reality have as it were their mode of
existence in certain rule-governed human activities. These activities are just
what Wittgenstein calls language-games.«7

156

Gabriele Münnix

3 Baker/Hacker, Wittgenstein. Rules, Grammar and Necessity, pp. 38 f.
4 op.cit., p. 170.
5 ibid, p. 170.
6 ibid., p. 171, see Hintikka, »Language-Games«, in: Canfield (ed.), The Philosophy of
Wittgenstein, vol. 6 (»Meaning«), p. 247.
7 Hintikka, op.cit., pp. 110 f.; Dancy, »Alien Concepts«, in: Klemke (ed.), Essays on
Wittgenstein, p. 323 gives a striking example: From an outside perspective (say Mars)
the use of the word ›clear‹ may not be clear at all, because »we speak of clear days, clear
soups, clear complexions, clear voices, clear presentations. A paraphrase that suits one
of these does not in general, suit the others: clear voices are not blue-skied and cloud-
less, clear presentations are not ones free of acne […]. We have to look for the linguis-
tic context which is connected to use, in order to understand the meanings.«

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


We cannot think language-games without their linguistic and situa-
tional context (including criteria, circumstances, consequences, roles,
patterns, services, etc.).8 And thus by his philosophy of normal every-
day language Wittgenstein gave rise to the development of a new
science: linguistics.

For Wittgenstein, the whole of language and all activities con-
nected to it, may be called »language game« as well. (PI §7). It is
bound into the total life and action and is closely connected with the
whole form of life of the linguistic community. But these ›language
games‹ cannot be defined by a common property, say rules (there are
games without rules). Here Wittgenstein found a middle way bet-
ween essentialism and nominalism:

»Don’t think of language having an essence. It is made up by a number of
different language-games. These phenomena have no one thing in common
which makes us use the same word for all, – but […] they are related to one
other in many different ways. And it is because of this relationship that we
call them all ›language‹.«9

According to Hintikka language games are not games in language, but
they are games played by means of language,10 and they are accom-
panied by nonverbal behaviour and activities.

»Language is an instrument: Its concepts are instruments« (PI 569). But we
grasp a rule by grasping »the correlated language-game, not vice versa: We
thus cannot introduce new language games« by explaining their rules, »for
these rules can only be appreciated by mastering the underlying game.«11

So if we look at the three dimensions of semiotics, it is no longer a
matter of considering formal syntactical structures of language, nor
an isolated semantics, nor pragmatics as a mere practical application
of what has been clarified before, but Wittgenstein identifies two le-
vels of semiotics: »Language is not only meant as a system of linguis-
tic signs, but also includes all the activities belonging to the use of this
sign-system, and thus »language is an activity penetrating all forms

157

Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity

8 Binkley, Wittgenstein’s Language, p. 30.
9 David Bloor, Wittgenstein. A Social Theory of Knowledge, pp. 30 f., quoting Witt-
genstein, PI §65.
10 ibid, p. 114.
11 Hintikka, ibid, p. 123.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


of life«, and cannot be separated from them, »nor can it be regarded as
an isolated structure.«12

(»What has to be accepted, the given, is – so one could say –
forms of life.«) (PI §23)

This pragmatic view made Wittgenstein look at other possible
uses of language under different conditions and other forms of life,
that may constitute different meanings (»to imagine a language is to
imagine a form of life«) (PI §19), but there has to be »a certain com-
munality in behaviour as a precondition for understanding a foreign
tribe’s tongue.«13

It is even possible that other forms of life lead to different con-
cepts and classifications of reality.14 »Ich will sagen: eine ganz andere
Erziehung als unsere könnte auch die Grundlage ganz anderer Be-
griffe sein.«15 So even concept formation can be relative to different
forms of life, and understanding in regard to different languages will
be more difficult if we do not share some forms of life. This is not the
case between lions and men who come from very different forms of
life, but perhaps easier between different cultures which share some
forms of life, even if their languages are different. But even if we
believe to master the language of a foreign country there can be bar-
riers to understanding whenever we find totally strange traditions
and habits. »The common behaviour of mankind is the system of
reference by means of which we interpret an unknown language.«
(PI §206)

Translators have to know these systems of reference, otherwise
they cannot fulfil their task appropriately.

»In short, men in different epochs, different cultures, have different forms
of life. Different educations, interests and concerns, different human rela-
tions and relations to nature and the world constitute different forms of
life.«16

158

Gabriele Münnix

12 see Specht, op.cit., p. 137, 140.
13 ibid., p. 121.
14 Bambrough, »Universals and Family Resemblances«, in: Pitcher (ed.), Wittgen-
stein. The Philosophical Investigations, p. 202 introduces an imaginary tribe of South
Sea Islanders that classify trees according to their purpose as »boat-building trees,
house-building trees«, whereas we are used to classify according to morphological
characteristics into species and genera as our botanics do. So we might see a mixed
planatation, where they do not see one.
15 Wittgenstein, Zettel §387, in: Schriften 5, pp. 289 ff.
16 Baker/Hacker, op.cit, p. 243.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


And we can never understand their language without knowing about
these backgrounds that may even constitute different rules of speech
activities.

As Wittgenstein himself put it: »Wir haben hier eine Art Relati-
vitätstheorie der Sprache vor uns. (Und die Analogie ist keine zu-
fällige.)«17

2. The ›Private Language Argument‹ and
Some Implications

Within our speech communities we have to adhere to the given rules
and use the agreed concepts to be understandable: But »what we call
following a rule in language is not following orders. That is we talk of
›taking part‹ in a language – the language is not any one man’s doing
more than another’s, and the rules, if they are rules of language, are
not one man’s rules. This is essential for understanding.«18

Can there be languages that are strictly private?
Wittgenstein’s reflections on a language about colour sensations

and sensations of pain are meant to show that there cannot be a pri-
vate language as mere expression of internal feelings, for meaning
and use of notions are nothing private. As distinct from external ob-
jects which we can point at when we name them, here we have noth-
ing observable from the outside, only signs in behaviour that lead us
to assume that a person might be in pain. We may, from and within
ourselves, use a sign, say E, and whenever the same sort of pain comes
back, use this sign to denote it. But can we recognize it as ›pain‹ ? Can
we recognize and distinguish different sorts of pain? If we are not part
of the language games that give us a notion and general concept of
›pain‹ (including names for different sorts of pain), how can we de-
scribe our sensations as such, even to ourselves? (See PI §202, §243,
258, 265) If Robinson Crusoe (an example that Wittgenstein uses
himself in his preparatory work for the Investigations) had been »left
alone on his island while still an infant, having not yet learned to
speak«, he may have recognized many things on the island (adapting

159

Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity

17 Wittgenstein, Early Manuscripts MS 109, quoted acc. to the Hintikkas (p. 46), who
had access to Wittgenstein’s unpublished early manuscripts in Helsinki. See also
Wittgenstein, PI II, p. 568.
18 Rhees, »Can there be a Private Language?« in Pitcher (ed.), op.cit., p. 249.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


his behaviour to them) and may have given them names. For Ayer, it
is not inconceivable that Crusoe might have invented his own lan-
guage, even one which is capable of describing his inner sensations.19
But would such a Robinson be able to communicate his inner experi-
ences on Freitag’s arrival?

Wittgenstein’s famous Private Language Argument has been
discussed largely and very controversially even among Wittgenstei-
nians, with regard to its meaning as well as to its function and purpose
in the whole ofWittgenstein’s thought. For Kripke, the real argument
starts in §202: »Hence it is not possible to obey a rule ›privately‹ :
otherwise thinking one was obeying a rule would be the same as
obeying it«, and he connects the argument to Hume’s sceptical para-
dox,20 which Baker and Hacker call »perverse« and »distorted«.21
Rush Rhees contradicts Alfred Ayer, as to the precise nature of the
problem. (Ayer sees no difficulty in private languages: why couldn’t
we refer to our own inner experiences? Rhees answers by pointing
out that neither the bull – not being part of the human speech com-
munity – knows what ›red‹ is, nor the parrot what ›language‹ is, be-
cause they do not get the meaning from »the kind of social life people
with languages do have.«22)

After Wittgenstein had ended up in solipsism at the end of the
TLP he now shows that we would not even be able to name inner
experiences. Thus solipsism in regard to language acquisition turns
out to be nonsensical.

Like Quine, Wittgenstein rejects the notion that inner ›ideas‹ or
›meanings‹ may guide our linguistic behaviour. But the difference is
that

»Quine bases his argument from the very outset on behaviouristic pre-
mises. He would never emphasize introspective thought experiments in
the way Wittgenstein does, and he does not think of views that permit a
private inner world as in need of elaborate repetition. For Quine the unten-
ability of any such views should be obvious to anyone who accepts a modern
scientific outlook. Further, since Quine sees the philosophy of language

160

Gabriele Münnix

19 Ayer, »Can there be a Private Language?«, in: Pitcher (ed.), op.cit., p. 259.
20 Kripke, Wittgenstein on Rules and Private Language, p. 4.
21 Baker / Hacker, Scepticism, Rules and Language, p. 23, p. 44.
22 Ayer, »Can There be a Private Language?«, pp. 252–262; Rhees, »Can there be a
Private Language?«, pp. 277, both in: Pitcher (ed.), Wittgenstein. The Philosophical
Investigantions, pp. 251–266 and 267–285.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


within a hypothetical framework of behaviouristic psychology, he thinks of
problems of meaning as problems of disposition to behaviour.«23

Wittgenstein’s perspective is different: thinking about and communi-
cating inner, private and subjective experiences and sensations is only
possible – even within oneself – if one has concepts at hand that ori-
ginate from commonly accepted language games that give meaning to
notions and allow for distinctions. And we can only feel them as such
if we can distinguish them from similar sensations.

But to me there is yet another important aspect of this private
language argument that should be raised here: If someone is able to
communicate inner sensations, say of pain, in an accepted language,
how can we be sure that we understand? Inner sensations differ from
outer objects: We will never be able to say if the sort of pain (s)he feels
is the same as we would feel in this situation. We can only infer from
outer signs or suppose that (s)he feels the same toothache in the same
way as we would do or have done. But we will never know for sure.

Malcolm has called this problem »Knowledge of other Minds«.24
Thomas Nagel, surely influenced by Wittgenstein, writes a chapter
on »OtherMinds,« in German more precisely translated as »Das Phä-
nomen des Fremdpsychischen«.25 And in his famous essay on what it
would be like to be a bat he maintains that even if we could know
exactly the bat’s (or another foreign being’s) brain processes, we
would never be able to know from the inside what it is like to be a
bat (for instance with a different sensory perception – ultrasound –
that allows for flying without really seeing). In the same essay he
transfers this argument to humans that do have different sensory
perceptions – colour-blind people, for instance.26

We can now easily transfer this argument to cultures as forms of
life: Even if we have acquired much knowledge about a foreign cul-
ture and its language, we will normally never know from an interior
perspective what it is like to be a member of this culture and this
speech community.

161

Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity

23 Kripke, op.cit. ch. 3.
24 Malcolm, »Knowledge of Other Minds«, in: Pitcher (ed.), Wittgenstein, The Philo-
sophical Investigations, pp. 371–383.
25 Nagel, What does it all Mean? p. 19; German: Was bedeutet das alles?, ch. 3
26 Nagel, »What is it Like to be a Bat?«, first in: Philosophical Review 83/4.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wittgenstein himself criticized such an external perspective on
›primitive people‹ in »Remarks on Frazer’s Golden Bough«,27 where
the latter ridicules magical traditions by measuring them at his own
standards of scientific norms and thus does not in the least try to
understand their meaning. Wittgenstein in turn proposes to reduce
scientific hypotheses to »pure description«.

Peter Winch, who transferred the Wittgensteinian notions of
›forms of life‹ and ›rule- following‹ to the social sciences, especially
to social anthropology, wanted to foster research on different cul-
tures.28 He believed that there are a number of theoretical problems
in social sciences which cannot be resolved by empirical methods, but
rather by concept clarification: »explanations of human behaviour
must appeal […] to our knowledge of the institutions and ways of life
which give its acts their meaning.«29 And he neglects Durkheims
principle of scientific description (»traiter des faits sociaux comme
des choses«), maintaining that identification of social behaviour, even
those of foreign cultures, should be done from an objective point of
view free of any subjective pre-knowledge and evaluations. Quite on
the contrary Winch even goes beyond Wittgenstein and his request
for »pure descriptions« and asks for descriptions of foreign cultures
that must be achieved by means of terms, concepts and criteria that
stem from within this foreign culture itself: »It is not open to him
arbitrarily to impose his own standards from without. In-so-far as
he does so, the events he is studying lose altogether their character
as social events.«30 If we accept this point of view, understanding of
foreign cultures would never be possible.

3. Whorf’s »Principle of Linguistic Relativity«:
Grammar and World View

In his essay »On the variety of human linguistic structures and their
influence on the spiritual development of mankind« Wilhelm von
Humboldt once declared: »Language is deeply intertwined with the

162

Gabriele Münnix

27 Wittgenstein, »Bemerkungen zu Frazers ›Golden Bough‹«, in: Wittgenstein, Vor-
trag über Ethik, pp. 29–48.
28 Winch, The Idea of a Social Science and its Relation to Philosophy, p. 21.
29 Winch, op. cit., p. 83.
30 Winch, op.cit., p. 108. This is exactly what describes the method of Quine’s field
linguist.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spiritual development of humanity, at every level language accompa-
nies the slightest local shifts back and forth, and every cultural con-
dition can be recognised in it.«31 Certainly Humboldt, quite idealisti-
cally, saw language as an emanation of the spirit, in which each time
»has drawn out of itself its spiritual character, upon which it has im-
pressed certain limitations.« And surely, »the spiritual character and
the linguistic structure of a people participate in such a close internal
fusion that when the one is present, the other must be able to be fully
derived from it. For the exercise of the intellect and language establish
and convey expressions which only serve to confirm one another.
Language is, as it were, the outward appearance of the spirit of a
people: their language is their spirit and their spirit is their language,
one cannot envision strongly enough the identity between the two.«
(ibid.)

And here above all one thing is being conveyed: the popular
understanding that language is the expression of a previously devel-
oped thought. But what would that be: thought independent of lan-
guage?

No matter how one muses over the origin of language, it is
nevertheless true that we are all born into a specific language and
linguistic culture, and learn to think in terms of the categories pro-
vided by that language, and indeed not only with regard to the terms
we use for objects but also for those more complex structures, in and
by means of which we articulate our thoughts. It is therefore not only
the one spirit which each one of us articulates in different languages,
but also the categories of our native languages, by which we learn to
think. They offer us the structure through which we order our per-
ceptions of the world and come to a perspective on the world that is
often influenced by the structures of our native language. It is time,
then, as one can already read in Catherine Fuchs’ work, for a re-read-
ing and rediscovery of Benjamin Lee Whorf’s research into the
anthropology of language.32

Whorf’s linguistic research led him to live with indigenous peo-
ple like Native American tribes and share their forms of life. His work
on the Hopi language became particularly famous, although it led to

163

Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity

31 Humboldt, Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und ihren
Einfluss auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts.
32 Fuchs, »Diversité des représentations linguistiques: Quels enjeux pour la cogni-
tion?«, p. 10.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


controversial discussion. Whorf however – who was exactly in the
position of Quine’s field linguist – tried to leave behind his own lin-
guistic categories in examining indigenous languages. He discovered
some very different grammatical structures that represented different
worldviews to him.

Quite differently from Humboldt (although Humboldt is re-
garded as one of the early fathers33 of the so-called »Sapir-Whorf-
Hypothesis«) Whorf maintains:

»The world is presented in a kaleidoscopic flux of impressions which has to
be organized by our mínds – and this means largely by the linguistic system
in our minds. We cut nature up, organize it into concepts, and ascribe sig-
nificances as we do, largely because we are parties to an agreement to orga-
nize it in this way – an agreement that holds throughout our speech com-
munity and is codified in the patterns of our language. The agreement is, of
course, an unstated and implicit one. BUT ITS TERMS ARE ABSOLUTELY
OBLIGATORY.«34 (Whorf’s emphasis)

And Whorf found a lot of empirical evidence for linguistic diversity:
he reports for instance that in Vancouver there is a Native American
language, Nootka, which expresses the processual nature of Being
only by verbs and contains one word-sentences,35 and that the Native
American language which he himself researched intensively, Hopi,
does not even use our time as a grammatical category: verbs cannot
be conjugated into past, present or future tenses. The past and the
spirits of the ancestors are still present in the present time, and the
future begins to open up from here in the present. Two other gram-
matical forms are used to express these concepts of time, which
Whorf indicates by »manifested« and »manifesting«.36 (This evidence
would seem to run counter to Chomsky’s suggestion of a universal
grammar.)

In addition, Whorf analyses the fact that one cannot say, in Hopi,

164

Gabriele Münnix

33 For Herder’s teacher Hamann already, reason was relative to each spoken language,
and the differences between languages correspond to variations in thought patterns, a
theory which Herder continued to expound, and Humboldt later revived. According
to Humboldt, a people’s language is closely related to its »worldviews«. And it was the
German Franz Boas who disseminated the thought of Herder and Humboldt in Amer-
ica and who became the teacher of Whorf’s teacher Edward Sapir (who also came from
Germany) (see Schlesinger, The Wax and Wane of Whorfian Views, p. 15.)
34 Whorf, Language, Thought, and Reality, p. 213 f.
35 op.cit, pp. 242 ff. and 258.
36 Whorf, op. cit., p. 59. (chapter »An American Indian Model of the Universe«)

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Tomorrrow is another, that is to say, a new day«,37 because it is al-
ways the same day, occurring again. And this is connected to a differ-
ent notion of time: Whorf’s analysis of the categories of time, for
example, itemises cyclical notions of time (and they do not only occur
in the Native American universe) which he contrasts to the Western
linear, homogeneous concepts of time as a series of equivalent com-
ponents. But this idea of time as a continuum of equally long years
and days, hours and minutes is a mathematical abstraction, and the
image of time’s arrow was inspired, it is said, by Christian and Jewish
notions of progress and hopes of salvation at the end of time.38 Other
representations of time and the passage of time were associated lin-
guistically in this way, a topic which should be and has been a theme
for intercultural research into the understanding of time and tempor-
ality.39

Whorf’s thesis, the so-called »Principle of Linguistic Relativity«,
now puts forward the idea that our thought structures are dependent
on the grammatical categories provided by our native languages40,
which remain – often unremarked – so deeply embedded in the back-
ground of our consciousness that we take them for granted as univer-
sals. Whorf calls them a »system of natural logic«:

»According to natural logic, the fact that every person has talked fluently
since infancy makes every man his own authority on the process by which
he formulates and communicates. He has merely to consult a common sub-
stratum of logic or reason which he and everyone else are supposed to pos-
sess. Natural logic says that talking is merely an incidental process, con-
cerned strictly with communication, not with formulation of ideas.
Talking, or the use of language, is supposed only to »express« what is essen-
tially already formulated nonlinguistically. […] Thought, in this view, does
not depend on grammar; but on laws of logic or reason, which are supposed
to be the same for all observers of the universe – to represent a rationale in
the universe that can be »found« independently by all intelligent observers,
whether they speak Chinese or Choctaw.«41

165

Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity

37 Whorf, op. cit., p. 148. Whereas we have flowing time and static space in Western
thought, Hopis do not abstract from time, as in Bergson it is very subjective ›dura-
tion‹.
38 vgl. Mall in Tiemersma /Oosterling, (ed.), Time and Temporality, p. 67.
39 Tiemersma/ Oosterling, op.cit., pp. 65–74.
40 See Gipper, Gibt es ein sprachliches Relativitätsprinzip? Untersuchungen zur
Sapir-Whorf-Hypothese.
41 Whorf, op.cit., pp. 207f.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


From such a perspective, this view of ›natural logic‹ also holds true of
Leibniz’ and Chomsky’s theory of a universal logic or grammar that
exists behind each particular language. According to their theories, all
languages are based on a common logical structure which now can be
identified as projections of the own grammatical or logical background
onto other languages, thus generalizing and universalizing the own
structures of language and thought. Therefore, translations declining
from this common framework seem to present no difficulty and are
always feasible. A linguistically idealistic view of thought (that is seen
as independent of language) would view language as merely the ex-
ternal drapery of a universal grammatico-logical structure.

Projecting those structures which one takes for granted as being
universally held by others is a way of thinking which is fatal for
intercultural discourse, and which can quite rightly be misconstrued
as a culturally imperialist attitude. In this sense it can be detected here
too in the arena of written and spoken language, in which case real
dialogue will remain impossible.

But this ›natural logic‹ is mistaken: one does not perceive that
the »phenomena of language form, for the most part, a backdrop for
the speakers’ understanding which consequently remains outside of
the realm of critical analysis. If one speaks according to his own nat-
ural logic about reason, logic and the laws of thought, (s)he would
effortlessly follow the pure grammatical ›givens‹ which underlie his/
her own language or the linguistic family to which it belongs, which
of course do not hold for all languages or even form a general sub-
stratum of reason«. (ibid.)

If one does not know other forms of possible grammatical coin-
ings, we can perhaps explain this reduced view with what Whorf de-
scribes as a »background phenomenon«: an imaginary tribe who by
some physiological defect can only see ›blue‹ will never be able to
know that there are other colours, and even cannot form a notion of
what the meaning of ›colour‹ could possibly be. Their language would
lack colour expressions, and they will remain convinced – not con-
sciously of course – that seeing blue is universal.42

According to the linguist Benveniste, this is precisely the case
with Aristotle. In the »Categories of Thought and Language«, Benve-
niste analysed the constraints within which the Greek language cir-
cumscribed the Aristotelian system of categorization: »It seems to us

166

Gabriele Münnix

42 Whorf, op.cit., p. 209.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– and we will attempt to prove – that these differences are first and
foremost categories of language, and that in his thought, Aristotle
was simply reconstituting with a strict accuracy certain fundamental
categories of his own language.«43

The same applies to the form of Indo-European sentences: The
form of Aristotelian judgment, the foundation of its logic of proposi-
tions which later evolves into the logic of predicates, is »S is P«,
wherein the relation of the concept of the subject to the concept of
the predicate can take on various levels of significance through what
is meant by »is«. On the one hand, it has the connotation of existence
(on which point Kant was not the first to note that »being« is not a
true predicate, but rather only a condition). On the other hand, it can
signify identity or inclusion, and thus take on the logical function of a
copula, which is, however, not present in all languages.44

»In addition being can, depending on the article, take on the function of a
noun and be dealt with like a matter, and it can serve itself as a predicate. But
we talk here of facts of language, of syntax. This should be emphasised,
because it is due to just such a specifically linguistic situation that the entire
Greek metaphysics of »being«, from the beautiful images of Parmenides’
poetry to the dialectics of the Sophists, was able to emerge and come to full
fruition.«45

To demonstrate that this is not the case everywhere, Benveniste
chooses for the purpose of comparison the Ewe language spoken in
Togo, in which »the concept of ›being‹, or that which we might de-
scribe in that way, is spread across several verbs.«46

Frederick Bodmer, in his »Loom of Language«, gives examples

167

Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity

43 Benveniste, Probleme der allgemeinen Sprachwissenschaft, p. 80. (see also Derrida,
Das Supplement der Kopula. Philosophie vor der Linguistik, p. 198.)
44 It is worth noting that not only was this argument of Benveniste’s put forward two
years earlier by the African philosopher Kagame in his »Philosophie Bantu-Rwan-
daise de l’être«, in fact something quite similar had already been discussed in a famous
controversy as far back as the year 932. On the occasion of the translation of Greek
philosophers into Arabic – which, like Hebrew and Russian, is a language without
copulas – a debate took place between the logician Abu Bishr Matta and the gramma-
tist Abu Said al-Sirafi about the universality of Aristotelian logic and the relative
nature of grammar, in which the latter inveighed against the claims of Greek logic
and philosophy (see the contributions of Mohamed Turki and Bachir Diagne in this
book).
45 Benveniste, Probleme der allgemeinen Sprachwissenschaft, pp. 86 ff.
46 Benveniste, op.cit., p. 87.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


for this missing copula from other languages, for instance in Chinese
poems, and comments, quite in a Whorfian sense:

»Some of the difficulties of grammar are due to the survival of a pretentious
belief that accepted habits of expression among European nations are con-
nected with universal principles of reasoning, and that it is the business of
grammatical definitions to disclose them. A complete system of logic which
carried on its back the disputes of the medieval schoolmen started off with a
grammatical misconception about the simplest form of statement. The
schoolmen believed that the simplest form of assertion is one which con-
tains the verb to be, and that the verb to be in this context has some neces-
sary connexion with real existence.«47

Whorf’s theories and his »principle of linguistic relativity« are not at
all new;48 it is just that they appeared at a point in time when relativ-
ity was »in« and people were particularly attentive to philosophy of
language and ethnography.49 Later however many argued on ideo-
logical grounds against both the concept of relativity and against
Whorf.

As early as in 1846, Trendelenburg (and following him,
Brunschvig) had already accepted Aristotle’s ten categories as produc-
tions of language; and we might not take notice of the underlying
structure, if we remain concerned only with the foreign languages
within our own family of languages, those which Whorf calls the
»SAE-languages« (»Standard Average European«). But if we move
out to a consideration of other realms of language, we notice that the
subject-predicate-object structure is typical of Indo-Germanic, or bet-
ter, Indo-European languages, with an »acting subject and the object
as the aim of the subject’s activity.«50 The concepts of ›subject‹ and
›predicate‹ don’t actually work in many languages, including Japanese
and Chinese.

And before Whorf, Weisgerber had discerned a »silent lan-
guage«, an unspoken metaphysics conceptualizing the world in the
linguistic-conceptual structures of many languages. On this point,
he cites the linguist Hartmann: »After lengthy consideration, P. Hart-
mann comes to the conclusion that in Japanese, the concepts of sub-
ject, predicate, object are just as inapplicable as the concepts of noun

168

Gabriele Münnix

47 Bodmer, The Loom of Language, p. 132.
48 see footnote 43.
49 Schlesinger, op. cit., p. 30.
50 see Weisgerber, Der Mensch im Akkusativ.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


or verb. […] While there is no evidence of a verbal Indo-Germanic
expression which unites an act with a subject in such a way that the
subject cannot be thought of without this relation, in Japanese these
proceedings ›actually‹ can be seen and presented. It need not be the
case that it be hidden within itself and closed and provides a complete
picture indicating either its origin or its relationship to the environ-
ment. In addition, the term ›subject‹ is usually absent in Japanese, and
the term ›object‹ should be understood as fundamentally different
from the Indo-German use of that term.«51

In Japanese namely, one cannot speak of a predicate in the sense
that we think of it. A sentence like »a small dog is barking«, in which
the »predicate cannot be thought of except as being, that is, occurring
fully under the influence of the subject«, in Japanese would be ren-
dered in the opposite way, as chiisai inu ga naku »the barking of a
small dog«. Here »an event is discerned in relation to an agent,
although not presented as being caused by that agent. The agent is
the participant because (s)he is also the one experiencing the action,
and if (s)he dominates all the other content in the sentence, that is
because of the predicate which stands for him/her in the main part of
the sentence. It does not bear the stamp of the subject. It is just the
main factor in the sentence, with which all the other things men-
tioned must agree.« One must keep in mind, however, that the Japa-
nese »predicate« is not a verb in the Indo-Germanic sense.

»The Japanese verb is by its very nature a nominal image … The Japanese
verb is by nature incapable of naming an event, of subordinating an acting
subject, of serving as the vehicle of an action, or of applying its character as
an action to an object … It is already a foregone conclusion that in Japanese
one cannot speak of a subject, in our usual sense. […] The subject which is
engendered in the event appears in the sentence under the attributes of the
designation of the event; this appears not in the nominative case, but rather
in the genitive«.52

The English phrase »a bird cries« corresponds to the Japanese tori ga
naku, »a bird’s call«. The bird is not presented as the originator of a
deed, but rather as being the locus of an occurrence … It is not possi-
ble, linguistically, to extract the »doer« from the originating subject
[…] The same goes for the object: »I see the cherry blossoms« be-

169

Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity

51 Hartmann acc. to Weisgerber, Die sprachliche Gestaltung der Welt.
52 Hartmann, Einige Grundzüge des japanischen Sprachbaus, gezeigt an den Aus-
drücken für das Sehen.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


comes wa ga sakura wo miru = my seeing (of) the cherry blossoms, a
relationship with the object, in the sense that we usually mean it, is
not put forward: the cherry blossoms are not presented as the goal of
the action, but rather as the locus of a perception.«53

We can see therefore that the described reflections on concepts
like the SELF, BEING and TIME are correlated with particular gram-
matical forms in different languages: Thus, language is not only
merely a means of expressing thought, which – independent of lan-
guage – can be thought in the same way all over the world. Rather,
language involves grammatical and lexical moulds of thought, each of
which has a background metaphysics of which we are unaware, and
which governs the worldview of each one. And this fact can lead to
misunderstandings if ignored or overlooked.

4. Universalism or Relativism: Is there AWay Out?

Decades of research in linguistic anthropology have led to the convic-
tion that the existence of some linguistic universals seems more and
more improbable54 (and even the classical two-valued logic does not
seem universal55). Must we then, in consequence, adopt a total relati-
vism by means of which our thought is determined by our different
mothertongues? As we saw, relativism inWhorf is different from that
of Wittgenstein. There is even a quarrel among Wittgensteinians, as
to whether hinting at linguistic and situational contexts may be seen
as relativistic at all.56

Do grammatical forms and situational linguistic contexts deter-
mine our minds and meanings, our ways of thinking inevitably and in
in one certain way, such that we cannot escape their influence? If so,
then no translation would be possible. Is there a total relativity be-
tween languages, if they provide different perspectives on the world,

170

Gabriele Münnix

53 Weisgerber, Die sprachliche Gestaltung der Welt, pp. 163–167.
54 see Everett, Linguistic Relativity. Evidence Across Languages and Cognitive Do-
mains.
55 see Münnix, »Kontradiktion und Komplementarität. Ist die Logik universal?«,
pp. 265–280.
56 see for instance Ter Hark, Beyond the Inner and Outer, p. 39, who holds that rela-
tivity (and context sensitivity) does not automatically mean relativism, an opinion
which Deloch takes over; whereas the Hintikkas, p. 41 f. discern an unrestrained rela-
tivism …

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


incorporating different worldviews according to their (metaphysically
loaded) grammatical conventions? And according to the very differ-
ent culturally dependent forms of life, in which languages are inter-
woven with activities in different situational contexts, and interwo-
ven with cultural traditions? Is understanding from external
perspectives possible at all?

So in my view two questions have to be answered: Do different
languages cause different worldviews and determine thought in dif-
ferent ways, so that we will not be able to think otherwise? And sec-
ondly: If different languages represent the world differently, can
there be relations between them at all?

We have to return now to the problem of universals in which,
since medieval times, there have been two main and opposite posi-
tions: realism and nominalism, in English philosophy also designated
as the controversy between essentialism and conventionalism. For
what reason do we ascribe general concepts to very different phenom-
ena in reality, say games, or chairs, or languages? Realists believed in
the real existence of some sort of common essence in things that
makes the application of general concepts to very different phenome-
ma universally justified. Nominalists held that there was no such
shared common nature of things, maintaining that language consists
merely of names that we ascribe according to linguistic conventions.
And we can imagine different conventions creating different concept
meanings, as Wittgenstein in his thought experiments likes to pre-
sent, which is why some have accused his later philosophy of being
nominalistic. But Wittgenstein found a different solution, a middle
way between essentialism and conventionalism, which has been
viewed as a new solution of the problem of universals:57 Games for
instance do not share a common nature or essence, but they do have
similarities and differences. They form a family, and this is whyWitt-
genstein picks up the Humean notion of ›family resemblances‹.58

»Don’t say: ›There must be something in common, or they wouldn’t be
called games‹ – but look and see, whether there is anything common to all.
– For if you look at them you will not see that there is something common
to all, but similarities, relationships, and a whole series of them at that. To
repeat: Don’t think, but look!« (PI §66)

171

Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity

57 see Bambrough, »Universals and Family Resemblances«.
58 see Bambrough, ibid, p. 190.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The commonality between games (and languages) is not simply that
they are called games (or languages), nor do they share a common
essence (rules or (universal?) logic, for instance). They represent a
complicated net of overlapping similarities and differences. Having
»the Churchill face«, as Bambrough exemplifies, does not mean, that
all members of the family have all of the typical characteristics in
common (Roman nose, bushy brows, cleft chin, dark hair, high cheek
bones, blue eyes, high foreheads, dimpled cheeks, pointed ears and
ruddy complexion); – it suffices that some of them have some char-
acteristics in common, and differ in others. Nevertheless, they are
recognizable as a family in a family group photograph because of
their relations to each other.)

There are very different relations between the members of a
family, resemblances and differences. The same is true with games
and with languages, and in spite of their differences they all belong
to the same relational complex, a »cluster«.

Languages form families as well: For instance, Indo-European
languages (or »Standard Average European«, SAE-languages, as
Whorf calls them) have similarities in their grammar, according to
linguistic research they all go back to the common root of Sanskrit
and have developed from Indian to Greek via Latin into what we call
today Germanic and Romanic languages, not leaving out Kurdish and
Persian languages. Within these family clusters there are of course
also differences, but these grow considerably if we compare members
of this family to very foreign language families.59 This does not ex-
clude the fact that very foreign languages from different edges of one
language family cluster seem to have no common property at all.
Neither can we exclude the notion that very closely related languages
of the same family may have quite different fields of concepts with
different meanings and connotations. But we can hope for transitions.

With regard to the second question (of strong linguistic deter-
minism) we can find a solution in Wittgenstein as well: In his early
manuscripts as well as in his later lectures on the philosophy of psy-
chology60 he analyses the nature of actions, especially the nature of
»rule-following« that had occupied him already in the TLP. For the
explanation of actions Wittgenstein distinguishes between reasons

172

Gabriele Münnix

59 see Bodmer, The Loom of Language, and Elberfeld, Sprache und Sprachen.
60 See Ter Hark, Beyond the Inner and Outer. Wittgensteins Philosophy of Psychol-
ogy.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


and causes (and in the view of Ter Hark this is one of his greatest
merits, because he finds a way between determinism and indetermin-
ism61). We can explain social behaviour (following rules of linguistic
traditions or conventions implies certain purposes) by giving reasons
for doing so. But this is quite different from actions where we follow
our own intentions. Here we can speak of causation. (In principle,
Wittgenstein here goes back to the Aristotelian distinction between
causa finalis (»Zweckursache«) and causa efficiens (»Wirkursache«),
which explain actions into different directions, except that Wittgen-
stein would no longer call the first sort of explanation a ›cause‹. They
now count as ›teleological‹ and ›causal‹ explanations.) And in his Phi-
losophical Grammar he warns against mingling ›reasons‹ and
›causes‹ :62 Social linguistic behaviour is connected to certain purposes
(»in order to be understood«), and we feel »guided« whenever follow-
ing rules, but they do not cause our actions. Rule-following is some-
what automatical and involuntary, and does not depend on our own
rational decisions. In contrast to this we can speak of causation when-
ever cause and effect of actions can be described independently of each
other, if an individual will can be assumed:

»Wittgenstein’s position seems to come down to a contrast between actions
– or rather movements – which can only be explained and described via
causes and actions which must moreover be described via reasons and mo-
tives, a contrast between involuntary movements and voluntary actions.
The traditional contrast between actions with causes (determinism) and ac-
tions without causes (indeterminism) is thus cancelled.«63

This distinction was introduced into the social sciences by Peter
Winch, who thinks that one should analyse social behaviour by pro-
ducing descriptive investigations.

Without going into much more detail, we can maintain that
rule-following is no causation in the strong sense of the word. We
are not locked up in one language: There is no compulsion, indeed,
there is even room for creativity: If we go back to Humboldt’s most
famous dictum that language is not an ergon, but energeia (it devel-
ops, it changes) we can even invent new language games. (As for ex-
ample Heidegger, who found the German language not processual

173

Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity

61 Ter Hark, op.cit., p. 263, and Deloch, op.cit., p. 73 (footnote 28).
62 Wittgenstein, Philosophische Grammatik, in: Schriften 4, p. 101.
63 Ter Hark, ibid.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


enough, for which reason he then created verbs out of nouns: »es
west«.)

We may perhaps imply a »soft« linguistic determinism, and
Schlesinger even implies some sort of parallelism (linguistic-cogni-
tive parallelism or linguistic cultural parallelism)64.

But we must take into consideration that we grow up within one
language which is handed down to us, which has a formative influ-
ence on us, and in which we learn to think, upon which, however, we
can also have an influence. According to Wittgenstein, language is
like railroad tracks: they come out of the past and have brought us
this far, but we have to build them out from here into the future; and
thus we may perhaps assume a dialectical interaction between lan-
guage – thought – and language.

Clearly, there is a great variety of languages to be analysed
which result in a multiplicity of thought patterns and even patterns
of perception occurring through speech, which culminate in what
John-Steiner calls »cognitive pluralism«. Whorf’s most important le-
gacy is perhaps »his unwavering engagement with linguistic diver-
sity.«65

5. Untranslatability?

Nevertheless, we can maintain that there are metapyhsical presuppo-
sitions behind the ways in which languages organize experiences, and
that meanings of words and sentences originate from their use in
language activities. Even one single word can have different meanings
when used in different contexts. These situational contexts are cultu-
rally dependent forms of life, and it is hardly possible for translators
who have not shared these forms of life to get the exact meaning of
what was being said, even if (s)he has vast theoretical knowledge of
grammar and lexicon. Is it the case, then, that all translations are – in
principle – inadequate?

In his conception of language, which he embeds into a general
sign theory including nonverbal signs, Loenhoff discerns a dual pro-
blematic for translation: first »internal acts necessarily have to be
translated or converted into external acts« and utterances, »in accor-

174

Gabriele Münnix

64 Schlesinger, »The Wax and Wane of Whorfian Views«, p. 17.
65 John-Steiner, »Cognitive Pluralism. AWhorfian Analysis«, p. 62.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dance with the available symbol systems of acceptable communica-
tion«. Then a further translational step must be taken into the realm
of intercultural communication: external acts must »be translated
anew into the linguistic and interactional context of the other culture
in order to achieve any kind of understanding at all«.66 But as we have
seen in Wittgenstein’s Private Language Argument, an internal lan-
guage-free mental dimension in which we can name inner states in-
dependent of the common uses of languages by expressing them ex-
ternally is hardly conceivable.

Rather we can assume two different (deconstructive) steps in
translation: If translators do not project (often unconsciously) their
own background assumptions, their habits and patterns of thought
onto the other culture and language, translation is an experience of
difference. So the first step of translators should be an attempt to
deconstruct their own conceptual structures and habits as well as their
own thought and speech patterns, in order to open up to a foreign
culture and language as a different form of life. (This is why de-
construction is closely connected to the postmodern conception of
›aisthesis‹67). In a second step, a text or speech has to be decon-
structed, analyzed into fragments,68 in order to understand exactly
(even in regard to situational linguistic and social contexts) what was
meant. Only then, in a third step, can meaning be transferred into
other linguistic and social contexts. For Derrida, this is a creative re-
constitution (because there are choices to be made).69 This reconstitu-
tion will not always be possible, there are untranslatables,70 and al-
ready Wittgenstein remarked that there can be whole fields of
notions that run counter to corresponding notions in other languages.
And as Whorf shows, grammatical structures can lack in comparison
to ours71 or run along totally different lines.

In this situation, it wasWalter Benjamin with his mystic concep-
tion of language who, after having translated Baudelaire’s poems,

175

Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity

66 Loenhoff, Interkulturelle Verständigung: Zum Problem grenzüberschreitender
Kommunikation, pp. 190 f.
67 Münnix, Zum Ethos der Pluralität, p. 213.
68 Derrida, »Des Tours de Babel«, pp. 189 f.
69 Derrida, »Des Tours de Babel«, p. 199.
70 see Cassin, Dictionary of Untranslatables.
71 Derrida, »Das Supplement der Kopula«, p. 223 shows up alternative ways of ex-
pressing the missing copula, for instance instead of »He is rich« (in SAE) »He rich he«
in Altaic languages and in some oriental dialects.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spoke of an »unseizable more« of the original which will get lost in
the target language.

In the unresolvable conflict between fidelity and freedom of
translation (which would cause an assimilation to the target lan-
guage) Benjamin votes for fidelity. Quite similar to Schleiermacher,
he is convinced that true translations should be transparent and not
cover the original. Rather they should reveal a foreignness in order to
amplify and deepen one’s own language, for languages complete each
other by various ways of expressing something.72 In his »Des Tours
de Babel« Derrida refers to this model of translation, resuming that
»the translator wants to touch the untouchable«.73

Languages can grow and enrich each other, and as »the sign of
this growth is ›present‹ only in the knowledge of that distance« it is
no use to amalgamate the differences. We have to feel a remoteness
which we cannot overcome »in the intensive mode that renders pre-
sent what is absent«.74 And this is why Derrida uses the metaphor of a
»theology of translation«:75 Good translations often cannot be more
than good approximations. But this they are, even though differences
will always remain.

So we cannot assume – as Habermas does – a communicative
apriori of all languages76 and a ›unity of reason in the multiplicity of
its voices‹.77 I would like to end up with a different model, put forward
by Wolfgang Welsch, who goes back to Wittgenstein’s image of fa-
mily resemblances. If, as Welsch describes in his lengthy book on
»Reason«, between different types and areas of rationality there ex-
ists a ›transversal rationality‹ as a sort of meta-rational possibility and
capacity for building bridges and transitions between cultures (and we
have to hope for this possibilty),78 then this is the place for translating
and translators: they are the precursors whom we can follow, they
open up possibilities of better understanding, thus showing different
ways of seeing the world. And they help us not to remain stuck in the
old familiar (and limiting) models of interpretation.

176

Gabriele Münnix

72 Benjamin, »Die Aufgabe des Übersetzers«, in: Gesammelte Schriften, vol. IV/1,
pp. 18–20. See also Lakoff, Linguistik und natürliche Logik.
73 Derrida, »Des Tours de Babel«, p. 191 f.
74 Derrida, op.cit., p. 203.
75 see Derrida, »Theologie der Übersetzung«.
76 See also Loenhoff, op.cit., p. 195.
77 Habermas, »Die Einheit der Vernunft in der Vielheit ihrer Stimmen«.
78 Welsch, Vernunft, pp. 748–908; viz. Münnix, Zum Ethos der Pluralität, pp. 55–60.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliography:

Ambrose, Alice /Laserowitz, Morris (ed.), Ludwig Wittgenstein: Philosophy and
Language, London/New York 1972

Baker, Gordon P./ Hacker, Peter M. S., Scepticism, Rules and Language, Oxford
1984

Baker, Gordon P./Hacker, Peter M. S., Wittgenstein. Rules, Grammar and Ne-
cessity, Oxford 1988.

Benjamin, Walter, »Die Aufgabe des Übersetzers«, in: Störig, Hans-Joachim
(ed.), Das Problem des Übersetzens, Darmstadt 1963, also in: Gesammelte
Schriften IV/1, pp. 9–21.

Benveniste, Emile, Probleme der allgemeinen Sprachwissenschaft, Frankfurt/M.
1977.

Binkley, Timothy, Wittgenstein’s Language, The Hague 1973
Bloor, David, Wittgenstein. A Social Theory of Knowlegde, London 1983.
Bodmer, Frederick, The Loom of Language, London 1987 (German: Die Spra-

chen der Welt, Köln 1989).
Canfield, John V., (ed.) The Philosophy of Wittgenstein, vol. 6: »Meaning«, New

York / London 1986.
Cassin, Barbara/Rendall, Steven et.al. (eds.), Dictionary of Untranslatables. A

Philosophical Lexicon. Princeton, NJ 2014.
Deloch, Heinke, Verstehen fremder Kulturen. Die Relevanz des Spätwerks Lud-

wig Wittgensteins für die Sozialwissenschaften, Frankfurt/M. 1997.
Derrida, Jacques, »Das Supplement der Kopula. Philosophie vor der Linguistik«,

in: Derrida, Randgänge der Philosophie, Wien/Graz 1988, pp. 195–227.
Derrida, Jacques, »Theologie der Übersetzung«, in: Hirsch, Alfred (ed.), Über-

setzung und Dekonstruktion, Frankfurt/M. 1997, pp. 15–36.
Derrida, Jacques, »Des Tours de Babel«, English and French in: Graham, Joseph

F. (ed.), Difference in Translation, London 1985, pp. 165–207 and pp. 209–
248; (German in: Hirsch, Alfred (ed.), Übersetzung und Dekonstruktion,
Frankfurt/M. 1997, pp. 119–165)

Elberfeld, Rolf, Sprache und Sprachen, Freiburg München 2012.
Everett, Caleb, Linguistic Relativity. Evidence Across Languages and Cognitive

Domains, Berlin/Boston, Mass. 2013.
Fuchs, Catherine, Diversité des représentations linguistiques: Quels enjeux pour

la cognition?, in: Fuchs, Catherine,/Robert, Stéphane (ed.), Diversité des
langues et représentations cognitives, Paris 1997, p. 3–19.

Gipper, Helmut, Gibt es ein sprachliches Relativitätsprinzip? Untersuchungen
zur Sapir-Whorf-Hypothese, Frankfurt/M. 1972.

Graham, Joseph F. (ed.), Difference in Translation, London 1985.
Habermas, Jürgen, »Die Einheit der Vernunft in der Vielheit ihrer Stimmen«, in:

Merkur 467–478, 1988, pp. 1–17.
Hartmann, Peter, Einige Grundzüge des japanischen Sprachbaus, gezeigt an den

Ausdrücken für das Sehen, Heidelberg 1952.
Hintikka, Merrill B. and Jaakko, Untersuchungen zu Wittgenstein, Frankfurt/

M. 1990.

177

Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hintikka, Jaakko, »Language Games«, in: Canfield, John (ed.), The Philosophy of
Wittgenstein, NY/London 1986, vol. 6 (»Meaning«).

Hirsch, Alfred (ed.), Übersetzung und Dekonstruktion, Frankfurt/M. 1997.
Humboldt, Wilhelm von, Über die Verschiedenheit des Sprachbaus und ihren

Einfluss auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts, Berlin
1836.

John-Steiner, Vera, »Cognitive Pluralism. A Whorfian Analysis«, in: Cooper,
Robert L./Spolsky, Bernard (eds.), The Influence of Language on Culture
and Thought, New York 1991, pp. 61–74.

Klemke, Elmer D. (ed.), Essays on Wittgenstein, Urbana 1971.
Kripke, Saul A., Wittgenstein on Rules and Private Language, Oxford 1982

(German: Wittgenstein über Regeln und Privatsprache, Frankfurt/M.
12006).

Lakoff, George, Linguistik und natürliche Logik, Frankfurt/M. 1987.
Loenhoff, Jens, Interkulturelle Verständigung. Zum Problem grenzüberschrei-

tender Kommunikation, Opladen 1992.
Malcolm, Norman, »Knowledge of Other Minds«, in: Pitcher, George (ed.),

Wittgenstein. The Philosophical Investigations, London/Melbourne 1968.
Münnix, Gabriele, »Kontradiktion und Komplementarität. Ist die Logik univer-

sal?«, in: Studien zur Interkulturellen Philosophie vol. 16 (ed. Claudia
Bickmann et al.) Amsterdam/New York 2006, pp. 265–280.

Münnix, Gabriele, Zum Ethos der Pluralität. Postmoderne und Multiperspekti-
vität als Programm, Münster 22011.

Nagel, Thomas, What does it all mean? Oxford New York 1987 (German: Was
bedeutet das alles? Stuttgart 1990).

Nagel, Thomas, »What is it like to be a Bat?«, first in: Philosophical Review 83/4
(1974), pp. 435–450.

Pitcher, George (ed.), Wittgenstein. The Philosophical Investigations, London/
Melbourne 1968.

Schlesinger,Itzhak, »TheWax andWane ofWhorfian Views«, in: Cooper, Robert
L./Spolsky, Bernard (ed), The Infuence of Language on Culture and
Thought, Berlin 1991, pp. 7–44.

Specht, Ernst Konrad, »The Language-game as Model-concept in Wittgen-
steins’s Theory of Language«, in: Canfield (ed.), The Philosophy of Witt-
genstein, vol. 6 (»Meaning«).

Ter Hark, Michel, Beyond the Inner and the Outer. Wittgensteins Philosophy of
Psychology, Michigan 1990.

Tiemersma, Douwe/Oosterling, Henk (ed), Time and Temporality in Intercul-
tural Perspective, Amsterdam/Atlanta 1996.

Weisgerber, Leo, Die sprachliche Gestaltung der Welt, vol. 2.2, Düsseldorf 1973.
Weisgerber, Leo, »Der Mensch im Akkusativ«, in: Wirkendes Wort. Deutsche

Sprache in Forschung und Lehre 1958(8), pp. 193–205.
Welsch, Wolfgang, Vernunft. Die zeitgenössische Vernunftkritik und das Kon-

zept der transversalen Vernunft, Frankfurt/M. 1996.
Whorf, Benjamin Lee, Language, Thought and Reality. Cambridge 1993 (1956).

(German: Sprache, Denken, Wirklichkeit, Hamburg 1972)

178

Gabriele Münnix

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Winch, Peter, The Idea of a Social Science and its Relation to Philosophy, Lon-
don 1988 (1959) (German: Die Idee der Sozialwissenschaft und ihr Ver-
hältnis zur Philosophie, Frankfurt/M. 1974).

Wittgenstein, Ludwig, Schriften, Bd. 1–8, Frankfurt/M. 1984.
Wittgenstein, Ludwig, »Bemerkungen über Frazers ›Golden Bough‹«, in: Witt-

genstein, Vortrag über Ethik, Frankfurt/M. 1989.

179

Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hermann-Josef Röllicke (Düsseldorf)

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit, weder
Habhaftigkeit noch Nicht-Habhaftigkeit –
Überlegungen zur Übersetzung des indischen
und des chinesischen Kātyāyanāvavāda

»O Gott, du frommer Gott,
Du Brunnquell guter Gaben,
Ohn’ den nichts ist, was ist,
Von dem wir alles haben:
Gesunden Leib gib mir,
Und daß in solchem Leib
Ein’ unverletzte Seel’
Und rein Gewißen bleib’.«

(Johann Heermann, 1630,
Hervorhebung H.-J. R.)

1. Wiederholung der »Seins«-Frage

Zu den unterschiedlichen Hindernissen, die sich dem Übersetzen in
den Weg stellen, gehört auch das lexikalische, dass in bestimmten
Sprachen Wörter vorkommen, die es in anderen nicht gibt. Dieser
Befund stellt ein Rigorosum anderen Grades dar als das, dass Worte
in der einen Sprache nicht genau oder nicht ganz das sagen, was ein
Wort in der anderen Sprache sagt, Übersetzer sich aber trotzdem ent-
scheiden, solch inkongruente Wörter zu benutzen; ein anderes als das
also, dass sich eine immerhin partielle Deutbarkeit eines Wortes in
der einen durch eines in einer anderen Sprache zeigt, indem gewisse
Aspekte des Sinns des einen auch Aspekte des Sinns des anderen sind.
Wir dürfen ein gewisses Zutrauen haben, dass »Mond« in der einen
Sprache auch »Mond« in einer anderen sagt, »Stein« in der einen
auch »Stein« in einer anderen, gleichgültig dagegen, ob die Sprach-
und Literaturgeschichte, die das Wort in der einen und in der anderen
Tradition durchwandert hat, sehr verschiedene Anklänge und Hin-
deutungen hervorgebracht hat, sodass man oft meinen kann, das eine
habe mit dem anderen nichts mehr zu tun. Aber der NASA-»Mond«,

180

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den U.S.-amerikanische Astronauten 1969 erstmals betraten, wird
immer noch von demselben Wort genannt wie es das ist, das Dichter
wie Wang Wei oder Li Taibo im 8. Jh. in China in ihren Gedichten
aussprachen, so wenig diese beiden »Monde« in der Tat noch mit-
einander zu tun haben mögen. Ist das Wort in beiden Sprachen da,
bleibt eins mit dem anderen übersetzbar.

Andere Gruppen von Wörtern sind wohl in allen Sprachen die-
selben. Darauf, dass etwa die Zahlennamen immer dieselben Zahlen
nennen, sollten wir vertrauen dürfen. Dass das »drei« in »drei Äpfel«
überall auf der Welt dasselbe »drei« bedeutet, darf einige Zuversicht
beanspruchen; das Wort »drei« kann nicht mit »vier« oder »zwei«
verwechselt werden. Davon unberührt bleibt die Geschichte selbst
dieses immer selbenWortes in seinen verschiedenen Kulturalisierun-
gen, die ihm die unterschiedlichsten Lebenswege haben angedeihen
lassen, wie z.B. die christlichen Trinitätslehren ebenso ein sehr spezi-
fisches Ereignis des menschheitlichen Denkens von »drei« darstellen
wie die gerade dreifache Negation, die man in bestimmten Kommen-
tartraditionen zum Buch Laozi in China finden kann.1

Der Fall, den ich hier bedenken möchte, betrifft aber nicht ledig-
lich die Inkompatibilität von Vokabularen. Dabei scheint »Inkompati-
bilität« insofern ein hellhöriges Wort zu sein, als es bedeutet, dass der
Gebrauch eines Wortes in der einen Sprache den eines gewissenWor-
tes-der-Wahl in der anderen Sprache »nicht zu ertragen«, »nicht zu
erdulden fähig« ist. Ich meine damit nicht die offensichtliche Art von
Unverträglichkeit von Worten, die etwa durch Übersetzungsfehler
entsteht, sondern diejenige, die sich gerade dann meldet, wenn ein
Übersetzer eine Vokabel richtig benutzt hat. Sondern gemeint ist der
Fall, dass es ein Wort der Ausgangssprache in der Übersetzungsspra-
che nicht gibt und jeder Versuch sich als nicht erduldbar, als unver-
träglich erweist, ihm durch ein wenigstens annäherndes, grenzhaftes
anderes Wort trotzdem noch eine gewisse Stimme zu verleihen.

Ein solcher Fall ist ausgerechnet das in allen indoeuropäischen
Sprachen vorkommende Wort »ist« samt allen ihm zugehörigen Fle-
xionsformen. Buddhistische Schriften in hybridem Sanskrit oder Pāli
benutzen es vielfach. Als aber diese Schriften ins Chinesische über-
setzt werden sollten, waren die Übersetzer mit der Tatsache konfron-

181

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

1 Siehe dazu vom Verf., ›Die These von den drei Nichthabhaftigkeiten‹, »Die Herr-
schaftsmystik des Laozi zhigui老子指歸: Philologie und Exegese«, Bd. 1, S. 211–259.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tiert, dass es dieses Wort im Chinesischen nicht gibt. Wie konnten sie
in einem solchen Fall verfahren, und wie sind sie verfahren?

Noch brisanter wird diese Frage von einem westlichen Standort
heute her, denn im Gegensatz zu den chinesischen buddhistischen
Übersetzern zwischen dem 2. und 10. Jh. stehen wir im Wissen um
die lange Entfaltungsgeschichte griechisch- und lateinischsprachiger
Philosophie, Wissenschaft und Theologie und deren Errungenschaf-
ten, deren Problematiken und deren Krisen, von denen das China der
buddhistischen Übersetzer nicht berührt war. Für diejenigen, die in-
doeuropäische Sprachen sprechen und damit in jener auf das Wort
»ist« sich gründenden Wissenschaftsgeschichte selbst stehen, stellt
sich außerdem die Frage, ob das Wort, das der buddhistische Text
etwa in Sanskrit oder Pāli spricht, nicht trotzdem etwas ganz anderes
sagt, als dasselbe Wort seit den Griechen zu sagen begonnen oder zu
sagen aufgehört hat. Transportiert das »ist« in Sanskrit oder Pāli et-
was ganz anderes, als wir von der Entstehung der Wissenschaften in
Griechenland her Denkenden zu glauben geneigt sind? Verführerisch
wird uns die indoeuropäische Sprachenverwandtschaft, weil das bloße
Wort – und ich meine damit nicht seine Etymologie, sondern das bei
aller geschichtlichen Veränderung dennoch immer Gleiche des Wor-
tes – in der Tat dasselbe ist (»dasselbe« allerdings vielleicht wie der
NASA-»Mond« und der »Mond« der Tang-Dichter Chinas), während
es in China erst gar nicht vorkommt.

Martin Heidegger kommt im 20. Jh. das kaum bestreitbare Ver-
dienst zu, auf die »Seins«-Frage neu aufmerksam gemacht zu haben,
auch wenn es ein Irrtum und eine – wegen des eigenen Deutungs-
anliegens Heideggers selbst allzu tendenziöse – Fehldiagnose zu sein
scheint, dass diese Frage in der europäischen Philosophie-Tradition zu
einer, wenn nicht zu der vergessenen Frage schlechthin geworden sei.
Auch heute noch scheint mir das Vorsatzblatt von Sein und Zeit
(1927) für die Verankerung dieser Frage im Denken Platons ein nach
wie vor maßstäblicher Ausgangspunkt zu sein – ein Leuchtturm für
die Orientierung in dieser Frage bis jetzt. Zum heutigen Zeitpunkt
aber wird dies auch deswegen gelten, weil wir nicht mehr darauf be-
schränkt sein können und dürfen, nur von Griechenland her (oder im
Rückgang nur bis auf Griechenland, wie Heidegger dies tat) zu den-
ken, sondern auch die indischen vedischen und buddhistischen Texte
und – ebenso gewichtig – die chinesische Übersetzungssituation im
Blick zu haben. Erinnern wir uns an die von Heidegger angeführte
weichenhafte Passage aus Platons Dialog Sophistes:

182

Hermann-Josef Röllicke

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Ξένος: ›ἐπειδὴ τοίνυν ἡμεῖς ἠπορήκαμεν, ὑμεῖς αὐτὰ ἡμῖν ἐμφανίζετε
ἱκανῶς, τί ποτε βούλεσθε σημαίνειν ὁπόταν ὂν φθέγγησθε· δῆλον γὰρ
ὡς ὑμεῖς μὲν ταῦτα πάλαι γιγνώσκετε, ἡμεῖς δὲ πρὸ τοῦ μὲν ᾠόμεθα,
νῦν δ᾽ ἠπορήκαμεν· διδάσκετε οὖν πρῶτον τοῦτ᾽ αὐτὸ ἡμᾶς, ἵνα μὴ
δοξάζωμεν μανθάνειν μὲν τὰ λεγόμενα παρ᾽ ὑμῶν, τὸ δὲ‹·« (244a)

Heidegger übersetzte die Kernstelle folgendermaßen:2

»[Der Fremde:] ›Denn offenbar seid ihr doch schon lange mit dem vertraut,
was ihr eigentlich meint, wenn ihr den Ausdruck ›seiend‹ gebraucht, wir
jedoch glaubten es einst zwar zu verstehen, jetzt aber sind wir in Verlegen-
heit gekommen‹.«

In Benjamin Jowetts (1817–1893) Übersetzung:

»Stranger: Since then, we are in a difficulty, please to tell us what youmean,
when you speak of being; for there can be no doubt that you always from
the first understood your own meaning, whereas we once thought that we
understood you, but now we are in a great strait.«3

In Otto Apelts Übersetzung:

»Fremdling: Da wir also ratlos sind, so müßt ihr uns ausreichend darüber
aufklären, was ihr eigentlich damit meint, wenn ihr euch des Ausdrucks
›seiend‹ bedient. Denn offenbar seid ihr darüber längst im klaren, wir da-
gegen glaubten früher allerdings es zu sein, jetzt aber ist es uns zum Rätsel
geworden.«4

Merkwürdig, wenn es um die Bedeutung von »seiend« geht, der sie
durchschneidende Gegensatz von »ihr« und »wir«, von athenisch-
sokratischen, der Philosophie hingegebenen Einheimischen und dem
ganz anders gelagerten »Fremden«! Merkwürdig auch der Gegensatz
der Zeiten, verschiedener Zeiten der Bedeutung von »seiend«! Wel-
che Zeiten sind das? Was war es, das der Fremde und die Seinen einst
zu verstehen glaubten, das nun aber unzugänglich geworden ist? Und
eine rhetorisch fein inszenierte Ironie schwebt darin, ob es wohl tat-
sächlich dasselbe gewesen sein könnte wie das, mit dem sich das (ge-
rade hierüber durchaus selbstgewisse) sokratische Philosophieren
»seit langem vertraut« zeigt. Reicht Platons Wort »seit langem« in

183

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

2 Er gab den Text entsprechend so an: »δῆλον γὰρ ὡς ὑμεῖς μὲν ταῦτα (τί ποτε
βούλεσθε σημαίνειν ὁπόταν ὂν φθέγγησθε) πάλαι γιγνώσκετε, ἡμεῖς δὲ πρὸ
τοῦ μὲν ᾠόμεθα, νῦν δ᾽ ἠπορήκαμεν·«.
3 Jowett, The Dialogues of Plato, Bd. 2, S. 251.
4 Platon, Sämtliche Dialoge, hrsg. von Otto Apelt, Bd. VI, »Sophistes«, S. 79 f.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieselbe Ferne, aus der sich die »jetzt aber« verunsicherte Erinnerung
des Fremden speist? Die Herkunft der Gewissheit, was das Wort »sei-
end« anzeigt, ist unoffenbar, dunkel geworden, von Vergessen angen-
agt. Es ist ein Fremder, der daran gemahnt, dass diese Frage selbst den
Einheimischen eine Frage nach etwas Fremdem geworden ist. Die
Rhetorik Platons inszeniert die Begegnung so, dass die mit dem Ge-
danken des »Seienden« scheinbar grundgesicherten philosophieren-
den athenischen Einheimischen dringend Bedarf daran haben, sich
hieran verunsichern zu lassen. Gerade sie scheinen in Wahrheit nicht
zu wissen, was »τὸ ὂν« bedeutet und was es in kleinerer oder größerer
zeitlicher Ferne einmal bedeutet haben könnte.

Heidegger wollte hervorheben, dass wir Heutigen noch viel we-
niger als jene sokratischen Freunde ahnen, was »τὸ ὂν« und alles, was
mit dem »Sein« und dem »Seienden« verbunden ist, heute an unse-
rem Weltende bedeutet. Heidegger selbst, so wird man – zumal nach
der Veröffentlichung der »Schwarzen Hefte« – rückblickend zugeben
müssen, ist seiner Frage bis zum Ende nicht gewachsen gewesen.
Wenn er aber an der Mahnung trotzdem ein Recht hatte, dann be-
trifft sie mit all ihrem Wohl und Wehe, Fluch und Segen gerade auch
unsere Erforschung der Sanskrit- und Pāli-Texte des Buddhismus
jetzt, deren damalige Übersetzung ins Chinesische und die Frage, ob
wir der Seins-Frage, die sich uns – als Erben europäischer Wissen-
schaft und Philosophie – unausweichlich an ihnen stellt, gewachsen
sind. Wissen wir immerhin davon, was es, wenn wir ihr nicht ge-
wachsen sind, bedeuten würde, dass wir es nicht sind? Oder begegnen
wir der Schärfe der Frage ohne Rührung und erklären, wir seien nicht
gezwungen, uns als sich in solcher Weise verunsichern lassende Phi-
losophen zu zeigen, wenn wir philologisches Handwerk betreiben,
argloser als je unberührt von der Anstiftung Platons, um damit aller-
dings zu beweisen, dass Heidegger recht damit hatte, dass wir mit
aller Gründlichkeit in der langgewohnten und uns nicht anstößig er-
scheinenden »Seinsvergessenheit« weiteroperieren. Das Überset-
zungsproblem ist offenbar keine bloße Sache von Philologen, die sich
damit entschuldigen dürften, keine Neigung oder Fähigkeit zum Phi-
losophieren zu haben. Diese Frage betrifft sie, weil sie mit einer Ab-
neigung, sie gelten zu lassen, selbst dokumentieren, wie sehr sie mit-
ten in ihr innestehen.

184

Hermann-Josef Röllicke

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Ablehnung aller »ist«-Rede im Kātyāyanāvavāda und
seine Übersetzung ins Chinesische

Es ist einer der zentralen und für die Lehre des Buddhismus im Gan-
zen grundlegenden Texte, der uns in der angedeuteten Weise in das
»Seins«-Problem stellt: die einzige Schrift, die Nāgārjuna in den
Mūlamadhyamaka-kārikā namentlich zitiert und dabei unter ihrem
Sanskrit-Titel nennt, das Kātyāyanāvavāda [Die Ermahnungen
Kātyāyanas]. Drei Fassungen (unter geringfügig unterschiedlichen
Titeln) davon liegen uns noch heute vor: in dem kurzen Kaccāya-
nagotta-sutta, das sich im Samyutta-Nikaya des Pāli-Kanons findet;5
als Werk ohne Titel unter der Nr. 301 im chinesischen Saṃyuktā-
gama, dem Za Ahanjing雜阿含經;6 und in einem Sanskrittext unter
den Turfan-Funden, als Nr. 19 eines Nidānasaṃyukta. Nāgārjuna
schreibt:

»Kātyāyanāvavāde cāstīti nāstīti cobhayam, pratiṣiddhaṃ bhagavatā
bhāvābhāva-vibhāvinā.«7

»In der [Schrift] ›Die Ermahnung Kātyāyanas‹ hat der Erhabene, der Wer-
den-und-Nichtwerden durchschaut hat, [die Haltung] sowohl [des]
›cāstīti‹8, der ›Wohl-ist-dies-heit‹, als auch [des] ›nāstīti‹9, der ›Nicht-ist-
dies-heit‹, zurückgewiesen.«

Damit ist dieses sūtra als das Hauptzeugnis für Nāgārjunas Ver-
ehrung des Buddha in der Eingangsanrufung der Mūlamadhya-
maka-kārikā hervorgehoben. Während es in der Anrufung heißt,
der Buddha sei gerade deswegen der überragendste aller Lehrer, weil
er die pratītya–samutpādaḥ, das Entstehen in Abhängigkeit, klar ge-
sehen und gelehrt habe, heißt es hier erklärender, er sei überlegen
dadurch, dass er gerade aus dem Grunde von den Behauptungen der

185

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

5 Samyutta-Nikaya 12.15, im Kanon der Pāli Text Society (PTS): S ii 16.
6 Siehe dazu Kalupahana, »The Early Buddhist Notion of the Middle Path«, Eastern
Buddhist Society 12:1 (1979), im Internet zugänglich unter https://ahandfulofleaves.
files.wordpress.com/2011/12/the-early-buddhist-notion-of-the-middle-path_kalupa
hana1.pdf [geöffnet 18. 6.2015], mit einer englischen Übersetzung des Kaccāyana-
gotta-sutta im laufenden Text. – Kalupahana geht davon aus, dass Nāgārjuna das
Kātyāyanāvavāda in der Fassung eines Sanskrit-Kanons mit einer Abteilung
Nidānasamyukta vor Augen stand, die dem Samyutta-Nikaya des Pāli-Kanons und
dem Saṃyuktāgama entsprechen würde.
7 Mūlamadhyamaka-kārikā 15.7.
8 Pāli dazu wäre: atthī’ti.
9 Pāli dazu wäre: natthī’ti.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Ist-heit« und der »Nicht-ist-heit« zurückgetreten sei, dass er den
Zusammenhang von Werden und Entwerden durch und durch er-
kannt habe.

Zwei brennende Stellen für unsere Überlegung sind es, an denen
der Buddha eine Frage Kātyāyanas (Pāli: Kaccāna) mit folgenden
Worten beantwortet (hier nach dem Pāli-Text):10

»›Dvayanissito khvāyaṃ, kaccāna, loko yebhuyyena–atthitañceva natt-
hitañca.

Lokasamudayaṃ kho, kaccāna, yathābhūtaṃ sammappaññāya passato yā
loke natthitā sā na hoti.

Lokanirodhaṃ kho, kaccāna, yathābhūtaṃ sammappaññāya passato yā
loke atthitā sā na hoti.«

»Auf zweierlei, Kaccāna, gründet diese Welt [ihre Sicht]: auf atthitā [›Ist-
heit‹] und natthitā [Nicht-ist-heit].

Für den nun, der das Entstehen der Welt, Kaccāna, wie es gemäß ihrem
Wesen geschieht, mit gefügiger Einsicht betrachtet, findet das, was
die Welt natthitā [Nicht-ist-heit] nennt, nicht statt.

Für den nun, der das Vergehen der Welt, Kaccāna, wie es gemäß ihrem
Wesen geschieht, mit gefügiger Einsicht betrachtet, findet das, was
die Welt atthitā [Ist-heit] nennt, nicht statt.«

Und:

»›Sabbaṃ atthī‹ti kho, kaccāna, ayameko anto.
›Sabbaṃ natthī‹ti ayaṃ dutiyo anto.
Ete te, kaccāna, ubho ante anupagamma majjhena tathāgato dhammaṃ

deseti.«

»›Alles ist‹ : das, Kaccāna, das eine Ende;
›alles ist nicht‹ : das das andere Ende.
Diese beiden Enden, Kaccāna, vermeidend, spricht der tathāgata in der Mit-

te seine Lehre dar.«

Vergleichen wir hiermit den überlieferten chinesischen Text, der sich
unter den chinesischen āgama findet, nämlich im »Za Ahan jing雜阿
含經« (Saṃyuktāgama: [thematisch] Diversifizierte [Gruppierte,
Verbundene]). Man nimmt traditionell an, dies sei das einzige der
chinesischen āgama, das auf eine Sanskrit-Vorlage zurückgehe. Die
Übersetzung firmiert unter dem Namen von Guṇabhadra (394–468)
und Baoyun寶雲 (376–449). Sie arbeiteten daran gemeinsam in den

186

Hermann-Josef Röllicke

10 SN 12.15; PTS S ii 16; CDB i 544.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jahren 435–443 in Nanjing.11 Diese Vorlage muss sich, wie eine Reihe
von Divergenzen beweist, vom vorhin zitierten Pāli-Text vielfältig
unterschieden haben. Möglicherweise stellte diese Vorlage einen Text
der Sarvāstivada-Schule dar. Dass aber die für uns entscheidenden
Sanskrit-Wörter für »Ist-heit« und »Ist-nicht-heit«, cāstīti (bzw.
astitā) und nāstīti (bzw. nastitā), vorhanden waren, darf, weiter be-
stätigt auch durch den Turfan-Text, als sicher gelten.

Im Chinesischen lauten die parallelen Stellen:

»世間有二種依，若有、若無.«

»Die Welt hat zweierlei, worauf sie sich stützt: [derlei] wie Habhaftigkeit
[und derlei] wie Nichthabhaftigkeit.«

«世間集如實正知見，若世間無者不有，
世間滅如實正知見，若世間有者無有，
是名離於二邊說於中道.«

»Wird das Entstehen der Welt so gesehen, wie es voller, richtiger Erkennt-
nis entspricht, wenn die Welt [von] Nichthabhaftigkeit [spricht], hat
sie [gerade diese] dann nicht habhaft.

Wird das Verlöschen derWelt so gesehen, wie es voller, richtiger Erkenntnis
entspricht, wenn die Welt [von] Habhaftigkeit [spricht], hat sie [gera-
de von dieser] dann keine Habhaftigkeit.

Das heißt: sich fern haltend von den beiden Enden, darsprechen auf dem
mittleren Weg.«12

Vielerlei Mühsal haben uns alle Übersetzer dieser Stellen bisher auf-
geladen. Eine erste besteht schon darin, dass Übersetzer aus dem Pāli
in aller Regel zwischen »ist« und »existiert«, »Sein« und »Existenz«
keinen Unterschied machen. So nimmt etwa Kalupahana keinen An-
stoß daran zu übersetzen: »This world, Kaccāyana, usually bases [its
views] on two things: on existence (atthitā) and on nonexistence
(natthitā).«13 Ebenso verfahren Thanissaro Bhikku,14 Bhikku Bodhi,15

187

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

11 Siehe einführend Bingenheimer, Studies in Āgama Literature; und Bucknell, »The
Historical Relationship Between the Two Chinese Saṃyuktāgama Translations«,
S. 35–70.
12 Das ganze sūtra T. 99, Nr. 301, Bd. 2, S. 85c17–86a3.
13 a. a.O., S. 1.
14 »Kaccayanagotta Sutta: To Kaccayana Gotta (on Right View)« (SN 12.15) (aus dem
Jahre 1997); Access to Insight (Legacy Edition), 30. November 2013,
http://www.accesstoinsight.org/tipitaka/sn/sn12/sn12.015.than.html.
15 Im Internet unter: https://suttacentral.net/en/sn12.15 [geöffnet: 8. 2.2017].

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Walshe16 und Choong Mun-keat17 und in auslegenden
Schriften unzählige andere. Die Präzision, das Wort des Originals
getreu zu bewahren und weder »Sein« noch »Existenz«, sondern nur
die Flexionsform »ist« der 3. Person Präsens Singular in Anspruch zu
nehmen, bietet kaum einer auf. Wie verheerend aber, wenn man be-
denkt, dass ein scholastischer Satz wie »Esse est Deus« dann ohne
Weiteres auch lauten können müsste: »Existentia est Deus«, und zu-
mal die Stelle des Prädikats hierin, »est«, durch »existet quasi« ersetzt
werden können müsste, »Existenz existiert [als] Gott«. Spätestens
angesichts solcher Unmöglichkeiten offenbart sich der Unfug und
die Gedankenlosigkeit übersetzerischer Ersetzung von »ist« durch
»existiert«.

Ein zweites Problem: Der Pāli-Text sagt nicht: »Für den, der das
Entstehen der Welt mit gefügiger Einsicht betrachtet, ist das, was die
Welt Nicht-ist-heit nennt, nicht.« Mit Vorbedacht wiederholt er das
»ist« nicht noch einmal im Prädikat. Sondern er gebraucht ein Wort
wie »geschieht nicht«, »findet nicht statt«, »kommt nicht vor«, »be-
gegnet nicht«, o.ä. (sā na hoti). Diese Form bildet keine »Seins«-Aus-
sage, ähnlich, wie auch das deutsche »es gibt« oder das schwäbische
»es hat« keine Seins-Aussage bildet. Wenn wir die Frage des Fremden
im Sophistes ernst nehmen wollen, dürfen wir solche wichtigen Un-
terschiede nicht verwischen. Betrachten wir dagegen das Chinesische,
erkennen wir, dass es die thematische Form im Prädikat gerade wie-
derholt: »無者不有« und »有者無有«, »Nichthabhaftigkeit wird
nicht habhaft« und »von Habhaftigkeit hat [sie] keine Habhaftigkeit«
oder gar »das Habhafte hat nicht habhaft«. Auch dies haben die chi-
nesischen Übersetzer des 5. Jhs. nur zu offenkundig mit Vorbedacht
so gebaut. Schon dies allein kann zeigen, dass die chinesischen Worte
»haben, besitzen« und »nicht haben«, »nicht besitzen« auch dann,
wenn wir sie mit süddeutschen Formen wie »da hat’s ein« und »da
hat’s kein« wiedergeben, kein »sein«/»Sein« aussprechen. Die süd-
deutschen Dialekte brauchen immerhin noch ein unpersönliches
»es«, das »hat«; das Chinesische – eine Sprache, die die Kunst des
Weglassens und Verzichtens aufs Virtuoseste gesteigert hat – lässt

188

Hermann-Josef Röllicke

16 »Kaccāyanagotto Sutta: Kaccāyana« (SN 12.15), Samyutta Nikaya: An Anthology
(WH 318–321) (Kandy: Buddhist Publication Society, 1985); Access to Insight (Lega-
cy Edition), 30. November 2013, http://www.accesstoinsight.org/tipitaka/sn/sn12/
sn12.015.wlsh.html.
17 Aus dem Jahre 2004; im Internet unter: http://www.leighb.com/sn12_15.htm [ge-
öffnet: 8. 2.2017].

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch dies weg. Die Semantik dieser Worte liegt auch dann im Feld des
Besitzens, des Habens, des Ergreifens, wenn kein grammatisches Sub-
jekt (einer, der »besitzt«, »hat«, »in Händen hat«, »habhaft hat«, ein
»Besitzer«, »Eigentümer«) ausgesprochen wird, was sehr häufig ge-
schieht. Für eine indoeuropäische, d.h. »Sein«-habende und flektie-
rende Sprache wird es umgekehrt zu einer zumindest für Anfänger
im Übersetzen nur schwer überwindlichen Schwierigkeit, aus einer
»Seins«-losen Sprache auch »Seins«-los zu übersetzen. Ein wenig
Übung und Training kann aber beweisen, dass es doch möglich ist
und der Verbreichtum der indoeuropäischen Sprachen groß genug ist,
auf alle Flexionsformen von »ist« bzw. »sein« einmal experimentell
zu verzichten. Auch das Deutsche wäre in der Lage, »Seins«-los zu
sprechen, wenn es sich solche Disziplin und Askese versuchsweise
antäte. Es kann sogar enorm an Farbe, Reichtum, Vielseitigkeit und
Intensität dadurch gewinnen.

Dass chinesisches you有und wu無nicht »sein« und »nicht sein«
bedeuten können, machen schon einige äußere Kennzeichen klar: Es
handelt sich um volle, mehrwertige Verben, die sowohl direkte als
auch indirekte Objekte (bzw. Komplemente) nach sich ziehen können
(man kann akkusativisch »etwas haben«), während »sein« ein mono-
valentes oder höchstens bivalentes Verb ist, das kein direktes Objekt
nach sich duldet (man kann nicht »jemanden« oder »etwas seinen«
oder »isten«, man kann aber etwa »des Teufels sein«, welches eine
Ellipse von »ein Besitz des Teufels sein«, »vom Teufel besessen sein«
ist).18 Wenn man weiter, wie es unser chinesisches Textbeispiel tut,
explizit you有und wu無 zugleich zu direkten Objekten seiner selbst
erhebt und Formen ermöglicht wie (wörtlich) »Besitz an Nichthab-
haftigkeit haben«, »Habhaftigkeit nicht habhaft haben«, dann
sprengt es damit den Rahmen der grammatischen Möglichkeiten
von »sein«. Denn man kann, wie gesehen, nicht »Nicht-Sein seinen«
oder »Sein entseinen«. Man müsste wenigstens »Nicht-Sein zu Sein
machen«, aber dann verlagert sich die prädikative Potenz des Verbs
auf ein anderes Wort, nämlich auf »machen« statt auf »sein«.

189

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

18 Dies ist auch gegen Emmanuel Lévinas’ strapaziöse Behauptung gesagt, das 20. Jh.
habe in Europa zum ersten Mal eine Transitivierung des Seins hervorgebracht. Man
kann es drehen und wenden, wie man will, ein Satz wie »Lévinas ist ein Mensch«
macht »ein Mensch« niemals zu etwas durch »ist« Transitiviertes, niemals zu einem
direkten Objekt von »ist«. Man kann in keiner indoeuropäischen Sprache »einen
Menschen sein«, sondern nur »ein Mensch sein«; man kann nicht sagen: »Ich bin
dich« oder »Ich binne dich«, so verlockend es wäre, derlei doch einmal zu tun.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der asketische Verzicht eines deutschen Übersetzers aus dem
Altchinesischen darauf, chinesisches you 有und wu 無 mit »sein/
Sein« und »nicht sein/Nicht-Sein« wiederzugeben, eröffnet durch
den Gebrauch solch wenig flüssiger, umgangssprachlich kaum je er-
griffener und etwas ruppiger Formulierungen wie »habhaft haben«
und »Habhaftigkeit haben an« die Möglichkeit, dennoch ein Gespür
dafür zu bekommen, was und wie etwas in all den nicht-indoeuropäi-
schen Sprachen geschieht und gedacht wird, die weder die für »ist«
verantwortliche Wurzel

ffiffiffiffiffip
as noch irgendeine ihrer Flexionsformen

besitzen. Die Übung, nicht nur »Seins«-los zu sprechen, sondern
auch »Seins«-los zu denken und zu fühlen, kann wie keine andere
den Boden dafür bereiten, die Ratlosigkeit und Verlegenheit der so-
kratischen Gesprächspartner darüber besser zu ergründen, was das
Wort »seiend« und »das Seiende« eigentlich »anzeigt« (σημαίνειν).
Die Hilfe dazu entstammt der Erkundung eines Terrains wie des Chi-
nesischen bzw. nicht-indoeuropäischer Sprachen, die gänzlich ohne es
auskommen und ihrerseits in größte Nöte geraten, wenn sie derlei
mit ihren eigenen Stimmmöglichkeiten dennoch sagen wollen. Erst
wenn man diese Möglichkeit einmal aufgenommen hat, kann sich
ganz erschließen, welche außerordentliche, singuläre, aber keines-
wegs allgemeinmenschliche Errungenschaft die indoeuropäische (Er-)
Findung des Wortes »ist« darstellt, aber auch, was das anders als bei
Platon sich aussprechende Widerstreben des Buddha (im Angesicht
seiner verschiedenen vedischen Vorläufer und Widersacher) bedeu-
tet, dem Wort »ist« und seiner Negation überhaupt noch irgendein
Feld der Wahrheit zu lassen.

Um dies zu ermessen, wird man von der Meinung Abstand neh-
men müssen, ein Wort zeige immer nur das an, was ein Sprecher
»meine« oder »sagen wolle«, oder anders: Man verstehe ein »Sprach-
spiel« eben dann, wenn man verstanden habe, was ein Sprecher »mei-
ne« oder »sagen wolle«. Vielmehr sind wir mit der Tatsache konfron-
tiert, dass ein Wort jederzeit mehr und Anderes sagen, nennen und
»anzeigen« kann als derjenige, der sich seiner bedient, meinen oder
auch nur ahnen kann. Es spricht jederzeit das Wort selbst, die Spra-
che, die keineswegs mit dem Sprecher und seinem Meinen und Be-
deutenwollen oder dem Hörer und seinem Verstehenkönnen zu-
sammenfällt.

Eine weitere, für die Philosophie gewichtige übersetzerische
Frage tut sich auf: Was wird aus dem griechisch-europäischen Projekt
der »Ontologie«, wenn wir uns in Sprachen zu bewegen beginnen,

190

Hermann-Josef Röllicke

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denen nicht nur dieWorte »ὂν« und »τὸ ὂν«, sondern auch überhaupt
alle mit ihm verbundenen grammatischen Formen nicht zur Ver-
fügung stehen, wenn also das ganze Lexem »ist« und »sein« entzogen
wird? Eine Antwort darauf könnte dem Studium der Anstrengung
chinesischer Übersetzer indischer Texte entspringen, zumal es im
weltgeschichtlichen Maßstab kaum ein zweites Übersetzungsunter-
nehmen solchen Ausmaßes und Anspruches und auch solch monu-
mentaler zeitlicher Ausdehnung geben dürfte als das der in indoeuro-
päischen Sprachen verfassten buddhistischen Schriften in Sprachen
der sinotibetischen Sprachfamilie. Das Chinesische platziert, wie ge-
sehen, an Stelle des (intransitiven) »Ist« ein (transitives) »Haben«.
Aus einer »Ontologie« müsste, wenn sich überhaupt eine eigeneWis-
senschaft über diesen Sachverhalt begründen sollte, eine »Possessolo-
gie« werden. Es bleibt der Verdacht, dass ein chinesischer Leser der
ganzen Tragweite der indoeuropäisch-buddhistischen Ablehnung
(und auch hier nicht nur der Inkompatibilität) des »Seins«-Gedan-
kens erst gar nicht gerecht werden, sondern nur an ein solches vor-
buddhistisches chinesisches Denken erinnert werden kann, welches
eine solche Mystik war, die ein sich mindestens dreifach sequenzie-
rendes Nichten des »Habhaft-Habens« oder der »Habhaftigkeit«,
nicht aber des »Seins«, schon seit langem exerziert hatte. Das »Nicht«
(oder »Nichts«) des Chinesischen, wie es für die buddhistische Übung
in China tragend wurde, bedeutete nie eine Negation des Seins oder
des Seienden, sondern immer eine des »In-Händen-Haltbaren«, »Zu-
gänglichen«, des »[Es-] hat«, »Da-hat [’s]«, und nur in solchem Sinne
des »[Es-] gibt«. Entsprechendes gilt für die daoistischen Traditionen.
So viel, semantisch komplex und folgenreich sie auch immer mit
»Habhaftigkeit« und »Nicht-Habhaftigkeit« verfuhren und so kon-
kurrenzlos dieses Instrument im Fundierendsten ihres Sprachver-
mögens und Philosophierens wohnt, so wenig kann das damit umge-
hende Denken eine »Ontologie« genannt werden. Dennoch bleibt
aber die Frage: Wie viel und was mögen Chinesen von dem nur durch
das Indoeuropäische möglich gewordenen und nur von ihm aus-
gehenden »Seins«-Problem des Buddhismus trotz der Abwesenheit
dieses Wortes in ihrer Sprache verspürt haben? Wie viel Wind hat
China durch das Hereinwinken des buddhistischen Denkraums von
der Frage der ihm gänzlich fremden Bedeutung des »Ist« dennoch
tatsächlich bekommen?

Vielleicht konnte dies erst unvermutet, neu und vollständiger
klar werden, als andere Boten der indoeuropäischen Hinterlassen-

191

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaft von ganz anderem Ende der Welt her China erreichten: zuerst
die Jesuiten, dann die britischen, niederländischen und portugie-
sischen Kolonisatoren und seit dem 19. Jahrhundert die Finanz-,
Wirtschafts- und Technik-Globalisatoren und -Eroberer aus der
westlichen Welt, die ein »Es-ist« mitbrachten, das mit dem scholasti-
schen »Esse est Deus« kaum noch eine Wiedererkennung zulässt.

3. As, bhū und vas/ush: die dreifache indoeuropäische Wurzel
von »ist«, »wird« und »Wesen«

Monier Monier-Williams nannte in der Einführung in sein Sanskrit-
English Dictionary von 1899 Sanskrit »the faithful guardian of old
Indo-European forms«,19 »den treulichen Wächter alter indoeuropäi-
scher Formen«. Wenn das Griechische diejenige Sprache ist, aus der
(seit Sokrates und Platon) das Philosophieren so erwuchs, dass die
Frage nach dem sich immer mehr entziehenden Sinn von εἶναι,
»sein«, mit ὅς (yas) und »τὸ ὄν«, dem »Seienden«, und der οὐσία,
»der Seiendheit, dem Wesen« das Denken beflügelte, und wenn Mo-
nier-Williams’ Akzent richtig ist, dann muss das Sanskrit eine Eltern-
schaft treulich bewahren, zu deren Nachkommenschaft in Griechen-
land das Philosophieren als Frage nach dem »Sein«, dem »Seienden«,
der »Seiendheit«, dem »Ist« und dem »Wesen«, sprachlich gehört.
Die philosophisch gestellte »Seins«-Frage spricht erst in den Dia-
lekten einer so gearteten »Familienverwandtschaft«, die die Wurzel
dieses Wortes zur Verfügung hat. Ob auch andere große Familienver-
wandtschaften menschlicher Rede diese Wurzel zur Verfügung ha-
ben, steht keineswegs fest: Nicht jeder Mensch muss »sein«, »Seien-
des« und »Seiendheit« sagen können. »Seins«-loses Sprechen ist
einer vollständigen Sprache durchaus möglich.

Monier-Williams behauptet ohne weitere Nachweise, die sans-
kritischeWurzel

ffiffiffiffiffiffiffiffip
bhū bedeute »›to be‹ or ›to exist‹« – auch er nimmt

keinen Anstand, »sein« und »existieren« im gleichen Topf umzurüh-
ren.20 Von ihr seien unzählige Derivative abgeströmt, zu denen u. a.
bhava (bhavana), »being«, und bhāva, »existence«, gehören würden.
Aber die Wurzel

ffiffiffiffiffiffiffiffip
bhū, aus der u. a. das griechische φύω stammt (mit

physis), bedeutet nichts im Spielraum von »ist«, »sein« oder »(ge)

192

Hermann-Josef Röllicke

19 Monier-Williams, A Sanskrit–English Dictionary, S. xiii.
20 a. a.O., S. xiii.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wesen«, sondern »wachsen« oder »werden«, zu physis nominalisiert:
»Wuchs«.21

Diejenige indoeuropäische Wurzel, aus der das deutsche »ist«
und das englische »is« hervorgegangen sind, ist *h1.es (as).22 Die Be-
deutung dieser Wurzel liegt proto-indoeuropäisch vielleicht noch
nicht im Bereich von »ist«, sondern in dem von »atmen, Atem, die
Atmenden«. Sanskrit ásu bedeutet »Atem« und »Leben«, und zwar
nicht primär in Bezug auf die Lebewesen, die wir in lebendigen Lei-
bern und Gestalten sehen, sondern auf das »Leben« der Toten und
Abgeschiedenen. Gemeint ist das, wozu sich das »ásu« eines Sterben-
den herausverwandelt oder wohin es geht, wenn er aushaucht. Unbe-
wegt, abgetan und verlassen bleibt der Leib zurück und vergeht ohne
sein »ásu« binnen weniger Tage. »Ásu« atmet auch zwischen den
Sternen und schafft ihren Bewegungen untereinander ihre Zeit, so-
dass auch die Sterne »leben«. »Vier ›Sekunden‹ siderischer Zeit« bil-
den im ältesten mathematischen und astronomischen Traktat Indiens,
im Sūryasiddhānta, ein »ásu«.23 Die schon im Ṛgveda »ásura« ge-
nannten »Geister«, die keinen sichtbaren Leib haben, sondern frei

193

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

21 Zu der Wurzel
ffiffiffiffiffiffiffiffip
bhū gehört das deutsche Wort »Baum« (mit Bedeutungserweite-

rungen zu Gerste, Getreide, Stock bis hin zu Ernte), möglicherweise auch der lateini-
sche »Faun«. Es scheint, dass die lateinische Flexionsform fui sowie der englische
Infinitiv [to] be mit dem Partizip Präsens being nicht von der Wurzel

ffiffiffiffiffip
as, sondern

von der Wurzel
ffiffiffiffiffiffiffiffip
bhū herstammen, also streng genommen nicht auf die Semantik

von »ist«, sondern auf die von »wird« verweisen. Das lateinische fiat, das ebenfalls zu
bhū gehört, bedeutet z.B. nicht »es sei«, sondern »es werde«. – Einschlägige Publika-
tionen zu den Familienverwandtschaften dieser Wurzeln finden sich u. a. im erstmals
1973 herausgegebenen Journal of Indo-European Studies, in der Zeitschrift General
Linguistics und auf einer Reihe spezialisierter Internetseiten von akademischen Insti-
tuten der Indoeuropäistik-Forschung, so etwa des Indo-European Documentation
Center an der University of Austin, Texas, die hier konsultiert wurden.
22 Verbformen in Sanskrit sind u. a. esmi, esi, esti, asmi, die lateinischen Formen esse
und sunt und die deutschen Worte »ist«, »sind« und »sein«.
23 Siehe Monier-Williams, S. 121:a. – Auf die besondere »Zeit«-Gestalt, nach der die
Semantik der Wurzel

ffiffiffiffiffiffiffiffip
bhū ausgerichtet ist, hat John Hewson hingewiesen, Tense

and Aspect in Indo-European Languages, siehe dafür besonders S. 184. Er versucht
zu zeigen, dass Worte in der Verwandtschaft aus bhū eine »iterative« Bedeutung
haben. Sie nennen die Wiederholung eines Geschehens so lange, bis für sein Voran-
kommen die Zeit sich erschöpft und Stillstand eintritt: eine offene Serie von gleich-
artigen Geschehnissen mit einem Abschlussereignis. Dies geschieht in einer Kom-
bination von Imperfekt- und Perfektformen des Verbs, wie etwa im Progressiv
englischer stative verbs (»I am understanding more every day«). Die Wurzel

ffiffiffiffiffiffiffiffip
bhū

regiere eine »perfektive Aktionsart«.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Leib nur »atmen«, haben ihren Namen aus dieser selben Wur-
zel.24 Der Atem verbindet sich mit dem Wind und hat selbst wind-
haften Charakter.

Statt »die frei von Leib nur ›atmen‹« ist man verführt zu sagen:
die »frei von Leib nur Atem sind«. Mit keinem Wort der Sprache
kommen wir aber so sehr in Not, es durch ein anderes Wort zu erklä-
ren, wie mit dem Wort »sind« oder »ist«; kein anderes Verb kann sie
erläutern. »Existieren« hat nichts damit zu tun, »Existenz« erklärt
nicht »Sein«.Wir möchten solche wie die ásura auf Deutsch »Wesen«
nennen, weil »Wesen« eine Beugungsform von »ist« ist (wie etwa in
dem Partizip »gewesen«). Aber schon zu sagen, es handle sich um
»lebende Götter« oder »Dämonen«, liegt der Wurzel des Wortes fern.

Das Wort, von dem her wir für die Frage nach der Bedeutung
von »ist« zu denken haben, ist also jedes, das aus der indoeuropäi-
schen Wurzel

ffiffiffiffiffip
as herstammt. Das lateinische est, das deutsche »ist«,

das englische is gehören dazu, aber auch die griechischenWorte εἶναι
und ἦν. Im Sanskrit entspricht dem das Wort asti.

Einige Linguisten vertreten die Auffassung, die Wurzel
ffiffiffiffiffiffiffiffip
bhū

sei insofern mit der Wurzel
ffiffiffiffiffip
as verbunden, als es auch Lebewesen

gebe, die zwar nicht »atmen«, aber dennoch »leben«, und zwar, indem
sie »wachsen« und »werden«; gemeint sind Schösslinge, Kräuter,
Sträucher und Bäume, auch Wucherungen und Geschwülste. Dass
aber das Rätsel der Bedeutung der Wurzel

ffiffiffiffiffip
as tiefer ins Erdreich

der Sprache dringt als nur bis dahin, zweierlei Leben zu unterschei-
den, ein atmendes und ein nicht-atmendes (wachsendes), zeigt das
Mehr, das berührt wird, wenn etwa ásura nicht bloß diejenigen hei-
ßen, die »frei von Leib nur ›atmen‹«, sondern diejenigen, die »frei von
Leib nur Atem sind«. Ebenso muss dann gesagt werden, dass das
»Sein« in Kräutern und Bäumen als dasjenige in sein Wort tritt, das
»frei von Leib nur Wuchs ist«. Dass in den Mythologien der Völker
Pflanzen und Bäume in ihnen verborgene Götter »sind«, beruht auf
diesem Zuspruch zu sehendem und verstehendem Empfangen. So
aber »ist« das Sein »atmender« und »wachsender« »Wesen« nicht
zweierlei »Sein«: Weder »Atem« noch »Wuchs« geben die Grundlage
zum Verstehen dessen, was »ist« bedeutet. Der Sinn von »ist« reicht
weiter, tiefer und höher als der von »atmen« und »wachsen«.

Martin Heidegger hat in seiner Einführung in die Metaphysik

194

Hermann-Josef Röllicke

24 Meine Erklärungen stützen sich hier vornehmlich auf Muller, Lectures on the Ori-
gin and Growth of Religion, S. 191 f.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(als Vorlesung gehalten 1935) noch eine dritte Wurzel ausgemacht:25
die Wurzel

ffiffiffiffiffiffiffiffip
wes (dazu u.a. Altindisch vasami, Germanisch wesan,

die römische Göttin des Herdfeuers, »Vesta«, und das »Vestibül«),
aus der die deutschen Formen »war« und »wesen« und die englischen
»was« und »were« herstammen. Die vedische Wurzel ist

ffiffiffiffiffiffiffiffiffiffiffip
3.vas, ver-

bunden mit ush. Die Bedeutung von vas ist: »aufscheinen, hell wer-
den, dämmern (am Morgen); durch Bescheinen verleihen; durch Be-
scheinen verjagen; zum Aufscheinen bringen«, die hiermit verwandte
Bedeutung von ush: »brennen, niederbrennen; bestrafen, züchtigen;
der frühe Morgen, Morgendämmerung«. In den verschiedenen Flexi-
onsformen von »sein« in indoeuropäischen Sprachen kommen in der
Tat Bildungen aus Worten zum Tragen, die auf alle drei Wurzeln zu-
rückgehen. Heutige etymologische Forschung scheint den grundsätz-
lichen Befund der drei indoeuropäischen Wurzeln zu bestätigen, mit
denen sich die Philosophie – nun nicht mehr etymologisierend, son-
dern philosophierend – in ihrer tiefsten möglichen Frage schlechthin,
derjenigen nach dem Sinn von »seiend, das Seiende«, zu befassen hat,

195

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

25 Martin Heidegger, »Zur Grammatik und Etymologie des Wortes ›Sein‹«, S. 40–56.
– Die einzigen Literaturangaben, die Heidegger zur Etymologie von »Sein« hier an-
gibt, sind: Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung, Bd. 59, der in die Vorlesung
von 1935 eingegangen ist; Ernst Fränkel, »Das Sein und seine Modalitäten«, S. 149 ff.,
eine Studie, die 1935 noch nicht zur Verfügung stand und erst 1953 der Buchpublika-
tion hinzugefügt wurde. – Die Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung ist die
älteste serienmäßige Publikation zur »Indogermanistik« überhaupt, erschien erstmals
1852 (anfangs noch beschränkt auf »Deutsch, Griechisch und Lateinisch«), wurde
seither unter wechselnden Titeln herausgegeben und erscheint bis heute, inzwischen
unter dem Titel Historische Sprachforschung/Historical Linguistics, damit nicht
mehr beschränkt auf die Indoeuropäistik. – Heidegger zitiert hiervon 1932 nur den
Band 59, weil darin behauptet wird, die Wurzel

ffiffiffiffiffiffiffiffip
bhū führe von der Bedeutung

»wachsen« zu »aufgehen, das wiederum vom Anwesen und Erscheinen her bestimmt
bleibt«, S. 54. DasWort würde damit Heideggers Idee von der physis als »das ins Licht
Aufgehende«, als »leuchten, scheinen und deshalb erscheinen«, Vorschub leisten. Er
schreibt, dieses Verständnis versetze uns in die »ursprünglichere Auslegung, die aus
der Auseinandersetzung mit dem Anfang der griechischen Philosophie stammt«.
Aber damit, dass »ursprünglichere Auslegung« an den »Anfang der griechischen Phi-
losophie« zurückführe, blendet er den weit komplexeren Sprachzusammenhang aus,
der das Vedische, das Sanskrit und mittelindische Dialekte wie Pāli, damit aber die
upanishadischen, brahmanischen, buddhistischen und jainistischen Traditionen des
Denkens auch umfasst. Es gibt also eine bis heute noch ganz unerprobte »Auslegung«
der Frage nach dem Sinn von »Sein«, die noch »ursprünglicher« oder in anderer Wei-
se »ursprünglich« ist und aus der Auseinandersetzung mit dem indischen und zen-
tralasiatischen Denken stammt.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn sie auch nicht alle Deutungen, die Heidegger an diesen Befund
anschließt, mittragen kann.26

Das Sanskrit bildet auch dasWort »astitā«, das Monier-Williams
ohne zu erschauern mit »existence, reality« wiedergibt.27 Das genaue
deutsche Wort dazu wäre »Ist-heit«. Govindānanda glossiert es in
Śaṃkaras Kommentar zu dem Bādarāyana zugeschriebenen Brah-
masūtra. Das Wort ist gebaut aus »as-iti-tā«. Darin gibt »iti«, das
ebenso für das im deutschen »ist« noch vorhandene, im Englischen
»is« aber verschwundene »-t« zuständig ist, nur ein deïktisches »das«,
»dies«, an.

Monier-Williams umschreibt »as« folgendermaßen infiniti-
visch: »to be, live, exist, be present; to take place, happen; to abide,
dwell, stay; to belong to; to fall to the share of, happen to anyone; to
be equal to; to turn out, tend towards any result, prove«.28 Fataler-
weise steht keines dieser englischen Wörter in irgendeiner Sprach-
verwandtschaft mit Sanskrit »as«. Diese ganze Wortheerschar von
Monier-Williams schleicht wie eine Horde eigensinniger und miss-
günstiger Katzen um einen heißen Brei, den sie alle nicht anzurühren
vermögen. Trotzdem suchen wir offenbar das Wort für das Leben
Spendende; das Gegenwart, Jetzt, Nun Stiftende; das Orthafte, das
Ort Gebende und Ort Schaffende, das eine Statt Findende; das, was
geschehen macht und das Geschehen als solches selbst; das Bleibende
und das jegliches Bleiben Gewährende, das Wohnen und Wohnung
Gebende, den Halt und das Halten und das für jeden Halt und jedes
Halten Sorgende; das Zugehörig-Machende und Zugehören; das In-
der-Gleiche-mit-Gleichem-Stehen und -Gehen zwischen dem, was
Leib hat und dem, was keinen Leib hat; das, was immer und überall
unsichtbar im Sichtbaren mitgeht und dem Sichtbaren erst das »Da«
gibt; das Herausstellende und das Sich-Herausstellen, das Zum-
Stand-Bringende und Zum-Stehen-Kommen von etwas, auch das
Zu-Stande-Bringen und das Zu-Stande-Bringende; das Sich-Ergeben,
das Ergebnis; das Anderes Erweisende und zugleich sich damit selbst
Erweisende. Auch dies ist nur ein Cluster verschiedener Sinnklänge,
das den Zauber des gesuchten Wortes kaum lüften, schmecken oder
ahnen lassen kann. Es steckt darin ein großes, unübertreffliches Ja
ohne Nein zu jedem, was sich ereignet, welches auch immer. Hier

196

Hermann-Josef Röllicke

26 So Fried, »What is in a Word? Heidegger’s Grammar and Etymology of ›Being‹«.
27 Sanskrit English Dictionary, S. 122:b.
28 a. a.O., S. 117:b.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hätte nun der Satz nicht abgeschlossen werden können mit den Wor-
ten »welches auch immer es sei«, denn das »sei« »ist« ja das Rätsel-
hafte selbst, um das alle diese Rede schwirrt und tanzt. Wir können
gerade dieses Wort, je mehr wir es erläutern und über die Zunge
bringen wollen, um so weniger ertragen. Wir können dieses Wort
nicht sagen. Anders: Sobald wir es sprechen, sind wir es nicht mehr,
die es sagen. Nur es selbst sagt sich gewissermaßen selbst, wenn wir
es anstimmen. Wer unter uns Menschen wäre gar in der Lage, es zu
»meinen«?! Mit keinem anderenWort der Sprache verhält sich das in
solcher Radikalität.

In der gerade gegebenen Aufzählung fehlt der Tod. Aber er gibt
allem hier Gesagten erst sein Recht. Wir hätten jedes jener eigensin-
nigen Wörter ebenso noch mit »im Tod« anzuführen: im Tod das
Leben Spendende; im Tod das Gegenwart, Jetzt, Nun Stiftende; im
Tod das Orthafte, das Ort Gebende und Ort Schaffende, das eine Statt
Findende; im Tod das, was geschehen macht und das Geschehen als
solches selbst; im Tod das Bleibende und das jegliches Bleiben Gewäh-
rende, im Tod das Wohnen und Wohnung Gebende, den Halt und das
Halten und das für jeden Halt und jedes Halten Sorgende; im Tod das
zugehörig Machende und Zugehören, auch zugehörig Bleibende; im
Tod das In-der-Gleiche-mit-Gleichem-Stehen und -Gehen zwischen
dem, was Leib hat und dem, was keinen Leib hat: das unzerstörbare
Leben; im Tod das, was immer und überall unsichtbar im Sichtbaren
mitgeht und dem Sichtbaren erst das »Da« gibt; im Tod das Heraus-
stellende und das Sich-Herausstellen, das Zum-Stand-Bringende und
Zum-Stehen-Kommen, auch das Zu-Stande-Bringen und zugleich
Zu-Stande-Bringende; im Tod das Sich-Ergeben, das Ergebnis; das
Anderes Erweisende und zugleich sich damit selbst Erweisende.

Und in diesem allen, so sagte ich soeben, wird »Recht« gegeben.
Das Ist »ist« als das im eigentlichen Sinne das Recht als Recht Setzen-
de: Es straft und sühnt aus. Das bedeutet: Es bedarf der dhamma/
dharma/fa/chos, der »Dinge« im mittelhochdeutschen Sinne, der
»Rechtlichkeiten«.

In einer Sprache mit »ist« kann es nichts anderes als ein Etwas –
und nicht etwa ein Nichts – geben, ohne das nichts ist, was ist. In dem
Wort »ist« steckt schon selbst eine Frage: Was oder wer »ist« das,
ohne das, die oder den »nichts ist, was ist«? Was »ist« das alles
»Ist«-Gebende selbst, da doch nichts vorhanden »ist« als jedes Ding,
das ist? Diese beiden »ist« sind doch offenkundig nicht zweierlei.

197

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Buddhagoṣas Kommentar

Der Hauptherausgeber des Pāli-Kanons, Buddhagoṣa (geb. Ende
4. Jh., fl. 5. Jh.), hat die Worte atthita und natthita im Kaccayanagot-
tasuttam knapp kommentiert:

»Atthitanti sassata. Natthitanti uccheda.«29

»Ist-heit [weist auf] sassata, Nicht-ist-heit [auf] uccheda.«

Eine mit vielen geläufigen Übersetzungen übereinstimmende Über-
setzung (hier von Jarayava) macht daraus:

»›Atthita‹ (existence) is eternalism; ›natthita‹ (non-existence) is nihi-
lism.«30

Freilich: Kein Mensch bei Sinnen würde die unterirdischen Sätze
»Existenz ist Eternalismus« und »Nichtexistenz ist Nihilismus« un-
terschreiben. Aber man ist es gewöhnt, und es ist eine eherne Kon-
vention geworden, dass westliche Übersetzungen Buddhagoṣas Vo-
kabeln mit »Eternalismus« und »Nihilismus« wiedergeben. Es ist ein
gedankenloser Automatismus, mit dem eine bloß etikettenhafte For-
malisierung das Feld beherrscht, die zu keinem vertiefenden Denken
mehr anzuregen in der Lage ist.

Zuerst: Weder in sassata noch in uccheda steckt ein -ismus.
Zweitens: Sassata bedeutet nicht »eternal«, »ewig«, sondern

»immer wiederkehrend«, »perpetuierend«, so wie die Feldfrüchte si-
cherlich oder hoffentlich jedes Jahr wiederkehren werden und so
einen auf sein Ende hin unabsehbaren Kreislauf jahreszeitlicher Wie-
derkünfte anzeigen – was ohne Zweifel nicht dasselbe wie »Eternalis-
mus« bedeutet. Ucchedaṃ bedeutet nicht ernsthaft »Nihilismus«,
sondern das Gegenteil von sassata: Etwas geht hinaus oder aus und
zerfällt, fällt hin für immer ohne Wiederkehr – was ohne Zweifel
nicht dasselbe wie »Nihilismus« bedeutet. Wir könnten also Buddha-
goṣas Worte etwa so übersetzen:

»Ist-heit [weist auf] eine beständige Wiederkehr, auf ein kreisendes Sich-
Wiederholen wiederkehrender Ereignisse; Nicht-ist-heit [weist auf] ein
Ausgehen, ein endgültiges Zerfallen ohne Wiederkehr.«

198

Hermann-Josef Röllicke

29 PTS SA ii.32.
30 Im Internet unter: http://www.jayarava.org/texts/kaccanagottasuttam-landscape.
pdf [geöffnet: 9. 2.2017].

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Oder:

»Ist-heit [bedeutet]: Etwas kehrt beständig immer wieder; Nicht-ist-heit
[bedeutet]: Etwas fällt dahin und kehrt nie mehr wieder.«

Die Feldfrüchte werden zwar geerntet, verzehrt und verfallen so, ha-
ben ihr Ende, aber wie die Sonne alle Abende im Westen untergeht
und alle Morgen im Osten wieder aufgeht, so kehrt die Frucht im
nächsten Jahr wieder und ernährt aufs Neue. Das wie der Atem ein
und aus Gehende dieses unaufhörlichen, beständigen Vergehens und
Wiederkehrens bedeutet sassata. Ein Verstorbener aber ist, wie alles,
was in der angedeuteten Weise zu »atmen« aufhört, ein für alle Mal
gegangen, über ihm schwebt das schreckende Verhängnis des Nie-
mehr; deshalb und in diesem Sinne »ist« er »nicht« mehr. Es ist hin-
gegen merkwürdig, dass wir im Deutschen sowohl sagen können »Er
ist tot« – denn was »ist« er, wenn er tot »ist«?! was ist das »Sein« des
Todes? – als auch »er ist nicht mehr« – und meinen damit dasselbe.

Von diesem Kommentar aus gesehen, lehrt nun also der Buddha
im sutta: So, wie keine Ist-heit stattfindet, wenn uns Ereignisse be-
ständig immerfort in nie endenden Kreisen der Wiederkehr zurück-
zukommen scheinen, ebenso findet keine Nicht-ist-heit statt, wenn
etwas uns für immer ohne Wiederkehr zu zerfallen scheint. Wenn
sich also keinerlei Zeit-Raum des »Seienden« findet, in dem ein Ent-
standenes oder Gewordenes befestigt stünde, und keine Dimension
des »Nicht-Seienden«, zu der ein Sterbendes oder Dahinfallendes zer-
fiele, »ist« weder etwas noch »ist« etwas »nicht«, sondern was immer
stattfindet oder geschieht, geschieht nur in Bedingtheit durch ein An-
deres, das seinerseits nur bedingt durch ein Anderes geschieht. Auch
solche Bedingtheit aber »ist« dann weder noch »ist« sie »nicht«.
»Stattfinden«, »geschehen« bedeutet nicht »sein«. Man kann also
auch nicht sagen, das »Andere«, das ein durch es Bedingtes bedingt,
»sei«. Auch jenes Bedingende ist weder, noch ist es nicht. Gerade hier-
durch aber, durch die radikale Untauglichkeit und Unmöglichkeit al-
les »Ist«- und »Ist-nicht«-Sagens, so lehrt das sutta, hat der Buddha
die Wahrheit der Lehre von der »Bedingten Entstehung« erkannt. Im
Haupttext ist gesagt, dass damit zwei extreme und für den Buddha in
seiner Lehre nicht mehr betretbare »Enden« (anta) gemeint sind,
zwischen denen ein breiter »mittlerer« Spielraum sich auftut.

Die epoché, die der Text auszuüben verlangt, liegt darin, dass in
diesem breiten »mittleren« Spielraum nichts »für immer«, nichts
»unveränderlich«, nichts »unbedingt« oder »unkonditioniert durch

199

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anderes« gilt. Das aber kann ihn nicht dazu verführen zu sagen, hier
»sei« alles bedingt, denn mit diesem »sei« würde er sofort das Gegen-
teil dessen behaupten, was er soeben als seine entscheidende Einsicht
hervorgehoben hatte. Weder hat irgendetwas ein zeitloses Weilen
und Bleiben noch ein Hinschwinden, Abscheiden, Wegfallen ohne
Wiederkehr, und das gilt selbst für die winzigsten und atomisiertes-
ten Momente jedes beliebigen »Etwas«. Selbst, was sich nur für den
geringsten Bruchteil einer Terasekunde als ein identifizierbares Etwas
zu halten scheint, hat doch in Wahrheit keinerlei Sich-Halten und
nichts Identifizierbares. Nichts verweilt auch nur im Geringsten und
für die geringste Zeit. Es liegt aber – zumal am Gesamtmaßstab der
indoeuropäischen Sprachen – ein Ungeheures darin, dass die in-
dischen buddhistischen Sprachformen diese Unmöglichkeit durch
das Wort »ist« aussprechen, dass solche Schriften also das »Ist« für
ein schlechterdings Unmögliches erklären, und zwar sowohl hinsicht-
lich des Verweilens und Bleibens als auch hinsichtlich des Ausgehens
und Abscheidens. Die Redeform gilt hier nicht, dass, wenn etwas kein
Bleiben und Verweilen hat, es dann also nichtig sei, und dass, wenn
etwas nicht ausgeht und erlischt, es dann also ein Bleibendes und Ver-
weilendes sei.

Die Tatsache, dass auf diese Weise weder etwas »ist« noch »nicht
ist«, bedeutet vielmehr, dass das im eigentlichen Sinne Seiende sich
niemals ereigne, niemals geschehe: nämlich ātman, alles, was je nur
in einem »Selbst«-Bezug stehen könnte. Ich habe soeben formuliert:
»was sich nur für den geringsten Bruchteil einer Terasekunde als ein
identifizierbares Etwas zu halten scheint«. Der Stein des Anstoßes in
einer solchen Formulierung ist der Gebrauch des Wortes »sich«,
»etwas, das sich hält«. Ein solches, so will das Kaccayanagottasuttam
polemisch sagen, geschieht in Wahrheit nicht, kommt in Wahrheit
nicht vor. Das ist es, was es bedeutet, wenn gesagt wird, nichts »ist«
und nichts »ist nicht«. Das Seiende, das hier geleugnet wird, ist eben
so der Ātman, wie der Ātman das Seiende bedeutet, das aber, nach der
Polemik dieser Schrift, weder im positiven noch im negativen Sinne
vorkommt.

Die Übersetzungen von »sassata« und »uccheda« mit »Eterna-
lismus« und »Nihilismus« sind aber auch aus demjenigen Grunde
falsch, dass sie gegen den Seins-Gedanken, auf den es sowohl im
Haupttext als auch in Buddhagoṣas Kommentar gerade ankommt,
gänzlich indifferent und gleichgültig stehen. Diese Worte bezeichnen
nur Aussageformen überhaupt, d.h. Sätze mit beliebigen Verben. Ein

200

Hermann-Josef Röllicke

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eternalismus könnte z.B. aus dem gegen bekannte und geprüfte Ein-
wände insistierenden Satz sprechen: »Alles kehrt ewig wieder.« Ein
Nihilismus könnte aus dem Satz sprechen: »Nichts kehrt ewig wie-
der.« Derlei aber meint weder unser Text noch Buddhagoṣas Kom-
mentar. Sondern beide sagen nur: Jede Äußerung auf dem Grund
der Ist-heit, der derselbe Grund ist wie der einer Äußerung auf dem
der »Ist-nicht-heit«, wird abgewiesen. So wie »sassata« nur auf »Ist-
heit« und »uccheda« nur auf »Ist-nicht-heit« hin Deutungskraft ha-
ben, so müssen auch die für sie gewählten Übersetzungsworte klar-
machen, dass sie auf alle anderen Verben außer den Flexionsformen
von »sein« nicht gedeutet werden sollen. Sie dürfen für alles, was »in
der Mitte zwischen« diesen Enden liegt, nicht gelten, d.h. für alles,
was weder »ist« noch »nicht ist«. »Eternalismus« und »Nihilismus«
aber erstrecken als -ismen ihre Bedeutungen gerade auch auf die Mit-
te zwischen den Enden, d.h. sie machen sich genauso auch für jedes
andere Verb als »ist« und »ist nicht« geltend. Buddhagoṣa aber sagt
derlei mit seinen beiden Vokabeln gar nicht. »Eternalismus« und »Ni-
hilismus« sind keine »Enden« oder »Extreme«, sondern Totalitäten.
Sie lassen nichts aus. Sie erfassen alles. Sie misshandeln deshalb die
indischen Worte, die Buddhagoṣa in Wahrheit so wählte, dass sie die
Bedeutung gerade von »ist« und »ist nicht« und keines anderen Verbs
deuten. Sie bezeichnen die entscheidende semantische Dimension des
Ātman in der Weise, wie bestimmte frühe Buddhisten ihn verstanden
und wie sie ihn auf der Basis ihres Verstehens abwiesen und leug-
neten: Der ein-einzige Ātman, neben dem es nichts Zweites je gibt,
»ist« nämlich, so hören sie von Anderen. Da er »ist«, währt er immer
unverändert und ohne von Anderem bedingt zu sein; was durch An-
deres bedingt wäre, wäre nicht Ātman. Und da der Ātman jedes Ein-
zelne »ist«, kann auch kein Einzelnes je für immer dahinfallen, aus-
und abscheiden, sondern es bleibt jederzeit Ātman, was immer ihm
auf dem Weg seiner Wandlungen Veränderndes geschehen mag. Ge-
rade darin liegt der »Selbst«-Bezug: Was immer als ein »Anderes«
angesehen werden mag, »ist« kein Anderes. Dies, der in allem lücken-
lose »Selbst-Bezug« und die durch ihn ermöglichte Enttäuschung der
Andersheit, gehört unbedingt zur Bedeutungsdimension des indisch
verstandenen Wortes »ist«.

Von den griechisch und lateinisch verstandenen Parallelworten
kann das keineswegs gesagt werden; hier kann etwas ohne Weiteres
»sein« auch dann, wenn es durch Anderes bedingt ist. Das ist sogar
der Witz desjenigen Teilprojekts der Metaphysik, das sich mit den

201

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vier Ursachen und deren viererlei – oder spätscholastisch auch mehr –
Folgen beschäftigt. Das Wort »ist« produziert hier keine Ausschlie-
ßung, wie es der indische Text tut, ganz im Gegenteil.

Was ausgeht, kehrt wieder; schon dies bedeutet dem Veda
Ātman, denn in dem Ausgehen und Wiederkehren erhält sich ein
Selbes in aller Wandlung. Wandlung »ist« nicht, »ist« wegen der Sel-
bigkeit des immer nur einsam Selben nicht. Was bedingt herkommt,
geht aus und fällt dahin; dies bedeutet dem Veda in derselben Weise
Ātman, denn in dem bedingten Herkommen und Ausgehen erhält
sich dasselbe Selbe in aller Wandlung. Dies Selbe hat, wie schon be-
tont, nichts Zweites neben sich. Es kennt das wegen der Wandlung
scheinbar sich in eine Andersheit Trennende als nichts Anderes denn
als »sich selbst«, sieht darin nichts als »sich selbst«, sein »Du« »ist«
keines, sein Sein »ist« Du-los – gerade darin beruht seine Ist-heit.
Beides in gleicher Weise bedeutet nicht nur den Brāhmaṇas und Upa-
niśaden das Wort »ist«, sondern auch dem Kaccayanagottasuttam.
Aber was Brāhmaṇas und Upaniśaden mit ihm positiv annehmen
und verehren, verwirft der Buddha hier als unhaltbar.

Der ganze Spielraum der Mitte »ist« weder, noch »ist« er
»nicht«. Darum, dem Text des Kaccayanagottasuttam folgend, das
aber dies Wort nicht ausspricht, nennt Nagārjunā ihn »leer«. »Ist«
und »Ist-nicht« heißen hier nicht »Realitäten« oder »Wirklichkei-
ten«, sondern, dem Wort »Leerheit« entsprechend und seine extre-
men »Enden« bezeichnend, »Füllen«, d.h.: Irrtümer, Illusionen, trü-
gerische Windspiele.

Dieser Raum in der Mitte kann deswegen auch nicht »transzen-
dent« heißen, denn er liegt weder über etwas hinaus (sondern viel-
mehr in der Mitte zwischen zwei Enden, die er beide verweigert),
noch besteht er aus etwas, das »ist« oder »nicht ist«. Man darf des-
wegen auch nicht sagen: »Er ist leer.« Denn heißt er »leer«, dann »ist«
er weder, noch »ist« er »nicht«. Leere »ist« in genau derselben einen
Weise nicht, wie sie nicht »nicht ist«. Dasjenige, von dem man ein
»ist« oder »ist nicht« aussprechen kann, kann niemals »leer« heißen,
sondern nur »gefüllt«, es hat »Fülle«: Sein »ist« also Fülle, Fülle sein
Sinn – Fülle »ist« (der) Seinssinn. Für die Mitte, die der Buddha
meint und lehrt, gilt das nicht; sie »ist« ja weder noch »ist« sie
»nicht«. Von hierher gesehen wäre es also ganz widersinnig, einen
Buddha oder das nirvāṇa »transzendent« zu nennen. Denn nur die
Lehre in dieserMitte kann als »rechte Lehre« angesehen werden, aber
niemand kann lehren, diese Mitte »sei« irgend etwas. Sie »ist« auch

202

Hermann-Josef Röllicke

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und gerade weder Buddha noch nirvāṇa, denn so »wären« Buddha
und nirvāṇa Seinsbestände, und es könnte Sätze geben, die mit »Ein
Buddha ist …« oder »Nirvāṇa ist …« beginnen; so steht es aber nicht.
Hat jemand gelernt, dass diese Mitte nicht »ist«, folgt daraus nicht,
dass sie »nicht ist«; sondern dass sie nicht »ist«, bedeutet dasselbe, wie
dass sie nicht »nicht ist«. (Man kann folglich nicht fragen: »Also ist
sie doch!?«) Wird nun jemand fragen: »Wo sind wir jetzt angekom-
men?«? Fragt jemand so, kann ein Antwortender wohl mit Recht ru-
fen: »Unmöglich!« Aber es könnte keineswegs geantwortet werden:
»Das ist unmöglich!« oder »Das ist nicht unmöglich!«

Für das so Gesagte hat die formale Logik keine Darstellungsform
und kein Zeichen. Es gehört zu dem, was ihr entgeht. Wenn jemand
also nur versteht, was man auf den Wegen formaler Logik verstehen
kann, dann kann er hier nicht mehr »verstehen«. Wir haben aller-
dings keinen Grund zu der steinigen Behauptung, hier werde dann
eben nicht »verstanden« – mit allen Pros und Kontras, die Adepten
des einen wie des anderen Lagers daraus ziehen werden: Weder haben
wir Grund, diejenigen zu unterstützen, die eine Ideologie daraus ma-
chen, diese Einsicht übersteige Verstehen und Verstand, noch haben
wir Grund, diejenigen zu unterstützen, die auf den Rationalismus
formaler Logik oder formalanalytischer Untersuchung die Möglich-
keit des Verstehens begrenzt sehen wollen. Das »ist« »ist« deswegen
auch jederzeit mehr als der bloße Formalismus einer »Kopula«, gera-
de dann, wenn keine andere Funktion bedient wird als diese.

Es fragt sich, wie und ob überhaupt es der chinesischen Überset-
zung mit ihren Worten »Habhaftigkeit« und »Nicht-Habhaftigkeit«
gelungen ist, den hier nur im Gröbsten umrissenen Zusammenhang
zu transportieren. Hat das »Seins«-Problem mit seiner tiefen indo-
europäischen Wurzel China damit erreicht und berührt? Oder ist es
in eine Parallelwelt des »Habens«, »Besitzens« und »Ergreifens«
überführt worden, die zwar an jeder chinesischen Textstelle intakt
und homogen und auch mit der fundamentalst möglichen Erfahrung
zu dieser Sprache selbst spricht, aber doch seine spezifische Anders-
heit von der indoeuropäischen Überlieferung unversehrt bewahrt?
Bemerkt unser Denken nicht den abgründigen Unterschied zwischen
der wörtlichen Rückübersetzung des chinesischen Kātyāyanāvavāda
ins – indoeuropäisch verfasste – Deutsche, die sich aber dennoch aller
»Seins«-Begriffe enthält, und der »Ist«- und »Seins«-Sprache der in-
dischen Originale, die, ins Deutsche übersetzt, mit allen »Seins«-Be-
griffen auftritt?

203

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliographie:

Bingenheimer, Marcus. Studies in Āgama Literature – With Special Reference
to the Shorter Chinese Saṃyuktāgama. Dharma Drum Buddhist College,
Bd. 1. Taibei: Xinwenfeng chuban gufen youxian gongsi, 2011.

Bucknell, Roderick S. »The Historical Relationship Between the Two Chinese
Saṃyuktāgama Translations«. Chung-Hwa Buddhist Journal 24 (2011).
S. 35–70.

Fränkel, Ernst. »Das Sein und seine Modalitäten«, Lexis: Studien zur Sprach-
philosophie, Sprachgeschichte und Begriffsforschung. Hg. von Johannes
Lohmann [u. a.]. 4 Bde. in 6 Teilbänden. Bd. 2. Lahr: Schauenburg, 1949.

Fried, Gregory. »What is in a Word? Heidegger’s Grammar and Etymology of
›Being‹«. A Companion to Heidegger’s Introduction to Metaphysics. Hg.
von Richard F. H. Polt und Gregory Fried. New Haven, Connecticut: Yale
University Press, 2001. S. 125–142.

Heidegger, Martin. »Zur Grammatik und Etymologie des Wortes ›Sein‹«. Ein-
führung in die Metaphysik. Tübingen: Max Niemeyer, 1953, hier 41976.
S. 40–56.

Hewson, John. Tense and Aspect in Indo-European Languages: Theory, Typolo-
gy, Diachrony.Amsterdam Studies in the Theory and History of Linguistic
Science. Bd. 145. Amsterdam: John Benjamins Publishing, 1997.

Jowett, Benjamin (Übers.). The Dialogues of Plato. Zuerst New York: The
Macmillan Company, 1892. Hier nach der Ausgabe New York: Random
House, 1937. Bd. 2. S. 251.

Kalupahana, David J. »The Early Buddhist Notion of the Middle Path«. Eastern
Buddhist Society 12:1 (1979). Im Internet unter: https://ahandfulofleaves.
files.wordpress.com/2011/12/the-early-buddhist-notion-of-the-middle-
path_kalupahana1.pdf

Monier–Williams, Monier. A Sanskrit–English Dictionary Etymologically and
Philologically Arranged With Special Reference to Cognate Indo-Europe-
an Languages. Oxford: The Clarendon Press, 1899. Hier in der erweiterten
Neuedition hg. von Ernst Leumann und Carl Cappeller [u. a.]. New Delhi,
Madras: Asian Educational Services, 2003.

Muller, F. Max. Lectures on the Origin and Growth of Religion. London: Long-
mans Green & Co., 1901.

Platon. Sämtliche Dialoge. In Verbindung mit Kurt Hildebrandt, Constantin
Ritter und Gustav Schneider hg. von Otto Apelt. Leipzig: Felix Meiner,
1922. Hier Hamburg: Felix Meiner, 21993. Bd. VI. »Sophistes«. S. 79 f.

Platon. Siehe Jowett, Benjamin.
Röllicke, Hermann-Josef, ›Die These von den drei Nichthabhaftigkeiten‹. »Die

Herrschaftsmystik des Laozi zhigui 老子指歸: Philologie und Exegese«.
3 Bde. Universität Hamburg: unveröffentlichte Habilitationsschrift, 2004.

Samyutta Nikaya: An Anthology (WH 318–321). Kandy: Buddhist Publication
Society, 1985.

204

Hermann-Josef Röllicke

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Souleymane Bachir Diagne (New York)

Philosophical Grammar versus
Grammatical Philosophy

Nietzsche and Leibniz on Grammar

Speaking to philosophers from the point of view of an anthropologist/
linguist Edward Sapir had this advice for them:

»Few philosophers have deigned to look into the morphologies of primitive
languages nor have they given the structural peculiarities of their own
speech more than a passing and perfunctory attention. When one has the
riddle of the universe on his hands, such pursuits seem trivial enough, yet
when it begins to be suspected that at least some solutions of the great riddle
are elaborately roundabout applications of the rules of Latin or German or
English grammar, the triviality of linguistic analysis becomes less certain.
To a far greater extent than the philosopher has realized, he is likely to
become the dupe of his speech-forms, which is equivalent to saying that
the mould of his thought, which is typically a linguistic mould, is apt to be
projected into his conception of the world. Thus innocent linguistic cate-
gories may take on the formidable appearance of cosmic absolutes. If only,
therefore, to save himself from philosophic verbalism, it would be well for
the philosopher to look critically to the linguistic foundations and limita-
tions of his thought.«1

Sapir’s warning calls the attention of philosophers on the very fact
that we always »philosophize in tongues«, use words of a given lan-
guage as concepts and obey a certain grammar when making our ar-
guments: Words matter, and so does the grammar of the idiom we use
in philosophical arguments.

1. Words Matter: The Malebrache / Condillac Controversy

In his Traité des Systèmes, Etienne Bonnot, Abbe de Condillac (1714–
1780), philosopher of sensationalism (a Lockean whose starting point

205

1 Sapir, »The grammarian and his language« (1924), in: Mandelbaum, David G. (ed.),
Selected writings of Edward Sapir on Language, Culture, and Personality, p. 157.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


is that all knowledge comes from the senses and there are no innate
ideas and who himself indicated that his criticism of philosophers
amounted to »teasing« (badinage) them) critically analyzes an argu-
ment made by Cartesian Nicolas Malebranche (1638–1715), who
compared our natural inclinations towards the good and the truth
(»nos inclinations naturelles droites«) to natural physical move-
ments. Thus his language allows him to use a metaphor implied in
»inclinations droites« and substituing »straight movement« for »in-
clinations droites«. But can we draw a parallel between mental and
physical movements? We can see that the language chosen may even
have an impact on philosophical argumentations.

A general feature of sensationalist criticism of rationalist and
innatist philosophers is to accuse them of verbalism in the sense that
they would invoke entities that are in fact the sheer productions of
the creative power of language beyond what is actually given. As the
French phrase expresses it well »ils se paient de mots«, literally: they
reward themselves with words. In this case Condillac’s criticism is
different. He remarks that this comparison depends on the fact that
Malebranche expresses himself in French. Condillac’s criticism is
aimed at a particular aspect of Malebranche’s core thesis that the ulti-
mate cause of everything is God, so that what we call causes, in the
plural, are only occasions for God’s unique agency: God burns
through the occasion of fire. The main objection against occasional-
ism as the system is known (later on to be found in Al-Ghazali) is
then to ask: if God is the general cause of all natural inclinations to be
found in our minds, how can we account for the possibility of sin?

For Malebranche, the answer to such an objection takes the form
of an analogy between the principle of inertia as a natural law of
physics and what happens when our natural inclinations are deviated
in the direction of wrongdoing. Condillac stresses that this is an as-
pect of the general analogy established earlier by Malebranche be-
tween matter’s capacity to receive movement, the understanding’s
capacity to receive ideas, and the will’s capacity to receive inclinations.
Which for Condillac manifests that contrarily to his claim, the fol-
lower of Descartes has no clear and distinct idea of the notion of will
if its explanation is by analogy. The answer to the objection is the
following:

»in the same way that all movements follow a straight line if they do not
encounter some extraneous and particular cause that determine them and

206

Souleymane Bachir Diagne

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


change them into curved lines by opposing them, all inclinations that we
received from God are straight and could not have any other end than the
possession of the good and the truth, were it not for some extraneous cause
which would determine what was impressed upon us by nature towards bad
ends.« To which Condillac simply responds: »What would have Male-
branche done if that metaphorical expression ›straight inclinations‹ had
not been French?«2

I will not examine the discussion in any detail as that is not the point
here. What I am interested in are the following two points:

Condillac calls Malebranche’s attention to the fact that he is
speaking French and that the peculiarities of that language incline
him to think according to the possibilities they present. But there is
nothing necessary and universal in those peculiarities, by definition.
If philosophy does not leave anything unexamined, we need to pay
attention to the fact that a given language in which we happen to
philosophize inclines us to think in a certain unexamined way.

The second point is implicit in Condillac’s criticism. The implica-
tion is an invitation to always translate, test our arguments by trans-
lating them into another language in order to measure how sound
they are, in a way that would mean ›independently from the particu-
lar language we think in‹. So Condillac is in some respect asking Mal-
ebranche to translate his statement into a language in which ›straight‹
cannot be used in the metaphorical sense upon which it rests. Of
course that does not mean actually performing the translation; the
other language can be simply virtual (after all being monolingual is
widespread even among philosophers). The injunction is about just
being aware that there are out there many languages where the pecu-
liar use of ›straight‹ is absent.

I generalize this as the following memento: think in the presence
of the plurality of languages! In other words: remember that to phi-
losophize is to speak a language among other languages, and that
what you say should undergo the test of translation, the test of the

207

Philosophical Grammar versus Grammatical Philosophy

2 «de même que tous les mouvements se font en ligne droite, s’ils ne trouvent
quelques causes étrangères et particulières qui les déterminent, et qui les changent
en des lignes courbes par leurs oppositions; ainsi, toutes les inclinations que nous
avons de Dieu sont droites, et elles ne pourraient avoir d’autre fin que la possession
du bien et de la vérité, s’il n’y avait une cause étrangère qui déterminât l’impression de
la nature vers de mauvaises fins. Qu’aurait fait Malebranche, si cette expression méta-
phorique, des inclinations droites, n’avait pas été française?» Condillac, Traite des
systèmes, p. 63.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


foreign (to use Antoine Berman’s title: L’épreuve de l’étranger).3
Edouard Glissant famously declared: »J’écris en presence de toutes
les langues du monde«4 (I write in the presence of all the languages
of the world). In a way that is what Condillac’s criticism amounts to.
And this is the posture that Merleau-Ponty’s notion of »lateral uni-
versal« invites philosophers to adopt.5

2. Philosophy and Logos

Of course philosophers have always known that the curse of Babel
happened and that there are many languages. But there is also a
strong belief in the logos that is both reason and language.6 To philo-
sophize is to speak the logos and establish one’s separation from the
languages of the so-called ›Barbarians‹. Is there a universal language
of logos independent of languages? And is the logos incarnated in
some preferred languages? When the plurality of languages is con-
sidered it is to ask if the logos, the language of philosophy can be
incarnated in a given language. It is within such a framework that
the Heideggerian concept of a historical language and his notion that
philosophy speaks Greek (and now German) are to be understood.
Cicero’s premise that philosophy can also speak Latin is still a tribute
paid to the notion of the language of philosophy being unquestion-
ably Greek: what he is saying in his book De finibus bonorum and
malorum is that his own Latin language is also or can also pretend to
express the logos.

This is different from the notion coined by Barbara Cassin of
»philosophizing in tongues« (a biblical expression which takes ser-
iously our post-Babelian condition) which conveys the double idea
that (1) before they are concepts, our concepts are words, they are

208

Souleymane Bachir Diagne

3 Berman, L’épreuve de l’étranger. Culture et traduction dans l’Allemagne roman-
tique.
4 Glissant, « j’écris en présence de toutes les langues du monde» a lecture delivered at
the Congrès Eurozine, November 10, 2008. Available at www.sens-public.org/
article614.html.
5 Cf. Merleau-Ponty, »From Mauss to Levi-Strauss«, in: Merleau-Ponty, Signs,
(Trans. Richard G. McCleary).
6 Cassin, « l’énergie des intraduisibles. La traduction comme paradigme pour des
sciences humaines», in Philosopher en langues. Les intraduisibles en traduction,
p. 10. She writes (p. 10) that »the Latins translated impeccably as ratio-et-oratio«
(p. 10).

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»words in languages« (mots en langues),7 inscribed in languages; (2)
»if universal there is (I am not so sure that the word is adequate), it is
not an ›overarching‹ one but a ›lateral‹ one, and its name is transla-
tion.« When she writes that sentence, B. Cassin is quoting my identi-
fication of the »lateral universal« with translation. And in fact I am
among those who work within the framework established by her Dic-
tionary of the Untranslatables, those she refers to in her introduction
to Philosopher en langues as »the 150 companions and friends for the
journey of more than ten years who explored another kind of free-
dom and philosophical practice, at once more global and diversified,
connected with words, with words in languages«.8 The assumption
that those »companions« share is that there is no logos standing in
its universality and its separatedness. With the example of Condillac
and his criticism of Malebranche, one isolated word was considered.
The question of translation is expanded when we consider philosophi-
cal statements as they involve the very grammar of a language and
not just the peculiar use of some words: Being is, Not being is not or I
think therefore I am are such statements, for example.

Translation between Indo-European languages can be proble-
matic. It is even more so when we are considering a non Indo-Eur-
opean language, in particular zero copula languages when dealing
with those ontological statements. When Descartes says »I am, I ex-
ist«, establishing equivalence between the two, how do we translate
his statement in a language where the absolute use of the verb ›to be‹
does not exist? Or does not in the same way?When you say »I am« in
certain languages, you have to add »what«, »where«, in »what state«,
»with whom«,9 etc. Thus, Rwandan philosopher Alexis Kagame
(1912–1981) has declared in his La philosophie bantu comparée that
one could not translate Descartes’ cogito ergo sum into Kinyarwanda
language.10 In fact there is always a way of rendering it, but the point
he is making is that realizing that »I am« is an untranslatable could
have opened up the question of the possibility of making an immedi-
ate move from »I think« to »I am« which is precisely a criticism that
will be leveled at Descartes’ cogito.

209

Philosophical Grammar versus Grammatical Philosophy

7 Cassin (ed.), Vocabulaire européen des philosophies.Dictionnaire des Intraduisibles.
8 idem.
9

10 Kagamé, La philosophie bantu comparée, p. 126.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Grammar Matters: Logical Analysis of Language and
philosophical Grammar in Leibniz

Is this the same as conducting a logical analysis of language according
to the Leibnizian program of overcoming the saraband of our post
Babel world by learning to go beyond the surface grammar of our
languages and retrieve the true grammar of thought or of under-
standing, the one that Leibniz called »philosophical«, and of which
he believed that it would be universal?

The project of G. W. Leibniz is that of a logical reconstruction of
language. The very plurality of human tongues and their many dif-
ferences constitute the evidence that something has been lost and is
missing: the one perfect language of the human understanding which
can be identified with the »adamic« language, the one all human
beings spoke when they were one, before the disaster of Babel. The
question is then: can we retrieve that language and how?

Leibniz’s answer is that »yes, we can«, and that the way of over-
coming the curse of Babel is by designing the right system of signs (or
characters) which will constitute the pure and universal language of
our understanding when it is not obfuscated by the equivocations,
imprecisions, irregularities, irrational usages, etc., that characterize
all human idioms. Such a universal language of characters, the lingua
characteristica universalis as he calls it in Latin, will then be a perfect
representation of the pure language of the pure understanding. It will
take the form of a system of symbols representing our conceptions, in
other words the classes of things about which we are speaking; of
symbols representing the operations by which we combine in differ-
ent ways those conceptions; of symbols by which we state something
about the combination of conceptions that we form.

Thus, for example, if we pose that x represents the class of hu-
man beings, y the class of irrational beings, we can write x.y = 0,
stating symbolically that the class of beings that are both human
and irrational is empty, in other words that humans that are not ra-
tional do not exist or better said: that humans are rational beings. We
can see here that the symbol of multiplication (represented by the
dot) stands for the operation of intersection between two classes of
things or beings while the symbol of equality means an identity be-
tween two classes.

We see in this example that the lingua characteristica takes the
form of algebra of symbols where the letters do not represent quan-

210

Souleymane Bachir Diagne

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tities but conceptions, the symbol of multiplication is to be inter-
preted as the operation by which a conception qualifies another con-
ception, and the symbol of equality translates identity. One conse-
quence of the adoption of the symbolism of algebra is that one can
translate a logical demonstration as the performance of the algebraic
procedures called by the symbolism and the interpretation of the final
result in ordinary language: reasoning then amounts to calculation.
The lingua characteristic universalis is also a calculus of reasoning,
reasoning as a calculus: what Leibniz calls in Latin a calculus ratioci-
nator. Leibniz could then declare that he has used the language of
symbolic, non quantitative algebra to express his lingua characteris-
tica. He has also tried other forms of symbolic representation. Aspects
of his system can be found in some of the works he published but
most of his writings on symbolic logic as a reconstruction of the phi-
losophical grammar of all our languages have been discovered only
posthumously when French philosopher Louis Couturat published
most of them in the beginning of the twentieth century.11

The program of a »lingua characteristica universalis« and of a
»calculus ratiocinator« has been after Leibniz the task of George
Boole and Gottlob Frege. Thus, for example, Boole makes a clear re-
ference to the ideal of retrieving the pure »adamic« language« impli-
cit in all human idioms when he writes:

»We could (not) easily conceive that the unnumbered tongues and dialects
of the earth should have preserved through the long succession of ages so
much that is common and universal, were we not assured of the existence of
some deep foundation of their agreement in the laws of the mind itself.«12

The analogy could be made between that idea of going deep down to
the laws of the mind and reconstruct philosophically the language in
which all is already translated and Walter Benjamin’s notion of a
›pure language‹ that the translator experiences when accomplishing
her task and which is the messianic destination of all our human lan-
guages:13 in a different way, logicians following Leibniz were also
seeking the language of all languages, the language of our agreement
that would turn disputatio into calculemus.

211

Philosophical Grammar versus Grammatical Philosophy

11 Couturat, La logique de Leibniz d’après des documents inédits.
12 Boole, An Investigation of the Laws of Thought on which are founded the Mathe-
matical Theories of Logic and Probabilities.
13 Benjamin, »The task of the translator«.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. ›Philosophizing in Tongues‹ :
Nietzsche’s Philosophy of Grammar

Philosophizing in tongues (Cassin) means establishing oneself com-
fortably in our post Babelian condition; it is not the research for the
philosophical grammar of our language but finds its starting point in
the inescapable reality of the grammatical philosophies or philoso-
phies of grammar present in our empirical languages, a concept
coined by Nietzsche in the famous article 20 from Beyond Good and
Evil:

»[…] philosophizing is so far an atavism of the highest order. The wonder-
ful family resemblance of all Indian, Greek, and German philosophizing is
easily enough explained. In fact where there is affinity of language, owing
to the common philosophy of grammar (my emphasis), I mean owing to the
unconscious domination and guidance of similar grammatical functions – it
cannot but be that everything is prepared at the outset for a similar devel-
opment and succession of philosophical systems, just as the way seems
barred against certain other possibilities of world-interpretations. It is
highly probable that philosophers within the domain of the Ural-Altaic
languages (where the conception of the subject is least developed) look
otherwise ›into the world‹ and will be found on paths of thought different
from those of the Indo-Germans and Mussulmans, the spell of certain
grammatical functions is ultimately the spell of physiological valuations
and racial conditions – so much by way of rejecting Locke’s superficiality
with regard to the origin of ideas.«14

Nietzsche insists often in his work that philosophy is first and fore-
most philology. Philosophers must have in mind the simple fact that
they speak a language and that before they are concepts, their words
are precisely just that: words. Socrates is considered some sort of
founding ancestor who drew a sharp demarcation between philoso-
phy and its absolute »other«, which is the art of the sophists. There-
fore, following Socrates, the view has been adopted that while the
philosopher pursues the ideas, the sophist is just content with words,
playing with them, using them for pure reasons of expediency with-
out any regard for the Truth, or the Just, etc.

Nietzsche’s anti-Platonism can be seen as the affirmation that
the sophists are to be considered seriously, as a form of return to what

212

Souleymane Bachir Diagne

14 Nietzsche, Beyond Good and Evil, §20. Available, in a translation by Helen Zim-
merm, at www.gutenberg.org/files/4363/4363-h/4363-h.htm.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


made them »masters of wisdom« in the first place, which is the mean-
ing of their name. Let us take the sophist Callicles, disciple of Gorgias
whom we know through the heated dialogue he had with Socrates in
Plato’s Gorgias. We recall that generally speaking and to summarize
his exchange with Plato’s master in a word, he was very impatient
with Socrates’ dialectical method, his praise of temperance and af-
firmed boldly and stubbornly that he only had contempt for conven-
tional morality: in the name of the justice that he considered »natur-
al«, he held the view that the strong should indeed rule over the weak
and that »democratic values«, the values of the many, were invented
to place an artificial limitation to the will of the powerful.

The most important point is not the comparison that has been
sometimes made between Callicles’ views and what Nietzsche de-
clares about the morality of the slaves to be opposed to the free crea-
tivity of the »masters«. The point is to try to find behind the presen-
tation made of the sophist by Plato the true nature of the teaching of
the »master of wisdoms« represented by Callicles. That teaching as
translated by Nietzsche is that the philosopher and not the sophist
may very well be the one who is content with words: the one who
believes in substances behind actions because his grammar leads him
to consider that there must be a subject, an »I«, behind the operation
(verb) of thinking (Descartes) or that there is a ›causa sui‹. When we
make our philosophical statements a propos substances-subjects, we
are reminded by Nietzsche-the- philologist that we are thus expres-
sing a »faith in [the] grammar« of the language we speak.15

Let me say here that the project initiated by Barbara Cassin
around the notion that »translation« is »a paradigm« for the social
sciences and the humanities, to which I participate, is in many re-
spects in the continuity of the »sophistical practices« understood as
the practices stemming from the premise that philosophy must be
first philology. That a genuine philosophical examination of our as-
sumptions means being fully conscious that we speak a particular
language which is one among many, and that in it is at work the
philosophy implied by its grammar. In other words we have to be
aware that »grammar is the conceptual matrix of metaphysics« as

213

Philosophical Grammar versus Grammatical Philosophy

15 Nietzsche writes: »I am afraid we are not rid of God because we still have faith in
grammar« at the end of paragraph 5 of the chapter »Reason in Philosophy« from The
Twilight of the Idols or How to Philosophize with a Hammer, available online at www.
inp.uw.edu.pl/mdsie/.../twilight-of-the-idols-friedrich-nietzsche.pdf.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


French philosopher Frederique Ildefonse has written.16 This is why
we cannot just make a leap beyond the plurality of our different lan-
guages with their different grammars and reach some realm of uni-
versal thought in a universal philosophical grammar: we are always
»philosophizing in tongues« (philosopher en langues).

5. Conclusion: The Universal as Translation

While Leibniz’s philosophical grammar in all languages meant faith
in the universal, Nietzsche’s notion of a philosophy of grammar in-
sists on the fact that our idioms incline us to think in different direc-
tions. Does that mean that when we find our starting point in the
plurality of human languages we have to renounce any notion of
universality?

Let me examine French philosopher Emmanuel Lévinas’ Huma-
nisme de l’autre homme (Humanism of the Other, 1972)17, in parti-
cular the pages under the headline »Before Culture« from the chapter
of the book on »Signification and Sense«. In those pages, Lévinas
extolls elevation and verticality as what »ordains being« and as the
only mode of existence of universality. Only from the elevated per-
spective of a »signification« that »could be detached from cultures«
and situated above them, is a judgment on those cultures possible.18
And if one asks about the reality of such a perspective outside of any
particular cultural perspective, the answer, Lévinas says, is: »Western
Civilization«; yes, he stresses: »the decried Western civilization […]«
Before I complete the citation, let me ask in a parenthesis: »decried by
whom«? Obviously Lévinas is speaking of those who, in his words,
manifest a »radical opposition against cultural expansion by coloniza-
tion«. And those would be first and foremost the former colonial
subjects themselves. But what do they in fact decry? Not »Western
civilization« as such, certainly. Rather the face the »West« presented
to the people it colonized which was not that of civility and civiliza-
tion. That face is what Mahatma Gandhi was aiming at when he fa-
mously answered, when asked what he thought of Western civiliza-
tion: »that would be a good idea.« I close the parenthesis and I

214

Souleymane Bachir Diagne

16 Ildefonse, La naissance de la grammaire dans l’Antiquité grecque.
17 Lévinas, Humanisme de l’autre homme.
18 Lévinas, op. cit. p. 37.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


complete the citation of Lévinas: »the decried Western civilization
that knew how to understand cultures that never understood any-
thing about themselves«.19

The assumption is that there is a »Western civilization« which is
not a culture among cultures, a language among languages but the
Logos itself: Europe simply cannot be a province of the world. It is
naturally endowed with an anthropological vocation (to understand
particular cultures that never understood themselves), because it has
had the »generosity of liberating the truth from […] cultural presup-
positions«, »purifying thought of cultural alluviums and language
particularisms« (p. 37, my emphasis). That is why in fact it could
renounce the very violence of colonialism because »culture and colo-
nization do not [necessarily] go together«.20

Now, ours is precisely a time of decolonization: as Lévinas writes,
it is characterized by »the radical opposition against cultural expan-
sion by colonization«.21 And if that comes to mean that even western
cultural expansion has no legitimacy any more, the result of consider-
ing that »all cultural personalities realize the Spirit [instead of Mind]
by the same rights« (realisent au même titre l’esprit) the result is a
loss of »orientation«. Playing on the words »occident« and »orient«,
Emmanuel Lévinas writes: »The world created by this saraband of
countless equivalent cultures, each one justifying itself in its own
context, is certainly dis-Occidentalized, it is also disoriented.«22 In a
word, this is, in the language of Edouard Glissant, a chaos-monde, a
»chaos-world«.

Lévinas certainly could adopt that expression here and speak of a
»chaos-world«. Except of course that it would not have the positive
meaning that Glissant envisions. As we know, the core of Lévinas’
philosophy, his ethics more precisely, is that the moral »ought« has
its source in the fact that I encounter the naked and vulnerable face of
the other person as an absolute transcendence beyond my self-cente-
redness, and that from that transcendence it commands me »not to
kill«, to serve and to protect his or her life. To say that the other
comes to me as a naked face is to say that she does not visit (in the
religious sense of a visitation) against the background of her culture

215

Philosophical Grammar versus Grammatical Philosophy

19 ibid.
20 ibid.
21 ibid.
22 ibid.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


or with it. By definition, the dyadic I-Thou ethical relationship ex-
cludes all appurtenances. So the absolute respect for the transcen-
dence that the other person is as a naked face, does not translate itself
as a command for respect for other cultures or the other’s culture. In a
manner that is comparable to the way in which the Immanuel Kant of
the Ethics is certainly not the one who shows disdain for the human-
ity he describes in his anthropology or geography of cultures, Emma-
nuel Lévinas combines the crucial notion of ethics as hospitality for
the Other with the strong conviction that of course no »other cultural
personality realizes the Spirit by the same rights« as the West which
is unique and exceptional in its realization of the translatio studii
from Jerusalem to Athens to Rome.23 It is the same conviction that
Husserl expressed in his Vienna conference of 1935 on »Philosophy
and the Crisis of the European Man« when he declared that while the
rest of the world should understand that it had to Europeanize itself
as best as it could, a Europe fully aware of its philosophic telos could
not find the slightest reason to indianize itself in any respect. The
language of phenomenology, Husserl’s and Lévinas’ is certainly not
that of multiculturalism.

Loss of orientation is loss of universality because if signification
is tied to language and we are confronted with the plurality of lan-
guages in a decolonized or postcolonial world, the verticality and ele-
vation of the universal is simply impossible as the only dimension we
are left with is that of laterality or of horizontality where relations
between cultures and languages are inscribed. Such a situation will
mean »no direct or privileged contact with the world of ideas«, no
access to a »universal grammar«, but instead going »from one culture
[to] penetrate another, as one goes from one’s mother tongue to learn
another language.«24 And Lévinas evokes another phenomenologist,
another disciple of Husserl, namely Maurice Merleau-Ponty, as the
philosopher who spoke of a »lateral universality« which is for him, of
course, a contradiction in terms.

Maurice Merleau-Ponty has declared that in our times when no
given culture or language can pretend any more to be the incarnation
of the Logos, there is no »overarching universality«.25

216

Souleymane Bachir Diagne

23 »The Afro-Asiatic masses are strangers to the Sacred history that forms the heart
of the Judaic-Chistian world« he declared in Difficult Freedom, p. 160.
24 Lévinas, op. cit., p. 37.
25 Merleau-Ponty, Signs, p. 119.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I do not advocate a world of fragments and insularities, of the
untranslatable, but what Immanuel Wallerstein has called for, after
»the era of European universalism«: a truly universal universalism
and a language for »universalizing our particulars and particularizing
our universals« in an open-ended process that would »allow us to find
new syntheses.«26 I believe that such a truly universal universalism
echoes Merleau-Ponty’s »lateral universal« and that it is synon-
ymous with translation. Without the mediation of a universal gram-
mar as Lévinas said the possibility of a universal and horizontal cir-
culation of enunciations is translation.

Here is what Merleau-Ponty says about our postcolonial time:

»the equipment of our social being can be dismantled and reconstructed by
the voyage, as we are able to learn to speak other languages. This provides a
second way to the universal: no longer the overarching universal of a
strictly objective method, but a sort of lateral universal which we acquire
through ethnological experience and its incessant testing of the self through
the other person and the other person through the self. It is question of
constructing a general system of reference in which the point of view of
the native, the point of view of the civilized man, and the mistaken views
each has of the other can all find a place – that is of constituting a more
comprehensive experience which becomes in principle accessible to men of
a different time and country«.27

First remark: the point made by Lévinas (in a dismissive way) that
this is like learning another language from one’s mother tongue is
precisely what is stated here in a positive way. The call is made for
the capacity to be in between languages, to be a translator, and that
capacity is the lesson to be drawn from ethnology: it is important to
note that the quote comes from the text devoted byMerleau-Ponty to
the reflection on ethnology and it is entitled »From Mauss to Claude
Levi-Strauss«.28

It is important, and this is my second remark, that the lateral
universal as translation does not mean transparency and the elimina-
tion of the untranslatable. On the contrary the untranslatable or the
unavoidable misunderstandings or »mistaken views about each

217

Philosophical Grammar versus Grammatical Philosophy

26 Wallerstein, European Universalism: the Rhetoric of Power. Interestingly I. Wal-
lerstein ends on Senghor’s »rendezvous of give and take«.
27 Merleau-Ponty, op. cit., p. 119–120.
28 In: Merleau-Ponty, Signs, loc. cit.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


other« are part of this incessant testing, marked by the co-presence of
many different views. So lateral universality does not have as its hor-
izon the establishment of a universal grammar, nor the end game of a
final reduction of the diversity of the ›chaos-world‹ to the One and
the Same. What does it mean to »learn to speak other languages«,
thus heeding the injunction from anthropology?

The task now is, in a decolonized world, where the formerly
colonized try to get rid of mental patterns and normative prescrip-
tions of thought, to explore what he called a »lateral universal«,
which I interpret as a universal of translation. The lesson drawn by
Merleau-Ponty from anthropology, (and he indicates that Husserl
himself at one point understood the necessity to pay attention to
other languages and life forms), is that we have to learn how to think,
not beyond the plurality of languages (by pretending for example
that my particular language is that of the universal) but from lan-
guage to language or between languages. And here the necessity of
translations comes in.

Let us then imagine a pedagogical utopia. We know that the
pediment of Plato’s Academy said ›let no one ignorant of geometry
enter here‹. The new Academy of the twenty first century global
world may ask: »Let no one ignorant of a radically other tongue than
her own enter here«. Utopia? Really? That is the situation of African
philosophers.

Bibliography:

Benjamin, Walter, »The task of the translator«, in Venuti, The Translation Stu-
dies Reader, New York 2000.

Berman, Antoine, L’épreuve de l’étranger. Culture et traduction dans l’Alle-
magne romantique, Paris 1984.

Boole, George, An Investigation of the Laws of Thought on which are founded
the Mathematical Theories of Logic and Probabilities, 1854. Reprint: New
York 1958.

Cassin, Barbara (ed.), Vocabulaire européen des philosophies. Dictionnaire des
Intraduisibles, Paris 2004.

Cassin, Barbara, « l’énergie des intraduisibles. La traduction comme paradigme
pour des sciences humaines», in Philosopher en langues. Les intraduisibles
en traduction, Paris 2014.

Condillac, Etienne Bonnot, Traite des systèmes. Paris 1798.
Couturat, Louis, La logique de Leibniz d’après des documents inédits, Paris 1901.

218

Souleymane Bachir Diagne

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Glissant, Edouard, « j’écris en présence de toutes les langues du monde», a lec-
ture delivered at the Congrès Eurozine, November 10, 2008. Available at
www.sens-public.org/article614.html.

Iledefonse, Frederique, La naissance de la grammaire dans l’Antiquité grecque,
Paris 1997.

Kagamé, Alexis, La philosophie bantu comparée, Paris 1976.
Lévinas, Emmanuel, Humanisme de l’autre homme, Montpellier 1972.
Merleau-Ponty, Maurice, »From Mauss to Levi-Strauss«, in: Merleau-Ponty,

Signs, (Trans. Richard G. McCleary), Evanston 1964.
Nietzsche, Friedrich, Beyond Good and Evil, available, in a translation by Helen

Zimmern, at www.gutenberg.org/files/4363/4363-h/4363-h.htm.
Nietzsche, Friedrich, The Twilight of the Idols or How to Philosophize with a

Hammer, available online at www.inp.uw.edu.pl/mdsie/.../twilight-of-
the-idols-friedrich-nietzsche.pdf.

Sapir, Edward, »The Grammarian and his Language« (1924), in: David G. Man-
delbaum (ed.), Selected writings of Edward Sapir on Language, Culture,
and Personality, Los Angeles and Berkeley 1949.

219

Philosophical Grammar versus Grammatical Philosophy

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anke Graneß (Wien)

Decolonizing the Mind

Zur politischen Bedeutung von Übersetzungen
im afrikanischen Kontext

Im Sammelband Listening to Ourselves von Chike Jeffers (2013), in
dem erstmals Aufsätze bekannter afrikanischer Philosophen/innen in
ihren jeweiligen Muttersprachen (Dholuo, Gikuyu, Akan, Igbo,
Wolof, Amharisch) und in englischer Übersetzung erschienen sind,
beginnt der nigerianische Philosoph Emmanuel Eze seinen Beitrag
mit einer kleinen Parabel:

Es war einmal eine Schildkröte, die alles Wissen sammelte, für
sich behalten und mit niemandem teilen wollte. Die Schildkröte tat
das gesammelte Wissen in einen Sack, band ihn sich um den Hals und
versuchte auf den höchsten Baum zu klettern, um den Sack dort un-
erreichbar für alle anderen zu verstecken. Sie kam allerdings nicht
weit, denn der Sack hinderte sie am Klettern. Ein Vogel, der dies sah,
lachte sie aus und riet der Schildkröte, den Sack auf den Rücken zu
binden und dann hinaufzusteigen. Die Schildkröte befolgte den Rat
und kam nun endlich voran. Allerdings wurde ihr klar, dass der Vogel
offensichtlich über ein Wissen verfügte, das nicht ihr gehörte. Aus
Ärger darüber, nicht im alleinigen Besitz des Wissens zu sein, warf
die Schildkröte den Sack vom Baum. Der Sack zerbarst und der Wind
verbreitete das Wissen über alle Welt.

Eze argumentiert im Folgenden, dass ebenso wenig wie die
Schildkröte über alles Wissen der Welt verfügen könne, eine Sprache
allein imstande sei, alle Wahrheiten auszudrücken. Vielmehr komme
es darauf an, den Reichtum aller Sprachen zu untersuchen.

1. Philosophie in Afrika und die Wahl der Sprache

Debatten um die Bedeutung eines Philosophierens in afrikanischen
Sprachen im Allgemeinen und um Möglichkeiten und Grenzen der
Übersetzbarkeit philosophischer Konzepte, sowie um die angemesse-
ne Sprache, in der ein/e afrikanische/r Philosoph/in philosophieren

220

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sollte, nehmen in der modernen akademischen Philosophie Afrikas
eine zentrale Stelle ein. Dies ist nicht verwunderlich, denn die aka-
demische Philosophie1 entstand in Afrika im 20. Jahrhundert in einer
Situation der Mehrsprachigkeit und im Kontext kolonisierter oder
postkolonialer Länder, in denen das Bildungssystem und die offizielle
Landessprache vom Kolonisator aufgezwungen und auch nach der
Befreiung vomKolonialismus beibehalten wurden. In diesemKontext
ist die Frage nach der Sprache, in der Schulbildung vermittelt, in der
Literatur, Kunst und Wissenschaft betrieben und in der philosophiert
wird, keine banale, sondern je schon eine politisch aufgeladene Frage.

Allerdings sind Mehrsprachigkeit ebenso wie kulturell-religiöse
Überlappungen kein Phänomen, das erst mit Beginn der Kolonisie-
rung Afrikas eingesetzt hat, sondern waren in weiten Gebieten Afri-
kas südlich der Sahara bereits vor dem Kolonialismus Teil der Alltags-
kultur. Bis heute spricht eine sehr große Anzahl von Afrikanern/
innen neben der jeweiligen Muttersprache weitere afrikanische Spra-
chen, z.B. der Nachbarvölker oder weit verbreitete afrikanische Ver-
kehrs- und Handelssprachen, wie Kiswahili oder Haussa. Denn, wie
der kamerunische Historiker und Philosoph Achille Mbembe betont,
Mobilität war von Anfang an eines der Grundkennzeichen der afri-
kanischen Gesellschaften:

»Die Geschichte Afrikas ist eine Geschichte aufeinanderprallender Kultu-
ren, geprägt vom Mahlstrom der Kriege, von Invasionen, Migrationen,
»Mischehen«, von Glaubenslehren, die man sich zu eigen macht, von Tech-
niken, die ausgetauscht, und Waren, die gehandelt werden. Die Kultur-
geschichte des Kontinents ist ohne das Paradigma des Umherziehens, der
Mobilität und der Ortsveränderung kaum zu verstehen.«2

Führt man sich diese Mobilität vor Augen, werden alle Vorstellungen
von einer »reinen« oder abgeschlossenen afrikanischen Kultur als das
entlarvt, was sie in der Tat sind – nämlich ein Mythos. Erst der Kolo-
nialismus brachte diese Mobilität durch die moderne Institution der
Grenzziehung zum Erstarren, so Mbembe.

Heute kommt zur sprachlichen Kompetenz die jeweilige offiziel-
le Landessprache (zumeist Englisch, Französisch oder Portugiesisch)
hinzu, die insbesondere Menschen, die eine höhere Bildung erworben

221

Decolonizing the Mind

1 Ich spreche hier bewusst von der akademischen Philosophie in Afrika, die im We-
sentlichen erst im 20. Jahrhundert entstanden ist. Philosophische Traditionen lassen
sich allerdings sehr viel länger zurückverfolgen.
2 Mbembe, »Afropolitanismus«, S. 332.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haben, auf sehr hohem, gewissermaßen muttersprachlichem, Niveau
beherrschen. Die Mehrsprachigkeit der modernen Afrikaner/innen
betrachtet Mbembe als eines der Anzeichen einer neuen »transnatio-
nalen Kultur«3, für die er den Begriff des »Afropolitanismus« geprägt
hat. Dieser Afropolitanismus, der heute seinen Ausdruck am deut-
lichsten in afrikanischen Metropolen wie Johannesburg oder Dakar
finde, sei geprägt durch eine Kultur der Mobilität, in der Tradition
und Moderne parallel nebeneinander existierten, die offen sei für
Neues, in der Fremdes integriert und Eigenes fortgesetzt werde, eine
Kultur, die den erstarrten afrikanischen Nationalismus und Nativis-
mus überwinde.4

In den Geisteswissenschaften stellt sich die Frage nach der Sprache, in
der gedacht, publiziert oder unterrichtet wird, mit besonderer Bri-
sanz. Akademiker/innen in kolonisierten oder postkolonialen Län-
dern Afrikas haben ihre höhere Bildung in einem Bildungssystem
erhalten, das dem der ehemaligen Kolonialmacht nachempfunden ist,
und in der Sprache des Kolonisators. Die akademischen Sprachen, in
die sie hineingewachsen sind und in denen sie sich austauschen, pu-
blizieren und unterrichten, sind somit (mit wenigen Ausnahmen)
Englisch, Französisch und Portugiesisch. Dieser Umstand und die da-
mit einhergehenden Implikationen für jedes Philosophieren sind den
Philosophen/innen Afrikas nur allzu bewusst. Ein großer Teil der
philosophischen Debatten beschäftigt sich heute mit Untersuchungen
zu Fragen der Abhängigkeit des Denkens von Kolonialsprachen und
den damit in Verbindung stehenden Implikationen für das eigene
Denken, also mit dem Einfluss auf Weltbilder, Normen- und Werte-
systeme, die zugleich auch durch die Muttersprache und die Erzie-
hung entlang der Vorstellungen und Normen der jeweiligen sprach-
lichen, kulturellen und religiösen Herkunftsgemeinschaft geprägt

222

Anke Graneß

3 Mbembe, »Afropolitanismus«, S. 336.
4 »Das Wissen um diese Verfugung des Hier mit dem Anderswo, das Wissen um die
Gegenwart des Anderswo im Hier – und umgekehrt –, diese Relativierung der ur-
sprünglichen Wurzeln und Zugehörigkeiten, diese Art, absichtsvoll das Fremde, den
Fremden und das Ferne anzunehmen, diese Fähigkeit, sein eigenes Gesicht in dem des
Fremden wiederzuerkennen, die Spuren des Fernen in der nächsten Umgebung zu
würdigen, sich Unvertrautes zu eigen zu machen und mit dem zu arbeiten, was ge-
meinhin als Gegensatz erscheint – eine derartige kulturelle, historische und ästheti-
sche Empfindsamkeit ist gemeint, wenn man den Begriff »Afropolitanismus« ge-
braucht.« Mbembe, »Afropolitanismus«, S. 334.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurden.5 Die zentrale Frage in diesem Zusammenhang ist aber nicht
nur, inwiefern das Denken in den ehemaligen KolonialsprachenWelt-
anschauungen und Theorien verändert, sondern vor allem, inwiefern
dadurch Strukturen der Abhängigkeit von den ehemaligen Kolonial-
mächten fortbestehen.

Im Zusammenhang mit dem Bestreben der Überwindung kolo-
nialer Abhängigkeiten ist Sprache einer der wichtigsten Aspekte
einer »Entkolonisierung der Köpfe«. Intellektuelle wie der kenia-
nische Schriftsteller und Literaturwissenschaftler Ngugĩ wa Thi-
ong’o, der ghanaische Philosoph Kwasi Wiredu oder der kongolesi-
sche Philosoph Valentin Mudimbe haben dieses Problem zu einem
zentralen Anliegen ihrer Arbeiten gemacht.

Insbesondere Ngugĩ wa Thiong’o befeuerte die intellektuellen
Debatten zu diesem Thema in Afrika. Zum einen durch die sogenann-
te »Große Nairobi Literaturdebatte«, zu deren Initiatoren im Jahr
1968 Ngugĩ gehörte und in der kritisch hinterfragt wurde, warum
afrikanische Literatur nicht im Zentrum des Unterrichts an der Uni-
versität Nairobi stand, sondern englische, also jene des ehemaligen
Kolonisators. Mit dieser kritischen Frage begann eine Debatte über
die Literatur-, Kultur- und Bildungspolitik in Kenia und in anderen
afrikanischen Ländern, in der ganz grundlegend neu bestimmt wer-
den sollte, was der Inhalt der Lehrpläne in postkolonialen afrikani-
schen Ländern umfassen sollte und welche Prioritäten hier zu setzen
seien.6 Diese Debatten haben zu Reformen von Lehrplänen geführt,
sind aber bei Weitem nicht abgeschlossen, wie insbesondere die Stu-
dentenproteste und die #rhodesmustfall-Bewegung in Südafrika seit
2015 wieder zeigen. Aber auch die jüngsten »Why is my curriculum
white?«-Debatten in den USA verlaufen entlang der bereits von
Ngugĩ eingeschlagenen Argumentationsstrategie zur Diversifizie-
rung der Lehrpläne.

Zum anderen, und dieser Schritt hat fast noch mehr Aufsehen
erregt und heftige Debatten ausgelöst, begann Ngugĩ wa Thiong’o in

223

Decolonizing the Mind

5 Autobiografische Arbeiten wie die des kongolesischen Philosophen Valentin Mu-
dimbe (Les corps glorieux) oder von afrikanischen Schriftsteller/innen zeigen, dass
bereits ihre Kindheit durch das Zusammentreffen verschiedener Normen- und Wer-
tesysteme geprägt war, zum Beispiel aufgrund der Tatsache, dass sowohl einheimische
Religionen als auch das Christentum im Elternhaus gepflegt wurden. D.h. bereits die
Ausgangssituation, der Kontext, in den afrikanische Intellektuelle im 20. Jahrhundert
hineingeboren wurden, war in der Mehrzahl ein hybrider.
6 Wa Thiong’o, Decolonising the mind, S. 89.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den 1970er Jahren seine Stücke und Bücher in seiner Muttersprache
Gikuyu zu schreiben. Diese Abkehr vom Englischen und die Hinwen-
dung zur afrikanischen Muttersprache, die Ngugĩ, der selbst als einer
der wichtigsten Vertreter afrikanischer Literatur in europäischen
Sprachen galt (sein erster Roman Weep not Child, 1964, war der erste
Roman eines Ostafrikaners auf Englisch), vielfach in seinen politi-
schen und kulturellen Essays thematisierte und begründete, führte
zu einer Vertiefung der Debatten über die Notwendigkeit einer geis-
tigen Emanzipation von ›westlichen‹ epistemen ebenso wie der De-
batten um das Für und Wider des Schreibens in afrikanischen Spra-
chen.7

Im afrikanischen Diskurs rund um Fragen einer »Entkolonisie-
rung der Köpfe« lassen sich aus heutiger Sicht drei Ansätze unter-
scheiden. Alle drei eint das Ziel, die Bedingungen der Möglichkeit
eines autonomen und emanzipierten afrikanischen Subjekts auszu-
loten, das trotz und im Bewusstsein der kolonialen und neokolonialen
Durchdringung aller Sphären des Lebens zu einem selbstbestimmten
Handeln fähig ist. Dabei zielen die drei Ansätze auf verschiedene As-
pekte eines solchen emanzipatorischen Prozesses und bedienen sich
unterschiedlicher Methoden.

Ein erster Ansatz, den ich hier als die befreiungstheoretische
Perspektive auf die Dekolonisierung des Bewusstsein in Afrika be-
zeichnen möchte, ist der Ansatz Ngugĩ wa Thiong’os. Im Zentrum
steht die kulturelle Emanzipation des/der Afrikaners/in als Teilaspekt
eines umfassenderen Befreiungsprozesses, der mit der politischen
Unabhängigkeit erst seinen Anfang nahm. Sowohl Bildung als auch
Kultur- und Literaturproduktion müssten stärker Inhalte aus dem
Erbe Afrikas (Ngugĩ betont hier die Bedeutung oraler Überlieferun-
gen) und der Gegenwart integrieren, damit die Welt von einer afri-
kanischen Perspektive aus betrachtet werden könne. Ein ebenso wich-
tiger Aspekt ist dabei die Sprache. Die bis heute vorherrschende
Verwendung ehemaliger Kolonialsprachen ist für Ngugĩ Sinnbild
des Fortbestehens neokolonialer Unterdrückung.8 Bereits die Wahl
der Sprache sei Zeuge der Abhängigkeit von Europa und der Über-

224

Anke Graneß

7 Siehe hierzu auch Stockhammer, Afrikanische Philologie, ab S. 178.
8 »The physical violence of the battlefield was followed by the psychological violence
of the classroom. […] The bullet was the means of physical subjugation. Language
was the means of the spiritual subjugation.« Wa Thiong’o, Decolonising the mind,
S. 9.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nahme eines eurozentrischen Standpunktes.9 Denn Sprachen trans-
portieren Konzepte und Ideen, die den jeweiligen Blick auf die Welt
grundlegend bestimmen. Zudem führe die Vernachlässigung afri-
kanischer Sprachen zu deren Verarmung. Nur die Anwendung der
Sprache, nicht nur im Alltag, sondern auch in der Produktion von
Literatur und Wissenschaft, könne diese lebendig erhalten und wei-
terentwickeln.

Die Frage der Verwendung afrikanischer Sprachen ist dabei für
Ngugĩ auch eine Klassenfrage, denn die offiziellen Landessprachen
werden von einem Teil der Landbevölkerung oft nur unzureichend
beherrscht und diese damit von einer sinnvollen Beteiligung an der
Gestaltung des Landes ausgeschlossen. Insofern ist sein Kampf für
eine Aufwertung afrikanischer Sprachen und des afrikanischen geis-
tigen Erbes, das vor allem in den oralen Traditionen10 der Landbevöl-
kerung lebendig ist, auch ein Kampf für mehr soziale Gerechtigkeit
und gegen die Vorherrschaft des Imperialismus weltweit.11

Den zweiten Ansatz möchte ich als diskurskritische Perspektive
auf die Dekolonisierung des Bewusstseins bezeichnen. Hier sind Phi-
losophen wie Valentin Mudimbe oder auch Achille Mbembe ein-
zuordnen, die die Erfindung Afrikas bzw. des »Negers« im kolonialen
Diskurs nachvollziehen und im Rahmen dessen die Konstruktion
Afrikas und des/der Afrikaners/in als das Andere Europas und als
ewig Unterdrückte und Abhängige sichtbar und verstehbar machen.
Das Entwickeln eines Bewusstsein über diese implizite Abhängigkeit
aller Beschreibungen Afrikas, der afrikanischen Realität, Erfahrung,
Kultur und Person von westlichen Denkstrukturen und Begriffen ist
laut Mudimbe Voraussetzung dafür, zu einer selbstbestimmten Iden-
tität zu finden. Eine Rekonstruktion vorkolonialer, kolonialer und
auch postkolonialer Traditionen, Schulen und Strömungen müsse
den epistemischen Bruch, in dem sich die heute arbeitenden Wissen-
schaftler/innen befinden, mit reflektieren und somit den Konstruk-

225

Decolonizing the Mind

9 Wa Thiong’o, Moving the Centre, S. 19.
10 An diesem Punkt kommt natürlich die interessante Frage der Übersetzung oraler
Traditionen in Schrifttraditionen ins Spiel, die hier jedoch nicht weiter erörtert wer-
den kann.
11 »[…] writers in African languages should reconnect themselves to the revolution-
ary traditions of an organised peasantry and working class in Africa in their struggle to
defeat imperialism and create a higher system of democracy and socialism in alliance
with all other peoples in the world.« Wa Thiong’o, Decolonising the mind, S. 29–30.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionscharakter einer jeden Re-konstruktion afrikanischen Erbes deut-
lich machen.

Den dritten Ansatz möchte ich als sprachanalytische Perspektive
auf die Dekolonisierung des Bewusstseins bezeichnen. Prominentes-
ter Vertreter ist hier Kwasi Wiredu. Diese explizit philosophische
Richtung hat im Vergleich zur befreiungstheoretischen Perspektive
kein dezidiert gesellschaftspolitisches Ziel. Zentrales Anliegen ist eine
begriffliche oder konzeptionelle Dekolonisierung im Sinne einer Be-
freiung von den alles durchdringenden westlichen Denkstrukturen,
welche den Blick auf die der afrikanischen Perspektive zugehörigen
Strukturen verstellen. Denn wie Niels Weidtmann es treffend in sei-
ner Auseinandersetzung mit Wiredu beschreibt:

»Sprachen sind nicht beliebig austauschbar, sondern spiegeln die besonde-
ren Erfahrungen wider, die eine Kulturgemeinschaft mit und in der Welt
macht. In den Sprachen gewinnt die jeweilige Art der »Welterschließung«
ihren spezifischen Ausdruck. Den unterschiedlichen kulturellen Perspekti-
ven entsprechend, lassen sich folglich Konzeptionen einer Kultur, die so in
einer anderen nicht existieren, auch nicht ohne weiteres in einer anderen
Sprache ausdrücken.«12

Wiredu zeigt in seinen Analysen, dass durch die – meist unbewusste
– Übernahme von den einer bestimmten Sprache eigenen Denkfor-
men es im Prozess der Übersetzung von afrikanischen Konzepten in
europäische Sprachen häufig zu Verzerrungen und Verfälschungen
von Bedeutungen kommt. Anhand solcher Begriffe wie Wahrheit,
Sein oder Person hat Wiredu deren philosophischen Gehalt in seiner
Muttersprache Twi, der Sprache der Akan, untersucht und überprüft,
inwiefern eine Übersetzung dieser Begriffe ins Englische (oder umge-
kehrt) zu Bedeutungsverschiebungen führt. Interessant ist in diesem
Zusammenhang seine Auseinandersetzung mit Descartes Begriff des
Geistes. Wiredu beschreibt, dass ihn bei der Beschäftigung mit Des-
cartes’ Verständnis von Geist stets ein gewisses Unbehagen beschlich.
Ihm wurde klar, dass er im Gegensatz zu Descartes Geist nicht als
Entität oder gar Substanz versteht, sondern eher ein prozessuales
oder funktionales Verständnis von Geist im Sinne eines Denkprozes-
ses habe. Dies führt er auf seine Muttersprache Twi zurück, in der
Geist als eine Fähigkeit verstanden wird. Eine Trennung von Körper
und Geist, wie sie dem cartesischen Ansatz zugrunde liegt, komme im

226

Anke Graneß

12 Weidtmann, »Der gemeinsame Weg der Kulturen zu größerer Wahrheit«, S. 7.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Twi nicht vor. Auch die Annahme eines Ich als spirituelles, nicht-
räumliches, immaterielles Wesen, wie bei Descartes, könne im Twi
nicht ausgedrückt werden, da dem Begriff des Seins auf Twi ein aus-
schließlich räumlich-naturalistisches Verständnis zugrunde liege.13
Auf Twi sei es nicht möglich, das Wort ›sein‹ ohne eine nähere Be-
stimmung zu verwenden. Es wird immer gefragt: Was sein? oder Wo
sein?14

Aufgrund der deutlichen semantischen Differenzen dürften Ko-
lonialsprachen nicht ungeprüft für die philosophische Arbeit über-
nommen werden. Vielmehr sei eine unreflektierte Übernahme ein
Zeichen ›kolonialer Mentalität‹.15 Bereits seit 1980 betont Wiredu
aus diesem Grund die Notwendigkeit einer begrifflichen oder auch
konzeptionellen Dekolonisierung (conceptual decolonization). Be-
griffliche Dekolonisierung bedeutet für ihn, die vom Kolonialismus
und Neokolonialismus aufgezwungenen bzw. kritiklos übernomme-
nen westlichen Sprachen,Wertvorstellungen, Institutionen, etc. einer
grundlegenden Kritik zu unterziehen und zu überprüfen, ob einhei-
mische Sprachen, Wertvorstellungen und Institutionen nicht eben-
falls zur Gestaltung der Gegenwart herangezogen werden können
oder sogar die adäquateren Lösungen anbieten. Die begriffliche De-
kolonisierung besteht dabei in einer doppelten Geste: Zum einen be-
deutet sie das Vermeiden einer unkritischen Assimilation des in
fremden philosophischen Traditionen eingebetteten Begriffssystems;
zum zweiten das Ausschöpfen der eigenen (begrifflichen und kon-
zeptuellen) Ressourcen für alle philosophischen Probleme.16 Statt un-
kritisch Begriffe und Konzepte zu übernehmen, die durch das Me-
dium der Sprachen der Metropolen verinnerlicht wurden, komme es
darauf an, Begriffe in den eigenen Sprachen zu durchdenken:

»Try to think them through in your own African language and, on the basis
of the results, review the intelligibility of the associated problems or the
plausibility of the apparent solutions that have tempted you when you have
pondered them in some metropolitan language.«17

227

Decolonizing the Mind

13 Wiredu, Cultural universals and particulars, S. 141.
14 Wiredu, Cultural universals and particulars, insbes. S. 140–141.
15 Wiredu, »Post-Colonial African Philosophy«, S. 20.
16 To exploit »as much as is judicious the resources of our own indigenous conceptual
schemes in our philosophical meditations on even the most technical problems of
contemporary philosophy«. Wiredu, Cultural universals and particulars, S. 136.
17 Wiredu, Cultural universals and particulars, S. 137.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ergebnisse einer solchen Analyse können verschieden sein. Zum
einen kann deutlich werden, dass westliche Kategorien in afrikani-
schen Sprachen widersprüchlich oder inkonsistent sind. Dann sollte
geprüft werden, ob es zur jeweiligen Kategorie eine bessere afrikani-
sche Alternative gibt. Sollte das jeweilige westliche Konzept in der
Muttersprache nicht intelligibel sein, müsste allerdings auch unter-
sucht werden, ob dies an der jeweiligen Muttersprache liegt. Durch
eine transkulturelle Bewertung könne man sich der Ursache des Pro-
blems annähern. Ein solches Herangehen betrachtet Wiredu als eine
Methode, die nicht nur für afrikanische Philosophen/innen wichtig
ist. Vielmehr handelt es sich um eine Methode, die gerade im Hin-
blick auf ein interkulturelles Philosophieren von allgemeiner Bedeu-
tung ist.

2. Chancen und Probleme des Philosophierens
in afrikanischen Sprachen

Ngugĩ wa Thiong’o bezeichnet das Buch Listening to Ourselves, aus
dem die eingangs zitierte Parabel stammt, in seinem Vorwort als »his-
torische Intervention in die Debatten um afrikanische Philosophie«18

und drückt seine Hoffnung aus, dass dieser Band zu einer Verände-
rung der Tradition der geschriebenen afrikanischen Philosophie bei-
tragen werde, denn afrikanische Philosophie in europäischen Spra-
chen hält er für widersinnig. Er fordert, die linguistische Identität
der afrikanischen Philosophie durch ein Schreiben in afrikanischen
Sprachen wiederherzustellen. Für ihn ist das Philosophieren in afri-
kanischen Sprachen der einzige Weg, auf dem Afrika einen origi-
nären Beitrag zum menschlichen Wissen leisten könne – und der
Schlüssel für die Entwicklung einer neuen, lebendigen Tradition afri-
kanischer Literatur und Philosophie.

Damit ist ein Anspruch formuliert, der Chancen bietet – zu-
gleich aber auch viele Probleme aufwirft. Die Chancen liegen vor al-
lem im Schöpfen aus dem ideengeschichtlichen Reichtum afrikani-
scher Sprachen, Völker, Kulturen und Religionen und dem Eröffnen
von Weltsichten und Konzepten, die bisher in den philosophischen
Debatten keine Rolle gespielt haben. Zudem ist ein Philosophieren

228

Anke Graneß

18 Wa Thiong’o, in: Jeffers, Listening to Ourselves, S. IX.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in afrikanischen Sprachen ein wichtiger Beitrag zur Weiterentwick-
lung dieser Sprachen.19

Die Probleme, die mit diesem Anspruch einhergehen, sind je-
doch enorm, denn das Schreiben in afrikanischen Sprachen steht vor
nicht geringen Herausforderungen. Diese reichen vom Fehlen einer
standardisierten Grammatik und Orthographie in einigen Sprachen
bis hin zum Mangel an Publikationsmöglichkeiten und einer Leser-
schaft. Denn die überwiegende Zahl afrikanischer Länder ist multi-
lingual. Und so könnten selbst Kollegen/innen einen Text in der je-
weiligen Muttersprache nicht verstehen, während es vielen anderen
Muttersprachlern oft an der entsprechenden Bildung fehlt, akademi-
sche Texte zu lesen. Damit stellt sich das Problem der Wahrnehmung
von Philosophie in afrikanischen Sprachen ebenso wie die Frage nach
der Möglichkeit eines intellektuellen Austausches über Sprachgren-
zen hinweg. Dies sind Befürchtungen, die auch Kwasi Wiredu teilt.
Auf die Frage, warum er trotz seiner ausdrücklichen Forderung, mehr
in afrikanischen Sprachen zu philosophieren, selbst nicht begonnen
habe, in seinerMuttersprache zu veröffentlichen, antworteteWiredu:

»Ich fürchte, daß ich nicht so bedeutend bin wie Ngugĩ. Wenn ich meine
Texte in Akan schriebe, so würde sie, glaube ich, niemand übersetzen. Ab-
gesehen davon hat allein Ghana 46 Sprachen. Es wäre schon ein großes
Problem, wenn ich an der Universität Legon in Ghana auf Akan unterrich-
tete. […] Selbst wenn Ghana nur eine einzige Sprache hätte: wie sollte ich
mich dann mit Bodunrin in Nigeria oder mit Odera Oruka […] in Kenia
verständigen? Es ist einfach nicht praktikabel für uns, zu diesem Zeitpunkt
in unserer eigenen Sprache zu arbeiten.«20

Wird Philosophie in Afrika heute, wo sie vorrangig in europäischen
Sprachen betrieben wird, im internationalen Diskurs bereits ignoriert

229

Decolonizing the Mind

19 Eze trifft in diesem Zusammenhang die wichtige Unterscheidung zwischen einem
Philosophieren auf Igbo und einer Igbo-Philosophie. Philosophie auf Igbo müsse nicht
unbedingt eine Igbo-Philosophie widerspiegeln, die aus der Kultur der Igbo abgeleitet
werde. Über Igbo-Philosophie könne man auch nachdenken und schreiben ohne die
Sprache zu beherrschen. Philosophie auf Igbo zu diskutieren verlange allerdings weit-
gehende Sprachfertigkeit in dieser Sprache. Gerade die Fähigkeit, Philosophie auf Igbo
zu betreiben, betrachtet Eze als einen außerordentlich wichtigen, wenn nicht gar ent-
scheidenden Beitrag zur »Dekolonisierung des Bewusstseins«, denn damit werde es
nicht nur möglich, europäische philosophische Fragen und Konzepte in afrikanischen
Sprachen zu durchdenken und auf ihre Relevanz und Schlüssigkeit hin zu überprüfen,
sondern es werde auch ein wichtiger Beitrag zur Weiterentwicklung der einhei-
mischen Sprachen geleistet. Eze, »Word and Mind«, S. 127 ff.
20 Wiredu, »Zur Sprache bringen«, http://them.polylog.org/2/dwk-de.htm

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder zumindest marginalisiert, beträfe dies ein Philosophieren in afri-
kanischen Sprachen noch weit mehr. Schon heute werden afrophone
philosophische Diskurse kaum wahrgenommen.21 Insofern weist Wi-
redu, indem er auf die Schwierigkeiten eines Philosophierens in afri-
kanischen Sprachen aufmerksam macht, implizit darauf hin, dass die
zentrale Herausforderung für ein Philosophieren in afrikanischen
Sprachen weniger der Wille des/der einzelnen Philosophen/in und
schon gar nicht die Eignung afrikanischer Sprachen ist, philosophi-
sche Probleme zu formulieren, sondern das Übersetzen. Denn sofern
ein Text nicht übersetzt wird, ist er für alle, die z.B. nicht Gikuyu
sprechen, unzugänglich. Grundvoraussetzung für die Auseinander-
setzung mit verschiedenen Denktraditionen, Konzepten, Ideen und
Debatten aus anderen Regionen der Welt ist ein sprachlicher Zugang
– und damit das Übersetzen in eine von vielen beherrschte Sprache.
Das bedeutet letztendlich, dass die Forderung nach einer Entkoloni-
sierung der Köpfe, nach einem intellektuellen, akademischen Leben
und Arbeiten in afrikanischen Sprachen, einhergehen muss mit der
Schaffung einer entsprechenden materiellen Infrastruktur, die einen
intensiven intellektuellen Austausch innerhalb des Kontinents und
darüber hinaus möglich macht. Das beinhaltet das Vorhandensein
ausgebildeter Übersetzer, Budgets für Übersetzungen sowie ent-
sprechende Publikationsorgane, deren Verbreitung über den engen
Kreis der Muttersprachler hinausgeht. Die Umsetzung bedarf also
der Schaffung grundlegender materieller und finanzieller Voraus-
setzungen.

Diesem Anspruch eher entgegenzuwirken scheint eine Tendenz,
die sich im Laufe der letzten 20 Jahre beobachten lässt: die voran-
schreitende Dominanz des anglophonen Diskurses in Afrika. Lässt
sich in den afrikanischen Philosophiezeitschriften aus den 1970er
und 1980er Jahren (wie Quest oder Second Order) noch regelmäßig
das Publizieren von Aufsätzen auf Englisch und Französisch beobach-
ten, ist diese Praxis heute fast völlig verschwunden. Das Englische
setzt sich als einzige akademische Sprache immer mehr durch. Das
bedeutet, dass auch die frankophonen Philosophen/innen Afrikas zu-

230

Anke Graneß

21 Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass auch für viele afrikanische Philoso-
phen/innen afrikanische Sprachen eher als »Material« für philosophische Unter-
suchungen betrachtet werden, die Diskurse darüber dann aber in europäischen Spra-
chen geführt werden. Ein Beispiel aus der Gegenwart ist der Diskurs über das Konzept
»ubuntu«, in dem zumeist auf Englisch versucht wird zu erfassen, was »ubuntu«
bedeuten kann.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nehmend auf Englisch publizieren (müssen), um am internationalen
Diskurs teilnehmen zu können und wahrgenommen zu werden.
Noch schwieriger ist die Lage der Philosophie im portugiesisch-spra-
chigen Afrika. Hier erfolgt die Rezeption fast nur einseitig von Seiten
der Kollegen/innen aus Mosambik und Angola, den Kap Verden oder
Guinea-Bissau, die sehr wohl über den Diskurs im anglophonen und
auch frankophonen Teil informiert sind, deren eigene Arbeiten aber
kaum wahrgenommen werden.

Betrachtet man die Entwicklung des Diskurses der Philosophie
in Afrika während der letzten 20 Jahre unter diesem Aspekt, gibt dies
Anlass zur Besorgnis, dass in weiteren 20 Jahren der akademische
Diskurs ausschließlich auf Englisch geführt werden wird. Die Macht,
die der anglophone Diskurs heute weltweit gewonnen hat, in Form
der Eroberung so ziemlich aller Publikationsorgane, der Verankerung
von wissenschaftlichen Standards und Rankings aus dem anglopho-
nen Bereich als globale Standards, in Form von Gutachterprozessen,
in denen »international« bedeutet, dass die Gutachter/innen aus den
USA kommen, und hinsichtlich der Anforderungen an jungeWissen-
schaftler/innen, für die sich ausschließlich Publikationen auf Englisch
karrierefördernd auswirken, hat auch den afrikanischen Kontinent
nicht verschont. Ein akademischer Diskurs in afrikanischen Sprachen
wie dem Swahili rückt damit in immer weitere Ferne.

Dies ist allerdings ein globales Problem und betrifft heute die
gesamte akademische Welt. Angesichts der Übermacht des anglopho-
nen Diskurses in den Wissenschaften und auch in der Philosophie ist
ein Philosophieren auf Deutsch durchaus bedroht. Aber was bedeutet
die Einengung des philosophischen Diskurses auf eine globale aka-
demische Sprache? Antworten auf diese Frage finden wir heute in all
ihren Facetten in den Debatten der afrikanischen Philosophen/innen.
Denn Fragen des Umgangs mit der Muttersprache, mit Mehrspra-
chigkeit und die Frage, welche Auswirkungen ein Philosophieren in
einer hegemonialen Sprache mit sich bringt, sind genau jene Fragen
mit denen sich afrikanische Kollegen/innen seit langem intensiv be-
schäftigen. Solche Fragen stellen sich heute auch den europäischen
Philosophen/innen immer dringender. Dies ist sicher ein Punkt, an
dem ein fruchtbarer Austausch stattfinden kann und die in Afrika
geführten Debatten wichtige Anregungen geben können.

Deutlich wird in diesen Debatten, dass die Entscheidung für die
Sprache, in der wir philosophieren, nicht einfach eine Frage persön-
licher Präferenzen ist, sondern eine politische. Die Grundfrage, vor

231

Decolonizing the Mind

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der wir heute stehen, ist, ob wir es darauf anlegen wollen, alle Denk-
traditionen in einer Sprache zu vereinheitlichen (mit allen Reduktio-
nen, die damit einhergehen werden), oder die jeweiligen Sprachen
mit ihren epistemologischen, linguistischen, sozio-historischen und
kulturellen Besonderheiten für sich stehen lassen und deren Weiter-
entwicklung möglich machen wollen. Die Frage ist letztlich, ob wir
das Wissen der Welt in seiner (sprachlichen) Pluralität akzeptieren
und als Ausdrucksmöglichkeit für die vielen verschiedenen Perspek-
tiven auf diese Welt nutzen, oder ob wir es zulassen wollen, dass die
Schildkröte das Wissen der Welt wieder in einen Sack presst und auf
der höchsten Palme versteckt. Das Entwickeln einer Kultur des Über-
setzens in der Philosophie scheint mir hier die deutlich bessere Alter-
native zu sein.

Bibliographie:

Eze, Emmanuel Chukwudi, »Word and Mind«, in: Jeffers, Chike (ed.): Listening
to Ourselves: a multilingual anthology of African philosophy. Albany
2013, S. 125–157.

Mbembe, Achille, »Afropolitanismus«, in: Dübgen, Franziska; Skupien, Stefan,
Afrikanische politische Philosophie. Berlin 2015, S. 330–337.

Mudimbe, Valentin Y., The Invention of Africa. Bloomington 1988.
Mudimbe, Valentin Y., Les corps glorieux des mots et des êtres: esquisse d’un

jardin africain à la bénédictine. Montréal 1994.
Stockhammer, Robert, Afrikanische Philologie. Berlin 2016.
Wa Thiong’o, Ngugĩ, Decolonising the mind: the politics of language in African

literature. Nairobi, 1994. Erstauflage: London 1986.
Wa Thiong’o, Ngugĩ, Moving the Centre. Essays über die Befreiung afrikani-

scher Kulturen. Münster 1995.
Weidtmann, Niels, »Der gemeinsame Weg der Kulturen zu größerer Wahrheit.

Eine Einführung in das Denken von Kwasi Wiredu«, in: Polylog. Zeit-
schrift für interkulturelles Philosophieren, Nr. 2 (1998), S. 6–11.

Wiredu, Kwasi, Cultural universals and particulars: an African perspective.
Bloomington 1996.

Wiredu, Kwasi, »Post-Colonial African Philosophy: Some Comments«, in:
Wiredu, Kwasi, Conceptual Decolonization in African Philosophy. Four
Essays. Ibadan 1995.

Wiredu, Kwasi im Gespräch mit Kai Kresse: »Zur Sprache bringen. Dekolonisie-
rung, Mehrsprachigkeit und afrikanische Sprachen im Entstehungsprozeß
afrikanischer Philosophie«, Quelle: Forum für interkulturelle Philosophie
2 (2000). Online: http://them.polylog.org/2/dwk-de.htm, ISSN 1616-
2943.

232

Anke Graneß

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nikolaj Plotnikov (Bochum)

Begriffsgeschichte und Übersetzung

Zur Bestimmung der kulturellen Unterschiede in der
Philosophie am Beispiel der Geschichte des russischen
Begriffs ›Person‹

Bei der Übersetzung von philosophischen Texten habe man es mit
Übersetzung von Sprachen und Begriffen, nicht mit Übersetzung
von Kulturen zu tun. Diese Ansicht ist in der Philosophie auch nach
den langwierigen Debatten über die Hermeneutik und Dekonstruk-
tion immer noch sehr verbreitet. Der Grund dafür dürfte darin liegen,
dass der Frage nach den kulturellen Unterschieden in den philosophi-
schen Diskursen mit Skepsis begegnet wird. Im Folgenden wird ein
Versuch unternommen, diese Frage im Horizont der Problematik von
Übersetzungen zu erörtern.Material dafür bildet das Feld des deutsch-
russischen Ideentransfers, der sich zum größten Teil, wenn auch nicht
ausschließlich, im Modus der Übersetzung vollzieht und damit öfter
mit Verständnisstörungen, Interpretationskonflikten und translatori-
schen Schwierigkeiten konfrontiert wird. Da sich in diesen interkul-
turellen Transferprozessen die Spannung zwischen Wort und Begriff
am deutlichsten manifestiert, bietet sich das Instrumentarium der
Begriffsgeschichte als am besten geeignete Methode für eine histori-
sche Rekonstruktion dieser Prozesse an. Die Begriffsgeschichte in
ihrer bisherigen Form hat sich jedoch primär am nationalsprachlichen
Bestand der Diskurse orientiert. Erst in der jüngsten Zeit findet die
Problematik der Interkulturalität in begriffsgeschichtlichen Studien
Eingang.1

Aus der Perspektive der Begriffsgeschichte wird deutlich, dass
die interkulturellen Unterschiede in der Philosophie weder an den
kulturmorphologischen noch an den nationalsprachlichen Grenzen
entlang gezogen werden dürfen. Vielmehr erweist sich Interkultura-

233

1 Koselleck /Spree /Steinmetz, »Drei bürgerliche Welten? Zur vergleichenden Se-
mantik der bürgerlichen Gesellschaft in Deutschland, England und Frankreich«; in:
Steinmetz, Willibald (Hrsg.), ›Politik‹. Situationen eines Wortgebrauchs im Europa
der Neuzeit; Leonhard/Steinmetz (Hrsg.), Semantiken von Arbeit: Diachrone und
vergleichende Perspektiven.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lität selbst als ein diskursives Phänomen, sodass es angemessener er-
scheint, mit Bernhard Waldenfels von der »Inter- und Transdiskur-
sivität« zu sprechen.2 Die genealogische Analyse der interkulturellen
Differenzen muss sich daher an den sich stets verschiebenden Gren-
zen der Diskurse orientieren, ohne diese Differenzen an die biogra-
phischen und sonstigen psychologischen Daten des Autors oder die
kulturellen ›Konstanten‹ zurückzubinden. Damit nimmt die Analyse
gleichsam eine mittlere Ebene zwischen der Makrostruktur der Groß-
kulturen und der Mikrostruktur der individuellen intellektuellen
Leistungen der Philosophen in den Blick, die Ebene, auf der sich die
kulturelle Bestimmung des philosophischen Diskurses weder als Aus-
fluss einer Kultureinheit noch als Produkt einer Intention des Autors,
sondern als immanente Charakteristik des Diskurses selbst erweist.

1. Begriffsgeschichte als Argumentationsgeschichte

Die Fokussierung der interkulturellen Analyse auf die Diskursivität
muss dabei dem Umstand Rechnung tragen, dass Philosophie nicht
bloß mit Rede, sondern mit begründeter Rede zu tun hat. Begrün-
dung ist aber eine kommunikative Leistung, die im Rahmen von Ar-
gumentationsprozessen gegenüber anderen Diskursteilnehmern ein-
gebracht, entwickelt und von ihnen anerkannt wird. Sie wird in
Situationen benötigt, in denen Dissense und Konflikte hinsichtlich
Behauptungen und Aufforderungen entstehen. Damit in diesen Si-
tuationen Redehandlungen gelingen, werden Argumente einge-
bracht, die im Falle ihrer Anerkennung zur Lösung des Dissenses
und zur Wiederherstellung der Verständigung führen.

Dabei unterscheidet sich die philosophische Argumentation von
den alltäglichen Redesituationen, in denen ebenfalls Begründungen
eingefordert und eingebracht werden, dadurch, dass sie die Regeln
und Gelingensbedingungen des Argumentierens selbst zum Thema
macht. Das bedeutet, dass im Unterschied zur Alltagskommunikati-
on, bei der die kommunikativen Bedingungen des gelungenen Argu-
mentierens vielfach implizit und unbewusst bleiben, diese Bedingun-
gen im philosophischen Diskurs als Strukturelemente des Diskurses
selbst explizit gemacht werden müssen.

In Bezug auf die Sprache der Literatur hat Michail Bachtin in

234

Nikolaj Plotnikov

2 Waldenfels, Der Stachel des Fremden, S. 9.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auseinandersetzung mit der Literaturtheorie des Russischen Forma-
lismus die Auffassung von kommunikativer Genese sprachlicher Be-
deutung in den Alltagssituationen entwickelt und analysiert, wie die-
se Genese im literarischen Kunstwerk explizit gemacht wird. Die
These Bachtins von der dialogischen Natur des literarischen ›Wortes‹
und seine Theorie des polyphonen Romans als einem »Mikrokosmos
der Redevielfalt«3 sollten dabei verdeutlichen, wie die sozialen und
kulturellen Bedingungen der Verständigung in der Alltagssprache in
formale Elemente der kommunikativen Struktur des Kunstwerks
transformiert werden, das die sozialen Redesituationen inszeniert
und dabei ihre kommunikativen Gelingensbedingungen transparent
macht.

In Weiterführung dieser Thesen bestimmt Bachtins Schüler und
Kollege, der Literaturwissenschaftler Valentin Vološinov (1895–
1936)4 das Verhältnis von Alltagssprache und dichterischer Sprache
als das des Explizitmachens von impliziten Bedingungen, die ein Ge-
lingen der sprachlichen Kommunikation ermöglichen. Dabei geht es
nicht um private Erlebnisse oder Intentionen der Sprecher, die unaus-
gesprochen bleiben mögen, da sie ohnehin nichts zur Konstitution
einer gemeinsamen Redesituation beitragen, sondern um Konventio-
nen, Wissensannahmen, Werteinstellungen und Überzeugungen, die
von den Sprechern geteilt werden und über das gesprochene Wort
hinaus zur Verständigung der Rede beitragen. Unter Berücksichti-
gung dieser unausgesprochenen Faktoren kann eine ›Äußerung im
Leben‹ nach Vološinov mit einem Enthymem verglichen werden, da
auch bei einem Enthymem eine korrekte Schlussfolgerung aus einer
nicht vollständigen Anzahl der Prämissen, deren Annahme jedoch
vorausgesetzt ist, erfolgt. Eine Alltagsäußerung ist ein solches »ob-
jektiv-soziales Enthymem«,5 dessen Struktur stets eine Wechselwir-
kung des Autors, des Zuhörers (Lesers) und des Helden (des Gegen-
standes der Rede) aufweist.

Das literarische Kunstwerk dagegen ist von einer konkreten
Kommunikationssituation abgekoppelt und muss, um verständlich
zu bleiben, auch die impliziten Elemente der Kommunikation und
damit auch die kommunikative Struktur der Redesituation im Gan-
zen offenlegen. Zugleich muss das Verfahren des Explizitmachens im

235

Begriffsgeschichte und Übersetzung

3 Bachtin, »Das Wort im Roman«, S. 290.
4 Vološinov, »Das Wort im Leben und das Wort in der Poesie«, S. 109–130.
5 Vološinov, a. a.O., S. 116.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werk selbst ebenfalls mit thematisiert werden, damit die Darstellung
der kommunikativen Situation nachvollziehbar wird. Zwar wird auch
im literarischen Werk nicht alles explizit gemacht, denn es würde
dann zu einer wissenschaftlichen Abhandlung, bei der das Implizite
auf ein Minimum reduziert – wenngleich nicht vollständig eliminier-
bar – ist. Die Analyse des Kunstwerks muss es daher als ein kom-
munikatives Ereignis begreifen, an dem schon bei der Auswahl der
Worte der Autor, der Leser und der Held zusammenwirken.

Überträgt man diese Thesen Bachtins und Vološinovs auf die
Analyse der philosophischen Diskurse, so lässt sich formulieren, dass
die in diesen Diskursen stattfindenden Argumentationsprozesse
ebenfalls eine kommunikative Struktur aufweisen, in der die sozio-
kulturellen Bedingungen und Faktoren des Argumentierens kristalli-
siert sind und in einer interkulturell ansetzenden Reflexion explizit
gemacht werden. Die Analyse dieser Bedingungen in der Philosophie
legt die Ansicht nahe, dass philosophische Argumente stets im Rah-
men von Topiken formuliert werden, die kulturgeschichtlich variabel
sein können. Unter einer solchen ›Topik‹ ist als ein Zusammenhang
von Annahmen über die Struktur, den Charakter und die Typen der
Argumentation zu verstehen, die in einem Diskussionskontext als
aussichtsreich gelten, die Auswahl thematischer Schwerpunkte be-
einflussen sowie die kulturelle und soziale Verfassung des Argumen-
tationsumfeldes strukturieren. Der Terminus ›Topik‹ verweist auf die
Tradition der Argumentationstheorie, die sich seit Aristoteles und der
antiken Rhetorik bis hin zur Rehabilitierung der Topik im 20. Jahr-
hundert durch E. R. Curtius6 und die ›Neue Rhetorik‹7 als Einsicht in
die dialogisch-kommunikative Natur der logisch-philosophischen Ar-
gumentation entwickelt hat. In der modernen Argumentationstheo-
rie wird diese Einsicht als These vom lebensweltlichen Hintergrund
der Logik und damit auch der Rationalität formuliert.8 Darin erweist
sich die topische Auffassung der Philosophie als Bindeglied zwischen
der Sprachanalyse, die sich mit der Rekonstruktion der formalen ar-
gumentativen Strukturen befasst, und der Hermeneutik, die sich in
den Ansätzen einer ›hermeneutischen Logik‹ um die Interpretation

236

Nikolaj Plotnikov

6 Baeumer (Hrsg.), Toposforschung.
7 Perelman/Olbrechts-Tyteca, Die neue Rhetorik. Eine Abhandlung über das Argu-
mentieren; Kopperschmidt, Rhetorik. Einführung in die Theorie der persuativen
Kommunikation.
8 vgl. Gethmann, Protologik. Untersuchung zur formalen Pragmatik von Begrün-
dungsdiskursen.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der kulturellen Faktoren des Argumentierens sowie dessen Sinn-
strukturen bemüht.9

Just im Sinne solcher sprachlichen und kulturellen Präsupposi-
tionen der Rationalität, die in den philosophischen Diskursen als
Ermöglichungsbedingungen der Argumentation explizit gemacht
werden, lässt sich die kulturelle Variabilität der Begriffe in der Phi-
losophie analysieren. Sie kann als Unterschied sprachlich-argumen-
tativer bzw. topischer Kontexte expliziert werden, in deren Rahmen
bestimmte Erkenntnisinteressen verfolgt und philosophische Gel-
tungsansprüche eingelöst werden.

Als wesentlicher Bestandteil der Rekonstruktion von unter-
schiedlichen topischen Kontexten ist das methodische Programm
einer historischen Semantik bzw. der ›Begriffsgeschichte‹ anzusehen.
Denn dieses Programm geht ebenfalls von der Annahme einer
sprachlichen Gebundenheit der Argumentation aus, die darüber hi-
naus soziokulturelle Dimension hat.10 Nicht die Begriffe als Wörter-
buchwissen, sondern Begriffe als Bestandteile von Vokabularen, die
in den Diskussionssituationen gebraucht werden, bilden das Thema
der Begriffsgeschichte. Man kann diese Situationen als Argumentati-
onssituationen charakterisieren, in denen begriffliche Unterschei-
dungen als Begründungen bzw. Widerlegungen bestimmter Behaup-
tungen eingesetzt werden. Begriffe fungieren bei dieser Auffassung
als Abkürzungen für semantische Unterscheidungen, die in den je-
weiligen Argumentationssituationen verwendet und durch Diskurs-
teilnehmer als solche anerkannt werden.

Diese Bestimmung der ›kulturellen Topik‹ ist besonders für das
Verständnis der philosophischen Argumentation aufschlussreich.
Denn diese hat bereits in den aristotelischen Bestimmungen wesent-
lich topische Natur, d.h. der Anspruch der philosophischen Argu-
mente auf Universalität (in dem sich die Tendenz zur Bildung einer
schlechthin kontextunabhängigen Terminologie gründet) bleibt
immer kontext- und diskursbezogen, damit ihre Funktion erfolgreich
erfüllt werden kann. Dies bedeutet, dass in der Philosophie die Gül-
tigkeit ihrer Argumente nicht durch irgendeine Letztbegründung er-
reicht werden kann, sondern dass sie von den in unterschiedlichen
Argumentationskontexten geteilten Prämissen abhängt, zu denen

237

Begriffsgeschichte und Übersetzung

9 Misch, Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des Lebens.
10 vgl. Busse, Historische Semantik. Analyse eines Programms; Koselleck (Hrsg.),
Historische Semantik und Begriffsgeschichte.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch ein Einverständnis darüber gehört, was als ein überzeugendes
Argument gelten soll. Mithin ist der philosophischen Begrifflichkeit
ein persuasives Element eigen, das zur gelungenen Übernahme der
von der Philosophie explizit gemachten Unterscheidungen beiträgt.
Der ›zwanglose Zwang‹ des ›besseren Arguments‹ ist in der Philoso-
phie, anders als in den exakten Wissenschaften, immer von den Be-
dingungen der Argumentationssituation abhängig. Dies bedeutet
gleichzeitig, dass die Festlegung von Bedeutungen in den philosophi-
schen ›Begriffen‹ nicht identisch mit der Bildung wissenschaftlicher
Termini ist, da sie einen Spielraum der Zustimmung erfordert, der
vom Verlauf des argumentierenden Dialogs abhängt. Durch eine ein-
deutige Präzision, die die Bindung der philosophischen Argumente an
eine ›Topik‹ abschneidet, wären eingeführte philosophische Unter-
scheidungen weitgehend um ihre Effizienz gebracht.11

Freilich wurde im Topik-Verständnis sowohl bei Aristoteles als
auch in der modernen Argumentationstheorie stets nach Argumen-
tationsformen gesucht, die über unterschiedliche Kontexte hinaus
eine universale Gültigkeit erhalten. Auch das Konzept der literari-
schen Topoi im Anschluss an Curtius begreift sie als überhistorisch
geltende Formen mit einer tiefenpsychologischen Verankerung, die
ihre Identität und Invarianz sichern soll. Bei der interkulturellen
Analyse der Topiken ist hingegen gerade die Varianz der Argumenta-
tionskontexte und -figuren zu beachten, die gleiche Argumente in
verschiedenen Argumentationssituationen ungleich wirken lässt und
umgekehrt. Denn es ist der Zusammenhang des jeweiligen Kontextes
des Argumentierens – die in ihm geltenden Präsuppositionen, die
Strukturierung der Diskurse selbst, die in die Argumentationssitua-
tion hineinwirkenden kulturellen Faktoren usw. –, durch den die phi-
losophischen Begriffe ihre kulturhistorische Konkretion erhalten und
eine Begriffsgeschichte konstituieren.

238

Nikolaj Plotnikov

11 Ein Beispiel für eine solche Bezogenheit der Argumente auf eine bestimmte Kon-
stellation der philosophischen Diskussion gibt eine späte Notiz Hegels, in der er sei-
nen Verzicht auf eine Überarbeitung der Phänomenologie des Geistes begründet: »Ei-
gentümliche frühere Arbeit, nicht Umarbeiten, – auf die damalige Zeit der Abfassung
bezüglich – in Vorrede: das abstrakte Absolute herrschte damals« (Hegel, Phänome-
nologie des Geistes, S. 448). Mit der Zeit der ›Herrschaft des abstrakten Absoluten‹ ist
die Epoche des Jenaer Triumphes der Identitätsphilosophie Schellings gemeint. Zwei
Jahrzehnte später sah sich Hegel in Berlin einem ganz anderen argumentativen Kon-
text gegenübergestellt, in dem die Überzeugungskraft seines Frühwerks nach seiner
Einschätzung nicht die gleiche Stärke erreichen konnte wie in der Jenaer Diskussions-
konstellation.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gleichwohl sind diese unterschiedlichen Argumentationskon-
texte nicht autark. Sie sind durch Übersetzungen, Rezeptions- und
Transferprozesse in zahlreiche Verflechtungen eingebunden, die ge-
gen die These Quines von der ›Unbestimmtheit‹ bis ›Unmöglichkeit‹
der Übersetzung sprechen.12 Gerade für die Entwicklung der russi-
schen philosophischen Sprache ist es von großer Bedeutung, dass sich
die im 18. Jahrhundert ansetzende säkulare philosophische Reflexion
mit bereits ausgeprägten Systemen der philosophischen Termino-
logie in den westeuropäischen Sprachen konfrontiert sieht.13 In dieser
Situation gestaltet sich die Schaffung einer neuen Terminologie als
Übersetzung und zugleich Umdeutung deutscher, französischer oder
englischer Begriffe, die neben dem altkirchenslavischen und lateini-
schen Wortschatz in den terminologischen Bestand der russischen
philosophischen Sprache eingehen. Aus diesem Grund ist die Proble-
matisierung des Verhältnisses von Russland und Westeuropa als
eines Verhältnisses von Nähe und Distanz gleichsam in die sprach-
liche Wirklichkeit eingeschrieben.14 Hier zeigt sich der auch sonst an-
zutreffende Umstand, dass das, was als intrakulturelle Merkmale
eines philosophischen Diskurses angesehen wird, selbst Produkt in-
terkultureller Wechselwirkungen, Transfers u. a. ist.

Fasst man die Überlegungen zum topischen Charakter der phi-
losophischen Diskurse zusammen, dann kann man sie programma-
tisch unter den Titel ›Begriffsgeschichte als Argumentations-
geschichte‹ stellen. Eine auf Argumentationsgeschichte zielende
Forschung nimmt nicht allein das Begriffsfeld in seiner kognitiven
Dimension in den Blick. Sie rekonstruiert zudem die unterschiedli-
chen Argumentationskontexte, in denen Begriffe auftreten; sie iden-
tifiziert Sprechergruppen, die diese Begriffe verwenden; sie macht
schließlich jene kulturellen, institutionellen und auch sprachlichen
Bedingungen der Diskurse explizit, die zum Gelingen der Argumen-
tation beitragen, zur Übernahme der vorgeschlagenen Problemlösun-

239

Begriffsgeschichte und Übersetzung

12 Markis, Quine und das Problem der Übersetzung. Vgl. auch den Beitrag von Ger-
hard Preyer in diesem Buch.
13 Zur Problematik des russischen philosophischen Diskurses im Kontext der Argu-
mentationstheorie vgl.: Kuße, Metadiskursive Argumentation. Linguistische Unter-
suchungen zum russischen philosophischen Diskurs von Lomonosov bis Losev.
14 vgl. vom Verf.: »Jazyk russkoj filosofskoj tradicii. ›Istorija ponjatij‹ kak forma isto-
ričeskoj i filosofskoj refleksii« [Die Sprache der russischen philosophischen Tradition.
›Begriffsgeschichte‹ als Form der historischen und philosophischen Reflexion], S. 71–
88.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen führen und den interkulturellen Transfer dieser Problemlösun-
gen über die Grenzen der jeweiligen Situation hinaus ermöglichen
und stabilisieren.15

Der Ansatz bei der Rekonstruktion der argumentativen Topiken,
in denen Begriffe auftreten, fokussiert im Gegensatz zu den bis-
herigen Positionen in der Betrachtung der Begriffsgeschichte die kul-
turellen Unterschiede des Begriffsgebrauchs, die auf diskursive Be-
dingungen der Argumentation zurückgeführt werden können. Aber
anders als beim Ansatz einer intellectual history von Q. Skinner und
der Cambridge School geht es hier nicht um die Erfassung der indivi-
duellen Intentionen der Sprecher. Das Verständnis der Argumenta-
tion und ihrer Strategien innerhalb einer Topik erfordert vielmehr
die Erfassung von kommunikativen Bedingungen, die von den Teil-
nehmern dieser Topik dauerhaft geteilt und als eine gemeinsame
Basis angesehen werden, die das Gelingen der Argumentation in
diesem kulturellen Kontext ermöglicht.

2. Zur kulturellen Topik der Personalitätsdiskurse
in Russland

a. Typen des Verständnisses von Personalität

Wie lässt sich nun die kulturelle Topik, in der der russische Begriff
der Person entsteht und seine Schlüsselrolle erhält, näher spezifizie-
ren? Zur Beantwortung dieser Frage ist es hilfreich, eine Differenzie-
rung im Begriffsfeld der Personalität (zu dem Begriffe wie ›Subjekt‹,
›Individuum‹, ›Ich‹ u. a. gehören) vorzunehmen, die die typischen As-
pekte der Semantik von ›Person‹ strukturiert. Diese typologischen

240

Nikolaj Plotnikov

15 Das Programm einer Argumentationsgeschichte hat in sozialhistorischer Hinsicht
Heiner Schultz als Antwort auf Kosellecks Konzeption der Begriffsgeschichte 1979
entworfen. Vgl. Schultz, »Begriffsgeschichte und Argumentationsgeschichte«,
S. 225–263. Dort definiert er Argumentation als »eine komplexe sprachliche Äuße-
rungseinheit von angebbaren Personen oder Personengruppen für angebbare Zwecke
oder Interessen« (a. a.O., S. 258) und schlägt vor, die Argumentationen unter Berück-
sichtigung unterschiedlicher Benutzergruppen und deren Interessen zu explizieren.
Die Skizze blieb jedoch unausgeführt, insbesondere hinsichtlich der Frage der Ein-
grenzung des Gegenstandes der Analyse. Schultz schlägt vor, die Argumentationen
nach Zeiträumen (im Gegensatz zu Einzelbegriffen im Kosellecks Lexikon) zu struk-
turieren, was einer Bestimmung des Chronotopos’ als kommunikativer Einheit der
Rede bei Bachtin entsprechen würde. Bachtin, Chronotopos.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aspekte können als Autonomie, Identität und Individualität bezeich-
net werden. Diese Bezeichnungen markieren die typischen Tenden-
zen des Begriffsgebrauchs und können in den Werken der einzelnen
Autoren in verschiedene Kombinationen treten. Trotzdem hat ihre
Differenzierung einen heuristischen Wert, da sie ermöglicht, die ty-
pischen Weisen des Verständnisses von ›Person‹ samt ihrer charakte-
ristischen Merkmale zu unterscheiden. Man kann auch feststellen,
dass diese Sets der charakteristischen Merkmale der Personbegriffe
auf je spezifische Weise mit anderen Begriffsfeldern (der ›Freiheit‹,
des ›Eigentums‹ der ›Verantwortung‹ usw.) in den Bereichen des
Rechts, der Kunst, der Psychologie oder der politischen Theorie kor-
relieren, d.h. diese typischen Weisen des Verständnisses von ›Person‹
bestimmen den Wissensrahmen bei der Strukturierung der kulturel-
len Erfahrung. Damit erweisen sie sich nicht nur als Indikatoren des
historischen Wandels dieser Erfahrung, sondern auch als dessen Fak-
toren, um die Formel Reinhart Kosellecks zu benutzen, denn sie ha-
ben die Funktion, diese Erfahrung auf bestimmte Weise zu struktu-
rieren.

Der Typus der ›Autonomie‹, dessen Name mit der kantischen
Philosophie assoziiert wird, bestimmt die Semantik von ›Person‹ als
die allgemeine Eigenschaft des Menschen (bzw. jedes Vernunft-
wesens), ›Subjekt seiner Handlungen‹ zu sein. Person ist hier eine
Kategorie des moralischen Seins. Dabei kommt in diesem Zusam-
menhang nicht das Einzelindividuum als solches in Betracht, sondern
das Individuum, insofern es fähig ist, in seinem Handeln die univer-
salen praktischen Normen zu verwirklichen (vgl. Kants Formel »die
Menschheit, sowohl in deiner Person als in der Person eines jeden
anderen«). Die Persönlichkeit der Person ist also die Fähigkeit des
menschlichen Individuums, als allgemeines ›Vernunftwesen‹ zu han-
deln. In diesem Handeln nach einem universellen Sittengesetz zeigt
sich das empirische Individuum als ›Subjekt der Freiheit‹, das zugleich
einer Zurechnung fähig ist. Dies sind die universellen Eigenschaften
der Personalität, die jedem Vernunftwesen zukommen.16

241

Begriffsgeschichte und Übersetzung

16 In einer Studie zum interkulturellen Vergleich der Auffassungen von Person wählt
Maria-Sibylla Lotter (»Personen: Ein Kulturvergleich«, S. 145–167) die Auffassung
von Personen als »Verantwortungssubjekte« bzw. Subjekte der Zurechnung zum Leit-
faden ihrer vergleichenden Analyse. Diese Zusammenführung erscheint jedoch nur
vor dem Hintergrund des speziell auf die europäische Neuzeit zugeschnittenen Per-
sonbegriffs als überzeugend. Es gibt, wie unten zu zeigen sein wird, Personauffassun-
gen, die den Verantwortungsbegriff nicht unbedingt als einen zentralen ansehen, so

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Typus des Personverständnisses im Sinne von ›Identität‹,
der zuerst von Locke ausgearbeitet worden ist,17 nimmt andere As-
pekte in den Blick, obwohl auch er die Problematik der Zurechnung
und der Rechtsfähigkeit als Zielrichtung seiner Überlegungen an-
sieht. ›Person‹ ist hier die Kontinuität des Bestehens durch die Zeit
hindurch in unterschiedlichen Bewusstseinszuständen, die durch die
einheitsstiftende Funktion der Reflexion und des Gedächtnisses ge-
währleistet wird. Allein das Bewusstsein garantiert die Einheit der
Person, da ich mich erst in der Reflexion meinen früheren mentalen
Zuständen zuwenden und sie als der Einheit meines Bewusstseins
zugehörend identifizieren kann. M.a.W. heißt hier ›Person‹ die Fä-
higkeit, die früheren Bewusstseinszustände als ein und demselben
Bewusstsein zugehörende zu identifizieren (Selbstzuschreibung).

Der dritte Typus der Semantik von ›Person‹ – die ›Individualität‹
– geht auf die Monadologie von Leibniz zurück. Eine für die Moderne
sehr einflussreicheWeiterführung erfährt dieses Modell jedoch in der
deutschen Romantik, die gleichsam als Reaktion auf den kantisch-lo-
ckeschen Begriff der Person (der Aufklärung) entsteht. Das zentrale
Motiv der Auffassung der Personalität bildet hier nun die Idee der
Einzigartigkeit und der Unverwechselbarkeit des Individuums.18 Eine
Person ist demnach derjenige, der sich von anderen unterscheidet, der
sich durch den Akt der ›schöpferischen Tat‹ als einzigartig setzt und
auf diese Weise ein authentisches individuelles Leben erreicht. Per-
sonalität ist dabei keine allgemeine Charakteristik der vernünftigen
Natur des Menschen, die allen zukommt, und keine strukturelle Ei-
genschaft des menschlichen Bewusstseins, sondern die individuelle
Differenz des einen Menschen von dem anderen.

Wenn man weitere Spezifizierungen dieser typischen Aspekte
vornimmt, so zeigt sich, dass auch die Gegenbegriffe zum Begriff
der Person jeweils unterschiedlich sind. Bei der ›Autonomie‹ ist der
Gegensatz der Person die Sache, d.h. alle Sorten des Seienden, denen
keine Subjektivität zukommt. Bei der ›Identität‹ tritt als Gegensatz zu
Person der Körper (in Lockes Terminologie ›das natürliche Individu-

242

Nikolaj Plotnikov

wie es Auffassungen gibt, die die Verantwortung bzw. Zurechnungsfähigkeit nicht
allein den Personen zuschreiben.
17 Locke, An Essay concerning Human Understanding, II, XXVII.
18 vgl. die These von Friedrich Schlegel: »Grade die Individualität ist das Ursprüng-
liche und Ewige im Menschen; an der Personalität ist so viel nicht gelegen. Die Bil-
dung und Entwicklung dieser Individualität als höchsten Beruf zu treiben, wäre ein
göttlicher Egoismus.« (Schlegel, »Ideen«, S. 262)

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um‹) auf, d.h. Entitäten, denen kein reflexives Bewusstsein zu-
kommt. Bei der ›Individualität‹ ist schließlich der Gegensatz des Per-
sonalen dagegen das Unpersönliche, Anonyme, d.h. alle Zustände,
Entitäten oder gar andere Menschen, denen unterscheidende Merk-
male fehlen. Dem Unpersönlichen kommt nicht die Eigenschaft der
Aktivität bzw. der Originalität zu, weswegen es unter verschiedenen
Namen – z.B. ›Gesellschaft‹, ›Masse‹, ›Menge‹ – geradezu als feind-
lich gegenüber der ›individuellen Persönlichkeit‹ dargestellt wird.
Allerdings – und dies ist charakteristisch für diese dritte Auffassung
der Personalität im Gegensatz zu den beiden anderen – kann das Ver-
hältnis auch umgekehrt gesehen werden. Das heißt: Es sind diskur-
sive Positionen vorhanden, von denen aus das Einzigartige gerade
solchen Totalitäten zugeschrieben wird, im Verhältnis zu denen das
Individuum nur als ein Teil, ein Fragment und ein abstraktes Element
erscheint. Das ›Individuelle‹ der Person wird dann als ein selbstsüch-
tiges, egoistisches, in sich verschlossenes Element betrachtet, das es
zugunsten der Gemeinschaft zu überwinden gilt.

Im ausgehenden 19. Jahrhundert wird dieser semantische Ge-
gensatz der Auffassungen von ›Person‹ im Werk von Georg Simmel
reflektiert. Simmel bringt ihn auf den Punkt, wenn er allerdings nicht
von drei, sondern von zwei Begriffen des Individualismus spricht. Er
setzt den ›quantitativen‹ Individualismus der Aufklärung und Kants
dem ›qualitativen‹ Individualismus der deutschen Romantik und des
19. Jahrhunderts entgegen. In der ersten Form ist »das Grund-
motiv […], dass in jedem Individuum ein Kern enthalten ist, der das
Wesentliche an ihm und der zugleich in allen Menschen derselbe ist,
wie Kant es einmal ausdrückt: der Mensch sei zwar unheilig genug,
aber die Menschheit in ihm sei heilig.«19 Hier ist es der Gedanke einer
allgemeinen vernünftigen Natur bzw. des Wesens des Menschen, der
die Forderung der Freiheit für jedes Individuum, das allen anderen
darin gleich ist, begründet. Dagegen wird für das 19. Jahrhundert, so
Simmel, ein neues Motiv leitend: Nicht die Gleichheit, sondern die
Verschiedenheit wird als der Imperativ, »daß jeder gleichsam ein be-
sonderes Idealbild seiner selbst, das keinem anderen gleich ist, zu ver-
wirklichen habe«,20 formuliert. Diesem Imperativ liegt die Auffas-

243

Begriffsgeschichte und Übersetzung

19 Simmel, »Die beiden Formen des Individualismus«, S. 51. Zur Unterscheidung
vom ›qualitativen‹ und ›formalen‹ Individualismus vgl. auch ders., »Goethes Indivi-
dualismus«.
20 Simmel, »Die beiden Formen des Individualismus«, S. 53.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sung zugrunde, dass Individualität und Unverwechselbarkeit keine
empirischen Erscheinungen des Menschen seien, hinter denen ein
universales Wesen des Menschen verborgen ist, sondern Grund-
prinzipien der menschlichen Existenz. Den beiden Formen des Indivi-
dualismus entspricht dann auch ein jeweils anderer Begriff des Indi-
viduums, was Simmel mit dem Gegensatz Einzelheit (sc. numerische
Individualität) versus Einzigkeit (sc. qualitative Individualität) arti-
kuliert und sich zugleich bemüht, für die Gegenwart eine Synthese
der beiden Begriffe in Gestalt einer Konzeption des ›individuellen
Gesetzes‹ zu entwerfen.

b. Begriff der Person in den russischen
philosophischen Diskursen

Wendet man die Unterscheidung dieser drei Typen der Semantik von
›Person‹ auf die russische Begriffsgeschichte an, so kann man fest-
stellen, dass in Russland die Auffassung der Person fast ausschließ-
lich am Typus der Individualität entwickelt wird, was sich in der Dia-
lektik eines entschiedenen Personalismus sowie eines nicht minder
radikalen Impersonalismus äußert. Die beiden anderen Typen der Se-
mantik von ›Person‹ erscheinen in der russischen Begriffsgeschichte
nur als untergeordnete Elemente. Zwar wird ein und dasselbe russi-
sche Wort ličnost’ für die Übersetzung der Begriffe Person (z.B. in
den russischen Übersetzungen von Hobbes und Locke), Persönlich-
keit (bei Kant und Hegel) oder gar Subjektivität verwendet, um die
Bedeutung der Autonomie und Identität des Personalen auszudrü-
cken. Die leitende Bedeutung desWortes bleibt jedoch dem Gedanken
einer unverwechselbaren Individualität vorbehalten.21

Dieser begriffsgeschichtliche Umstand, dass die Bedeutung der
Individualität bei der Auffassung der Person so dominant wird, lässt
sich dadurch erklären, dass die Herausbildung der Terminologie von
Personalität in Russland während der 1830er bis 1840er Jahre im Zu-
ge der Rezeption der Philosophie des deutschen Idealismus sowie der
deutschen Romantik vor allem auf dem Gebiet der Ästhetik, der Li-
teraturkritik und der Geschichtsphilosophie erfolgt, während die
rechts- und moralphilosophische Explikation des Begriffs der Person

244

Nikolaj Plotnikov

21 vgl. ausführlicher: Plotnikov /Haardt (Hrsg.), Gesicht statt Maske. Philosophie der
Person in Russland.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Randerscheinung bildet. Der Autor, der am meisten zur Verbrei-
tung dieser Bedeutung von ›Person‹ in der russischen Sprache bei-
trägt, ist der Literaturkritiker und Philosoph Vissarion Belinskij
(1811–1848).22 Die philosophische Basis seiner publizistischen Akti-
vität ist linkshegelianischer Provenienz, die auf den Einfluss seines
Freundes Michail Bakunin zurückzuführen ist, der als erster Hegels
Konzeptionen in den russischen Intellektuellenkreisen bekannt
macht.23 Zugleich zeigt sich Belinskij, der seine Rezeption der hegel-
schen Philosophie speziell auf dem Gebiet der Literaturtheorie und
Ästhetik entfaltet, in einem viel stärkeren Maße, als dies bei Bakunin
und selbst bei Hegel der Fall ist, an der Problematik der Personalität
interessiert.

In einer hegelianisch inspirierten Betrachtung der Entwicklung
der Natur und des Geistes akzentuiert Belinskij eine fortschreitende
›Individualisierung‹ des Seienden: von der ›Besonderheit‹ (osobnost’)
der anorganischen und organischen Natur zur ›Individualität‹ (indivi-
dual’nost’) im Tierreich bis hin zur ›Persönlichkeit‹ (ličnost’) in der
menschlichen Welt. Das Personale am Menschen ist gerade das, wo-
durch sich ein Mensch vom anderen unterscheidet: Wie das Gesicht
des Menschen unverwechselbar ist, so ist auch die ›geistige Persön-
lichkeit‹ (duchovnaja ličnost) des Individuums, die sich im Gesicht
zeigt, unverwechselbar. Daher auch die Definition der Persönlichkeit
als »sinnliche Form des vernünftigen Bewusstseins«,24 die das Mo-
ment des Unverwechselbaren, des Nichtidentischen und Individuel-
len zusammenfasst.

Diese Auffassung führt Belinskij schließlich zum Bruch mit dem
Hegelianismus, der deutlich an Kierkegaards Abrechnung mit der he-
gelschen Philosophie erinnert. »Das Schicksal des Subjekts, des Indi-
viduums, der Persönlichkeit« – so proklamiert er in einem Brief von
1841 an den Hegelianer und Kunstkritiker Vassilij Botkin – »ist wich-
tiger als alle Schicksale der Welt und des Wohlbefindens des chinesi-
schen Kaisers (d.h. der hegelschen ›Allgemeinheit‹)«.25

245

Begriffsgeschichte und Übersetzung

22 Belinskij, Ausgewählte philosophische Schriften.
23 vgl. Wolff, »Hegel im vorrevolutionären Russland«.
24 Belinskij, »Obščij vzgljad na narodnuju poėziju i eje značenie« [Eine allgemeine
Betrachtung der Volksdichtung und ihrer Bedeutung], 654 ff.
25 Belinskij, »Brief an V. P. Botkin vom 1. März 1841«, S. 22.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c. Kommunikation und Antirepräsentationismus

Einen weiteren wichtigen Bestandteil des Begriffsfeldes stellt die ge-
sellschaftstheoretische Dimension von Personalität dar, die neben der
ästhetischen und geschichtsphilosophischen die Semantik von ličnost’
in der russischen Begriffsgeschichte prägt. Auch für diese soziale Pro-
blematik und ihre begriffliche Artikulation bleibt das Muster der
›Individualität‹ leitend. Man kann überdies auf die Gleichursprüng-
lichkeit der ästhetischen, historischen und sozialtheoretischen Kon-
zeptualisierung der Person als Individualität in der Zeit nach der Ro-
mantik (im zweiten Drittel des 19. Jahrhunderts) hinweisen, in der
die Kritik am Aufklärungsbegriff der Person (v. a. von Locke und
Kant) sowie an dem auf ihm basierenden Liberalismus laut wird. Die-
se historische Gleichzeitigkeit des Aufkommens des Historismus, der
Ästhetik der Individualität sowie der Soziologie26 macht eine begriff-
liche Korrelation sichtbar, nach der zum Verständnis des Individuel-
len eine Unterscheidung von dem Anderen gehört, die die Artikula-
tion des Individuellen als Unverwechselbares ermöglicht.

Das Andere kann einerseits als Kontrastfolie gedeutet werden,
von der sich die Individualität der Person abhebt: Es tritt dann in
Gestalt der ›Gesellschaft‹, der ›Masse‹, der ›Menge‹ usw. auf, die dem
Individuum fremd gegenüberstehen und es bedrohen.27 Diese Op-
position, insbesondere in der Gegenüberstellung von Intelligencija
und meščanstvo [Philistertum],28 begleitet die Semantik von ›Person‹
in Russland seit ihren Anfängen bei Belinskij und Gercen und bildet
auch den Leitfaden der Konzeptualisierungen von ličnost’ in der rus-
sischen Ideengeschichte.29 Sie findet ihre Zuspitzung in der These
Nikolaj Berdjaevs, nicht die Persönlichkeit sei ein Teil der Gesell-

246

Nikolaj Plotnikov

26 vgl. Luhmann, »Individuum, Individualität, Individualismus« sowie Spaemann,
Der Ursprung der Soziologie aus dem Geist der Restauration. Studien über L. G. A.
de Bonald.
27 Grundmuster dieser Position findet sich in Mills On liberty (Ch. 3), wo er die Be-
drohung der individuellen Lebensentwürfe seitens der ›Tyrannei der öffentlichen
Meinung‹ betrachtet.
28 vgl. Vihavainen, Inner adversary. The struggle against philistinism as the moral
mission of the Russian intelligentsia.
29 Diese Opposition von ličnost’ und meščanstvo liegt der einflussreichen Studie von
Razumnik Die Geschichte des russischen sozialen Denkens zu Grunde. Vgl. Razum-
nik, Istorija russkoj obščestvennoj mysli.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaft, sondern umgekehrt die Gesellschaft stelle eine partielle Ob-
jektivation der Person dar.30

Diese Opposition kann jedoch bei konstanten Merkmalen, die in
ihrem Rahmen der Person und der Gesellschaft zugeschrieben wer-
den, auch umgekehrt konnotiert sein: Die (individuelle) Person wird
dann als untergeordneter, künstlich isolierter Gegenpart der positiv
akzentuierten Gemeinschaft angesehen, der nur in Bezug auf diese
seine Bedeutung erhält. Von den Slavophilen bis hin zu den Eurasiern
mit ihrer Gegenüberstellung einer ›symphonischen‹ und ›individuel-
len‹ Persönlichkeit31 findet sich eine solche Umpolung der Semantik
von ›Person‹. Auch in den sowjetischen Persönlichkeitstheorien, die
von der marxschen These, das Individuum sei »das Ensemble der ge-
sellschaftlichen Verhältnisse« (»Thesen über Feuerbach«), ausgehen,
wird dieser abgeleitete Status der Person festgeschrieben.32

Andererseits wird die Individualität der Person durch das Ver-
hältnis zum konkreten Anderen konstituiert, der in Gestalt eines ›al-
ter Ego‹, ›Du‹ oder (bei negativer Konnotierung) eines ›Doppelgän-
gers‹ auftritt. Dieses Verhältnis vom individuierten Ich zum ebenso
individuierten ›Du‹ bildet das konstitutive Prinzip einer Theorie der
Interpersonalität, deren Ansätze eine wichtige Linie der Begriffs-
geschichte der Person in Russland ausmachen.33

Die Ansicht, dass die monadisch verfasste Subjektivität (indivi-
duelles Ego) eine notwendige Voraussetzung für das intersubjektive
Verhältnis zum Anderen bildet, weil sich durch ihre Bestimmung als
Individualität allererst die Möglichkeit eröffnet, eine andere in den

247

Begriffsgeschichte und Übersetzung

30 Berdjaev, Nikolaj, O rabstve i svobode čeloveka. Opyt personalističeskoj filosofii
[Von der Sklaverei und der Freiheit des Menschen. Versuch einer personalistischen
Philosophie], S. 15.
31 Zur Persönlichkeitskonzeption bei den Eurasiern, speziell bei Lev Karsavin, vgl.:
Horužij, »Karsavin as philosopher of personality«; Grübel, »Normativität und Axio-
logie in Michail Bachtins und Lev Karsavins philosophischem Personalismus«, S. 83–
93. Zu den Slavophilen (insbesondere, Ivan Kireevskij) vgl.: Goldt, »Freiheit in Ein-
heit? Persönlichkeit und Kollektiv als kulturelle Schlüsselkonzepte russischen Den-
kens«, S. 19–42.
32 vgl. Il’enkov, »Was ist das – die Persönlichkeit?«, S. 293–311, sowie: Tugarinov,
»Kommunismus und Persönlichkeit«, S. 307–322.
33 vgl. dazu: Haardt, »Michael Bachtin – ein Phänomenologe der Intersubjektivität?«,
S. 217–229; Pape, Autonome Teilhaftigkeit und teilhafte Autonomie. Der Andere in
Michail M. Bachtins Frühwerk.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Blick zu nehmen, ist in der Philosophie des 20. Jahrhunderts, ins-
besondere in der Phänomenologie Husserls, entfaltet worden.34

Diese Ansicht wird im russischen Diskurs der Personalität da-
durch erweitert, dass hier versucht wird, die Idee der Kommunikation
als Korrektur des monadologischen Ansatzes in das Verständnis der
Person einzuführen. Bereits im Rahmen des russischen Leibnizeanis-
mus wird der Gedanke aufgegeben, dass zwischen Monaden keine
communicatio stattfindet. In Bezug auf die bekannte leibnizsche Me-
tapher, dass »Monaden keine Fenster haben«, erklärt der Philosoph
Nikolaj Losskij (1870–1965): »Die Lehre Leibniz’ darüber, dass Sub-
stanzen ›keine Fenster und keine Türen‹ haben, d.h. sich in keiner
unmittelbaren Kommunikation miteinander befinden, muss aufs
Entschiedenste zurückgewiesen werden.«35 Und Iosif Levin (1901–
1984), ein nichtoffizieller Philosoph der Sowjetzeit, gibt von dieser
Auffassung her eine prägnante Formel des Personverständnisses: »die
Person ist eine Monade mit Fenstern«.36

Hier zeigt sich aber noch ein wichtiger Aspekt der kulturellen
Topik der Auffassung von ›Person‹ in den russischen Diskursen.
Man kann ihn als einen ›Antirepräsentationismus‹ bezeichnen. In
den zitierten Kritiken an Leibniz wird immer wieder außer Acht ge-
lassen, dass die Monade deshalb gar keine Fenster braucht, weil sie
das Universum repräsentiert und es daher auf je eigene Weise in sich
enthält.37 Bei Leibniz findet hier ein Gedanke eine Weiterführung,
der die Auffassung der Person seit Beginn der Neuzeit und insbeson-
dere seit der Etablierung des neuzeitlichen Naturrechtsdenkens we-
sentlich prägt: der Gedanke der Stellvertretung. Hobbes bringt diese
Auffassung auf den Punkt, indem er die Person als denjenigen de-
finiert, »dessen Worte und Handlungen entweder als seine eigenen

248

Nikolaj Plotnikov

34 vgl.: Theunissen, Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart. Schon
bei Fichte ist die Individualität des Ich die Voraussetzung für die empirische Existenz
der Person in der Gemeinschaft. Allerdings ist die Individualität hier noch eine abs-
trakte Endlichkeitsbestimmung des Ich, die keine qualitative Differenz in sich enthält
und letztendlich überwunden werden muss. Vgl.: »Das Vereinigungsglied des Reinen
und Empirischen liegt darin, dass ein Vernunftwesen schlechthin ein Individuum
seyn muss; aber nicht eben dieses oder jenes bestimmte; dass einer dieses oder jenes
bestimmte Individuum ist, ist zufällig, sonach empirischen Ursprungs« (Fichte, Das
System der Sittenlehre nach den Principien der Wissenschaftslehre, S. 254).
35 Losskij, »Mir kak organičeskoe celoe« [Die Welt als organisches Ganzes], S. 133).
36 vgl. Levin, »›Sich‹, ›Ich‹, ›Selbst‹. Über die Freiheit«, S. 212.
37 Zur Erläuterung der Leibniz’schen Metapher: Busche, »Übernatürlichkeit und
Fensterlosigkeit der Monaden«, S. 49–80.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


angesehen werden, oder als solche, die die Worte oder Handlungen
eines anderen Menschen oder Dinges vertreten«.38 Dabei bedeutet die
Vorstellung von dem ›Eigenen‹ lediglich, dass man, wie im Falle der
natürlichen Person, sich selbst vertritt. Damit wird im Begriff der
Person der Gegensatz des Natürlichen und Künstlichen gleichsam re-
lativiert und durch ein kompliziertes System der Repräsentationen
ersetzt. Hobbes bezieht sich auf zwei paradigmatische Institutionen
der Personalität, die dieses Verhältnis der Stellvertretung verkörpern
– auf das Gericht und das Theater. In ihnen werden auch zwei zentrale
Bedeutungsmomente der neuzeitlichen Deutung der Person geprägt:
das Recht und die Maske bzw. Rolle. Beide bringen das Verhältnis
zwischen individueller Gestalt und allgemeinem Typus als das einer
Repräsentation zum Ausdruck. Noch Kant vermerkt: »Persona be-
deutet auch Maske«.39

Und gerade diese beiden Bedeutungsmomente fungieren bei der
Entstehung des modernen Begriffs der Person in der russischen Ide-
engeschichte als Kontrastfolie. Die Vorstellung von einem authenti-
schen Dasein des Individuums zieht sich durch alle philosophischen
Diskurse in Russland hindurch und wird sowohl der Rechtsauffas-
sung der Person, die als eine konventionelle Konstruktion infrage
gestellt wird, als auch der maskenhaften Vortäuschung (ličina) des
wahren menschlichen Gesichts (lico, lik) radikal entgegengesetzt.
Stellvertretend für diese Ansicht ist die moderne Deutung der russi-
schen Ikone durch den Theologen und Philosophen Pavel Florenskij
(1882–1937), der das Verständnis der Ikone als eines ›wahren Bildes‹
in dieser Entgegensetzung vom ›Antlitz‹ (des Göttlichen in mensch-
licher Gestalt) und täuschender ›Maske‹ fundiert.40 Auch hier wird
das authentisch Unverwechselbare als Grund des Personalen in der
Ikone betont und – zwar historisch schief – polemisch gegen das Ty-
pische und Verdeckende einer Maske ins Feld geführt.

Die Frage nach denGründen für dieses Festhalten an der Authen-
tizität sowie für diese ablehnendeHaltung gegen jeden Repräsentatio-
nismus führt zu einerweiterenDimension der Erforschung von unter-
schiedlichen kulturellen Topiken und ihrerWechselwirkungen: Sowie

249

Begriffsgeschichte und Übersetzung

38 Hobbes, Leviathan, S. 123.
39 Kant, Gesammelte Schriften (Akademie-Ausgabe), Bd. 21, S. 142. Vgl. Meyer-
Drawe, »Persona bedeutet auch Maske«, S. 24–28.
40 Florenskij, Die Ikonostase. Urbild und Grenzerlebnis im revolutionären Rußland,
S. 49–63.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Übersetzung keine bloße Übertragung von fremden Inhalten in
die eigenen ist, sondern ein Herausstellen von diskursiven Brüchen,
Leerstellen undDissonanzen in einemText, somacht auch dieAnalyse
von eigenen und fremden Argumentationskontexten Problemstellen
sichtbar, die für die Teilnehmer dieser Kontexte implizit bleiben. Da-
mit übernimmt eine so verstandene interkulturelle Begriffsgeschichte,
um die es mir hier geht, schließlich die Funktion einer Diskurskritik,
die zurAufgabehat, blinde Fleckenund verdeckteMachtmechanismen
in den Argumentationsprozessen und Denktraditionen aufzudecken
und einem verbesserten Verständnis aufzuhelfen.

Bibliographie:

Bachtin, Michail M. Chronotopos, Frankfurt/M. 2008.
Bachtin, Michail M., Das Wort im Roman, in: ders., Die Ästhetik des Wortes.

Hrsg. und eingel. von Rainer Grübel, Frankfurt/M. 1979, S. 154–300.
Baeumer, Max L. (Hrsg.), Toposforschung, Darmstadt 1973.
Belinskij, VissarionG., »Brief anV. P. Botkin vom1. März 1841«, in: ders.:Polnoe

sobranie sočinenij [GesammelteWerke]. Bd. 12, Moskau 1958, S. 22–30.
Belinskij Vissarion G., »Obščij vzgljad na narodnuju poėziju i eje značenie«

[Eine allgemeine Betrachtung der Volksdichtung und ihrer Bedeutung]
(1844), in: ders., Polnoe sobranie sočinenij [Gesammelte Werke]. Bd. 5,
Moskau 1954, S. 654–659.

Belinskij, Vissarion G., Ausgewählte philosophische Schriften, Moskau 1950.
Berdjaev, Nikolaj A., O rabstve i svobode čeloveka. Opyt personalističeskoj filo-

sofii [Von der Sklaverei und der Freiheit des Menschen. Versuch einer per-
sonalistischen Philosophie] (1939), Moskau 1995.

Busche, Hubertus, »Übernatürlichkeit und Fensterlosigkeit der Monaden«, in:
Busche, H. (Hrsg.), Gottfried Wilhelm Leibniz. Monadologie. Berlin 2009,
S. 49–80.

Busse, Dietrich, Historische Semantik. Analyse eines Programms, Stuttgart
1987.

Fichte, Johann Gottlieb, Das System der Sittenlehre nach den Principien der
Wissenschaftslehre, in: Fichtes sämmtliche Werke, Bd. 4, Berlin 1845–46,
S. 13–65.

Florenskij, Pavel N., Die Ikonostase. Urbild und Grenzerlebnis im revolutio-
nären Rußland, Stuttgart 1988, S. 49–63.

Gethmann, Carl Friedrich, Protologik. Untersuchung zur formalen Pragmatik
von Begründungsdiskursen, Frankfurt/M. 1979.

Goldt, Rainer, »Freiheit in Einheit? Persönlichkeit und Kollektiv als kulturelle
Schlüsselkonzepte russischen Denkens«, in: Berner, K./Hattenbach, A.
(Hrsg.), Individualität in Russland und Deutschland, Münster u.a. 2003,
S. 19–42.

250

Nikolaj Plotnikov

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grübel, Rainer, »Normativität und Axiologie in Michail Bachtins und Lev Kar-
savins philosophischem Personalismus«, in: Haardt, A./Plotnikov, N.
(Hrsg.), Das normative Menschenbild in der russischen Philosophie, Ber-
lin 2011, S. 83–93.

Haardt, Alexander, »Michail Bachtin – ein Phänomenologe der Intersubjektivi-
tät?«, in: Phänomenologische Forschungen. NF 5 (2000), S. 217–229.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Phänomenologie des Geistes. (Gesammelte
Werke. Bd. 9), Hamburg 1980.

Hobbes, Thomas, Leviathan.Hrsg. und eingeleitet von Iring Fetscher. Frankfurt/
M. 1984.

Horužij, Sergej S., »Karsavin as philosopher of personality«, in: Studies in East
European Thought. 61 (2009), S. 97–104.

Il’enkov, Ėval’d A., »Was ist das – die Persönlichkeit?«, in: Plotnikov, N./
Haardt, A. (Hrsg.), Gesicht statt Maske. Philosophie der Person in Russ-
land, S. 293–311.

Ivanov-Razumnik, Istorija russkoj obščestvennoj mysli [Die Geschichte des rus-
sischen sozialen Denkens]. Bd. 1–2, Sankt Petersburg 1914.

Kant, Immanuel, Gesammelte Schriften. (Akademie-Ausgabe). Bd. 21, Berlin
1995.

Kopperschmidt, Josef, Rhetorik. Einführung in die Theorie der persuativen
Kommunikation, Stuttgart/Berlin/Köln 1976.

Koselleck, Reinhart (Hrsg.), Historische Semantik und Begriffsgeschichte,
Stuttgart 1979.

Koselleck, Reinhart/Spree, Ulrike/Steinmetz, Willibald, »Drei bürgerliche Wel-
ten? Zur vergleichenden Semantik der bürgerlichen Gesellschaft in
Deutschland, England und Frankreich«, in: Puhle, H.-J. (Hrsg.), Bürger in
der Gesellschaft der Neuzeit. Wirtschaft – Politik – Kultur, Göttingen
1991, S. 14–58.

Kuße, Holger, Metadiskursive Argumentation. Linguistische Untersuchungen
zum russischen philosophischen Diskurs von Lomonosov bis Losev, Frank-
furt/M. 2002.

Leonhard, Jörn/Steinmetz, Willibald (Hrsg.), Semantiken von Arbeit: Dia-
chrone und vergleichende Perspektiven, Wien/Köln/Weimar 2016.

Levin, Iosif, »›Sich‹, ›Ich‹, ›Selbst‹. Über die Freiheit«, in: Plotnikov, N. /
Haardt, A. (Hrsg.), Gesicht statt Maske. Philosophie der Person in Russ-
land, S. 207–223.

Locke, John, An Essay concerning Human Understanding, in: Locke, John, The
Works of John Locke in Nine Volumes, London 1824. Vol. 1.

Losskij, Nikolaj O., »Mir kak organičeskoe celoe« [DieWelt als organisches Gan-
zes], in: Voprosy filosofii i psichologii. 1915, Nr. 127, S. 99–152.

Lotter, Maria-Sibylla, »Personen: Ein Kulturvergleich«, in: Därmann, I./Ho-
buss, S./Lölke, U. (Hrsg.), Konversionen. Fremderfahrungen in ethnologi-
scher und interkultureller Perspektive, Amsterdam/NY 2004, S. 145–167.

Luhmann, Niklas, »Individuum, Individualität, Individualismus«, in: ders.: Ge-
sellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der mo-
dernen Gesellschaft. Bd. 3, Frankfurt/M. 1989, S. 149–258.

Markis, Dimitrios, Quine und das Problem der Übersetzung, Freiburg/Br. 1979.

251

Begriffsgeschichte und Übersetzung

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meyer-Drawe, Käte, »Persona bedeutet auch Maske«, in: Der Blaue Reiter. Jour-
nal für Philosophie: Echt sein (2007) Ausgabe 24, S. 24–28.

Mill, John St., On liberty, London 1948.
Misch, Georg, Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des Lebens.

Göttinger Vorlesungen über Logik und Einleitung in die Theorie des Wis-
sens. Hrsg. von Gudrun Kühne-Bertram und Frithjof Rodi, Freiburg/Br.
1994.

Pape, Carina, Autonome Teilhaftigkeit und teilhafte Autonomie. Der Andere in
Michail M. Bachtins Frühwerk, München 2015.

Perelman, Chaim/Olbrechts-Tyteca, Lucie, Die neue Rhetorik. Eine Abhand-
lung über das Argumentieren, Stuttgart-Bad Cannstatt 2004.

Plotnikov, Nikolaj/Haardt, Alexander (Hrsg.), Gesicht statt Maske. Philosophie
der Person in Russland, Zürich etc. 2012.

Plotnikov, Nikolaj, »Jazyk russkoj filosofskoj tradicii. ›Istorija ponjatij‹ kak for-
ma istoričeskoj i filosofskoj refleksii« [Die Sprache der russischen philoso-
phischen Tradition. ›Begriffsgeschichte‹ als Form der historischen und phi-
losophischen Reflexion], in: Novoe literaturnoe obozrenie [Neue
literarische Rundschau] 2010, Nr. 102, S. 71–88.

Schlegel, Friedrich, »Ideen«, in: Kritische Friedrich Schlegel Ausgabe. Hrsg. v.
E. Behler. 1. Abt. Bd. 2, München/Paderborn u. a. 1958, S. 256–272.

Schultz, Heiner, »Begriffsgeschichte und Argumentationsgeschichte«, in:
Joas, H./Vogt, P. (Hrsg.), Begriffene Geschichte. Beiträge zum Werk Rein-
hart Kosellecks, Berlin 2011, S. 225–263

Simmel, Georg, »Goethes Individualismus«, in: ders., Gesamtausgabe. Bd. 12,
Frankfurt/M. 2001, S. 388–416.

Simmel, Georg, »Die beiden Formen des Individualismus«, in: ders., Gesamt-
ausgabe. Bd. 7, Frankfurt/M. 1995, S. 49–56.

Spaemann, Robert, Der Ursprung der Soziologie aus dem Geist der Restaurati-
on. Studien über L. G. A. de Bonald, München 1959.

Steinmetz, Willibald (Hrsg.), ›Politik‹. Situationen eines Wortgebrauchs im Eu-
ropa der Neuzeit, Frankfurt/M. 2007.

Theunissen, Michael, Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart,
Berlin/New York 1965.

Tugarinov, Vasilij P., »Kommunismus und Persönlichkeit«, in: Goerdt, W.
(Hrsg.), Sowjetphilosophie. Wendigkeit und Bestimmtheit. Dokumente.
Darmstadt 1967, S. 307–322.

Vihavainen, Timo, Inner adversary. The struggle against philistinism as the
moral mission of the Russian intelligentsia, Washington 2006.

Vološinov, Valentin N., »Das Wort im Leben und das Wort in der Poesie«, in:
Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 43 (1995), S. 109–130.

Waldenfels, Bernhard, Der Stachel des Fremden, Frankfurt/M. 1990.
Wolff, Michael, »Hegel im vorrevolutionären Russland«, in: Negt, O. (Hrsg.),

Aktualität und Folgen der Philosophie Hegels, Frankfurt/M. 1970, S. 170–
186.

252

Nikolaj Plotnikov

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lavinia Heller (Graz)

Philosophen übersetzen – Schleiermachers
Platon und Marinis Heidegger

Zur Genese von Methoden philosophischer Übersetzung

Nirgends scheint dem Übersetzer größeres Misstrauen entgegen-
gebracht zu werden als in der Dichtkunst und der Philosophie. Dieses
erwächst aus der Einsicht, dass die Übersetzung nicht das Ergebnis
eines reinen Dekodierungs-Rekodierungs-Verfahrens ist, sondern
als etwas Neues aus einem hermeneutischen Prozess entsteht. Die
Intoleranz gegenüber translatorisch-hermeneutischen Bemühungen
erstaunt vor demHintergrund der im philosophischen Feld tradierten
Faszination an der Vielfältigkeit und Unabgeschlossenheit der Inter-
pretationsmöglichkeiten, die Philosophen nicht müde werden lassen,
z.T. über Jahrhunderte hinweg zu den gleichen Texten zurückzukeh-
ren, um sie immer wieder neu auszulegen, »like climbers to a very
difficult rock face«, wie Rée die hartnäckige philosophisch-hermeneu-
tische Arbeit beschreibt. Der ungehinderte ›Aufstieg‹, der, da er keine
Fragen zurückließe, auch keine weiteren alpinen Abenteuer erforder-
lich machen würde, wird vom philosophischen Abenteurer nicht etwa
als Errungenschaft imaginiert, sondern als Enttäuschung:

»We try desperately to conquer it; but we would prefer to fail after much
trouble, than to succeed effortlessly, since the real purpose of the engage-
ment was to renew our admiration for the difficulty. We would be impover-
ished, not enriched, if the obstacles were all removed, and we found a clear
broad highway spread before us at last.«1

Diese Freude an der Unabgeschlossenheit hermeneutischer Arbeit
gilt für die translatorische Interpretation nicht.2 Die Annahme ist,
dass das Original noch alle Aufstiegswege offen hält, der Philosoph
also vor der Übersetzung des Textes noch die volle Auswahl an Inter-
pretationsmöglichkeiten hat, nach der Übersetzung jedoch nicht
mehr. Nicht erst, weil eine eigenwillige Auslegung des Translators

253

1 Rée, »The translation of philosophy«, S. 227.
2 ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den ›originalen‹ Gedanken verstellen könnte, sondern allein schon
weil der philosophische Gedanke nicht unabhängig von seiner sprach-
lichen Verfasstheit existiert, mithin jede neue Versprachlichung eine
Transformation des Gedankens bedeutet. Die Argumentation läuft
häufig auf die Unübersetzbarkeitsthese hinaus und mündet von dort
in einer Art ›Subsidiaritätsthese‹ : Übersetzungen sind ein mehr oder
weniger tolerierbarer, im besten Fall aber temporärer Behelf für die-
jenigen, die (noch) keinen Zugang zum philosophischen Text haben
und ohne das Translat nicht am philosophischen Diskurs partizipieren
können.3 Nach diesem Verständnis erschöpft sich die Funktion der
Übersetzung für den philosophischen Diskurs darin, dem Philoso-
phen Zugang zum Original zu verschaffen. Anders und mit der phi-
losophischenMetapher des Alpinisten von Rée formuliert: Der trans-
latorische Bergsteiger ebnet den Weg für denjenigen, dem ›bloß‹ die
sprachlichen Fähigkeiten für seinen philosophischen Aufstieg fehlen.
In dieser subsidiären »Hintergrundserfüllung« (Gehlen), die etwa die
Zirkulation von Wissensbeständen, die Dissemination von Methoden
und Begriffen, die Internationalisierung von Diskursen oder die Ver-
netzung vonWissenskulturen ermöglicht, ist den Translatoren in den
letzten Jahren im wissenschaftshistorischen Diskurs große Anerken-
nung zuteilgeworden.4 Hinter solchen Anerkennungen verbleibt in-
dessen das grundsätzliche Verständnis von Translation als Behelf des
Philosophierens und damit die Überzeugung eines hierarchischen
Verhältnisses zwischen Original und Übersetzung.

Im Folgenden möchte ich versuchen, das Verhältnis von Trans-
lation und Philosophie in ein anderes Licht zu stellen. Diese neue
Perspektive soll aus der Erfahrungswelt zweier übersetzender Phi-
losophen, namentlich dem Platon-Übersetzer Schleiermacher und
dem Heidegger-Übersetzer Alfredo Marini entwickelt werden. Was
diese zwei Übersetzer vergleichbar macht, ist ihre Arbeitsmethode
und die sich daraus entwickelten übersetzungstheoretischen Über-
legungen, in denen dem philosophisch kreativen Moment der Trans-
lation auf besondere Weise Rechnung getragen wird. Entgegen der
Annahme, die in der lang tradierten Opposition zwischen der ›sklavi-
schen‹Wort-für-Wort- und der ›schöpferischen‹ Sinn-für-Sinn-Über-
setzung wurzelt, dass nämlich ein philosophischer Mehrwert nur der

254

Lavinia Heller

3 Von Hermann, »Übersetzung als philosophisches Problem«, S. 114, 117f.
4 Montgomery, »Scientific translation«; Montgomery, Science in Translation: Move-
ments of Knowledge Through Cultures and Time.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sogenannten allenthalben gefürchteten ›freien‹ Übersetzung ent-
springen kann, wird sich zeigen, dass Schleiermacher und Marini im
Gegenteil gerade dadurch ein eigenes Reflexionsangebot in den phi-
losophischen Diskurs einbringen, dass sie sich rigoros demAusgangs-
text bzw. der Ausgangssprache verpflichten.

Platon und Schleiermacher

Schleiermachers Übersetzung der Platonischen Dialoge gehört zwei-
felsohne zu den eminenten Ereignissen der Philosophie- und Trans-
lationsgeschichte. Noch heute wird neben seinem »Einfühlungsver-
mögen« vor allem die »eigenständige[n] Interpretation« seiner
Platonübersetzung gewürdigt.5 Diese spezifische Würdigung will al-
lerdings gar nicht zu Schleiermachers Anliegen passen, mit seiner
Übersetzung oder mit seinen sehr ausführlichen Einleitungen zu
den Dialogen der Philosophie Platons eine bestimmte Interpretation
aufzuzwingen.6 So wie es die Absicht Platons war, »die Seele des Le-
sers zur eigenen Ideenerzeugung zu nötigen«7, so möchte auch
Schleiermacher weder Erklärungen noch irgendeine interpretative
Anleitung geben:

»Von der Philosophie des Platon selbst soll aber absichtlich […] hier vor-
läufig nichts gesagt werden, indem der ganze Endzweck dieser neuen Dar-
legung seiner Werke dahin geht, durch die unmittelbare genauere Kenntnis
derselben allein jedem eine eigne, sei es nun ganz neue oder wenigstens
vollständigere, Ansicht von des Mannes Geist und Lehre möglich zu
machen. Welchem Endzweck ja nichts so sehr entgegenarbeiten würde, als
ein Bestreben, dem Leser schon im Voraus irgendeine Vorstellung einzu-
flößen.«8

Die Versicherung dieser hermeneutischen Freizügigkeit steht in
einem eigenartig paradoxen Verhältnis zur Ausführlichkeit, mit der

255

Philosophen übersetzen – Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

5 Steiner, »Zur Kontroverse um Schleiermachers Platon«, XXV.
6 Neben einer allgemeinen Einführung hatte Schleiermacher jeden der Dialoge mit
einer individuellen Einleitung versehen. Diese werden heute gesondert vom Meiner
Verlag herausgeben (Schleiermacher, Über die Philosophie Platons). Bald schon hat-
ten diese Paratexte einen eigenen philosophischen Wert, da Schleiermacher dort die-
jenigen Prinzipien erörtert, nach denen er die chronologische Neuordnung der Dia-
loge vornimmt und die er der Beurteilung der Echtheit der Dialoge zugrunde legt.
7 Schleiermacher, Über die Philosophie Platons, S. 60.
8 a. a.O., S. 28.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er die Übersetzung bzw. die einzelnen Dialoge auf insgesamt über
300 Seiten einleitet. Darum soll es hier jedoch nicht gehen. Aus einer
translatologischen Perspektive ist hier ein anderer Widerspruch inte-
ressant. Entgegen der Annahme nämlich, Translation verstelle den
Blick auf das Original oder überforme es interpretativ, ist Schleier-
macher offensichtlich davon überzeugt, dass sie überhaupt erst einen
freien Blick auf die Sinnstruktur des Werkes ermöglicht. Diese
›Transparenz‹ soll aber nicht dadurch gewährleistet werden, dass die
Übersetzung selbst unauffällig bleibe. Schleiermacher ist vielmehr
davon überzeugt, dass sein translatorischer Zugriff auf Platon für je-
den erkennbar sei, weshalb seine Übersetzungsmethode auch keiner
weiteren Erklärung oder Rechtfertigung bedürfe:

»Die Grundsätze, nach denen diese Übersetzung gearbeitet ist, wird Jeder
leicht erkennen; sie zu verteidigen, würde teils überflüssig sein, teils ver-
geblich.«9

In der Tat gehörte die Sichtbarkeit der Übersetzung von Anfang an zu
den Topoi sowohl der positiven als auch der negativen Kritik der
Schleiermacherschen Übersetzung. So lobt Georg Spalding nach der
Lektüre des Manuskripts 1803 in einem Brief an Schleiermacher, dass
sich seine Übersetzung an das griechische Original »anschmiege«10,
während August Wilhelm Schlegel im April 1804 über den ersten
Platonband wieder mit Verweis auf die auffällig starke Orientierung
an der griechischen Sprache tadelt: »Darf ich Ihnen […] ohne Ver-
gleichung mit dem Original eine Kritik machen, so ist es diese, sich
vor Dunkelheit zu hüten«11. Noch in unserer Zeit wird diese Über-
setzung wie etwa von Theo Hermans als »mimicry of Plato’s syn-
tax«12 und als »shadowing Plato’s Greek«13 beschrieben. In diesem
Sinne konstatiert auch Steiner, dass Schleiermacher im Gegensatz zu
seinen Vorgängern und Nachfolgern nicht versuchte, den »umständ-

256

Lavinia Heller

9 a. a.O. S. 21. Eine explizite Bezugnahme auf das Problem der Übersetzung bleibt in
den Einleitungen mit sehr wenigen Ausnahmen tatsächlich aus. Zu den wenigen Stel-
len, an denen Schleiermacher auf bestimmte übersetzerische Schwierigkeiten hin-
weist, gehören die Einleitungen zum Parmenides (S. 146) z.B. oder die zum Kratylos
(S. 242) oder auch seine sporadischen Verweise in seiner allgemeinen Einleitung (etwa
S. 22).
10 Hermans, »Schleiermacher and Plato, Hermeneutics and Translation«, S. 83.
11 a. a.O., S. 90; Unterstreichung L. H.
12 a. a.O., S. 89.
13 a. a.O., S. 90.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich wirkenden Text Platons stilistisch – und inhaltlich – zu verbes-
sern«, sondern »dem Philosophen in eine scheinbare Verworrenheit«
zu folgen.14

Diese bemerkenswerte und seit Beginn der Rezeption der Pla-
tonübersetzung an rege diskutierte ›sichtbare‹ Translationsmethode,
deren Rechtfertigung Schleiermacher offenkundig noch zum Zeit-
punkt der Veröffentlichung der ersten fünf Bände15 für so »über-
flüssig« gehalten hatte, wird schließlich in der am 24.6.1813 vor der
philosophischen Klasse der Königlich-Preußischen Akademie der
Wissenschaften in Berlin gehaltenen Rede mit dem Titel »Ueber die
verschiedenen Methoden des Uebersetzens«16 zum zentralen Thema.

Dieser Text hatte für Schleiermacher selbst wie auch für seine
Zeitgenossen erstaunlich wenig Bedeutung, weder kommt er selbst
auf ihn zurück, noch liegen Rezensionen dazu vor. Auch für die heu-
tige philosophische Schleiermacher-Forschung scheint die Rede kaum
Relevanz zu haben.17 Nicht zuletzt durch ihre Aufnahme in Störigs
Anthologie Das Problem des Übersetzens ist diese Akademierede18

schließlich aber zu einem Klassiker der Translationswissenschaft ge-
worden. In dieser Untersuchung werde ich mich auf diesen Abdruck
beziehen.

Es wurde viel darüber spekuliert, in welchem Verhältnis dieser
Text zur Platonübersetzung steht. Erstaunlicherweise gibt Schleier-
macher in der Rede keinerlei direkten Hinweis auf seine Platonüber-
setzung. Dass es sich um eine Rechtfertigung der dort verfolgten
Prinzipien handelt, wie u. a. Roger Paulin behauptet19, lässt sich da-
rum nicht belegen. In jedem Fall muss aber die Übersetzung Platons
als maßgebliche Voraussetzung für seine translationsmethodischen
Überlegungen betrachtet werden, zumal sie, wenn auch indirekt, auf
die angeführten Kritiken Bezug nimmt.

Im Folgenden werde ich versuchen, aus diesem sehr vielschichti-
gen Text denjenigen Aspekt der Methodendiskussion herauszuarbei-
ten, aus dem verständlich wird, dass der Sichtbarkeit der Schleier-
macher’schen Übersetzung kein rein stilistischer Wert zukommt und

257

Philosophen übersetzen – Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

14 Steiner, »Zur Kontroverse um Schleiermachers Platon«, XXV.
15 1804–1809, der sechste Band erschien erst 1828.
16 i.F. AKR.
17 Hermans, a. a.O., S. 78 f.
18 i.F. AKR.
19 Paulin, »Die romantische Übersetzung. Theorie und Praxis«, S. 257.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch kein »Markenzeichen philologischer Gewissenhaftigkeit« ist,
wie Kohlmayer spöttelt20, sondern eine philosophische Funktion hat.

Kurioserweise erwachsen Schleiermachers translationstheoreti-
sche Überlegungen, die er wiederum aus seiner übersetzungsprakti-
schen Auseinandersetzung mit Platon entwickelt hat, einer ganz an-
tiplatonischen Überzeugung, dass nämlich »Gedanke und Ausdrukk
ganz dasselbe« sind21 und also der Gedanke nicht unabhängig von
seiner sprachlichen Verfasstheit sein kann, da er »erst durch die Rede
geworden und nur mit ihr zugleich da ist«22. Dabei ist die Rede und
damit auch der Gedanke gleich zweifach gebunden, denn auf der
einen Seite steht die Rede unter dem Diktat eines spezifischen
Sprachsystems, auf der anderen ist sie das Ergebnis des kreativen
Sprachgebrauchs des Autors:

»JederMensch ist auf der einen Seite in der Gewalt der Sprache, die er redet;
er und sein ganzes Denken ist ein Erzeugnis derselben. […] Auf der anderen
Seite aber bildet jeder frei denkende, geistig selbsttätige Mensch auch sei-
nerseits die Sprache.«23

Die große Schwierigkeit des Übersetzens im künstlerischen, philoso-
phischen und wissenschaftlichen Feld gründet in diesem zweifachen
Verhältnis, in dem der Autor zur Sprache steht.24 Denn der gewissen-
hafte, aber selbst in seiner Muttersprache und seinem gewohnten
Sprachgebrauch ›gefangene‹ Translator müsste genau dieses dialekti-
sche Verhältnis zwischen Autor und Sprache, das sich in der Rede und
im Gedanken manifestiert, übersetzen. Das heißt, er müsste in seiner
Muttersprache einsichtig machen, »wo und wie die Gewalt der Spra-
che ihn [den Autor – L. H.] ergriffen hat«25 und wo dieser hingegen
»in dem bildsamen Stoff der Sprache neue Formen hervorbringt«26.
Dieser Anspruch macht das Übersetzen zwar zu einem »thörichte[n]
Unternehmen«27, doch Schleiermacher sieht darin keinen Grund zur
Resignation. Ganz im Gegenteil, die Übersetzung ist eine ethische

258

Lavinia Heller

20 Kohlmayer, »›Das Ohr vernimmts gleich und hasst den hinkenden Boten‹ (Herder).
Kritische Anmerkungen zu Schleiermachers Übersetzungstheorie und -praxis«,
S. 110.
21 Schleiermacher, AKR, S. 60, s. a. S. 41, 43.
22 a. a.O., S. 41.
23 a. a.O., S. 43.
24 ebd.
25 a. a.O., S. 44.
26 a. a.O., S. 43 f.
27 a. a.O., S. 45.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pflicht der Kulturschaffenden, denn sie ist das Medium der kulturel-
len Innovation par excellence und in diesem Sinne »eine Sache des
Bedürfnisses für ein Volk«28. Doch muss sie nach bestimmten Prinzi-
pien erfolgen, die dem Problem der spezifischen Sprachgebundenheit
des künstlerischen und philosophischen Gedankens entsprechen
kann. In diesem Zusammenhang formuliert Schleiermacher seine
zwei Maximen:

»Entweder der Uebersezer läßt den Schriftsteller möglichst in Ruhe, und
bewegt den Leser ihm entgegen; oder er läßt den Leser möglichst in Ruhe
und bewegt den Schriftsteller ihm entgegen.«29

Hier ist nicht der Ort, diese zwei translationspraktischen Ansätze en
detail zu vergleichen. Von Interesse ist vielmehr, in welches Verhält-
nis die Übersetzung zur Sprache und damit auch zum kulturellen
Schaffen bzw. zur philosophischen Praxis jeweils gestellt wird. Vor
diesem Hintergrund wird auch verständlich, weshalb sich Schleier-
macher selbst an die erste Methode hält. Zum Zwecke der besseren
Übersicht werde ich – wie es im translationswissenschaftlichen Dis-
kurs üblich ist – die erste Methode kursorisch als die verfremdende
und die zweite als die einbürgernde bezeichnen.

Beginnen wir mit der einbürgerndenVorgehensweise, bei der die
Übersetzer dem »Leser gar keine Mühe und Anstrengung zu-
muthend, ihm den fremden Verfasser in seine unmittelbare Gegen-
wart hinzaubern«30. Um den Leser tatsächlich ›unbehelligt‹ zu lassen,
wird der fremde Text möglichst vollkommen an die sprachlichen wie
kulturellen Konventionen des Rezeptionssystems angepasst. Im bes-
ten Fall wird die Übersetzung ›unauffällig‹, indem alle fremden
sprachlichen, ästhetischen und kulturellen Elemente assimiliert wer-
den, sodass der Rezipient den Text umstandslos in seine gewohnten
ästhetischen und epistemischen Praktiken integrieren kann.31 Als ge-
lungen gilt die ›Einbürgerung‹, wenn der Leser den Eindruck hat, ein
Original zu lesen, als hätte der Autor den Text gleich in der Ziel-
sprache geschrieben. Vor dem Hintergrund der Überzeugung aber,
dass »Gedanke und Ausdrukk ganz dasselbe« sind, erweist sich dieses

259

Philosophen übersetzen – Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

28 a. a.O., S. 67.
29 a. a.O., S. 47.
30 a. a.O., S. 58.
31 Für eine ausführliche Diskussion der Unauffälligkeit von Translaten im pragmati-
schen Zusammenhang s. Heller, Translationswissenschaftliche Begriffsbildung und
das Problem der performativen Unauffälligkeit von Translation.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verfahren für Schleiermacher nicht nur als unrealisierbar, da der
Autor in einer anderen Sprache anders und Anderes erdacht hätte32,
sondern auch als »nichtig und leer«33. Dieses Urteil wird am besten
vor dem Hintergrund des »wahre[n] geschichtlichen Zwekk« ver-
ständlich34, den Schleiermacher in der Übersetzung sieht:

»Wie vielleicht erst durch vielfältiges Hineinverpflanzen fremder Gewächse
unser Boden selbst reicher und fruchtbarer geworden ist, und unser Klima
anmuthiger und milder: so fühlen wir auch, daß unsere Sprache, weil wir
sie der nordischen Trägheit wegen weniger selbst bewegen, nur durch die
vielseitigste Berührung mit dem Fremden recht frisch gedeihen und ihre
eigne Kraft vollkommen entwikkeln kann.«35

Die Übersetzung ist für Schleiermacher ein Medium für die kultu-
relle Entwicklung der (deutschen) Gesellschaft. Sie soll die deutsche
Sprache »fruchtbarer« machen, auf dass sie »alle Schäze fremder
Wissenschaft und Kunst«36 aufnehmen kann, um so ihre eigene kul-
turbildende Produktivität zu entwickeln. Ausschlaggebend für die
langfristigen Effekte, die von Übersetzungen ausgehen, sind also
nicht primär neue (philosophische) Inhalte, sondern sprachliche In-
novation. In der Tat sind die nachhaltigen ›Nebenwirkungen‹ rekur-
rierender Translationsprozesse zwischen bestimmten Sprachenpaaren
bzw. innerhalb bestimmter Diskurse nicht erst im Transfer und der
Transformation von Wissensbeständen zu sehen, sondern auch im
Auf- und Ausbau spezifischer Sprachspiele, deren Transformation
wiederum immer neue Möglichkeiten für weitere Translation schafft
bzw. diese befördert und damit unweigerlich auch die Zirkulation von
Wissen und epistemischen oder ästhetischen Praktiken über Wis-
sens-, Sprach- und Kulturgrenzen hinweg bedingt.37 Daraus erwächst

260

Lavinia Heller

32 Schleiermacher, AKR, S. 59 f., 65.
33 a. a.O., S. 60.
34 a. a.O., S. 69.
35 ebd.
36 ebd.
37 Ein besonders notorisches Beispiel dafür ist die lateinische Philosophiesprache, die
Ciceros systematischer Übersetzung griechischer Philosophie erwachsen ist (Eucken,
Geschichte der philosophischen Terminologie im Umriss dargestellt). In jüngerer Zeit
wird hingegen die Auswirkung, die Translate aus und ins Englische auf die Entwick-
lungen sogenannter ›kleiner‹ Wissenschaftssprachen haben, diskutiert. Erst in den
letzten Jahren wurde in der Translationswissenschaft das Bewusstsein für die mit
dieser Translationspraxis einhergehende Homogenisierung und »Kolonisierung« wis-
senschaftlicher Diskurse geweckt und mitunter auch die Frage aufgeworfen, ob oder
welche Möglichkeiten Translatoren haben, diesen Homogenisierungstendenzen ent-

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bei Schleiermacher die Notwendigkeit der Bearbeitung der Sprache.
Dies versinnbildlicht er, indem er Sprache immer wieder mit der Me-
tapher des Ackerbodens thematisiert38, der bestellt werden muss, da-
mit er (geistige) »Erzeugnisse« hervorbringen kann39 und »Gedanken
kräftig aus der tiefen Wurzel […] hervortreiben«40.

Die Übersetzung nach dem einbürgernden Verfahren ist kultu-
rell nutzlos, weil es dem Werk »ganz und gar den Geist einer ihm
fremden Sprache einhauchen will«41, bis dass sie nicht mehr als Über-
setzung erkannt werden kann. Damit lässt der Übersetzer nicht nur
den Leser »in Ruhe«, er »bewegt« vor allen Dingen die Zielsprache
nicht42 – somit leistet er keinen Beitrag zu der Entwicklung der
sprachlichen Aufnahme- und Ausdrucksmöglichkeiten und daher
auch keinen zur geistigen Entwicklung. Aufgrund seines kulturellen
Anspruchs an die Übersetzung disqualifiziert Schleiermacher deshalb
auch das einbürgernde Verfahren. Für seine Ziele »ist nur die Eine
Methode anwendbar«, und zwar die verfremdende, wie er auf der
vorletzten Seite der Akademierede schließt, da nur diese in das »Geis-
tesleben« eingreifen kann.43

Statt also den Autor dem Leser »entgegen zu bewegen«, gilt es,
den Leser dem Autor entgegen zu bewegen. Die Aufgabe, die Schlei-
ermacher an den Translator stellt, ist allerdings weniger trivial ge-
meint als es scheint. Denn nicht die Erfahrung des ›normalen‹ Rezi-
pienten bei der Lektüre des Originals soll vermittelt werden, sondern
die des übersetzenden Rezipienten. Das bedeutet, dass der Übersetzer
seine (translatorische) Erfahrung in die Übersetzung einschreiben
soll: »denselben Genuß, dessen er sich erfreut, dem nämlich die Spu-
ren der Mühe aufgedrükkt sind und das Gefühl des fremden bei-
gemischt bleibt«44. Das »fremde« bezieht sich auf das oben schon be-
sprochene zweifache Verhältnis des fremden Schriftstellers zur
fremden Sprache: nämlich einerseits auf die Macht der Sprache über
den Autor und andererseits auf dessen Macht über die Sprache. Nicht

261

Philosophen übersetzen – Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

gegen zu wirken (Bennett, »Towards an epistemological monoculture: Mechanisms of
epistemicide in European research publication«).
38 Schleiermacher, AKR, S. 38 f., 42, 69.
39 a. a.O., S. 38 f., 42, 51, 56 f., 69 f.
40 a. a.O., S. 62.
41 a. a.O., S. 67.
42 a. a.O., S. 59.
43 a. a.O., S. 69.
44 a. a.O., S. 45, Hervorhebung: L. H.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur die Erfahrung dieser zweifachen Fremdheit soll dem Leser ver-
mittelt werden, sondern auch die translatorische »Mühe«, mit der der
Übersetzer konfrontiert war. Es geht Schleiermacher also nicht pri-
mär um die Vermittlung eines Inhalts, es geht ihm vor allem um die
Differenzerfahrung. Diese ist jedoch in der Übersetzung nicht da-
durch zu kompensieren, dass der Text auf beliebige Weise verfremdet
wird. Der Leser soll nicht irgendein Gefühl von Fremdheit erfahren,
»sondern es muss ihm nach etwas bestimmtem anderm klingen«45. Er
soll den tatsächlichen Ursprung des Textes erkennen können und
zwar so, wie er sich aus der Perspektive seiner Muttersprache dar-
stellt. Diese Perspektivierung einer spezifischen Differenzerfahrung
soll der Translator leisten. Wenn von ihm also verlangt wird, seine
Erfahrung und seine translatorische »Mühe« in die Übersetzung ein-
zuschreiben, dann nicht, um dem Leser seine Interpretation nahe-
zulegen, sondern um ihm diese muttersprachliche Perspektive zu er-
möglichen, auf dass er erkenne, welche Möglichkeiten seine eigene
Sprache hat, sich auf die fremde Sprache bzw. auf den fremden Autor
zu beziehen. Dieses ›relationale‹ Übersetzungsverfahren erfordert
mithin »ein eignes Sprachgebiet«, auf dem »manches erlaubt sein
muß, was sich anderwärts nicht darf blikken lassen«46, und auf dem
die »Biegsamkeit«47 der eigenen Sprache strapaziert werden darf, um
sie zu einer fremden »Aehnlichkeit«48 zu beugen.

An diese Maxime hatte sich Schleiermacher ganz offensichtlich
auch bei seiner Platonübersetzung gehalten. Besonders auffällig ist
etwa die ›mimetische‹ Syntax, wie Hermans in seiner aufschlussrei-
chen Übersetzungsanalyse des Phaidros zeigt, aber auch die Schöp-
fung neuer Komposita.49 Die systematische Orientierung an der grie-
chischen Syntax erinnert den Leser durchgängig daran, dass Platon auf
Griechischundnicht aufDeutsch philosophiert hatte.50 Dies entspricht
der in der Akademierede formulierten Forderung an den Translator,
dem Leser zu vermitteln, wie dieser beim Übersetzen den »Geist der
Sprache, der dem Schriftsteller einheimisch war«51, erfahren hat: »so

262

Lavinia Heller

45 a. a.O., S. 57.
46 a. a.O., S. 70.
47 a. a.O., S. 58.
48 a. a.O., S. 55, s. a. S. 66.
49 Hermans, a. a.O., S. 84 ff.
50 a. a.O., S. 86.
51 Schleiermacher, AKR, S. 45.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konnte nur ein Hellene denken und reden«52. Schleiermachers Ambi-
tionen, Neologismen zu kreieren, statt auf gängiges Vokabular zu-
rückzugreifen, deutet Hermans53 überzeugend als Reminiszenz an
Platons Bemühungen, die philosophiesprachlichen Ausdrucksmög-
lichkeiten im Griechischen zu entwickeln. Dies entspricht wiederum
dem in der Akademierede vorgebrachten Anspruch, dem Rezipienten
einen Eindruck zu geben vom »Einfluß, den ein Mann auf seine Spra-
che ausgeübt hat«54: »so konnte nur dieser Mann hellenisch den-
ken«55. In diesem Sinne betont Schleiermacher auch in seiner Ein-
leitung zum Parmenides, dass er den Leser zurückführen wolle

»ganz in die Einfalt und wenn man sagen soll Unbeholfenheit der entste-
henden philosophischen Sprache […], wodurch auch allein verhindert wer-
den kann, daß nicht auf der einen Seite dem Schriftsteller fremdes geliehen
auf der andern sein Verdienst durch alle ihre Verwirrungen das Wahre ge-
sehen und sie selbst vorzüglich ausgebildet zu haben, geschmälert werde«.56

Mit dieser nicht das Original, sondern die Muttersprache verfrem-
denden Übersetzungsmethode fällt es freilich weitaus schwerer, Bei-
fall zu ernten als mit der zweiten, die auf »Reinigkeit und Vollendung
der Sprache« abzielt57 und bei der der Übersetzer seine eigene sprach-
liche Kunstfertigkeit unter Beweis stellen kann. Demgegenüber ris-
kiert der sich dem verfremdenden Verfahren verpflichtende Überset-
zer, den Spott und Unmut der »größten Kenner[n] und Meister[n]«
auf sich zu ziehen, wie Schleiermacher wohl in Erinnerung an seine
Kritiker schreibt:

»Wer wird sich gern gefallen lassen, daß er für unbeholfen gehalten werde,
indem er sich befleißiget der fremden Sprache so nahe zu bleiben als die
eigene es nur erlaubt, und daß man ihn, wie Eltern, die ihre Kinder den
Kunstspringern übergeben, tadelt, daß er seine Muttersprache, anstatt sie
in ihrer heimischen Turnkunst gewandt zu üben, an ausländische und un-
natürliche Verrenkungen gewöhne!«58

Vor dem Hintergrund des Ziels, mit der Übersetzung in das »Geistes-
leben« einzugreifen, wird verständlich, welchen Sinn solche linguis-

263

Philosophen übersetzen – Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

52 a. a.O., S. 44, Unterstreichung: L. H.
53 a. a.O., S. 86.
54 a. a.O., S. 59.
55 a. a.O., S. 44, Hervorhebung: L. H.
56 Schleiermacher, Über die Philosophie Platons, S. 146.
57 Schleiermacher, AKR, S. 59.
58 a. a.O., S. 55.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tischen und stilistischen »Erniedrigungen«59 haben. Mit diesen »an-
stößigen«60 Turnkünsten nämlich soll die Sprache »bewegt« werden,
auf dass sie neue geistige »Erzeugnisse« hervorbringe. Translatoren
sollen also im wahrsten Sinne desWortes kreativ sein und Kreativität
›anstoßen‹, ganz wie der Künstler und Philosoph bzw. Platon »in dem
bildsamen Stoff der Sprache neue Formen hervorbringt, […] von de-
nen […] bald mehr bald minder in der Sprache zurükkbleibt und von
andern aufgenommen weiter bildend um sich greift«61. Damit rela-
tiviert Schleiermacher die Hierarchie zwischen dem kreativen
Schriftsteller und dem reproduktiven Übersetzer. Denn mit ihren
»unnatürlichen Verrenkungen« fördern Translatoren nicht bloß die
Entdeckung fremder Kunst und Philosophie, sondern vor allem die
Entdeckung der Möglichkeiten und Grenzen der eigenen Sprache im
Verhältnis zu anderen Sprachen.62 Die »Anstößigkeit« der Überset-
zung hat mithin den Zweck, dem Leser das ihn ›fesselnde‹ »heimische
Wohlbefinden der Sprache« überhaupt erst zu Bewusstsein zu brin-
gen,63 denn erst dann hat er die Möglichkeit, sich von diesen Fesseln
zu befreien.64

Die Übersetzung verliert hier ihren subsidiären Charakter, sie
ebnet nicht mehr bloß den Aufstieg für den (sprachunkundigen) Al-
pinisten. Sie bringt eine eigenständige reflexive Dimension in den
philosophischen Diskurs ein, indem sie die sprachliche Verfasstheit
philosophischer Konstruktionen in den Blick rückt. Schleiermachers
grundlegende Überzeugung von der Sprachgebundenheit des Gedan-
kens führt nicht, wie Kohlmayer befürchtet, in die philosophische
Sackgasse einer einseitig ausgelegten Sprache-Weltbild-Hypothese.65
Denn bei ihm ist der Mensch der Sprache nicht ausgeliefert. Schleier-
macher animiert ja gerade zu einer ›Spracharbeit‹ und stellt das Über-
setzen und die Rezeption von Übersetzungen als eine Möglichkeit
vor, die von der Sprache ausgehenden Formatierungen des Denkens
systematisch abzubauen. So ist es zu verstehen, dass »erst durch viel-
fältiges Hineinverpflanzen fremder Gewächse unser Boden selbst rei-

264

Lavinia Heller

59 ebd.
60 ebd.
61 a. a.O., S. 43 f.
62 a. a.O., S. 51 f.
63 a. a.O., S. 56.
64 a. a.O., S. 57.
65 Kohlmayer, a. a.O., S. 109.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cher und fruchtbarer« werden kann.66 Bezeichnend für die Überwin-
dung des subsidiären Translationsverständnisses bei Schleiermacher
ist, dass in seinen Augen der Mehrsprachige, d.h. derjenige Leser am
meisten von der Übersetzung profitiert, der eigentlich nicht auf sie
angewiesen ist, da er die Voraussetzungen mitbringt, die Turnkünste
des Übersetzers nachvollziehen zu können.67 Für diesen Rezipienten
stellt die Übersetzung jedoch keine Lesehilfe dar, sondern eine zusätz-
liche Lektüre zum Original. Der sprachunkundige, ›übersetzungs-
unerfahrene‹ Leser wird hingegen die translatologischen Irritationen
kaum ›genießen‹ können, er wird bloß die »Unvollkommenheit«68 der
Sprache, nicht aber die philosophiesprachlichen Performationen er-
kennen, auf die sich der Übersetzer mit seinen »unnatürlichen Ver-
renkungen« bezieht. Diese Inkompetenz soll gerade »durch vielfälti-
ges Hineinverpflanzen fremder Gewächse« kompensiert werden, um
das sprachdifferenzielle »Gehör« der nicht mehrsprachigen Leser zu
schulen.69

2. Heidegger und Marini

Kommen wir nun zu unserem zweiten, bisher wenig bekannten
translatorischen und translatologischen Turnkünstler, dem Heideg-
gerübersetzer Alfredo Marini. Es lassen sich keine ausdrücklichen
Hinweise finden, dass dieser sich durch Schleiermachers überset-
zungstheoretische Überlegungen hat inspirieren lassen. Es wird sich
aber zeigen, dass einige seiner Ideen an die Methodendiskussion des
Romantikers erinnern.

53 Jahre nach der ersten italienischen Sein und Zeit-Überset-
zung von Pietro Chiodi im Jahre 1953 erscheint 2006 eine zweite
von Alfredo Marini. Marini sah die Notwendigkeit und Legitimation
einer Neuübersetzung u. a. in Chiodis Inspiration durch den fran-
zösischen Existentialismus begründet. Chiodis Arbeit hatte in den
AugenMarinis eine spezifische Heideggerinterpretation in Italien ge-
fördert, die den Blick auf Sein und Zeit70 existenzialistisch verstellt,

265

Philosophen übersetzen – Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

66 Schleiermacher, AKR, S. 69, Hervorhebung L. H.
67 a. a.O., S. 51.
68 a. a.O., S. 58.
69 a. a.O., S. 57.
70 i.F. SuZ.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


obgleich sich Heidegger bereits 1947 im Brief über den Humanismus
explizit vom Existenzialismus distanziert hatte. Chiodi hatte für seine
translatorische Orientierung am französischen Heideggerdiskurs in
der Tat einige Kritik geerntet. Trotzdem scheint die Notwendigkeit
einer Neuübersetzung nicht allerorts als so dringlich empfunden wor-
den zu sein. Bezeichnend dafür ist etwa, dass noch ein Jahr vor dem
Erscheinen der neuen Übersetzung das letzte von Chiodi noch selbst
überarbeitete Translat von 1969, von Franco Volpi durchgesehen
(aber nicht substantiell überarbeitet), vom Verlagshaus Longanesi er-
neut herausgegeben wurde. Die alte Übersetzung hat nicht nur zum
Zeitpunkt der Herausgabe der neuen noch offensichtlichen Zuspruch
genossen, sie ist noch heute sehr gefragt, findet weiterhin in der uni-
versitären Lehre Einsatz und wird inzwischen sogar als E-Book ange-
boten. Chiodis ›französisierte‹ Heideggerterminologie hat ohnehin
die italienische Philosophiesprache als Ganze so nachhaltig geprägt,
dass ihre Tradierung gewissermaßen nicht mehr von der Rezeption
von Chiodis Essere e tempo abhängt. Längst schon wird in der Chio-
di-Terminologie philosophiert.71 Marini hat die philosophische und
terminologische ›Nachhaltigkeit‹ der Übersetzung seines Vorgängers
als Rezeptions- bzw. Akzeptanzproblem seiner eigenen Arbeit sehr
wohl antizipiert. So wäre jedenfalls sein ungewöhnliches Vorgehen
zu deuten, die scientific community noch vor der Veröffentlichung
der gesamten Übersetzung über verschiedene Aufsätze mit seiner
Übersetzungsmethode und einzelnen Übersetzungslösungen vertraut
zu machen.72 Kennzeichnend für die Antizipation der Schwierigkei-
ten, die terminologische Wirkungskraft der ersten SuZ-Übersetzung
zu überwinden, ist auch, dass Marinis Translat von einem sehr um-
fangreichen paratextuellen Apparat ›gerahmt‹ wird. Neben einem
umfassenden Glossar73 liefert der Übersetzer auch einen detaillierten
›Rechenschaftsbericht‹74, in dem er seine translatorische Vorgehens-
weise für das Publikum transparent macht.75 Und wie um das Ver-

266

Lavinia Heller

71 Lazzari, »Prassi linguistica di Heidegger e traduzione di Essere e tempo«, S. 118;
Lombardi, »La nuova traduzione italiana di Essere e Tempo di Alfredo Marini«.
72 Marini, »La nuova traduzione di ET«; Marini, »Martin Heidegger. Traduzione im-
propria, essenziale, storica ed … etnica«; Marini, »Il traduttore lamentoso. È impossi-
bile tradurre ›Essere e tempo?‹ (Existenz – Dasein – Vorhandenheit)«.
73 Marini, »Lessico di ›Essere e tempo‹«, S. 1403–1498.
74 Marini, »Postfazione. Tradurre ›Sein und Zeit‹«, S. 1249–1402.
75 Für eine ausführliche Diskussion der philosophischen Funktion von Glossaren am
Beispiel von Marinis Essere e tempo s. Heller, »Where does philosophy take place in

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trauen des Lesers zu gewinnen, präsentiert Marini schließlich seine
Übersetzung im Verlagshaus Mondadori in der Reihe I Meridiani in
einer zweisprachigen Version, in der auf der linken der italienische
und auf der rechten der deutsche Text dem (misstrauischen) Leser
die Möglichkeit gibt, die Übersetzung jederzeit abzugleichen. Marinis
Bemühungen, Heidegger aus der alten Interpretationstradition zu
›befreien‹, zielen ganz explizit nicht darauf ab, der italienischen Phi-
losophie eine neue Interpretation nahezulegen, sondern im Gegenteil
einen direkten Zugang zu SuZ zu eröffnen, ganz wie Michelangelo
seine Statuen aus demMarmor befreite, wieMarini selbst seine Über-
setzungsmaxime beschreibt.76 Er versichert, dass es ihm allein darum
gegangen sei, sprachliche bzw. interpretatorische »Hindernisse aus
demWeg zu räumen«, die SuZ in der italienischen Philosophie bisher
verstellt haben.77

Die markante Abgrenzung Marinis von seinem Vorgänger liegt
zunächst einmal darin, das in der notorischen sprachlichen Extra-
vaganz Heideggers begründete Unübersetzbarkeitslamento Pietro
Chiodis78 in die kühne Behauptung gewendet zu haben, SuZ sei
längst schon für die Italiener geschrieben worden und darum beson-
ders geeignet für eine italienische Übersetzung.79 Die Übersetzbarkeit
von SuZ begründet Marini raffinierterweise nicht allgemein theo-
retisch, sondern veranschaulicht sie an Heideggers philosophischer
Praxis selbst, die er als »operazione […] di scavo sulla terminologia
tedesco-europea« und in diesem Sinne als Translationsprozess cha-
rakterisiert.80 Den translatorischen Charakter der Philosophiesprache
hatte bereits Heidegger herausgestellt und in diesem Sinne die Phi-
losophiegeschichte als Übersetzungsgeschichte begriffen. Anlass zu
seinen translatologischen Überlegungen war in der Tat, »die eigene
denkende Übersetzung von Gedachtem aus dem Griechischen oder
Römisch-Lateinischen in die deutsche Sprache«81. Diese Reflexionen
zielen mithin auf die Historizität der (Philosophie-)Sprache ab, die

267

Philosophen übersetzen – Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

translation? Reflections on the relevance of microstructural translation units within
philosophical discourse« (im Druck).
76 Marini, »Postfazione. Tradurre ›Sein und Zeit‹«, S. 1265.
77 ebd., Übersetzung: L. H.
78 Chiodi, »Glossario«, S. 541.
79 Marini, »Postfazione. Tradurre ›Sein und Zeit‹«, S. 1265.
80 Marini, »Il traduttore lamentoso. È impossibile tradurre ›Essere e tempo?‹ (Exis-
tenz – Dasein – Vorhandenheit)«, S. 67.
81 von Hermann, a. a.O., S. 109.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich stets in »Zwiesprache« mit anderen Sprachen entwickelt habe
und ohne die es nach Heidegger keine Entwicklung geben könne.82
Entsprechend war es ihm daran gelegen, die hinter der deutschen Phi-
losophie(-Sprache) stehenden griechischen Wurzeln und römischen
Aneignungsprozesse wieder zu Bewusstsein zu bringen.83 Vor dem
Hintergrund dieser spezifischen philosophischen Praxis wurde die
Schwäche der Chiodi-Übersetzung gerade in der Reduktion der ety-
mologischen und begriffsgeschichtlichen Komplexität von Heideg-
gers Vokabular gesehen.84 Marini lässt sich von dieser komplexen
Ausgangslage jedoch nicht entmutigen. Ganz im Gegenteil lädt in
den Augen des neuen Übersetzers Heideggers ›Begriffsarchäologie‹
regelrecht zur italienischen Übersetzung von SuZ ein, weil der deut-
sche Philosoph seine Konzepte aus demjenigen lateinischen bzw. grie-
chischen Steinbruch birgt, in dem der italienische Philosoph immer
schon gegraben hat!85 Um dem Leser der italienischen Übersetzung
Heideggers ›historisierende‹ Begriffsbildung zu veranschaulichen,
imitiert Marini dessen Rückgriff etwa auf die lateinische Option, wo
es eine deutsche Alternative gäbe (determinieren statt bestimmen,
temporal statt zeitlich, interpretieren statt auslegen), durch einen
Rückgang auf den Terminus griechischen statt lateinischen Ur-
sprungs (epistemico statt scientifico, chronico statt temporale).86 In
diesem Sinne bezeichnet Marini seine eigene Übersetzungsmethode
nicht nur als »storica«,87 sondern auch als »traduzione analogica«88.
Diese zeichnet sich durch seine Bemühung aus, nicht erst den pro-
positionalen Gehalt des deutschen Textes und auch nicht die deut-
schen Termini zu übersetzen, sondern systematisch in Analogie zu
Heideggers Konstruktionen die Begriffe im Italienischen zu bilden.
Dafür verfolgt er Heideggers Übersetzungsweg in den terminologi-
schen Steinbruch der abendländischen Philosophie soweit zurück, bis
er einen Berührungspunkt des Deutschen und des Italienischen ent-
deckt. Diese sprachgeschichtlichen Tangenten und konstruktiven Pa-

268

Lavinia Heller

82 Heidegger, »Hölderlins Hymne ›Der Ister‹. Vorlesung Sommersemester 1942«,
S. 80.
83 a. a.O., S. 120.
84 Lazzari, a. a.O., S. 120.
85 a. a.O., S. 66 ff.
86 Marini, »Postfazione. Tradurre ›Sein und Zeit‹«, S. 1277.
87 a. a.O., S. 1251.
88 ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rallelen spürt Marini mal in ganzenWörtern, mal in einzelnen Silben
bzw. Wortstämmen oder im Prinzip der Wortbildung auf.

Ein eindrucksvolles Beispiel ist etwa die systematische Überset-
zung der Wurzel »Sicht« bzw. »sehen«:89 »Sicht«/»sichten« führt er
auf »sehen« zurück, das wiederum auf das althochdeutsche »siht«,
»sehan« (das Gesehene, sehen) zurückgeht und auf das althochdeut-
sche »zeigon« (zeigen) verweist. Marini sieht darin eine »Kreuzung«
der indoeuropäischen Wurzel SEK (beobachten, mit den Augen ver-
folgen) mit der Wurzel DEIK (sagen, zeigen, erzählen). Für die Über-
setzung der deutschen Wurzel »Sicht« wählt Marini die lateinische
»spectio«, um das in SuZ genutzte semantische Feld der Gruppe
»sehen/sagen/(an)zeigen«, die etymologisch in »Sicht« impliziert ist,
zu vermitteln: »spezione/dizione/[in]dicazione«:

SICHT: SPECERE/SPECTUM/SPECTIO/SPEZIONE
ZuSCHAUer: SPETTatore
UmSICHT: circumSPECTIO
RückSICHT: riSPETTO
DurchSICHTigkeit: perSPICuità
Vor-SICHT: pre-SPEZione

Mit dieser »traduzione sistematica«90 stellt Marini die ›ursprüng-
lichen‹, etymologisch begründeten Verweisungszusammenhänge der
Heidegger’schen Begriffe wieder her, die bei Chiodi verloren gegan-
gen waren, indem er »Sicht« mit »visione«, »Umsicht« mit »visione
ambientale preveggente« und »Durchsichtigkeit« mit »trasparenza«
wiedergegeben hatte.91 Durch seinen konsequenten Rückgang auf
den terminologischen Steinbruch, aus dem Heidegger seine Begriffe
entwickelt hat, ›meißelt‹ Marini SuZ systematisch aus der interpreta-
torischen Petrifizierung des italienischen (aber auch des deutschen)
Philosophiediskurses.

Vor dem Hintergrund der ungewöhnlichen Aufmerksamkeit
Marinis auf die terminologische Architektur Heideggers erstaunt es
nicht, dass sich seine Kritiker an seinen terminologisch extravaganten
Übersetzungslösungen reiben. So wirft Biuso92 Marini in einer Re-

269

Philosophen übersetzen – Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

89 ebd., S. 1384 f.; Marini, »Lessico di ›Essere e tempo‹«, S. 1485 ff.
90 Marini, »Lessico di ›Essere e tempo‹«, S. 1337.
91 a. a.O., S. 1486f.
92 Biuso, »Martin Heidegger: Essere e tempo«.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zension vor, wie ein Ingenieur übersetzt zu haben. Seine Termino-
logie verurteilt er als »technisch«, »künstlich«, »unharmonisch« bzw.
»mißtönend« und gegenüber der Chiodi-Übersetzung »verküm-
mert«. An Chiodis Translat werden hingegen – insbesondere in
Volpis Überarbeitung – die »Klarheit«, die »Schönheit« und der
»Wohlklang« gewürdigt.93 Doch lässt sich die von Marinis Arbeit
ausgehende Irritation nicht durch den Verweis auf einzelne Überset-
zungslösungen erklären. Vielmehr geht sie von seiner grundsätzli-
chen gerade beschriebenen Übersetzungsmethode aus, die sich in der
Tat als regelrechte archäologische Translationstechnik erweist. Mit
dieser Technik gibt Marini nicht nur dem italienischen, sondern auch
dem deutschen Leser Einblick in den translatologischen Charakter der
Philosophie Heideggers, indem er die unter seiner Terminologie bzw.
unter der deutschen Philosophiesprache schlummernden römischen
Geister lateinischer und griechischer Herkunft und germanischen
Kobolde gewissermaßen als ein Tiroler Teufelchen herausspringen
lässt: »come un diavoletto tirolese di carnevale (Krampus!)«94. Es sind
wohl diese Geister und Kobolde vergangener (Sprach)Zeiten, die Ma-
rini in seiner Übersetzung eben eigentlich nicht »künstlich« herauf-
beschworen, sondern mit beeindruckender Kunstfertigkeit aus dem
deutschen Vokabular herauspräpariert hat, die das italienische Ohr
des Rezensenten Biuso durch »Disharmonien« kitzeln. Denn um die-
se historischen Geister sichtbar zu machen, gräbt sich Marini bis zu
den Fundamenten der italienischen Sprache durch. Mit diesem Ver-
fahren rückt er das Italienische und das Deutsche in ein erkennbares
und produktives Verhältnis zueinander.95 Das zweisprachige Publika-
tionsformat in Gestalt des Paralleltextes verdeutlicht dieses Anliegen.
Wer dieses nicht erkennt, wird den exzentrischen Sprachgebrauch
Marinis nur als Störquelle bei der philosophischen Lektüre empfin-
den, wie eben Biuso, der die neue Übersetzung des deutschen »His-
torie« mit dem veralteten italienischen »Istorìa« (Marini) statt mit
»storiografia« (Chiodi) als gestelzt moniert. Marini ist sich über das
Irritationspotential seines Verfahrens durchaus im Klaren. Er strebt
ausdrücklich keine ästhetische »Geschmeidigkeit« an,96 wie sie etwa

270

Lavinia Heller

93 Curcio, »›Dasselbe ist niemals das Gleiche‹. Heidegger auf Italienisch und die De-
batte im letzten Jahrzehnt (1995–2005)«, S. 319.
94 Marini, »Il traduttore lamentoso. È impossibile tradurre ›Essere e tempo?‹ (Exis-
tenz – Dasein – Vorhandenheit)«, S. 67.
95 Marini, »Postfazione. Tradurre ›Sein und Zeit‹«, S. 1325.
96 a. a.O., S. 1271.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in Chiodi bzw. Volpis Heideggerübersetzungen goutiert wird.97 Viel-
mehr möchte er die spezifische translatorische Verfasstheit der Phi-
losophie Heideggers zu Bewusstsein bringen. Dafür hat er eine Me-
thode entwickelt, die – wie schon bei Schleiermacher – als »Beugen«
der Sprache, als ein »ripiegamento sul linguaggio« beschrieben
wird.98 Damit wird aber keine Nachahmung der stilistischen Esoterik
Heideggers angestrebt.99 Mit der auffälligen Fokussierung auf die
sprachlichen Konstruktionen Heideggers soll dem Leser vielmehr
vorgeführt werden, dass die deutsche und italienische Philosophie-
sprache von ähnlichen Voraussetzungen ausgegangen sind, diese aber
unterschiedlich genutzt haben.100 Diese Demonstration hat vor allem
auch eine emanzipatorische Funktion. Entsprechend Heideggers his-
torisierender Übersetzungskonzeption als »Auseinandersetzung mit
der fremden Sprache umwillen der Aneignung der eigenen«101 bietet
Marini dem Leser Einblick in die ungenutzten Möglichkeiten seiner
Sprache und lädt ihn ein, sie zu kultivieren, um sie philosophisch pro-
duktiv zu machen. Den Zweck eines solchen Übersetzungsverfahrens
sieht Marini langfristig in der Emanzipation der italienischen Phi-
losophie von der französischen, und letztendlich auch von der deut-
schen. Wie schon Schleiermacher sieht er die geistige Innovation und
Eigenständigkeit von Gesellschaften nicht durch den Import neuer
Inhalte befördert, sondern durch ›Spracharbeit‹. Die nachhaltigen
produktiven Effekte der Übersetzung gehen daher nicht ausschließ-
lich vom übersetzten Philosophen aus, sondern von der Spracharbeit
des Übersetzers und seinen ›Entdeckungen‹ neuer philosophiesprach-

271

Philosophen übersetzen – Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

97 Curcio, a. a.O., S. 319.
98 Marini, »Postfazione. Tradurre ›Sein und Zeit‹«, S. 1271.
99 a. a.O., S. 1252f.
100 a. a.O., S. 1254 ff. Aus diesem Ursprungsgedanken entwickelt Marini die sprach-
historisch kühne, vor allem zivilisations- und geistesgeschichtlich begründet These,
das Deutsche sei eigentlich eine romanische Sprache, »un caso atipico di lingua ›neo-
latia!‹«, durchsetzt mit einem beträchtlichen Anteil germanischen Vokabulars (Mari-
ni, »La nuova traduzione die ET«, S. 21). An anderer Stelle bin ich ausführlicher auf
die Funktion dieser sprachgeschichtlichen Extravaganzen für den italienischen phi-
losophischen Diskurs eingegangen (Heller, Translationswissenschaftliche Begriffsbil-
dung und das Problem der performativen Unauffälligkeit von Translation, S. 251 ff.;
Heller, »Heidegger (wieder) in Italien. Philosophische Translationsprozesse und Be-
sitzansprüche auf einen Denker«).
101 Heidegger, »Hölderlins Hymne ›Der Ister‹. Vorlesung Sommersemester 1942«,
S. 80.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


licher Möglichkeiten, wenn sie denn vom Publikum aufgegriffen und
weiterentwickelt werden:

»Ich […] weite dem Italienischen die Kehle, auf dass es das Fremdemit Haut
und Haar verschlinge. […] Möge es ihnen [den Italienern – L. H.] gelingen,
die ontologische Frage zu verdauen, um über diese hinaus zu kommen und
zwar auf den eigenen Beinen.«102

Solche Ambitionen, die neben der Zugänglichkeit zum fremdenWerk
noch ›eigene‹ Ziele verfolgen, verlangen dem Übersetzer, das haben
wir schon von Schleiermacher erfahren, einige »unnatürliche Verren-
kungen« ab, die häufig wenig anmutig anzusehen sind, die aber die
Lese- und Reflexionsgewohnheiten auf produktive Weise irritieren.
Um diese konstruktiven Irritation zu erwirken, hatte Schleiermacher
dem Leser seine Muttersprache durch fremdsprachliches ›Beugen‹
entfremdet. Marini erreicht diesen Effekt hingegen, indem er das Ita-
lienische in diesem Sinne auf seine eigenen Ursprünge zurückbeugt.
Was er uns vorführt, ist also keine fremdländische »Verrenkung« wie
etwa bei Schleiermacher, sondern im Gegenteil radikal »heimische
Turnkunst« – entsprechend bezeichnet Marini selbst seine Überset-
zungsmethode als »traduzione etnica«.103 Diese heuristischen »acro-
bazie« wird freilich nur das geschulte Ohr nachvollziehen können.104
Zwar formuliert Marini den Anspruch, mit seiner SuZ-Übersetzung
jedem des Deutschen Unkundigen eine »verlässliche« Arbeitsgrund-
lage zu geben.105 Jedoch ist der ideale Rezipient – wie schon bei Schlei-
ermacher – eigentlich derjenige, der weder auf philosophische Erklä-
rungen106 noch überhaupt auf die Übersetzung angewiesen ist. Ein
solcher idealer Leser ist es, der das relationale, historisierende Mo-
ment der Übersetzung erkennen kann, um die (philosophie-)sprach-
lichen ›Entdeckungen‹, die er bei der Lektüre macht, produktiv in
seine eigene philosophische Praxis einzubauen. Doch richtet sich Ma-
rini nicht nur an denjenigen Leser, der an SuZ interessiert ist – darin
manifestiert sich in aller Deutlichkeit der ›eigenständige‹ Charakter
seiner Übersetzung und seiner ›Botschaft‹ –, vielmehr richtet er sich

272

Lavinia Heller

102 Marini, »Il traduttore lamentoso. È impossibile tradurre ›Essere e tempo?‹« (»Exis-
tenz – Dasein – Vorhandenheit«), S. 70 f., Übersetzung: L. H.
103 Marini, »Martin Heidegger. Traduzione impropria, essenziale, storica ed … etnica;
Marini, »Postfazione. Tradurre ›Sein und Zeit‹«, S. 1288.
104 Marini, »Postfazione. Tradurre ›Sein und Zeit‹«, S. 1266.
105 Marini, »La nuova traduzione die ET«, S. 23.
106 Marini, »Postfazione. Tradurre ›Sein und Zeit‹«, S. 1274.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an den internationalen philosophischen Diskurs und an die interna-
tionale Gemeinschaft der (Heidegger-)Übersetzerinnen und Überset-
zer.107 DennMarini führt vor, dass sich die Übersetzung nicht auf ihre
subsidiäre Funktion reduzieren lässt, sondern einen eigenen Beitrag
in den philosophischen Diskurs einbringt. Dieser Mehrwert erwächst
aber nicht aus der gewagten Interpretation einer sogenannten ›freien‹
Übersetzung, sondern aus der translatologischen Einsicht in die Ge-
nese und Funktionalität philosophiesprachlicher Konstruktionen.

Schlusswort

Schleiermachers und Marinis translationstheoretische Überlegungen
sind aus dem ausdrücklichen Anliegen entstanden, Übersetzungsver-
fahren zu entwickeln, die den philosophischen Text möglichst nicht
interpretativ verstellen. In der Tat erweisen sich ihre Herangehens-
weisen nicht als Auslegung im klassischen Sinne, da ihr translatori-
scher Zugriff nicht primär auf den propositionalen Gehalt des Textes
abzielt, wie etwa die sogenannte ›freie‹ Übersetzung, sondern auf die
sprachliche Verfasstheit philosophischer Ideen. Philosophischen Cha-
rakter gewinnt eine Übersetzung vor diesem Hintergrund also nicht
schon dadurch, dass Philosophen übersetzt werden, sondern dass Phi-
losophen als Philosophen, mithin philosophierend übersetzen. Was
den Translator in diesem Sinne erst zum Philosophen macht, ist nicht
nur das Vermögen zu eigener Erkenntnis, sondern seine Fähigkeit –
ganz im Sinne der Sokratischen Mäeutik –, auch anderen zu Einsich-
ten in dieMöglichkeiten der Entwicklung einer philosophischenPraxis
zu verhelfen. Es lässt sich also durchaus ohne Übertreibung schließen,
dass sowohl Schleiermacher als auch Marini ein systematisches Kon-
zept einer philosophischenÜbersetzungsmethode entworfen haben.

Bibliographie:

Bennett, Karen, »Towards an epistemological monoculture: Mechanisms of epis-
temicide in European research publication«, in: Plo Alastrué, Ramón/Pé-
rez-Llantada, Carmen (Hrsg.): English as a Scientific and Research
Language. Debates and Discourses Berlin 2015, S. 9–35.

273

Philosophen übersetzen – Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

107 a. a.O., S. 1266 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Biuso, Alberto Giovanni, »Martin Heidegger: Essere e tempo« [Rezension], in:
http://www.sitosophia.org/recensioni/essere-e-tempo-di-martin-
heidegger/ [01.04.2016], 2006.

Chiodi, Pietro, »Glossario«, in: Heidegger Martin (Hrsg.), Essere e tempo, Mai-
land 1976, S. 539–549.

Curcio, Nicola, »›Dasselbe ist niemals das Gleiche‹. Heidegger auf Italienisch
und die Debatte im letzten Jahrzehnt (1995–2005)«, in: Studia Phaenome-
nologica V, 2005, S. 317–326.

Eucken, Rudolf, Geschichte der philosophischen Terminologie im Umriss dar-
gestellt, Hildesheim 1879/1964.

Heidegger, Martin, »Hölderlins Hymne ›Der Ister‹. Vorlesung Sommersemester
1942«, in: Gesamtausgabe, Nr. 53, Frankfurt/M. 1984.

Heidegger, Martin, Sein und Zeit, Tübingen 1986 [1927].
Heller, Lavinia, Translationswissenschaftliche Begriffsbildung und das Problem

der performativen Unauffälligkeit von Translation, Berlin 2013.
Heller, Lavinia, »Heidegger (wieder) in Italien. Philosophische Translationspro-

zesse und Besitzansprüche auf einen Denker«, in: Zibaldone – Zeitschrift
für italienische Kultur der Gegenwart, Themenheft Übersetzungsland Ita-
lien, 2015, S. 93–108.

Heller, Lavinia, »Where does philosophy take place in translation? Reflections
on the relevance of microstructural translation units within philosophical
discourse«, in: Schögler, Rafael (Hrsg.), Circulation of academic thought.
Rethinking methods in the study of scientific translation, London, im
Druck.

Hermans, Theo, »Schleiermacher and Plato, Hermeneutics and Translation«, in:
Cercel, Larisa/Şerban, Adriana (Hrsg.), Friedrich Schleiermacher and the
question of translation, Berlin/Boston 2015, S. 77–106.

Kohlmayer, Rainer, »›Das Ohr vernimmts gleich und hasst den hinkenden Bo-
ten‹ (Herder). Kritische Anmerkungen zu Schleiermachers Übersetzungs-
theorie und -praxis«, in: Cercel, Larisa/Şerban, Adriana (Hrsg.), Friedrich
Schleiermacher and the question of translation, Berlin/Boston 2015,
S. 107–126.

Lazzari, Riccardo, »Prassi linguistica di Heidegger e traduzione di Essere e tem-
po«, in: Magazzino di Filosofia, Nr. 2, 2000, S. 118–129.

Lombardi, Stefano, »La nuova traduzione italiana di Essere e Tempo di Alfredo
Marini«, in: Giornale di filosofia italiana [www.filosofiaitaliana.it], 2006,
S. 1–17.

Marini, Alfredo, »La nuova traduzione di ET« in: Magazzino di Filosofia, Nr. 2,
2000, S. 17–26.

Marini, Alfredo, »Martin Heidegger. Traduzione impropria, essenziale, storica
ed … etnica«, in: Magazzino di Filosofia, Nr. 2, 2000, S. 107–117.

Marini, Alfredo, »Il traduttore lamentoso. È impossibile tradurre ›Essere e tem-
po?‹ (Existenz – Dasein – Vorhandenheit)«, in: Enrahonar, Nr. 34, 2002,
S. 59–71.

Marini, Alfredo, »Postfazione. Tradurre ›Sein und Zeit‹«, in Heidegger, Martin
(Hrsg.), Essere e tempo, Mailand 2006, S. 1249–1402.

274

Lavinia Heller

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marini, Alfredo, »Lessico di ›Essere e tempo‹«, in: Heidegger, Martin (Hrsg.),
Essere e tempo, Mailand 2006, S. 1403–1498.

Montgomery, Scott L., Science in Translation: Movements of Knowledge
Through Cultures and Time, Chicago/London 2000.

Montgomery, Scott L., »Scientific translation«, in: Gambier, Yves/Doorslaer,
Luc van (Hrsg.), Handbook of Translation Studies Vol. 1. Amsterdam/Phi-
ladelphia 2010, S. 299–305.

Paulin, Roger, »Die romantische Übersetzung. Theorie und Praxis«, in: Saul,
Nicholas (Hrsg.), Die deutsche Literarische Romantik und die Wissen-
schaften, München 1991, S. 250–264.

Rée, Jonathan, »The translation of philosophy«, in: New Literary History, Nr. 2,
2001, S. 223–257.

Schleiermacher, Friedrich, »Ueber die verschiedenen Methoden des Ueberse-
zens«, in: Störig, Hans-Joachim (Hrsg.), Das Problem des Übersetzens,
Darmstadt, 1963 [1813], S. 38–70, [= AKR].

Schleiermacher, Friedrich, Über die Philosophie Platons, Geschichte der Philoso-
phie. Vorlesungen über Sokrates und Platon (zwischen 1819–1823). Die
Einleitung zur Übersetzung des Platon (1804–1828). Hrsg. v. Peter M.
Steiner, Hamburg 1996.

Steiner, Peter M., »Zur Kontroverse um Schleiermachers Platon«, in: Schleier-
macher, Friedrich und Steiner, Peter M. (Hrsg.), Über die Philosophie Pla-
tons. Geschichte der Philosophie. Vorlesungen über Sokrates und Platon
(zwischen 1819–1823). Die Einleitung zur Übersetzung des Platon (1804–
1828), Hamburg 1996, S. 23–44.

Störig, Hans-Joachim, Das Problem des Übersetzens, Darmstadt 1963.
von Hermann, Friedrich-Wilhelm, »Übersetzung als philosophisches Problem«,

in: Papenfuss, Dietrich/Pöggeler Otto (Hrsg.), Zur philosophischen Aktua-
lität Heideggers. Bd. III: Im Spiegel der Welt: Sprache, Übersetzung, Aus-
einandersetzung, Frankfurt/M. 1992, S. 108–124.

275

Philosophen übersetzen – Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna Czajka-Cunico (Genua/Warschau)

Übersetzungsphilosophische Bemerkungen zu
einer simultanen Lektüre Großer Schriften

Vor ziemlich genau 500 Jahren veröffentlichte Erasmus von Rotter-
dam eine das Griechische und Lateinische gegenüberstellende Aus-
gabe des Neuen Testaments und revolutionierte damit bei aller Kritik
der Dogmatiker den Umgang mit kultur- und identitätsprägenden
Großen Texten, die uns oft nur in Übersetzungen zugänglich sind,
für immer.1 Die Angemessenheit von Übersetzungen geriet so in
den Blick und beschäftigt uns bis heute, denn für das Verstehen an-
derer – oder auch der eigenen – Traditionen sind sie zentral. Nicht nur
die verschiedenen Übersetzungen des gleichen Textes sind zu reflek-
tieren, auch eine vergleichende Analyse verschiedener Texte der gro-
ßen Menschheitstraditionen – und auch hier ist man auf Übersetzun-
gen angewiesen – hilft einem besseren interkulturellen Verstehen.

1. Ausgangspunkt: Pier Cesare Boris Modell einer
simultanen Lektüre der Großen Schriften

Ausgangspunkt der folgenden Überlegungen ist der 2013 zum Ab-
schluss einer Vorlesungsreihe und einer Tagung herausgegebene
Band Große Schriften der Menschheit.2 Er enthält, setzt man einmal
Bibelkenntnisse voraus, wichtigste Informationen über Entstehung,
Redaktionen, Auslegungsweisen, Kommunikationsmedien und Wir-
kung der Großen Schriften (der Veden, der buddhistischenMitteilun-
gen, der kanonischen Schriftensammlungen Chinas, der Bücher des
Judentums, des Korans) sowie die Art und Weise, auf die sie in den
gegenwärtigen Kulturen anwesend sind, für deren Traditionen sie
zentrale Bezugspunkte darstellen und die nun in einer globalen und

276

1 Vgl. Süddeutsche Zeitung Nr. 169 vom 23./24.7.2016, S. 53.
2 Czajka (Hg.), Wielkie Księgi ludzkości, siehe dazu auch Höllwerth, »Die großen
Menschheitsüberlieferungen im Dialog zwischen den Kulturen«, S. 123–129.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vielkulturellenWelt zusammenzuleben haben. Der Band enthält auch
Versuche einer interreligiösen Lektüre der Schriften, zum Beispiel
der Lektüre des Korans durch Christen.3

Bei der Darstellung dieser umfangreichen und komplexen Pro-
blematik waren wir uns sowohl ihrer Dringlichkeit als auch der Un-
zulänglichkeit des Zugriffs bewusst. Niemand kennt sich in allen
Schriften, ihren Sprachen und Kontexten gleichermaßen aus, und
meistens bleibt das Wissen von einer Tradition von dem der anderen
Traditionen getrennt, verschlossen in einer sozusagen vertikalen,
Grenzen setzenden Auffassung der Traditionen und Kulturen. Aber
eine Orientierung in der Problematik der Großen Schriften ist in der
heutigen interkulturellen Welt unabdingbar, und wir haben einen
Schritt in dieser Richtung gewagt.

Wir bezogen uns auf das Modell der simultanen Lektüre der
Schriften, das von dem italienischen Philosophen und Religionshis-
toriker Pier Cesare Bori (1937–2012) vor allem in seinen Büchern Per
un consenso etico tra culture (1991) und Universalismo come plura-
lità delle vie (2004) vorgeschlagen worden war und das nun eine prak-
tische positive Anwendung gefunden hat. DasModell besteht aus ver-
schiedenen Etappen oder Schritten und ist auf die Heraus- und
Hervorhebung des ethisch Gemeinsamen in verschiedenen Schriften
ausgerichtet. Es stützt sich auf die Annahme des Weisheitscharakters
der Großen Schriften. Die Religionen werden als geistige Wege zur
Weisheit aufgefasst, die von freien und das rechte Maß suchenden
Individuen in verschiedenen Kontexten zurückzulegen sind. Für den
festen Kern dieser weitverzweigten Weisheitssuche wird die goldene
Regel gehalten, die in allen Religionen vorhanden ist, und deren
christliche Version heißt: »Alles, was ihr wollt, dass euch die Men-
schen tun, das tut auch ihr ihnen ebenso.« (Mt 7,12; Lukas 6, 31)

Im ersten Schritt der gemeinsamen Lektüre werden Texte ver-
schiedener Traditionen (platonischer, chinesischer, indischer, bib-
lischer, muslimischer Herkunft) zusammengestellt, in denen der cura
di se nachgegangen wird. Im zweiten Schritt werden die Texte ge-
lesen, die das Vertrauen in die Weisheit und Freiheit vermitteln, und
im dritten wird anhand der Lektüren über das Potenzial der Suche
nach einem »schönen und guten Leben« nachgedacht. Der vierte
Schritt besteht in der Aufstellung der Analogien zwischen demWeis-

277

Übersetzungsphilosophische Bemerkungen

3 Kuschel, »Der Koran. Erfahrungen eines Christen mit einem umstrittenen Buch«,
in: Czajka (Hrsg.), a. a.O., S. 219–240.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heitsbestreben verschiedener Schriften, der fünfte ist der Idee des
geistigen Weges gewidmet. Im sechsten Schritt werden die Doku-
mente der Toleranz gelesen, im siebten diejenigen, die der Hand-
lungsdisziplin und Tugendhaftigkeit gewidmet sind. Im achten
Schritt wird die Relation Individuum-Gemeinschaft behandelt. Der
neunte Schritt betrifft die Beziehung zwischen Philosophie und Reli-
gion. Den Lektürevorgang beschließt die Vergegenwärtigung der
Goldenen Regel in verschiedenen Traditionen.

Wie wertvoll und wichtig das Modell auch war, ließ es das Pro-
blem der Übersetzbarkeit der Schriften und die immense Dimension
dessen außer Acht, was in der zwei- und mehrsprachigen Vermitt-
lung der Schriften geschieht, worauf man gleichzeitig mit seiner An-
wendung stößt. Greift man das Problems der Übersetzung von Gro-
ßen Schriften auf, so ergeben sich viele Aspekte: Die Einstellung der
einzelnen Religionen zur Frage der Übersetzung, die jeweiligen Über-
setzungstraditionen, bahnbrechende Leistungen der Übersetzungs-
arbeit, Übersetzungstheorien und -philosophien. Eins ist sicher: Die
Übersetzung der Großen Schriften ist in einer plurikulturellen und
plurireligiösen Welt, in der man voneinander wissen, einander ver-
stehen und gemeinsam handeln soll, eine Aufgabe, der man sich stel-
len und die erörtert werden muss, auch wenn sie nur in einem An-
näherungsversuch angegangen werden kann.

Als einen ersten Zugang zur Problematik hatte ich mir vor-
genommen, die Erfahrungen und Reflexionen der Autoren von neu-
en Übersetzungen der Großen Schriften (die zufälligerweise Frauen
sind) zu ordnen und zu analysieren. Aus ihren Aussagen sollten u. a.
folgende Elemente entnommen werden: Die Einstellung zur Frage
der Übersetzung im normgebenden Umkreis der übersetzten Schrift,
Übersetzungs- und Wirkungsgeschichte der Übersetzungen, all-
gemeine Charakteristik der Sprache der Schrift, Charakteristik des
soziokulturellen Übersetzungskontextes, exemplarische Entschei-
dungssituationen beim Übersetzen, Erfahrungen mit der Alternative
Aneignung vs. Bezug zum Fremden.

Das gesammelte Material umfasste u. a. Erfahrungen von Ida
Zilio-Grandi mit dem Übersetzen des Korans; eine Analyse der Über-
setzung der Bibel ins Haussa als Verkehrssprache durch die Afri-
kanistin Anna Michalak; Aussagen von Joanna Jurewicz, Autorin der
polnischen Übersetzung des Rigveda, sowie Reflexionen und Erfah-
rungen mit dem Übersetzen von chinesischen Schriften ins Polnische
(u. a. der Bücher von Menzius und Zhuangzi).

278

Anna Czajka-Cunico

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jeder Aussagenkomplex setzt unterschiedliche Akzente im Hin-
blick auf besondere Aspekte der Übersetzungsproblematik und er-
laubt so einen ersten Einblick in deren Fragen.

Für diesen Beitrag habe ich, wegen ihrer auf signifikante Weise
fast symmetrisch entgegengesetzten Schlussfolgerungen, die Erfah-
rungen mit der Übersetzung des Korans und des Evangeliums ge-
wählt.

2. Die Übersetzung des Korans ins Italienische4

Ida Zilio-Grandi, Autorin der letzten Übersetzung des Korans ins Ita-
lienische5, legt in ihren Reflexionen den Akzent auf die im Vorgang
des Übersetzens erfahrene Unerreichbarkeit der Äquivalenz mit dem
Original, auf das besonders oft von den Koranübersetzern bezeugte
Gefühl der Unzulänglichkeit.6 Sie führt es auf das enorme Potential
des Arabischen zurück, das sich in großem Maße, wie man aufgrund
unseres sprachgeschichtlichenWissens über das Arabische annehmen
darf, der Verwurzelung in den produktiven Interaktionen zwischen
verschiedenen benachbarten, historisch reichen Sprachen verdankt.
Die Bemühungen der Übersetzer um eine zugleich sprach- und in-
haltsgetreue Wiedergabe des Originals (die Koranübersetzer stützen

279

Übersetzungsphilosophische Bemerkungen

4 Es wäre sinnvoll, eine vergleichende Geschichte der Koranübersetzungen in ver-
schiedene Sprachen mit den sich darin abzeichnenden Phasen (u. a. orientalistische
und postorientalistische) und Problemen zu unternehmen. Italienische Übersetzun-
gen gibt es seit dem 13. Jh. Die wichtigste Übersetzung des 20. Jhs. stammt von Ales-
sandro Bausani (1955). Es sind auch mehrere Übersetzungen durch muslimische Au-
toren, auch zum Islam konvertierte Italiener, erschienen. wie diejenige von Hamza
Roberto Piccardo (1996). Die wichtigsten Übersetzungen ins Deutsche stammen von
Friedrich Eberhard Boysen (1773) und Friedrich Rückert (1886). Auffallend zahlreiche
gegenwärtige Übersetzungen verfolgen verschiedene Aufgaben, darunter diejenige
der Missionierung (Ahmadiyya 1939, 1954; Muhammad Ahmad Rassoul 1986), der
Wissenschaftlichkeit bzw. der kulturgeschichtlichen Rekonstruktion (Rudi Paret
1966; Hans Zirker 2003; Bobzin 2010; Neuwirth 2011), der Popularisierung und Kom-
munikativität (Lamya Kaddor/Rabeya Müller 2008), der Hervorhebung der sprach-
lichen Unnachahmlichkeit (AhmadM. Karimi 2009). Die erste polnische Übersetzung
von Jan Mirza Tarak Buczacki (1886) war für die polnischen Tataren bestimmt, sie
ging, wie man kürzlich entdeckte, auf eine Übersetzung zurück, die im berühmten
Selbstbildungskreis des 19. Jhs. (Philomaten) entstanden ist. Die gegenwärtig benutz-
te Übersetzung stammt von Józef Bielawski (1986).
5 Ventura (Hrsg.), Il Corano.
6 Zilio-Grandi, »Tradurre il Corano«, S. 487–492.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich meistens auf Exegese)7 scheinen exemplarisch für die Unendlich-
keit der Aufgabe der vielsprachigen Zugänglichkeit der Großen
Schriften zu sein.

Zur Person des Übersetzers: Zilio-Grandi betont in ihrem Bei-
trag die Bedeutung der Person des Übersetzers und seines Unbe-
hagens angesichts der nie zu erfüllenden Aufgabe einer getreuen
Übersetzung – ein Befinden, das sich aus dem allen drei Monotheis-
men innewohnenden tiefen Respekt gegenüber dem Buch herleitet,
der im Fall des Korans in einer besonders sensiblen Fassung auftritt.
Denn wenn im Christentum die Heilige Schrift schon im Zeichen der
Übersetzung entstanden ist (die Evangelien sind in einer Sprache ver-
fasst, die nicht die Sprache Christi war), so betont der Islam die
Unübersetzbarkeit seiner auf Arabisch geoffenbarten Schrift und be-
zeugt weitgehende Skepsis und Misstrauen allen Übersetzungsver-
suchen gegenüber.

Misstrauen gegenüber dem Übersetzen: Zilio-Grandi rekonstru-
iert die Grundlinien der Einstellung zur Frage des Übersetzens im
Christentum und Islam. Das italienische Verb tradurre (übersetzen),
das die Wiedergabe eines Textes in einer anderen Sprache bezeichnet,
die seinen Inhalt möglichst unverändert lässt, leitet sich aus dem la-
teinischen trans-ducere her, d.h. etwas von einem Ort auf einen an-
deren verlegen, und enthält in sich einen Hinweis auf ein Erzwun-
gensein, eine Überschreitung der eigenen Ortsgebundenheit, eine
Forcierung und Entstellung (oltraggio, snaturamento). Zilio-Grandi
sieht das Misstrauen gegenüber dem translatorischen Unterfangen
überall in der biblischen Tradition anwesend, angefangen von der
Übersetzung der Septuaginta, die als ein göttliches Werk ausgegeben
wird (im sogenannten Aristeasbrief vom 3. Jh. v.Chr.). Die Frage der
Bibelübersetzung bewegte die abendländische Hermeneutik (seit Hie-
ronymus’ De optimo genere interpretandi (395) bis hin zu Martin
Luthers Sendbrief vom Dolmetschen (Nürnberg 1530), in der sich
die wörtliche und die sinngetreue Einstellung abwechselten und un-
tereinander oszillierten. Nach Zilio-Grandi mündet die europäische
Hermeneutik in die Hervorhebung der subjektiven Entscheidung des
Übersetzers und in die Einsicht in den konkreten historischen Cha-

280

Anna Czajka-Cunico

7 Zur Bedeutung des Korans für die muslimischen Kulturen siehe Pachniak, »Koran,
hadisy i ich rola w islamie«, S. 151–170 und »Koran, hadisy i ich obecność w kulturze
muzulmanskiej«, S. 207–216, beide in Czajka, a. a.O.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rakter dieser Entscheidung.8 Jede Übersetzung erweist sich als eine
kulturelle Konstruktion, ein Um-schreiben, eine Interpretation.

Traduttore-traditore: Zilio-Grandi bemerkt, dass das Verb tradi-
re ursprünglich keinen negativen Sinn hat. Es leitet sich aus dem
lateinischen tradere her und bedeutet: geben, liefern, anderen zu-
kommen lassen. Der negative Sinn (»Verräter«) kommt aus der
Transformation der Idee des Gebens in diejenige einer unstatthaften
Gabe an Andere, obwohl man das Eigene behalten, schützen und pfle-
gen sollte.

Es scheint, als ob die angeführte Rekonstruktion der Grund-
linien der westeuropäischen Übersetzungstheorien von der generel-
len Einstellung zur Übersetzung im Islam kontaminiert wäre. Zilio-
Grandi rekonstruiert die muslimische Haltung gegenüber dem An-
liegen des Übersetzens. Die arabischen Verben, die das trans-ducere
ausdrücken, sind:

1. naqala – übersetzen, übertragen, es wird benutzt in Bezug auf
die Übersetzungen aus dem Griechischen ins Arabische;

2. tarjama – bedeutet: erklären, interpretieren, und bezieht sich auf
die Übersetzungen aus dem Arabischen (später sogar eine Bio-
graphie schreiben, ein Buch betiteln, in Kapitel einteilen). In sei-
ner passiven Form mutarjam (»interpretiert«) enthält es schon
den Sinn von trügerisch, zweifelhaft, unsicher. Einigen ara-
bischen Lexikographen zufolge ist das Wort auf das Verb rajama
zurückzuführen, welches ›steinigen‹, ›verfluchen‹ bedeutet. Und
alrajim ist das Epitheton des Teufels, welcher der Verräter ist
(Sure 25, 29), derjenige, dessen Wort Klarheit und Klang fehlt.

Unnachahmlichkeit vs. Gebot der Verkündung: Der Islam ist eine
Kultur, die sich auf das Wort stützt. Das wird durch das Dogma von
der Unnachahmlichkeit des Korans (iʿjaz al-Quʿran) bekräftigt. Der
Erzählung von der übermenschlichen Aufgabe, die mit der Septua-
ginta erfüllt worden ist, entspricht diejenige von der Redaktion des
Korans unter dem Kalifen Uthman: Die Kommission entschied ein-
stimmig, welche Teile des Textes authentisch sind – eine Demonstra-
tion der dem trans-ducere der Septuaginta entsprechenden Idee der

281

Übersetzungsphilosophische Bemerkungen

8 Zu den italienischen Übersetzungstheorien dieser Orientierung siehe Jervolino,
Croce, »Gentile e Gramsci sulla traduzione«, S. 21–28. – Zilio-Grandi, »Tradurre il
Corano«, in: Czajka, a. a.O., S. 487–492.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einstellung zum Text, derjenigen des se-ducere, des an sich Ziehens,
der gleichsam zentripetalen Idee der Textbehandlung.

Aber die Notwendigkeit der Verbreitung des im Text enthalte-
nen Wissens bestand. Das trans-ducere verwandelt sich auf dem Bo-
den des Islam, in dem das Verkünden des göttlichenWortes ein Gebot
ist,9 in das prae-dicere: den anderen verkündigen. Diese Aufgabe be-
zeichnen im Arabischen zwei Worte:

ballagha – mitteilen, predigen und gegenwärtig: eine Aufgabe er-
füllen;

tabligh – Mitteilung, Verbreitung, Erfüllung des Gebots zusammen
mit seinem Ergebnis, eine Verpflichtung für Muhammad und
alle Islambekenner.

In der ersten Phase der Islamgeschichte (8./9. Jh.), als sich große Völ-
kergemeinschaften zum Islam bekehrten, musste die translatorische
Vermittlung des Korans sehr intensiv gewesen sein, wovon die
schriftlichen und mündlichen Übersetzungen zeugen, die von den
Wissenschaftlern identifiziert worden sind.10

Die Einzigartigkeit des Arabischen: Das Gebot der Vermittlung
ist im Islam allerdings durch die Sprache eingeschränkt. Der Koran ist
eine Verkündigung für die Menschen, aber sie erfolgt in einer klaren
arabischen Sprache. Sie ist die Sprache Gottes, seine authentische
Sprache – ohne sie ist der Koran nicht er selbst. Dessen Übersetzung
ist zwar nicht untersagt, aber es ist ihr als einer das göttliche Wort
verflüchtigenden Tätigkeit mit Skepsis und Misstrauen zu begegnen.

Diese Grundsätze des Islam versetzen den Übersetzer in eine
äußerst belastende Situation. Im Akt des Übersetzens des Textes, der
sich ihm als dem Leser öffnet, bekundet er gleichzeitig die Eigenschaft
des Textes, ein ewiges Wort und eine unauflösbare Einheit von Wort
und Sinn zu sein. Um den Text möglichst zu respektieren, stützt sich
der Übersetzer auf die Exegese, aber auch dieser Akt muss ein kriti-
scher sein und bringt schließlich eine subjektive Entscheidung mit
sich.

282

Anna Czajka-Cunico

9 Siehe Sure 5, 67. Siehe auch die im Koran häufigen Aufforderungen: Sage auf!
Predige! Erinnert euch!
10 Zu den intensiven Übersetzungen ins Arabische um das 8/9. Jh. siehe Dziekan,
»Działalność przekładowa w Domu Mądrości (Bajt al Hikma)«, S. 115–127, und Pach-
niak, Nauka i kultura arabska i jej wpływ na średniowieczną Europę. Siehe auch den
Beitrag von Mohammed Turki in diesem Band.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Exegese: Der Rückgriff auf Exegese ist ein in den Koranüberset-
zungen üblicher und vom Anfang an (seit Robert von Ketton11) be-
kannter Vorgang. Allerdings können die Exegesen unterschiedlich
sein (sie bilden eigene Reihen in deutschen, italienischen, polnischen
Übersetzungen, die gemeinsame und auch differierende Charakteris-
tika aufweisen):

– Exegesen, die durch ein christliches Vorverständnis geleitet
werden;

– Exegesen des orientalistischen Typs, die auf der Annahme basie-
ren, dass der Koran eine Ableitung von den vorausgehenden
Schriften ist;

– Exegesen des postorientalistischen Typs, in denen der Übersetzer
sich auf die früheren Übersetzungen wie auf die islamische Exe-
gese stützt und, auch wenn er kein Muslim ist, selbst zum Exe-
geten wird, und dabei oft, selbst wenn er ein Muslim ist, der
Gefahr einer (feministischen, modernisierenden, asketisieren-
den, schiitisierenden usf.) Manipulation unterliegt.

Übersetzer-Exeget: In einer solchen enorm belastenden Situation, in
der sich ein Koranübersetzer befindet, entschied sich Zilio-Grandi
für die Aufgabe, eine Umschreiberin und nolens volens eine Exegetin
zu sein, die sich freilich auf eine Teamarbeit stützt. Sie stellte sich
nicht die Aufgabe, innovativ zu sein, sondern, eine große voraus-
gehende Übersetzung heranziehend, den Koran in einem gut les-
baren Italienisch wiederzugeben. Sie stellte sich nicht die Aufgabe,
mit dem glänzenden Arabischen des Korans auf Italienisch zu wett-
eifern, sie verzichtete auf Archaisierungen und besondere stilistische
Mittel, lediglich manchmal Assonanzen und innere Reime verwen-
dend. Sie folgte dem alten hermeneutischen Kriterium der Intra-
textualität. Generell lag es ihr an der Priorität des Zeichens. Ein Bei-
spiel davon ist die Übersetzung des Wortes Islam, das sie mit »Islam«
wiedergibt, und nicht mit »Gottesergebenheit« (sottomissione a
Dio). Diese würde, meint Zilio-Grandi, wie eine Art zu weit gehende
Vereinnahmung des auch anderen Religionen innewohnenden An-
spruchs klingen und einen Konflikt zwischen den Monotheismen
hervorrufen können. Im Fall der Bezeichnung von Abraham aller-
dings übersetzt sie sie als »Gottergebener« (sottomesso a Dio) im

283

Übersetzungsphilosophische Bemerkungen

11 Burman, »Tafsir and Translation«, in Speculum 73 (1998), S. 703–732.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unterschied zur Übersetzung von Hamza Picardo (muslim), die sich
an italienische Muslims richtet.

Unübersetztes: Mit einer philologischen Sensibilität und Sorg-
falt verzeichnet Zilio-Grandi, was in der Übersetzung verlorengeht.12
Ein Beispiel davon befindet sich in der Sure Mensa, wo von Abel und
Kain erzählt wird, dass Kain, von Gewissensbissen befallen, den
Leichnam des Bruders verbergen will. Im Koran steht für Leichnam
das Wort saw’a, das als erstes Unanständigkeit, Schamlosigkeit be-
deutet und dessen Wurzel sich auf Boshaftigkeit, Schaden, Beleidi-
gung bezieht. Dasselbe Wort erscheint dann in der Sure 7 (Die
Höhen) in der Erzählung vom Ungehorsam von Adam und Eva und
der Blöße, die ihnen nach der Verurteilung durch Gott offensichtlich
wird und die sie verbergen wollen. Es wird dasselbe Wort sawʿa ver-
wendet, der zur Bezeichnung des getöteten Körpers benutzt worden
war. Die Verbindung im Arabischen zwischen dem toten und bloßen
Körper und Unanständigkeit und Boshaftigkeit ist im Italienischen
nicht wiederzugeben.

Ein anderes Beispiel ist nafs wahida (Sure 4), in dem die ge-
schlechtliche Unentschiedenheit des erstenMenschen beinhaltet ist,13
– was ebenfalls im Italienischen nicht wiederzugeben, ist also in der
Übersetzung verlorengegangen ist.

Schließlich das oft im Koran vorkommende Wort sabr, das meis-
tens als Geduld (pazienza) ins Italienische und andere europäische
Sprachen übersetzt wird (arabischeWörterbücher geben seine Bedeu-
tung als Gegensatz von ansietà, Angst an). Aber pazienza bezieht
sich im Italienischen auf einen Krankheitszustand, auf körperlichen
und geistigen Schmerz. Auch sabr bezieht sich in erster Linie auf die
der pazienza eigene Fähigkeit des Durchhaltens und weiter auf die
Standhaftigkeit, aber seine semantischen Verwandtschaften sind auch
anders: sabar, sabir, subar oder subbar sind die Namen von Aloe,
Kaktus, Kaktusfeigen, Pflanzen, die auch ohne Wasser, in der Hitze
und in der Kälte überleben und sich gleich bleiben. Subara oder saba-
ra bedeuten: Stein, subr, sibr – weiße Wolken, die Regen tragen (in
sich enthalten), sabr kann den Monat des Fastens bedeuten, in dem

284

Anna Czajka-Cunico

12 Es fehlen bezeichnenderweise Hinweise auf das beim Übersetzen Gefundene, was
bei der Annahme einer Wechselwirkung der Sprachen im Akt des Übersetzens zu
erwarten wäre.
13 Im Arabischen ist das Genus des Wortes nafs variabel, an der analysierten Stelle ist
es weiblich.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man eigene Begierden zügelt. Sabr hat also keinen direkten Kontakt
zum Leiden, sondern zu seinem Gegensatz. Das göttliche Attribut al-
Sabur bedeutet im islamischen Denken die Unerschütterlichkeit
Gottes. (Picardo übersetzt es als perseveranza).

Ihre Überlegungen zur Koranübersetzung schließt Zilio-Grandi
mit Hinweisen auf die Theorien von Susan Bassnett (Unübersetz-
barkeit aufgrund kultureller Spezifizität des semantischen Kern-
bestands)14 und Walter Benjamin (die Übersetzung soll transparent
bleiben und das Original nicht überschatten). Sie selbst scheint als
Übersetzerin der Erfahrung der Unübersetzbarkeit (über die sich das
Dogma iʿjaz äußert) trotz aller Anstrengungen teilhaft geworden zu
sein.

3. Die Bibelübersetzung ins Haussa

Vor eine Reihe von ganz anderen Aufgaben stellt uns die Analyse der
Erfahrungen mit der Bibelübersetzung (und konkret des Evangeliums
nach Lukas und der Apostelgeschichte) in eine afrikanische Sprache,
und konkret ins Haussa in seiner vehikulären Funktion, die von einer
jungen Afrikanistin Anna Michalak15 vorgelegt worden ist.16 Es han-
delt sich um eine Übersetzung, die laut der funktionalen Theorie der
Übersetzung dem Kriterium der dynamischen Äquivalenz entspre-
chen soll. Das Hauptziel ist die Zugänglichkeit der Bibel für die große
Anzahl der Afrikabewohner,17 die sich des Haussa als einer vehiku-
lären interethnischen Sprache in Zentralafrika bedienen.18

Der Empfänger: Das Interesse verschiebt sich hier von der

285

Übersetzungsphilosophische Bemerkungen

14 Bassnett-McGuire, La traduzione. Teoria e pratica, passim.
15 Michalak, Vulgata et annuntiatio veritatis. Przekład popularny Biblii na język
hausa (na podstawie Ewangelii wg św. Łukasza i Dziejów Apostolskich). Ich bedanke
mich bei Prof. Nina Pawlak vom Orientalistischen Institut der Universität Warschau
für diesen Hinweis.
16 Zum immensen Thema der Bibelgeschichte und ihrer Wirkung siehe die zusam-
menfassende Darstellung von De Hamel, Das Buch: Eine Geschichte der Bibel. Eine
synthetische übersetzungsphilosophische Erfassung der Wirkung von Bibelüberset-
zungen wäre ein Desiderat der Übersetzungsforschung. Zur gegenwärtigen Lage
siehe Ebertshäuser, Gottes Wort oder Menschenwort? Moderne Bibelübersetzungen
unter der Lupe.
17 Zu der Sprachvielfalt Afrikas und ihrer Bedeutung für die afrikanischen Kulturen
siehe: N. Pawlak, »Kultury Afryki«.
18 Heine, Status and Use in African Lingua Francas.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schrift und der Person des Übersetzers auf die Empfänger und deren
Perzeptiongsmöglichkeiten, die von den kulturell bedingten (durch
Mehrsprachigkeit und vorwiegend Oralität charakterisierten) Kom-
munikationsformen mitbestimmt sind.

Anspruch auf Universalität: Die Bibel- und vor allem Evan-
gelienübersetzungen basieren auf einem dem Christentum innewoh-
nenden Anspruch auf Universalität und dem Ursprung der Schrift im
Akt des Übersetzens. Die volksgemäßen Übersetzungen (for popular
use) schauen auf eine ehrwürdige Tradition zurück: auf dieVulgata des
Hieronymus aus dem 4. Jahrhundert (ins Lateinische als lingua franca
des christlichen Europas und die ganze Reihe von bildhaften bibliae
pauperum im Mittelalter. Für die populäre Übersetzung ist als Krite-
rium ihrer Bewertung die dynamische Äquivalenz festgelegt worden,
»das nächste natürliche Äquivalent der originellen Mitteilung«.19

Geschichte der Übersetzungen in die Haussasprache: Überset-
zungen in die Haussasprache haben schon eigene Geschichte.20 Die
erste Übersetzung, die 1843 angefangen worden war und die von
James Frederick Schön und Samuel Ayiai Crowther (einem Ex-Skla-
ven, dann anglikanischem Bischof) stammt, war den kolonialen Auf-
gaben der Mission des Prinzen Albert untergeordnet. Die Vorwürfe,
die gemeldet wurden, lassen sich kurz zusammenfassen: zu weit ge-
hende Wortwörtlichkeit, Nachahmung englischer Sprachstrukturen.
Das Schlussurteil lautete: Die Übersetzung wurde von keinem Haus-
saner verstanden. Es folgten weitere Übersetzungen bis auf diejenige
der 70er Jahre (unter der Leitung von Alhaji Bawa Bulkacu), an der
sich viele Haussaner beteiligt haben, und die eine Übersetzung ins
Haussa als Hauptsprache war, unter Berücksichtigung ihrer literari-
schen Traditionen und von ökumenischem Charakter.21

Das Haussa als Muttersprache und in seiner Funktion als Ver-
kehrssprache: Das Haussa verdankt seine wichtige Position unter den
Sprachen Afrikas einem starken Identitätsgefühl der Haussaner (das

286

Anna Czajka-Cunico

19 Nida, »The Paradoxes of Translation«, S. 5–27. Zu den unter dem Einfluss des Pro-
testantismus in Richtung auf individuelles Verständnis variierenden Grundsätzen der
Bibelübersetzung siehe Wonderly, Bible Translation for Popular Use, und Mędala,
»Rola Biblii w kulturze światowej«, S. 90–99.
20 Ihre Geschichte könnte ein Pendant zu Heinz Kimmerles Rekonstruktion der afri-
kanischen Philosophie sein, siehe Kimmerle, Afrikanische Philosophie im Kontext der
Weltphilosophie.
21 Siehe Pawlak, »Kryteria doskonalenia przekładu. Co znaczą kolejne przekłady Bi-
blii na języki afrykańskie«, S. 19–31.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich u. a. auf die Legende der Abstammung von einem gemeinsamen
Urahn und der Entstehung von sieben Stadtstaaten stützt). Seine Ver-
breitung verdankt es dem Handel und seiner Funktion als einem der
Sprachmedien des Islam. Es wird als Muttersprache in Nigeria und
Niger gesprochen, wo es Nationalstatus hat. Es wird auch in den Dia-
sporen in Ghana, Togo, Benin, Burkina Faso und seltener in Kame-
run, Tschad, der Zentralafrikanischen Republik, Kongo, in den Städ-
ten Jos und Maiduguri gesprochen.

Als lingua franca wird das Haussa als Alltagssprache verwendet
in der lokalen Industrie, in der Verwaltung und im Schulwesen. Das
Haussa ist das Sprachmedium nicht nur des Islam, sondern wird ne-
ben Yoruba und Englisch auch von den Christen verwendet. Das
Haussa in seiner Version als Verkehrssprache besitzt keine einheit-
liche Norm und auch kein Milieu, in dem es sich artikulieren könnte,
es ist uneinheitlich und ständiger Umgestaltung unterworfen. Für die
Zwecke der Bibelübersetzung wurde in einer Untersuchung eine ge-
meinsame Version von Haussa als Verkehrssprache festgelegt. Die
Untersuchung unter der Leitung von Robert Koops wurde in der Re-
gion Plateau, die eine besondere ethnische und sprachliche Vielfalt
auszeichnet, und der zwischen 25 und 35 Jahre alten Bevölkerung
unter besonderer Berücksichtigung der Frauen durchgeführt, die in
der Erziehung und der Sprachvermittlung die Hauptrolle spielen.22

Aus der Situation herausgehört / Charakteristika der übersetz-
ten Botschaft: Die Übersetzung enthält bedeutende Modifikationen
sowohl in Bezug auf das ursprüngliche Werk als auch auf die Ziel-
sprache, deren Version in der oben genannten Untersuchung fest-
gelegt worden ist. Es seien hier die wichtigsten erwähnt: In der Or-
thographie (sie verzichtet auf die Notation der Tonhöhen) sind die
Einflüsse des Englischen (z.B. die Großschreibung der Namen) beibe-
halten, die Namen werden in ihrer arabischen oder englischen Form
transliteriert, oft wird auf deren wörtliche Bedeutung rekurriert. Bei
der Wahl der Eigennamen (wie etwa Maryamu (dt. ›Maria‹), Alisaba-
tu (dt. ›Elisabeth‹, Banjami (dt. ›Benjamin‹), Dutsen Zaitun (dt. ›Öl-
berg‹), Sayifurus, arab. Kubrus (dt. ›Zypern‹) stützte man sich auf das
Kriterium ihrer Verbreitung und auch der Verwendung in den
Medien. Bei gewissen Namen ist man auf ihre durch die Tradition
festgelegte Version zurückgegangen. In der Grammatik sind viele

287

Übersetzungsphilosophische Bemerkungen

22 Zu Haussa als Hauptsprache und als Verkehrssprache siehe Pawlak, Język hausa,
und dieselbe, Hausa Outside the Mother Area. Plateau Variety.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vereinfachungen eingeführt worden. In der Lexik griff man oft zur
Bezeichnung komplexer Bedeutungen auf die phraseologisch ver-
ankerten Komposita mit ihrem beschreibenden Charakter. In der
Lexik hat man die biblischen Realien an den Kontext der Überset-
zungsempfänger angepasst. Das betrifft die Maß-, Gewichts- und
Geldwerte sowie die Bezeichnungen von Flora, Fauna und Feiertagen.

Die Übersetzung verzichtet auf die treue Wiedergabe des litera-
rischen Charakters des Buches, und ebenfalls auf die seines litur-
gischen Charakters. Sie konzentriert sich auf die Vermittlung der
kerygmatischen Geschichte in einer Form, die dem vornehmlich
mündlichen Charakter der Sprachkommunikation zu entsprechen
versucht. Der Text wird in narrativen, rhythmisch gegliederten Ein-
heiten und unter Auslassung der Exegese wie auch der spezialisierten
Terminologie wiedergegeben. Er soll dem Leser die Gelegenheit
schaffen, seine sozusagen existenzielle (autoritätsunabhängige) Glau-
bensentscheidung zu treffen.

Der Text wird in leicht memorisierbare Einheiten eingeteilt, die
durch die üblichen Redeweisen wie z.B. wata rana (eines Tages) nar-
rativ verbunden werden. Innerhalb des Textes sorgen die Partikel wie
to (also) oder sai (daraufhin) und die Temporal- und Kausalssätze für
die präzise und rhythmische Fassung der Ereignisse und ihrer Zu-
sammenhänge. In der lexikalischen Schicht wird der mündliche und
unmittelbare Charakter des übersetzten Evangelium-Textes durch die
Verwendung von kolloquialen Ausdrücken (auch aus dem Eng-
lischen, wie z.B. boyi für Diener) und Ausrufezeichen, die die Ein-
fühlung und Verständnis erleichtern, erreicht. Es kommt zu einer
Übersetzung der bibeleigenen rhetorischen Formen. Die differenzier-
ten Anredeformen von Christus im Originaltext werden durch das
Ranka ya dade (»Dass Du lange lebst«, Ansprache der älteren würdi-
gen Personen) wiedergegeben. Die sog. Makarismen (Seligspre-
chungsformen der Bergpredigt) werden meistens mit der Formel ka
yi murna (freut euch) wiedergegeben.

Manchen Fragen des Evangeliums haben die Übersetzer die For-
mel hinzugefügt: kuna tsamani, denkt ihr es auch so? Die Untertitel
der Einheiten, die die Aussagen des Textes verdeutlichen sollen, neh-
men die Gestalt der Frage, der Interpretation, des Gebots und des
Gebets an. Es lässt sich daran die den afrikanischen Weisheitslehren
eigene sprichwörtliche Form wiedererkennen.

Religiöser Wortschatz: In der haussanischen Bibelübersetzung
sind viele arabische Wörter enthalten, die sich ins Haussa auch als

288

Anna Czajka-Cunico

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alltagssprache eingenistet haben und kaum davon auszusondern
sind. Viele dieser Wörter sind mit dem Hebräischen und Aramäi-
schen verwandt und ins Arabische über die Bibel eingegangen. Dieses
Phänomen ist Ergebnis einer historischen Verwandtschaft von Juden-
tum, Islam und Christentum, aus der auch Gemeinsamkeiten im re-
ligiösen Wortschatz entstanden sind.

Ein Beispiel dafür ist das Wort »Allah«, das den »Gott« der Bibel
bezeichnet. Seine Herkunft ist unklar. Es wurde anfangs mit dem
Gott des Islam identifiziert, aber unter dem Einfluss der christlichen
Missionare hat es die Bedeutungen des hebräischen elohim und des
griechischen theos angenommen.

Ein anderes problematisches Wort ist Almasihu (Messias), das
das griechische messias (Adaptation des hebr. meshiah) und christos
wiedergibt. Es kann entweder Jesu Name oder auch dessen erlösende
Funktion bezeichnen.

Andere Beispiele religiöser Termine aus dem Arabischen in der
haussanischen Bibelübersetzung:

adduʿa (Gebet)
azumi (Fasten)
malaʿka (Engel)
shaidʿan neben iblis (Satan)
majamiʿ a, wörtlich: Moschee vom Freitag (Synagoge)

Es wird darauf hingewiesen, dass man bei der Übersetzung religiöser
Begriffe, mit Rücksicht auf die zu erwartende Proteste seitens der
Christen, meist die arabische Terminologie vermeidet, allerdings ist
die Verwendung der arabischen Grundworte aus dem allgemeinen
haussanischen Sprachgebrauch unvermeidlich. Weiter: Bei der Über-
setzung religiöserBegriffewerden zweiHaltungenvertreten: 1. Wort-
wörtlichkeit undhöchste Sorgfalt; 2. Rückgriff auf ursprünglicheAus-
drücke im Griechischen. Die Autorin der Studie empfiehlt aufgrund
der untersuchten Übersetzung eine kontextbedingte Wahl: Die Viel-
falt der Ausdrücke soll im Ganzen des Textes zusammenwirken.

Beispiele von solcher Vielfalt:

Ruhm, gr. doksa, hebr. kabod, d’aukaka (Erhöhung, Respekt, An-
erkennung)

Gnade, gr. charis, hebr. hen (schützende Beugung über jemand),
hesed (auch Treue zur Allianz).

289

Übersetzungsphilosophische Bemerkungen

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Vielfalt der Ausdrücke mit ihrem semantischen Potential gibt die
Komplexität der interreligiösen Wirklichkeit wieder und eröffnet die
Möglichkeit der Konfrontation und Vertiefung der Bedeutungen.

Autorität oder Botschaft? Bedeutungen und Zeichen. Sprach-
liche Überlappungen: Ein besonderes Problem stellt, wie so oft in
der Übersetzungspraxis, dieWiedergabe der metaphorischen Ausdrü-
cke dar, die sich auf den Lebenskontext der Schriften, auf die spezi-
fischen Visionen, Rituale und Realitäten des Alltagslebens beziehen.

Michalak demonstriert, wie einige ursprüngliche Metaphern
übersetzt werden, die sich auf die Körperteile beziehen: der Finger,
der Arm Gottes.23 Außerdem von Tiermetaphern:

Beispiel Wolf:DerWolf wird zunächst als wilder Hund übersetzt
(kyarkeci), aber da sich diese Übersetzung als unlesbar erwiesen hat,
ist er mit kura (Hyäne) ersetzt worden, die das Bild des Originals
besser wiedergibt.

Beispiel Fuchs: Bei Lukas verkörpert er (der griechischen äsopi-
schen Tradition zufolge, der dieses Evangelium nahesteht) List,
Schlauheit. Allerdings wurde der Fuchs im Hebräischen anders ver-
standen – als Gegensatz zumLöwen, d.h. zur Bedeutung eines gerech-
ten, weisen, edlenHerrschers – deutete er auf Kleinlichkeit, Egoismus,
Unwürdigkeit hin. Die Übersetzung mit dem Wort fenk konnte diese
Bedeutungsfelder kreuzen, erwies sich aber als undeutlich. Man griff
zum Wort ku tafi (Schakal), aber auch diese Lösung erwies sich als
verwirrend, denn in den afrikanischen Märchen steht Schakal für
Weisheit und Brillanz. Die Originalmetapher desWolfes wurdemehr-
fach gewandelt, bis man sich am Schluss für »Hund« entschieden hat.

Beispiel Eckstein: Er ist zum schönsten, besten Stein, dutsen ma-
fi kyau, geworden, behält aber nicht mehr die Bedeutung des Schluss-
steines (als etwas, was verbindet, stützt, trägt).

Oft wurde in der Übersetzung überhaupt auf die Metaphern ver-
zichtet. Die unvermeidliche Folge sind Vereinfachungen, Umstellun-
gen und Blockierung mancher innertextueller Korrespondenzen.

Diese Evangeliumsübersetzung, wenngleich von einigen zur Pa-
raphrase herabgesetzt, weil sie die literarischen Eigenschaften der
Schrift und ihren liturgischen (autoritätstiftenden) Charakter nicht
beibehält, scheint ein spannungsreicher Versuch zu sein, sich der He-

290

Anna Czajka-Cunico

23 Vgl. Vico, Principi di una scienza nuova intorno alla comune natura delle nazioni
(1744), Della sapienza poetica, Libro II, cap. 2. (s. auch der Beitrag zu Vico in diesem
Buch!)

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rausforderung der Universalität der Botschaft zu stellen. Es entstand
durch sie ein Raum der sprachlich vermittelten interreligiösen Kom-
munikation.

4. Schlussfolgerungen: Projekt und Modell

Aus der Zusammenstellung der Erfahrungen aus diesen beiden Über-
setzungen von Großen Schriften ergibt sich ein Resultat, das in den
sozusagen monokulturellen Untersuchungen kaum sichtbar ist. Es
zeigte sich, dass beide Projekte Akzente auf fast symmetrisch gegen-
sätzliche Weise setzen: 1. Auf der einen Seite (in der Koranüberset-
zung) wird der Akzent auf die entscheidende Rolle des Übersetzers
gesetzt, auf der anderen (in der Bibelübersetzung ins Haussa) auf die
Rolle der Perzeptions- und Verstehensmöglichkeiten des Empfängers.
2. Auf der einen Seite wird die absolute Autorität des Buches unter-
strichen, auf der anderen die Lebendigkeit einer mündlichen Mittei-
lung. 3. Auf der einen Seite wird die Exklusivität einer Sprache (des
Arabischen) bekräftigt, auf der anderen das Arabische als Sprach-
medium auch anderer Religionen, und generell: die Mehrsprachigkeit
der Offenbarung, da das Arabische auch mit dem Hebräischen, Ara-
mäischem und Haussa verwachsen ist. 4. Auf der einen Seite steht die
Unberührbarkeit der Schriftform, auf der anderen stehen die mög-
lichen Metamorphosen der Kommunikationsformen. 5. Auf der
einen Seite die Verankerung in der Exegese, auf der anderen die An-
regungskraft der Botschaft in immer neuem kulturellen Kontext. Die
beiden Tendenzen der Übersetzungsgrundsätze könnte man entspre-
chend vereinfachend als zentripetal und zentrifugal bezeichnen. In
ihrer Gegenüberstellung brechen gewisse »Dogmen« der Überset-
zungstheorien (Exklusivität bzw. Überlegenheit der Sprachen)24 zu-
sammen, und es zeichnen sich neue Aufgaben ab.

Die Zusammenstellung der Erfahrungen von nur zwei Erfah-
rungskomplexen mit der Übersetzung von Großen Schriften lässt
die Vielfalt der Standpunkte erahnen, die in der Analyse anderer Er-
fahrungen zutage treten könnten. Es ist unumgänglich, eine solche

291

Übersetzungsphilosophische Bemerkungen

24 Man könnte sie, an die von Vico identifizierten Anmaßungen der Überlegenheit
der Gelehrten bzw. der Völker (boria de’ dotti und boria delle nazioni) anknüpfend,
boria delle lingue, Überheblichkeit der Sprachen nennen, vgl. Vico, Principi, Degli
elementi, degn. XXIII.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vergleichende Analyse anzustellen und durchzuführen. Man könnte
auf deren Grundlage ein vieldimensionales, verschiedene Aspekte be-
rücksichtigendes Übersetzungsmodell erstellen. Es würde auf der an-
thropologischen Basis des freiheitsstrebenden Menschen gründen,
der durch Übersetzungsversuche seine Sprache sucht.

5. Grund in Humboldt

Die Betrachtung der Analyse von Übersetzungserfahrungen erfolgt
von einem Standpunkt, der sich auf Grundideen Wilhelm von Hum-
boldts stützt, die folgendermaßen kurz gefasst werden können:
1. die für die Entwicklung der Menschheit konstitutive Wechsel-

beziehung von Sprache und Geistigkeit;25
2. die für das Fortbestehen und die Entwicklung der Sprachen kon-

stitutive Wechselbeziehung von natürlichen Sprachen und einer
ideal angenommenen universalen Sprache (Sprachuniver-
salien?);26

3. die Verschiedenheit der Sprachen als Herausforderung zu ihrer
Einheitlichkeit;27

4. Produktivität der Annahme einer möglichen, einst zu erreichen-
den Einheitlichkeit der Sprache;28

5. Sprache als eine Kulturform, die alle anderen Kulturformen
durchdringt und aufeinander bezieht gemäß ihrer symbolischen,
erkennenden und kommunikativen Funktion;29

6. Sprache als ein lebendiges Gefüge von verschiedenen offenen
(lückenhaften) Sprachsystemen (»ein Haus mit mehreren Stock-
werken«), dessen Funktionieren in ihrer Wechselwirkung fort-
besteht;30

292

Anna Czajka-Cunico

25 Humboldt, Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und ihren
Einfluß auf die geistige Entwickelung des Menschengeschlechts, S. 2 ff., 7, 65, 249ff.
Die Wiedergabe dieser Ideen erfolgt oft aus der Perspektive, die die Verfasserin dieses
Beitrags aus den Vorlesungen zur Sprachphilosophie von Eugenio Coșeriu an der Uni-
versität Tübingen im Sommersemester 1991 gewonnen hat. Siehe dazu u. a.: Coșeriu,
»Humboldt und die moderne Sprachwissenschaft«, S. 3–11.
26 Humboldt, a. a.O., S. 3 f., 30 f., 47 f.
27 a. a.O., S. 10 f., 29, 35, 47.
28 a. a.O., S. 14 f., 38 f.
29 a. a.O., S. 22 f., 191.
30 a. a.O., S. 17. (Siehe Coșeriu, Vorlesungen zur Sprachphilosophie, Universität Tü-
bingen, Sommersemester 1991, Notizen der Verfasserin.)

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Sprache als Weltbild;31
8. unerschöpfliche Dialogizität und permanente Sinngebungstätig-

keit der Sprache(n);32
9. das Übersetzen, angeregt durch die Einsicht in die jeweilige Un-

zulänglichkeit und lediglich teilhafte Entsprechung der natür-
lichen Sprachen untereinander.33

Die Notwendigkeit der Übersetzung der Schriften, Übersetzung als
»Sprache« der globalen und interkulturellen Welt

DemAnliegen der Analyse von Übersetzungen der Schriften liegt das
dem Werk von Wilhelm von Humboldt und seiner Fortführung34 in-
newohnende Vorgefühl der Notwendigkeit von wechselseitigen Über-
setzungen und des gemeinsamen Nachdenkens über deren Modi und
Resultate zugrunde. Die Übersetzung scheint in unserem viel- und
interkulturellem Zeitalter eine Art Sprache der Zukunft zu sein. An-
ders gesagt: Die Sprache der Zukunft ist eine über-setzte Sprache,
eine, die sich mit der Herausforderung misst, überall zu gelten, ent-
sprechend dem Bewegungsantrieb der Menschen, der philosophisch
als der Anspruch, überall sein zu können, ausgedrückt wird. Die über-
setzte Sprache wächst, regt in den natürlichen Sprachen unbekannte
Potentiale an und ist niemals eine rein linguistische Angelegenheit,
sondern im Grunde eine Übersetzung der Kulturen. Sie ist ein schwer
zu fassendes, atmosphärisches und lebenspendendes Phänomen –
zentraler Gegenstand der menschlichen cura sui (Pflege seiner
selbst).

Auf diesem Gebiet spielen die Übersetzungen der Großen
Schriften als Traditionsgrundlagen eine kardinale Rolle. Sie sollen
gepflegt werden, damit sich niemand in Unkenntnis auf die Schriften
als auf eine Legitimation von Gewalt und Unterdrückung berufen
kann, damit neue, wenn auch ins Unendliche hinauslangende inter-
kulturelle und interdisziplinäre Diskussionszusammenhänge über die
Botschaft der Schriften entstehen können, bis sie, sprachlich und

293

Übersetzungsphilosophische Bemerkungen

31 Humboldt, a. a.O., S. 46, 91, 198.
32 a. a.O., S. 23 f., 28 f., 34 f., 105 f., 297 f.
33 a. a.O., S. 59, 299f.
34 Etwa durch das sprachwissenschaftliche Werk von Eugenio Coșeriu sowie seine
Untersuchungen zur Sprachphilosophie.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch die differenzierte Menschheitsgeschichte geläutert, die Wirk-
lichkeit erreichen. Mit diesen übersetzungsphilosophischen Bemer-
kungen hoffen wir, im Sinne von Pier Cesare Bori weiterzuwirken.

Bibliographie:

Bassnett-McGuire, Susan, La traduzione. Teorie e pratica, Milano 1993.
Bori, Pier Cesare, Per un consenso etico tra culture, Genova 1991.
Bori, Pier Cesare, Universalismo come pluralità delle vie, Genova 2004.
Burmann, Thomas, E., »Tafsir and Translation: Traditional Arabic Qur’ān exe-

gesis and the Latin Qur’āns of Robert of Ketton and Mark of Toledo«, in:
Speculum 73 (1998), S. 703–732.

Coşeriu, Eugenio, Geschichte der Sprachphilosophie, Bd. 1: Von Heraklit bis
Rousseau, Bd. 2: Von Herder bis Humboldt, auf der Grundlage der nach-
gelassenen Aufzeichnungen des Verfassers und einer Nachschrift von
Heinrich Weber und anderen, neu bearbeitet und herausgegeben von Jörn
Albrecht, Tübingen, 2015: Vorlesungen zur Sprachphilosophie, Univer-
sität Tübingen, Sommersemester 1991.

Coşeriu, Eugenio, »Humboldt und die moderne Sprachwissenschaft«, in: Coşe-
riu, Eugenio, Energie und Ergon, Bd. 1: Schriften von Eugenio Coseriu
(1965–1987), eingelesen und herausgegeben von Jörn Albrecht, Tübingen
1988, S. 3–11.

Czajka, Anna (Hrsg.), Kultury świata w dialogu, Warszawa 2012.
Czajka, Anna (Hrsg.), Wielkie Księgi ludzkości, Warszawa 2013.
De Hamel, Christopher, Das Buch: Eine Geschichte der Bibel, Berlin 2002.
Dziekan, Marek, »Działalność przekładowa w Domu Mądrości (Bajt al Hikma) w

Bagdadzie«, in: Studia Philosopiae Christianae, Nr. 1, vol. 41, 2005,
S. 115–127.

Ebertshäuser, Rudolf, Gottes Wort oder Menschenwort? Moderne Bibelüberset-
zungen unter der Lupe, Oerlinghausen 2006.

Heine, Bernd, Status and Use in African Lingua Francas, München 1970.
Höllwerth, Alexander, »Die großen Menschheitsüberlieferungen im Dialog zwi-

schen den Kulturen«, in: Polylog, Zeitschrift für interkulturelles Philoso-
phieren Nr. 33, S. 123–129.

Humboldt, Wilhelm von, Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprach-
baues und ihren Einfluß auf die geistige Entwickelung des Menschen-
geschlechts, Berlin 1836.

Jervolino, Domenico, »Croce, Gentile e Gramsci sulla traduzione«, International
Gramsci Journal 1(2), 2010.

Kimmerle, Heinz, Afrikanische Philosophie im Kontext der Weltphilosophie,
Nordhausen 2005.

Kuschel, Karl-Josef, »Der Koran. Erfahrungen eines Christen mit einem um-
strittenen Buch«, in: Czajka (Hrsg.), Wielkie Księgi, a. a.O., S. 219–240.

Mędala, Stanisław, »Rola Biblii w kulturze światowej«, Ruch Biblijny i Litur-
giczny, 4–6, 1991.

294

Anna Czajka-Cunico

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michalak, Anna, Vulgata et annuntiatio veritatis. Przekład popularny Biblii na
język hausa na podstawie Ewangelii wg św. Łukasza i Dzièjòw Apostols-
kich, Magisterarbeit, Universität Warschau 2004.

Nida, Eugene, »The Paradoxes of Translation«, in: The Bible Translator, London
1950–,42/2a, S. 5–27.

Pachniak, Katarzyna, Nauka i kultura arabska i jej wpływ na średniowieczną
Europę, Warszawa 2010.

Pachniak, Katarzyna, »Koran, hadisy i ich rola w islamie«, in: Czajka, Wielkie
Księgi, a. a.O., S. 151–170.

Pachniak, Katarzyna, »Koran, hadisy i ich obecnosc w. kulturze muzulmańskiej,
in: Czajka, a. a.O., S. 207–216.

Pawlak, Nina, Język hausa, Warszawa 1998.
Pawlak, Nina, »Kultury Afryki«, in: Czajka, Kultury świata, a. a.O., S. 31–51.
Pawlak, Nina, »Kryteria doskonalenia przekładu. Co znaczą kolejne przekłady

Biblii na języki afrykańskie«, in: Między przekładem biblijnym a rodzimą
teologią. Wybrane problemy przekładów biblijnych i teologii afrykańskiej,
hrsg. von A. Halemba / J. Różański, Warszawa 2003, S. 19–31.

Pawlak, Nina, Hausa Outside the Mother Area: Plateau Variety, Warsaw 2002.
Vico, Giambattista, Principi di una scienza nuova intorno alla comune natura

delle nazioni (1744), dt.: Prinzipien einer neuen Wissenschaft über die
gemeinsame Natur der Völker, Bde. 1 und 2, hrsg. von Vittorio Hösle und
Christoph Jermann, Hamburg 1990.

Ventura, Alberto (Hrsg.), Il Corano, übersetzt von I. Zilio-Grandi, kommentiert
von A. Ventura, M. Yahia, I. Zilio-Grandi, M. A. Amir Moezzi, Milano
2010.

Wonderly, William L., Bible Translation for Popular Use, London 1968.
Zilio-Grandi, Ida, »Tradurre il Corano: un’ipotesti di lavoro«, Il regno – attuali-

tà, Nr. 14, 2012.

295

Übersetzungsphilosophische Bemerkungen

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Bachmann-Medick (Gießen)

Übersetzung als kulturelle Praxis und
Analysekategorie –
Facetten eines »Translational Turn«

Gegenwärtig ist nicht mehr zu übersehen, wie unverzichtbar kultu-
relle Übersetzungsprozesse und ihre Analyse geworden sind: im Kul-
turenkontakt ebenso wie in interreligiösen Beziehungen und Konflik-
ten, für Integrationsstrategien von Einwanderungsgesellschaften,
aber auch für ein Ausloten von konstruktiven Nahtstellen zwischen
wissenschaftlichen Disziplinen und Wissenschaftskulturen.1 Vor al-
lem mit Blick auf Globalisierungsprozesse wird eine erhöhte Auf-
merksamkeit für Vermittlungsprozesse und Übertragungsprobleme
verlangt – nicht nur angesichts der weltweiten Zirkulation von
Waren und globalen Repräsentationsformen, von »global icons« und
»travelling concepts«, sondern auch bezogen auf die Interaktions-
situationen im Kulturenkontakt. Übersetzung wird in diesen Feldern
einerseits zur Bedingung von transkulturellen Austauschbeziehun-
gen, andererseits zu einem Medium, das kulturelle Differenzen,
Machtungleichheiten, aber auch Handlungsspielräume freilegen
kann. Mit der Fokussierung auf Übersetzungsvorgänge können die
Kultur- und Sozialwissenschaften gegenwärtige sowie historische
Szenarien des Kulturenkontakts überhaupt genauer als bisher unter-
suchen: als komplexe Prozesse kulturellen Übersetzens. Übersetzung
wird dabei auf eine transnationale kulturelle Praxis hin geöffnet, die
keineswegs mehr auf eine zweipolige Beziehung (zwischen jeweiligen
Nationalsprachen, Nationalliteraturen oder Nationalkulturen) be-
schränkt bleibt.

Wenn die Kategorie der Übersetzung seit einiger Zeit weit über
Sprach- und Textübersetzung hinaus in derartige kulturelle und so-
ziale Handlungssphären übergreift, dann wird Übersetzung allzu
leicht zur bloßen Metapher. Eine Präzisierung und Konkretisierung

296

1 Dieser Beitrag basiert in einigen Teilen auf meiner englischsprachigen Einleitung zu
dem von mir herausgegebenen Themenheft »The Translational Turn« der Zeitschrift
Translation Studies 2,1 (2009).

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in empirischen Fallstudien wird immer notwendiger, um den vage
gewordenen Übersetzungsbegriff auf seine wichtigsten Elemente hin
genauer zu fassen: Übertragung, Transfer und Transformation, Ver-
mittlung, Sprache und Mehrsprachigkeit, aber auch Machtdimensio-
nen, Missverständnisse und Brüche beim Kontextwechsel.

Die Wende zur »Übersetzung« – ein »translational turn«?

Lässt sich allein schon durch die massive Ausweitung der Über-
setzungsfelder von einem »translational turn« in den Kultur- und
Sozialwissenschaften sprechen? Immerhin haben sich die Translation
Studies schon seit einiger Zeit über ihre traditionellen Übersetzungs-
kontexte hinausbewegt und dies in wichtigen Studien dokumentiert.2
Ein »translational turn« führt jedoch noch weiter. Denn er lebt aus-
drücklich von der Migration der Übersetzungskategorie aus den
Translation Studies in andere Fächer und Diskurse der Humanwis-
senschaften hinein. Quer durch die unterschiedlichsten Disziplinen
ist die Übersetzungskategorie mittlerweile zu einer Analysekategorie
ausgearbeitet und in Kulturanalysen konkret zur Anwendung ge-
bracht worden.

In der Tat findet man bereits ambitionierte Ansätze einer sol-
chen kultur- und sozialwissenschaftlichen Aufwertung der Überset-
zungskategorie, die mit konkreten Schritten zu ihrer Operationalisie-
rung einhergeht. Unter anderem fordert Jürgen Habermas von
Religionsgemeinschaften in postsäkularen Gesellschaften, dass sie
ihre religiöse Sprache in eine öffentlich zugängliche säkulare Sprache
»übersetzen« müssen;3 Joachim Renn gründet eine ganze Soziologie
auf »Übersetzungsverhältnisse«;4 Migration wird auf Übersetzungs-
handeln hin neu gedeutet;5 Susan Bassnett erweitert das Feld auf

297

Übersetzung als kulturelle Praxis und Analysekategorie

2 Aus der Vielzahl der Ansätze vgl. u. a. Cronin, Translation and Globalization; Ve-
nuti, The Scandals of Translation; Hermans, Translating Others; Tymoczko/Gentzler,
Translation and Power; zu den entsprechenden »turns« innerhalb der Translation
Studies vor allem Snell-Hornby, The Turns of Translation Studies.
3 Habermas, »Religion in der Öffentlichkeit. Kognitive Voraussetzungen für den
›öffentlichen Vernunftgebrauch‹ religiöser und säkularer Bürger«.
4 Renn, Übersetzungsverhältnisse. Perspektiven einer pragmatistischen Gesell-
schaftstheorie; vgl. auch Renn/Straub/Shimada, Übersetzung als Medium des Kul-
turverstehens und sozialer Integration.
5 Papastergiadis, The Turbulence of Migration. Globalization, Deterritorialization
and Hybridity; vgl. die Debatte »Translation andMigration« im Forum der Zeitschrift

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Translating Terror«,6 Mona Baker auf »Translation and Conflict«7

sowie Robert Stam und Ella Shohat auf »Race in Translation«.8 In
der Geschichtswissenschaft etwa wird Übersetzung zur Erschließung
von Mission, Konversion und anderen Transformationsprozessen zur
Geltung gebracht.9

Bereits diese knappe Auflistung macht deutlich, dass gegenwär-
tig eine viel komplexere und stärker disziplinenvermischte Aus-
gangslage besteht als noch vor einem Jahrzehnt. Schon damals war
ansatzweise in den Translation Studies selbst von einem »Translation
Turn in Cultural Studies« die Rede.10 Doch erst die gegenwärtige Dis-
kussion mit ihren Anstößen durch disziplinäre Außensichten scheint
auf eine theoretisch-systematische Zuspitzung zu drängen, die der
Übersetzungsperspektive den Durchbruch zu einem eigenständigen
»turn« verschafft hat.11 Wie aber kommt es überhaupt zu »turns« in
den Humanwissenschaften, den Kultur- und Sozialwissenschaften so-
wie den Cultural Studies? Hier verläuft die Theorieentwicklung nicht
etwa über umwälzende »Paradigmen«. Viel eher kommt es – in sen-
sibler Rückkopplung an die gesellschaftlichen Problemlagen und Pro-
zesse selbst – zu weniger durchgreifenden Verschiebungen der theo-
retischen Aufmerksamkeit durch Theoriewenden. Unterschiedliche
»turns« lösen sich nicht etwa ab, sondern können durchaus auch ne-
beneinander bestehen – gleichsam in einer eklektischen Theoriekon-
stellation.12 In einer solchen Wissenschaftslandschaft kann ein erwei-
terter Übersetzungsbegriff aber erst dann einen »translational turn«
auslösen, wenn drei Phasen durchlaufen werden, so wie es für die
Etablierung von »turns« überhaupt charakteristisch ist: 1. Auswei-

298

Doris Bachmann-Medick

Translation Studies 5,3 (2012), S. 345–368; 6,1 (2013), S. 103–117; 6,3 (2013), S. 339–
351.
6 Bassnett, »Translating Terror«.
7 Baker, Translation and Conflict. A Narrative Account.
8 Stam/Shohat, Race in Translation. Culture Wars around the Postcolonial Atlantic.
9 Vgl. Lässig, »Übersetzungen in der Geschichte – Geschichte als Übersetzung? Über-
legungen zu einem analytischen Konzept und Forschungsgegenstand für die Ge-
schichtswissenschaft.«
10 Bassnett, »The Translation Turn in Cultural Studies«; Snell-Hornby, The Turns of
Translation Studies. New Paradigms or Shifting Viewpoints?, S. 164 ff.
11 Näher hierzu vgl. Bachmann-Medick, Cultural Turns. Neuorientierungen in den
Kulturwissenschaften, S. 238–283; Bachmann-Medick, »Translational Turn«; Bach-
mann-Medick, »Übersetzung in der Weltgesellschaft. Impulse eines translational
turn«; Snell-Hornby, a. a.O.
12 Bachmann-Medick, Cultural Turns, a. a.O., S. 16–19.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung des Untersuchungsgegenstands oder Themenfelds, 2. Metapho-
risierungen, 3. methodische Profilierungen, Auslösung eines konzep-
tuellen Sprungs und disziplinenübergreifende Anwendung.13

Also erst wenn sich ein konzeptueller Sprung vollzieht und
»Übersetzung« somit nicht mehr nur auf einen Untersuchungs-
gegenstand beschränkt bleibt, sondern quer durch die Disziplinen zu
einem neuen Erkenntnismittel wird, zu einer methodisch reflektier-
ten Analysekategorie – erst dann lässt sich von einem »translational
turn« sprechen.

Übersetzung bleibt unter diesem Vorzeichen längst nicht mehr
nur eine Bewegung zwischen Original und Kopie, zwischen Aus-
gangstext und Zieltext, sondern wird zu einer weiterreichenden me-
thodenähnlichen Einstellung: hin zu Grenz-Denken, zum Aufwerten
von Zwischenräumen sowie zu einer gezielten Aufmerksamkeit auf
einzelne Vermittlungsschritte (anstelle pauschaler Synthesen). Über-
setzung realisiert sich aber erst dann als eine fruchtbare Analyse-
kategorie, wenn sie in Gesellschaftstheorie, Handlungstheorie,
Kulturtheorie, Mikrosoziologie, Migrationsforschung, Interkultura-
litätstheorie usw. nicht bloß als eine neue Metapher zur Geltung
kommt, sondern wenn sie ausdrücklich aus empirischen Handlungs-
verläufen herausgearbeitet wird.

2. Horizonterweiterungen der Translation Studies –
translationale Perspektiven

2.1. Übersetzung als Kontextualisierung

Ein »translational turn« in den Kulturwissenschaften setzt den »cul-
tural turn« in der Übersetzungswissenschaft seit den 1980er Jahren
voraus. Gemeint ist die Erweiterung der Übersetzungsperspektive
über die Übertragung von Sprachen und Texten hinaus, ihre Öffnung
für Fragen kultureller Übersetzung, ja für die Analyse der vielschich-
tigen und spannungsreichen kulturellen Lebenswelten selbst. Dabei
sind die vertrauten Kategorien textbezogener Übersetzung wie Ori-
ginal, Äquivalenz, »Treue« zunehmend angereichert worden durch
neue Leitkategorien kultureller Übersetzung wie etwa Repräsenta-

299

Übersetzung als kulturelle Praxis und Analysekategorie

13 Ausführlicher zur Frage »Wann wird ein Turn zum Turn« vgl. Bachmann-Medick,
Cultural Turns, a. a.O., S. 25–27.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tion und Transformation, Fremdheit und Alterität, Deplatzierung,
kulturelle Differenzen und Macht.

Bereits die Translation Studies hatten für ihre kulturelle Über-
setzungsreflexion über lange Zeit Impulse der ethnologischen For-
schung aufgegriffen, vor allem die Kritik an kultureller Repräsentati-
on14 und die Methode der Kontextualisierung. Dies bedeutete schon
für die Textübersetzung, dass auch hier die kleineren Texteinheiten
(einzelne Symbole, Anredeformen, Erzählmuster und Kommunika-
tionssituationen) nicht etwa isoliert, sondern in übergreifende kultur-
spezifische und historische Denkmuster und Bedeutungszusammen-
hänge eingebunden werden sollten. Für die Kulturübersetzung
bedeutet dies nun umgekehrt, dass sie von der Annahme wegrückt,
es seien ganze Kulturen, die übersetzt würden. Vielmehr regen gera-
de die präzisen, textbezogenen Analysemethoden der Translation
Studies dazu an, die allzu oft verallgemeinerte Sphäre von Kultur
oder Praxis erst einmal auf kleinere Kommunikations- und Interakti-
onseinheiten herunterzubrechen und sie dadurch überhaupt erst zu-
gänglich und genauer analysierbar zu machen. Denn mit der Über-
setzungsperspektive können derart große Kommunikationskomplexe
(wie auch Kulturtransfer, Kulturdialog, Kulturvergleich etc.) gerade-
zu mikroskopisch zergliedert werden – nicht zuletzt mit Blick auf
konkrete Übersetzungshandlungen von Akteuren und Akteurinnen
als cultural brokers. Ausbaufähig wäre hier etwa Susan Bassnetts frü-
here Anregung einer Übersetzungstheorie im Sinn einer allgemeinen
Transaktionstheorie, die auf konkrete Übersetzungshandlungen von
cultural brokers ausgerichtet ist:

»Today the movement of peoples around the globe can be seen to mirror the
very process of translation itself, for translation is not just the transfer of
texts from one language into another, it is now rightly seen as a process of
negotiation between texts and between cultures, a process during which all
kinds of transactions take place mediated by the figure of the translator.«15

Die Ausweitung der Übersetzungskategorie im Zuge eines umfassen-
deren »translational turn« ist vielleicht gerade deshalb so grund-
legend, weil die Übersetzer und vor allem die Translationswissen-

300

Doris Bachmann-Medick

14 Vgl. Wolf, »Culture as Translation – and Beyond. Ethnographic Models of Repre-
sentation in Translation Studies«; Sturge, Representing Others; Maranhão/Streck,
Translation and Ethnography. The Anthropological Challenge of Intercultural Un-
derstanding.
15 Bassnett, Translation Studies, S. 5 f.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaftlerinnen die Mikro- und Makro-Ebenen stets in eine notwendi-
ge Wechselbeziehung setzen: kleinere Formate, Text- und Interakti-
onsanalysen werden auf umfassendere Translationsrahmen bezogen
und umgekehrt. Übersetzungen werden auf diese Weise in weitere
Horizonte von Macht- und Abhängigkeitsbeziehungen und in ein
diskursives Umfeld (z.B. Orientalismus, Kolonialismus) eingelas-
sen.16 Die Übersetzungsgeschichte wird dabei zu einem Teil der Kolo-
nialgeschichte gemacht, zu einem Teil des »global regime of trans-
lation«17 oder auch der »biopolitics of translation«.18

2.2. Translation als Selbstübersetzung und Transformation

Wie stark die einzelnen Übersetzungspraktiken noch von solchen
umfassenderen Hegemonialbeziehungen geprägt sind, die bis in die
Asymmetrien des globalen Regimes der Übersetzung hineinreichen,
wird besonders signifikant auf der Ebene der Sprachenpolitik. Der
Kampf regionaler Sprachen (wie Gĩkuyu, Yoruba) gegen die Über-
macht von Weltsprachen gibt hier dem Übersetzungsproblem seine
besondere Schärfe. Darauf verweist ein eindrucksvolles autobiogra-
phisches Essay des kenianischen Schriftstellers Ngugĩ wa Thiong’o.19
Dieser stellt aus seiner eigenen Erfahrung heraus dar, wie die Spra-
chen- und Übersetzungsasymmetrien zugleich als Gewaltzusammen-
hänge wirken. Sie setzen die Akteure, auch die Autoren, höchst exis-
tenziellen Übersetzungsanforderungen aus oder erzwingen diese gar
politisch. Am eigenen Leibe werden so die ungleichen Machtbezie-
hungen zwischen europäischen und afrikanischen Sprachen als lin-
guistische Repression oder gar Terror erfahrbar. Die entsprechenden
Übersetzungserfahrungen Ngugĩ wa Thiong’o’s vom kenianischen
Gĩkuyu in die globale Verkehrssprache Englisch führen hier zu
Selbstübersetzung im doppelten Sinn: zur Übersetzung der eigenen
Texte durch ihn als Autor, aber auch zu Übersetzungen seines Selbst,

301

Übersetzung als kulturelle Praxis und Analysekategorie

16 Asad/Dixon, »Translating Europe’s Others«, S. 177; Venuti, The Scandals of Trans-
lation. Toward an Ethics of Difference, S. 158.
17 Vgl. Sakai, »How Do We Count a Language? Translation and Discontinuity«.
18 Vgl. Solomon, »The Proactive Echo. Ernst Cassirer’s The Myth of the State and the
Biopolitics of Global English«; Sakai/Solomon, »Introduction. Addressing the Multi-
tude of Foreigners, Echoing Foucault«.
19 wa Thiong’o, »Translated by the Author. My Life in Between Languages«.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu einem Leben in und als Übersetzung. Auch dabei ist das globale
Übersetzungssystem am Werk, das – so Jon Solomon – den »myth of
global English«20 verkörpert. Doch auch diese schon zum Mythos
gewordene Weltverkehrssprache lässt durchaus noch Interventions-
lücken offen, gerade durch ihr spannungsreiches Changieren: zwi-
schen einer »complete translatability«21 einerseits – die mit Über-
setzung als einem Medium für die »configuration of the flexible
personality«22 einhergeht –, und einer dazu gegenläufigen Selbst-
behauptung und Differenzartikulation von marginalisierten Spra-
chen und Kulturen andererseits.

An diesem Punkt öffnet die Perspektive eines »translational
turn« geradezu die Tore für die Untersuchung einer Politik der Über-
setzung. In ihr werden zum einen globale Sprachasymmetrien unter
dem Vorzeichen einer Biopolitik der Übersetzung diskutiert. Zum
andern kommt die Ebene der Erfahrungen, Handlungen und Selbst-
Übersetzungen von Seiten der Subjekte und Akteure in den Blick:
unter dem Vorzeichen von »translation as itself a constitutive ele-
ment of social action or practice«23 und von Übersetzung nicht nur
zwischen, sondern auch innerhalb von Lebensformen. Besonders ein-
dringlich sind hier Forschungen des ethnologisch arbeitenden Sozio-
logen Martin Fuchs. Am Beispiel der indischen Unberührbaren, der
Dalit, hat er gezeigt, wie diese versuchen, aus einer unterdrückten
Lebenssituation heraus ihre sozialen Anliegen in ein »drittes Idiom«
hinein zu übersetzen, nämlich in einen universalistischen buddhisti-
schen Referenzrahmen, um damit Anschluss an andere soziale Kon-
texte und auf diese Weise Anerkennung zu gewinnen. Übersetzung
erscheint hier geradezu als eine intentionale soziale Handlung, als
aktives »reaching out to others«. Damit wird gezeigt, wie weitrei-
chend die Perspektiven des »translational turn« sein können – gerade
auch für die Analyse von Praktiken gesellschaftlicher Gruppen, die
Übersetzung in Form pragmatischen Aushandelns als »a mode of
agency«24 nutzen. In solchen sozialen Übersetzungsverhältnissen
kann die ohnehin problematische Zweipoligkeit des Translationspro-
zesses nicht mehr greifen. Die Notwendigkeit, durchaus universalis-

302

Doris Bachmann-Medick

20 Solomon, »The Proactive Echo«, a. a.O.
21 a. a.O., S. 57.
22 Vgl. a. a.O., S. 67.
23 Fuchs, »Reaching Out; or, Nobody Exists in One Context Only«, S. 25.
24 a. a.O., S. 32.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tische »third terms« (z.B. den Buddhismus) auch für die Überset-
zungshandlungen selbst als Referenzpunkte in Anspruch zu nehmen,
fordert eine deutliche Mehrpoligkeit ein. Übersetzung ist hier mehr
als nur Überbrückung zweier unverbundener Pole, mehr als nur ein
»one-way-process«25. Im Gegenteil, Übersetzung wird zu einem
komplexen soziologischen Beziehungsbegriff, der sich über bloßen
Transfer hinaus auf wechselseitige Bezugspunkte und auf Transfor-
mation hin öffnet.

Für eine derart weitreichende Vorstellung von Übersetzung als
Transformation hat bereits die postkoloniale Diskussion den Boden
bereitet. Zwar ist dort vor allem darauf hingearbeitet worden, das
europäische, westliche Selbstverständnis als »Original« zu erschüt-
tern, ein re-mapping und kritisches Umkartieren von Zentrum und
Peripherie ins Auge zu fassen, Identitäten aufzubrechen und das Bi-
naritätsprinzip zugunsten hybrider Vermischungen in Frage zu stel-
len. Doch die postkoloniale Aufmerksamkeit auf Machtverhältnisse
in (jeglichen) Translationsbeziehungen26 hat wichtige Vorzeichen ge-
setzt: für die Betrachtung von Übersetzung als Transformation im
Sinn eines oft konflikthaften Veränderungsprozesses. Diese Sicht
sprengt den Rahmen von traditionellen Translations- als Äquivalenz-
beziehungen. Sie sprengt die Annahme fest umrissener Positionen
oder Sphären oder gar die »Treue« zu den »Originalen« von Tradi-
tion, Herkunft und Identität. Im Gegenteil, erst das Transgressive
und Transformative von Übersetzung ist – so Zygmunt Bauman –
eine Bedingung der Möglichkeit für »reciprocal change« überhaupt:

»Cross-cultural translation is a continuous process which serves as much as
constitutes the cohabitation of people who can afford neither occupying the
same space nor mapping that common space in their own, separate ways. No
act of translation leaves either of the partners intact. Both emerge from
their encounter changed, different at the end of act from what they were at
its beginning […].«27

303

Übersetzung als kulturelle Praxis und Analysekategorie

25 a. a.O., S. 21 f.
26 Vgl. Niranjana, Siting Translation. History, Post-Structuralism, and the Colonial
Context; Bassnett/Trivedi, Post-colonial Translation. Theory and Practice; Spivak,
»The Politics of Translation«; Tymoczko/Gentzler, Translation and Power; Marais/
Feinauer, Translation Studies beyond the Postcolony.
27 Bauman, Culture as Praxis, xlviii.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3. Kultur als Übersetzung – transkulturelles Übersetzen

Die weitreichenden Ansätze von Übersetzung als Transformation
enthalten eine Dynamik, die schließlich gar eine Neukonzeptionali-
sierung des Kulturbegriffs selbst ausgelöst hat: »Kultur ist translatio-
nal«.28 Kulturen sind keine geschlossenen Einheiten, die in ihrer
Gesamtheit übertragen und übersetzt werden könnten. Kulturen
konstituieren sich vielmehr überhaupt erst durch vielschichtige Über-
lappungen und Übertragungen, durch Verflechtungsgeschichten
unter ungleichen globalen Machtbedingungen. Im Gegenzug zu Ver-
einheitlichungstendenzen, zu Identitätsbehauptungen und essentia-
listischen Festschreibungen lassen sich hier mit der Übersetzungs-
perspektive konkrete Differenzstrukturen freilegen: heterogene
Diskursräume innerhalb einer Gesellschaft, kulturinterne Gegendis-
kurse, bis hin zu Diskursformen vonWiderstandshandlungen. In An-
lehnung an diesen Begriff einer »translationalen« Kultur erklärt
schließlich Judith Butler die Kategorie der Übersetzung zu einer
transnationalen Schlüsselkategorie des Kosmopolitismus, welche die
Hervorbringung einer Weltkultur als einen endlosen Prozess des
transkulturellen Übersetzens begreift.29

Doch vielleicht sollte man von hier aus nicht allzu schnell zur
Formel eines »translational transnationalism«30 greifen, um globale
Sprach- und Übersetzungspolitik als Tor zu einem aufgeklärten Kos-
mopolitismus aufzubauen. Vielleicht bietet ein »translational turn«
eher die Chance, aus der Auseinandersetzung mit konkreten Pro-
blemfeldern heraus erst einmal die historischen, sozialen und politi-
schen Bedingungen der Möglichkeit von transkulturellen Überset-
zungen überhaupt vor Augen zu führen. Ein Anstoß hierfür wäre
zunächst Homi Bhabhas durchaus wörtlich zu nehmende Verknüp-
fung zwischen transnational und translational. Denn sie markiert –
über ein bloßes Wortspiel hinaus – geradezu eine noch zu konkreti-
sierende Aufgabe transnationaler Kulturwissenschaft:

»Jede transnationale kulturelle Studie muss stets von neuem lokal und spe-
zifisch jene Elemente ›übersetzen‹, die diese transnationale Globalität de-
zentrieren und untergraben, um sich nicht von den neuen globalen Tech-

304

Doris Bachmann-Medick

28 Bhabha, Die Verortung der Kultur, S. 257.
29 Butler, »Universality in Culture«, S. 49 f.
30 Apter, »On Translation in a Global Market«, S. 5.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nologien des kulturellen Konsums und der Verbreitung von Ideologie ver-
einnahmen zu lassen.«31

Darüber hinaus kann die Übersetzungskategorie dazu motivieren,
nicht nur Kultur und Kulturwissenschaft, sondern auch Globalisie-
rung translatorisch auszubuchstabieren. So spricht Michael Cronin
von »globalization as translation«.32 Er spielt damit auf die Dezentra-
lisierung globaler Prozesse ebenso an wie auf eine akteursbezogene
Sicht von Globalisierung. Denn die Bürger einer globalen Zivilgesell-
schaft sollten gerade über Translationsbemühungen eine »bottom-up
localization«33 erreichen können und damit eine aktive Beziehungs-
und Netzwerkbildung vorantreiben. Dass man jedoch auch in der Fra-
ge der globalen Übersetzungsprozesse ohne eine reflektierte histori-
sche Dimension nicht auskommt, zeigt sich zudem in Dipesh Chakra-
bartys Konzept von »translation-as-displacement«.34 Unter diesem
markanten Vorzeichen wären der Übergang nicht-europäischer Län-
der (wie Indien) zum Kapitalismus, aber auch die Ausprägungen von
»multiplen Modernen« neu zu deuten: weniger als Ergebnis von li-
nearen Universalisierungsprozessen, viel eher als Ergebnis von his-
torischen Differenzen und Brüchen.

3. Epistemologische Dimensionen eines »translational turn« –
und ihre globalen Implikationen

3.1. Übersetzung als Deplatzierung

»Übersetzung […] ist die Agentur der Differenz.«35 Was bedeutet
eine solche Aussage? Zunächst wäre an ein Übersetzbarmachen von
Differenzen zu denken, womit der Annahme einer eher statischen
Einheit und Reinheit von Konzepten wie Kultur, Identität, Tradition,
Religion usw. entgegengetreten werden kann. Doch diese epistemo-
logische Perspektive ist unbedingt noch zu ergänzen durch eine his-
torische Sicht, welche die kolonialistische Herausbildung von Diffe-

305

Übersetzung als kulturelle Praxis und Analysekategorie

31 Bhabha, a. a.O., S. 362.
32 Cronin, Translation and Globalization, S. 34.
33 Cronin, Translation and Identity, S. 28.
34 Chakrabarty, »Place and Displaced Categories, or HowWe Translate Ourselves into
Global Histories of the Modern«, S. 55.
35 Haverkamp, »Zwischen den Sprachen«, S. 7.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


renzen in den Blick nimmt bzw. – in den Worten des Lateinamerika-
wissenschaftlers Walter Mignolo – die Notwendigkeit von »theo-
rizing translation across the colonial difference«.36 In diesem Sinn
verlangen die globalen Beziehungen mit ihren Differenzen und De-
platzierungen eine politische, machtsensible Neusicht der Überset-
zungskategorie selbst. Statt der weit verbreiteten Vorstellung vom
Übersetzen als Brückenbauen zu folgen, könnte es anregender und
realitätsnäher sein, auch die Brüchigkeiten und Verwerfungen in der
Übersetzungsdynamik selbst stärker als bisher zu beleuchten. Immer-
hin sind es die In-between Situationen, die im Rahmen von Überset-
zungsbeziehungen immer entscheidender werden und die nicht zu-
letzt eng verknüpft sind mit den Zwischenexistenzen im Gefolge
weltweiter Migrationsprozesse, Exil und Diaspora.

Solche Beispielfelder erhellen jedenfalls den Übersetzungscha-
rakter von kulturwissenschaftlichen Phänomenen überhaupt: ihre
nicht-holistische Struktur, ihre Hybridität und Vielschichtigkeit –
nicht zuletzt ihre Herausforderung, Differenzen »auszuhandeln«
und zu verflüssigen. In diesem Sinn wären die von den Kulturwissen-
schaften gefeierten »Zwischenräume« methodisch neu zu erschlie-
ßen, indem man sie als handlungsintensive »Übersetzungsräume«
untersucht: als Gestaltungsräume von Beziehungen, von Situationen,
»Identitäten« und Interaktionen durch konkrete kulturelle Überset-
zungsprozesse. Wie sich daraus geradezu geographisch relevante
Beziehungen zwischen Translation Studies und Urban Studies er-
geben können, zeigt sich etwa in einer übersetzungswissenschaft-
lichen Studie zu den zwischenräumlichen Kontaktzonen der viel-
sprachigen Migranten und Sprachgemeinschaften in der geteilten
Stadt Montreal.37

Solche »Zwischenräume« haben zudem ein besonders großes
epistemologisches Potential, da sie translatorische Handlungs- und
Forschungseinstellungen nahelegen. Sie regen dazu an, nach »Quer-
begriffen« zu binären Gegenbegriffen zu suchen, aber auch formel-
hafte Verclusterungen aufzubrechen. So macht etwa eine translatori-
sche Sicht von »Interkulturalität« ihre Hervorbringung aus einzelnen
Übersetzungsschritten heraus plausibel und lässt damit auch leicht
ausgeblendete Elemente wie Verständigungsversuche, Vermittlungs-

306

Doris Bachmann-Medick

36 Mignolo/Schiwy, »Double Translation«, S. 4.
37 Simon, Translating Montreal; Simon, Cities in Translation. Intersections of
Language and Memory.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schritte, Missverstehen, Blockaden etc. wieder sichtbarer werden.38
Ein solcher translationaler Zugang macht komplexe Zusammenhänge
überhaupt durchsichtiger und handhabbarer. So können auch »Meis-
tererzählungen« wie Modernisierung, Identität, Gesellschaft, Kultur
mit Blick auf Übersetzungsvorgänge zergliedert werden, um sie in
ihren Zusammensetzungen, aber auch in ihren innerenWidersprüch-
lichkeiten differenzierter begreifen zu können.

3.2. Von Universalisierungen zu »cross-categorical translations«

Erfasst also der »translational turn« gar die universalisierenden euro-
päischen Vorstellungen, Modelle, Theorien und Konzepte, ja die all-
gemeinen Untersuchungsbegriffe und Kategorien selbst? Einseitige
Universalisierungsansprüche, die von eurozentrischen kategorialen
Vorannahmen ausgehen, werden jedenfalls besonders von außerhalb
Europas immer vehementer infrage gestellt. Problematisiert wird das
europäische Übersetzungsprivileg in seiner langen Tradition, fremde
Kulturen und Sprachen immer nur in den europäischen Kontext hi-
nein zu übersetzen. Künftig wird sich die kritische Übersetzungsrefle-
xion viel stärker auf eine Umkehr der Blickrichtung hin öffnen müs-
sen. Das heißt, sich Übersetzungsvorgängen aus anderen Richtungen
und auf andere Lokalisierungen hin auszusetzen, die zeigen, wie
»Übersetzungsprozesse genuin für das Selbstverständnis aller außer-
europäischen Kulturen eine grundsätzliche Rolle spielen […]«.39Aus-
schau zu halten wäre auch nach möglichen Wechselseitigkeiten bei
einem solchen Übersetzen: etwa im gemeinsamen Bemühen um
»third idioms« (beispielsweise in Form religiöser Referenzpunkte
oder der Referenz auf Menschenrechte).40

Wie eng hier gerade epistemologische und globale Problemlagen
unübersehbar zusammenwirken mit kultur- und übersetzungspoliti-
schen Fragen, dies wird besonders deutlich in Dipesh Chakrabartys
Vorschlag, Übersetzung nicht nur cross-cultural, sondern auch
»cross-categorical« anzulegen, eurozentrische universale Bezugs-

307

Übersetzung als kulturelle Praxis und Analysekategorie

38 Zu Interkulturalität im Kontext von Übersetzung vgl. West, »Teaching Nomadism.
Inter/cultural Studies in the Context of Translation Studies«.
39 Shimada, »Zur Asymmetrie in der Übersetzung von Kulturen – das Beispiel des
Minakata-Schlegel-Übersetzungsdisputs 1897«, S. 261.
40 Neben Fuchs, a. a.O.; vgl. hier Tsing, »Transitions as Translations«; Bachmann-
Medick, »Menschenrechte als Übersetzungsproblem«.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


größen des Vergleichs explizit auszuschalten und sich stattdessen of-
fenzuhalten für nicht-europäische Untersuchungskategorien. So
müsse es etwa möglich sein, den Begriff »pani« aus dem Hindi in
den englischen Begriff für »Wasser« zu übersetzen, ohne dabei durch
die vorgängige Kategorie des westlichen Wissenssystems, nämlich
H2O, hindurchgehen zu müssen.41 Erst ein Vergleichen, das nicht vor-
schnell zu allgemeinen Vermittlungsbegriffen greift und dabei das
tertium comparationis unreflektiert lässt, könne eine gemeinsame
Ebene für wechselseitiges Kulturübersetzen bereitstellen. Wie stark
eine solche »cross-categorical translation« die Historisierung und
Kontextualisierung der (universalisierenden) Untersuchungskatego-
rien (wie Demokratie, Menschenwürde, Gleichheit etc.) selbst for-
dert, dies zeigt Dipesh Chakrabarty auch an einem anderen Ort. Eine
politische Geschichtsschreibung in nicht-europäischen Ländern wie
Indien und unter postkolonialen Bedingungen sei – so Chakrabarty
– nur möglich durch einen transformativen historischen Verlauf der
Übersetzung europäischer Schlüsselkonzepte wie etwa der Moderne,
und zwar im Sinn von »translation-as-displacement«. So ließe sich
der ursprünglich europäische Begriff des »Proletariats« nur in einer
Kette von Deplatzierungen in den indischen Kontext hinein überset-
zen, nämlich über »Subalterne«, »Massen« und »Bauern«.42 Überset-
zung als Differenzkonzept muss also deutlich historisiert werden, so
Chakrabarty: »Our historical differences actually make a diffe-
rence.«43 Wie relevant ein solcher Ansatz für eine Weiterentfaltung
des translational turn sein kann, zeigt sich gerade auch, wenn man
kulturenvergleichend arbeitet und z.B. die Frage einer globalen,
transnationalen Geschichtsschreibung mit Blick auf »entangled his-
tories«44 aus der Perspektive konkreter Übersetzungsprozesse ver-
folgt. Die Relevanz zeigt sich aber vor allem auch für die Frage einer
Neubewertung von Universalien im transkulturellen Verkehr. Wel-
che Begriffe, so sollte man fragen, werden hier eigentlich zugrunde
gelegt? Sind Untersuchungsbegriffe wie Modernisierung, Entwick-

308

Doris Bachmann-Medick

41 Chakrabarty, Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical Diffe-
rence, S. 83.
42 Chakrabarty, »Place and Displaced Categories, or HowWe Translate Ourselves into
Global Histories of the Modern«, bes. S. 67.
43 a. a.O., S. 59.
44 Randeria, »Entangled Histories of Uneven Modernities. Civil Society, Caste Soli-
darities and the Post-colonial State in India«.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung, Kapitalismus, Demokratie, Arbeit, Menschenrechte eigentlich
universal gültig?Welche Übersetzungsprozesse sind nötig, um solche
Analysebegriffe selbst transkulturell zu öffnen und für sie Funk-
tionsäquivalenzen in der Handlungswelt bzw. im Begriffssystem
außereuropäischer Gesellschaften zu finden?45

4. Der translational turn auf demWeg durch die Disziplinen –
Kulturwissenschaften als »Translation Studies«

4.1. Translation in unterschiedlichen Disziplinen

Von kultureller Übersetzung (cross-cultural translation) wäre also
überhaupt erst fundiert zu reden, wenn man das Problem der »cross-
categorical translation« mitdenkt. Dies bedeutet sicher eine der größ-
ten Herausforderungen für die translatorische Neuorientierung, wie
sie die unterschiedlichsten Disziplinen gegenwärtig durchzieht. Sie
wäre besonders dann weiterzuverfolgen, wenn die Kultur- und Sozi-
alwissenschaften selbst zu global geöffneten Translation Studies wer-
den sollen. Man denke hier nur an die dezidierten Überlegungen zur
Umstrukturierung eines ganzen Fachs wie dem der Vergleichenden
Literaturwissenschaft. Der »translational turn« reicht dort sehr weit,
indem er das Untersuchungsfeld der Comparative Literature in poli-
tische Kontexte hinein erweitert und es von »translation zones«46 aus
zu erschließen versucht. Dabei wird sichtbar, wie »philology is linked
to globalization, to Guantánamo Bay, to war and peace, to the inter-
net […]«.47Auf diesem Gebiet der komparatistischen Analyse von
transkulturellen Texten, von »language wars«, von »linguistic creoli-
zation« und mehrsprachigen Situationen48 sind die Ansätze durchaus
schon profiliert. Für das Feld einer gerade aufkommenden translato-
rischen Migrationsforschung hingegen wäre noch genauer auszu-
arbeiten, was es heißen könnte, Migration mit dem Konzept der
Übersetzung und Selbst-Übersetzung als einen fortlaufenden Trans-
formationsprozess neu zu bestimmen: »In an age of global migration

309

Übersetzung als kulturelle Praxis und Analysekategorie

45 Vgl. Schaffer, Democracy in Translation. Understanding Politics in an Unfamiliar
Culture; Bachmann-Medick, »Menschenrechte als Übersetzungsproblem«.
46 Apter, The Translation Zone. A New Comparative Literature, S. 5.
47 a. a.O., S. 11.
48 ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


we also need new social theories of flow and resistance and cultural
theories of difference and translation.«49

Auch für eine zunehmend transnational ausgerichtete Ge-
schichtswissenschaft lässt sich in jüngster Zeit eine Neuentdeckung
der Übersetzungskategorie feststellen, besonders bezogen auf Kolo-
nialismus und Dekolonisierung, Missionsgeschichte und Konzept-
transfer.50 Dabei wird verstärkt nach kreativen, z.T. explizit nicht-
äquivalenten Re-Interpretationen z.B. politischer Grundkonzepte wie
Freiheit, Demokratie und Menschenrechte Ausschau gehalten, nach
Herausforderungen zur Entwicklung eigener historisch-politischer
Begriffe und Konzepte angesichts westlicher Transferangebote.51
Praktiken der Image- und Bild-Übersetzung angesichts gegensätz-
licher Bildkulturen bis hin zu Bildtabus haben zudem die Entwick-
lung eines neuen Forschungsfelds herausgefordert: »image-cultural
translation studies«.52

4.2. Kulturwissenschaften als Übersetzungswissenschaften

In einem weiteren Schritt des »translational turn« könnte die charak-
teristische Selbstreflexivität der Übersetzungskategorie genutzt wer-
den, um die eigene kulturanalytische Forschungstätigkeit selbst als
eine Übersetzungsaufgabe zu verstehen: Kulturwissenschaften als
Übersetzungswissenschaften.53 Damit wird 1) die Verlaufsstruktur
kulturwissenschaftlicher Erkenntnisgewinnung hervorgehoben: Plu-

310

Doris Bachmann-Medick

49 Papastergiadis, Turbulence of Migration. Globalization, Deterritorialization and
Hybridity, S. 20.
50 Vgl. Lässig, »Übersetzungen in der Geschichte – Geschichte als Übersetzung?
Überlegungen zu einem analytischen Konzept und Forschungsgegenstand für die Ge-
schichtswissenschaft«; Richter, »More than a Two-way Traffic. Analyzing, Trans-
lating, and Comparing Political Concepts fromOther Cultures«, S. 13; als zusammen-
fassenden Rezensionsartikel vgl. Howland, »The Predicament of Ideas in Culture.
Translation and Historiography«.
51 Vgl. Liu, Translingual Practice. Literature, National Character, and Translated
Modernity – China 1900–1937; Sakai, Translation and Subjectivity. On »Japan« and
Cultural Nationalism; Bachmann-Medick, »Menschenrechte als Übersetzungspro-
blem«.
52 Mersmann, »Global Routes. Transmediation and Transculturation as Key Concepts
of Translation Studies«, S. 415.
53 Bachmann-Medick, »Transnationale Kulturwissenschaften – ein Übersetzungs-
konzept?«

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ralisierten Verhältnissen und Phänomenen wird Raum gegeben,
wenn Ganzheits- und Einheitskonzepte aufgebrochen werden – durch
das Aufzeigen von vielschichtigen Überlagerungen, ja Widersprüch-
lichkeiten, die jeweils Übersetzungsprozesse erforderlich machen.
Dabei arbeiten die Kulturwissenschaften ausdrücklich nicht zentris-
tisch, sondern setzen gerade auch bei der Untersuchung von Rändern
und (kulturellen, aber auch disziplinären) Zwischenräumen an. Kon-
taktzonen (zwischen Fremdem und Eigenem) und eben Grenz- und
Überlappungsräume sind auf diese Weise als Übersetzungsräume zu
erkunden. Eine solche Aufforderung zur Translation wird auf der
Ebene der Theorielandschaft besonders durch die sogenannten
»turns« verkörpert.54 Von hier aus stellt sich 2) die Frage nach der
Übersetzbarkeit oder Übersetzungsnotwendigkeit zwischen den ver-
schiedenen, länderspezifischen Wissenskulturen im Feld der Kultur-
wissenschaften/Cultural Studies selbst.55 Hier sind bisher auch inner-
halb Europas noch zu viele Ausblendungen am Werk, noch zu
massive Fixierungen auf anglo-amerikanische Ausprägungen. Wel-
che Ansätze gehen dabei »lost in translation«? Vor allem über Europa
hinaus wird diese Translationsaufgabe relevant, nicht zuletzt ange-
sichts der erst jüngst wieder in den Blickpunkt gerückten, vorher aber
eher an den Rand gedrängten Latin American Cultural Studies. Von
hier aus ließe sich eine kritische Globalisierung für zukünftige Kul-
turwissenschaften stärker als bisher konturieren.

Wenn die Kulturwissenschaften also nicht einfach globalisiert,
sondern von ihren (europäischen) »Rändern« her transformiert wer-
den sollen, müssen sie – so Stuart Hall – ausdrücklich Übersetzungs-
prozesse in Anspruch nehmen: »Cultural studies today is not only
about globalization: it is being ›globalized‹ – a very uneven and con-
tradictory process […]. What interests me about this is that, every-
where, cultural studies is going through this process of re-trans-
lation.«56 Mit dieser Formulierung forderte Stuart Hall schon zu
Beginn der 1990er Jahre, dass sich die europäischen Cultural Studies
nicht nur in die Prozesse der Internationalisierung und Modernisie-
rung hinein übersetzen, sondern dass sie sich auch für asiatische und

311

Übersetzung als kulturelle Praxis und Analysekategorie

54 Bachmann-Medick, Cultural Turns. Neuorientierungen in den Kulturwissenschaf-
ten, S. 384–389.
55 Bachmann-Medick, The Trans/National Study of Culture. A Translational Per-
spective.
56 Hall, »Cultural Studies and the Politics of Internationalization. An Interview with
Stuart Hall by Kuan-Hsing Chen«, S. 393.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


afrikanische Cultural Studies übersetzbar machen sollten. Überset-
zung wird hier allerdings endgültig abgekoppelt von einem (europäi-
schen) »Original«: »translation as a continuous process of re-articu-
lation and re-contextualization, without any notion of a primary
origin. So I am not using it in the sense that cultural studies was
›really‹ a fully-formed western project and is now taken up elsewhere.
I mean that whenever it enters a new cultural space, the terms
change […]«.57

Ein solches Projekt von Kulturwissenschaften in Übersetzung
und als Übersetzungswissenschaften ist gegenwärtig immer noch im
Gang und erst in Ansätzen eingelöst. Denn es ist mit der Aufgabe
verknüpft, den »translational turn« noch stärker in transnationaler
Hinsicht auszuarbeiten und dazu an Übersetzbarkeiten und For-
schungspraktiken anzuknüpfen. Die bisherigen Ansätze der trans-
latorischen Wende werden dann noch weitreichender, wenn es gilt,
Methoden und neue Untersuchungsbegriffe zu finden, die eben nicht
nur aus westlichenWissenstraditionen stammen, sondern die aus den
spannungsreichen Übersetzungs-Aushandlungen einer »global con-
versation« heraus überhaupt erst zu gewinnen sind.

Bibliographie:

Apter, Emily, The Translation Zone. A New Comparative Literature. Princeton/
Oxford 2006.

Apter, Emily, »On Translation in a Global Market«, in: Public Culture 13,1
(2001), S. 1–12.

Asad, Talal / Dixon, John (Hrsg.), »Translating Europe’s Others«, in: Barker,
Francis et al., Europe and Its Others, 2 Bde., Bd. 1, Colchester 1985,
S. 170–177.

Bachmann-Medick, Doris, Cultural Turns. Neuorientierungen in den Kulturwis-
senschaften [2006]. 5. Aufl. mit neuem Nachwort. Reinbek 2014 (engl.
Ausgabe: Cultural Turns. New Orientations in the Study of Culture. Ber-
lin/Boston 2016).

Bachmann-Medick, Doris (Hrsg.), The Trans/National Study of Culture. A
Translational Perspective. Berlin/Boston 2014.

Bachmann-Medick, Doris, »Translational Turn«, in: Gambier, Yves/van Doors-
laer, Luc (Hrsg.), Handbook of Translation Studies. Bd. 4, Amsterdam
2013, S. 186–193.

Bachmann-Medick, Doris, »Menschenrechte als Übersetzungsproblem«, in: Ge-
schichte und Gesellschaft 38,2 (2012), S. 331–359.

312

Doris Bachmann-Medick

57 ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bachmann-Medick, Doris, »Transnationale Kulturwissenschaften – ein Überset-
zungskonzept?«, in: Dietrich, René/Smilovski, Daniel/Nünning, Ansgar
(Hrsg.), Lost or Found in Translation? Interkulturelle/internationale Per-
spektiven der Geistes- und Kulturwissenschaften, Trier 2011.

Bachmann-Medick, Doris, »Übersetzung in der Weltgesellschaft. Impulse eines
translational turn«, in: Gipper, Andreas/Klengel, Susanne (Hrsg.), Kultur,
Übersetzung, Lebenswelten. Beiträge zu aktuellen Paradigmen der Kultur-
wissenschaft, Würzburg 2008.

Baker, Mona, Translation and Conflict. A Narrative Account. London/New York
2006.

Bassnett, Susan, »Translating Terror«, in: Third World Quarterly 26, 3 (2005),
S. 393–403.

Bassnett, Susan, Translation Studies. London/New York 32002.
Bassnett, Susan/Harish Trivedi (Hrsg.), Post-colonial Translation. Theory and

Practice. London 1999.
Bassnett, Susan, »The Translation Turn in Cultural Studies«, in: Bassnett, Su-

san/Lefevere, André, Constructing Cultures. Essays on Literary Translati-
on, Clevedon 1998, S. 123–140.

Bauman, Zygmunt, Culture as Praxis. London/Thousand Oaks/New Delhi
1999.

Bhabha, Homi K., Die Verortung der Kultur, Tübingen 2000.
Buden, Boris, Der Schacht von Babel. Ist Kultur übersetzbar?, Berlin 2005.
Butler, Judith, »Universality in Culture«, in: Nussbaum, Martha C. (Hrsg.), For

Love of Country?, Boston 2002, S. 45–52.
Chakrabarty, Dipesh, Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Histor-

ical Difference. Princeton/Oxford 2000.
Chakrabarty, Dipesh, »Place and Displaced Categories, or How We Translate

Ourselves into Global Histories of the Modern«, in: Doris Bachmann-
Medick (Hrsg.), The Trans/National Study of Culture. A Translational
Perspective, Berlin/Boston 2014, S. 53–68.

Cronin, Michael, Translation and Identity. London/New York 2006.
Cronin, Michael, Translation and Globalization. London/New York 2003.
Fuchs, Martin, »Reaching Out; or, Nobody Exists in One Context Only: Society

as Translation«, in: Translation Studies 2,1 (2009), S. 21–40.
Habermas, Jürgen, »Religion in der Öffentlichkeit. Kognitive Voraussetzungen

für den ›öffentlichen Vernunftgebrauch‹ religiöser und säkularer Bürger«,
in: Habermas, Jürgen, Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophi-
sche Aufsätze. Frankfurt/M. 2005, S. 119–154.

Hall, Stuart/Kuan-Hsing Chen, »Cultural Studies and the Politics of Interna-
tionalization. An Interview with Stuart Hall by Kuan-Hsing Chen«, in:
David Morley/Kuan-Hsing Chen (Hrsg.), Stuart Hall. Critical Dialogues
in Cultural Studies, London/New York 1996, S. 392–408.

Haverkamp, Anselm, »Zwischen den Sprachen. Einleitung«, in: Haverkamp,
Anselm (Hrsg.), Die Sprache der Anderen. Übersetzungspolitik zwischen
den Kulturen. Frankfurt/M. 1997, S. 7–12.

Hermans, Theo (Hrsg.), Translating Others. 2 Bde., Manchester/Kinderhook
2006.

313

Übersetzung als kulturelle Praxis und Analysekategorie

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Howland, Douglas, »The Predicament of Ideas in Culture. Translation and His-
toriography«, in: History and Theory 42, 1 (2003), S. 45–60.

Jacob, Margaret C., »Science Studies after Social Construction. The Turn toward
the Comparative and the Global«, in: Bonnell, Victoria E./Hunt, Lynn
(Hrsg.), Beyond the Cultural Turn. New Directions in the Study of Society
and Culture. Berkeley/Los Angeles/London 1999, S. 95–120.

Lässig, Simone, »Übersetzungen in der Geschichte – Geschichte als Überset-
zung? Überlegungen zu einem analytischen Konzept und Forschungs-
gegenstand für die Geschichtswissenschaft«, in: Geschichte und Gesell-
schaft 38,2 (2012), S. 189–216 (Themenheft Übersetzungen, hrsg. von
Simone Lässig).

Liu, Lydia, Translingual Practice. Literature, National Character, and Translated
Modernity – China 1900–1937, Stanford 1995.

Maranhão, Tullio/Streck, Bernhard (Hrsg.), Translation and Ethnography. The
Anthropological Challenge of Intercultural Understanding, Tucson 2003.

Marais, Kobus/Feinauer, Ilse (Hrsg.), Translation Studies beyond the Postcolony,
Newcastle 2017.

Mersmann, Birgit, »Global Routes. Transmediation and Transculturation as Key
Concepts of Translation Studies«, in: Gernalzick, Nadja/Pisarz-Ramirez,
Gabriele (Hrsg.), Transmediality and Transculturality, Heidelberg 2013,
S. 405–423.

Mignolo, Walter/Schiwy, Freya, »Double Translation«, in: Maranhão, Tullio/
Streck, Bernhard (Hrsg.), Translation and Ethnography. The Anthropo-
logical Challenge of Intercultural Understanding, Tucson 2003, S. 3–29.

Niranjana, Tejaswini, Siting Translation. History, Post-structuralism, and the
Colonial Context, Berkeley/Los Angeles/Oxford 1992.

Papastergiadis, Nikos, The Turbulence of Migration. Globalization, Deterritoria-
lization and Hybridity, Cambridge 2000 (bes. Kap. 6 »The Limits of Cul-
tural Translation«, S. 122–145).

Randeria, Shalini, »Entangled Histories of Uneven Modernities. Civil Society,
Caste Solidarities and the Post-colonial State in India«, in: Elkana, Yehuda
et al. (Hrsg.), Unraveling Ties. From Social Cohesion to New Practices of
Connectedness. Frankfurt/M./New York 2002, S. 284–311.

Renn, Joachim, Übersetzungsverhältnisse. Perspektiven einer pragmatistischen
Gesellschaftstheorie, Weilerswist 2006.

Renn, Joachim/ Straub, Jürgen/Shimada, Shingo (Hrsg.), Übersetzung als Me-
dium des Kulturverstehens und sozialer Integration, Frankfurt/M./New
York 2002.

Richter, Melvin, »More than a Two-way Traffic. Analyzing, Translating, and
Comparing Political Concepts from Other Cultures«, in: Contributions
1,1 (2005), S. 7–20.

Sakai, Naoki, »How Do We Count a Language? Translation and Discontinuity«,
in: Translation Studies 2,1 (2009), S. 71–88.

Sakai, Naoki/Solomon, Jon (Hrsg.), »Introduction. Addressing the Multitude of
Foreigners, Echoing Foucault«, in: Sakai, Naoki/Solomon, Jon (Hrsg.),
Translation, Biopolitics, Colonial Difference, Hong Kong 2006, S. 1–36.

314

Doris Bachmann-Medick

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sakai, Naoki, Translation and Subjectivity. On »Japan« and Cultural National-
ism, Minneapolis 1997.

Schaffer, Frederic Charles, Democracy in Translation. Understanding Politics in
an Unfamiliar Culture, Ithaca 2000.

Shimada, Shingo, »Zur Asymmetrie in der Übersetzung von Kulturen – das Bei-
spiel des Minakata-Schlegel-Übersetzungsdisputs 1897«, in: Bachmann-
Medick, Doris (Hrsg.), Übersetzung als Repräsentation fremder Kulturen,
Berlin 1997, S. 260–274.

Simon, Sherry, Cities in Translation. Intersections of Language and Memory,
London, New York 2012.

Simon, Sherry, Translating Montreal. Episodes in the Life of a Divided City,
Montreal 2006.

Snell-Hornby, Mary, The Turns of Translation Studies. New Paradigms or Shift-
ing Viewpoints?, Amsterdam 2006.

Solomon, Jon, »The Proactive Echo. Ernst Cassirer’s The Myth of the State and
the Biopolitics of Global English«, in: Translation Studies 2,1 (2009),
S. 52–70.

Spivak, Gayatri C., »The Politics of Translation«, in: Venuti, Lawrence (Hrsg.),
The Translation Studies Reader, London/New York 2006, S. 397–416.

Stam, Robert/ Shohat, Ella (Hrsg.), Race in Translation. Culture Wars around
the Postcolonial Atlantic, New York 2012.

Sturge, Kate, Representing Others. Translation, Ethnography and the Museum
[2007], London/New York 2014.

Tsing, Anna Lowenhaupt, »Transitions as Translations«, in: Scott, Joan W./
Kaplan, Cora/Keates, Debra (Hrsg.), Transitions, Environments, Trans-
lations. Feminisms in International Politics. New York, London 1997,
S. 253–272.

Tymoczko, Maria/Gentzler, Edwin (Hrsg.), Translation and Power, Amherst
2002.

Venuti, Lawrence, The Scandals of Translation. Toward an Ethics of Difference,
London 1998.

wa Thiong’o, Ngugĩ, »Translated by the Author. My Life in Between Lan-
guages«, in: Translation Studies 2,1 (2009), S. 17–20.

West, Russell, »Teaching Nomadism. Inter/cultural Studies in the Context of
Translation Studies«, in: Herbrechter, Stefan (Hrsg,), Cultural Studies. In-
terdisciplinarity and Translation, Amsterdam, New York 2002, S. 161–
176.

Wolf, Michaela, »Culture as Translation – and Beyond. Ethnographic Models of
Representation in Translation Studies«, in: Hermans, Theo (Hrsg.), Cross-
cultural Transgressions. Research Models in Translation Studies II. His-
torical and Ideological Issues, Manchester 2002, S. 180–192.

315

Übersetzung als kulturelle Praxis und Analysekategorie

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III.
Übersetzung, Ethik und Hermeneutik

Wir sind immer in Gefahr, unsere Art zu handeln und zu
denken als die einzig vorstellbare zu sehen. Darin genau be-
steht Ethnozentrismus.
Andere Gesellschaften zu verstehen sollte uns davon entbin-
den; es sollte unser Selbstverständnis ändern. […]
Die Idee einer Wissenschaft, die Kultur und Geschichte igno-
rieren konnte, die einfach die historisch gewachsenen Spra-
chen politischen und sozialen Selbstverstehens übergehen
konnte, war eine der großen wiederkehrenden Illusionen mo-
derner westlicher Zivilisation.
(Charles M. Taylor, Understanding and Ethnocentricity, 1995)

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Birgitta Fuchs (Dortmund)

Sprachphilosophie und Kulturhermeneutik bei
Giambattista Vico

1. Vorbemerkungen

Der folgende Beitrag widmet sich der Sprachphilosophie und Kultur-
hermeneutik des italienischen Philosophen, Rechtsgelehrten und
Rhetorikprofessors Giambattista Vico (1668–1744) und thematisiert
damit zwei Momente vicianischen Denkens, die in einem engen ge-
danklichen Zusammenhang stehen. Ich möchte mit zwei Vorbemer-
kungen beginnen.

Erstens: Vico hatte bis zum Jahre 1741 den Lehrstuhl für Rheto-
rik an der Universität Neapel inne. Von daher ist es kaum verwunder-
lich, dass sich Vicos Sprachphilosophie der klassischen antiken Rhe-
torik und deren Rezeption im italienischen Sprachhumanismus
verdankt. Der enge Bezug zu rhetorischen Denkmustern zeigt sich
nicht nur in Vicos Sprachphilosophie, sondern ebenso deutlich in sei-
ner Kulturtheorie. Bereits Stephan Otto hat darauf hingewiesen, dass
Vicos Denkmethode rhetorischen Grundsätzen folgt, wenn er etwa
die Kongruenz von Denken und Sprache (idea und parola) hervor-
hebt, innerhalb seiner Erkenntnistheorie den natürlichen Vorrang
der Topik vor der Kritik, des Findens (invenire) vor dem Urteilen
(iudicare) betont, oder innerhalb seiner Sprachphilosophie die Folge
der Tropen von der Metapher über die Metonymie und Synekdoche
bis zur Ironie verfolgt.1 Während sich Vico mit diesen Gedanken noch
innerhalb des Mainstreams des italienischen Renaissance-Humanis-

319

1 Otto, Giambattista Vico, S. 86/87. Metonymie und Synekdoche sind Formen meta-
phorischen Sprechens und damit tropische Figuren, die auf der Übertragung allgemei-
ner Bedeutungen auf bildliche Ausdrücke beruhen. Während bei der Metonymie die
Bedeutung eines Begriffs auf einen Namen oder eine Person übertragen wird (z.B.
Lorbeer steht für Ruhm), wird bei der Synekdoche die Bedeutung des Ganzen auf
einen Teil übertragen (z.B. »Mensch« steht für die ganze Menschheit). In einem in-
novativen Schritt sieht Vico in diesen Formen metaphorischen Sprechens zugleich
eine archaisch-poetische Denkweise.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mus bewegt, betritt er mit seinem originellen Versuch, die Entste-
hung und Entfaltung menschlicher Kultur mit rhetorischen Mitteln
zu erklären, Neuland und bereitet denWeg für eine Fundamentalrhe-
torik, welche die zentrale Bedeutung des Rhetorischen für den Men-
schen und seine Kultur hervorhebt. Peter Oesterreich weist in seiner
Philosophie der Rhetorik ausdrücklich darauf hin, dass sich Ansätze
zu einer fundamentalrhetorischen Weltdeutung bereits bei Vico fin-
den, der auf die rhetorische Verfassung der mythologischen Welt der
frühen Menschheit hinweist und die Bedeutung der rhetorischen
Tropen (Metapher, Synekdoche und Metonymie) für den Kulturpro-
zess herausstellt. Damit habe Vico auf überzeugendeWeise eine »tro-
pologische Entstehungstheorie der geschichtlichen Welt« vorgelegt.2

Neben dieser offenkundigen Fundierung seiner Sprachtheorie in
der rhetorischen Denktradition finden sich mit dem Hinweis auf die
Natürlichkeit des Sprachursprungs, der Betonung des sinnlichen
Fundaments der Sprache sowie der Konstruktion einer Entwicklungs-
geschichte der Sprache von zunächst primitiven »poetischen« Anfän-
gen zu einer Sprache der Reflexion und der Abstraktion auch zentrale
Theoreme der Aufklärung.3

Für den Rhetorikprofessor Vico ist das Thema »Sprache« natür-
lich sowohl für seine Bildungskonzeption als auch für seine Er-
kenntnistheorie von zentralem Interesse. Seine eigentliche Sprach-
philosophie entwickelt Vico jedoch in seinem kulturtheoretischen
Hauptwerk Scienza nuova, und zwar in dem Kapitel über die »poeti-
sche Logik«. Dies kann schon als erster Hinweis darauf dienen, dass
Sprache sowohl für die Kulturproduktion der Völker als auch für das
Problem einer Kulturhermeneutik eine herausragende Rolle spielt.

Zweitens: Ein entscheidendes Motiv für die Entwicklung seiner
rhetorischen Sprachphilosophie mit ihrer originellen kulturtheoreti-
schen Wendung bilden die Herausforderungen rhetorisch-humanis-
tischen Denkens und Sprechens durch den neuzeitlichen Rationalis-
mus Descartes’ und seiner Schule. Die enorme und heute nicht mehr
angezweifelte Bedeutung Vicos für die europäische Geistesgeschichte
besteht nicht nur in seinem großangelegten Projekt einer »neuen«
Wissenschaft von der geschichtlichen und politischen Welt des Men-
schen, sondern auch in seinem originären Versuch einer Rehabilitie-

320

Birgitta Fuchs

2 Oesterreich, Philosophie der Rhetorik, S. 30.
3 Erler, Der spektakuläre Sprachursprung. Zur hermeneutischen Archäologie der
Sprache bei Vico, Condillac und Rousseau, S. 17.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung ästhetischer und rhetorischer Erkenntnis- und Sprachformen
gegenüber dem Monopolanspruch der mathesis universalis. Gegen-
über dem neuzeitlichen Rationalismus betont Vico entschieden, dass
ästhetische Formen des Erkennens und Sprechens keine defizitären
Wissens- bzw. Sprachformen oder bloße Vorstufen der Rationalität
darstellen, sondern als gleichwertige Erkenntnisweisen bewertet wer-
den müssen. Sie folgen, das ist die zentrale These der Scienza nuova,
einer eigenen »poetischen Logik« und bringen eine »poetische Weis-
heit« hervor, die in ihrer weltdeutenden und welterschließenden
Kraft nicht hoch genug eingeschätzt werden kann. Vicos Überlegun-
gen kulminieren in einer Theorie der Kultur, nach welcher sich die
kulturellen Hervorbringungen des Menschen in ihrem Entstehen
und in ihrem Bestand nicht einer mathematischen Rationalität, son-
dern der imaginativen Poiesis der Urmenschen verdanken. Die ersten
Menschen (primi uomini) erkennen nämlich ihre Welt, indem sie sie
erfinden.4 Die ersten kulturellen Erzeugnisse, zu denen auch die
Sprache gehört, sind kreative Hervorbringungen der Imaginatio und
nicht der Ratio, sie verdanken sich vielmehr, mit den Worten Tra-
bants, einer »vorrationalen poetischen Mimesis«.5

Meine folgenden Überlegungen gliedern sich in drei Abschnitte:
Zuerst soll in der gebotenen Verdichtung ein Einblick in das Projekt
der Scienza nuova gewährt und die Sprachphilosophie Vicos inner-
halb seiner Kulturtheorie verortet werden. Zweitens wende ich mich
dem Problem der Kulturhermeneutik zu. Ein dritter Schritt nimmt
Vicos Sprachphilosophie in den Blick, bevor das Problem der Kultur-
hermeneutik nochmals unter einer erweiterten Perspektive auf-
gegriffen wird.

321

Sprachphilosophie und Kulturhermeneutik bei Giambattista Vico

4 Giovanni Battista Vico, Prinzipien einer neuen Wissenschaft über die gemeinsame
Natur der Völker (im Folgenden zitiert als SN 1744 mit Angabe des Paragraphen),
hier §367: »Und auf klare und deutliche Weise werden wir zeigen, wie die Gründer
der heidnischen Humanität mit ihrer natürlichen Theologie (oder Metaphysik) sich
die Götter vorstellten, sich mit ihrer Logik die Sprachen erfanden, sich mit der Moral
die Heroen erzeugten, sich mit der Lehre von der Ordnung der Familien die Familien
schufen, mit der Politik die Städte; wie sie sich mit ihrer Physik die Prinzipien aller
Dinge als göttlich dachten, sich mit der besonderen Physik des Menschen gewisser-
maßen selbst erzeugten, sich mit ihrer Kosmographie ein ihnen eigenes Weltall ganz
aus Göttern erfanden, mit der Astronomie die Planeten und die Sternbilder von der
Erde zum Himmel trugen, mit der Chronologie die Zeiten ihren Anfang nehmen
ließen und wie mit der Geographie die Griechen sich die Welt ganz innerhalb Grie-
chenlands beschrieben.«
5 Trabant, »Giambattista Vico (1668–1744)«, S. 164/165.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Projekt der Scienza nuova und die Verortung der
Sprachphilosophie innerhalb der Kulturtheorie

In Vicos 1744 in seiner letzten Fassung posthum in Neapel erschiene-
nem kulturtheoretischen Hauptwerk Prinzipien einer neuen Wissen-
schaft über die gemeinsame Natur der Völker (Principi di una scienza
nuova intorno alla commune natura della nazioni) leistet Vico nicht
nur einen ersten zukunftsweisenden methodologischen Begrün-
dungsversuch der hermeneutischen Geisteswissenschaften, sondern
er weist auch auf die anthropologische und kulturtheoretische Bedeu-
tung ästhetischer und rhetorischer Formen des Denkens und Spre-
chens hin. Mit seiner Scienza nuova wird Vico zu einem bedeutenden
Vorläufer des geschichtlichen Denkens und der modernen Herme-
neutik (Gadamer, K.-O. Apel). Mit seinem Versuch, gegen den neu-
zeitlichen Rationalismus die Erkenntnisleistung ästhetischer und
figurativer Denk- und Sprachformen zur Geltung zu bringen, emp-
fiehlt sich Vico dem Interesse der Sprachphilosophie. Jürgen Trabant
sieht in der Scienza nuova den ersten linguistic turn in der abend-
ländischen Denk-Geschichte, der gegenüber der »Sprachlosigkeit der
cartesischen Philosophie« auf überaus originelle Weise die Sprache in
ihrer kognitiven Funktion und als konstitutives Element der Kultur
ausweist. In seiner Scienza nuova habe Vico die sprachliche bzw. se-
miotische Verfasstheit des Denkens entdeckt,6 eine Einschätzung, die
auch der italienische Vico-Experte Leonardo Amoroso teilt. Auch er
sieht in der Scienza nuova einen im Vergleich zur traditionellen Phi-
losophie ausgesprochen innovativen Schritt, wenn Vico der Sprache
eine fundamentale Rolle zuweist und sie nicht nur als Mittel sieht,
um schon »zuvor extralinguistisch gebildete Gedanken« auszudrü-
cken und mitzuteilen, sondern als etwas, das zutiefst mit dem Denken
verbunden ist.7

Vico selbst rechtfertigt den »neiderregenden« Titel seiner »neu-
en« Wissenschaft mit der Originalität ihres Gegenstandes: Erstmals
richtet die Metaphysik den Blick nicht auf den mondo naturale, son-
dern auf die geschichtliche und politische Welt des Menschen. Bereits
in seiner Schrift Liber metaphysicus hatte Vico mit seinem erkennt-
nistheoretischen Grundprinzip der Konvertierbarkeit des Wahren
und des Gemachten (verum et factum convertuntur) die wissen-

322

Birgitta Fuchs

6 Trabant, »Giambattista Vico (1668–1744)«, S. 177–178.
7 Amoroso, Erläuternde Einführung in Vicos Neue Wissenschaft, S. 101.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaftliche Grundlage für sein geschichts- und kulturtheoretisches
Werk entfaltet.8 Das, was der Mensch erkennen kann, hat er auch
selbst hervorgebracht. In seiner Scienza nuova überträgt Vico das
Verum-factum Prinzip auf die Geschichte und begründet den wissen-
schaftlichen Zugriff auf Geschichte und Kultur. Auch und gerade der
mondo civile mit seinen politischen und sozialen Institutionen sowie
die durch poietische Momente wie Mythos und Metapher hervor-
gebrachten kulturellen Objektivationen sind der wissenschaftlichen
Erfassung zugänglich, weil der Mensch sie mit Hilfe seiner kulturel-
len Einbildungskraft und produktiven Phantasie selbst hervorge-
bracht hat.

Die von Vico in aufklärungskritischer Absicht vorgenommene
Aufwertung der Imaginatio gegenüber der Ratio wird besonders in
der von Vico vorgenommenen Reformulierung des Aristotelischen
Satzes homo intelligendo fit omnia deutlich. Gegen Aristoteles kon-
statiert Vico nämlich, dass der Mensch non intelligendo fit omnia,
d.h. dass er gerade nicht durch seine Rationalität, sondern mit Hilfe
seiner Imagination die entscheidenden kulturellen Erfindungen, wie
etwa die Deutungsmacht seiner Metaphern, hervorbringt. Nur am
Rande sei darauf hingewiesen, dass Vico mit dieser Umdeutung einen
nicht unerheblichen Einfluss auf Ernst Cassirer ausüben konnte, der
in Vicos Neuer Wissenschaft den ersten Entwurf einer systema-
tischen Geschichtsphilosophie sah, die nicht der Logik der clara et
distincta perceptio folgt, sondern eine Logik der Phantasie und des
Mythos entwickelt. In seiner Logik der Kulturwissenschaften (1942)
benennt Cassirer ausdrücklich Vicos Scienza nuova als Vorentwurf
seines eigenen kulturphilosophischen Ansatzes, der gegen das neu-
zeitliche Wissenschaftsparadigma den methodischen Eigenwert his-
torischer Erkenntnis betont und den Bereich mathematischer Logik
in Richtung auf eine »Logik der Kulturwissenschaft« hin über-
schreitet.9

In Anlehnung an das Diktum des Aristoteles scientia debet esse
de universalibus et aeternis entfaltet Vico durch Kulturvergleich die
allgemeinen Strukturen und Prinzipien einer »ewigen idealen Ge-
schichte« und ihrer Gesetze, welche die kulturelle Entwicklung der
Völker in ihrem Entstehen, ihrem kulturellen Höhepunkt, ihrem
Niedergang und ihrem Ende bestimmen. So konnte Vico zeigen, dass

323

Sprachphilosophie und Kulturhermeneutik bei Giambattista Vico

8 Vico, Liber metaphysicus. Risposte.
9 Cassirer, Logik der Kulturwissenschaften, S. 13.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


alle Völker, ungeachtet der räumlichen und zeitlichen Distanz, ihre
Kultur auf Religion, Eheschließung und Totenbestattung begründe-
ten und sich ihre weitere Entwicklung in »beständiger Gleichförmig-
keit« in den drei Zeitaltern der Götter, der Heroen und der Menschen
vollzog. Das Zentralthema und die große wissenschaftliche Heraus-
forderung seines Projekts sah Vico in dem Versuch, die archaischen
Ursprünge der menschlichen Kultur aus »weitausgedehnter, dichtes-
ter Finsternis« zu erschließen und sie auf solide wissenschaftliche
Prinzipien zu stellen.10 Das zweite Buch der Scienza nuova, das den
Titel »Von der poetischen Weisheit« trägt, rekonstruiert die erste
Kulturphase der Menschheit als Phase einer vorrationalen, imagina-
tiven und poetischen Mentalität.11

Zu diesem Zweck verfolgt er die Geschichte zurück bis zu den
ersten primitiven kulturellen Anfängen. Nach einer Vorgeschichte,
die von Vico nicht ausführlich berührt wird, kommt es ungefähr
zweihundert Jahre nach der Sintflut als Folge eines spektakulären
und zugleich furchteinflößenden Naturschauspiels zu einem erneu-
ten Aufkeimen von humanen Formen des sozialen Zusammenlebens,
und zwar durch eine imaginativ-poetische Kulturproduktion. Die Ur-
gewalten von Blitz und Donner lösen in den »primitiven« Menschen
Angst und Schrecken aus. Sie versuchen, ihre Furcht und die damit
verbundene existentielle Verunsicherung durch die Erfindung eines
anthropomorph vorgestellten Gottes zu bewältigen, wodurch die zu-
nächst unerklärlichen Naturphänomene auf eine Ursache zurück-
führbar und dadurch verständlich werden.12 Die Beseelung des Un-
beseelten durch die Projektion der eigenen Empfindungen und
Leidenschaften auf die Natur ist nach Vico die erste Metapher in der
Menschheitsgeschichte, die der Welt ihre Fremdheit und ihren
Schrecken nimmt.13

Interessant ist der Hinweis Vicos, dass die Menschen durch ima-
ginative Übertragung nicht nur elementare Ordnungs- und Sinn-
strukturen hervorbringen, sondern auch ihre eigene Humanität er-
finden. Die durch das gewaltige Naturschauspiel provozierte Angst
vor der selbstgeschaffenen Gottheit weckt ihr Schamgefühl, zügelt
dadurch ihre hemmungslosen Leidenschaften, gibt ihrer Sexualität

324

Birgitta Fuchs

10 SN 1744, §43.
11 Otto, a. a.O., S. 105.
12 SN 1744, §374.
13 Erler, a. a.O., 73.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine humane Form und lässt die Menschen zum ersten Mal durch
Selbstdisziplinierung von ihrer Freiheit Gebrauch machen.14 Ihre
selbst erfundene Religion lässt mit Ehe und Totenbestattung die ers-
ten kulturellen Institutionen sowie die Tugenden der Frömmigkeit,
der Klugheit, der Mäßigkeit, der Tapferkeit und der Großherzigkeit
entstehen.

3. Das hermeneutische Problem

»Man kann nur mit Mühe begreifen, auf keinen Fall sich vorstellen,
wie die ersten Menschen dachten, die die heidnische Welt begründe-
ten.«15 Mit diesem Zitat berührt Vico das kulturhermeneutische Pro-
blem, wobei sich sein Interesse zunächst auf das Verstehen der archai-
schen forma mentis der erstenMenschen (primi uomini) richtet. Vico
hält es für ausgeschlossen, dass sich der moderneMensch im Zeitalter
entfalteter Vernunft und kulturell überformter Sinnlichkeit in die
archaische Vorstellungswelt am Anfang der Kultur hineinversetzen
könne.

Vico beschreitet aus diesem Grund zwei alternative Wege: Zum
einen soll die Rekonstruktion der archaischen Denk- und Sprachwelt
durch die Parallelisierung von Phylo- und Ontogenese gelingen. Das
Verstehen der Kindheit mit ihren imaginativ-mythischen und an-
thropomorphen Formen des Weltzugangs eröffne die Erschließung
der menschlichen Urzeit, so wie umgekehrt die Rekonstruktion der
poetischen Natur der »ersten Völker« durch eine Hermeneutik des
Mythos zum besseren Verständnis der Kindheit führe. Die archaische
Weltschöpfung mit ihrer imaginativen Logik entspreche, so die These
Vicos, dem Vorgehen der Kinder. Bei beiden beruhe das Weltverste-
hen primär auf Phantasie, hier wie dort werde die Hervorbringung
elementarer Ordnungs- und Verstehensstrukturen vom kreativen In-
genium geleitet, das eine verstehbare Welt entwirft, noch bevor sich
das abstrakt-rationale Denken entwickelt.

Der zweite von Vico gewählte Weg ist der für unser Thema in-
teressantere. Vico gründet seine Hermeneutik nämlich auf eine Ana-
lyse der menschlichen Sprache sowie ästhetisch-rhetorischer Sprach-
erzeugnisse, wobei die etymologische Entschlüsselung des Mythos

325

Sprachphilosophie und Kulturhermeneutik bei Giambattista Vico

14 SN 1744, §340.
15 SN 1744, §338, 700.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine bedeutende Rolle spielt.16 Die Reflexion auf die Sprache und ihre
Entwicklung von zunächst primitiven onomatopoetischen Anfängen
über poetische Ausdrucksformen zur abstrakten Sprache im Zeitalter
entfalteter Rationalität bildet so die Grundlage für eine »hermeneu-
tische Archäologie«, mit deren Hilfe Vico die ersten kulturellen An-
fänge und die »geistige Verfassung der Urahnen des Menschen-
geschlechts« mit wissenschaftlichem Anspruch zu erhellen sucht.17

Vicos Rekonstruktion der kulturellen und gesellschaftlichen Ur-
sprünge der Menschheit basiert auf einer neuen Theorie des Mythos
und seiner Bedeutung. Im Mythos seien keine profunden Geheim-
nisse großer Philosophen enthalten, die ihre abstrakten Gedanken
durch allegorische Einkleidung in allgemeinverständliche Form zu
bringen suchen.18 Der Mythos ist im Verständnis Vicos vielmehr eine
»wahre Erzählung« (vera narratio)19, in der das kollektive Gedächtnis
die Erinnerung an die Institutionen, Gesetze und Weltdeutungen,
welche die jeweilige Gesellschaft zusammenhalten, aufbewahrt. Der
Mythos repräsentiert nach Vico eine von der Imagination getragene
Erkenntnisform, die dem abstrakten Denken vorgelagert ist, die Ge-
schichte der kulturellen Ursprünge erzählt und als Schlüssel zum
Verständnis der Urzeit dient.20 Seine Erkenntnisleistung besteht in
den »poetischen Charakteren« (caratteri poetici), deren Entdeckung
Vico als seine herausragende wissenschaftliche Leistung und als
»Hauptschlüssel« seiner Scienza nuova bezeichnet.21 Seine discoverta
bestehe nämlich in der Einsicht, dass die ersten Menschen »Poeten
waren, die mit poetischen Charakteren sprachen« (fueri poeti, i quali
parlarono per caratteri poetici), da sie noch über kein abstraktes
Denkvermögen (niun raziocinio) verfügten. Ihr Geist war, mit den
Worten Vicos, »in keiner Weise abstrakt, in keiner Weise verfeinert,
in keiner Weise spiritualisiert«, sondern »ganz in die Sinne versenkt,
ganz von Leidenschaften beherrscht, ganz im Körper begraben«.22

Aufgrund ihres mangelnden Abstraktionsvermögens waren die
Menschen unfähig, die Formen (forme) und Eigenschaften (qualita)

326

Birgitta Fuchs

16 Erler, a. a.O., S. 78.
17 Erler, a. a.O., S. 18.
18 SN 1744, §366.
19 SN 1744, §401.
20 Albus, Weltbild und Metapher. Untersuchungen zur Philosophie im 18. Jahrhun-
dert, S. 57.
21 SN 1744, §34, 209, 808.
22 SN 1744, §378.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von ihrem jeweiligen Träger bzw. Subjekt (subietto) zu abstrahieren,
um dadurch intelligible Gattungsbegriffe zu bilden. Sie empfanden
deshalb »einen natürlichen Zwang«, sich mit Hilfe ihrer Phantasie
poetische Charaktere bzw. imaginative Allgemeinvorstellungen zu
bilden, die der auf Abstraktion beruhenden Begriffsbildung voraus-
gehen.23 Auf dieseWeise bildeten sich die erstenMenschen Jupiter als
das erste »phantasiegeschaffene Universale« und die Ägypter den
Mercurius Trismegistus als allgemeine Vorstellung eines politischen
Weisen, da sie weder den intelligiblen Gattungsbegriff noch die Idee
der politischen Weisheit zu abstrahieren vermochten. Ebenso reprä-
sentiert Achill alles Heldenhafte und Tapfere. Diese poetischen Cha-
raktere sind im Sinne von allgemeinen Bildern zu verstehen, die sich
der Einbildungskraft verdanken, welche die Mannigfaltigkeit von
Wahrnehmungen zu einer Allgemeinvorstellung verbindet, die erst
mit der Entwicklung des Abstraktionsvermögens begrifflich be-
stimmt werden kann. Mit »natürlicher Notwendigkeit«, so die These
Vicos, entstehen bildhafte Deutungen der Welt und imaginative All-
gemeinvorstellungen zeitlich und logisch vor den intelligiblen Gat-
tungsbegriffen der Philosophen.24 Die ersten kulturellen Anfänge
verdanken sich somit der ingeniösen Erfindungskunst.

Im Sinne humanistischer Rhetorik und Topik bezeichnet Vico
jene Fähigkeit als »ingeniös«, die in different erscheinenden Sachver-
halten das Ähnliche und im Ähnlichen die Unterschiede zu entdecken
weiß. Im ingenium sieht er das Vermögen, welches das Ähnliche im
Differenten, das Gemeinsame im Verschiedenen wahrnimmt und zu-
gleich seine Ähnlichkeit beurteilt.25 Mit dieser Definition distanziert
sich Vico von dem rein poetologischen Ingenium-Begriff der Renais-
sance und betont die Erkenntnisleistung des ingeniösen Verfahrens,
das die sinnliche Wahrnehmung mit der ordnenden und strukturie-
renden Einbildungskraft sowie der bestimmenden Leistung des Ver-
standes zu vereinigen sucht. Nur am Rande sei darauf hingewiesen,
dass auf diese Weise Descartes mit einem methodischen Gegenent-
wurf konfrontiert wird, der sich vor allem für die Geistes- und Kul-
turwissenschaften empfiehlt. Dieses methodische Verfahren hebt
nämlich nicht mit der rationalen Analysis (Descartes), sondern mit

327

Sprachphilosophie und Kulturhermeneutik bei Giambattista Vico

23 SN 1744, §209, 375, 816.
24 SN 1744, §502.
25 Vico, Liber metaphysicus. Risposte, S. 135.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Synthesisleistung der Einbildungskraft an, die Ähnlichkeitsstruk-
turen und Verknüpfungsmöglichkeiten aufspürt.26

4. Vicos Sprachphilosophie

Vicos Theorie der poetischen Charaktere als erstes Denken und Spre-
chen der Urzeit ist nicht nur die Entdeckung einer sich »in Bildern
äußernden, nicht-rationalen, wilden Urpoetizität« (Trabant), sondern
auch die Entdeckung der Identität von Denken und Sprechen.27 Es ist
sicherlich eine der großen Leistungen der Scienza nuova, die Entfal-
tung des menschlichen Geistes und der ihm korrespondierenden
Sprachformen in den drei Zeitaltern der Menschheitsgeschichte
nachgezeichnet zu haben. Mit Bezug auf Homer unterscheidet Vico
zwischen der »göttlichen« bzw. hieroglyphischen Sprache, der »hero-
ischen« bzw. symbolischen und der »menschlichen« bzw. epistolären
Sprache und zeigt, dass mit dem ersten Gedanken (primo pensiero) an
einen imaginierten und anthropomorph vorgestellten Gott auch das
Bedürfnis, sich auszudrücken, entsteht. Die Sprachphilosophie steht
als »poetische Logik« mit der »poetischen Metaphysik« in einem Ko-
ordinationsverhältnis: »Dasselbe, was Metaphysik ist, insofern es die
Dinge nach allen Gattungen des Seins betrachtet, ist Logik, insofern
es die Dinge nach allen Gattungen erörtert, nach denen sie bezeichnet
werden können, und so soll nun, nachdem wir die Dichtung oben als
poetische Metaphysik erörtert haben, kraft derer die theologischen
Dichter sich die Körper zumeist als göttliche Substanzen vorstellten,
dieselbe Dichtung als poetische Logik betrachtet werden, mit deren
Hilfe sie diese Substanzen bezeichneten.«28

Innerhalb der poetischen Logik entwickelt Vico seine Theorie
vom Ursprung der Sprache, zeichnet die Entfaltung sprachlicher Aus-
drucksformen nach und weist im Sinne einer Fundamentalrhetorik
auf Funktion und Bedeutung der rhetorischen Tropen im Kultur-
prozess hin. Das zentrale und durchgehende Moment ist dabei die
Aufwertung der poetischen Sprache (locuzione poetica) in ihrer sinn-
stiftenden und kulturkonstituierenden Funktion, die »durch eine

328

Birgitta Fuchs

26 Vico, a. a.O., S. 108.
27 Trabant, a. a.O., S. 167.
28 SN 1744, §400.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Notwendigkeit der menschlichen Natur vor der prosaischen entstan-
den ist«,29 so wie die Mythen mit ihren poetischen Charakteren den
rationalen bzw. philosophischen Begriffen vorausgehen. Wenden wir
uns zunächst Vicos Sprachursprungstheorie sowie seinen Vorstellun-
gen von der weiteren Sprachentwicklung zu.

Die erste »Sprache« als eine primitive Form der Verständigung
im Zeitalter der Götter war fast stumm und kaum artikuliert, so dass
sich die Menschen überwiegend durch Gebärden, Zeichen und laut-
loses Deuten (corpi e atti/cenni) verständigen mussten, die eine
»natürliche Beziehung« zu den Gedanken hatten. Als Beispiel nennt
Vico die dreimalige Gebärde des Mähens oder das Zeigen von drei
Ähren, wodurch jeweils »drei Jahre« bezeichnet werden sollten.30

Mit dem ersten Gedanken an den Gott Jupiter begann sich die
artikulierte Sprache onomatopoetisch zu bilden. Vicos berühmte Ur-
sprungszene markiert nicht nur die Initiation kultureller Entwick-
lung, sondern wird auch für die Spracherfindung bedeutend. Die
durch das Gewitter erschreckten Urmenschen bildeten sich nicht nur
ein, dass der belebte Himmel ihnen durch Blitz und Donner etwas
mitteilen wolle, sondern sie nutzten die akustischen Effekte zur Ar-
tikulation der ersten Worte.31 Jupiter wurde so von den Lateinern
nach dem Krachen des Donners zunächst IUOS genannt und von
den Griechen nach dem Zischen des Blitzes SIZ bzw. Zeus. Auf die
onomatopoetischen Anfänge folgt die Bildung der Interjektionen und
der Pronomina, wobei die Interjektionen vor allem den Leidenschaf-
ten Ausdruck verleihen, während die Pronomina der Mitteilung der
Gedanken dienen. Erst danach folgen in der Sprachentwicklung die
Präpositionen und die Nomina.32

Die menschliche Ursprache war mit den Worten Vicos zunächst
eine »phantastische Sprache mittels beseelter Substanzen, die größ-
tenteils als göttlich vorgestellt wurden«.33 Jupiter, Kybele und Nep-
tun wurden mit »sinnlicher Wahrheit« für Götter bzw. beseelte Sub-
stanzen des Himmels, der Erde, des Meeres gehalten. Es handelte
sich um eine ursprüngliche und natürliche Sprache der »poeti teo-
logi«, die allerdings die »Natur des Menschen«, seinen anthropo-

329

Sprachphilosophie und Kulturhermeneutik bei Giambattista Vico

29 SN 1744, §456, 460.
30 SN 1744, §431.
31 SN 1744, §447; Erler, a. a.O., S. 113.
32 SN 1744, §450.
33 SN 1744, §401.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


morphen Animismus zum Ausdruck brachte und nicht die »wahre
Natur der Dinge«.34

Erste »Glanzpunkte« der poetischen Sprache zeigen sich nach
Vico in der symbolischen Sprache im Zeitalter der Heroen, einer
Sprache, die durch Bilder, Gleichnisse, Vergleiche, Metaphern und
Umschreibungen charakterisiert war.35 »Episodische Exkurse« und
»Inversionen« ließen das noch mangelnde Abstraktionsvermögen
der Sprecher erkennen.

Wie bei der ersten, primitiven Sprache handelt es sich auch bei
der symbolischen Sprache um eine poetische Ausdrucksweise, da
auch sie »phantastisch und Bilder bildend« verfährt.36 Und doch zeigt
sich hier bereits eine entscheidende Differenz in der Sprachentwick-
lung, die an die zunehmende Entfaltung des Denkvermögens gebun-
den ist. In der symbolischen Sprache ist bereits die ingeniöse Seite der
Vernunft aktiv, die Ähnlichkeiten auffindet und in Form von Meta-
phern sprachlich fasst. Sind in der ersten, primitiven Sprache Zeichen
und Gegenstand noch völlig identisch, so tritt der Mensch nun in eine
Distanz zu den wahrgenommenen Phänomenen. Die Metapher dient
nun nicht mehr der Beseelung des Unbeseelten, sondern bringt eine
Erkenntnisleistung zum Ausdruck, die in der Bildung von Ähnlich-
keitsstrukturen und deren Beurteilung besteht. Dies ist wohl auch der
Grund, warum Vico die Metapher als die »lichtvollste«, »häufigste«
und »notwendigste« aller rhetorischen Tropen bezeichnet und wie-
derholt ihre Erkenntnisleistung im Gegensatz zur rationalen Er-
kenntnis hervorhebt.

Mit der dritten, rationalen und auf Konvention beruhenden
Sprache im Zeitalter der Vernunft gelangt die Sprachentwicklung zu
ihrem Höhepunkt, der erst erreicht werden konnte, als sich das Abs-
traktionsvermögen und die damit verbundene Fähigkeit zur Begriffs-
bildung entwickelt hatten. An mehreren Beispielen zeigt Vico, dass
die Begriffe der »epistolären« Sprache durch Kontraktion umständ-
licher Umschreibungen der poetischen Ausdrucksweise gebildet wur-
den. So wird aus der Formulierung »mir kocht das Blut im Herzen«
der Begriff »Zorn«. Der fortschreitende Abstraktionsprozess führt
von der aus zahlreichen Bildern bestehenden hieroglyphischen zur
alphabetischen Schrift. Vico ist von dem natürlichen bzw. metaphori-

330

Birgitta Fuchs

34 Amoroso, a. a.O., S. 103.
35 SN 1744, §456.
36 Amoroso, a. a.O., S. 112/113.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Ursprung der epistolären Sprache überzeugt und bezeichnet die
Annahme, dass die eigentliche Sprache der bildlichen vorausgehe,
wiederholt als allgemeinen Irrtum der Philologen.37 Man übersehe
mit dieser Annahme nämlich, dass Metaphern in allen Sprachen den
größten Teil des Wortschatzes bilden und z.B. die lateinische Sprache
nahezu alle ihre Ausdrücke durch Übertragungen von natürlichen
Gegenständen oder durch »sinnliche Wirkungen« gebildet hat.

Interessanterweise korreliert Vicos Einschätzung der Sprachent-
wicklung mit seiner Sicht kultureller Evolution. Die Entwicklung des
Denkens von der sinnlichen Erfahrung über die imaginativen All-
gemeinvorstellungen zum begrifflichen Denken bzw. von einem my-
tho-poetischen Weltverstehen zu einer rationalen Welterklärung bil-
det zwar auch für Vico die kulturelle Vollendung, aber sobald die
Vernunft ihre Angewiesenheit auf die bilderzeugende Kraft der Ima-
gination vergisst und die schöpferische Produktivität der Phantasie
lediglich als Vorstufe zur Rationalität betrachtet, treten auch schon
erste Verfallserscheinungen auf. Selbst im Zeitalter aufgeklärter Ra-
tionalität, so die Pointe Vicos, kann die Vernunft auf die »vorstel-
lungsleitende Funktion« und die »vorgreifende Strukturierung«
durch die Imagination nicht verzichten.38 Zwar markieren Vernunft
und Wissenschaft den Höhepunkt der kulturellen und politischen
Entwicklung, aber auf ihrem Gipfel sind Kulturen bereits von Verfall
und Regression bedroht. Die Entmythologisierung der Welt und der
wissenschaftlich-technische Zugriff auf die menschliche Lebenswelt
lassen Phantasie, Gedächtnis und Ingenium, mit ihnen aber die Hu-
manität, verkümmern. Solcher Barbarei ist aus kulturanthropologi-
scher Sicht nur zu begegnen, wenn vor und neben der wissenschaft-
lichen Reflexion die sinnstiftenden und orientierenden Momente
ästhetischer Erkenntnisweisen zur Entfaltung kommen. Selbst im
Zeitalter der mathematisch-technischen Rationalität sind die Men-
schen auf die »symbolischen Ordnungen ihrer Lebenswelt« und die
»Organisationsform ihrer Weltbilder« angewiesen.39

Dieser Befund Vicos lässt sich mühelos auf den Entwicklungs-
verlauf der Sprachformen übertragen. Zwar wird mit der abstrakt-
rationalen Sprache ein Höhepunkt in der Sprachentfaltung erreicht,
der jedoch um den Preis einer »Verarmung der Phantasie« erkauft

331

Sprachphilosophie und Kulturhermeneutik bei Giambattista Vico

37 SN 1744, §409.
38 Konersmann, Wörterbuch der philosophischen Metaphern, S. 11.
39 Oesterreich, Philosophie der Rhetorik, S. 43 f.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird.40 So wie die Sprache an abstrakter Präzision gewinnt, so verliert
sie an lebendiger Anschaulichkeit. Man übersieht, dass auch die vom
Verstand gebildeten Begriffe zu ihrer Veranschaulichung »von der
Phantasie unterstützt werden müssen«. Aus diesen Überlegungen re-
sultiert nach Vico der »Folgesatz«: »dass die Sprachen umso schöner
sind, je reicher sie sind an solchen abgekürzten heroischen Redens-
arten, und sie sind deswegen schöner, weil sie anschaulicher sind, und
weil sie anschaulicher sind, sind sie wahrhafter und treuer«.41

Konsequenterweise stellt Vico seine Theorie der Sprachentste-
hung in einen engen Zusammenhang mit seiner Theorie der rhetori-
schen Tropen, die in der Metapher, der Metonymie, der Synekdoche
und der Ironie die »Grundfunktionen aller Sprache und Sprachent-
stehung« identifiziert.42 In dieser Grundfunktion sind die Tropen zu-
nächst nicht das Resultat rhetorischer Raffinesse, etwa im Sinne der
Veranschaulichung philosophischer oder theologischer Gedanken für
das ungebildete Volk, sondern »notwendige Ausdrucksweisen« (ne-
cessari modi) aller »poetischen Völker«. Erst mit dem entwickelten
Abstraktionsvermögen konnten die rhetorischen Tropen im eigent-
lichen Sinne eine übertragene Bedeutung erhalten. Das heißt, zu-
nächst beruhen die »Allegorien« nicht auf einer intellektuellen Ana-
logie, sondern auf spontaner Assimilation.43

Für die poetischen Sprachformen und für die Gestaltung des
Übergangs von der phantastischen zur rationalen Sprache spielen
vor allem die Metapher, die Metonymie und die Synekdoche eine
zentrale Rolle, während die rhetorische Trope der Ironie einen Grad
an Reflexionsvermögen voraussetzt, der sich erst im Zeitalter der
Vernunft entwickeln konnte. Innerhalb seiner Scienza nuova ver-
schiebt sich das Interesse Vicos an der Metapher, und es kommt zu
einer Ergänzung durch die anthropologisch-historische Perspektive,
indem Vico auf die geschichtsphilosophische Bedeutung der Meta-
pher hinweist. Damit verlässt Vico, so Albus, eindeutig aristote-
lischen Boden und betritt Neuland in der Metapherntheorie44. Dass
dieserWeg Vicos nicht folgenlos blieb, zeigt die Anknüpfung an Vicos
Bewertung metaphorischen Denkens und Sprechens durch das 2008

332

Birgitta Fuchs

40 SN 1744, §402.
41 SN 1744, §445.
42 Otto, a. a.O., S. 118.
43 Amoroso, a. a.O., S. 104.
44 Albus, a. a.O., S. 55.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in zweiter Auflage erschienene Wörterbuch der philosophischen Me-
taphern, das die Funktion von Sprachbildern in der Entfaltung des
Denkens sowie die »vorstellungsleitende Funktion der Metapher« zu
erschließen sucht. Dieses Projekt verdanke der Scienza nuova inso-
fern wichtige Anregungen, als bereits Vico darauf hingewiesen habe,
dass Metaphern Ordnungsentwürfe bereitstellen, die sich in ihren
Orientierungsleistungen der philosophischen Aufmerksamkeit be-
sonders empfehlen. Die Metapher diene nämlich dem Menschen, der
sich in einer zunächst fremden Welt zurechtfinden müsse, zur Kom-
pensation seiner natürlichen Schwäche durch Zeichen, Bilder und
Symbole. Die Metapher erscheine so als die »treue Begleiterin des
Selbsterfindungsprozesses, den die von Natur aus bedürftigen Men-
schen am Beginn der Zeiten anstoßen mussten und seither voran-
treiben«.45

5. Das Dizionario Mentale Comune

Für das übergreifende Thema dieses Tagungsbandes ist Vicos Theorie
eines gemeinsamen geistigen Wörterbuchs (Dizionario Mentale Co-
mune) von besonderem Interesse und soll nun abschließend zur Spra-
che kommen, zumal das Problem der Kulturhermeneutik in diesem
Zusammenhang unter einer erweiterten Perspektive in den Blick
rückt. Ausgehend von der Frage, warum es ebenso viele verschiedene
Sprachen wie Völker gebe, versucht Vico, ungeachtet der Sprach-
diversität, ein allen gesprochenen Sprachen zugrunde liegendes
»geistiges Wörterbuch« zu rekonstruieren, um »für all die verschie-
denen Sprachen die Bedeutungen zu geben, indem wir sie sämtlich
auf bestimmte Einheiten der Ideen ihrer Substanz nach zurückführ-
ten, die dann, von den Völkern nach verschiedenen Modifikationen
betrachtet, von diesen mannigfache und verschiedene Bezeichnungen
erhalten haben«.46

Doch ganz anders als etwa Noam Chomsky, der für jede Sprech-
aktivität ein logisch-grammatisches Gerüst voraussetzt, greift Vico
zur Legitimierung seiner Idee eines Dizionario Mentale auf die rhe-
torische Theorie des Gemeinsinns (sensus comunis) zurück und gibt

333

Sprachphilosophie und Kulturhermeneutik bei Giambattista Vico

45 Konersmann, a. a.O., S. 8.
46 SN 1744, §445.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihr eine kulturanthropologische Wendung.47 Da alle Menschen, un-
geachtet ihrer kulturellen Unterschiede, über diesen gemeinsamen
Sinn verfügen, hätten sie auf überraschend ähnliche Weise ihre
Rechtssysteme, ihre sozialen Institutionen und ihre Sprachen gebil-
det. Parallelen lassen sich nicht nur deshalb aufzeigen, weil alle Kul-
turen ähnliche Entwicklungsverläufe nehmen, sondern auch, weil
sich alle Völker am Ursprung ihrer jeweiligen Kultur mit den glei-
chen Problemen und Herausforderungen konfrontiert sahen und die-
se Probleme auf erstaunlich ähnliche Weise zu lösen suchten. Entste-
hen also »gleichförmige Ideen bei ganzen Völkern, die miteinander
nicht bekannt sind«, so die Folgerung Vicos, »müssen sie einen ge-
meinsamen wahren Hintergrund haben«.48 Die Völker hätten »die-
selben Vorteile oder Bedürfnisse des menschlichen Lebens« nur nach
verschiedenen Gesichtspunkten betrachtet. Vicos hermeneutische
Bemühungen richten sich nun nicht auf einen Vergleich der in den
unterschiedlichen Sprachen aufscheinenden Weltansichten, sondern
ihm geht es darum, die »wesentlich einheitlichen Aspekte« (unitá
sostanziali) zu finden und über sie zu der »allen Nationen gemein-
samen geistigen Sprache, die die Substanz der im menschlichen Ge-
meinschaftsleben machbaren Dinge gleichförmig erfasst (la lingua
mentale comune a tutte le nazioni, la quale uniformemente intenda
la sostanza delle cose agibili nell’umana vita socievole), zu gelangen.

Das Dizionario Mentale Comune Vicos repräsentiert so, mit den
Worten Trabants, »diese Gemeinsamkeit der Menschen in ihren Zei-
chen«. Getragen von dieser Überzeugung könne Vico auch von der
Übersetzbarkeit der Ausdrucksformen ausgehen und auf die grund-
legende Fähigkeit zu verstehen und zu kommunizieren vertrauen.49

Bibliographie:

Albus, Vanessa, Weltbild und Metapher. Untersuchungen zur Philosophie im
18. Jahrhundert, Würzburg 2001.

Amoroso, Leonardo, Erläuternde Einführung in Vicos Neue Wissenschaft,
Würzburg 2006.

Apel, Karl-Otto, Die Idee der Sprache in der Tradition des Humanismus von
Dante bis Vico, Bonn 1963.

334

Birgitta Fuchs

47 Vgl. den Beitrag von Aneta Karageorgieva zu Noam Chomsky in diesem Band.
48 SN 1744, §144.
49 Trabant, a. a.O., S. 176.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Berlin, Isaiah, Vico and Herder. Two Studies in the History of Ideas, London
1976.

Biese, Alfred, Die Philosophie des Metaphorischen, Hamburg 1893.
Bremer, Dieter, »Aristoteles, Empedokles und die Erkenntnisleistung der Meta-

pher«, in: Poetica 12 (1980), S. 350–376
Cacciatore, Giuseppe, Metaphysik, Poesie und Geschichte. Über die Philosophie

von Giambattista Vico, Berlin 2002.
Cantelli, Gianfranco, Mente, corpo, linguaggio. Saggio sull’interpretazione vi-

chiana del mito, Florenz 1986.
Cassirer, Ernst, Logik der Kulturwissenschaften. Fünf Studien, Göteborg 1942.
Coseriu, Eugenio, Die Geschichte der Sprachphilosophie von der Antike bis zur

Gegenwart. Eine Übersicht, 2 Bde., Tübingen 1969–1972.
Di Cesare, Donatella, »Sul concetto di metafora in G. B. Vico«, in: Bollettino del

Centro di Studi Vichiani, XVI, 1986, S. 325–334.
Erler, Markus, Der spektakuläre Sprachursprung. Zur hermeneutischen Ar-

chäologie der Sprache bei Vico, Condillac und Rousseau, München 2001.
Gabriel, Gottfried, Logik und Rhetorik der Erkenntnis. Zum Verhältnis von wis-

senschaftlicher und ästhetischer Weltauffassung, Paderborn 1997.
Grassi, Ernesto, Macht der Phantasie. Zur Geschichte des abendländischen Den-

kens, Frankfurt/M. 1984.
Konersmann, Ralf (Hrsg.) Wörterbuch der philosophischen Metaphern, Darm-

stadt 22008.
König, Peter, Giambattista Vico, München 2005.
Mooney, Michael, Vico in the Tradition of Rhetoric, Princeton, 1985.
Oesterreich, Peter, Philosophie der Rhetorik, Bamberg, 2003.
Otto, Stephan, Giambattista Vico. Grundzüge seiner Philosophie, Stuttgart,

1989.
Patella, G., Senso, corpo, poesia. Giambattista Vico e l’origine dell’estica moder-

na, Milano 1995.
Pompa, Leon, Vico. A Study of the »New Science«, London 1975.
Ricoeur, Paul, Die lebendige Metapher, München 21991.
Schmidt, Richard Wilhelm, Die Geschichtsphilosophie G. B. Vicos. Mit einem

Anhang zu Hegel, Würzburg 1982.
Trabant, Jürgen, Neue Wissenschaft von alten Zeichen. Vicos Sematologie,

Frankfurt/M. 1994.
Trabant, Jürgen, »Über das Dizionario Mentale Comune«, in: Ders. (Hrsg.): Vico

und die Zeichen. Vico e i segni, Tübingen 1995, S. 63–72.
Trabant, Jürgen, »Giambattista Vico (1668–1744)«, in: Borsche, Tilman (Hg.),

Klassiker der Sprachphilosophie. Von Platon bis Noam Chomsky, Mün-
chen 1996, S. 161–179.

Verene, Donald Phillip, Vicos Wissenschaft der Imagination. Theorie und Re-
flexion der Barbarei, München 1987.

Vico, Giambattista, Liber metaphysicus. Risposte, ins Deutsche übertragen v. St.
Otto/H. Viechtbauer, München 1979.

Vico, Giambattista, Institutiones oratoriae. Testo critico versione e commento di
Guiliano Crifò, Napoli 1989.

335

Sprachphilosophie und Kulturhermeneutik bei Giambattista Vico

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vico, Giambattista, Prinzipien einer neuen Wissenschaft über die gemeinsame
Natur der Völker, hrsg. v. V. Hösle/Chr. Jermann, Hamburg 1990.

Von Graevenitz, Gerhart, Mythos. Zur Geschichte einer Denkgewohnheit,
Stuttgart, 1987

Weinrich, Harald, »Metapher«, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie,
Bd. 5, Darmstadt 1980, Sp. 1179–1186.

Woidich, Stefanie, Vico und die Hermeneutik. Eine rezeptionsgeschichtliche An-
näherung, Würzburg 2007.

336

Birgitta Fuchs

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Boike Rehbein (Berlin)

Zum Verstehen anderer Menschen in
fremden Sprachen und Kulturen

Man darf bezweifeln, ob wir andereMenschen verstehen können. Die
Zweifel spitzen sich zu, wenn wir es mit Menschen zu tun haben,
deren Sprache und Kultur uns unbekannt sind. Im Folgenden möchte
ich die These vertreten, dass ein Verstehen anderer Menschen mög-
lich ist. Diese These erfordert allerdings, einen Begriff des Verstehens
zu entwickeln, der den Besonderheiten dieser Art des Verstehens ge-
recht wird. Die Unsicherheit, ob und inwieweit man andere Men-
schen verstehen kann, erwächst meines Erachtens vorrangig daraus,
dass Maßstäbe von anderen Formen und Gegenständen auf diese be-
sondere Art des Verstehens übertragen werden.

Der Mensch ist kein Gegenstand wie jeder andere. Besser gesagt,
es handelt sich überhaupt nicht um einen Gegenstand im engeren
Sinne. Vielmehr zeichnet sich der andere Mensch dadurch aus, dass
er dem Verstehenden ontologisch ähnlich ist. Daraus ergeben sich die
Besonderheiten beim Versuch, ihn zu verstehen. Im vorliegenden
Aufsatz werde ich argumentieren, dass die Besonderheit des »Gegen-
stands« beim Verstehen anderer Menschen durch Heideggers Begriff
des Daseins gefasst werden kann, die Besonderheit der Operation
hingegen als Nachvollzug. Der Nachvollzug des Daseins setzt voraus,
dass eine praktische Vertrautheit mit der Lebensform im Sinne Witt-
gensteins vorliegt.

Der Aufsatz handelt die Bestandteile seines Titels in drei Schrit-
ten ab. Der erste Abschnitt beschäftigt sich mit dem Verstehen, der
zweite mit dem Verstehen anderer Menschen und der dritte mit die-
sem Verstehen über die Grenzen von Sprachen und Kulturen hinweg.
Im ersten Abschnitt wird das Verstehen anderer Menschen als exis-
tentiales Verstehen ausgewiesen und von anderen Arten des Verste-
hens abgegrenzt. Der zweite Abschnitt führt aus, inwiefern es sich
beim existentialen Verstehen um den Nachvollzug eines Daseins han-
delt. Der dritte Abschnitt beschäftigt sich mit der Frage, wie der
Nachvollzug eines Daseins über die Grenzen der eigenen Lebensform

337

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hinaus möglich ist. Diese Frage wird im letzten Abschnitt auf das
Problem der Übersetzung zugespitzt.

1. Verstehen

Es ist fragwürdig, den Terminus »Verstehen« auf alle Operationen
und Gegenstände anzuwenden, die wir mit dem Wort verbinden.
Aus den Ambivalenzen des Begriffs haben sich zahlreiche Verwirrun-
gen und Reduktionsversuche innerhalb der philosophischen Diskus-
sion um das Verstehen ergeben. Meines Erachtens sollten wir min-
destens fünf Arten des Verstehens unterscheiden, die jeweils eigene
Gegenstände oder Gegenstandsbereiche haben. Ich unterscheide ein
hermeneutisches Verstehen von einem praktischen, einem Motiv-,
einem objektiven und einem existentialen Verstehen.

Der Archetyp des verstehbaren Gegenstands war für die philoso-
phische Tradition der Text.1 Es dürfte kaum kontrovers sein, wenn das
Verstehen von Texten als hermeneutisches Verstehen bezeichnet
wird. Sein Ziel besteht darin, den Sinn eines Textes zu erfassen. Ich
möchte den Begriff des hermeneutischen Verstehens auch auf Gegen-
stände beziehen, die einem Text ähnlich sind, beispielsweise ein Sym-
bol wie ein Verkehrsschild, ein Kunstwerk oder eine mathematische
Gleichung.

Im Alltag und einigen Wissenschaften bezieht sich das Verste-
hen oft weniger auf Objekte als auf Handlungen. Handlungen sind
von Texten grundsätzlich zu unterscheiden. Eine Handlung beinhal-
tet manchmal ein sinnhaftes Objekt, meist aber muss sie aus sich
selbst heraus verstanden werden. Beispiele wären ein Handschlag,
ein Geldtransfer oder ein Attentat. Handlungen sind nicht rein phy-
sikalische oder biologische Bewegungen, sondern symbolisch auf-
geladene Praktiken. Deren Sinn muss ebenso verstanden werden wie
der eines Textes, aber als Praxis und nicht als Gegenstand.2 Man muss
mit den Mustern der Praxis vertraut sein, um einzelne Praktiken zu
verstehen. Wittgenstein illustriert das am Beispiel einer Baustelle.3
Vor diesem Hintergrund kann das Verstehen von Handlungen als
praktisches Verstehen bezeichnet werden. Im Vollzug der Sprachver-

338

Boike Rehbein

1 Das verdeutlicht Gadamer in seinem Hauptwerk, Wahrheit und Methode.
2 Wright, Erklären und Verstehen, S. 124.
3 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Aphorismen 2 und 8.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wendung überschneiden sich hermeneutisches und praktisches Ver-
stehen. Darauf werde ich im dritten Abschnitt des Aufsatzes zurück-
kommen.

Auf der Basis praktischen Verstehens können wir sozialwissen-
schaftliche oder andere Theorien konstruieren, um die Motive von
Handelnden zu erklären. Wright hat diese Erklärung als teleologisch
bezeichnet und von der Kausalerklärung unterschieden, weil ein Mo-
tiv keine Ursache sei.4 Ein Motiv löse eine Handlung nicht gesetz-
mäßig aus, weil die handelnde Person trotz aller Motive anders han-
deln oder am Handeln gehindert werden könne. Verknüpft man
praktisches Verstehen mit einer teleologischen Erklärung, kann man
verstehen, warum jemand so und nicht anders handelte. Diese Art des
Verstehens möchte ich als Motivverstehen bezeichnen.

Praktisches und Motivverstehen sind in den meisten Sozialwis-
senschaften von Bedeutung. Sie bedienen sich des praktischen und
des Motivverstehens, um Zugang zu gesellschaftlichen Strukturen
oder Sinnzusammenhängen zu gewinnen und um statistische Erklä-
rungen zu überprüfen. Sie betrachten Handlungen und Motive als
Ausdruck einer Kultur oder Gesellschaft, die selbst zum Gegenstand
wird. In dieser Hinsicht hat Dilthey im Anschluss an Hegel vom »ob-
jektiven Sinn« gesprochen.5 Gemeint sind hiermit Traditionen, Nor-
men oder Institutionen. Man will beispielsweise verstehen, wozu ein
Gesetz erlassen wurde, wie eine Kunstform sich verändert hat oder
wie eine Organisation funktioniert. Diese Art des Verstehens kann als
objektives Verstehen bezeichnet werden.

Über Texte, Handlungen, Motive und Kulturen hinaus wollen
wir manchmal einen anderen Menschen verstehen. Diese Art des
Verstehens möchte ich als existentiales Verstehen bezeichnen. Wenn
wir einen anderen Menschen verstehen wollen, erklären wir keine
Motive, rekonstruieren keine psychischen Zustände, verstehen keine
Handlungen oder sinnhaften Objekte und betrachten keinen Be-
wusstseinszustand. All diese Operationen setzen eine Theorie des Ge-
genstands voraus und sind mit einer Erklärung verknüpft. Das Ver-
stehen eines anderen Menschen hat jedoch nichts mit Erklärungen
und Theorien zu tun.

339

Zum Verstehen anderer Menschen in fremden Sprachen und Kulturen

4 Wright, a. a.O., S. 126.
5 Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, S. 140.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Verstehen anderer Menschen

Das Besondere am Verstehen anderer Menschen besteht darin, dass
Subjekt und Objekt von der gleichen Art sind.6 Daher reicht das Ver-
stehen einerseits besonders weit, kann aber andererseits nie abge-
schlossen werden. G. H. Mead hat das Verstehen anderer Menschen
als Perspektivenwechsel charakterisiert.7 Es ist jedoch logisch unmög-
lich, die Perspektive des Anderen einzunehmen – zumindest während
er sie einnimmt. Das illustriert die Unabschließbarkeit des Ver-
stehens. Man kommt nicht zum Ziel, weil man nicht in die Haut des
Anderen schlüpfen kann. Tauscht man, ist man an der Stelle des An-
deren, der aber nun an einer anderen Stelle ist.

Im Gegensatz zu allen anderen Gegenständen des Verstehens ist
ein Mensch allerdings prinzipiell verstehbar, weil der Andere uns
ähnlich ist. Edith Stein hat das Verstehen anderer Menschen daher
unter dem Begriff der Einfühlung erforscht.8 Dieser Begriff scheint
mir angemessener als der des Perspektivenwechsels, aber noch nicht
genau den Punkt zu treffen. Auch der Begriff der Einfühlung beinhal-
tet, dass wir irgendwie in die andere Person schlüpfen. Allerdings
verdeutlicht er im Gegensatz zum Perspektivenwechsel, dass wir ir-
gendwie das mit- oder nacherleben müssen, was die andere Person
erfährt, um sie zu verstehen.

Meines Erachtens ist das genau die Besonderheit des Prozesses,
den wir beim existentialen Verstehen ausführen. Wenn wir einen an-
deren Menschen verstehen wollen, versuchen wir, seine Erfahrung
nachzuvollziehen, ohne jedoch die Erfahrung im Körper des Anderen
zu vollziehen. Nur beim Verstehen anderer Menschen nehmen wir
die Haltung des Vollzugs ein, die auch im Terminus »Einfühlung«
ausgedrückt ist. Wir vollziehen aber nicht faktisch das, was der andere
Mensch vollzieht oder vollzogen hat, sondern wir vollziehen es nach.
Dilthey hat vom »Nacherleben« gesprochen.9 In seinen Ausführun-
gen bleibt jedoch unklar, worin sich das Nacherleben vom Erleben
eines anderen Menschen unterscheidet – außer darin, dass es sich
eben um zwei unterschiedliche Menschen handelt.10

340

Boike Rehbein

6 Zu diesem Abschnitt siehe Rehbein, Was heißt es, einen anderen Menschen zu ver-
stehen?
7 Mead, Geist, Identität, Gesellschaft, S. 132.
8 Stein, Zum Problem der Einfühlung.
9 Dilthey, a. a.O., S. 264.
10 Diese Kritik an Dilthey erläutert Graumann, Das Verstehen, S. 21.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Verstehen unterscheidet sich vom Nacherleben dadurch,
dass es auch noch einen Erkenntnisgehalt hat. Beim Verstehen voll-
ziehen wir nicht nur, sondern wir versuchen auch, das Vollzogene zu
erfassen. In diesem Sinne bleibt der Nachvollzug eine Hypothese.
Man könnte sagen, dass wir die Erfahrung eines anderen Menschen
konstruieren oder gar fantasieren. Wenn unsere Beobachtungen des
anderen Menschen plausibel zu unserer Konstruktion oder Fantasie
passen, haben wir die gerechtfertigte Vermutung, den anderen Men-
schen verstanden zu haben. Sie kann, wie jede Hypothese, falsch sein.

Nun ist die Erfahrung eines anderen Menschen kein Objekt wie
jedes andere. Es handelt sich strenggenommen gar nicht um ein Ob-
jekt, sondern um eine Seinsweise, die man im Anschluss an Heideg-
ger als Dasein bezeichnen kann.11 Heidegger verdeutlicht, dass der
Gegenstand des existentialen Verstehens, das Dasein, gerade kein
Ding ist. Dilthey habe den Fehler gemacht, das Dasein als »Erlebnis«
zu verdinglichen, und aus diesem Grund das Besondere des Daseins
übersehen. Der Mensch sei kein Ding oder Gegenstand, sondern ein
Existierendes, das um seine Existenz weiß. Er sei das, was man nicht
beobachtet, sondern das, was man beim Beobachten ist.

Um das über »Erlebnisse« Verfügende angemessen zu fassen,
muss man Heidegger zufolge diese Weise des Seins oder Existierens
in den Blick bekommen. Der Sinn eines Erlebnisses werde vom Be-
obachter zugeschrieben, aber das Dasein werde im Vollzug erfahren.
Es zeichne sich gegenüber allen möglichen Gegenständen dadurch
aus, dass es im Vollzug getan wird. Der Mensch ist sein Dasein. In
den Tai-Kadai-Sprachen ist diese Argumentation leichter verständ-
lich als in europäischen Sprachen, die das Verb »sein« als Kopula oder
Prädikat verwenden. Im Thai ist ein Ein-Wort-Satz vollständig, der
nur aus einem Verb, beispielsweise »sein«, besteht. Darüber hinaus
sagt man: »Ich bin Schmerzen« – und nicht: »Ich habe Schmerzen«.
Damit ist unmittelbar das Dasein im Blick.

Heidegger verdeutlicht die Sinnhaftigkeit des Daseins. Sie ent-
stehe nicht dadurch, dass in einer propositionalen Struktur ein Prädi-
kat einem Subjekt zugeordnet wird, sondern dadurch, dass man da
ist.12 Die Sinnhaftigkeit des Daseins bezeichnet Heidegger als »In-
der-Welt-sein«.13 Nur das Dasein sei in der Welt, weil nur für das

341

Zum Verstehen anderer Menschen in fremden Sprachen und Kulturen

11 Heidegger, Sein und Zeit, S. 45 ff.
12 a. a.O., S. 86.
13 a. a.O., S. 53.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dasein etwas existiere. Es könne gar nicht anders, als in einer Welt zu
sein. Indem der Mensch existiere, sei er Dasein. Das »Da« bedeute das
gleichzeitige Sein von Welt und Subjekt im jeweiligen Moment.

Der Zugang zumDasein eines anderenMenschen geschieht viel-
leicht immer vermittelt über sinnhafte Objekte oder Handlungen.
Die Auffassung eines Gegenstands dient gleichsam zum Anlass, das
Dasein nachzuvollziehen, das mit der Erzeugung des Gegenstands
verknüpft ist, und danach als Mittel, den Gehalt des Verstehens zu
überprüfen. Daraus erwächst ein hermeneutischer Zirkel, in dem die
Hypothese über das Dasein mit der Interpretation eines sinnhaften
Gegenstands oder einer Handlung »zusammenpassen« muss. Wo das
nicht der Fall ist, erscheint die andere Person rätselhaft, man versteht
sie nicht. Und je mehr sie zusammenpassen und je reicher die Kennt-
nis erzeugter Gegenstände und Handlungen des Daseins wird, desto
besser versteht man den anderen Menschen. Da dieser Prozess nie an
ein Ziel kommt, hat man den Eindruck, andere Menschen nicht ver-
stehen zu können. Dieser Eindruck ist aber nur dann richtig, wenn
man den Begriff des Verstehens auf dieses imaginäre Ziel bezieht und
nicht auf den Prozess, den hermeneutischen Zirkel. Ich plädiere für
den hermeneutischen Zirkel, weil die Vorstellung eines vollständigen
Verstehens auf eine Identität von verstehender und verstandener Per-
son hinausläuft, die ich für abwegig halte.14

3. Lebensform, Sprachspiel und Verstehen

Die sinnhaften Objekte und Handlungen sind oft sprachlicher Art
oder mit Sprache verknüpft. In vieler Hinsicht ist jeder Gebrauch
der Sprache eine Praxis, eine »Sprechhandlung« oder ein »Sprech-
akt«.15 Um eine sprachliche Äußerung zu verstehen, reicht das bloße
Auffassen des Sinns oder die reine Semantik nicht aus. Man muss
auch wissen, welchen Status die Äußerung in der Praxis haben soll.
Handelt es sich um eine Bitte oder eine Frage? Soll etwas ausgesagt
oder veranlasst oder befohlen werden? Ist die Äußerung gemeint, wie

342

Boike Rehbein

14 Münnix, Zum Ethos der Pluralität, S. 170 redet hier passender von einer ›herme-
neutischen Spirale‹, um eine Höherentwicklung des Verstehens zu verdeutlichen.
15 Bühler prägte den Begriff der Sprechhandlung in seinem Buch Sprachtheorie. Der
Begriff des Sprechakts ist die Übersetzung des englischen »speech act« von Austin,
Zur Theorie der Sprechakte.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie gesagt ist, oder handelt es sich um eine List, einen Betrug, einen
Witz oder eine Höflichkeitsfloskel? Austin hat die Rolle, die eine Äu-
ßerung in der Praxis spielen soll, als »illokutionären Bestandteil des
Sprechakts« bezeichnet.

Die Illokution geht selten direkt aus den sprachlichen Zeichen
hervor. Man wird kaum jemals den Satz hören: »Ich tische Ihnen jetzt
folgende Lüge auf.« Wir würden sagen, dass eine Art von Menschen-
kenntnis oder praktischer Klugheit erforderlich sei, um die Illokution
zu erkennen. Das ist sicher hilfreich, ohne die Vertrautheit mit der
Kultur allerdings fruchtlos. Vor der individuellen Menschenkenntnis
muss die kollektive Kenntnis der Kultur gegeben sein. Die meisten
Handlungen sind Varianten einer kulturell verankerten Grundform,
die bekannt sein muss, um überhaupt das Individuelle und Spezi-
fische an der Handlung zu erkennen. In unterschiedlichen Kulturen
wird unterschiedlich gegrüßt, einmal per Zuruf, in einer anderen
Kultur durch eine Floskel oder auch per Handschlag. Stets aber gibt
es übliche Formen des Grußes, die nicht in jeder Situation neu erfun-
den werden und die eine bestimmte Weise der Erwiderung erfordern.
Begegnet man dieser Handlung, kann man davon ausgehen, gegrüßt
zu werden und den Gruß entsprechend erwidern zu sollen.

Wittgenstein hat die Muster von Sprechhandlung und Erwide-
rung unter dem Begriff des Sprachspiels zusammengefasst.16 Wie bei
einem Kinderspiel stehen allgemeine Muster zur Verfügung, aber in
jeder einzelnen Situation können sie modifiziert, erweitert oder
durchbrochen werden. Die Verwendung von Sprache unterscheidet
sich vom Spiel dadurch, dass sie selten ein Selbstzweck ist, sondern
über sie hinausgehende Zwecke verfolgt, beispielsweise etwas aus-
drücken oder erreichen soll. Sprachspiele haben prinzipiell keine kon-
kreten Anleitungen, sondern sind nur im Zusammenhang mit der
gesamten Kultur zu praktizieren und zu beurteilen. »Richtig und
falsch ist, was Menschen sagen; und in der Sprache stimmen die
Menschen überein. Dies ist keine Übereinstimmung der Meinungen,
sondern der Lebensform.«17

Mit dem Terminus Lebensform stellt Wittgenstein den Bezug
des Sprachspiels zur Kultur her. Aus der Konstanz von Lebensformen
ergeben sich die Regelmäßigkeiten der Sprachspiele. Anstelle von Re-
gelmäßigkeiten könnte man auch Gepflogenheiten, Gebräuche und

343

Zum Verstehen anderer Menschen in fremden Sprachen und Kulturen

16 Wittgenstein, a. a.O., Aphorismus 6.
17 a. a.O., Aphorismus 241.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Institutionen sagen.18 Die Lebensform liegt dem Sprachgebrauch zu-
grunde, besser gesagt: Sprachspiele sind in Lebensformen eingebettet.
Die Lebensform entspricht Gadamers Begriff des Vorurteils, erweitert
ihn aber um eine gesellschaftliche und im Ansatz sogar biologische
Dimension.

Die in der Lebensform verankerten Traditionen geben die mög-
lichen Sprachspiele und Illokutionen gleichsam vor. Das Verhältnis
zwischen Lebensform und Sprechhandlung ist jedoch keines der De-
termination. Vielmehr improvisiert jede Sprechhandlung eine Kon-
figuration aus vorgegebenen Mustern, konkreten Handlungsmög-
lichkeiten und Situationen. Austin hat die Entstehung neuer Muster
dadurch erklärt, dass die handelnde Person ein Muster variiert oder
gänzlich transformiert und damit »davonkommt«.19 Die Lebensform
ist das Reservoir und die Begrenzung der konkreten Sprechhand-
lungen.

Um eine Sprechhandlung zu verstehen, muss man mit der Le-
bensform, in die sie eingebettet ist, vertraut sein. Das Sprachspiel
einer unbekannten Lebensform kann man nur verstehen, indem
man diese selber vollziehen lernt. Die Lebens- und Darstellungsfor-
men bedingten einander wechselseitig und bildeten die hermeneuti-
sche Grenze möglicher Erfahrung. Diese Grenze ändert sich ebenso
wie die Lebensform. Die Beherrschung von Handlungsmustern ist die
Bedingung der Möglichkeit des Verstehens. Sie reicht jedoch nicht
hin. Auch in der eigenen Gesellschaft und vielleicht sogar ganz be-
sonders im persönlichen Umfeld hat man oft den Eindruck, andere
Menschen nicht zu verstehen. Nicht selten missversteht man die Il-
lokution einer Sprechhandlung. Weit öfter versteht man zwar die
sprachlichen Äußerungen, wie sie gemeint sind, aber nicht, dass oder
warum sie geäußert wurden. Man versteht den anderen Menschen
nicht.

Im vorangehenden Abschnitt habe ich argumentiert, dass das
Dasein eines anderen Menschen immer nur hypothetisch konstruiert
oder fantasiert werden könne. Allerdings müsse es auf demVerstehen
von Objekten oder Handlungen basieren und sich über sie auch über-
prüfen lassen. Nun können wir genauer sagen, dass Verstehen ande-
rer Menschen setze eine Vertrautheit mit der Lebensform voraus. Im
19. Jahrhundert haben westliche Ethnologen sogenannte »Primitive«

344

Boike Rehbein

18 a. a.O., Aphorismus 199.
19 Austin, a. a.O., S. 30.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aufgesucht, ihr Verhalten beschrieben und versucht, ihrer Leserschaft
diese Menschen nahezubringen – ohne ihre Sprache zu sprechen und
ohne ihre Handlungen vollziehen zu können. In Wittgensteins Wor-
ten wussten diese Ethnologen sehr wenig über die Lebensformen und
die Sprachspiele der beschriebenen Menschen. Dementsprechend ha-
ben sich die meisten ethnologischen Beschreibungen aus dem
19. Jahrhundert als haltlos erwiesen.

Einübung in die Lebensform und Verstehen sind zwar miteinan-
der verknüpft, aber keineswegs identisch. Man kann eine fremde Le-
bensform beherrschen und dennoch niemanden verstehen. Umge-
kehrt kann es vorkommen, dass man ein fremdes Land betritt und
sogleich einen anderen Menschen versteht. Oft blickt man in ein Ge-
sicht und meint zu wissen, was die Person denkt oder fühlt. Meist
erweist sich diese Hypothese, wenn sie denn überhaupt geprüft wer-
den kann, als falsch. Das ist aber nicht notwendig der Fall, sondern sie
kann auch im Lauf der Zeit erhärtet werden – weil alle Menschen
auch Elemente der Lebensform gemeinsam haben.

Beim Verstehen eines anderen Menschen muss man in der Lage
sein, sein Dasein nachzuvollziehen. Das mag allein in der Vorstellung
geschehen.20 Die Vorstellung muss mit dem beobachtbaren Verhalten
zusammenpassen. Sie ist eine Hypothese, die empirisch überprüft
wird. Die Verbindung von Beobachtbarem und vollzogener Erfah-
rung erlernt man in der eigenen Lebensgeschichte durch die Aus-
einandersetzung mit anderen Menschen. Die eigene Erfahrung lehrt
uns etwas über das Dasein an sich, aber das eigene Dasein wird durch
die Erfahrungmit anderenMenschen erst zugänglich. Sie erweist erst
die Offenheit des Lebens für viele Möglichkeiten. »Je mehr lebendige
Ansichten möglicher menschlicher Empfindungen uns das Studium
der Menschen verschafft hat, desto mehr äussrer Gestalten ist die
Seele empfänglich.«21

Die Auseinandersetzung mit anderen Menschen vermehrt die
Möglichkeiten des Lebens und die Überprüfung des Verstehens. In
der Interaktion schreibt man dem Anderen eine subjektive Erfahrung
zu. Man überprüft sie an Hand weiterer Beobachtungen, die entweder
mit der Zuschreibung vereinbar sind oder nicht. Dieser Prozess äh-
nelt dem wissenschaftlichen Experiment. Sodann können die Zu-
schreibungen auch dem Anderen mitgeteilt werden. Man kann sie

345

Zum Verstehen anderer Menschen in fremden Sprachen und Kulturen

20 Geertz, »The Cerebral Savage«, S. 31.
21 Humboldt, Gesammelte Schriften, Band I, S. 261.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemeinsam diskutieren. Dabei wird unterstellt, dass man so ähnlich
da ist wie der Andere. Wo diese Unterstellung fragwürdig ist, wird
der andere Mensch fremd. Dadurch wird das Verstehen jedoch nicht
unmöglich gemacht, sondern gerade provoziert.

Wittgenstein hat versucht, das Verstehen auf Sprachspiele und
Lebensformen zu reduzieren. Nur das soll existieren, was einen Stel-
lenwert in Lebensformen hat, und nur das wiederum soll in Sprach-
spielen auftauchen. Was existiert, existiert auf eine bestimmte, sozial
vorgegebene Weise. Ein Beispiel für Wittgensteins These wäre der
Schmerz. Ein Kind schreit, wenn es Schmerzen hat – aber es benennt
den Schmerz nicht. Die Erwachsenen bringen ihm bei, wann man
eine Empfindung Schmerz nennt, und das Kind gebraucht das Wort.
Von da an sind die Kriterien für Schmerzen rein gesellschaftliche. Die
subjektive Erfahrung ist kein Kriterium für das Vorliegen des
Schmerzes mehr. Tatsächlich haben viele Krankheiten und viele
Schmerzzustände in anderen Gesellschaften keinen Namen und exis-
tieren daher nicht – und umgekehrt. So ist Amok in Indonesien eine
Krankheit, kein Verbrechen, und bedarf einer medizinischen bzw.
psychologischen Behandlung. Nachdem wir den gesellschaftlichen
Gebrauch der Sprache gelernt haben, konstruieren wir unser eigenes,
inneres Erlebnis. Das private Erlebnis ist nicht der Beleg für die Exis-
tenz von Schmerzen, sondern es ist ein Sprachspiel.22

Wir verstehen heute den Satz, dass jemand beim Nahtoderlebnis
bestimmte Bilder gesehen hat. Im europäischen Mittelalter hat man
hingegen die Frage verstanden, wie viele Seelen auf einer Nadelspitze
Platz haben. Und in Indien versteht man den Satz, dass jemand krank
ist, weil sein Lebensfeuer schwächelt. Welcher Satz sinnvoll ist, hängt
vom Sprachspiel und von der Lebensform ab. Der Bezug auf die Ge-
sellschaft ist durch das Erlernen einer Sprache immer schon voraus-
gesetzt. Andere Sprachspiele schaffen andere Wörter und Sätze – und
eine andere Wirklichkeit. Aber sie setzen auch eine veränderte Wirk-
lichkeit voraus, nämlich eine andere Gesellschaft. Und sie setzen vo-
raus, dass sie vollzogen werden, also mit einem Dasein verknüpft
sind. Die gesellschaftlichen Strukturen und das Dasein reichen über

346

Boike Rehbein

22 Das ist der Ausgangspunkt der sogenannten Sapir-Whorf-Hypothese, die eine voll-
ständige Begrenzung von Erkenntnis und letztlich sogar Dasein durch die Sprache
postuliert. Ich schließe mich dieser Hypothese großenteils an, argumentiere aber im
Folgenden, dass sich weder das Dasein noch die Gesellschaft ganz auf die Sprache
reduzieren lässt. Vgl. hierzu Whorf, Sprache, Denken, Wirklichkeit.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wittgensteins Begrifflichkeit hinaus, sind aber für das Verstehen an-
derer Menschen in anderen Kulturen wesentlich.

4. Übersetzung und Lebensform

Die Überbrückung der kulturellen und sprachlichen Unterschiede
wurde in einigen philosophischen Traditionen als Übersetzung ge-
fasst. Dabei ist die Übersetzung entweder der Sprung in ein anderes
Sprachspiel oder der Bezug auf ein drittes Sprachspiel, einen gemein-
samen Maßstab, der den anderen Sprachspielen zugrunde liegt.23 Die
Tradition konnte sich das Verhältnis zwischen zwei Sprachen nicht
anders als nach der zweiwertigen Logik vorstellen: Entweder sie las-
sen sich nicht auf eine Sprache reduzieren, oder sie sind vollkommen
unterschiedlich. Tatsächlich sind die Sprachen verschieden und lassen
sich nur um den Preis einer Verzerrung oder eines Verlustes ineinan-
der übersetzen. Im Deutschen sind die Begriffe »Tasse«, »Glas« und
»Flasche« deutlich voneinander unterschieden, während in der laoti-
schen Sprache zwei Begriffe dafür zur Verfügung stehen, die man
annäherungsweise als »Glas-Tasse« und »Glas-Flasche« übersetzen
könnte. Wie sollte eine beiden zugrunde liegende lexikalische Struk-
tur aussehen? Und wie verhält es sich mit den dreiunddreißig Seelen,
die einen menschlichen Körper der laotischen Lebensform gemäß be-
wohnen? Diese Vorstellung widerspricht der westlichenWissenschaft
ebenso wie die indische Vorstellung vom Lebensfeuer, auf der die
Ayurveda-Medizin basiert. Eine gemeinsame Semantik kann es nicht
geben, wenn die Sprachspiele einander logisch widersprechen.

Das Problem der Übersetzung ist nicht lösbar, wenn man es un-
abhängig von Lebensformen und pragmatischen Aspekten betrachtet.
Die formal-linguistische Betrachtung muss in die These der In-
kommensurabilität oder in die gemeinsamer Prinzipien münden. Die
Verknüpfung von Sprache und Lebensform zeigt jedoch, dass eine
Übersetzung in dem Maße korrekt sein kann, wie Elemente der Le-
bensform entweder geteilt werden oder über die Sprachgrenzen hin-
weg nachvollzogen und verstanden wurden.

Diese Verknüpfung möchte ich am Beispiel laotischer Anrede-

347

Zum Verstehen anderer Menschen in fremden Sprachen und Kulturen

23 Stellvertretend für diese Positionen können Bhabha, Die Verortung der Kultur, und
Chomsky, Aspekte der Syntax-Theorie, gelten.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


formen illustrieren.24 Laos ist ein sozialistischer Einparteienstaat, in
dem selbstverständlich eine egalitäre sozialistische Anredeform etab-
liert wurde, nämlich »Genosse«, sahai. Das Wort sahai lässt sich pro-
blemlos und ohne Verlust ins Deutsche übersetzen. Allerdings kann
die Vokabel im Laotischen auf Ego, Alter, Singular und Plural be-
zogen werden. Eine formal-linguistische Erläuterung ist also in den
meisten Fällen der Übersetzung erforderlich. Nur ist die Anrede sahai
in den vergangenen Jahrzehnten zunehmend in Verruf geraten und
wird in vielen Kreisen außerhalb der kommunistischen Partei als
Schimpfwort verwendet. Die Übersetzung mit »Genosse« wäre in je-
dem Falle lexikalisch korrekt, aber semantisch zumindest im Falle des
Schimpfworts nicht verständlich. Die Lebensformen sind einander
jedoch ähnlich genug, um die einzelnen semantischen Konnotationen
durch Zusätze oder Erläuterungen verständlich zu machen. Die An-
redeform sahai weicht im städtischen Kontext einer Art Personalpro-
nomen und hat im ländlichen Kontext die ältere Anredeform der Ver-
wandtschaftsbeziehung nie abgelöst. Darüber hinaus besteht ein
Anredemuster aus den Zeiten der Monarchie fort, das eine starke
soziale Ungleichheit beinhaltet, phu yai und phu noi, wörtlich »gro-
ßer Mensch« und »kleiner Mensch«. Ein Parteifunktionär kann dem-
entsprechend mit einem Verwandtschaftswort, als sahai, als phu yai
oder mit einem Personalpronomen adressiert werden. Welcher Ter-
minus korrekt ist, hängt von der sozialen Beziehung der Beteiligten
oder vom Kontext ab.

Der Gebrauch der Anredeform phu yai beinhaltet nun mehr als
eine soziale Ungleichheit und kann in einer Fremdsprache nicht durch
einfache formale oder semantische Zusätze verständlich gemacht
werden. Auch die sozialwissenschaftliche Zuordnung des Terminus
zu einer monarchistischen Ordnung vermag die Semantik de Begriffs
nicht aufzuschlüsseln. Vielmehr muss man wissen, welche soziale
Beziehung er impliziert. Es handelt sich um eine spezifische Form
patrimonialer Gefolgschaft. Der phu yai hat mehrere phu noi durch
Loyalitätsbande um sich gesammelt und kann auf ihre Dienste zu-
rückgreifen, solange er (oder sie) über die Macht verfügt, die Dienste
angemessen zu belohnen, und dem Untergeordneten Schutz bietet.
Jeder phu yai ist – bis in die Spitze der Gesellschaft – gegenüber
einem Höhergeordneten zugleich ein phu noi. Damit entsteht ein
Netzwerk von Beziehungen, Machtverhältnissen, Verpflichtungen

348

Boike Rehbein

24 Zum Folgenden siehe Rehbein und Sayaseng, Laotische Grammatik.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Ressourcen, das ein fundamentaler Bestandteil vieler Gesell-
schaften Südostasiens ist.

Ohne diese sozialen Strukturen zu kennen, kann man den Be-
griff phu yai nicht sinnvoll einordnen. Eine Übersetzung ins Deut-
sche, beispielsweise als »Übergeordneter« oder »Herr« bringt das
Verständnis wenig voran. Und im Gegensatz zum Begriff sahai kön-
nen wir auch nicht an eine Lebensform anknüpfen, die uns bekannt
wäre. Der bloße Verweis auf eine Hierarchie reicht nicht aus, um eine
grobe Vorstellung von der Bedeutung des Begriffs phu yai zu ent-
wickeln.

Um einen derartigen Begriff zu verstehen, muss man zwar nicht
faktisch in die Lebensformen eingeübt sein, aber man muss wenigs-
tens prinzipiell und in der Vorstellung die sozialen Strukturen erfas-
sen können, die sich mit dem Begriff verbinden. In Europa sind sie
unbekannt, aber nicht jenseits aller Vorstellung und Kompetenz. Ihre
Kenntnis muss gemeinsam mit dem lexikalischen Morphem erlernt
werden. Diese Anweisung impliziert, dass uns auch in der eigenen
Sprache zahlreiche Begriffe nicht vollkommen verständlich sind, weil
wir mit der Lebensform nicht vertraut sind. In beiden Fällen aber
können wir unsere Lebensform erweitern. Die Erweiterung betrifft
die rein linguistische Ebene ebenso wie die pragmatische. Ist sie ge-
lungen, bedarf es der Übersetzung nicht mehr, sondern man lebt und
denkt in zwei Gesellschaften, Sprachen und Vorstellungswelten, die
allerdings nicht klar voneinander getrennt sind, sondern einander
überlagern.

Eine Übersetzung als Sprung zu deuten wird der Tatsache ge-
recht, dass Lebensformen und Sprachspiele inkommensurabel mit-
einander sein können. Allerdings wird auf diese Weise entweder eine
Reduktion des Fremden auf das Eigene vorgenommen oder eine Über-
brückung ausgeschlossen. Wird die fremdsprachliche Äußerung oder
Handlung in der eigenen Sprache wiedergegeben, ohne diese zu ver-
ändern, reduziert man das Fremde auf das Eigene. Versucht man hin-
gegen, das Übersetzungsproblem dadurch zu umgehen, dass man die
Fremdsprache erlernt, ohne sie in die eigene Sprache zu übertragen,
stellt man keine Überbrückung her.

Gadamer hat mit dem Begriff der Horizontverschmelzung eine
Alternative zum Konzept der Übersetzung geschaffen, die den offe-
nen Charakter einer Lebensform und eines Sprachspiels ausdrückt.25

349

Zum Verstehen anderer Menschen in fremden Sprachen und Kulturen

25 Gadamer, Wahrheit und Methode.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die eigene Sprache hat keine klare Grenze. Handelt es sich bei dieser
Sprache um die Nationalsprache, den Dialekt, den Soziolekt oder die
idiosynkratrische Sprechweise? Oder beginnt die Fremdsprache erst
bei einer anderen Sprachfamilie? Sind also Deutsch, Österreichisch
und Schwyzerdütsch eine einzige Sprache? Diese Fragen können
nicht sinnvoll beantwortet werden, weil sich Sprachspiele, Sprachen
und Lebensformen überlappen. Beim Verstehen springt man nicht in
ein ganz Anderes, bleibt aber auch nie bei Demselben. Vielmehr er-
weitert man seinen Horizont. »Eine fremde Lebensweise ernsthaft zu
studieren heißt notwendigerweise, unsere eigene zu erweitern trach-
ten, und nicht einfach die fremde Lebensweise in die bereits bestehen-
den Grenzen unserer eigenen zu integrieren.«26 Das Argument halte
ich für überzeugend, weil das Verstehen eine Einübung in die je-
weilige Lebensform erfordert.

Als Europäer verstehen wir Menschen zunächst nicht, die an den
buddhistischen Zyklus der Wiedergeburten glauben. Selbst wenn wir
den semantischen Sinn verstehen, können wir weder das entspre-
chende Dasein nachvollziehen noch in der Lebensform angemessen
handeln. Für uns liegt ein Aberglaube vor, der unserem naturwissen-
schaftlichen Weltbild widerspricht. Unserer Denkweise entsprechend
kann aber nur eines der beiden Weltbilder wahr sein. Ein Verstehen
des buddhistischen Weltbilds ist in diesem Rahmen nur möglich,
wenn wir die Geltung unseres Weltbilds außer Kraft setzen. Das ist
aber nicht vollkommen möglich, weil wir nicht einfach alles verges-
sen können, was wir gelernt haben. Auf diese Weise kommt der her-
meneutische Zirkel der Vermittlung zwischen dem Eigenen und dem
Fremden in Gang, der für das Verstehen eines anderen Menschen
unerlässlich ist.

5. Schluss

Gadamer hat gefordert, das Verstehen als ein Lernen aufzufassen.27
Das Lernen solle unsere eigene Weltsicht bereichern und so verbes-
sern, dass wir uns mit den weisen Größen der Geistesgeschichte ver-
ständigen könnten. Diese Form des Lernens hat eine größere Fami-
lienähnlichkeit mit der sokratischen als mit der hegelschen Dialektik.

350

Boike Rehbein

26 Winch, »Was heißt, eine ›primitive Gesellschaft verstehen‹«?, S. 101.
27 Gadamer, a. a.O.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sie ist eine Suche und keine teleologische, eine dialogische und keine
monologische Entwicklung. Sie sollte sich, wie Gadamer es fordert,
von der Frage und vom Verstehen leiten lassen, nicht von einem Ent-
wicklungsziel. Allerdings unterscheidet sie sich von der Methode des
Sokrates dadurch, dass er es letztlich immer besser wusste als sein
Gesprächspartner. Ferner bezog sich Sokrates gerade nicht auf das
Dasein der anderen Menschen, sondern suchte die Begrenztheit ihrer
Perspektiven aufzuzeigen.

Nach Gadamer kann uns das Verstehen lehren, wie ein anderer
Mensch die Welt sieht. Wir können jedoch nicht nur eine Sichtweise
der Welt lernen, sondern auch ein Dasein. Von einem anderen Stand-
punkt aus sehen wir nicht nur anders und anderes, sondern wir leben
und handeln anders. Das Verstehen eines anderen Menschen vermit-
telt uns eine andere Sichtweise derWelt, eine andere Lebensform und
ein anderes Dasein. Eine neue Sichtweise ist von erkenntnistheoreti-
scher Bedeutung, eine neue Lebensform ist von praktischer Bedeu-
tung, und ein neues Dasein ist von ethischer Bedeutung. Das Ver-
stehen eines anderen Menschen ermöglicht erst die Aneignung ganz
neuer Sichtweisen, die Infragestellung der eigenen Sichtweise und
ein angemessenes Verständnis der Welt.28

Das Missverständnis des Verstehens beruht darauf, dass man
entweder einen Relativismus oder einen Universalismus vertritt.
Der Universalismus will überzeugen, der Relativismus will ignorie-
ren – und Verstehen will lernen. Im Rahmen der gegenwärtigen Glo-
balisierung ist es nicht mehr möglich, allen Kulturen und Menschen
dieselben Maßstäbe aufzudrängen. Es ist aber auch nicht mehr mög-
lich, alle Möglichkeiten relativistisch nebeneinander bestehen zu las-
sen, weil sie sich zunehmend beeinflussen und begrenzen. Wir teilen
die Welt in immer höherem Maße. Daher müssen wir herausfinden,
wie andere Menschen in der Welt sind. Und wir müssen uns immer
mehr über Lebensformen, Sichtweisen, Standards und sogar einzelne
Handlungen verständigen. Verstehen kann uns neue Gegenstände
sehen lehren, ein neues Dasein eröffnen und eine Basis für Verstän-
digung sein.

351

Zum Verstehen anderer Menschen in fremden Sprachen und Kulturen

28 Das führe ich in einem Buch weiter aus: Rehbein, Kaleidoskopische Dialektik.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliographie:

Austin, John L., Zur Theorie der Sprechakte, Reinbek 1972.
Bhabha, Homi, Die Verortung der Kultur, Tübingen 2000.
Bühler, Karl, Sprachtheorie, Jena 1934.
Chomsky, Noam, Aspekte der Syntax-Theorie, Frankfurt/M. 1992.
Dilthey, Wilhelm, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissen-

schaften, Frankfurt/M. 1970.
Gadamer, Hans-Georg, Wahrheit und Methode, Tübingen 1960.
Geertz, Clifford, »The Cerebral Savage«, in: Encounter, Nr. 28, 1967 (25–31).
Graumann, Heinrich, Das Verstehen, München 1924.
Heidegger, Martin, Sein und Zeit, Tübingen 1986.
Humboldt, Wilhelm von, Gesammelte Schriften, Band I, Berlin 1903.
Luchesi, Brigitte (Hg.), Magie. Die sozialwissenschaftliche Kontroverse über das

Verstehen fremden Denkens, Frankfurt/M. 1978.
Mead, George H., Geist, Identität, Gesellschaft, Frankfurt/M. 1968.
Münnix, Gabriele, Zum Ethos der Pluralität. Postmoderne und Multiperspekti-

vität als Programm, Münster 2011.
Rehbein, Boike, Was heißt es, einen anderen Menschen zu verstehen? Stuttgart

1997.
Rehbein, Boike / Sayaseng, Sisouk, Laotische Grammatik, Hamburg 2004.
Rehbein, Boike, Kaleidoskopische Dialektik, Konstanz 2013.
Stein, Edith, Zum Problem der Einfühlung, Halle 1917.
Whorf, Benjamin Lee, Sprache, Denken, Wirklichkeit, Reinbek 1963.
Winch, Peter, Was heißt ›eine primitive Gesellschaft verstehen‹ ?, in: H. G. Kip-

penberg und B. Luchesi (Hg.): Magie. Die sozialwissenschaftliche Kontro-
verse über das Verstehen fremden Denkens, Frankfurt/M. 1978.

Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Untersuchungen, in: ders., Werke 1,
Frankfurt/M. 1984 (S. 225–580).

Wittgenstein, Ludwig, Über Gewissheit, in: ders., Werke 8, Frankfurt/M. 1984
(S. 113–258).

Wright, Georg Henrik von, Erklären und Verstehen, Frankfurt/M. 1974.

352

Boike Rehbein

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herman Lodewyckx (Antwerpen)

H. G. Gadamer’s Hermeneutics in Intercultural
Horizons and its Relevance for Texts on
African Philosophy

»Wer versteht, ist schon immer einbezogen in ein Geschehen,
durch das sich Sinnvolles geltend macht.«
(Gadamer, Wahrheit und Methode)
Dedicated to the memory of
Prof. Dr. em. Alphonse J. Smet c.p. (1925–2015)

1. Hermeneutics and Africa: an Introduction

In this text I reflect upon my interesting experience with »African
Philosophy« ever since my stay in Zaire, now the Democratic Repub-
lic of the Congo, where I taught philosophy of history (modern period
to the present day). But when I was also asked to teach a course of
hermeneutics to students in philosophy I could use my experience of
my master’s degree on the hermeneutics of H. G. Gadamer. Surpris-
ing, as such courses didn’t exist in my philosophical education at the
philosophy department of Louvain in the 70s. But very quickly the
importance of such a course was clear in an African context, where
my fellow African philosophy professors taught the discipline ›Afri-
can philosophy‹. It was not only taught at the Ngidi-Seminary in
Boma, but also at the philosophy department of the Faculty of Theol-
ogy in Kinshasa and at the philosophy department of Lubumbashi.1
This experience was the beginning of a long study and teaching of
›African Philosophy‹ at the Faculty of Comparative Religions in Ant-
werp where I’m a guest professor of this discipline.

The whole issue of »African philosophy« can be summarized as a
hermeneutic or interpretation issue.

353

1 These days, almost all departments of philosophy in Africa and in the USA have
some courses on African Philosophy. In Europe philosophical departments often mis-
trust the ›academic‹ level of the discipline.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The question of hermeneutics is not entirely unknown to the
history of philosophy in the West. The question of interpretation is
already at the heart of philosophy, or as H. G. Gadamer wrote: Her-
meneutics is a universal aspect of philosophy. It is not limited to the
methodical basis of the sciences of the mind.2 One can even say that
the history of philosophy as a whole and globally is a story of the
efforts of interpretation and understanding of reality, often heard in
global concepts as ›world‹ (cosmos-chaos), ›man‹, ›God‹ or the ›Holy‹
(R. Otto)3. I say the ›efforts‹. It is like the word ›philosophy‹ which
has its linguistic origin in the Greek language where ›philo-sophia‹ is
not wisdom itself, but the quest, research, desire, love for wisdom4.

Philosophy is placed between the mytho-theological discourse
and the scientific discourse: one tries to interpret / understand / ex-
plain the world and man (as such or in their origins, in their creation)
through stories, called myths, in which a god or gods are involved as
creators. Philosophy took over from the ›theo-logia‹ with Socrates,
Plato and Aristotle continuing the search of man’s salvation outside
the mytho-theological discourse.5

The foundations of modern scientific discourse (›scientia‹ in La-
tin means ›knowledge‹), have been formulated by the English em-
pirist philosopher Francis Bacon (16th C.) in his ›Novum Organon‹,
in opposition to the ›Organon‹ of Aristotle, but Descartes, Coperni-
cus, Galileo, Newton, and others tried to reduce science to a mathe-
matization and mechanization of the world, which, according to La-
place’s answer to Napoleon, no longer needs the theo-logical
assumption for the explanation of its cosmology, although still neces-
sary to Newton. And we also know Comte’s laws of the three states

354

Herman Lodewyckx

2 Gadamer, Wahrheit und Methode, 1960, p. 451. (We quote as WM)
3 Otto, Das Heilige, Breslau, 1917, translated by J. W. Harvey as ›The Idea of the
Holy‹, 1923.
4 This implies that everywhere where people are longing for wisdom, there can be
›philosophy‹. But the idea that philosophy should be of one individual person and in
written form, is what forms the discussion about the status of ›African Philosophy‹
and was the mean drive of the development of the discipline. Is there some philosophy
when it is only in oral form (see: Socrates whose ideas were only known by his disciple
Plato) or dealt in a group (the Stoa – a general name for a group of philosophers
during several centuries) or without a known ›author‹ ? And what makes the differ-
ence between ›opinion‹, ›wisdom‹ and ›philosophy‹?
5 I refer for this to the French philosophers P. Hadot (1922–2010), J. P. Vernant
(1914–2007), G. Gusdorf (1912–2000) and L. Ferry (*1951) who wrote about these
origins of philosophy in Greece.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


that underlie scientific positivism in the 19th century (the mytho-
theological stage, the metaphysical-philosophical stage and the po-
sitive-scientific stage) that would make theology and philosophy ob-
solete. His stance has its analogue in the Vienna Circle in the 20th
century that largely influenced Anglo-Saxon philosophy in Wittgen-
stein, Russell, Moore, and Popper.

But the ›great‹ speeches, the modern ›grand narratives‹, both
ideological and scientific fell into fragments: we speak of spalling or
chunking of single speech. We entered a »postmodern condition«, so-
called by the French philosopher Jean-François Lyotard in 1979, with
the subtitle »Report on knowledge« and thus setting a new philoso-
phical movement, though also strongly contested.

Even the history of science shows us ›Structures of Scientific
Revolutions‹ according to the American historian Thomas Kuhn, in
his book published in 1962, which introduced the concept of ›para-
digm‹ to show us that a scientist never looks at reality with a comple-
tely objective or neutral eye.

Thus, the ›truth‹ of many discourses and stories has become an
object of suspicion, in the words of P. Ricoeur,6 who sees three major
masters of suspicion: Marx, Nietzsche, Freud, taken up and system-
atized by later thinkers of the German Frankfurt School and by phi-
losophers of the years ’68: Althusser, Foucault, Lacan, and many
others.

In his short essay »On the Essence of Truth« (Vom Wesen der
Wahrheit) of 1930, Heidegger invites us to reflect on truth as
›aletheia‹ : un-veiling, but at the same time it is also cupping, hiding,
clouding of being: ›Ent-bergung – Ver-bergung – Verborgenheit‹.

This probably explains the relativism that prevails in our socie-
ties and the renunciation of the search for THE truth or THE wisdom.
Is this the end of philosophy in general in our world? In our societies?
In our schools and universities?7

I have already noted that all these evolutions are leading the way
now and give voice for African philosophers to affirm the possibility
of an African scientificity or African philosophy / epistemology,
standing out of THE science or THE philosophy, which can only be
seen as a specific Western, even Eurocentric, representation, but cer-

355

H. G. Gadamer’s Hermeneutics in Intercultural Horizons

6 Ricoeur, De l’interprétation, 1965, pp. 41–42.
7 The problem will become more complex as we seem to enter even a post-truth
period these days.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tainly not as a universal one. Side by side with the western paradigm,
one can perfectly support an African paradigm to explain or interpret
the scientific, ideological and political situation in Africa. Western
postmodernism found its reverse in African postcolonialism and vice
versa.8

Was it not already an issue among ancient Greek philosophers to
question the discrepancy between a statement – that which is ›said‹ –
and ›reality‹ – that which is – while seeking ›the truth‹ ? Greek philo-
sophers wanted to make a clear distinction between ›philosophy‹ and
›myths‹. The question is clear: what is being said in these myths? Can
we say the same thing without reference to gods? We know this from
the book of Aristotle’s Peri Hermeneia or ›About interpretation‹ (in
further reference to the god Hermes, the messenger-god that inter-
prets the commands of other gods).

This issue was to be taken up during the Middle Ages, and still
later on by Christian theologians for the interpretation of biblical
texts. One question they had in common with their Jewish and Mus-
lim colleagues (Maimonides, Averroes, …) in Spain, during the fa-
mous golden age: how to interpret the (holy) Scriptures: can we de-
duce a purely philosophical meaning from these texts? The Christian
tradition had Thomas Aquinas in the 13th C. But some other theolo-
gians were not so happy with his new ›Aristotelian‹ vision, leaving
behind the ›traditional‹ (neo-) platonic interpretations.

We know that the schools of Islamic interpretations were quickly
closed because they were considered dangerous for leaving a gap be-
tween a theological interpretation for the faithful and a philosophical
interpretation (thus more secular) for the educated or insiders.9

We also know that the Christian church had to fight many here-
sies to safeguard its unity, but lost that fight with the Orthodox
schism in 1054 and with the rise of Protestantism in the 16th century
when Luther preached: sola scriptura: the (holy) Scripture is suffi-
cient in itself as an interpretative authority. We do not need other
theological or ecclesiastical authorities, as was the case in the Catholic
Church, to understand the Holy Scriptures. But we often forget that

356

Herman Lodewyckx

8 See Hountondji, La rationalité, une ou plurielle, 2007; L’ancien et le nouveau. La
production du savoir dans l’Afrique d’aujourd’hui, 2013; Bassong, La méthode de la
philosophie africaine, 2007.
9 The Senegalese Prof. S. B. Diagne made some efforts to re-open the interest in
Islamic hermeneutics (see Comment philosopher en islam?) and Islam and Open So-
ciety, (likewise Fidelity and Movement in the Philosophy of Muhammad Iqbal).

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


these disputes had rightly generated a lot of interpretations that often
lead to schisms and Christian sects, as we can see these days, espe-
cially in African countries, where at every street corner there is an-
other church with its truth about the Gospel or the Bible.

The situation is the same for almost all other religions: Islam,
Judaism, Buddhism all range from ›fundamentalist‹ interpretations
to say ›liberal‹ interpretations.10

In modern times, and under the growing influence of so-called
positive sciences, a split occurs between the ›accurate‹ interpretations
of the world by the so-called positive sciences and the interpretations
of ›human‹ or ›social‹ sciences. In the 19th century this split induced
W. Dilthey to introduce the distinction between »Erklären« (explana-
tion by a chain of causes and consequences) and »Verstehen« (under-
standing through reasoning) to legitimize also ›human‹ sciences
(Geisteswissenschaften).

But this distinction has proved untenable. Even in the so-called
›positive‹ sciences, there is a part of ›Verstehen‹ or ›understanding‹, if
not already implicated in the choice of axioms and postulates that are
the basis of the statements.

Interpretation is a universal phenomenon. We see it in jurispru-
dence and law setting, in literature, in art, in poetry, in myth or in
theology/exegesis, and also in the so-called positive sciences pretend-
ing to give us the ›objectivity of reality‹ by causalistic-physical or
mathematical laws: facts, data must be interpreted by specialists.

It was the genius of H. G. Gadamer to introduce us to a kind of
hermeneutics that is not restricted to a simple methodology consist-
ing in a few rules or standards of interpretation that will ultimately
lead us to THE only truth, as a final result, or to THE interpretation.

Gadamer offers us a different ›reading‹ of the word ›interpretation‹ : it
is no longer ›interpretation‹ as a definitive result of an intellectual
process, but we must take ›interpretation‹ in its active, dynamic,
sense, marked by the ending ›-ation‹, which – etymologically – is
derived from ›action‹ : interpretation should be conceived as an end-

357

H. G. Gadamer’s Hermeneutics in Intercultural Horizons

10 In the line of what will be said further on: it would be interesting to investigate the
reasons for those different interpretations. It would surely not only be because of the
text itself, but in most cases because of the actual discussions influenced by those who
are in power in the community of the ›readers‹. This is of course a political reading of
hermeneutics that surpasses the philosophical reading of Wahrheit und Methode.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


less process by which any interpretation as a result, is only one step in
this long process that Gadamer calls ›Wirkungsgeschichte‹,11 an al-
most untranslatable term, but best rendered as ›the principle of the
history of the action (or effect)‹. It is therefore important to distin-
guish between interpretation as a result and interpretation as an in-
terpretational activity by a ›reader‹ of a literary or artistic work or
realisation. The same can be said about ›reading‹ a text: it is not only
a superficial activity, but it can be understood as a ›deep‹ reading,
because it also means ›reading between the lines‹, looking for the
›un-written text‹, the con-text, the unreported dialogue between dif-
ferent authors of different times you may find by referring to them,
by using some concepts and quotes as references.

2. Gadamer’s hermeneutics in the present situation of
African philosophy

In the introduction of ›Truth and Method‹, Gadamer states: »The pro-
blem of hermeneutics oversteps the limits set by the idea of method,
as conceived by modern science. The understanding and interpreta-
tion of texts is not only a concern of science but develops of course
within the general experience that man makes of the world.«12 Her-
meneutics – as for Gadamer – is not intended to build a knowledge
that meets the requirements of methodical science, but it is a knowl-
edge that corresponds to human experience, expressed by the ›Geis-
teswissenschaften‹, human or social sciences, and is an existential
experience of men’s finiteness. Gadamer takes experiences of inter-
pretation of art (first part) and of the human sciences (second part)
with history and philosophy as a starting point. In the second part of
this section, he develops »the outlines of a theory of the hermeneu-
tical experience«.13

The keywords here are »Wirkungsgeschichte« and »Horizont-
verschmelzung« (fusion of horizons).

358

Herman Lodewyckx

11 Gadamer, WM, p. 284ff.
12 Gadamer, WM, p. XXVII: »So drängt das Problem der Hermeneutik schon von
seinem geschichtlichen Ursprung her über die Grenzen hinaus, die durch den Metho-
denbegriff der modernen Wissenschaft gesetzt sind. Verstehen und Auslegen von
Texten ist nicht nur ein Anliegen der Wissenschaft, sondern gehört offenbar zur
menschlichen Welterfahrung insgesamt.«
13 Gadamer, WM, pp. 250ff. (286 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Already the translation of the first term is an issue. The French
translation proposes: the principle of the history of action (or influ-
ence), but J. Grondin refers to the history of the reception of a work or
of works passed to posterity through history. So he proposes »work-
ing history«.14 I think it still offers too little of the dynamics of the
›receiving‹ of a work in a historical context, a dynamic that continues
with the ›reading‹ or the interpretational activity of the ›reader‹. Per-
haps one should speak of an ›active historicity‹, or of ›the historical
action‹ or ›historical process‹ of a work.

Too often, we wonder: what is it the author wanted to express in
a text or an artwork, suggesting that the author holds THE signifi-
cance, THE sense, and therefore THE truth of his/her work? The
objective interpretation should be obtained only if we highlighted
the original meaning, owned and known only by the author. This
involves historical research, psychological analysis, a genealogy or
archaeology of the meaning to use the philosophical language of
Nietzsche and Foucault.

However, anyone who has already produced an artistic or lit-
erary work knows that the meaning leaves him from the moment of
the publication or realisation in which the work is – literally – deliv-
ered to the public.15 Comments from all sides see meanings that the
author would never have seen nor wanted. People in the 19th century
were perhaps relying on the masters of literary or artistic criticism for
the ›exact‹ interpretation. In the 21st century, the social media show
that everyone delivers his or her opinion and the meaning given by
the author is lost in the mass of diverse voices, both from ›experts‹ as
well as from common people.

Regarding African philosophy, we will use the example of the
famous text of father Placide Tempels, La Philosophie Bantoue, pub-
lished in 1949 by Présence Africaine – in French – but published as
›Bantu Philosophy‹ in English in 1956 by the same publishing house
in Paris16. Its actual history is exemplary at different levels.

359

H. G. Gadamer’s Hermeneutics in Intercultural Horizons

14 Grondin, L’hermeneutique, p. 57.
15 And even in creating a text or any other artistic work, many authors recognise that
the work itself ›leads‹ them to the result: the story develops itself, the language influ-
ences the author, the material drives the artist as much as the artist drives the materi-
al. So the result can also be strange to himself as well as to outsiders.
16 A re-print has been published in 2016 by HBC Publishing, Orlando, USA with a
brief introduction by Sam Chekwas.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Let us first summarize the central idea. Tempels proposed a con-
cept of a dynamic ›being‹ he finds in the implicit thinking of the Ba-
luba (the Bantu or people of the east-southern region of the Belgian
Congo in the 30s-40s), expressed by riddles, songs, proverbs: ›Being‹
must be thought of as more dynamic than in Western ontology.
Being, present in all beings (men, animals, even stones), situated in a
hierarchical order, must be understood as a force that can be strength-
ened or enfeebled by other forces. This force is not an accident (Tho-
mistic view) but the essence of being itself (Bantu view). The created
universe is centred on man. The present human generation is the
centre of all humanity, including the world of the dead. This central
idea has implications that Tempels develops along the other chapters
(Bantu Wisdom, Bantu Psychology, Bantu Ethics …), thus projecting
his classical philosophical education in the Catholic Church of the
1920s.

Already the definite article (la – the) in the French title has
sparked so many comments we sometimes forget the original mean-
ing that the author himself has given to his book. It is thanks to the
late Prof. A. J. Smet that we have a critical (French) edition of this
work, because he, at least, understands the native – Dutch – language
of Tempels, in which Tempels published his book as the ›original‹
edition in 1946. This means, that it is not so clear what Tempels ex-
actly meant with his text. Even some of his concepts were not always
consistent in Dutch or in the French translation17.

This critical approach maybe closer to the original ideas of Tem-
pels, but must we restrict the meaning of the text ›Bantu Philosophy‹
to the ›original‹ text version or to the ›critical‹ one made by Prof.
Smet? We forget then that this text has resulted in many positive
and negative reviews so that we can no longer have a neutral or ob-
jective reading of this text. Reading the text ›as such‹ is impossible,
ignoring its ›Wirkungsgeschichte‹ or historical activity. How can this
text be situated in contemporary Africa?

A second idea of Gadamer that may lead us further and can help
in reading and understanding (is this tautological?) literary or artistic
works is the idea of the »fusion of horizons« (»Horizontverschmel-

360

Herman Lodewyckx

17 To be clear: it was not his purpose to write an academic philosophical work,
although some academic philosophers favoured this work. But he needed to do this
(and stimulated by E. Possoz during a revalidation period) as a preliminary to his main
objective: writing a Bantu catechesis, which he published in 1948.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zung«).18 Indeed, in the interpretational activity there is the horizon
of the (interpreted) work (the historical and societal context of its
creation); and there is the horizon of the reader: a literary or artistic
work is received through various channels and it has been noticed or
perceived by an actual person. There are various reasons for the inter-
est or disinterest when this work ›appears‹ or ›unveils‹ itself to the
›reader‹ or interpreter. The horizon of the ›reader‹ consists of pre-
knowledge, pre-judices, positive or negative pre-opinions. The reader
is confronted by a work that submits a ›question‹. The consciousness
of the reader / interpreter is challenged to put his pre-judice under
the criticism of the work itself. But let it be clear: Gadamer says: we
never will become masters of our prejudices, we never are completely
transparent to ourselves or will be able to ›read‹ the work as such.
This is an experience of the finitude of our ontological status as hu-
man beings.19

An (interpretational) ›reading‹ of an artistic or literary work pre-
supposes that we realize our pre-judices, but also our inability to clar-
ify them completely. Each interpretational activity remains ambigu-
ous in this regard.

So no one will take a work as an object of interpretation without
prejudices, outspoken or unspoken, explicit or implicit. A text like
Bantu Philosophy by Tempels is never read without resonances of
opinions surrounding this work throughout its historical activity.
We hear about it and immediately ideas about ›Africa‹ and ›philoso-
phy‹ resonate, ideas full of positive or negative bias, as we have ex-
perienced both: ›Africa and African people‹ on the one side and of
›philosophy and philosophers‹ on the other one, questioning what
›African + Philosophy‹ could be.

In any case, there is always a very strange issue: speaking about
›African philosophy‹, many people, both in the West and in Africa,
take the concept of ›philosophy‹ almost immediately in a broad, non-
academic sense, and hope to hear what exactly Africans think. It is
very rare that someone reacts with: and are there some interesting
African philosophers? Precisely such a misconception has been intro-
duced by the work of Tempels and those (often called »the Tempel-
sians«) who return to Tempels’ project for digging up a unanimous

361

H. G. Gadamer’s Hermeneutics in Intercultural Horizons

18 Gadamer, WM, pp. 284ff.
19 Gadamer, WM, p. 340ff.: »Die eigentliche Erfahrung ist diejenige, in der sich der
Mensch seiner Endlichkeit bewusst wird.«

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


philosophy of a particular people. Even these authors, named ›ethno-
philosophers‹ by Marcien Towa and Paulin J. Hountondji, identify
themselves with their original people, they seem to speak in their
name: ›we‹ Dogon, ›we‹ Bambara, ›we‹ Diola, ›we‹ Igbo, ›we‹ Wolof,
›we‹ Bantu, … They seem to speak or write for their fellow men
(rarely women).

That is why the view of P. J. Hountondji of Benin can be summed
up as: Ethnophilosophy is a projection of (subjective) ideas of an
author in an anonymous and collective self-styled soul of the African
man, who, later, will be presented as THE philosophy of THE Bantu,
Dogon, Bambara and others, extrapolated to all Africans. The black
man will be fixed in a dogmatic mythic and unchanging past. This
makes an explicit and critical philosophy of individuals almost impos-
sible. (Suppose someone were to dig up the philosophy of the Bretons,
Flemish, Scots …)

»It is a sterile and an alienating activity that does not serve the interests of
Africans, but only those of elsewhere. Thus, the Bantu are not the authors
of ›the‹ philosophy of ›the‹ Bantu, but it is Tempels himself, and the author
of the ›Bantu-Rwandese Philosophy‹ is none other than its author, Alexis
Kagame with his own intentions«.20

»Without any doubt, the problem of African ›Philosophy‹ refers us back to
the problem of hermeneutics«, wrote Hountondji, and further: »The dis-
course of ethnophilosophers, be they European or African, offers us the
baffling spectacle of an imaginary interpretation with no textual support,
of a genuinely ›free‹ interpretation, inebriated and entirely at the mercy of
the interpreter, a dizzy and unconscious freedom which takes itself to be
translating a text which does not actually exist and which is therefore una-
ware of its own creativity. By this action the interpreter disqualifies himself
from reaching any truth whatsoever, since truth requires that freedom be
limited, that it bow to an order that is not purely imaginary and that it be
aware both of this order and of its own margin of creativity. Truth is attain-
able only if the interpreter’s freedom is based on the nature of the text to be
interpreted; it presupposes that the text and the interpreter’s discourse re-
main rigorously within the same category, i. e. the same univocal field.
Aristotle’s doctrine of the ›genera of being‹ means just this«.21

Oddly enough if we apply this quote to the interpretational activity of
Hountondji himself, he projects his own criticism into the text of

362

Herman Lodewyckx

20 Hountondji, African philosophy. Myth & Reality, p. 62.
21 Hountondji, op.cit., p. 189, note 16.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tempels, who did not write the text in the ’70s, but in the ’40s. The
intellectual horizon of Hountondji is formed by his own academic
training as a philosopher, particularly in Paris where he presented a
doctoral dissertation on Husserl in 1970, and by the post-colonial
period in Africa in general, but especially of the Marxist-Leninist
regime in his country, Benin (formerly Dahomey) from 1974 until
1990. So we understand some of the more active contemporary Afri-
can philosophers better:

»Either way, Bantu ›Philosophy‹ is shown to be a myth. To destroy this
myth once and for all, and to clear our conceptual ground for a genuine
theoretical discourse – these are the tasks now awaiting African philoso-
phers and scientists.«22, and further on: »That the responsibility of African
philosophers (and of all African scientists) extends far beyond the narrow
limits of their discipline and that they cannot afford the luxury of self-
satisfied apoliticism or quiescent complacency about the established disor-
der unless they deny themselves both as philosophers and as people. In
other words, the theoretical liberation of philosophical discourse presup-
poses political liberation.«23

Let us now look at the other ›horizon‹, that of the author, P. Tempels.
A work (artistic or literary) does not appear as a thunderbolt from a
clear sky. We can say that the author is the one who ›symbolizes‹ the
spirit of his time (»Zeitgeist«). A work that we recognize to be the
expression of its time, its surroundings, its community, is neverthe-
less not always accepted with complacency. It is sometimes the oppo-
site. A work becomes ›classical‹ when it persists in history and can
build its actual historicity, also called ›tradition‹, to which the inter-
pretations of ›readings‹ help in its formation and its transmission to
new generations. »The horizon is the field of vision which under-
stands and includes everything we can see from a specific point.«24

The (historical) horizon allows us to step into the shoes of the other
for a better understanding, like when we are with someone in a con-
versation. This horizon is not closed. It is something which we pene-
trate and that gradually changes. The historical horizon is always
moving, as Gadamer says.

If we consider Tempels’ »Bantu Philosophy«, this book is the
result of the dissatisfaction of Tempels himself, with the colonial pol-

363

H. G. Gadamer’s Hermeneutics in Intercultural Horizons

22 Hountondji, op.cit., p. 44.
23 Hountondji, op.cit., p. 46.
24 Gadamer, WM, p. 286.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


icy of ›civilizing‹ by the Belgian government in place, but also with
the evangelizing work of the Catholic Church. But he is not alone.
This dissatisfaction reigned not only among his colleagues but also
among the colonial officers in charge as among the colonized. When
he talks to the Bantu they would say, »you understand us: you now
know us completely: you ›know‹ in the way we ›know‹.«25

Even the term »philosophy« in its sometimes ambiguous mean-
ings was commonly used in ethnological publications of that time to
indicate that there is a logic, a rationality underlying the customs,
stories and customary laws, despite the negative vision created by
the work of the French philosopher, Lévy-Bruhl (1857–1939), who
said that ›primitive‹ men have only a pre-logic, a magical mind, which
is insufficient to philosophize.26

We know the genealogical complexity of the work of Tempels
from brief articles he wrote some years ago, but mostly from his
correspondence with G. Hulstaert27. It makes us glimpse at the dis-
cussions with other contemporaries, including E. Possoz who almost
prompted him to write this book, which has made so much ink flow.

Despite harsh criticism28 from African authors like A. Césaire,
and later on in the 70ths from F. Eboussi Boulaga, P. J. Hountondji
and M. Towa, »Bantu Philosophy« has been seen as a ›political‹ docu-
ment against the colonial ›order‹, which caused the return of Father
Tempels to Belgium ordered by both ecclesiastical and Belgian admin-
istrative authorities, later on he called it »his banishment«. His eccle-
siastic authorities forbade him to speak in public about his book.

The violent criticism of Hountondji, who wants to eliminate this
text of Tempels from the history of African philosophy, »because not
written by an African«,29 is in itself a questioning of the historical

364

Herman Lodewyckx

25 Tempels, Bantu Philosophy, p. 36.
26 Lévy-Bruhl, La mentalité primitive, republished with new introductions by other
anthropologists and other works, most translated into English. In his Carnets (›Note-
books‹, published posthumously in 1949) he writes that ›primitivity‹ may not only be
attributed to one people, but is an attitude of all men in certain circumstances of fear,
war and uncertainty.
27 Bontinck, Aux origines de la philosophie bantoue. La correspondance Tempels-
Hulstaert (1944–48).
28 Interestingly those African authors criticised Tempels for that his book became a
better instrument to the colonial powers to subjugate the people in their colonies:
»Now, they know us really« (Aimé Césaire).
29 Hountondji, African Philosophy. Myth & Reality, p. 64: »A work like ›Bantu Phi-
losophy‹ does not belong to African philosophy, since its author is not African. […]

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


horizon of Hountondji. It is the refusal to enter into this fusion of
horizons meant by Gadamer. It is the refusal to put himself in the
place of another, to understand the other from his horizon, the refusal
of dialogue that would bring into broad daylight the prejudices and
previews of the interlocutors. Let us quote Gadamer at this crucial
point:

»A truly historical consciousness never loses sight of its own presence, so as
to see itself and what is historically different in proper perspective […]. We
have […] the constant task to curb a hasty assimilation of the past to our
own expectations of meaning. Only then do we hear the voice of tradition,
as can be heard in his own otherness«.30

A particular point raised in the debate on African philosophy is the
issue of languages. One can easily recognize the problem Gadamer
expressed in the third part of Truth and Method on language as the
›medium‹, to be understood as the ›mediator‹ and the ›middle‹ of the
hermeneutical experience. Understanding is a linguistic process: un-
derstanding the meaning of a work can only be done in a language-
langue and a language-langage. Meaning seeks a language (›langue‹
and ›langage‹)31 to express itself. For too long the language question
has been restricted to a ›langage‹ issue: the expression in French, Ger-
man or any other (spoken) language.

Here we touch upon the subject of the Sapir-Whorf hypothesis
that language is not simply interchangeable with any other language
to express ideas, but it influences the message by its own character.

Again Gadamer:

»In the extreme case of translation, there is no doubt that, whatever the
familiarity of the translator with life and feelings of the author, the transla-
tion of a text is not the simple resurrection of the original psychological
process of writing but a resumption (Nachbildung), guided by the under-

365

H. G. Gadamer’s Hermeneutics in Intercultural Horizons

Tempels’ work, although it deals with an African subject and has played a decisive role
in the development of African ethnophilosophy, belongs to European scientific litera-
ture, in the same way as anthropology in general […] is an embodiment of Western
science, no more and no less.«
30 Gadamer, WM, p. 289.
31 It is a pity that English has only one word for the difference made in French: langue
et langage is only rendered by ›language‹. Langue = a spoken language as English,
German, French, … Langage = a kind of speaking in a professional or particular con-
text: for instance legal, medical, philosophical, … language.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


standing of what it says. No one can doubt that this is an interpretation, not
a single co-operation (Mitvollzug).«32

Early on it was recognized that Tempels’ text presents the ideas of
Bantu in Dutch or French, in a vocabulary and grammar formed by
the particularities of these languages of that time, but which are not
always adequate to ›translate‹ the statements of Bantu. Tempels him-
self is aware of it in an article he published in Dutch, translated later
on into French.33

Alexis Kagame, Rwandan philosopher, made it the starting point
of his critique of Tempels. He tried to reconstruct Bantu philosophy
from the categories of the Rwandan language, Kinyarwandi,34 as
Aristotle did with the Greek language. In his research of the Rwandan
language he finds – strangely – the same categories of the Bantu-
Rwandese thought as Aristotle did within his language.

This becomes an essential feature of many ›followers‹ of Tempels
and Kagame: how to find a common language between the experience
of their native language and the legacy of the philosophical languages
of the colonizing countries: French, English, even German some-
times, but rarely Portuguese.

But there are other African philosophers who are inspired by
Heidegger, who tried to extract philosophical thought from his own
language, German, (as did the Greek philosophers starting from their
Greek language), which became almost a horror for translators into
non-Germanic languages. These (African) philosophers are trying to
rebuild a ›philosophy‹ from the peculiarities of their language.

Note for example the initiative of Ch. Jeffers who, in 2013, pub-
lished an anthology of philosophical texts written by African philoso-
phers, but in their native language. But fortunately for us Wester-
ners: with English translation.35

But the linguistic aspect is more that of language as ›langue‹ : it is
also the language as ›langage‹ used to express an idea in various lit-
erary genres in the same language. These genres are more than a
form to express an idea. The form is already communication. And
according to the laws of communication of P. Watzlawick nonverbal
communication can have more influence than verbal communication.

366

Herman Lodewyckx

32 Gadamer, WM. p. 363.
33 Tempels, De studie der Bantoe-talen in het licht der Bantoe-filosofie, p. 73–78.
34 Kagame, Bantu-Rwandese Philosophy of Being.
35 Jeffers, Listening to ourselves. A Multilingual Anthology of African Philosophy.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A philosophical treatise is different from a novel or a proverb that has
the same idea. So by transposing the stories, riddles and proverbs into
a philosophical statement, these can lose their original meaning (as
far as there could be only one original meaning), not only in their
contents but also in their interaction with the speaker and the inter-
locutors.

Here we return to the idea expressed by Gadamer: Language-
langage / language-langue creates a ›medium‹ (a ›middle‹ and a ›med-
iator‹) in which the speaker, interlocutors and meaning meet each
other.

The linguistic nature of the interpretative experience may not,
however, exhaust the meaning of a statement. The hermeneutical ex-
perience is about the experience of the human existential finiteness
according to Gadamer. But such an experience has to be repeated con-
tinually. This constitutes its ›Wirkungsgeschichte‹ or its actual his-
tory.

Note about this the attempts of the so-called hermeneutical
school of Kinshasa where especially Tshiamalenga Ntumba and
Nkombe Oleko tried to reopen the question of languages in African
philosophy. In particular it was Nkombe Oleko (1946–2014) who
tried to develop a hermeneutics for proverbs, taking seriously a word
from Paul Ricoeur: a pro-verb gives something to think, and it is pre-
cisely in the middle of the intersubjectivity that this proverb finds its
meaning.36

3. Some consequences for African philosophy

For Hountondji Kagame »should have renounced Tempels’ whole
project instead of his naiveté and carrying it out slightly differ-
ently«.37 But between the rejection of the work of Tempels, or an

367

H. G. Gadamer’s Hermeneutics in Intercultural Horizons

36 Nkombe Oleko refers to the idea of P. Ricoeur: »le symbole donne à penser«, but
transfers this ›symbol‹ to the proverbs he is analysing. See Nkombe Oleko, Méta-
phore et métonymie, p. 137–146, referring to P. Ricoeur, Le conflit des interpreta-
tions, namely the chapter onHerméneutique des symboles et reflexion philosophique,
(p. 387–446) and to P. Ricoeur, La symbolique du mal. See also P. Ricoeur, De l’inter-
prétation, Ch. III: Méthode herméneutique et philosophie reflexive, p. 48: «Le sym-
bole donne à penser, disais-je, reprenant un mot de Kant dans la Critique du jugement.
Il donne, il est le don du langage: mais ce don me crée un devoir de penser. »
37 Hountondji, P. J., African Philosophy. Myth & Reality, p. 51.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


imitation of his investigation by philosophers in other regions of
Africa, it must be possible to find some other ways that take into
account hermeneutics and the historical horizon of the work of Tem-
pels.

It is like someone wanting to become a ›philosopher‹ : (s)he en-
ters the historical hermeneutical horizon of philosophy by reading
the philosophers in their horizons or historical situations, from Greek
antiquity until contemporary times, but taking also into account the
subsequent critiques, thus trying to understand the project of philo-
sophy: the understanding of the world and of man in all its complex-
ity.

Recent publications of African philosophers are proof of it. First
of all there are some African authors who reflect on hermeneutics
itself presented by P. Ricoeur, H. G. Gadamer or others.38

More interesting are the authors who, by distancing themselves
from the quarrel between Hountondji and the so-called ›ethnophilo-
sophers‹, start from the questions that arise from this dispute. Such as
M. Kebede (2004), who analyzes the issue of sameness and otherness
that tracks the various speeches since colonial times, even in the writ-
ings of Tempels, Hountondji, Senghor, Mudimbe, Serequeberhan and
others. Their focus lies on this question: Are we, Africans andWester-
ners the same or are we ›others‹ ? How do we share human nature?
How can we use our peculiarities?

There are the non-answered questions in J. O. Chimakonam
(2015): can we take up the idea of an ontology, an epistemology, a
particular logic?

We are aware that Western philosophy is based on texts of past
generations. The situation in Africa is quite different: apart from the
Timbuktu texts, or the texts of Zara Yakob in Ethopia of the 17th C.,39
we have only oral literature. V. A. Anoka (2012) tries to find out if
hermeneutics or ordinary language philosophy can help to render the
richness of this oral literature. One can easily repeat with P. Ricoeur:
»The (pro)-verb gives something to think about«, but the whole ques-
tion is precisely: how to interpret this ›thinking‹, especially if the

368

Herman Lodewyckx

38 f.ex.: Serequerberhan, Tsenay, The Hermeneutics of African Philosophy. Horizon
and Discours;Okere,African Philosophy: A Historico-hermeneutical Investigation of
the Conditions of Its Possibility,
39 Published by Cl. Sumner in the ’70s. It would be an interesting excercise to do the
same hermeneutical analysis on the texts of Zara Yakob as we did on the text by
Tempels.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


author of this thinking disappeared in the nebulosity of the past?
There is perhaps only the (social) functioning of this oral literature
that can give an indication of the meaning of these texts.

To my knowledge there is only one author who has really taken
over the project of Tempels in a critical way: E. Wreh-Wilson in his
book Beginning African Philosophy. The case for African Philosophy.
Past to present. He sums up, chapter by chapter, the issues raised by
Tempels, but in the knowledge of previous critiques. Well yes: we
must reflect on what philosophy can be without becoming a simple
ethno-philosophy; we must reflect on the difference between an aca-
demic philosophical discourse and a popular philosophical one; we
must reflect on Tempels’ own project and on the problem of concepts
to express the ideas that he believes to find in his conversations with
the Bantu; we must think about the mythological, metaphysical, so-
cial and moral dimensions of popular narratives; we must reflect on
the conceptions of man and his place in society and the moral ideas
arising therefrom; and yes, we must reflect on the question of God
and religion that take an important role in the lives of many Africans.
Wreh-Wilson is listening each time: what does Tempels say?What do
his critics say? And finally he cautiously gives a provisional conclu-
sion that can encourage the reader to continue his own research and
his reflections on the taken positions.

Renouncing Tempels’ project is to deny his questioning. But en-
tering the hermeneutical and philosophical horizon he opened up in
the field of African philosophy discloses unexpected perspectives. We
lose the certainty, or should we say, the arrogance of Eurocentric par-
ticularism in Western philosophy, but we gain a horizon that dis-
covers a world of thoughts, even philosophies of other cultures. But
above all, we return to our own philosophical tradition by comparing
the answers given by these different thoughts and philosophies on
issues that are often universal: what is it to be a human being in this
world? Why are we in this world? Is reasoning without reference or
mytho-theological authority possible? And how different are we as
Africans and Europeans, or are we almost the same as (wo-)men?

4. Conclusion

Taking the two key concepts of Gadamer’s hermeneutics, ›Wirkungs-
geschichte‹ or actual history of a work and ›fusion of horizons‹ as a

369

H. G. Gadamer’s Hermeneutics in Intercultural Horizons

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


basis for our reflections on African philosophy, we believe to give
some keys for a better understanding of the debates that currently
govern the area of »African Philosophy«. But this approach can also
be successful in all intercultural encounters in today’s world.

The hermeneutics of Gadamer is only a window for the interpre-
tation and understanding of a thought ›that comes from elsewhere‹.40
With Tempels’ ›Bantu Philosophy‹, we have an exemplary phenom-
enon that teaches us to quit a reading from the viewpoint of ›us‹ and
›them‹, to gain a reading that leads to a ›fusion of horizons‹ of the
author and the readers, by its actual history. And as Gadamer wrote:
entering such a hermeneutical process makes us discover that »the«
truth of the interpretation will always be partial: sometimes unveil-
ing, sometimes veiling, symbol and expression of the existential fini-
tude of every man.

There are a lot of texts that constitute the larger part of what can
be called ›African philosophy‹. They can be read and reread. And
somehow it facilitates an awareness of what African philosophy can/
may be.

But a text is only part of the cultural heritage of a people. (Wo-)
men express themselves also in a culture of objects, rituals and stories.
In sub-Saharan Africa we find more of oral culture and a lot of story-
telling to explain the origins of rituals, objects and their own existence
as a family or group. Those objects and rituals are in the intersection
of social, aesthetic and religious contexts (for instance initiations, di-
vination, masks, dances, language tom-tom (!) …) and the original
author-creator is completely absent. Gestures and rites are done, and
there are only a few people, recognized as ›wise‹, who can sometimes
clarify their origin and functioning and, in doing so, give their inter-
pretations.

We can remain at the surface with the exotic and touristic anec-
dotes (V. Mudimbe) or we can enter the ›medium‹ described above to
start a dialogue and try to find a common meaning with the interlo-

370

Herman Lodewyckx

40 It is interesting to see how the idea of ›otherness‹ of a text that comes into our
horizon, developed by Gadamer, joins the idea of ›otherness‹ of Mudimbe who asks
what to do with models of social sciences, that are developed to serve the colonial
powers and that are even continued in African studies, pursued by Africans them-
selves. Even the language is from elsewhere. What will we, as Africans, do when we
try to use our own languages? See Mudimbe, l’Odeur du Père, p. 36 ff. Even the dis-
course of L. S. Senghor on ›negritude‹ joins the western paradigm in returning the old
ideas.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cutors on the issues raised by these gestures and rites in our own
existence. But let us not forget the trap of language as ›langage‹ and
the language as ›langue‹ that leads us to an understanding that is too
easy and too fast: understanding is not only a question of knowing a
particular language as ›langue‹ (Swahili, Kiluba, …) but also of enter-
ing the particular language as ›langage‹ of story telling in an African
context. In itself, it may not be ›philosophy‹ in our sense, but it is an
important window to open up new perspectives on what philosophy
may be as an activity that is open for every (wo-)man.

Bibliography:

Anoka, Victor Ahamefule,African philosophy. An overview and a critique of the
philosophical significance of African oral literature, Frankfurt/M. 2012.
(ch. 4: Hermeneutics and African Philosophy)

Bassong, Mbog, La méthode de la philosophie africaine. De l’expression de la
pensée complexe en Afrique noire, Paris 2007.

Bontinck, Frans, Aux origines de la philosophie bantoue. La correspondance
Tempels-Hulstaert (1944–48), Kinshasa 1985.

Boulaga, Fabien Eboussi, Muntu in Crisis. African authenticity and Philosophy,
Trenton (NJ) 2014 (originally in French, 1977).

Chimakonam, Jonathan O.(ed), Atuolu Omalu. Some Unanswered Questions in
Contemporary African Philosophy, Lanham 2015.

Diagne, Bachir Souleymane, Comment philosopher en Islam?, Paris 2014.
Diagne, Bachir Souleymane, Islam and Open Society. Fidelity and Movement in

the Philosophy of Muhammad Iqbal, Dakar 2010.
Ferry, Luc, De Homère à Platon. La naissance de la philosophie, Paris (coll.

Sagesses d’hier et d’aujourd’hui) 2012.
Ferry, Luc, Mythologie & Philosophie, Paris 2015.
Gadamer, Hans-Georg, Wahrheit und Methode (WM), Grundzüge einer philo-

sophischen Hermeneutik, Tübingen 41975.
Grondin, Jean, L’herméneutique, Paris 2006.
Gusdorf, Georges, Mythe et Métaphysique. Introduction à la philosophie, Paris

1984.
Hountondji, Paulin J., African Philosophy. Myth & Reality, Bloomington 1996.
Hountondji, Paulin J., The Struggle for Meaning. Reflections on Philosophy,

Culture and Democracy in Africa, Athens (Ohio) 2002.
Hountondji, Paulin J., La rationalité, une ou plurielle, Dakar 2007.
Hountondji, Paulin J., L’ancien et le nouveau. La production du savoir dans

l’Afrique d’aujourd’hui, Bamenda 2013.
Jeffers, Chike, Listening to Ourselves. A Multilingual Anthology of African

Philosophy, New York 2013.
Ntumba, Tshiamalenga (ed), Langage et Philosophie. Actes de la 4ème Semaine

Philosophique de Kinshasa 1979, Kinshasa 1981.

371

H. G. Gadamer’s Hermeneutics in Intercultural Horizons

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ntumba, Tshiamalenga, Le réel comme procès multiforme. Pour une philosophie
du Nous processuel, englobant et plural, Saint Denis 2014.

Kagame, Alexis, La philosophie Bantu-Rwandaise de l’être, Bruxelles 1956.
Kebede, Messay, Africa’s Quest for a Philosophy of Decolonization, New York

2004.
Lévy-Bruhl, Lucien, La mentalité primitive, Paris 1922 (republished in 2010

with pref. of Fr. Keck).
Lévy-Bruhl, Lucien, Carnets, Paris 1949 (republished in 1998 with pref. of

B. Karsenti and M. Leenhardt).
Mudimbe, Valentin Y., L’autre face du royaume. Une introduction à la critique

des langages en folie, Dole 1973.
Mudimbe, Valentin Y., L’odeur du Père. Essai sur les limites de la sciences et de la

vie en Afrique noire, Paris 1982.
Mudimbe, Valentin Y., The Invention of Africa. Gnosis, Philosophy and the

Order of Knowledge, Indianopolis 1988.
Nkombe Oleko, Métaphore et métonymie dans les symboles parémiologiques.

L’intersubjectivité dans les »proverbes Tetela«, Kinshasa 1979.
Okere, Theophilus, African Philosophy. A Historico-hermeneutical Investiga-

tion of the Conditions of its Possibility, (Cl. Sumner, ed.), Michigan 1983.
Otto, Rudolf, Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und

sein Verhältnis zum Rationalen, Breslau 1917 (engl.: The idea of the holy
[an inquiry into the nonrational factor in the idea of the divine and its
relation to the rational], transl. by JohnW. Harvey, Harmondsworth 1923)

Ricoeur, Paul, De l’interprétation, Paris 1965.
Ricoeur, Paul, Le conflit des interpretations. Essais d’herméneutique, Paris 1969.
Serequeberhan, Tsenay, Hermeneutics of African Philosophy. Horizon and Dis-

cours, New York 1994.
Tempels, Placide, Philosophie Bantu, augmentée du huitième chapitre inédit.

Avant-propos et Edition critique de la traduction française par le Prof. Dr.
A. J. Smet, c.p., Wezembeek-Oppem 2008 (see http://www.aequatoria.be/
tempels/FTCriticalEditonFR.htm).

Tempels, Placide, Les écrits Ethnographiques (1935–1943) éd. par A. J. Smet,
Wezembeek-Oppem 2008.

Tempels, Placide, Mélanges de Philosophie Bantu (1943–1949), éd. par A. J.
Smet, Wezembeek-Oppem 2000.

Wreh-Wilson, Elliot, Beginning African Philosophy. The case for African Philo-
sophy Past to Present, New York 2012.

372

Herman Lodewyckx

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Torsten Hitz (Münster)

Einige Bemerkungen zum Übersetzen,
Dolmetschen und Synchronisieren aus
moralphilosophischer Sicht

Mit sehr wenigen Ausnahmen sind bislang keine deutschsprachigen
Beiträge zu moralphilosophischen Aspekten der Sprachenvielfalt zu
verzeichnen. Auf internationaler Ebene gibt es dagegen seit einigen
Jahren eine ernsthafte und differenzierte moralphilosophische Dis-
kussion über Sprachenvielfalt, Sprachenschutz, Sprachbarrieren,
Chancengleichheit und dergleichen. Dabei wird die Hauptaufgabe
der Moralphilosophie oder Ethik darin gesehen, sprachenbezogene
Rechte und Pflichten moralisch zu begründen. Wie sich im Folgenden
zeigen wird, sind die Argumente und Positionen dieser Debatte auch
für das Thema Übersetzen, Dolmetschen und Synchronisieren von
Bedeutung.

1. Übersetzung und Moralphilosophie

In der internationalen Diskussion werden auch Übersetzungen the-
matisiert. Dabei bezieht man sich vor allem auf das Dolmetschen in
politischen Situationen (wie zum Beispiel im Parlament), auf das
Übersetzen von offiziellen Dokumenten, Verträgen und wissen-
schaftlichen Texten, sowie auf das Synchronisieren von Kino- und
Fernsehproduktionen. Ästhetische Aspekte des Übersetzens und
ebenso die Einsichten und wissenschaftlichen Erkenntnisse, die durch
den Prozess des Übersetzens als solchen, das heißt als eigenständige
kulturelle Produktion entstehen können, spielen dagegen kaum eine
Rolle, sollen aber im Folgenden ebenfalls einbezogen werden. Weil
Übersetzungen zum Zweck der Kommunikation als zeitraubend,
mühselig, irrtumsanfällig und teuer angesehen werden,1 gilt die Auf-
merksamkeit der Moralphilosophen einerseits den Kosten für Über-
setzungen, insbesondere bei offiziellen Dokumenten, sowie der Frage,

373

1 van Parijs, Sprachengerechtigkeit für Europa und die Welt, S. 237.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wer diese Kosten fairerweise tragen sollte. Behandelt wird anderer-
seits die Frage, in welchen Sprachen Übersetzungen angefertigt (oder
gedolmetscht oder synchronisiert) werden sollen und in welche Spra-
chen nicht übersetzt werden soll. Übersetzungen sind in der inter-
nationalen Debatte über Sprachenvielfalt und Moralphilosophie aber
derzeit eher ein Nebenthema. Im Folgenden sollen deshalb zunächst
einige grundlegenden Argumente und Positionen der internationalen
Diskussion erläutert werden. Erst danach können aus dem Gesagten
einige Schlussfolgerungen mit Bezug auf Übersetzungen gezogen
werden.

2. Anwendungsgebiete der moralphilosophischen
Betrachtungsweise

Für eine ethische oder moralphilosophische Betrachtung über Spra-
chenvielfalt können drei größere Anwendungsgebiete unterschieden
werden.2 Erstens ergeben sich ethische Fragen, wenn auf einem ein-
zigen abgegrenzten Territorium – etwa dem Gebiet eines Staates, in
einer bestimmten Region oder Stadt – mehrere verschiedene Spra-
chen gesprochen werden. Beispiele dafür wären das Baskische und
das Spanische in Spanien oder das Französische und das Arabische in
Städten wie Paris. Das erste Anwendungsgebiet zerfällt wiederum in
die verschiedenen Institutionen und Situationen – in der Linguistik
spricht man auch von »Domänen« (domains) –, in denen Sprache ver-
wendet wird, also zum Beispiel staatliche Ämter, Legislative, Judika-
tive, Bildungssystem, Straßennamen, Produktwerbung oder Firmen-
schilder.3 Für solche Domänen kann sich jeweils die Frage stellen, ob
hier übersetzt, gedolmetscht oder synchronisiert werden muss, und
wer fairerweise die Kosten dafür tragen sollte.

Zweitens ist die zwischenstaatliche Interaktion ein Anwen-
dungsgebiet einer Moralphilosophie, die sprachenbezogene Erwägun-
gen anstellt. Staaten, die miteinander verhandeln, aber auch Organi-
sationen wie die Europäische Union oder die Vereinten Nationen sind
mit Sprachenvielfalt konfrontiert und müssen sich mit den daraus
resultierenden Problemen auseinandersetzen. Dies ist einer der wich-
tigsten Kontexte, in denen Übersetzungen (zum Beispiel von Ver-

374

Torsten Hitz

2 Alcalde, Linguistic justice, S. 34
3 Patten/Kymlicka, Introduction, S. 16–25.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trägen oder gemeinsamen Erklärungen), aber auch Dolmetscherleis-
tungen nötig sind, und in denen sich die Frage stellt, in welche Spra-
chen übersetzt werden soll, und wer die Kosten tragen muss.4

Drittens wird die Existenz und Verbreitung menschlicher Spra-
chen auf der Erde als Anwendungsgebiet einer moralphilosophischen
Betrachtung der Sprachenvielfalt angesehen. Hier wird unter ande-
rem die Frage gestellt, ob das Verschwinden oder »Aussterben« von
Sprachen ein moralisch relevanter Vorgang ist und womöglich ver-
hindert werden muss, sowie die Frage, ob es eine einzige globale Ver-
ständigungssprache oder Lingua Franca geben sollte, und ob es sich
dabei um Englisch handeln sollte.

3. Ein skeptischer Einwand

Wie der Blick auf die Anwendungsgebiete zeigt, werden moralphi-
losophische Fragen aufgeworfen, wennMenschen verschiedene Spra-
chen sprechen. Das setzt voraus, dass man Sprachen voneinander ab-
grenzen kann. Auch von Sprachenvielfalt kann man nur sprechen,
wenn es möglich ist, »eine sinnvolle Liste klar zu unterscheidender
Sprachen zu erstellen«5.

Dass verschiedene Sprachen klar voneinander unterscheidbar
sind, wird von den meisten Teilnehmern an der moralphilosophi-
schen Diskussion über Sprachenvielfalt unausgesprochen voraus-
gesetzt. Dies wird aber gelegentlich auch in Frage gestellt und als
überholte, von den Grundgedanken des Westfälischen Friedens her-
rührende Auffassung kritisiert. Es sei »kontrafaktisch«, so Helder de
Schutter, wenn man »annimmt, dass Sprachen klare Grenzen ha-
ben«6. In Wahrheit habe man es mit »vagen Grenzen«, »Grauzonen«
und »linguistischer Hybridität«7 zu tun, so de Schutter, der sich hier
auf Jacques Derrida beruft.8 Bei Derrida heißt es: »Wenn wir nicht, in
einem stets sehr bestimmten Kontext, irgendwelche externen Kri-
terien hinzunehmen, seien sie nun quantitativ (Alter, Stabilität, de-
mographische Ausdehnung des Feldes der Sprachverwendung) oder

375

Einige Bemerkungen zum Übersetzen, Dolmetschen und Synchronisieren

4 Drèze, »Translations«, S. 207–217.
5 van Parijs, Sprachengerechtigkeit für Europa und die Welt, S. 341.
6 de Schutter, The linguistic territoriality principle, S. 111.
7 Ebd.
8 a. a.O., S. 16 und 19 Anm. 10.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politisch-symbolisch (Legitimität, Autorität, Herrschaft des Sprach-
systems über die Sprachverwendung, den Dialekt oder das Idiom),
dann weiß ich nicht, wo man innere und strukturelle Merkmale fin-
den kann, um zwischen Sprache, Dialekt und Idiom streng zu unter-
scheiden.«9

Für de Schutter ist die Unmöglichkeit einer klaren Unterschei-
dung zwischen verschiedenen Sprachen ein Grund gegen eine be-
stimmte Form der sozialen Organisation der Sprachenverwendung,
nämlich gegen die Anwendung des Territorialitätsprinzips. Die Kon-
sequenzen einer Nicht-Unterscheidbarkeit von Sprachen scheinen für
die Moralphilosophie aber sehr viel weitreichender zu sein, als de
Schutter annimmt. Wenn eine Sprache von anderen Sprachen nicht
unterscheidbar ist, dann scheint es überhaupt keine normativen
Schlussfolgerungen geben zu können, die diese Sprache betreffen
und andere Sprachen nicht. Unter dieser Voraussetzung wäre zum
Beispiel eine ethische Diskussion über die Rechte sprachlicher Min-
derheiten unmöglich.

Freilich ist der Verweis auf die Ununterscheidbarkeit der Spra-
chen moralphilosophisch gesehen sehr viel weniger plausibel, als er
zunächst erscheinen mag. Wie ich an anderer Stelle ausgeführt habe,
ist Derrida ein Philosoph, der die strengeren Kriterien der theoreti-
schen Philosophie im Gebiet der praktischen Philosophie (das heißt
der Moralphilosophie) anwendet und deshalb in praktischen Fragen
zu einem Skeptizismus gelangt.10 In der zitierten Überlegung spiegelt
sich das zum Beispiel insofern wieder, als Derrida hier davon spricht,
man könne zwischen Sprachen nicht »streng« unterscheiden.11 Das
lässt die Möglichkeit offen, dass man bei einer weniger strengen Vor-
gehensweise zu einer Unterscheidung zwischen Sprachen gelangen
kann. Eine solche weniger strenge Vorgehensweise ist die der prakti-
schen Philosophie, wo sich, wie Aristoteles sagt, das Element des un-
scharf Begrenzten findet.12 Man kann, wie im Folgenden kurz darge-
legt werden soll, gute praktische Gründe dafür angeben, zwischen
Sprachen zu unterscheiden, obwohl eine solche Unterscheidung ge-
mäß einem theoretischen Maßstab nicht möglich ist.

Dass die Voraussetzung der klaren Abgrenzbarkeit von Sprachen

376

Torsten Hitz

9 Derrida, Le monolinguisme de l’autre, S. 23.
10 Hitz, Jacques Derridas praktische Philosophie.
11 Derrida, Le monolinguisme de l’autre, S. 23.
12 Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1112b9.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


streng genommen »selten oder nie erfüllt« ist, räumt auch Philippe
van Parijs ein, der eine Schlüsselfigur in der internationalen Debatte
um Sprachengerechtigkeit ist.13 Wie de Schutter bedenkt auch van
Parijs nicht die weitreichenden Konsequenzen, die sich für die Moral-
philosophie aus der mangelnden Abgrenzbarkeit von Sprachen er-
geben würden. Anstelle der Unterscheidung zwischen Sprachen als
diskreten Einheiten schlägt van Parijs zur Beschreibung von Spra-
chenvielfalt eine Messung der sprachlichen Distanz zwischen Dialek-
ten vor. Diese Distanzmessung soll mit Hilfe von drei Indizes durch-
geführt werden: der Anzahl der Verzweigungen, durch die zwei
Dialekte in einem hypothetischen Sprachenstammbaum voneinander
getrennt sind; der Anzahl der etymologisch verwandten Wörter in
beiden Dialekten; und schließlich der Zeit, die ein Sprecher des einen
Dialektes für das Erlernen des anderen Dialektes benötigt.14

Die Distanzmessung zwischen Dialekten dient bei van Parijs le-
diglich dazu, Sprachenvielfalt quantifizierbar zu machen. Sie bietet
aber auch – über die Absichten von van Parijs hinaus – die Möglich-
keit, diejenigen Dialekte, die sich gemäß der Distanzmessung am
nächsten stehen, zu Sprachen zusammenzufassen. Sicherlich sind
die solcherart zusammengefassten und voneinander unterschiedenen
Sprachen streng genommen unscharf begrenzt. Dennoch so vorzuge-
hen scheint aus moralphilosophischer Perspektive aber unter zwei
Bedingungen gerechtfertigt zu sein: wenn man erstens einen ethi-
schen Grund dafür angeben kann, warum überhaupt mehr als eine
Sprache unterschieden werden soll; und wenn man zweitens mit ethi-
schen Gründen die Zahl der zu unterscheidenden Sprachen begren-
zen kann (weil man andernfalls gezwungen wäre, so viele Sprachen
zu unterschieden, wie die Messmethode Unterschiede hervorbringt).

Die erste Bedingung kann man erfüllen, indem man zum Bei-
spiel darauf hinweist, dass jeder Mensch sich mit einigen, aber nicht
mit allen anderen Menschen sprachlich verständigen kann, und dass
eine Unterscheidung zwischen mehreren Sprachen notwendig ist, um
die – zu ethischen Zwecken notwendige – sprachliche Verständigung
zwischen Menschen sozial organisieren zu können. Ethische Zwecke

377

Einige Bemerkungen zum Übersetzen, Dolmetschen und Synchronisieren

13 van Parijs, Sprachengerechtigkeit für Europa und die Welt, S. 342.
14 Ebd., S. 342–343. Sprachtypologien scheinen zur Zusammenfassung und Abgren-
zung von Sprachen dagegen nur sehr eingeschränkt geeignet zu sein, denn aufgrund
der Zugehörigkeit (z.B. von Chinesisch und Englisch) zu demselben Sprachtyp (z.B.
dem der isolierenden Sprachen) wird man nicht von derselben Sprache sprechen.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der sprachlichen Verständigung zwischen Menschen sind etwa die
demokratische Entscheidungsfindung oder die Einigung über grund-
legende Menschenrechte. Die zweite Bedingung kann man erfüllen,
indem man zum Beispiel auf die – für die betroffenen Menschen
ethisch relevanten – Ressourcen hinweist, die infolge einer Unter-
scheidung zwischen allzu vielen Sprachen verbraucht werden müss-
ten. Die ethische Relevanz von Ressourcen kann darin bestehen, dass
sie für die Herstellung von Chancengleichheit oder ökonomischer
Gerechtigkeit benötigt werden. Sogar wenn die Grenzziehung zwi-
schen Sprachen aus linguistischer oder sprachphilosophischer Sicht
als unmöglich erscheint, dürfte es daher aus ethischer Sicht nicht
nur möglich, sondern sogar geboten sein, Dialekte zusammenzufas-
sen und Sprachen voneinander abzugrenzen.

4. Zwei moralphilosophische Grundpositionen zur
Sprachenvielfalt

Nachdem der skeptische Einwand, Sprachen seien nicht voneinander
abgrenzbar, zu einer Präzisierung der Voraussetzungen einer moral-
philosophischen Behandlung des Themas geführt hat, sollen im Fol-
genden – ohne Anspruch auf Vollständigkeit – zwei Gruppen von
moralphilosophischen Positionen zur Sprachenvielfalt skizziert wer-
den: solche, die eine Pflicht zur Förderung oder zum Erlernen und
Verwenden von Minderheitensprachen annehmen; und solche, die
eine Pflicht zum Erlernen einer gemeinsamen Sprache postulieren.
Wie sich zeigen wird, treten bei der Begründung der ersten Gruppe
von Positionen allem Anschein nach größere Schwierigkeiten auf als
bei der Begründung der zweiten.

a) Eine Pflicht zur Förderung von Minderheitensprachen?

Um eine Pflicht zur Förderung von Minderheitensprachen zu be-
gründen, sind bislang drei Argumentationswege beschritten worden.
Im Anschluss an einen Aufsatz von Albert Musschenga über den
Wert von Kulturen sind seine Argumente auf Sprachen übertragen
bzw. als Argument über Sprachen missverstanden worden.15 Tatsäch-

378

Torsten Hitz

15 de Schutter, Language policy and political philosophy, S. 10.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich könnte man Sprachen als »Komponenten oder Konstituentien
des guten Lebens«16 verstehen, ähnlich wie Musschenga es mit Kul-
turen tut. Daraus, dass Sprachen konstitutiv für das gute Leben sind,
könnte man, wiederum in Anlehnung an Musschengas Argumenta-
tion,17 Pflichten zum Erhalt der menschlichen Sprachen zu begrün-
den versuchen. Dazu müsste man annehmen, dass es eine objektiv
richtige, für alle Menschen gültige Auffassung vom guten Leben gibt,
und dass alle Menschen dazu verpflichtet sind, dieses gute Leben zu
ermöglichen oder zu fördern. Letzteres wird, ohne Bezug zum Thema
Sprachen, vor allem von Martha Nussbaum vertreten, die eine objek-
tiv für alle Menschen geltende Konzeption des guten Lebens zu ent-
wickeln und damit konkrete Aufgaben des Staates – und das heißt:
auch Pflichten und Zwänge für andere Menschen – zu begründen
versucht.18 Gegen diese Argumentation ist der Einwand möglich, dass
Konzeptionen des guten Lebens »bestenfalls umstritten«19 sind, wie
Chandran Kukhatas es ausdrückt. Wegen der Unterschiede zwischen
den Individuen gilt es in der Moralphilosophie weithin als gut, wenn
Menschen unterschiedliche Konzeptionen des guten Lebens haben.20
Das aber bedeutet, dass aus einer bestimmten Konzeption des guten
Lebens keine Pflichten oder Zwänge für andere Menschen abgeleitet
werden können.

Vor diesem Hintergrund ist versucht worden, die Pflicht zur För-
derung von Minderheitensprachen mit Hilfe eines Gerechtigkeits-
argumentes zu begründen. Will Kymlicka, der neben van Parijs die
andere Schlüsselfigur der Debatte über Sprachenrechte ist, geht da-
von aus, dass Individuen das Recht haben, eine individuelle Kon-
zeption des guten Lebens zu haben und autonome Entscheidungen
darüber zu treffen, wie sie ihr Leben führen wollen. Um solche Ent-
scheidungen treffen zu können, bedürfen sie laut Kymlicka jedoch
kultureller und sozialer Traditionen und Konventionen: »Die Verfüg-
barkeit sinnvoller Entscheidungsmöglichkeiten hängt vom Zugang zu
einer gesellschaftsförmigen Kultur ab, und vom Verstehen der Ge-
schichte und Sprache dieser Kultur.«21 Gegen diese Argumentation

379

Einige Bemerkungen zum Übersetzen, Dolmetschen und Synchronisieren

16 Musschenga, Intrinsic value as a reason for the preservation of minority cultures,
S. 214.
17 Ebd.
18 Vgl. Nussbaum, Gerechtigkeit oder das gute Leben, S. 24–85.
19 Kukhatas, The liberal archipelago, S. 239
20 Vgl. Rawls, A theory of justice, S. 393–394.
21 Kymlicka, Multicultural citizenship, S. 83.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist freilich der Einwand möglich, dass auf diese Weise nur das Recht
auf einen Zugang zu irgendeiner beliebigen Sprache begründet wer-
den kann, nicht jedoch der Zugang zu einer bestimmten Sprache.22
Auch Kymlickas Argument, dass der Staat nicht umhin komme, ir-
gendeine Sprache zu bevorzugen, weil er seine Dienste in irgendeiner
Sprache anbieten müsse, so dass die übrigen Sprachen zur Kompen-
sation dieser Ungerechtigkeit gefördert werden müssten,23 erscheint
als wenig tragfähig. Wie mehrere Autoren ausgeführt haben, könnte
der Staat sehr wohl eine Haltung liberaler Neutralität gegenüber al-
len Sprachen einnehmen, indem er die staatliche Verwendung von
Sprachen von einem Wettbewerb zwischen den Sprachgemeinschaf-
ten abhängig macht.24

Schließlich ist versucht worden, sprachenbezogene Minderhei-
tenrechte zu begründen, indem man die Sprachenvielfalt ähnlich wie
Rundfunksendungen oder die öffentliche Sicherheit als »öffentliches
Gut« ausweist, das heißt als ein von den Staaten bereitzustellendes
Gut, von dem alle betroffenenMenschen profitieren, um dessen Nut-
zung keine Rivalität besteht und von dessen Nutzung niemand aus-
geschlossen werden kann. Um den universalen Nutzen der Sprachen-
vielfalt aufzuzeigen, wird typischerweise darauf hingewiesen, eine
Vielfalt von Sprachen könne für den wissenschaftlichen Fortschritt
nützlich sein, zum Beispiel wenn verschiedene Sprachen verschiedene
Kenntnisse über Pflanzenarten überliefern, die der Menschheit nütz-
lich sein können.25 Idil Boran sieht darin einen Grund, Sprachenviel-
falt als öffentliches Gut anzusehen, und ergänzt, dass eine Vielfalt
von Sprachen auch der Ermöglichung ästhetischer Erfahrungen die-
nen und auch deshalb als öffentliches Gut gelten kann.26 Gegen eine
solche Argumentation spricht, dass die Mühen, der Zeitverlust und
die Kosten des Sprachenlernens und Übersetzens durch den ästheti-
schen Genuss der verschiedenen Sprachen und durch ihren Nutzen
als Forschungsgegenstand sehr wahrscheinlich nicht aufgewogen
werden.27 Man scheint Menschen nicht zur finanziellen Förderung,

380

Torsten Hitz

22 Weitere Diskussion bei Kymlicka, Multicultural citizenship, S. 86.
23 Kymlicka, Multicultural citizenship, S. 111.
24 Patten, »Liberal neutrality and language policy«, S. 365–373; van Parijs, Sprachen-
gerechtigkeit für Europa und die Welt, S. 256.
25 Nettle und Romaine, Vanishing voices, S. 69–71.
26 Boran, »Global linguistic diversity, public goods, and the principle of fairness«,
S. 193–199.
27 van Parijs, Sprachengerechtigkeit für Europa und die Welt, S. 360–373.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum Erlernen oder zumGebrauch von Sprachen verpflichten oder gar
zwingen zu könnenmit der Begründung, diese Sprache sei schön oder
ein wichtiger Forschungsgegenstand.

Zu berücksichtigen ist schließlich, dass sowohl eine Berufung
auf den objektiv richtigen Lebensentwurf als auch eine auf den Be-
griff des öffentlichen Gutes möglicherweise die Konsequenz haben
können, die Sprecher von Minderheitensprachen dazu zu verpflich-
ten, ihre Sprache zu gebrauchen und weiterzugeben, obwohl sie dies
überhaupt nicht wünschen. Diese Konsequenz wird weithin als inak-
zeptabel angesehen.28

b) Eine Pflicht zum Gebrauch einer gemeinsamen Sprache?

Auf der anderen Seite sind mehrere Argumente vorgetragen worden,
die eine Pflicht zur Verwendung einer gemeinsamen Sprache oder
Lingua Franca begründen sollen. Brian Barry argumentiert, eine ge-
meinsame Sprache, die alle sprechen und verstehen können, sei not-
wendig für die Demokratie.29 Denn in einer Demokratie dürfe nicht
zwischen den (angeblichen) Vertretern von Gemeinschaftsinteressen
verhandelt werden, sondern jedes Individuum müsse sich an der po-
litischen Verständigung selbst beteiligen können.30 Dabei sieht Barry
die Sprache nicht als konstitutiv für eine bestimmte Form des guten
Lebens an, sondern als instrumentelles Mittel der Kommunikation:
»Zweifellos hat jede Sprache ihre besonderen Vorzüge, aber irgend-
eine beliebige Sprache genügt als Medium der Kommunikation in der
Gesellschaft, solange jeder sie beherrscht.«31

Anders als Barry bestreitet Thomas Pogge nicht, dass Sprachen
für einige Lebensentwürfe konstitutiv sein können, doch ist er der
Auffassung, dass gleichwohl eine gemeinsame Sprache erlernt wer-
den muss, um soziale, ökonomische und politische Chancengleichheit
für alle Individuen zu ermöglichen. Hinter der individuellen Chan-
cengleichheit müsse die Befriedigung sprachenbezogener Bedürfnisse
ebenso zurückstehen wie das Interesse an Erhalt oder Verbreitung

381

Einige Bemerkungen zum Übersetzen, Dolmetschen und Synchronisieren

28 de Schutter,The linguistic territoriality principle, 116; Boran, »Global linguistic di-
versity, public goods, and the principle of fairness«, S. 208.
29 Barry, Culture and equality, S. 226.
30 Barry, Culture and equality, S. 227.
31 a. a.O., S. 107.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bestimmter Kulturen.32 Von dieser Position aus kann man sogar zu-
gestehen, dass eine Ungerechtigkeit darin besteht, dass der Staat nicht
alle Sprachen verwenden kann (wie Kymlicka meint), und man kann
dennoch das Erlernen der gemeinsamen Sprache verlangen, weil die
Chancengleichheit gerechtigkeitstheoretisch Vorrang vor der Befrie-
digung sprachenbezogener Interessen hat. Denn anders als die Befrie-
digung sprachenbezogener Interessen dient die Chancengleichheit
nicht einem bestimmten Lebensentwurf, sondern der Möglichkeit,
irgendeinen unbestimmten Lebensentwurf wählen zu können. Im
Zusammenhang mit solchen Argumenten hat Allen Patten darauf
hingewiesen, dass die Beherrschung einer gemeinsamen Sprache, die
für Chancengleichheit und demokratische Gleichheit der Individuen
nötig sein könne, die Beherrschung weiterer, von Minderheiten ge-
sprochener Sprachen nicht notwendigerweise ausschließen muss.33

Mit Blick auf die globale Lingua Franca Englisch argumentiert
Philippe van Parijs ganz ähnlich wie Barry.34 Zugleich ist es nach van
Parijs gerecht, wenn die Sprecher aller Sprachen, und damit alle Spra-
chen, mit gleicher Achtung bzw. gleicher Wertschätzung behandelt
werden.35 Dazu solle jede Sprache weltweit auf einem Territorium
die gemeinsame Sprache sein, die die höchsten politischen, ökonomi-
schen und sozialen Funktionen innehat.36 Auf dem jeweiligen Terri-
torium der Sprache ergibt sich daraus gemäß van Parijs für die
Sprecher anderer Sprachen die Pflicht, aus Gerechtigkeitsgründen
die Sprache des Territoriums zu erlernen und zu verwenden. Das
schließt, ähnlich wie bei Patten, nicht aus, dass sie zusätzlich noch
andere Sprachen gebrauchen und auch weitergeben.37 Ihrer Pflicht,
die Sprache des Territoriums zu lernen, korrespondiert gemäß van
Parijs jedoch ein Recht der Sprecher der Sprache des Territoriums,
auf diesem Territorium diese Sprache für staatliche Zwecke zu ver-
wenden und Verstöße der Sprecher anderer Sprachen gegen ihre
Pflicht zum Beispiel durch Geldbußen oder Strafen zu sanktionie-
ren.38

382

Torsten Hitz

32 Pogge, Accommodation rights for Hispanics in the United States, S. 113–119.
33 Patten, »The justification of minority language rights«, S. 106.
34 van Parijs, Sprachengerechtigkeit für Europa und die Welt, S. 63–71.
35 a. a.O., S. 286–287.
36 a. a.O., S. 281.
37 a. a.O., S. 295–298.
38 a. a.O., S. 259.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mögliche Konsequenzen für das Übersetzen, Dolmetschen
und Synchronisieren

Nachdem zwei moralphilosophische Grundpositionen zur Sprachen-
vielfalt skizziert sind, soll abschließend angedeutet werden, welche
Schlussfolgerungen mit Blick auf das Übersetzen, Dolmetschen und
Synchronisieren aus dem zuvor Gesagten gezogen werden können.

Übersetzungen können auf verschiedene Weisen als gut ange-
sehen werden: Sie können instrumentelle Mittel zu etwas Gutem
wie Chancengleichheit oder demokratischer Gleichheit sein, indem
sie Kommunikation ermöglichen. Zudem kann der Prozess des Über-
setzens in andere Sprachen als solcher zu neuen philosophischen Ein-
sichten und wissenschaftlicher Erkenntnis führen. Darüber hinaus
kann man Übersetzung und Synchronisation auch als eigene Kunst-
formen verstehen, die besondere ästhetische Erfahrungen ermög-
lichen. Solche philosophischen Einsichten und ästhetischen Erfah-
rungen können möglicherweise für bestimmte Lebensentwürfe
konstitutiv sein. Allerdings ist es unwahrscheinlich, dass sich Kon-
zeptionen des guten Lebens, in denen Übersetzungen diese Stellung
innehaben, so weit verallgemeinern lassen, dass sie als für alle Men-
schen gültig angesehen werden können. Und sogar wenn das möglich
wäre, ist nicht klar, ob man daraus Rechte und Pflichten ableiten
könnte.

Jacques Drèze sieht Übersetzungen aufgrund des Merkmals der
Nichtrivalität als reines öffentliches Gut an, was er am Beispiel der
Übersetzungen von offiziellen Dokumenten der Europäischen Union
in deren 23 offizielle Sprachen verdeutlicht.39 Anders als eine Lingua
Franca oder die Vielfalt der Sprachen weisen Übersetzungen dabei
nicht zwingend das Merkmal der Nichtausschließbarkeit auf, das
heißt, es ist durchaus möglich, Individuen von der Nutzung von
Übersetzungen auszuschließen. Versteht man Übersetzungen sol-
chermaßen als öffentliches Gut, dann kann man diesem öffentlichen
Gut vielleicht zuschreiben, dass es neue wissenschaftliche Erkennt-
nisse und ästhetische Erfahrungen ermöglicht. Aber die Aussichten,
daraus unter Einbeziehung von Kosten und Nutzen Rechte und
Pflichten ableiten zu können, dürften ungünstig sein, da das schon
im Fall der Sprachenvielfalt nicht möglich zu sein scheint. Wenn
man jedoch von ihrem erkenntnismäßigen und ästhetischen Wert ab-

383

Einige Bemerkungen zum Übersetzen, Dolmetschen und Synchronisieren

39 Drèze, Translations, S. 208.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sieht und sich auf ihren instrumentellen Wert für die Kommunika-
tion beschränkt (wie Drèze es tut), dann treten Übersetzungen als
öffentliches Gut in Konkurrenz zur Bereitstellung des öffentlichen
Gutes einer gemeinsamen Sprache oder Lingua Franca, die von allen
verstanden wird und die Übersetzungen überflüssig macht. Denn
auch eine gemeinsame Sprache, die alle verwenden und verstehen
können, ist als öffentliches Gut anzusehen, wie van Parijs ausführt.40
Im Rahmen einer Argumentation, die gute und schlechte Folgen ge-
geneinander abwägt, müssen die Kosten von Übersetzungen zu den
Kosten der Bereitstellung einer gemeinsamen Sprache ins Verhältnis
gesetzt werden. Auch die Aussichten eines solchen Vergleichs schei-
nen ungünstig zu sein, denn die Kosten für Übersetzungen werden
im Vergleich zu denen für einsprachige Regime als »immens«41 be-
zeichnet.

Falls sich eine Argumentation für das positive Recht von Min-
derheiten auf Förderung ihrer Sprache als stichhaltig erwiese, würden
sich Gründe für das Anfertigen von bestimmten Übersetzungen er-
geben (und ebenso für das Dolmetschen in gewissen Situationen und
Institutionen sowie für bestimmte Synchronisationen). Mindestens
zum Übersetzen von offiziellen Dokumenten in die Minderheiten-
sprachen dürfte dann eine Pflicht bestehen. Darüber hinaus verrin-
gert jede Übersetzung den Anreiz, die Sprache, aus der übersetzt
wird, zu erlernen, so dass Übersetzungen aus weit verbreiteten Spra-
chen in weniger weit verbreitete Sprachen ein Mittel wären, um we-
niger weit verbreitete Sprachen zu erhalten und Sprachminderheiten
zu unterstützen.

Umgekehrt würden sich aber auch Gründe gegen das Anfertigen
von bestimmten Übersetzungen ergeben, falls sich eine Argumen-
tation für die Pflicht, eine gemeinsame Sprache oder Lingua Franca
zu verwenden, als stichhaltig erwiese. Zwar vergrößert jede Über-
setzung die Reichweite der Kommunikation. Jedoch verringert jede
Übersetzung aus der gemeinsamen Sprache den Anreiz zum Erlernen
der gemeinsamen Sprache und erhöht die Kosten für deren Verbrei-
tung. Besteht eine Pflicht zum Erlernen und Verwenden der gemein-
samen Sprache, dann könnten sich daraus möglicherweise Gründe für
ein Verbot bestimmter Übersetzungen (vielleicht sogar verbunden
mit Zwang) ergeben. So hat van Parijs in der Debatte zum Beispiel

384

Torsten Hitz

40 van Parijs, Sprachengerechtigkeit für Europa und die Welt, S. 108–109.
41 a. a.O., S. 244 Fn. 24.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Verbot von Synchronisationen für Filme, die in der Lingua Franca
Englisch produziert wurden, als eine Möglichkeit ins Spiel gebracht.42
Sind Übersetzungen und Synchronisationen als Kunst- oder Er-
kenntnisformen wertvoll, dann wären auch die ästhetischen und er-
kenntnismäßigen Kosten solcher Verbote zu berücksichtigen.

Aus den zuvor skizzierten Argumenten würden sich auch je-
weils Schlussfolgerungen bezüglich der gerechten Aufteilung der
Kosten für das Übersetzen, Dolmetschen und Synchronisieren er-
geben. Falls sich ein positives Recht von Minderheiten auf Förderung
ihrer Sprache begründen ließe, dann gäbe es wohl auch eine Pflicht
der Mehrheit, sich an den Kosten für die dazu notwendigen Über-
setzungen zu beteiligen. Gäbe es dagegen eine Pflicht zum Erlernen
und Verwenden einer gemeinsamen Sprache, dann hätten diejenigen,
die diese Pflicht haben, wohl kaum das Recht, für die Kosten einer
Übersetzung aus der gemeinsamen Sprache in ihre Sprache eine
Kompensation zu verlangen und ebensowenig für die Kosten von
Dolmetschern und Synchronisationen. In diesem Fall könnte man
umgekehrt erwägen, ob Übersetzungen aus der gemeinsamen Spra-
che mit Abgaben oder Steuern belegt werden sollten, um die aus sol-
chen Übersetzungen resultierende Steigerung der Kosten für die Ver-
breitung der gemeinsamen Sprache zu kompensieren. Gegen eine
solche Belegung mit Steuern oder Abgaben könnte man vielleicht
wiederum den ästhetischen und erkenntnismäßigen Wert von Über-
setzungen geltend zu machen versuchen.

Denkbar ist es auch, dass sich eine Argumentation als stichhaltig
erwiese, die lediglich ein negatives Recht der Sprecher von Minder-
heitensprachen begründet, an der Verwendung ihrer jeweiligen Spra-
che nicht gehindert zu werden, zum Beispiel in Kulturvereinen oder
am Arbeitsplatz. In diesem Fall müssten diese Sprecher alle Kosten,
die durch die Verwendung ihrer Sprache entstehen, selbst tragen.
Ebenso könnte sich herausstellen, dass es zwar die Pflicht gibt, ir-
gendeine gemeinsame Sprache zu verwenden, dass zunächst jedoch
keine der Sprachgemeinschaften das Recht zu haben scheint, ihre je-
weilige Sprache zur gemeinsamen Sprache zu erheben. Für einen sol-
chen Fall hat Drèze vorgeschlagen, die Wahl der gemeinsamen Spra-
che (oder einer kleinen Gruppe gemeinsamer Sprachen) von der
Bereitschaft der Sprachgemeinschaften abhängig zu machen, zur De-

385

Einige Bemerkungen zum Übersetzen, Dolmetschen und Synchronisieren

42 van Parijs, Sprachengerechtigkeit für Europa und die Welt, S. 211–219.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ckung der Kosten für die Übersetzung offizieller Dokumente in diese
Sprache (oder Sprachen) beizutragen.43

Auch mit Blick auf das Übersetzen, Dolmetschen und Synchronisie-
ren hängt demnach sehr viel davon ab, welche sprachenbezogenen
Rechte und Pflichten sich mit stichhaltigen moralphilosophischen Ar-
gumenten begründen lassen, und welche nicht.

Bibliographie:

Alcalde, Javier, »Linguistic justice – An interdisciplinary overview of the litera-
ture«, in: Amsterdam working papers in multilingualism 3, 2015, S. 27–97
(abrufbar unter http://ssrn.com/abstract=2630104, letzter Zugriff am
20.1.2017).

Aristoteles, Nikomachische Ethik. Übers. und Hrsg. Ursula Wolf, Hamburg
2006.

Barry, Brian, Culture and equality, Cambridge 2001.
Boran, Idil, »Global linguistic diversity, public goods, and the principle of fair-

ness«, in: Language rights and political theory. Hrsg. Allan Patten und
Will Kymlicka, Oxford 2003, S. 189–209.

de Schutter, Helder, »The linguistic territoriality principle – A critique«, in: Jour-
nal of applied philosophy 25, 2008, 2, S. 105–120.

De Schutter, Helder, »Language policy and political philosophy – On the emerg-
ing linguistic justice debate«, in: Language problems and language plan-
ning 31, 2007, 1, S. 1–23.

Derrida, Jacques: Le monolinguisme de l’autre, ou la prothèse d’origine, Paris
1996, S. 23.

Drèze, Jacques, »Translations – Economic efficiency and linguistic justice«, in:
Gosseries, Axel u. a. (Hrsg.), Arguing about justice – Essays for Philippe
van Parijs, Louvain 2011, S. 207–217.

Hitz, Torsten, Jacques Derridas praktische Philosophie, München 2005.
Kukhatas, Chandran, The liberal archipelago – A theory of diversity, Oxford

2003.
Kymlicka, Will, Multicultural citizenship – A liberal theory of minority rights,

Oxford 1995.
Musschenga, Albert, »Intrinsic value as a reason for the preservation of minor-

ity cultures«, in: Ethical theory and moral practice 1, 1998, S. 201–225.
Nettle, Daniel/Romaine, Suzanne, Vanishing voices – The extinction of the

world’s languages, Oxford 2000.
Nussbaum, Martha, Gerechtigkeit oder das gute Leben, Frankfurt/M. 1999.
Patten, Allen, »Liberal neutrality and language policy«, in: Philosophy and pub-

lic affairs 31, 2003, 4, S. 356–386.

386

Torsten Hitz

43 Drèze, »Translations – Economic efficiency and linguistic justice«, S. 209–211.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patten, Allen, »The justification of minority language rights«, in: The journal of
political philosophy 17, 2009, 1, S. 102–128.

Patten, Allen/ Kymlicka, Will, »Introduction«, in: ders. (Hrsg.), Language rights
and political theory. Oxford 2003, S. 1–51.

Pogge, Thomas, »Accommodation rights for Hispanics in the United States«, in:
Patten, Allan/Kymlicka, Will (Hrsg.), Language rights and political theo-
ry, Oxford 2003, S. 105–122

Rawls, John, A theory of justice – Revised edition, Cambridge 1999.
van Parijs, Philippe, Sprachengerechtigkeit für Europa und die Welt, Frankfurt/

M. 2013.

387

Einige Bemerkungen zum Übersetzen, Dolmetschen und Synchronisieren

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Walter Lesch (Louvain-la-Neuve)

Ethik als kooperatives Übersetzen von
Normen und Überzeugungen:
Perspektiven und Grenzen eines Paradigmas

Der Vergleich ethischer Diskurse mit der Praxis des Übersetzens be-
darf der Rechtfertigung. Denn die Verständigung über richtiges Han-
deln und gerechte Konfliktlösungen verlangt andere Kompetenzen
als das Übertragen von mündlichen oder schriftlichen Äußerungen
von einer Sprache in eine andere. Für die Identifizierung und Evalu-
ierung eines ethischen Problems ist es zunächst einmal irrelevant, in
welcher Sprache diese Analyse vorgenommen wird. Viele Ethiken
beanspruchen unabhängig von ihren historisch und kulturell situier-
ten Entstehungsbedingungen eine transkulturelle Geltung. Das gilt
vor allem für die von Kant inspirierten universalistischen Entwürfe,
prominent vertreten durch die Diskurstheorie der Moral.1 Ist eine
ethische Problematik erst einmal der argumentativen Auseinander-
setzung vor dem Tribunal der Vernunft zugänglich gemacht, dann
kann sie in den unterschiedlichsten sprachlichen Fassungen Resonanz
finden und mit Hilfe kompetenter Übersetzer oder durch die Verwen-
dung einer lingua franca ein internationales Forum finden. Die Ar-
beit des Übersetzens wäre somit auf eine dienende Funktion in einem
Kommunikationsprozess beschränkt, der grundsätzlich darauf ange-
legt ist, die Grenzen von Sprachgemeinschaften zu überschreiten.
Auf der anderen Seite hat die Kommunikation über Moral sehr viel
mit Sprache und begrifflicher Klarheit zu tun. Auch wenn es mora-
lisch relevante Sachverhalte, Empfindungen und Emotionen gibt, die
sich nicht primär im sprachlichen Gewand präsentieren, sind auch
Erfahrungen wie Freude, Schmerz, Demütigung oder Angst darauf
angewiesen, kommunikabel gemacht zu werden. Um dies gleich vor-
weg zu unterstreichen: die folgenden Überlegungen haben nicht die
Absicht, das Modell des Übersetzens als ein neues und exklusives
Paradigma2 moralphilosophischer Verständigung zu empfehlen. Es

388

1 Vgl. die wichtigsten Schlüsseltexte in Habermas, Diskursethik.
2 Vgl. für die Humanwissenschaften insgesamt die Beiträge in Borsò/Schwarzer

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geht vielmehr um den Versuch, die Anregungen und Grenzen einer
Analogie zu erkunden, die sich wegen der Erfahrungen mit Pluralität
im Bereich der Sprachen und im Bereich ethischer Kontroversen
nahelegt.3

Sprachliche Vielfalt ist mit Verständigungsbarrieren verbunden,
die jedoch durch das Erlernen anderer Sprachen und durch die Nut-
zung von Übersetzungen überwindbar sind. Übersetzungen stehen
somit für die kulturelle Möglichkeit, Differenz und Vielfalt mit Be-
gegnung und Verständigung zusammen zu denken. Im Prozess des
Übersetzens verschwinden die Eigentümlichkeiten einer Sprache
nicht. Sie werden aber kreativ bearbeitet und geben in einer anderen
sprachlichen Form Anlass zu Vergleichen. Auf der einen Seite ver-
schwinden Grenzen; auf der anderen Seite treten spezifische Merk-
male der jeweiligen Sprachen noch deutlicher hervor – bis hin zur
Möglichkeit der Unübersetzbarkeit einzelner Wörter oder Wendun-
gen, für die es in anderen Sprachen keine exakten Entsprechungen
gibt.4

Übersetzungen, insbesondere auf dem Gebiet der Literatur, ha-
ben immer schon die Aufmerksamkeit hermeneutischer Philosophie
auf sich gezogen. Denn für den Akt des Verstehens von Sprachen und
literarischen Werken ist die sprachliche Vielfalt einschließlich ihrer
Vermittlungsstrukturen ein faszinierendes Feld für das Studium des
Umgangs mit Fremdheit und ein Anlass des Verstehens par excellen-
ce. Es liegt deshalb nahe, diese Konstellation auch für das Programm
einer hermeneutischen Ethik fruchtbar zu machen, die an der ange-
messenen Interpretation von moralischen Regeln, Werten und Über-
zeugungen interessiert ist. Die Gesamtheit normativ relevanter Kom-
munikation ist interpretationsbedürftig, weil sie sich aus einander
widerstreitenden Geltungsansprüchen, unvereinbaren Überzeugun-
gen und teilweise unverständlichen Diskursen zusammensetzt. Ethik
zielt idealerweise auf universelle Verständigung, hat ihren Ausgangs-
punkt jedoch in den Erfahrungen von verantwortlich handelnden Per-

389

Ethik als kooperatives Übersetzen von Normen und Überzeugungen

(Hrsg.), Übersetzung als Paradigma der Geistes- und Sozialwissenschaften, beson-
ders die instruktive Einleitung, S. 9–28. Vgl. zum paradigmatischen Charakter des
Übersetzens auch Ricœur, Sur la traduction, S. 21–52.
3 Vgl. dazu ausführlicher Lesch, Übersetzungen, besonders die programmatische Ein-
führung, S. 15–28, und den Ausblick, S. 419–425.
4 Dieses Übersetzungsproblem manifestiert sich auch in der philosophischen Fach-
terminologie. Vgl. dazu die Artikel in dem monumentalen Werk: Cassin (Hrsg.), Vo-
cabulaire européen des philosophies.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sonen, die in ihre jeweiligen kulturellen Kontexte eingebettet sind
und deren spezifische Bedingungen nicht einfach ausgeblendet wer-
den können. Angesichts der Vielfalt kulturell kontingenter Quellen
der Handlungsorientierung neigt die philosophische Ethik zu einem
stolzen Selbstverständnis rationaler Stringenz, die sich gerade von
diesen höchst unterschiedlichen Traditionen absetzt. Doch die Idee
einer philosophischen Einheitsvernunft ist eine Illusion, die sich die
Konfrontation mit der Zerstrittenheit zwischen ethischen Theorien
mit philosophischem Anspruch gefallen lassen muss. Die Moralphi-
losophie eignet sich nicht für die Therapie und die rationale Lösung
von moralischen Konflikten, solange sie den Konfliktcharakter ihrer
eigenen Ausdrucksmöglichkeiten ignoriert.

Die Daseinsberechtigung der Ethik ergibt sich gerade aus der
Existenz von Verständigungsschwierigkeiten und Polemiken im Be-
reich der Kommunikation über Normen und Werte. Wären die rich-
tigen Entscheidungen ohne weitere Abwägungen evident, so brauchte
es kein intensiveres Nachdenken über Handlungsoptionen, Begrün-
dungen und Motivationen, die vor allem im Plural und in oft hart
geführten Polemiken vorkommen. Moralisch argumentierende und
handelnde Personen haben mit Positionen umzugehen, die ihnen
fremd, unverständlich oder irrational erscheinen. Die Artikulation
eines gefestigten moralischen Selbstverständnisses gerät in die Falle
des Dogmatismus, wenn es keine Lernmöglichkeiten in der Begeg-
nung mit Auffassungen gibt, die zumindest verstanden werden soll-
ten, bevor sie definitiv abgelehnt werden.

Die Beschäftigung mit dem Übersetzen als einem Paradigma der
Ethik ist nicht von der Sehnsucht nach Harmonie und Einebnung
aller Differenzen geleitet. Konflikte gehören zum Wesenskern jeder
Kommunikation über Fragen der Gerechtigkeit und des guten Lebens.
Unsere Aufmerksamkeit richtet sich vielmehr auf die Wünschbarkeit
und Machbarkeit von Vermittlungen zwischen unterschiedlichen
Sprachspielen im Bereich dieser Kommunikation. Eine Philosophie,
die sich immer schon als die Hüterin einer Universalsprache und
einer aller kulturellen Partikularität überlegenen Vernunft sieht, ist
freilich blind für die Fragestellung, um die es hier gehen soll. Den
Auftakt macht die Rekonstruktion des Zusammenhangs, in dem die
Analogie der Übersetzung von Jürgen Habermas ins Spiel gebracht
wurde (1.). Gegen diesen zunächst weitgehend positiv aufgenom-
menen Vorschlag sind mit der Zeit fundamentale Einwände formu-
liert worden, die es zu bedenken gilt (2.). Anschließend werden in

390

Walter Lesch

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kenntnis der gravierenden Kritikpunkte zunächst die Vorteile des
Übersetzungsparadigmas für die Ethik beleuchtet (3.) und schließlich
einige offene Fragen und Grenzen des vorgeschlagenen Modells zur
Diskussion gestellt (4.).

1. Ein Vorschlag

Die Übersetzungsmetapher ist in einer nicht fachspezifischen Ver-
wendung so geläufig, dass es wenig interessant wäre, das Urheber-
recht für ihre Prägung und Nutzung ganz präzis fixieren zu wollen.
Für die aktuellen Zusammenhänge gibt es jedoch einen Kristallisa-
tionspunkt, der regelmäßig erwähnt wird: die Rede, die Jürgen
Habermas am 14. Oktober 2001 anlässlich der Entgegennahme des
Friedenspreises des Deutschen Buchhandels in der Frankfurter Pauls-
kirche gehalten hat. Die Veranstaltung stand unter dem Eindruck der
Terroranschläge von Nine Eleven und widmete sich der Frage nach
den Möglichkeiten der Vermeidung eines Kriegs der Kulturen in
einer Welt, die von hasserfüllten Fundamentalisten erschüttert wird,
die von den freiheitlichen Errungenschaften der Moderne nichts wis-
sen wollen. Dabei kommt Habermas auf die Prinzipien des demokra-
tischen Verfassungsstaats zu sprechen, der trotz religiöser Wurzeln
auf der Notwendigkeit einer vernunftrechtlichen Normenbegrün-
dung besteht, mit der ein breiter Konsens für das Zusammenleben
von Menschen mit einer Vielfalt von persönlichen Lebensentwürfen
und kollektiven Zugehörigkeiten garantiert werden soll. »Der Reli-
gion gegenüber beharrt der demokratisch aufgeklärte Commonsense
auf Gründen, die nicht nur für Angehörige einer Glaubensgemein-
schaft akzeptabel sind. Deswegen weckt wiederum der liberale Staat
aufseiten der Gläubigen auch den Argwohn, dass die abendländische
Säkularisierung eine Einbahnstraße sein könnte, die die Religion am
Rande liegen lässt.«5 Die Modernisierungs- und Globalisierungsver-
lierer richteten ihren Zorn gegen die Machtzentren der westlichen
Welt, deren wirtschaftliche und kulturelle Dominanz rücksichtslos
immer weiter ausgebaut worden sei.

An der Neutralität des Staates als Rahmen für die Ermöglichung
freier Religionsausübung in einer pluralistischen Gesellschaft ist im
Prinzip festzuhalten. Um aber die Folgelasten der weltanschaulichen

391

Ethik als kooperatives Übersetzen von Normen und Überzeugungen

5 Habermas, Glauben und Wissen, S. 21.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neutralität in der öffentlichen Sphäre besser zu verteilen, regt
Habermas an, dass nicht nur von Gläubigen zu verlangen sei, ihre
religiös motivierten Überzeugungen in eine säkularen Zeitgenossen
verständliche Sprache zu übersetzen, sondern dass auch säkulare
Menschen ein Interesse an den Potentialen religiöser Sprachen auf-
bringen sollten, um von deren semantischer Kraft nicht vollständig
abgeschnitten zu sein. Daraus ergibt sich das Projekt eines kooperati-
ven Übersetzens religiöser Gehalte, die nicht pauschal als irrational
aus der Öffentlichkeit zu verbannen seien. »Eine Säkularisierung, die
nicht vernichtet, vollzieht sich imModus der Übersetzung.«6 Im Pro-
zess der Verständigung über die von religiösen Traditionen intendier-
ten Gehalte können somit Differenzierungen und starke Impulse er-
halten bleiben, die nicht nur für Gläubige relevant sind. Im Sprechen
von Geschöpflichkeit oder von Sünde kommen Weltdeutungen zum
Ausdruck, die man nicht teilen muss, um dennoch die Sinnspitze
einer Unverfügbarkeit menschlichen Lebens oder einer Schuld, die
über den Verstoß gegen menschliche Normen hinausgeht, zu verste-
hen. Habermas sieht in den semantischen Potentialen religiöser Spra-
che eine Ressource, auf die moderne Gesellschaften nur um den Preis
der Verarmung verzichten können.7 Wenn das Bewusstsein von den
in diesen Sprachen artikulierten Möglichkeiten verschwindet, droht
die Eindimensionalität rationaler Weltbeherrschung, die gegenüber
alternativen Interpretationen intolerant wird und im schlimmsten
Fall fundamentalistische und gewalttätige Reaktionen provoziert.

Der von Habermas unterbreitete Vorschlag beschreibt eine Dis-
kussionslage, die jenen Religionen vertraut ist, die nicht erst seit der
Aufklärung den Weg einer Entzauberung der Welt durch die Über-
windung von Mythos und Magie vorangetrieben haben. Dass eine
christlich-theologische Ethik sich der Sprache der Philosophie bedie-
nen muss, ist für Theologen eine Selbstverständlichkeit, die von vie-
len Philosophen nicht bemerkt oder nicht verstanden wird. Wenn die
philosophische Ethik für sich das Monopol auf rationale Argumenta-
tion beansprucht, muss sie irritiert und verärgert auf die zahlreichen
Theologen reagieren, die ihnen in Ethikkommissionen und öffent-
lichen Debatten auf Augenhöhe begegnen. Habermas formuliert mit

392

Walter Lesch

6 A.a.O., S. 29.
7 Zur Vertiefung dieses neuen Interesses an Religion im Jahrzehnt nach der Frank-
furter Rede von 2001: Habermas, Zwischen Naturalismus und Religion; ders., Nach-
metaphysisches Denken II.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seinem so irenisch daherkommenden Übersetzungsprogramm eine
doppelte Provokation. Er provoziert den Unmut der philosophischen
Gralshüter öffentlicher Vernunft, und er provoziert die Theologen,
die bei ihrer Vertrautheit mit der profanen Welt die Besonderheiten
ihrer in einer bestimmten Tradition verankerten Sprache vergessen.
Übersetzungen können ja nur stattfinden, wenn die genuine Seman-
tik religiöser Sprache ein nicht nur museales Dasein fristet, sondern
als Quelle der Orientierung in der Gegenwart noch verwendet wird.

Unter den weltgeschichtlich dramatischen Bedingungen im
Herbst 2001 ist der Appell an die zivilisierende Kraft kooperativen
Übersetzens ein bedenkenswerter Vorschlag, der über den Kontext
hinaus von Bedeutung ist. Denn er diagnostiziert in zutreffender
Weise den Zustand einer Schwierigkeit in weltanschaulichen und
ethischen Kontroversen, deren Lösung an Verständigungsbarrieren
scheitert, auch wenn die Gehalte nicht einmal in fremden Sprachen
formuliert werden. Das in den jeweiligen Traditionen verwendete Vo-
kabular scheint aber so hermetisch zu sein, dass es wie die Wörter
einer Fremdsprache wahrgenommen wird. Von Übersetzung und
Mehrsprachigkeit kann hier also nur in einem analogen Sinn die Rede
sein. Die Analogie ist aber einleuchtend, da beim Erläutern, Expli-
zieren und Paraphrasieren der jeweils als unverständlich geltenden
Gehalte das passiert, was auch beim Übersetzen von der einen in die
andere Sprache geschieht. Die Ursprungssprachen behalten ihre
Eigenlogik, werden aber mit den Mitteln der Zielsprache nachvoll-
ziehbarer. In der kommunikativen Praxis der Ethik werden Überein-
künfte erzielt, die einer wechselseitigen Wertschätzung förderlich
sind und die an den Früchten des Handelns gemessen werden können.

Bei einem ganz puristischen Sprachgebrauch könnte nun der
Einwand formuliert werden, dass es sich ja nicht um einen Überset-
zungsvorgang im strengen Sinn handelt, sondern vielmehr um Inter-
pretationen, die beim drohenden Aufeinanderprallen unterschied-
licher Kulturen eine befriedende Wirkung haben. Bevor fragwürdig
erscheinende Geltungsansprüche in Bausch und Bogen verdammt
werden, sollte ihnen die Chance einer Hermeneutik des Wohlwollens
(Davidsons »principle of charity«) gegeben werden, um interessante
Gehalte herauszufiltern. Diese Verständigung findet aber letztlich in
einer gemeinsamen Sprache statt und bedarf keiner Dolmetscher oder
Übersetzer. Um im Bild des Übersetzens zwischen fremden Sprachen
zu bleiben, könnte man jedoch sagen, dass sich die Gesprächspartner
einander so entfremdet haben, dass sie einer Mediation bedürfen und

393

Ethik als kooperatives Übersetzen von Normen und Überzeugungen

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich fragen müssen, welche Strukturen und welche Personen dazu
geeignet wären, den Dialog in Gang zu bringen und zu moderieren.
In Habermas’ prägnantem Vorschlag von 2001 ist der eigentliche
Clou des Übersetzungstheorems dessen kooperativer Charakter. Alle
Diskursteilnehmer sind dazu aufgerufen, ihren Beitrag zum wechsel-
seitigen Erklären und Verstehen von zunächst unverständlichen oder
missverständlichen Beiträgen zu leisten.

Dieses Beharren auf Gleichheit und Reziprozität unterscheidet
das hier skizzierte Gesellschaftsmodell von einer Übersetzungspraxis,
die auch mit Machtansprüchen und Interessendurchsetzung verbun-
den sein kann. Wer über die finanziellen und fachlichen Ressourcen
verfügt, die nötig sind, um Beiträge aus fremden Sprachen in der
eigenen Sprache verfügbar zu machen, kann von den Vorteilen seiner
einsprachigen Position profitieren und jegliche Anstrengung und Ir-
ritation vermeiden, die mit dem Verstehen des Fremden auch immer
verbunden ist. Wer sich kulturelle Vielfalt in Form von Übersetzun-
gen zugänglich macht, vergisst darüber leicht den enormen Arbeits-
aufwand kompetenter Kulturvermittler, die sich in den Dienst der
Verständigung stellen und dabei diskret im Hintergrund bleiben. Im
Projekt des kooperativen Übersetzens werden hingegen die Personen
sichtbar, die ihr Anliegen verständlich machen wollen und sich der
Auseinandersetzung um die Nachvollziehbarkeit ihrer Weltsicht
stellen.

2. Ein Einspruch

Der von Habermas mit Erfolg in Umlauf gebrachte Vorschlag hat
erwartungsgemäß auch scharfe Kritik hervorgerufen. Stellvertretend
für die Einwände seien die unmissverständlichen Thesen des italie-
nischen Philosophen Paolo Flores d’Arcais genannt, der das Argu-
ment der unfairen Lastenverteilung zwischen gläubigen und un-
gläubigen Bürgern und somit die moralische Gebotenheit eines
kooperativen Übersetzens religiöser Gehalte nicht einzusehen ver-
mag.8 Werden Gläubige tatsächlich diskriminiert, wenn sie verpflich-
tet sind, sich im öffentlichen Diskurs mit rationalen Argumenten ver-
ständlich zu machen und auf den Verweis auf religiöse Autoritäten
(»Gott will es so«) zu verzichten? Die Deliberation in einer liberalen

394

Walter Lesch

8 Flores d’Arcais, Elf Thesen zu Habermas.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demokratie geschieht unter der Prämisse etsi Deus non daretur. Da-
mit ist der privaten Religionsausübung keine Beschränkung auf-
erlegt, wohl aber der zwangsweisen Einführung religiöser Kategorien
in Politik und Recht, die nicht in den Dienst einer partikularen Tradi-
tion zu stellen sind. Flores d’Arcais bestreitet also die von Habermas
behauptete Asymmetrie, die zu Lasten der religiösen Bürger gehe. Er
behauptet hingegen umgekehrt, dass Laizisten diskriminiert würden,
falls sie gezwungen wären, sich einer weltanschaulichen Doktrin an-
zunähern, die sie mit aus ihrer Sicht guten Gründen ablehnen und die
sie deshalb auch gar nicht empathischer verstehen müssen. Religion
wäre demnach auf keinen Fall unter einen besonderen Schutz zu stel-
len, der über die für alle Bürger geltende Gewissensfreiheit hinaus-
geht, sondern unter Umständen sogar ganz entschieden in die
Schranken zu weisen, wenn intolerante Gläubige zur Gefahr für eine
freie Gesellschaft werden.9

Die Kontroverse dreht sich somit letztlich um die genaue Be-
stimmung der Sphären, in denen die Auseinandersetzung um die
besseren Argumente stattfindet. Problematisch ist die klassische
Trennung von privaten und öffentlichen Angelegenheiten, die es er-
lauben würde, Glaubensfragen prinzipiell in den Privatbereich ab-
zuschieben, in dem eine religiöse Praxis nicht mehr stört als eine
ästhetische Vorliebe, für die niemand allgemeine Zustimmung erwar-
tet. Angesichts dieser strikten Trennung gibt es eine wachsende Sen-
sibilität für die Anerkennung der öffentlichen Relevanz persönlicher
und kollektiver Auffassungen von Religion und Moral, die sich auch
in politischen Debatten niederschlagen. Die neue Differenzierung be-
steht nun in der Unterscheidung zwischen einer institutionellen Ebe-
ne der Staatsorgane, die weltanschaulich neutral sein sollte, und einer
»schwächeren« Form von Öffentlichkeit, die auf Restriktionen des
Zugangs verzichtet. Hier findet der Wettbewerb um die besten Ideen
statt, die ohne Tabus vorgetragen werden können und die ganze Brei-
te von Hintergrundkulturen mit ihren anthropologischen und reli-
giösen, agnostischen oder atheistischen Annahmen repräsentieren.
Erst bei der Festlegung allgemein verbindlicher Regeln von Gesetzes-
rang tritt der Neutralitätsfilter in Funktion, der im Interesse einer
Gleichbehandlung aller Bürger der unangemessenen Privilegierung
einzelner weltanschaulicher Optionen Einhalt gebietet. Diese laizisti-

395

Ethik als kooperatives Übersetzen von Normen und Überzeugungen

9 Vgl. speziell aus der Perspektive des italienischen Kontextes: Ferrara, Religion und
postsäkulare Vernünftigkeit, S. 6.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sche Version der Neutralität ist gewissermaßen die Rahmenbedin-
gung für die größtmögliche Pluralität im diskursiven Vorfeld gesetz-
licher Regulierungen.

Die vehemente Kritik an Habermas’ Übersetzungstheorem mag
sich hier und da aus der arroganten Selbstgenügsamkeit einer säkula-
ren Weltsicht speisen, die sich durch die neue Präsenz der Religionen
gestört fühlt. Sie hat aber ein starkes Argument auf ihrer Seite, das
mit der Frage der Lastenverteilung zu tun hat. Bürger eines liberalen
Rechtsstaates schulden einander gute Gründe für die jeweiligen Prä-
ferenzen im Aushandeln der als richtig betrachteten Regeln für ein
faires Zusammenleben. Sie schulden einander keine Mythen und kei-
ne Glaubensüberzeugungen, keine intimen Bekenntnisse und keine
Bekehrungserlebnisse. Die Verpflichtung auf nachvollziehbare und
kritisierbare Argumente betrifft alle Beteiligten in gleicher Weise,
sodass von einer Asymmetrie keine Rede sein kann. Religiöse Tradi-
tionen haben in der Auseinandersetzung mit Aufklärung undModer-
ne einen Lernprozess durchlaufen, der es ihnen ermöglicht, im wis-
senschaftlichen und gesellschaftlichen Diskurs als seriöse Partner
auftreten zu können. Es gibt jedoch keine moralische Verpflichtung
zum kooperativen Übersetzen fundamentalistischer und menschen-
verachtender Sprachspiele in eine öffentlich respektable Sprache. Ra-
dikale Tendenzen – ganz gleich welcher Couleur – werden sich ohne-
hin in der politischen Arena mit populistischer Rhetorik Gehör
verschaffen und auf die Veränderung von Kräfteverhältnissen hin-
arbeiten. Unter dem Eindruck des Terrors imHerbst 2001 formulierte
Habermas die bange Vermutung, dass sich religiös motivierte Men-
schen aus den Entscheidungsstrukturen westlicher Demokratien aus-
geschlossen fühlen und dass sie ihrer Frustration in immer radikale-
ren Ansichten Ausdruck verleihen. Wo jedoch die Regeln eines
zivilisierten Umgangs miteinander nicht mehr eingehalten werden,
kommt jedes Verständnis für die vermeintlich respektablen semanti-
schen Potentiale einer zur Gewalt neigenden Ideologie zu spät.

Die politische Philosophie des Liberalismus hat sich in verschie-
denen Ausprägungen mit der Herausforderung einer postsäkularen
Konstellation der Kräfte in einer demokratischen Öffentlichkeit be-
schäftigt.10 Es ist kein Zufall, dass die Kontroversen um die Tragfähig-

396

Walter Lesch

10 Vgl. ausgehend von Rawls, Habermas und Ricœur die erhellende Studie von Jun-
ker-Kenny, Religion and Public Reason. Zur Debatte um das postsäkulare Zeitalter:
Stavo-Debauge u. a. (Hrsg.), Quel âge post-séculier?

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit des Übersetzungstheorems vor allem entlang der Konfliktlinie
zwischen philosophischer Ethik und religiösen Ethiken ausgetragen
werden. Denn hier kristallisiert sich in besonderer Weise die Span-
nung zwischen einer säkularen Vernunft, die die Notwendigkeit von
Übersetzungen nicht einzusehen vermag, und den Partikularismen
weltanschaulicher Provenienz, die in der Aufforderung zum koope-
rativen Übersetzen eher einen strategischen Vorteil sehen, um sich
im Raum der Öffentlichkeit besser Gehör zu verschaffen.

Aus praktischen Gründen spricht viel für die Bevorzugung eines
öffentlichen Forums, das die Artikulation eines breiten Spektrums
von moralisch relevanten Positionen nicht inhaltlich zensiert, das je-
doch in formaler Hinsicht den Gebrauch einer gemeinsamen Sprache
empfiehlt, die sich an Kriterien der Verständlichkeit, der argumenta-
tiven Klarheit und der Kritisierbarkeit orientiert. Deshalb ist auf die-
sem Forum kein Platz für Autoritarismus und Dogmatismus von Po-
sitionen, die auch in »übersetzter« Form immer noch mit einem
gravierenden Kommunikationsdefizit behaftet sind, wenn die einge-
forderte Zustimmung einem Glaubensakt ohne kritische Distanz
gleicht. Wird also mit der naiven Begeisterung für Übersetzung als
Paradigma der Ethik die Büchse der Pandora geöffnet und die Ver-
ständigung in modernen Gesellschaften unnötig erschwert? Die Fra-
ge ist berechtigt, insofern ein erreichtes Niveau rationalen Aushan-
delns der Konflikte zwischen gegensätzlichen Überzeugungen nicht
ohne Not aufs Spiel gesetzt werden sollte.

3. Die Vorteile des Vorschlags

Das Übersetzungstheorem wäre wohl kaum von Interesse, wenn es
mit dogmatischem Anspruch zur Etablierung eines neuen moralphi-
losophischen Paradigmas eingesetzt würde. Der Beitrag ist bescheide-
ner und tastender und will zunächst lediglich einen diagnostischen
Vorschlag zu den Kommunikationsbedingungen in Fragen der Moral
anbieten und somit auf die Krise der oft nur im Singular gedachten
öffentlichen Vernunft eingehen. Denn der Pluralismus auf dem Fo-
rum der politischen Ideen ist ein unhintergehbares Faktum, dem bes-
ser mit Denkmodellen zu begegnen ist, in denen sich Erfahrungen im
Umgang mit Mehrsprachigkeit wiederfinden.

Um es im Bild eines bekannten Mythos zu formulieren: Die
Notwendigkeit des Übersetzens ergibt sich aus den Lebensverhältnis-

397

Ethik als kooperatives Übersetzen von Normen und Überzeugungen

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen »nach Babel«11 – nach dem Verlust einer Einheitssprache, die mit
dem ehrgeizigen Projekt eines Turmbaus als Machtdemonstration
verbunden war. In der Erzählung im ersten Buch der hebräischen
Bibel ist die Verwirrung der Sprachen die göttliche Strafe für die
menschliche Hybris. Das ist keine historisch oder kausal gemeinte
Erklärung für den Wechsel von der machtvollen Einheitssprache
(dem effizienten Kommunikationsmittel auf der Baustelle zur Errich-
tung des Turms, der bis an den Himmel reicht) zur irritierenden und
mühsamen Sprachenvielfalt, sondern eine narrative Inszenierung zu
dem bereits vertrauten Zustand der sprachlichen Pluralität. Die Sinn-
spitze des Mythos ist ethischer Natur, insofern Vereinheitlichung mit
Ehrgeiz und straffer Organisation zusammengedacht werden, Vielfalt
hingegen mit einem menschlicheren Maß. Über die angemessene In-
terpretation der Babel-Geschichte ist im Laufe der Jahrhunderte lei-
denschaftlich gestritten worden. Die Auslegung von deutungsoffenen
Texten produziert eine inflationäre Vielfalt von Lesarten. Diese Ver-
vielfachung der Perspektiven hat eine Entsprechung in der Pluralität
ethischer Haltungen und moralphilosophischer Entwürfe, sodass die
Signatur »Nach Babel« eine treffende Problemanzeige der Gegenwart
ist, in der Menschen nach Orientierung in einer immer unübersicht-
licheren Welt suchen.12

Ethische Diskurse finden insgesamt unter den Bedingungen des
Pluralismus statt. Die Forderung nach Übersetzung betrifft also nicht
nur das Verhältnis zwischen säkularer Ethik und religiösen Traditio-
nen, sondern auch die offenkundigen Differenzen zwischen den sich
als säkular verstehenden Denkansätzen. Die bekenntnishafte Selbst-
definition eines philosophisch gebildeten Gesprächsteilnehmers als
Aristoteliker, als Kantianer oder als Utilitarist kann bisweilen genau-
so vehement daherkommen wie die Berufung auf ein christliches oder
muslimisches Ethos. In all diesen Fällen ist sprachliche Vermittlungs-
arbeit gefragt, falls es nicht beim Schlagabtausch zwischen unver-
rückbaren Überzeugungen bleiben soll. Auf jeden Fall müsste der
Versuch unternommen werden, die jeweiligen Argumentationsmus-
ter transparent und nachvollziehbar zu machen, um sie dann even-
tuell in besserer Kenntnis der Anliegen besser kritisieren oder defini-
tiv verwerfen zu können. Danach wäre auch viel leichter zwischen
überwindbaren und unüberwindbaren Differenzen zu unterscheiden.

398

Walter Lesch

11 Vgl. Stout, Ethics After Babel.
12 Vgl. zur Verwendung dieses Motivs auch Steiner, Nach Babel.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anders als im Vorgang des Übersetzens behalten die ethischen Argu-
mentationsmuster ihre klar zu unterscheidenden Wertungen und
Begründungen und sagen eben nicht »quasi dasselbe mit anderen
Worten«13 aus. Deshalb kann sich der Disput ja auch zwischen Ange-
hörigen ein und derselben Sprachgemeinschaft abspielen. Dennoch
kann es hilfreich sein, Vertreter einer unverstandenen oder abgelehn-
ten Position einzuladen, ihren Standpunkt noch einmal mit anderen
Worten zu erläutern, um Nuancen zu entdecken, die bisher weniger
oder gar nicht im Blick waren. Ethische Diskurse sind ein Ernstfall
kommunikativer Praxis und erfordern ein Höchstmaß an sprachlicher
Präzision.

Ein Beispiel für die Notwendigkeit des Explizierens dessen, was
den Gesprächsteilnehmern evident zu sein scheint, ist die häufige Be-
rufung auf die »Menschenwürde« als oberster Leitidee, auf die sich
konkrete Handlungsoptionen beziehen. Nun ist aber nicht nur die
weltanschauliche Zuordnung dieser Kategorie umstritten. Auch in
praktischen Fragen kann es zu gegensätzlichen Begründungsstrate-
gien kommen, etwa in der Haltung zur Verfügung über den eigenen
Tod. Während die einen unter Verweis auf die Menschenwürde einen
kompromisslosen Schutz des Lebens fordern und Maßnahmen der
Sterbehilfe strikt ablehnen, ergibt sich für die anderen aus dem
Grundsatz derWürde die autonome Gestaltung des eigenen Sterbens,
einschließlich der Selbsttötung oder der Beihilfe zu einem selbstver-
fügten Tod. Um die Prämissen der jeweiligen Positionen verständlich
zu machen, sind ausführliche Erläuterungen und Begründungen er-
forderlich, bei denen die Schwierigkeiten einer allgemein gültigen
Normierung sichtbar werden. Hier handelt es sich selbstverständlich
nicht um eine Übersetzungsleistung im strengen Sinn, sondern eher
um das explizite Entfalten einer missverständlichen Kurzformel. Ein
solcher Klärungsprozess ist auch dann wünschenswert, wenn im Er-
gebnis der Handlungsorientierung Einigkeit herrscht, aber der Nor-
mierungsvorschlag aus ganz unterschiedlichen Hintergrundannah-
men abgeleitet wird. Das ist beispielsweise der Fall, wenn mit den
Mitteln einer kantischen Ethik, aus menschenrechtlichen Erwägun-
gen oder mit den Mitteln einer christlichen Anthropologie vergleich-
bare Ergebnisse in Fragen der Anerkennung des unveräußerlichen
Würdestatus eines jeden Menschen formuliert werden, um Strate-
gien gegen die Armut zu entwickeln. Damit zentrale Begriffe der

399

Ethik als kooperatives Übersetzen von Normen und Überzeugungen

13 Eco, Quasi dasselbe mit anderen Worten.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ethischen Traditionen nicht zu Leerformeln degradiert werden, be-
dürfen sie der sorgfältigen sprachlichen Rekonstruktion und der
kreativen Aneignung und Anwendung in immer neuen Kontexten.
Diese Transferleistungen als Übersetzungen zu bezeichnen ist ein
Vorschlag, dessen Plausibilität sich in der Praxis der Sensibilität für
sich wandelnde Kontexte und bereichsspezifische Herausforderungen
zu bewähren hat.

Wenn schon innerhalb der eigenen Sprachgemeinschaft ein Be-
darf an Verständigung über die angemessene Sprache der Moral be-
steht, so gilt dies erst recht für die noch komplexeren Konstellationen
interkultureller Kommunikation. Auch hier ist anzunehmen, dass
sprachliche Differenzen nicht einfach durch einen Automatismus
der Übersetzung zum Verschwinden zu bringen sind. Übersetzungen
machen vielmehr die feinen Unterschiede und möglichen Quellen
kultureller Missverständnisse erkennbar. Wer sich aktiv in fremden
Sprachwelten bewegt, entwickelt ein Gespür dafür, dass es mehr als
nur ein einziges sprachliches Referenzsystem gibt,14 auch wenn die
muttersprachliche Kompetenz ein wichtiger Schlüssel für das Er-
lernen und Sprechen anderer Sprachen bleibt. Im Prozess des Über-
setzens werden Strukturparallelen ebenso offenkundig wie Barrieren
der Übertragbarkeit. Im Respekt vor dem Eigensinn von Sprach-
kulturen werden Grundhaltungen der Empathie und der Toleranz ge-
fördert.

Die Vorteile des Übersetzungstheorems liegen vor allem in einer Ent-
wicklung interkultureller Kommunikation und einer selbstkritischen
Haltung gegenüber dem vertrauten weltanschaulichen Erbe.15 Die
Sehnsucht nach einem ethischen Esperanto ist ebenso wenig realis-
tisch wie der Traum von einer Fusion aller religiösen Überlieferungen
in einem einzigen Weltethos. Ethik ist nicht allein eine Frage der phi-
losophisch geschulten Argumentationstechnik; sie setzt auch kultur-
und sozialwissenschaftliche Kompetenzen voraus, ohne die eine dich-
te Beschreibung moralisch relevanter Lebenswelten und Strukturen
nicht gelingen kann. Im Umgang mit den sprachlichen Vorgaben un-
terschiedlicher Deutungssysteme machen wir außerdem die Erfah-
rung, dass wir die jeweils verwendete Sprache der Moral nicht per-

400

Walter Lesch

14 Vgl. Cassin, Plus d’une langue.
15 Vgl. zur Problematik interkultureller Ethik die Beiträge in Münnix (Hrsg.), Wer-
tetraditionen und Wertekonflikte.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


manent neu erfinden, sondern im Erlernen und Verwenden vorge-
gebener Muster kreativ weiterentwickeln. Moralsprachliche Kom-
munikation ist in hohem Maße geschichtsabhängig und verfügt in
diachroner Hinsicht bereits über eine enorme Plastizität innerhalb
der eigenen Überzeugungsgemeinschaft.

4. Offene Fragen

Trotz der Vorteile einer Sicht auf die Ethik in Analogie zur Überset-
zung zeigt gerade die Verknüpfung von Sprache und Moral die
Dringlichkeit einer Reihe von fundamentalen Fragen, die seit langen
auf der Agenda der Metaethik und der normativen Ethik stehen. Sie
sollen hier wenigstens benannt werden, obwohl eine vertiefende Dis-
kussion an dieser Stelle nicht möglich ist.

Wenn die Sprachen der Moral sich in enger Abhängigkeit von
kulturellen Kontexten entwickeln, sind sie notwendigerweise mit
dem Problem des Relativismus konfrontiert. Selbstverständlich kann
eine als gültig anerkannte Norm in verschiedene Sprachen übersetzt
werden und wird dann in den meisten Fällen auch adäquat ver-
standen. Bei anderen Normen schwingt aber vielleicht eine lokale
Stimmung mit, die in einem anderen Kontext zumindest erläute-
rungsbedürftig ist. Mehr noch als die Zugehörigkeit zu einer Sprach-
gemeinschaft wird die Zugehörigkeit zu einer weltanschaulichen Ge-
meinschaft das Verständnis von Regeln prägen, die vorzugsweise eine
gruppeninterne Gültigkeit beanspruchen. Relativismus wird als
Schreckgespenst oft mit völliger Beliebigkeit gleichgesetzt, die aber
schon dann nicht mehr gegeben ist, wenn Vergleiche unter bestimm-
ten Gesichtspunkten durchgeführt werden, die strukturelle Analo-
gien zwischen eigentlich unabhängigen Welten sichtbar machen.

Als radikale Gegenposition zum Relativismus wäre die Annah-
me einer universalen Tiefenstruktur16 jeglicher sprachlichen Kom-
munikation zu diskutieren, die unabhängig von kulturspezifischen
Besonderheiten für den Kern des moralischen Sollens relevant ist.
Wer die elementaren Regeln einer Sprache beherrscht, kann mit die-
semWissen neue Strukturen generieren und Parallelen zur Gramma-
tik und Semantik anderer Sprachen entdecken. Die Geschichte der
Sprachen offenbart ein evolutives Geschehen mit komplexen Ver-

401

Ethik als kooperatives Übersetzen von Normen und Überzeugungen

16 Vgl. analog die in diesem Buch befindlichen Beiträge zu Whorf und Chomsky.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ästelungen und gemeinsamen Referenzen. In Analogie dazu exis-
tieren auch Familienähnlichkeiten zwischen verschiedenen Moral-
sprachen, deren Referenzen und Begründungsmuster zueinander in
Beziehung gesetzt werden können. Man muss nicht auf den Univer-
salienrealismus grundlegender Werte zurückgreifen, um diese Ver-
bindungslinien plausibel zu machen. Nach der gerade auch für die
Ethik relevanten sprachphilosophischen Wende17 ist die Annahme
einer sprachunabhängigen Gültigkeit moralischer Verbindlichkeiten
schwierig geworden, ohne aus der Kommunikation über Werte und
Normen ganz zu verschwinden. Kommunikation über Moral hat
einen Realitätsgehalt, der sie von den Hirngespinsten eines bloßen
Wunschdenkens unterscheidet. Wer Unrecht anklagt und gerechtere
Verhältnisse einfordert, bezieht sich auf reale Sachverhalte, deren Be-
wertung zwar umstritten sein mag, deren empirischer Gehalt aber
nicht zu leugnen ist und somit Gegenstand präziser Beschreibungen
sein kann.

Es ist eine Frage der Rahmung des Interesses für Ethik, ob wir
primär auf das schauen, was eint, oder auf das, was Kommunikation
erschwert oder verhindert. Eine gemeinsame Referenz über alle Dis-
pute in moralischen Fragen hinweg wäre beispielsweise die Verpflich-
tung auf wissenschaftliche Standards. Sollten diese jedoch aus welt-
anschaulichen Gründen in Zweifel gezogen werden, verlagert sich das
Problem nur. Eine szientistischeWeltsicht eignet sich nicht als Quelle
oberster Maßstäbe für existentielle Themen oder für Fragen der Ge-
rechtigkeit. Aber die Orientierung an wissenschaftlichen Verall-
gemeinerungsstandards hat einen Einfluss auf die öffentlichen De-
batten über moralische Fragen. Über die Sozialisation in schulischen
und universitären Einrichtungen kommen Menschen in Kontakt mit
einer Ethik, die sich Kriterien der Rationalität verpflichtet weiß und
diese als gemeinsame Bezugspunkte einer sich öffentlich artikulie-
renden Vernunft wertschätzt. Im Vergleich dazu sind alle Maß-
nahmen suspekt, die eine Trennung der Menschen nach den Regeln
tradierter Binnenmoralen favorisieren.

Aus pragmatischer Sicht ist an der Notwendigkeit eines Mini-
mums von Gemeinsamkeiten festzuhalten, die für die Verständigung
zwischen Bürgern unerlässlich sind, die sich wechselseitig als freie
und gleiche Menschen anerkennen. Es genügt nicht, dass eine solche
Gemeinsamkeit als verfassungsrechtlich definierte Norm vorgegeben

402

Walter Lesch

17 Vgl. etwa Craemer-Ruegenberg, Moralsprache und Moralität.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist. Die Begegnung muss konkret möglich werden, weil alle Beteilig-
ten trotz aller Unterschiede sich auf bestimmte Verbindlichkeiten ei-
nigen können. John Rawls hat für diese Schnittmenge der Weltdeu-
tungen das Bild des overlapping consensus geprägt, das sehr schön die
Ressourcen der Verständigung veranschaulicht.18 Dieser Konsens
kann ein kleinster gemeinsamer Nenner sein oder aber auch eine ge-
haltvollere Sphäre der Übereinstimmungen bei gleichzeitiger An-
erkennung bleibender Differenzen.

Wenn der Minimalkonsens schwindet, ist die prinzipielle Mög-
lichkeit von Übersetzungen zwischen den Sprachen der auseinander-
driftenden Moralsysteme gefährdet. Extreme Beispiele sind Erfah-
rungen von Fanatismus und Gewalt unter Berufung auf Werte und
Regeln, die zu einer solchen Radikalisierung beitragen. Wir kommen
damit an den Anfang der Überlegungen zurück, die von Habermas’
Reaktionen auf den Terror des 11. September 2001 angeregt waren.
Ist das kooperative Übersetzen religiöser und ethischer Gehalte tat-
sächlich eine wirksame Gewaltprophylaxe? Sehr wahrscheinlich
schon, sofern es geboten ist, den Gesprächsfaden selbst zwischen ex-
trem gegensätzlichen Positionen nicht abreißen zu lassen. Denn sonst
kippt die verstörende Wahrnehmung von Fremdheit schnell in die
Stigmatisierung von Feindschaft.

Ethisches Kommunizieren ist ein bisweilen mühsames, zeit- und
kostenaufwendiges Unterfangen. Das trifft auch zu für Kommunika-
tion über Sprachgrenzen hinweg, die den Fluss der Informationen
und Ideen ins Stocken bringen können. In großen einsprachigen Ge-
bieten entfallen die Kosten des Übersetzens und die Diskussionen
über die faire Lastenverteilung zwischen Mehrheit und Minderheit.
Wenn es aber gelingt, sprachliche Vielfalt in komplexeren Erfah-
rungsräumen zum Vorteil aller zu managen, so ist das Übersetzen
im konkreten wie im übertragenen Sinn eine Investition, die sich
lohnt und die einen Lernort für den Umgang mit den vielen Sprachen
der Moral ermöglicht. Die britische Philosophin Brenda Almond hat
eine Einführung in die Ethik in Form einer Geschichte geschrieben,
die das das Problem des Verstehens und Kommunizierens ethischer
Präferenzen unter den Bedingungen von Entwurzelung sehr ein-
drucksvoll darstellt.19 Eine Reisende wird nach einem Unfall von
einer Gruppe von Fremden aufgenommen und gepflegt und wird

403

Ethik als kooperatives Übersetzen von Normen und Überzeugungen

18 Vgl. Rawls, Politischer Liberalismus.
19 Almond, Exploring Ethics.

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


während einer mehrjährigen fürsorglichen Gefangenschaft zur Inter-
pretin von moralischen Plausibilitäten und Argumentationsmustern
ihrer Herkunftskultur, indem sie auf die neugierigen Fragen ihrer
Gastgeber antwortet. Im Dialog mit Fremden und in den Reaktionen
auf deren Erstaunen spiegeln sich Vielfalt, Widersprüchlichkeit und
Fremdheit der eignen kulturellen Verbindlichkeiten, die zum Gegen-
stand einer komplexen Übersetzungsleistung werden, sodass sich
nach innen und außen die Grenzen der Nachvollziehbarkeit von Ethik
testen lassen.

Bibliographie:

Almond, Brenda, Exploring Ethics. A Traveller’s Tale, Oxford 1998.
Borsò, Vittoria / Schwarzer, Christine (Hrsg.), Übersetzung als Paradigma der

Geistes- und Sozialwissenschaften, Oberhausen 2006.
Cassin, Barbara (Hrsg.), Vocabulaire européen des philosophies. Dictionnaire

des intraduisibles, Paris 2004.
Cassin, Barbara, Plus d’une langue, Montrouge 2012.
Craemer-Ruegenberg, Ingrid, Moralsprache und Moralität, Freiburg i.Br./

München 1975.
Eco, Umberto, Quasi dasselbe mit anderen Worten. Über das Übersetzen, Mün-

chen/Wien 2006.
Ferrara, Alessandro, Religion und postsäkulare Vernünftigkeit, in: Transit.

Europäische Revue, Nr. 31, Sommer 2006, S. 5–25.
Flores d’Arcais, Paolo, Elf Thesen zu Habermas, in: Die Zeit vom 22.11.2007,

Nr. 48 (http://www.zeit.de/2007/48/Habermas/komplettansicht).
Habermas, Jürgen, Glauben und Wissen, Frankfurt/M. 2001.
Habermas, Jürgen, Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Auf-

sätze, Frankfurt/M. 2005.
Habermas, Jürgen, Diskursethik (Philosophische Texte, Bd. 3), Frankfurt/M.

2009.
Habermas, Jürgen,Nachmetaphysisches Denken II. Aufsätze und Repliken, Ber-

lin 2012.
Junker-Kenny, Maureen, Religion and Public Reason. A Comparison of the

Positions of John Rawls, Jürgen Habermas and Paul Ricœur, Berlin/Boston
2014.

Lesch, Walter, Übersetzungen. Grenzgänge zwischen philosophischer und theo-
logischer Ethik, Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br. 2013.

Münnix, Gabriele (Hrsg.), Wertetraditionen und Wertekonflikte. Ethik in den
Zeiten der Globalisierung, Nordhausen 2013.

Rawls, John, Politischer Liberalismus, Frankfurt/M. 1998.
Ricœur, Paul, Sur la traduction, Paris 2004.
Stavo-Debauge, Joan/Gonzalez, Philippe/Frega, Roberto (Hrsg.), Quel âge post-

séculier? Religions, démocraties, sciences, Paris 2015.

404

Walter Lesch

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Steiner, George, Nach Babel. Aspekte der Sprache und der Übersetzung, Frank-
furt/M. 1981.

Stout, Jeffrey, Ethics after Babel. The Languages of Morals and their Discon-
tents, Cambridge 1988.

405

Ethik als kooperatives Übersetzen von Normen und Überzeugungen

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Autorinnen und Autoren

Dr. Doris Bachmann-Medick, Literatur- und Kulturwissenschaft-
lerin, ist Senior Research Fellow am International Graduate Centre
for the Study of Culture (GCSC) der Universität Gießen. Studium
der Germanistik, Geographie, Kunstgeschichte und Philosophie, Pro-
motion über deutsche Popularphilosophie im 18. Jahrhundert. Meh-
rere Gastprofessuren an amerikanischen und deutschen Universitä-
ten, zuletzt 2016 an der Georgetown University Washington DC.
2005/6 Fellow am Internationalen Forschungszentrum Kulturwissen-
schaften (IFK) in Wien. Arbeitsgebiete: Kulturwissenschaften, Kul-
turtheorie, Literarische Anthropologie, Translation Studies. Buch-
publikationen u. a.: Cultural Turns. Neuorientierungen in den
Kulturwissenschaften, 5. Auflage Reinbek 2014 (engl. Berlin/Boston
2016); (Hrsg.), The Trans/national Study of Culture. A Translational
Perspective, Berlin/Boston 2014; (Hrsg.), Übersetzung als Repräsen-
tation fremder Kulturen, Berlin 1997.

Dr. Dörte Borchers studierte Ethnologie, Klassische und neue Indo-
logie und Burmanistik an den Universitäten Göttingen und Heidel-
berg und promovierte an der Universität Leiden (Niederlande) in
Sprachwissenschaft mit einer Arbeit zur Grammatik der Sprache Koic
Sunwar (einer in Ost-Nepal gesprochenen gefährdeten Tibeto-Bur-
mesischen Sprache). Forschungsschwerpunkte: Sprachdokumentati-
on, Sprachtypologie und Sprachpolitik sowie die Sprachen Süd- und
Südostasiens. Von 2010 bis 2016 wissenschaftliche Mitarbeiterin an
der Universität Münster, seit 2016 wissenschaftliche Mitarbeiterin
am Institut für Sprachwissenschaft der Universität Graz (Österreich).
Publikationen u.a. A Grammar of Sunwar. Descriptive Grammar,
Paradigms, Texts and Glossary, Leiden 2008; Marking Anteriority,
Perfect and Perfectivity in Languages of Southeast Asia, in: Lewan-
dowska-Tomascyk (ed.), Conceptualizations of Time, Amsterdam
2016.

407

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prof. Anna Czajka-Cunico studierte und lehrte Philosophie sowie
Literatur- und Kulturwissenschaften an den Universitäten Warschau,
Tübingen, Parma und Genua. Habilitationsarbeit: Poetik und Ästhe-
tik des Augenblicks. Studien zu einer neuen Literaturauffassung auf
der Grundlage von Ernst Blochs literarischem und literaturästheti-
schem Werk, Berlin 2006. Seit 2008 Leiterin des kulturwissenschaft-
lichen Studiengangs an der Kardinal-Wyszyński-Universität War-
schau mit Schwerpunkt philosophische und theoretische Grundlagen
des Kulturstudiums und Interkulturalität. Wichtigste Veröffent-
lichungen der letzten Zeit: Kultury świata w dialogu (Hrsg.), Wars-
zawa 2012; Wielkie Księgi ludzkości (Hrsg.) Warszawa 2013;
Międzykulturowość i filozofia, Warszawa 2016. Herausgeberin der
Polnischen Bibliothek in Italien (bis jetzt Bände: Jan Białostocki und
Stanisław Brzozowski).

Prof. Souleymane Bachir Diagne teaches at Columbia University, in
the departments of French and Philosophy. An alumnus of Ecole Nor-
male Superieure in Paris, he holds an agrégation in Philosophy and a
PhD from the Sorbonne in the same discipline. He has taught phi-
losophy in his home country, Senegal, and at Northwestern Univer-
sity, Chicago, before joining Columbia University in 2008. His areas
of research, teaching, and publication include History of Philosophy,
History of Logic and Mathematics, Islamic Philosophy, African Phi-
losophy and Francophone Literature. His latest publications are Islam
and the open society: fidelity and movement in Muhammad Iqbal’s
thought, Dakar, 2010; African art as philosophy. Senghor, Bergson,
and the idea of Negritude, Seagull 2011; Bergson postcolonial. L’élan
vital dans la pensée de L. S. Senghor et de Mohamed Iqbal. Paris:
2011; Comment philosopher en Islam? Paris, 2013; The Ink of the
Scholars. Reflections on Philosophy in Africa, Dakar, 2016.

Dr. Josef Estermann, geboren in Sursee (Schweiz), studierte Theo-
logie und Philosophie in Luzern, Nijmegen, Amsterdam und Utrecht,
wo er auch promovierte. Langjährige Erfahrung als Laienmissionar
und Universitätsprofessor in Peru und Bolivien und international an-
erkannter Experte für die Kulturen, Philosophien und Religionen im
andinen Raum sowie für Missionswissenschaft und interkulturelle
Philosophie und Theologie. Seit 2012 zuständig für Grundlagen und
Forschung bei COMUNDO im Romero-Haus in Luzern und Lehr-
beauftragter der dortigen Universität. Jüngste Veröffentlichungen:

408

Zu den Autorinnen und Autoren

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Apu Taytayku: Religion und Theologie im andinen Kontext Südame-
rikas, Frankfurt/M. 2012; Más allá de Occidente: Apuntes filosóficos
sobre interculturalidad, Quito 2015; Südwind. Kontextuelle nicht-
abendländische Theologien im globalen Süden, Münster 2017.

PD Dr. Birgitta Fuchs studierte Theologie, Anglistik, Pädagogik und
Philosophie an der Universität Würzburg. Im Jahre 1995 Promotion
im Fach Allgemeine Pädagogik an der Universität Wien. 2006 Habili-
tation an der kulturwissenschaftlichen Fakultät der Universität Bay-
reuth mit einer Arbeit zu Gianbattista Vicos Bildungsphilosophie.
Seitdem zahlreiche Vertretungsprofessuren für allgemeine und sys-
tematische Erziehungswissenschaft an den Universitäten Würzburg,
Bonn, Köln und Bayreuth. Gastprofessuren am Institut für Bildungs-
wissenschaften der Universität Wien. Dozentin im Bereich Allgemei-
ne Erziehungswissenschaft an der TU Dortmund. Publikationen: B.
Fuchs/L. Koch (Hrsg.), Schillers ästhetisch-politischer Humanismus,
Würzburg 2006; La fondazione dialettica della pedagogia di Schleier-
macher, Pisa/Roma 2007, B. Fuchs/L. Koch (Hrsg.), Ästhetische Bil-
dung, Würzburg 2010.

Dr. AnkeGraneß studierte Philosophie und Afrikawissenschaften an
den Universitäten Leipzig und Wien. Sie promovierte an der Univer-
sität Wien zu Theorien globaler Gerechtigkeit. Zur Zeit Inhaberin
einer Elise-Richter-Position des Wissenschaftsfonds FWF an der Uni-
versität Wien und Arbeit an einer Habilitation zur Geschichte der
Philosophie in Afrika. Gründungsmitglied und zeitweilig Leiterin
der Redaktion der Zeitschrift Polylog, Zeitschrift für Interkulturelles
Philosophieren. Forschungsthemen: Philosophie in Afrika, Interkul-
turelle Philosophie, Geschichte der Philosophie, Theorien der Gerech-
tigkeit, Feminismus und Gender Studies. Veröffentlichungen u.a.:
Das menschliche Minimum. Globale Gerechtigkeit aus afrikanischer
Sicht: Henry Odera Oruka (Frankfurt/M./New York 2011); und ge-
meinsam mit Franz Gmainer-Pranzl (Hrsg.), Perspektiven Interkul-
turellen Philosophierens. Beiträge zur Geschichte und Methodik von
Polylogen (Wien 2012).

Prof. Lavinia Heller studierte Translations-, Sprach- und Kulturwis-
senschaften an der Universität Mainz, machte dort 2006 ihr Diplom
als Übersetzerin (Sprachen: Italienisch und Chinesisch) und pro-
movierte ebendort im Fach Translationswissenschaften. 2016 wurde

409

Zu den Autorinnen und Autoren

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie als Professorin für Translationswissenschaft an die Universität
Graz berufen. Ihre Forschungsinteressen liegen in der translations-
wissenschaftlichen Theorie- und Begriffsbildung, der Sprach- und
Kulturgebundenheit translationswissenschaftlicher Denktraditionen,
der Übersetzung literarischer und philosophischer Texte und der In-
terkulturellen Kommunikation. Publikationen u.a.: Translationswis-
senschaftliche Begriffsbildung und das Problem der performativen
Unauffälligkeit von Translation, Berlin 2013; Heidegger (wieder) in
Italien. Philosophische Translationsprozesse und Besitzansprüche auf
einen Denker, in: Zibaldone – Zeitschrift für italienische Kultur der
Gegenwart (Themenheft Übersetzungsland Italien) 2015, S. 93–108,
Kultur und Übersetzung, Studien zu einem begrifflichen Verhältnis,
Bielefeld 2017.

Prof. Torsten Hitz studierte in Münster Tübingen und Karlsruhe,
war Gymnasiallehrer, Lehrkraft für besondere Aufgaben am Philoso-
phischen Seminar der Universität Münster und ist seit 2013 Professor
für Philosophie an der Katholischen Hochschule Nordrhein-West-
falen in Münster. Veröffentlichungen unter anderem: Jacques Derri-
das praktische Philosophie (München 2005); »Der Philosoph, der er
also ist. Zum Stand der deutschsprachigen Derrida-Rezeption«, in:
Weimarer Beiträge 59 (2013); »Is Linguistic Diversity an Ethical Pro-
blem sui generis?«, in: Europa Forum Philosophie 65 (2016).

Prof. Aneta Karageorgieva studied philosophy at the University of
Sofia (Bulgaria) and wrote her doctoral thesis on the epistemology of
mind, namely about the methods of its conceptualization and re-
search. After a training at Montclair College NJ in philosophy for
children (P4C) she established the Bulgarian association for the ad-
vancement of philosophy with children. Today she teaches epistemol-
ogy, philosophy of mind and language, philosophy of cognitive
science and neuroscience and philosophy with children at Sofia Uni-
versity (Bulgaria). She used to be the head of the department of phi-
losophy there. Some of her doctoral students are professors in the U.S.
A. and in Bangladesh. She publishes in the areas mentioned. Three of
her major books are: Plato and the Philosophy of Knowledge, (Sofia
1999); Eco-Philosophy with Children (Sofia 2001), and Introduction
to Contemporary Epistemology, (Sofia, 2000). Currently she is vice-
president of AIPPh, advisor for the Society for the Furtherance of
Critical Philosophy in Great Britain and a trained Socratic facilitator.

410

Zu den Autorinnen und Autoren

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prof. Walter Lesch studierte Philosophie, kath. Theologie, Romanis-
tik und Pädagogik in Münster, Fribourg, Jerusalem und Tübingen, wo
er auch promovierte. Von 1998 bis 1999 zunächst Assistent, danach
Forscher des Schweizerischen Nationalfonds an der Universität Fri-
bourg. Seit 1999 Professur für Ethik an der Université catholique de
Louvain in Louvain-la-Neuve (Belgien) mit den Schwerpunkten So-
zialethik und Moralphilosophie an der Theologischen Fakultät und
am Institut für Philosophie. Gastprofessuren in Kassel, Zürich, Lu-
zern, Berlin, Nijmegen und Brüssel. Veröffentlichungen u.a.: Über-
setzungen. Grenzgänge zwischen philosophischer und theologischer
Ethik, Fribourg/Freiburg 2013; Kein Recht auf ein besseres Leben?
Christlich-ethische Orientierung in der Flüchtlingspolitik, Freiburg
2016.

Prof. Herman Lodewyckx, M.Ph., studierte Philosophie und Theo-
logie in Antwerpen und Leuven (Masterthesis über Franz Rosen-
zweigs ›neues Denken‹ und H. G. Gadamers Hermeneutik in 1978).
Lehrte moderne Philosophiegeschichte, Hermeneutik, Naturphiloso-
phie und Theodizee in Zaire (jetzt République Démocratique du Con-
go). Danach lehrte er bis 2012 Philosophie, allgemeine Ethik und In-
genieursethik am VIVES University College (jetzt auch verbunden
mit der Universität Leuven) in Oostende/Brugge (Belgien). Er hat
nun eine Gastprofessur für Afrikanische Philosophie an der Fakultät
für Vergleichende Religionswissenschaften an der Universität Ant-
werpen. Präsident der Association Internationale des Professeurs de
Philosophie (AIPPh). Arbeitsgebiete: Afrikanische Philosophie, Phi-
losophieunterricht in Belgien; Ethik und Ingenieursethik. Publiziert
in Niederländisch, Französisch, Deutsch und Englisch in verschiede-
nen Zeitschriften (Acta Comparanda, Ethical Perspectives, Bijdragen,
Tijdschrift voor Filosofie, Europa Forum Philosophie …).

Prof. Jacob EmmanuelMabe wurde in Kamerun geboren. Nach Dop-
pelstudium Politikwissenschaft und Philosophie in München und
Promotion habilitierte er sich für das Gesamtgebiet interkulturelle
Philosophie in Berlin. Er lehrt heute als Gastprofessor an verschiede-
nen Universitäten im In- und Ausland. Gründungsvorsitzender der
Anton-Wilhelm-Amo-Gesellschaft und Herausgeber der ersten Afri-
ka-Enzyklopädie in deutscher Sprache. Arbeitsgebiete: Allgemeine
und interkulturelle Philosophie. Wichtigste Buchpublikationen:
Mündliche und schriftliche Formen philosophischen Denkens in

411

Zu den Autorinnen und Autoren

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Afrika. Grundzüge einer Konvergenzphilosophie, (Frankfurt/M.
2005); Wilhelm Anton Amo interkulturell gelesen, Nordhausen
2007; Denken mit dem Körper. Eine kleine Geistesgeschichte Afrikas,
Nordhausen 2010.

Dr. GabrieleMünnix studierte Philosophie, Mathematik und Physik
an der Universität Köln und promovierte an der Humboldt-Univer-
sität Berlin zu einem Thema der Postmoderne. Langjährige Tätigkeit
als hauptamtliche Dozentin für Philosophie am Institut für Lehrer-
fortbildung Essen, danach Wechsel an die Universitäten Münster
und Innsbruck, Lehrtätigkeit oft zu Themen der Interkulturellen Phi-
losophie. Vizepräsidentin der AIPPh, Vorstandsmitglied der Gesell-
schaft für Interkulturelle Philosophie (GIP), Mitherausgeberin des
dreisprachigen »Europa Forum Philosophie«. Wichtigste Veröffent-
lichungen neben vielen Aufsätzen in Büchern und Zeitschriften:
Zum Ethos der Pluralität. Postmoderne und Multiperspektivität als
Programm, 2. Auflage Münster 2011; (Hrsg.), Wertetraditionen und
Wertekonflikte. Ethik in Zeiten der Globalisierung, Nordhausen
2013; Das Bild vom Bild. Bildsemiotik und Bildphänomenologie in
interkultureller Perspektive, Freiburg, München 2018.

PD Dr. Nikolaj Plotnikov studierte Philosophie an der Moskauer
Staatlichen Lomosov-Universität und an der Fern-Universität Hagen.
Bis 1994 Assistent am Lehrstuhl für Sozialphilosophie der philoso-
phischen Fakultät der Universität Moskau, 2001 Promotion in Hagen
mit einer Arbeit über die Konzepte praktischer Rationalität beim frü-
hen Hegel. 2014 Habilitation an der Ruhr-Universität Bochum mit
einer Arbeit zum Thema »›Person‹. Eine Ideengeschichte in inter-
kultureller Perspektive«. Heute wissenschaftlicher Mitarbeiter am
Seminar für Slavistik / Lotmann-Institut für russische Kultur an der
Ruhr-Universität Bochum, Geschäftsführer des Osteuropa-Kollegs
NRW, Leiter der Forschungsstelle »Russische Philosophie und Ideen-
geschichte« am Institut für Philosophie I der Ruhr-Universität. Ver-
öffentlichungen u.a.: Kusse/Plotnikov (Hrsg.), Pravda. Diskurse der
Gerechtigkeit in russischer Ideengeschichte, München 2011, sowie:
Kunst als Sprache – Sprachen der Kunst. Russische Ästhetik und
Kunsttheorie der 1920er Jahre in der europäischen Diskussion, Ham-
burg 2014.

412

Zu den Autorinnen und Autoren

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prof. Gerhard Preyer lehrt Soziologie am Institut für Soziologie der
Goethe-Universität Frankfurt/M. und ist Herausgeber der Zeitschrift
»Proto-Sociology. An International Journal of Interdisciplinary Re-
search«. (www.protosociology.de) Vorlesungen zur Sprachphiloso-
phie und Philosophie des Geistes an den Instituten für Philosophie
der Universitäten Torun (Polen), Porto (Portugal) und Genua (Ita-
lien). Wichtige neuere sprachtheoretische und sprachphilosophische
Veröffentlichungen: Donald Davidson. Philosophy from Radical In-
terpretation to Radical Contextuality, 2. Aufl. Frankfurt/M. 2011;
Interpretation, Sprache und das Soziale. Philosophische Aufsätze.
Features of Contenporary Philosophy, Frankfurt/M. 2. Auflage 2012;
Donald Davidson on Truth, Meaning and the Mental, Oxford 2012;
sowie Preyer / Miguens (eds.), Consciousness and Subjectivity, Ber-
lin 2013.

Prof. Boike Rehbein studierte Soziologie, Geschichte und Philoso-
phie in Freiburg, Paris und Frankfurt, promovierte 1996 in Philoso-
phie und habilitierte sich 2004 in Soziologie. Er lehrt heute als Pro-
fessor für Gesellschaft und Transformation in Asien und Afrika an
der Humboldt-Universität Berlin. Er ist Direktor des Internationalen
Global Studies Programme und lehrte in Argentinien, Brasilien, Chi-
le, Indien, Laos, Südafrika und der Schweiz. Zudem ist er am Aufbau
der Sozialwissenschaftlichen Fakultät der National University of Laos
beteiligt. Arbeitsschwerpunkte: Theorie der Sozialwissenschaften,
soziale Ungleichheit und Globalisierung. Aktuelle Buchveröffent-
lichungen: Verstehen (mit Gernot Saalmann). UVK 2009; Inequality
in Emerging Societies, Palgrave 2011; Society in Contemporary Laos,
Routledge 2017; Inequality in Capitalist Societies (mit Surinder
Jodhka und Jessé Souza), Routledge 2017.

Dr. habil. Hermann-Josef Röllicke studierte Sinologie und Philoso-
phie in Aachen, Tübingen und Shanghai. Habilitation 2005 zu einem
Thema der Laozi-Kommentaristik an der Universität Hamburg. Seit
1998 Wissenschaftlicher Angestellter am EKŌ-Haus der Japanischen
Kultur in Düsseldorf; seit 2011 Dozent für Buddhismuskunde am
Zentrum für Komparative Theologie und Kulturwissenschaften der
Universität Paderborn. Dort seit WS 2016/17 Aufbau eines Schwer-
punkts »Buddhismus-Studien« (Bachelor/Master). Mitherausgeber
der EKŌ-Haus-Zeitschrift Hōrin: Vergleichende Studien zur Japa-
nischen Kultur. Jüngste Publikationen: Die Katastrophe des Wertden-

413

Zu den Autorinnen und Autoren

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kens für das gute Leben in der Welt: Mit einer Anfrage an den
buddhistischen Kanon (Berlin 2014); »Wie kommt das Recht ins Ge-
setz? Kafkas Maschine in der Erzählung ›In der Strafkolonie‹«, Co-
incidentia: Zeitschrift für europäische Geistesgeschichte 5/2 (2014),
S. 343–374; »Die Unvergleichbarkeit der prajñāpāramitā: Eine Lek-
türe des ›Acintya‹-Kapitels des Aṣṭasāhasrikā-prajñāpāramitā-sūtra
(Chin.: Daoxing jing)«, in: Komparative Theologie und Buddhismus,
hrsg. von Klaus von Stosch, Daniel Rumel und Hermann-Josef
Röllicke (Paderborn 2015), S. 13–37.

Prof. Mamoru Takayama studierte Philosophie an der Universität
Tokyo, promovierte an der Universität Kyoto zu einem Thema der
Philosophie Hegels und lehrte Philosophie an der katholischen Uni-
versität Nagoya und an der Universität Tokyo. Er ist emeritierter
Professor für Philosophie an dieser Universität. Hauptforschungs-
gebiete: Kant und deutscher Idealismus, sowie Nishida Kitarô. Wich-
tigste Veröffentlichungen: Hegel lesen. Um freies Leben zu verwirk-
lichen, Tokyo 2016; Sich selbst leben: Grundlagen und Entfaltungen
des Freiheitskonzeptes, Tokyo 2013; Kritik und Überwindung der
modernen Kausalitätstheorien. Zur Begründung der menschlichen
Freiheit, Tokyo 2010; Die Philosophie Hegels und die Logik des
Nichts, Tokyo 2001. Zurzeit intensive Beschäftigung mit Gebärden-
sprache mit dem Ziel der Erstellung einer neuen Ontologie.

Prof. Mohamed Turki, geboren in Gabès, Tunesien, studierte Phi-
losophie, Romanistik und Soziologie an der Universität Münster
und lehrte von 1980 bis 2008 Philosophie an verschiedenen deutschen
Universitäten (Bremen, Frankfurt/M., Gießen und Kassel) sowie in
Mauretanien und Tunesien (Sfax und Tunis). Arbeitsschwerpunkte:
Existenzphilosophie, Blochs Utopie, arabisch-islamische und inter-
kulturelle Philosophie, Vorstandsmitglied der Gesellschaft für Inter-
kulturelle Philosophie (GIP). Zahlreiche Veröffentlichungen in ara-
bischer, deutscher und französischer Sprache, darunter auf Deutsch:
Humanismus und Interkulturalität. Ansätze zu einer Neubetrach-
tung des Menschen im Zeitalter der Globalisierung, Leipzig 2010,
Demokratie und Menschenrechte nach dem arabischen Frühling, in:
Gabriele Münnix (Hrsg.), Wertetraditionen und Wertekonflikte.
Ethik im Zeitalter der Globalisierung. Nordhausen 2013; Einführung
in die arabisch-islamische Philosophie, Freiburg, München 2015.

414

Zu den Autorinnen und Autoren

https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495813645 - am 26.01.2026, 01:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495813645
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort und Dank
	Gabriele Münnix: Einleitung
	Bibliographie:

	I. Sprache und Weltsicht
	Josef Estermann: Substanz versus Beziehung?
	1. Mehr als nur eine Legende
	2. Sind wir zum interkulturellen Missverständnis verurteilt?
	3. Andine Philosophie: eine (sprachliche) Unmöglichkeit?
	4. Einsicht versus Hinhorchen
	5. Substanz versus Beziehung
	6. Sind andine und abendländische Philosophie gegenseitig unübersetzbar?
	Bibliographie:

	Mohamed Turki: Über einige Schwierigkeiten des Übersetzens in die arabische Sprache
	1. Geschichte der Übersetzung in der arabisch-islamischen Welt
	2. Das klassische Arabisch und die Übersetzung
	3. Von der Schwierigkeit des Übersetzens beim Fehlen der Kopula
	4. Der hermeneutische Streit zwischen Grammatik und Logik
	Bibliographie:

	Mamoru Takayama: Das Fehlen der ersten und zweiten Person im Japanischen vor dem Hintergrund von Nishidas Überlegungen zur »reinen Erfahrung«
	1. Die Einheit des Subjekts und des Objekts in der reinen Erfahrung
	2. Die Einheit des Subjekts und des Objekts im absoluten Nichts
	3. Was stellt die japanische Sprache dar?
	Bibliographie:

	Dörte Borchers: Königsperson und Mönchsmajestät
	1. Prestige in der burmesischen Gesellschaft
	2. Prestige in der Burmesischen Sprache
	3. Burmesische Numeralklassifikatoren
	4. Numeralklassifikatoren für Personen
	5. Klassifikatoren in Übersetzungen vom und in das Burmesische
	6. Übersetzbarkeit von burmesischen Numeralklassifikatoren für Personen in das Deutsche oder Englische
	Bibliographie:

	Jacob Emmanuel Mabe: Zum Problem der Übersetzung abstrakter Begriffe in eine Bantusprache
	1. Der Kampf um Rehabilitierung der einheimischen afrikanischen Sprachen und das Scheitern der Bantu-Philosophie
	3. Transkription oder semantische Übersetzung: Welche Methode eignet sich für die philosophische Emanzipation in afrikanischen Schriftsprachen?
	4. Schluss
	Bibliographie:


	II. Zur Theorie und Philosophie[srtn]des Über-setzens
	Aneta Karageorgieva: Universal Grammar in Chomsky and the Problem of Translation
	1. Historical Origin of the Theory
	2. Internal History of Universal Grammar
	3. Evolution of Universal Grammar
	4. Further Development of Universal Grammar
	5. The Problem of Translation
	6. Consequences for Translatability
	Bibliography:

	Gerhard Preyer: Radikale Übersetzung und radikale Interpretation
	1. Bedeutungstheorie als Übersetzungstheorie (Quine)
	(a) Naturalisierte Erkenntnistheorie
	(b) Postempiristische Bedeutungstheorie und die Erstübersetzung
	(c) Basistheorie der Erstübersetzung
	(d) Einwände

	2. Von der Erstübersetzung zur Erstinterpretation (Davidson)
	(a) Flucht vor der Reizbedeutung
	(b) Wahrheitsbedingungssemantik

	3. Basistheorie der ›Erstinterpreation‹ und Korrektur
	(a) Das Interpretationsproblem
	(b) Einwände

	Bibliographie:

	Gabriele Münnix: Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity. Is There A Way Out?
	1. The Later Wittgenstein’s Pragmatic View on Language
	2. The ›Private Language Argument‹ and Some Implications
	3. Whorf’s »Principle of Linguistic Relativity«: Grammar and World View
	4. Universalism or Relativism: Is there A Way Out?
	5. Untranslatability?
	Bibliography:

	Hermann-Josef Röllicke: Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit, weder Habhaftigkeit noch Nicht-Habhaftigkeit – Überlegungen zur Übersetzung des indischen und des chinesischen Kātyāyanāvavāda
	1. Wiederholung der »Seins«-Frage
	2. Die Ablehnung aller »ist«-Rede im Kātyāyanāvavāda und seine Übersetzung ins Chinesische
	3. As, bh&umacr; und vas/ush: die dreifache indoeuropäische Wurzel von »ist«, »wird« und »Wesen«
	4. Buddhago&sdotu;as Kommentar
	Bibliographie:

	Souleymane Bachir Diagne: Philosophical Grammar versus Grammatical Philosophy
	1. Words Matter: The Malebrache / Condillac Controversy
	2. Philosophy and Logos
	3. Grammar matters: Logical Analysis of Language and philosophical Grammar in Leibniz
	4. ›Philosophizing in Tongues‹: Nietzsche’s Philosophy of Grammar
	5. Conclusion: The Universal as Translation
	Bibliography:

	Anke Graneß: Decolonizing the Mind
	1. Philosophie in Afrika und die Wahl der Sprache
	2. Chancen und Probleme des Philosophierens in afrikanischen Sprachen
	Bibliographie:

	Nikolaj Plotnikov: Begriffsgeschichte und Übersetzung
	1. Begriffsgeschichte als Argumentationsgeschichte
	2. Zur kulturellen Topik der Personalitätsdiskurse in Russland
	a. Typen des Verständnisses von Personalität
	b. Begriff der Person in den russischen philosophischen Diskursen
	c. Kommunikation und Antirepräsentationismus

	Bibliographie:

	Lavinia Heller: Philosophen übersetzen – Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger
	Platon und Schleiermacher
	2. Heidegger und Marini
	Schlusswort
	Bibliographie:

	Anna Czajka-Cunico: Übersetzungsphilosophische Bemerkungen zu einer simultanen Lektüre Großer Schriften
	1. Ausgangspunkt: Pier Cesare Boris Modell einer simultanen Lektüre der Großen Schriften
	2. Die Übersetzung des Korans ins Italienische
	3. Die Bibelübersetzung ins Haussa
	4. Schlussfolgerungen: Projekt und Modell
	5. Grund in Humboldt
	Die Notwendigkeit der Übersetzung der Schriften, Übersetzung als »Sprache« der globalen und interkulturellen Welt

	Bibliographie:

	Doris Bachmann-Medick: Übersetzung als kulturelle Praxis und Analysekategorie – Facetten eines »Translational Turn«
	Die Wende zur »Übersetzung« – ein »translational turn«?
	2. Horizonterweiterungen der Translation Studies – translationale Perspektiven
	2.1. Übersetzung als Kontextualisierung
	2.2. Translation als Selbstübersetzung und Transformation
	2.3. Kultur als Übersetzung – transkulturelles Übersetzen

	3. Epistemologische Dimensionen eines »translational turn« – und ihre globalen Implikationen
	3.1. Übersetzung als Deplatzierung
	3.2. Von Universalisierungen zu »cross-categorical translations«

	4. Der translational turn auf dem Weg durch die Disziplinen – Kulturwissenschaften als »Translation Studies«
	4.1. Translation in unterschiedlichen Disziplinen
	4.2. Kulturwissenschaften als Übersetzungswissenschaften

	Bibliographie:


	III. Übersetzung, Ethik und Hermeneutik
	Birgitta Fuchs: Sprachphilosophie und Kulturhermeneutik bei Giambattista Vico
	1. Vorbemerkungen
	2. Das Projekt der Scienza nuova und die Verortung der Sprachphilosophie innerhalb der Kulturtheorie
	3. Das hermeneutische Problem
	4. Vicos Sprachphilosophie
	5. Das Dizionario Mentale Comune
	Bibliographie:

	Boike Rehbein: Zum Verstehen anderer Menschen in fremden Sprachen und Kulturen
	1. Verstehen
	2. Verstehen anderer Menschen
	3. Lebensform, Sprachspiel und Verstehen
	4. Übersetzung und Lebensform
	5. Schluss
	Bibliographie:

	Herman Lodewyckx: H. G. Gadamer’s Hermeneutics in Intercultural Horizons and its Relevance for Texts on African Philosophy
	1. Hermeneutics and Africa: an Introduction
	2. Gadamer’s hermeneutics in the present situation of African philosophy
	3. Some consequences for African philosophy
	4. Conclusion
	Bibliography:

	Torsten Hitz: Einige Bemerkungen zum Übersetzen, Dolmetschen und Synchronisieren aus moralphilosophischer Sicht
	1. Übersetzung und Moralphilosophie
	2. Anwendungsgebiete der moralphilosophischen Betrachtungsweise
	3. Ein skeptischer Einwand
	4. Zwei moralphilosophische Grundpositionen zur Sprachenvielfalt
	a) Eine Pflicht zur Förderung von Minderheitensprachen?
	b) Eine Pflicht zum Gebrauch einer gemeinsamen Sprache?

	5. Mögliche Konsequenzen für das Übersetzen, Dolmetschen und Synchronisieren
	Bibliographie:

	Walter Lesch: Ethik als kooperatives Übersetzen von Normen und Überzeugungen: Perspektiven und Grenzen eines Paradigmas
	1. Ein Vorschlag
	2. Ein Einspruch
	3. Die Vorteile des Vorschlags
	4. Offene Fragen
	Bibliographie:


	Zu den Autorinnen und Autoren

