Handwerksgeschichten
Schwarze Frauen im Gesprach

Rahel El-Maawi und Jovita dos Santos Pinto

Mitarbeit von
Annina, Azade, Christina, Kianda, Maureen, Rahel, Selasie, Susan

EINLEITUNG

Dieser Text! ist aus einem Gesprich unter sieben Schwarzen? Frauen*? in ihren
Dreifligern und Vierzigern entstanden: Azade (AZ), Christina (CH), Kianda (KI),
Maureen (MA), Rahel (RA), Selasie (SE) und Susan (SU). Wir sind Frauen* der
»mittleren« Generation, haben einen weif3en und einen Schwarzen Elternteil
und werfen aus unseren Positionen den Blick auf drei Generationen Schwar-
zer Geschichte. Annina (AN) hat das Gesprich protokolliert. Alle sind Teil von
Bla*Sh, einem Netzwerk Schwarzer Frauen* in der Deutschschweiz. Dieser

1 | DerTitel ist inspiriert von Audre Lordes Text: «Du kannst nicht das Haus des Herren
mit dem Handwerkszeug des Herren abreiRen» (1984).

2 | Mit Schwarz bezeichnen wir rassistisch markierte Menschen und Kollektive, die
einen gemeinsamen Erfahrungshorizont teilen, der geprégt wurde von der globalen
Geschichte von rassistischen Hierarchisierungen, die rund um den transatlantischen
Sklavenhandel, die damit einhergehenden Kolonialisierungen und deren Legitimierung
erstellt wurde. Die GroRschreibung von Schwarz verweist auf die Strategie der Selbst-
erméchtigung und zeigt das symbolische Kapital des Widerstandes gegen Rassismus
an, welches rassistisch markierte Menschen und Kollektive sich gemeinsam erkdmpft
haben. Vgl. P. Piesche (Hg.): Euer Schweigen schiitzt euch nicht. Audre Lorde und die
Schwarze Frauenbewegung in Deutschland.

3 | Mit dem »Sternchen« symbolisieren wir den Raum fiir Personen, die sich in einem
zweigeschlechtlichen System nicht wiederfinden. Diese Form vermeidet es, diese
Geschlechtsidentitaten jenseits des bindren Systems als Leerstelle darzustellen.
Vielmehr werden diese durch das symbolische Sternchen als Bindeglied dargestellt,
welches in alle Richtungen »strahlt«. Vgl. KHSB: Leitfaden fiir eine gendersensible
Sprache an der KHSB.

- am 13.02.2026, 15:03:;


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110

Rahel EI-Maavi und Jovita dos Santos Pinto

Text ist nicht direkt im Rahmen des Netzwerks entstanden, flechtet sich jedoch
darin ein. So wurde das Prinzip des Erzihlens personlicher und kollektivier-
ter Geschichte/n weitergefithrt. Dieses leitet auch die 6ffentlichen Auftritte
von Bla*Sh. Damit sollen neue Wissensformen und Diskussionsformate er-
richtet werden, um aus den Selbstverstindnissen Schwarzer Frauen* in einer
weif}, minnlich und heteronorm bestimmten Gesellschaft ins Gesprich zu
kommen. Wie zum Beispiel die Forschung von Philomena Essed anhand von
Interviews mit Schwarzen Frauen* in den USA und Europa aufzeigt, geht
das Erfahrungswissen rassisierter Subjekte tiber persénliche Erinnerungen
hinaus und versammelt meist ein systematisiertes allgemeines Wissen iiber
die Strukturalitit von Rassismus im Alltag.* Dabei von Schwarzen Frauen*
auszugehen ermdglicht uns, rassistische Typisierungspraktiken von Strafver-
folgungs- und weiteren Behoérden als einen Bestandteil von Alltagsrassismus
in einen erweiterten Kontext zu stellen: Das Priifen und Einordnen unserer
Korper ist als akkumulierte (und somit alltidgliche) Ungleichbehandlung nicht-
weiller Korper zu verstehen. Auch wenn sich die rassistischen Zu- und Uber-
griffe in der Verschrinkung mit weiteren Differenzachsen sehr verschieden
zeigen, sind sie iiber die Strukturkategorie race verbunden.

Ohne Bla*Sh wire dieses Gesprich nicht moglich gewesen. Das Netzwerk
bot die Rahmung, welche tiber die Jahre aufgebaut, erhalten und gepflegt wer-
den musste. Dies ermoglichte erst den direkten und sehr persénlichen Einstieg
in manchmal bis heute andauernde und schmerzende Erfahrungen und zum
ersten Mal artikulierte Gedanken in einem ansonsten zweifelnden Umfeld. Das
Gesprich stiitzte sich auf das Vertrauen in Zuhérer*innen, die ein Erfahrungs-
wissen teilen und gemeinsam reflektieren wollen. Die Fragilitit dieses Rahmens
war ein Grund, die Aussagen fiir die Publikation zu anonymisieren — aus Furcht
vor negativen Riickliufen fiir sich und die genannten Personen in ihrem Um-
feld. Ein weiterer Grund ist, dass dem Erfahrungswissen oft abgesprochen wird,
iiber die erzihlende Person hinaus Deutungsangebote fiir gesellschaftliche Aus-
einandersetzungen zu machen. Die Anonymisierung markiert die Spannung
zwischen gesellschaftlicher Situierung und persénlichem Gesprich.

Ziel war eine fokussierte Unterhaltung und gemeinsame Reflexion iiber
unsere Erfahrungen mit (vergeschlechtlichtem) Rassismus in der Intimitit
unseres Alltags, sprich der Tradierung innerhalb der Familie, in (Liebes-)
Beziehungen, Nachbarschaft, Freund*schaft, Arbeit und spontaneren Be-
gegnungen im Alltag. Dabei wollten wir spezifisch auch auf umkimpfte
und widerstindige Momente aufmerksam sein. Wir verstehen umkdmpfi

4 | Vgl. P.Essed: Understanding Everyday Racism.

5 | Wirverstehen Racial Profiling (rassistische Profilerstellung) folglich als strukturelle
Praxis, die weit liber polizeiliche Kontrollen hinausgeht und intime Liebesbeziehungen,
banale Alltagsbegegnungen, Diskurse, Gesetze sowie Institutionen pragt.

- am 13.02.2026, 15:03:;



https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Handwerksgeschichten

und widerstindig sehr breit, von direkten Reaktionen auf Ausschliisse und
Diskriminierungen bis hin zu ermichtigenden Kiichentischgesprichen und
Gutenachtgeschichten. Rahel und Jovita haben die Frauen* eingeladen, die
Gespriche mit Leitfaden vorbereitet, aus den Protokollen Ausschnitte gewahlt
und in einen fragmentierten und dennoch zusammenhingenden Text iiber-
fuhrt. In einer ersten Fassung dieses Textes hatten alle Teilnehmenden die
Méoglichkeit, ihre Aussagen zu redigieren und besprochene Themen in den

grau hinterlegten Kommentaren weiter zu diskutieren und reflektieren.

Zweite Gesprachsrunde fiir »Handwerksgeschichten«.

BILD: ZVG

ENTZIEHUNG

AZ: Ichhabe in Erinnerung, dass ich als Kind manchmal versucht habe, Sachen
vor meinen Eltern zu verheimlichen, weil ich mir dachte, sonst gibt es nur
wieder ein Rassismustheater.

MA: Das ist interessant. Mein Sohn denkt sich wohl manchmal auch: »Oh Gott,
wenn ich ihr das erzihle, dann rennt meine Mutter in die Schule.« Das,
was meine Mutter nicht machte, tiberkompensiere ich heute wahrschein-
lich. Auch wenn ich riskiere, die peinliche Mutter zu sein.

CH: Meine Tochter erzihlt mir wahrscheinlich auch nicht alles, was in der Schu-
le passiert, weil sie nicht méchte, dass ich gleich bei der Lehrerin antanze.

- am 13.02.2026, 15:03:;

111


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112

Rahel EI-Maavi und Jovita dos Santos Pinto

AZ:

SE:

CH:

MA:

AZ:

SE:

Ich frage mich dann, welches Schweigen ein gutes Schweigen ist, und
merke, dass es in meinem Leben sowohl gutes als auch schlechtes Schwei-
gen gibt. Manchmal, wenn ich schweige, dann reagieren andere zuerst.
Schweigen ist schwierig auszuhalten. Bei meiner Schwester im Gymna-
sium hat einmal einer ihr gegentiber das N-Wort benutzt und ich ging
sofort an die Decke. Meine Schwester wollte nicht, dass etwas unter-
nommen wird, und ich musste einfach akzeptieren, dass dies ihre Stra-
tegie ist. Das war fiir mich nicht einfach. Ich habe aber gemerkt, dass es
sehr oft um mich ging und ich den Mut aufbringen musste zu schweigen,
damit meine Schwester ihre eigenen Strategien entwickeln konnte.

Ich wurde mir dessen das erste Mal bewusst, als meine Tochter mei-
ner Mutter sagte, sie wolle weifl und blond sein, zumindest sicher nicht
dunkler werden, als sie jetzt schon sei. Meine Mutter hat ihr dann gesagt,
sie solle sich gut vor der Sonne schiitzen, und meine Tochter hat ihr ge-
antwortet: »Sag das meiner Mama.« Ich merke, dass meine Tochter mir
andere Dinge erzihlt als meiner weiffen Mutter, mit der sie sich ebenfalls
stark identifiziert. Von mir erhilt sie andere Antworten.

Von meiner Mutter zu horen, »Du bist schon«, konnte nicht immer ein
Trost sein, denn die eigentliche Herausforderung war die schwierige Welt
da drauflen.

Ich merke, dass ich froh bin, dass meine Kinder Buben sind. Ein Midchen
zu haben, hitte mir irgendwie Angst und Druck gemacht, weil ich stin-
dig an mein eigenes Midchensein erinnert worden wire und wohl viel
Energie dareingesteckt hitte, dass sie nicht das Gleiche erlebt wie ich. Ob-
wohl ich weif}, dass sie auch Rassismus erleben, bin ich jeweils erleichtert,
wenn ich auf dem Spielplatz realisiere, dass es noch andere Kinder hat,
die aussehen wie sie. Sie sind nicht die einzigen. Es sind nicht mehr die
19770er Jahre, sie sind nicht so isoliert und alleine, wie ich es war.

Mir ist aufgefallen, dass ich erleichtert bin, dass der Vater meiner Nichte
auch Schwarz ist. Dadurch habe ich das Gefiihl, dass meine Schwester
nicht alleine ist und das Baby zwei Elternteile hat, die beziiglich Rassis-
muserfahrungen sensibilisiert sind. Als es um den Namen des Babys
ging, wurden meine Vorschlige abgeschmettert, mit der Begriindung,
sie seien zu exotisch. Meine Mutter argumentierte damit, dass sie
nicht méchte, dass ihr Enkelkind wegen des Namens zusitzliche Dis-
kriminierung erfihrt.

Das habe ich mir auch gut iiberlegt, wie exotisch ihr Name sein darf und
was ich ihr mit einem Namen in die Wiege lege. Ich bin froh, dass sie
ein Midchen ist und ich ihr gewisse Strategien von mir mitgeben kann.
Wir haben die gleiche Farbe. Fiir mich war es manchmal schmerzhaft,
dass ich wegen der Hautfarbe nicht als das Kind meiner Mutter wahr-
genommen wurde.

- am 13.02.2026, 15:03:;


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Handwerksgeschichten

CH:

MA:

RA:

Su:

RA:

MA:

Und noch zum Spielplatz: Einmal kimpfte meine Tochter mit einem an-
deren kleinen Jungen. Als sie gewann, sagte er, sie sei »4 Wildi«. Darauf-
hin weinte sie und sagte zu mir: »Ich bin nicht wild, ich bin doch nicht aus
der Wildnis.«

Die Familienkonstellation, in der wir jetzt mit unserer Tochter leben,
gefillt mir eigentlich gut. Sie ist heller als ich und dunkler als meine
Partnerin. Es gibt schon spannende Unterhaltungen dariiber. Ich
finde das ganz cool und auch wie meine Partnerin und ich uns damit
auseinandersetzen.

Ich kann mich noch daran erinnern, dass vor allem meine Mutter immer
»psst« gesagt hat und darauf bedacht war, dass wir nicht zu laut waren.
Wir durften keine wilden Kinder sein. Ich erschrecke manchmal, wenn
ich das gleiche Verhalten bei mir entdecke. Ich frage mich dann: »Wie
sehr fallen meine Kinder auf? Schauen die anderen Leute schon?«, und
merke, dass ich dieses Verhalten sehr verinnerlicht habe. Das tut mir weh,
wenn ich das Gefiihl habe, ich miisste sie mehr im Griff haben als andere
Eltern ihre Kinder.

Meiner weiflen Mutter war es sehr wichtig, uns anstindig und zuvor-
kommend zu erziehen. Bei meinem Neffen, dem man das Schwarzsein
nicht wirklich ansieht, merke ich, dass ich, weil Schwarze Frau, das Ge-
fithl habe, ich miisse »mein Kind im Griff haben«, ansonsten falle es auf
mein Schwarzsein zuriick.

Bei uns waren die Anpassung und der Leistungsdruck auch sehr stark.
Meine Mutter war der Meinung: »Du musst dich anstrengen und Arztin
oder Lehrerin werden.« Ich fand das sehr belastend. In einer weiflen Ge-
sellschaft miissen wir uns stindig doppelt anstrengen, um dasselbe Maf3
an Respekt zu bekommen.

Ich fand, dass meine Eltern etwas reaktionir gehandelt haben. Sie ver-
suchten, uns so zu erziehen, dass wir nicht auffallen. Andererseits waren
sie auch aktivistisch und gingen in Schulen, um iiber Rassismus zu reden.
Ich hitte auch nie so Sachen wie »Jim Knopf und Lukas« schauen diirfen.
Ich erkenne im Nachhinein, dass mein Vater das Beste fiir mich wollte,
auch wenn es meist schwierig war, wie er das riibergebracht hat. Er hat
mich zum Beispiel schulisch extrem gepusht. Er betonte immer, ich miisse
die guten Bedingungen — die er selber nicht hatte — nutzen und mich be-
sonders anstrengen. Wir Kinder sollten beruflich erreichen, was ihm ver-
wehrt war.

Meinen Bruder hat er noch hirter erzogen. Als dieser beim Essen einmal
erzihlte, er wolle Polizist werden, ist mein Vater vollig ausgerastet: Alles,
nur das nicht! Heute verstehe ich, warum er so heftig reagierte. Er wollte
seinem Sohn wohl ersparen, was er selbst schon an Negativem erlebt hatte
mit der Polizei.

- am 13.02.2026, 15:03:;

113


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114

Rahel EI-Maavi und Jovita dos Santos Pinto

Als Schwarze Adoptivtochter eines weien Paars habe ich ebenfalls
frih Rassismuserfahrungen gemacht, die ich jedoch nicht immer als
solche einordnen konnte. Die beiden Round-Table-Gesprache haben
Erinnerungen wachgerufen und Fragen aufgeworfen. In einem Ge-
sprach mit meiner Mutter wurde mir wieder deutlich, dass in den
Augen vieler mein Schwarzsein schon immer als etwas galt, das sich
nicht mit ihrem Bild der Schweizer Bevolkerung vereinbaren liel. Wie
aus diesem Artikel hervorgeht, ist das keine individuelle Erfahrung.
Sie kann jedoch als solche empfunden werden, wenn mensch (wie
ich) als Schwarze in einem hauptsachlich weien Umfeld aufwachst
und so gut wie keinen Kontakt zu anderen Schwarzen Menschen hat.
Aus einer derartigen Isolation auszubrechen und Personen kennen-
zulernen, die ahnliche Erfahrungen gemacht haben, hat mir Kraft ge-

geben und ich bin sehr dankbar dafur. | AN
VORBILDER
CH: Weibliche Schwarze Vorbilder sowie auch Varianten von Midchen- und

Su:

CH:

Frausein haben bei mir eigentlich gefehlt. Wer das fiir mich am meisten
verkorpert hat, war Michael Jackson. Dem hat sich meine Seele verbunden
gefiithlt und er hatte fiir mich auch weibliche Ziige. Fiir mich war er alles
ein bisschen.

Fir mich war es auch so, dass mir die Vorbilder gefehlt haben. Die-
jenigen Schwarzen Frauen, die im Fernsehen — wie zum Beispiel MTV —
zu sehen waren, wurden tibersexualisiert, mit Bikini und groflem Hin-
tern dargestellt. Bei weiflen Frauen gab es eine gréflere Rollenvielfalt.
Whoopi Goldberg war damals auch sehr bekannt, aber sie wurde sehr ein-
dimensional gezeigt, sie war einfach lustig und nicht mehr als das. Das
ist dann schwierig, wenn du dem allem nicht entsprichst. Was macht
man dann? Von der Mode her war es damals in, dass man tibergrofie
T-Shirts und Leggins trug, und dann sah man wie ein Quadrat mit Bei-
nen aus. Ich war froh, dass ich mich da verstecken konnte und dass ich
nicht die sexualisierte Schwarze Frau sein musste, die ich auch nicht
sein wollte.

Das ist ja dieses Selbstverstindnis in einer weifden Welt. In der Pubertit
fand ich es sehr hart, in dieser weifsen Welt zu leben, und hitte mir mehr
Schwarze Frauen gewiinscht. Es war teilweise schwierig fiir mich, so als
Midchen gesehen zu werden, wie ich es mir gewiinscht hitte.

- am 13.02.2026, 15:03:; el



https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Handwerksgeschichten

MA: Fiir mich war eher Whitney Houston wichtig. Sie war in meiner Jugend

CH:
SE:

in etwa das, was Beyoncé heute ist. Generell waren amerikanische Leute
wichtig. Hier im deutschsprachigen Raum waren eher Personen wie
Roberto Blanco aktuell.

Dieser Kiinstlername ...!

Mit zwolf entdeckte ich Tracy Chapman. Ich wusste nicht recht, ob sie ein Mann
ist oder eine Frau. Ich wollte es auch gar nicht wissen. Es war Liebe auf den ers-
ten Blick. Spiter faszinierten mich Denker, Asketen und Kiinstlergenies, prak-
tisch nur weifle Minner. Ich wollte keine Frau werden. Auch keine Schwarze.
Und kiirzlich fragte ich mich, ob die Magersucht zwischen 16 und 18 damit zu
tun hatte. Das Hungern hatte den Effekt, dass ich keine »Mens« mehr hatte.
Ich wollte als Frau unsichtbar werden. Mit der Zeit suchte ich nach Frauenvor-
bildern. Schwarze Frauen, mit denen ich mich hitte identifizieren kénnen, be-

gegneten mir aber nirgends. Sie wurden auch nicht an mich herangetragen.

Teilhabe und Zugehdrigkeit sind nicht das Einzige, was ich will. Black-
ness ermoglicht auch, von einer anderen Welt zu trdumen und meinem
Anders(-gemacht-worden-)sein und meiner Suche nach Utopien einen
Namen zu geben. Ohne Blackness hatte ich zum Beispiel meine queere
Sexualitat und Lebensform nicht entdeckt. Und noch wichtiger, ich hatte
vielleicht nie den Zugang gefunden zu ganz vielen (unterschiedlich) margi-
nalisierten und traumenden Menschen auf allen Kontinenten. Menschen,
die mein Leben gepragt haben, die nicht mehr aus meiner Geschichte
wegzudenken sind. Menschen mit mehr oder weniger Diskriminierungs-
erfahrungen. Ich bezweifle, dass ich sie getroffen und sich meine Pers-
pektive erweitert hatte, wenn es fur mich einfach gewesen ware, (hier)
dazuzugehoren, wenn ich weniger Rassismus-, Sexismus-, Homophobie-
und Migrationserfahrung hatte. Vielleicht sind ja solche Utopien und Per-
spektiven auf das eigene (Verbunden-)Sein, die eigene Geschichte am
Rand, Teil eines Widerstandes gegen ein Narrativ, das uns immer weis(s)-
machen will, dass Teilhabe alles ist.

Gayatri Chakravorty Spivak spricht auch vom Verlernen von Privilegien,
dem Realisieren und Wahrhabenkdnnen, dass Privilegien auch gewisse Er-
fahrungen verhindern — so verstehe ich das jedenfalls.® Das ist vielleicht ein
Grund fur den oftmals unterschwelligen Neid von Menschen mit vielen Privile-
gien auf das »Anderssein« weniger Privilegierter. Ohne es wahrhaben zu wollen,
ahnen sie vielleicht, welch ein innerer Verlust damit einhergeht, wenn an der
eigenen Vormachtstellung um jeden Preis festgehalten werden muss. | SE

6 | G.Ch. Spivak: A Critique of Postcolonial Reason.

- am 13.02.2026, 15:03:; el

115


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116

Rahel EI-Maavi und Jovita dos Santos Pinto

DIE INTIME WOHER-KOMMST-DU-FRAGE

CH:

Su:

Kl:

Su:

RA:

Kl:

MA:

CH:

AZ:

MA:

SE:

Bei mir war es als Kind nicht ungewohnlich, dass ich das N-Wort im Vorbeigehen
aufschnappte, wenn ich an der Hand von meiner Mutter durch die Stadt ging.
Meine weifle Mutter hat auf Kinder, die das N-Wort verwendeten, zurtick-
gezeigt und gesagt: »Guck, da ist ein weifles Miadchen.« Es war sehr effektiv,
weil es die weiflen Kinder und ihre Eltern irritiert hat. Ich habe damals
noch nicht ganz verstanden, warum sie das machte. Aber ich spiirte, dass
sie mich schiitzen wollte.

Ich finde die Frage, woher ich komme, schon jedes Mal wieder entwaffnend. Ich
habe nun so viele wissenschaftliche und politische Abhandlungen dazu gelesen,
ich habe sie schon so oft diskutiert und strategische Antworten gesammelt, wie
«Ich bin das Heidi des 21. Jahrhunderts», «aus dem Bauch meiner Mutter» oder
«Wieso fragst du mich das als Erstes?», und dennoch bin ich nie unbedarft aus
einem solchen Moment herausgekommen. Ich habe noch keine ermiachtigende
Antwort gefunden. Entweder erklire ich, weshalb mich das »fremd« macht,
oder ich provoziere zuriick, oder ich sage, woher meine Eltern sind.

Ich habe gemerkt, dass die Fragerei weitergeht, auch wenn ich antworte.
OD von der fragenden Person gewollt oder nicht, mir signalisiert es, dass
ich nie dazugehéren werde. Und es stellt sich eine Art Mudigkeit ein.

Es ist einfach so ein Gefille. In letzter Zeit sage ich immer, sie sollen etwas von
sich erzihlen, weil ich nicht bereit bin, mein Leben einfach so auszubreiten. Und
wenn Weifle bereit sind, sich darauf einzulassen, dann mache ich das auch.

Ich habe auch schon zuriickgefragt, aber dann fiihle ich mich auch nicht gleich-
gesetzt. Meistens hinterlassen diese Situationen ein ohnmichtiges Gefiihl.

Ich finde mich in dieser Aussage total wieder. Man hat ja so diverse Stra-
tegien ausprobiert. Ich iiberlege mir dann je nach Gegentiber, ob und wie
ich auf die Frage reagiere, und wenn ja, welche Version ich erzihle. Du
bist jedes Mal in der Rolle, dass du das Gesprich leiten musst. Das erlebe
ich fastimmer so und habe dabei das Gefiihl, dass ich eine Erwartung des
Gegeniibers erfiillen muss. Dann rattere ich so das Zeug runter, um es
hinter mich zu bringen, aber es ist nie befriedigend.

Ich fithle mich da immer noch so ein bisschen lost, wenn die Frage
kommt: »Woher kommst du?«

Bei mir kommt es darauf an, wer fragt. Im Jugendzentrum sage ich: »Ich bin
von dort und meine Eltern kommen von dort.« Wenn es nicht Jugendliche oder
Kinder sind, mache ich mir keine Miihe mehr. Moglichst weg von dieser Frage.
Mir kommt in den Sinn, dass meine Mutter 6fters gefragt wurde, ob wir
adoptiert seien.

Meine Mutter bekam diese Frage auch o6fters zu hoéren. Einmal nahm sie
sich vor, das nichste Mal antworte sie: »Nein, ich habe sie aus dem Ge-
frierfach der Migros.«

- am 13.02.2026, 15:03:;


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Handwerksgeschichten

Seit der Kolonialzeit fihren uns Werbung, Kinderbucher, Politdebatten, Zei-
tungen und so weiter vor, dass Europa der Kontinent der Moderne ist. Heimat
der Aufklarung, Ursprung von Menschenrechten und Staatsdemokratie. Die
Menschen, die diese Kultur horten, sind weif3. Wer dem nicht entspricht, wird
verdachtigt, vom «Rest der Welt» zu sein, von einem scheinbar »rickstandigen
Ort«, oder von einer »anderen — ach so spannenden Kultur«, Gber die mensch
gerne noch mehr erfahren wirde. Wahrend diese Annahme friher koloniale
Projekte legitimierte, wird sie heute fir soziale, dkonomische und politische
AusschllUsse herangezogen.

Wenn Nichtweifien DIE Frage gestellt wird, schwingt meist schon die erwartete
Antwort mit: »Du bist nicht von hierl« Ein »\Doch« von einer Schwarzen Schwei-
zer*in wird nicht akzeptiert — es wird nachgefragt, bis die omindse Wurzel ge-
funden ist, die Neugierde bestatigt wird: Weifle sind aus Europa, die »anderenc
nicht. DIE Frage wirkt wie eine Form der Uberwachung davon, wer dazugehort
und wer nicht. Sie macht mich aufgrund meiner assoziiert-anderen Herkunft
zum Gespréachsthema statt zur Gesprachsteilnehmerin.” | RA|KI

UMGANG MIT STEREOTYPEN FAMILIENBILDERN

RA: Dinge, die mich immer noch nerven, sind Fragen und Aussagen wie: »Bist
du dir sicher, dass er keine anderen Kinder hat?«, »Was er alles geschafft
hatl« Mein Vater ist vor einigen Jahren gestorben. Da kamen auch wieder
stereotype Fragen wie: »Musst du noch andere Geschwister informieren?«
Diese Bilder hatten nichts mit seiner Person zu tun. Ich habe meinen
Vater als emanzipiert erlebt. Auch wenn ich ihn mit weiflen Vitern von
Freund*innen vergleiche, schitze ich sein progressives Nachdenken und
Handeln wihrend meiner Kindheit und Jugend.

SU: Mein Vater hat mich mal angerufen und von einer Journalistin er-
zihlt, die ihn und meine Mutter interviewen wollte, weil er als ame-
rikanischer Soldat in Deutschland® stationiert war und nun dort lebt.

7 | Stark adaptiert von: J. Pinto: Die Schweiz ist nicht nur weif.

8 | Obwohl die US-Armee ihren Soldaten erlaubte, mit deutschen Frauen auszugehen,
wurde die Verbindung zwischen Schwarzen Soldaten und weiflen Frauen nicht gern ge-
sehen. Insbesondere an den sogenannten »Mischlingskindern« oder »brown babies«, sowie
an deren Mittern, entluden sich in der Nachkriegszeit verstarkt rassistische Ressenti-
ments, die Rassismen der Nazizeit widerspiegelten. Einige tausend »brown babies« wur-
den von Schwarzen Eltern in den USA adoptiert, erfuhren aber auch dort oft gesellschaft-
liche Ablehnung. Siehe zum Beispiel J. Reker: Schauen, wie das ist, deutsch zu sein.

- am 13.02.2026, 15:03:; el

117


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118

Rahel EI-Maavi und Jovita dos Santos Pinto

MA:

SE:

AZ:

SE:

MA:

RA:

AZ:

CH:

Es sollte um das Verhiltnis zwischen Amerikanern und Deutschen
in der Stadt gehen. Meine Eltern waren dann sehr erschrocken, als
die Journalistin stattdessen die Hautfarbe zum Thema machte, so in
etwa: »Schwarz und Weifs in Harmonie. Sie lieben sich immer noch.« So
hatten sie es nicht mit der Journalistin abgesprochen, und auch im
Interview hatten meine Eltern diesen Aspekt nicht thematisiert. Fur
sie war es schrecklich, dass versteckt solche Zuschreibungen gemacht
wurden. Ich wusste auch nicht recht, was ich raten sollte. Aufler zu
verlangen, den Artikel nicht zu veréffentlichen. Aber er wurde dann
doch versffentlicht und meine Eltern meinten, dass sie mit so was nie
mehr etwas zu tun haben wollen.

Das Stereotyp vom Schwarzen Mann sitzt tief und hilt sich hartnickig.
Mein Mann und ich erleben auch oft, dass Leute mit Erstaunen zur
Kenntnis nehmen, dass wir immer noch verheiratet sind. Dabei sind wir
das seit elf Jahren. Trotz diesem Druck will ich auch keine falsche Harmo-
nie vortduschen miissen.

Ich frage mich, ob diese Vorstellung, dass die Beziehung nicht funktio-
nieren kénne, weniger ausgeprigt ist, wenn die Frau Schwarz ist.
Rassismus war immer ein grofles Thema bei uns. Ein grofer Streit-
punkt war der Vorwurf meiner Mutter, dass mein Vater rassistisch sei
und sie nicht von denselben Privilegien, die er als weifler Mann geniefle,
profitieren konne.

Ich denke, da spielt dieses Vorurteil weniger, dass diese Ehen nicht funk-
tionieren konnten. Ist der Mann privilegiert und die Frau nicht, scheint
dies normal und daher wird angenommen, dass die Ehe funktioniert.
Dass die Frau — besonders auch die Schwarze Frau — sich mit der Unter-
legenheit oder Ungleichheit arrangieren kann. Das hat dann wieder viel
mit der giangigen Geschlechterhierarchie zu tun.

Ich vermute, dass so eine Beziehung von auflen folgendermaflen betrachtet
wird: »Sie muss froh sein, dass sie einen weiflen Mann abbekommen hat.«
Meine Mutter hat mir erzihlt, dass der Metzger in den Kinderwagen
schielend einmal gesagt hat: »Ah, Ferienandenkenl« IThre Antwort auf
solche Bemerkungen war dann immer, dass ihr Mann schon in Europa
gelebt habe und sie danach in Kenia. Wo sie sich kennenlernten. Sie
wollte meinen Vater und sich selbst nicht auf das Vorurteil reduziert
sehen.

Mir fillt auch auf, dass ich betone, dass sich meine Eltern in der Schweiz
kennengelernt haben.

Das finde ich interessant. Damit habe ich mich noch gar nie beschiftigt.
Ich habe sowieso wenig von meiner Mutter beziiglich Rassismus mit-
bekommen und habe auch keine Ahnung, wie das Thema in die Paar-
dynamik mit hineinfloss.

- am 13.02.2026, 15:03:;



https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Handwerksgeschichten

Verinnerlichte Stereotypen konnen das tagliche Handeln von People of
Color immens beeinflussen. Der Stress, dem kollektiv zugeschriebenen
Stereotyp nicht zu entsprechen, kann vom eigentlichen Vorhaben ab-
lenken und fihrt dann dazu, dass People of Color Tatigkeiten weniger gut
ausfuhren, als sie es konnten. Der Sozialpsychologe Claude M. Steele
nennt dieses Phanomen »stereotype threat« und erklart damit die Be-
obachtung, dass Schwarze Studierende, die bei der Zulassung zur Uni-

versitat hervorragende Ergebnisse erzielten, die Universitat spater mit

schlechten Noten verlieBen. Dabei lag es nicht an ihrem Kénnen oder
ihrer Qualifikation, sondern daran, dass sie sich beobachtet flhlten. Sie
wurden durch die Angst blockiert, dass sie als »typische Schwarze« ge-
sehen wurden, die dem Stereotyp nach aus benachteiligten Gegenden
und zerrutteten Familienverhaltnissen kommen und nur durch affirmative
Mafnahmen an die Hochschule gelangt waren (unabhangig davon, ob es
zutraf oder nicht).® | su

SCHWARZE VATER

SuU

SE:

: An Weihnachten vor ein paar Jahren kam in meiner Familie Black Santa zur

Sprache — also die Idee, dass der historische Nikolaus eigentlich braun ist. Da
sagte mein Vater, der mir bis dahin kaum Einblick in seine Erfahrungen mit
Rassismus gegeben hatte: »Ich méchte nicht dariiber reden, hort aufl«, und
ging aus dem Zimmer. Wir waren alle geschockt. Mein Vater, der auf die 8o
zugeht, ist normalerweise ein sehr ruhiger und umginglicher Mensch. Race
scheint seine Tabuzone zu sein, wobei der Santa-Sachverhalt ja relativ harmlos
war. Seither ist es schwierig, an den Familienzusammenkiinften tiber Rassis-
mus oder race zu reden. Meine Geschwister und ich versuchen es immer wie-
der zu thematisieren, aber es wird meistens abgewtirgt, so in der Art: »Das liegt
in der Vergangenheit, wir brauchen nicht mehr dartiber zu reden.« Ich kann
diese Haltung aber auch verstehen, da meine Eltern sowohl in Deutschland wie
auch in den USA der 1960er Jahre — wo noch in manchen Staaten Segregation
herrschte — extreme Diskriminierung und Ausschluss erlebt haben.

Ich erlebe bei meinem Vater eher die umgekehrte Bewegung: dass er
wiitender wurde im Alter. Als mein Bruder einmal erzihlte, jemand
habe ihm gesagt, dass er tiberempfindlich sei, wurde mein Vater rich-
tig aufgebracht: »Empfindlich< — das sagen sie immer, wir seien >zu

9 | C. M. Steele: Whistling Vivaldi and Other Clues to How Stereotypes Affect Us.

- am 13.02.2026, 15:03:; el

119


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Rahel EI-Maavi und Jovita dos Santos Pinto

MA:

Kl:

MA:

RA:

empfindlich<. Ich kann das nicht mehr hérenl« Mein Vater hat im Be-
reich der Arbeit viel Rassismus erlebt. Zwar hat er in der Schweiz ein
Staatsexamen gemacht, aber weil kein eidgentssischer Experte dabei
war, durfte er als Mediziner keine Praxis erdffnen. Das war ein grofier
Traum meines Vaters, der sich nicht erfiillt hat. Solche Dinge habe ich
mitbekommen. Und nun, seitdem er realisiert hat, dass er nicht zurtick-
gehen wird, hat sich bei ihm eine gewisse Melancholie eingestellt.

Wir haben zu Hause immer mitbekommen, wie mein Vater unter Rassis-
mus gelitten hat. Er ist mit 47 an Krebs gestorben, und ich glaube, dass
seine alltiglichen Rassismuserfahrungen mitverantwortlich waren fiir
sein Krankwerden. Eine sehr prigende Erfahrung war, als mein Vater sei-
nen Job verlor, da er von einem Mitarbeiter wiederholt so rassistisch be-
leidigt wurde, dass er ihn schlug und vor Gericht musste. Er war danach
lange Zeit arbeitslos und fand — bestimmt auch aufgrund seiner Haut-
farbe — sehr lange keine Stelle mehr.

Mein Vater hat lange mehr verdient als meine Mutter. Sie hatten eine
klassische biirgerliche Rollenverteilung. Meine Mutter arbeitete Teilzeit
und schmiss den Haushalt. Mein Vater wurde aber aufler Haus in die-
ser Rolle oft nicht ernst genommen, sondern als exotischer Unterhalter
wahrgenommen. Damit hat er auch gespielt. Er erzihlte uns oft Anek-
doten, in denen er fiir Weifle Geschichten tiber Afrika erfand oder einen
»afrikanischen« Tanz vorfiihrte — etwas, womit er sich als Ingenieur vor
seiner home community wohl nie gebriistet hitte. Mein Eindruck ist, dass
die Pensionierung eine Art Depression ausgeldst hat und er noch stirker
auf die Rolle des Unterhalters zuriickgeworfen ist. Ich beobachte, dass er
immer weniger Energie aufbringt, damit »zu spielen«.

Ich habe vor wenigen Jahren realisiert, dass ich mir lange Zeit nicht er-
laubt habe, wiitend zu sein. Ich war zu beschiftigt damit, mich tiberall
anzupassen, dazuzugehoren und auf keinen Fall anzuecken. Ich wollte
vermeiden, noch mehr aufzufallen. Insgeheim aber war ich wiitend auf
meinen Vater und auf diese rassistische Welt da drauflen. Heute weif ich,
dass mein Vater auch sehr wiitend und verletzt war. Ich habe mich nach
seinem Tod in vieler Hinsicht mit ihm versshnt, weil ich ihn und seine
Realitit als Schwarzer Mann in einer rassistischen Gesellschaft besser
verstehe. Gleichzeitig erlaube ich mir jetzt, meine Wut auch zu zeigen.
Mein Vater kam immer wieder aufgelost nach Hause — nach wieder einem
Rassismus-Vorfall. Trinen waren sehr prisent. Wut hatte kaum Platz.
Diese Wut wichst heute. In unserer Familie war Schwarzsein ein sehr
wichtiges Thema. Einschneidende Erlebnisse wie die Freilassung Nelson
Mandelas galten als eine Art Feiertag. Danach kam der Irakkrieg. Der war
fur meinen muslimischen Vater sehr bedriickend. Er ahnte wohl voraus,
dass die interreligise Verstindigung in Gefahr ist.

- am 13.02.2026, 15:03:;


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Handwerksgeschichten

Studien deuten darauf hin, dass migrantische Manner 6fter von gesund-
heitlichen Problemen, sozialer Desintegration und 6konomischer Be-
nachteiligung betroffen sind als gleichaltrige Schweizer. Intersektional
betrachtet muss neben dem othering’® auch die mannliche Sozialisa-
tion beleuchtet werden: Die heute alteren Manner sind mehrheitlich
in einer Zeit sozialisiert worden, in der die Erwerbsarbeit das zentrale
Identifikationsmoment darstellte. Mit Beginn der dritten Lebensphase,
wenn der Ausstieg aus der Erwerbsarbeit folgt, entstehen meist Briche
in mannlichen Biografien.

Alternative Lebensstrategien wie zum Beispiel Freiwilligenarbeit und
auBerberufliche Beziehungspflege gehéren nicht zum Habitus dieser
Generation Manner. Weiter scheint es fur viele altere Manner schwie-
rig, einen Umgang mit altersbedingten korperlichen LeistungseinbufRen
zu finden. Sie empfinden dies als »Krankung ihrer Mannlichkeit«. Hinzu
kommt, dass in unserer westlichen Gesellschaft kaum positiv bewertete
mannliche Altersrollen bestehen.!® Mit dem aktiven und flrsorglichen
Grofvater ist nun eine am Entstehen. Ob diese Untersuchungen flr
Schwarze Vater zutreffend sind und inwiefern diese neue GroRvaterrolle
flr sie zuganglich ist, bleibt offen. | RA

FARBE UND GESCHLECHT VON VERMITTLUNG

SE:  Als wir noch in Westafrika lebten, war ich nicht Schwarz und in der Schweiz
nicht weif. In Westafrika waren wir auch mit Auslandschweizerinnen
und -schweizern befreundet. Bei den meisten gemischten Ehepaaren war
der Mann weifl und die Frau Schwarz. Mein Vater war dadurch in einer
sonderbaren Rolle. Oft hatte ich den Eindruck, er miisse unter weilen
Minnern den Clown spielen.

In der Schweiz hat ihn meine Mutter immer zu schiitzen versucht und be-
miihte sich, gewisse Dinge von ihm fernzuhalten. Zum Beispiel machte sie
die Beamtengiinge, weil er nicht perfekt Deutsch konnte und am Telefon ab-

10 | Othering, wortgetreu Andersmachen, bezeichnet die Selbstdefinition in Ab-
grenzung von anderen, indem Charakteristika der anderen als anders oder fremd be-
urteilt werden. Das Eigene bildet dabei die (oft unbenannte) Norm. Mit diesem Anders-
machen ist oftmals ein Abwertungsprozess der »Anderen« verbunden, was gleichzeitig
die eigene Zugehdorigkeit emporhebt.

11 | Vgl. F.Hopflinger: Manner im Alter - Altern von Mannern.

- am 13.02.2026, 15:03:; el

121


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Rahel EI-Maavi und Jovita dos Santos Pinto

MA:

Kl:

gekanzelt wurde. Ich habe meiner Mutter oft von Beleidigungen erzihlt. Da
hat sie sich mit mir hingesetzt und mit mir iiberlegt, wie ich schlagfertig re-
agieren kénnte. Es gibt aber eine Asymmetrie darin. Einfach deshalb, weil ich
und meine Mutter nicht dasselbe erlebt haben. Sie hat Rassismus aus einer an-
deren Position erfahren als ich. Mein Vater hat sehr viel weggesteckt. Er meinte
dann manchmal nur: »Ach, diese Schweizer haben einfach keine Ahnung.«
Aber ich konnte mich nicht so leicht vom alltiglichen Rassismus abgrenzen.
Meine Mutter brachte das Geld nach Hause. Aber mein Vater war daheim den-
noch der Patriarch. Meine Mutter hat das eventuell auch zugelassen, um ihm
kein schlechtes Gefiihl zu geben. Dieses Ausbalancieren der Hierarchien zwi-
schen race und Geschlecht ist mir sehr geblieben. In meiner Beziehung bin ich
zurzeit diejenige, die mehr verdient, mein Mann macht eine berufsbegleitende
Ausbildung. Da er dunkler ist als ich und im Gegensatz zu mir nicht hier ge-
boren und aufgewachsen ist, sieht mich mein Mann — besonders in Konflikt-
situationen — schnell als Weifle. Das erinnert mich an die Rolle, die meine Mutter
damals hatte. Gleichzeitig bin ich mir sehr wohl bewusst, dass ich als hellhiutige
Schwarze mit deutscher Muttersprache tatsichlich iiber deutlich mehr Privile-
gien verfiige als mein Mann. Diese Diskrepanz gilt es auszuhalten.

Mit Bezug zu meinem Vater kann ich mich an verschiedene Momente er-
innern, in denen ich als Vermittlerin fiir ihn angesprochen wurde, oder
dass ich gelesen wurde, wie es grad passte, und dass gewisse rassistische
Sachen mir und nicht ihm gesagt wurden. Beispielsweise haben mir meh-
rere Menschen erzihlt, wie erstaunt sie waren, als sie meinen Vater das
erste Mal sahen, weil er so dunkel sei. Einmal stand er dabei neben mir. Das
passiert mit meiner Mutter dhnlich. Auch wenn beide meine Eltern jeweils
an Schulgespriche gingen oder auch an Familienfeiern mit der Schweizer
Familie, war meine Mutter die Ansprechperson, selten mein Vater.

Im Globalen Norden und so auch in der Schweiz bedeutet Integration in den
Mainstream weiterhin die Aneignung von dominanten Idealen, wie die Norm
der Kleinfamilie, Heterosexualitat und Weisein. Eigenheiten (wie Sprache,
Familienbeziehungen, sozialer Status etc.) sollten aufgegeben werden, um
Platz fur diese neuen Ideale zu machen. People of Color und anders mar-
ginalisierte Menschen sind aber von vornherein von diesen Idealen aus-
geschlossen, was zu konfliktiven, unterbrochenen oder unabgeschlossenen
Integrationsprozessen fiihrt. Diese kdnnen generationenlbergreifend zum
Tragen kommen, beispielsweise durch die Ubertragung einer Integrations-
hoffnung auf die Kinder oder durch negative Identifikationsbilder der eigenen
Community. Mitzulachen, wenn rassistische Witze gemacht werden, oder den
Clown zu spielen, sind Moglichkeiten, sich zu integrieren. >

- am 13.02.2026, 15:03:;


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Handwerksgeschichten

VE

People of Color befinden sich infolgedessen in einer stetigen Aushandlung
zwischen Trauerarbeit (dem Trauern um ein verlorenes Objekt, um Platz
zu schaffen fur etwas Neues) und Melancholie (dem »sturen« Festhalten
an einem Objekt, das schon verloren ist). Diese rassisierte Melancholie
ist folglich nicht ein individuelles Manko. Sie ist eine Gefuhlsstruktur und
damit gesellschaftlich angelegt: Die Unterscheidung zwischen »schlech-
ten« (rassisierten) und »begehrenswerten« (weiRen) Objekten wird in der
Gesellschaft aufgestellt. Die »guten« Objekte aber sind nicht fur alle zu-
ganglich. Rassisierte Melancholie bedeutet das Festhalten an »schlech-
ten« Objekten durch People of Color, weil sie keinen Zugang zu gewissen
»guten« Objekten haben, aber auch, weil die vermeintlich »schlechten«
Objekte Uber einen Wert verfligen, der nicht aufgegeben werden soll. Mit
Bezug zu Immigration, Assimilation und Rassisierung in den USA unter-
streichen David L.Eng und Shinhee Han die Notwendigkeit, Melancholie
zu depathologisieren. Stattdessen verweisen sie auf das politische An-
gebot dieser Gefiihlsstruktur innerhalb weidominierter Gesellschaften.*?
Wenn Melancholie als Gefuhlsstruktur des Alltags (an-)erkannt wird, als
Teil der alltiglichen Existenz und des Uberlebens sowie als Umgang mit
»allen Katastropheng, die in den Leben von People of Color erfolgen, dann
wird auch eine kollektivierte Arbeit des Trauerns und des Festhaltens an
Differenz (beziehungsweise rassisierten Objekten) moglich. | KI

RBILDUNG

MA: Ich bin Sekundarlehrerin und habe leider schon viele rassistische Situ-

CH:

ationen erlebt. Ein zwolfjihriger Schwarzer Junge wurde von seinen
Mitschiiler*innen stindig provoziert. Die Lehrer*innen reagierten erst
dann, als der Junge ausgerastet ist, und zwar, indem sie ihm den Stem-
pel des »schwierigen und aufbrausenden Schiilers« verpassten. Er wurde
in einen tieferen Leistungszug versetzt. Ich bin iiberzeugt, dass viele
Schwarze Schiiler*innen systematisch unterschitzt oder problematisiert
und als Folge im Schulsystem benachteiligt werden.

Ich finde es wichtig, dass Lehrpersonen mehr Ahnung haben und Eltern
Schwarzer Kinder mehr Unterstiitzung bekommen.

Aus meiner Arbeit als Sozialpadagogin kann ich den Eindruck nur besti-
tigen. Bei den Jugendlichen of Color, die ich begleite, spielt Rassisierung

12 | Eng/Han: A Dialogue on Racial Melancholia.

- am 13.02.2026, 15:03:; el

123


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Rahel EI-Maavi und Jovita dos Santos Pinto

MA:

CH:

MA:

Su:

immer eine Rolle. Die Jungs fallen schneller auf und raus. Diese sub-
tilen Ungleichbehandlungen sind im Schulsystem schwierig manifest
zu machen.

Ich habe auch das Gefiihl, dass die minnlichen Kinder und Jugendlichen
mehr auffallen. Die Midchen werden oft unterschitzt. Man traut ihnen
weniger zu. Sie sind stiller, fleiRiger, weniger auffallend. Das Klassische.
Ich bin iiberzeugt, dass Midchen und Jungen of Color auch weniger
hoch eingestuft werden. Auch bei der Berufswahl wird ihnen zu wenig
zugetraut. Ich habe stark das Gefiihl, dass das bei vielen Lehrkriften be-
wusst und unbewusst mitschwingt.

Ich erlebe, dass nichtweifle Jugendliche gar nicht mehr »beschult« wer-
den. Entgegen dem Auftrag werden sie nicht mehr richtig geférdert. Man
lasst sie schleifen. Den Behorden ist es egal.

Und dann die Schulbiicher. Ich habe als Beispiel das neue Lehrmittel fiir
Englisch mitgenommen, das mit dem neuen Lehrplan 21 flichendeckend
eingefiihrt wurde. Auf dem Titelbild: Ausschliefllich weifle Gesichter!
Keine Schweizer Klasse sieht heute so aus. Als ich das Lehrmittel 6ffnete,
sah ich, dass ein Kapitel dem mutigen weiflen Entdecker Thomas Cook
gewidmet war. Die Maoris und ihre Kultur waren nur am Rande Thema
und sie wurden in Bild- und Textsprache als halb nackte Eingeborene mit
Perlenkette dargestellt.

In einer Aufgabe werden die Jugendlichen aufgefordert, Begriffe zu no-
tieren, die frither fiir bestimmte Menschengruppen verwendet wurden,
aber heute nicht mehr akzeptiert werden. Thr kénnt euch vorstellen, was
in den Klassenzimmern abgeht: Das ganze rassistische Vokabular wird
abgerufen und schén in die Kopfe betoniert. Eine Zumutung! Ich kann
und will nicht damit arbeiten und habe das entsprechend kommentiert.
Meine Kolleg*innen verstanden nicht, »weshalb ich mich so anstelle«.

Ja, es ist schwer, Verbiindete zu finden, weil die meisten nicht wollen, dass
Unruhe reinkommt. Sie wollen, dass es funktioniert. Ich merke dann,
dass sie sich denken: »Lass uns das lieber nicht aufwithlen.«

Der Schul- und Ausbildungsverlauf von migrantischen und Schweizer
Jugendlichen unterscheidet sich noch immer stark. Neben einer Lehre
(Grundbildung) werden migrantische Jugendliche &fter in eine Uber-
gangsausbildung gelenkt, wohingegen schweizerische Kolleg*innen ans
Gymnasium gehen. Der Bildungsforscher Urs Moser stellte fest, dass
der Schulerfolg maigeblich vom sozialen Status der Eltern abhangt. Ent-
scheidend sei die finanzielle Beteiligung der Eltern an Nachhilfe- und

- am 13.02.2026, 15:03:;


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Handwerksgeschichten

Stiitzunterricht. Laut einer Studie von Eva Hug?® ist Schulerfolg auch ein
Resultat sozialer Praktiken, ausgeflihrt von Lehrpersonen, Schulleitungen
und dem Elternhaus. Denn noch immer wird als »normal« eingestuft, was
Lehrpersonen und andere zuweisende Stellen selber kennen; alles, was
unbekannt ist, wird als »fremd« eingeschatzt und damit als weniger wert-
voll. So ist zum Beispiel das Kennen von Wanderwegweisern oder der
Grimm-Marchen eine unsichtbare Voraussetzung fur Schulerfolg. Die
entscheidenden Weichen fir den Schulerfolg von migrantischen Kindern
werden frih und sehr oft unbewusst gefallt — die Folgen sind jedoch weit-
reichend und oftmals auch diskriminierend.

Alle diese Erhebungen gehen allerdings von der Pramisse aus, dass
Diskriminierung in erster Linie Personen mit niedrigem Bildungsstand,
mit Migrationshintergrund oder Zugewanderte betrifft. Aber die Anzahl
von People of Color, die sich in diesen Kategorien nicht wiederfindet,
nimmt zu, und was ihre spezifischen Diskriminierungen im Lehrinhalt
ebenso wie in der Segregation im Bildungsweg betrifft, gibt es ekla-
tante Leerstellen. Diese machen es praktisch unméglich, entgegen-
wirkende Manahmen zu entwickeln.' | RA|KI

AM SCHALTER, AUF REISEN, BEIM EINKAUF

CH:

RA:

Mein Vater hatte ein paar Jahre bei meinem Bruder in den USA gelebt. Als
ich ihn einmal besuchte und mit ihm unterwegs war, um verschiedene
Motels anzusehen, musste mein Vater dringend auf Toilette. Die Frau in
dem Motel verweigerte ihm aber den Zugang, und ich regte mich total auf
und sagte ihm, dass wir uns das nicht gefallen lassen diirften. Mein Vater
reagierte ausweichend. Mich tiberraschte es, dass mein sonst so starker,
sich behauptender Vater so wenig konfrontativ reagierte.

Beziiglich des Umgangs mit Behérden hat mir die Einreise in die USA Sorgen
gemacht: mit arabischem Namen, als geborene Kenianerin, die die Nationalitit
gewechselt hat. Das hat mich daran erinnert, dass meinem Vater auf Reisen

13 | E. Hug: Bildungsgerechtigkeit und schulische Selektion.

14 | Die Untersuchungen in Deutschland verlaufen entlang derselben Pramissen und
sind mit der Schweiz vergleichbar. Die bedeutenden Versdumnisse und Auswirkungen
fir rassisierte Minderheiten werden im Parallelbericht vom Juni 2015 an den UN-
Antirassismusausschuss zum 19.-22. Bericht der Bundesrepublik Deutschland zu-
sammenfassend problematisiert (S. 35-39): rassismusbericht.de, PDF via https://bit.
ly/2EROkho (abgerufen am 31.12.2018).

- am 13.02.2026, 15:03:; el

125


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Rahel EI-Maavi und Jovita dos Santos Pinto

AZ:

SE:

MA:

Kl:

einmal der Pass gestohlen wurde. Er wurde ins Flughafengefingnis gebracht
und hat mich von da angerufen. Ich musste dann lange mit einem Schwei-
zer Beamten kiimpfen, damit dieser iiberhaupt den Computer startete. Seiner
Meinung nach gab es keine Schweizer mit unserem Namen. Da gibts neben
der korperlichen Sichtbarkeit auch eine Diskriminierung iiber den Namen. In
meinem Fall spielte auch ein antimuslimischer Rassismus mit.

Meine Schwester wurde am Zoll bei der Einreise nach Los Angeles fest-
gehalten, weil ihr Aussehen nicht zu einem Schweizer Pass passte. Als
sie dann gefragt wurde, woher sie komme, sagte sie »Switzerland«, doch
sie verstanden »Swaziland«. Thre Existenz blieb also auch dann noch sus-
pekt und konnte nicht eingeordnet werden. Als ich wieder in die Schweiz
zog, habe ich den Behorden gegentiiber die Strategie gewihlt, moglichst
biirgerlich aufzutreten, dialektbetontes Schweizerdeutsch zu reden und
akademische Begriffe einflieRen zu lassen, damit die Tiiren sofort auf-
gehen. Das funktioniert meistens relativ gut.

Das mache ich auch manchmal. Im Kontakt mit der Beistindin meiner
Tochter habe ich mein Schweizerischsein und mein Bildungsprivileg
herausgestrichen. Ich wollte auf keinen Fall, dass sie mich als »typische«
Alleinerziehende wahrnimmt, die von einem Mann sitzen gelassen worden
ist. Ich bin durch die Samenspende eines Freundes schwanger geworden.
Aber als ich vor der Beistindin saf}, wurde mir bewusst: »Du bist Schwarz,
alleinerziehend und arbeitslos. Wie kannst du sie beziehungsweise den
Staat davon tiberzeugen, dass du es trotzdem schaffen wirst?« Ich war ver-
bliifft, wie sehr ich bemiiht war, mich als selbstbestimmte, gebildete Frau
darzustellen, die weifs was sie macht, sich ganz bewusst fiir ein Kind ent-
schieden hat etc. Ich wollte nicht als Opfer gesehen werden, schon gar nicht
meiner Hormone. Ich wollte auch meine eigene diffuse Angst vertreiben,
dass ich mit der Erfuillung meines Kinderwunschs in die klassische Frauen-
falle getappt bin und mir gewisse Privilegien wieder verscherzt habe. Und
vor allem habe ich mich gefragt, wie es Migrantinnen ergehen mag, wenn
sie vielleicht wirklich nicht wissen, wer der Vater ihres Kindes ist, und sich
erst noch vor den Behorden rechtfertigen miissen.

Ich kann mich an Situationen mit meinem Vater im Auto erinnern. Ich
wohne in der Nihe zur deutschen Grenze. Wenn wir sie iiberquerten, wur-
den wir fast immer angehalten. Und auch wenn ich heute mit meinem
Schwarzen Ehemann iiber die Grenze fahre, bin ich weniger entspannt
als alleine. Wir reden nicht grof dariiber, aber wir tiberlegen uns jeweils,
welche Strecke wir nehmen, um einer Kontrolle eher auszuweichen.

Ich kann mich daran erinnern, dass mein Bruder wihrend der 199oer
oder Anfang der 2000er Jahre viel herumreiste. Einmal kam er nach der
Riickreise stundenlang nicht aus dem Flughafen raus, weil sie ihn zu
einer Kontrolle herausgenommen hatten. Wir hatten uns daran gewoshnt,

- am 13.02.2026, 15:03:;


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Handwerksgeschichten

MA:

CH:

dass er ebenso wie andere Schwarze Verwandte und Bekannte sicher nicht

unter den Ersten war, die rauskamen, aber wir iiberlegten uns jeweils, ob

wir schon zu lange gewartet hatten und schon der Moment gekommen

war, um etwas zu unternehmen.

Letzte Woche stand ich mit meinen beiden Jungs in einem Coop Pronto. Sie
standen vor einem Gestell mit Stiligkeiten und wollten sich etwas aussuchen.
Sofort kamen zwei Verkiuferinnen und standen demonstrativ in ihre Nihe.
Ich habe meinen Kindern gesagt: »Die schauen euch an wie Kriminelle. Wir
gehen hier raus.« Meine Jungs waren etwas verwirrt. Es tat mir weh, dass ich
ihnen erkliren musste, dass sie sich in Einkaufsliden besonders vorsichtig ver-
halten sollten, da Leute sie vielleicht zu Unrecht verdichtigen und besonders
beobachten wiirden. Ich realisierte, dass meine Jungs in einem Alter sind, wo
ich sie mit einem Sicherheitstalk vorbereiten muss auf eine Welt, die ihnen
feindlich gesinnt ist. Wiren meine Kinder heller, wire das wahrscheinlich we-
niger Thema. Das schmerzt mich, aber wenn ich es nicht mache, dann passiert
irgendwann vielleicht etwas. Ich méchte ihnen keine Angst machen, aber sie
schiitzen und vorbereiten. Das ist eine Gratwanderung.

Ich merke das auch bei meiner Schwigerin. Die Familie lebt in Texas. Sie
erzieht ihre Kinder sehr streng, um sie vor Racial Profiling zu schiitzen.

Die landerubergreifende Mobilitat ist unter anderem durch eine solche
Rassisierung beschnitten. Grenzibertritte machen dies nochmals sehr
deutlich, wie sich auch im Gesprach gezeigt hat. Berichtet wird vorrangig
von Racial Profiling durch Polizei und Grenzbeamte, die rassistische Typi-
sierung greift aber auch in den Schulen, im Kontakt mit Behdérden und
in alltaglichen Begegnungen. Es sind hegemoniale eurozentrische Krite-
rien, die fur den Zugehorigkeitsscan verwendet werden. Hier begegnet
uns ein abgeschlossenes, territorial-rassifiziertes Raumverstandnis mit
Zuschreibungen von Zugehorigkeitsmerkmalen zum nationalen Raum
Schweiz, das auf ein kolonial gefarbtes Verstandnis referiert.

Erst durch Handeln entsteht Raum, der wiederum das Handeln pragt.
Raum wird durch soziale Praxen konstruiert: Einerseits durch besagte
Ausschlusspraxen, andererseits auch durch Globalisierungsbewegungen,
die Einfluss auf die Zusammensetzung der Bewohner*innen eines
Raums haben. Die Schweiz hat sich schon lange verandert, doch der
Blick fur diese postmigrantische Schweiz scheint — nicht nur beim Grenz-
personal — noch immer unbekannt.*® | RA

15 | Vgl. D. Massey (1994): Space, place, and gender; sowie M. Léw etal.: Einfiihrung

in die Stadt- und Raumsoziologie.

- am 13.02.2026, 15:03:; el

127


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Rahel EI-Maavi und Jovita dos Santos Pinto

SCHONHEITSNORMEN

SE:

MA:

SE:

Meine Tochter wird immer als Junge wahrgenommen. Sie hat sehr dichte,
kurze Haare. Lange Haare sind mir zu viel Arbeit und sie lisst sich ohne-
hin nicht kimmen.

Frither machte es ihr nichts aus, nicht als Midchen wahrgenommen zu
werden. Aber jetzt entgegnet sie den Leuten: »Ich bin ein Midchen und
viereinhalb Jahre alt.« Gleichzeitig will sie sich immer 6fter rosa klei-
den, um erkennbar zu sein. Und ich frage mich, ob ich ihr etwas vor-
enthalte, wenn ich sie weiter die Bubenkleider ihrer Cousins nachtragen
lasse. Wir trugen als Kinder nie Rosa, aber wir hatten lange Zopfe. Letz-
tens sagte sie, sie wolle Dreadlocks, weil sie lange Haare will, ohne sich
kimmen zu miissen.

Eigentlich geht es um Geschlecht, und darum, kategorisierbar zu sein.
Aber es geht eben auch um Rassisierung!®, weil wir in einer Kultur leben,
in der bereits kleine Midchen lange Haare tragen — aufler wenn sie Haare
haben wie wir. Mit meiner Schwester zusammen habe ich meiner Toch-
ter nun schweren Herzens eine Schwarze Barbiepuppe gekauft. Aber es
hat geklappt, sie hat eine Barbie mit wallenden, langen Haaren und sieht,
dass das auch méglich ist, und ihre Freundin, mit den blonden Barbies,
wiinscht sich nun auch eine solche schéne Barbie.

Mein Sohn hitte auch gerne Dreads und ich finde, wieso nicht? Aber mein
Mann ist entschieden dagegen. Ich glaube, dass es in seiner Familie als
ungepflegt empfunden wird, als »not serious«.

Es gibt dieses Stereotyp, dass sogenannte »Mixed-race-Kinder« in Europa
immer weifde Miitter haben, die nie wissen, wie man mit ihren Haaren um-
gehen muss, und deshalb haben diese Kinder immer ungepflegte Haare.
Auch im westafrikanischen Kontext. Dagegen wehre ich mich. Ich bin
zwar nicht der Typ, die immer an meinen Haaren rumbastelt, aber gleich-
zeitig mochte ich dieses Stereotyp auch nicht erfiillen. Natiirlich finde
ich es auch super, tolle Frisuren zu machen. Aber ich méchte diesen
Druck nicht auf meine Tochter tibertragen. Wenn sie das mag, wird sie

16 | Im Gesprach wurde race gebraucht. Anders als in der deutschen Sprache wird
race im englischsprachigen Raum auch affirmativ verwendet und wird nicht unbedingt
als Substanzkategorie, sondern als kritische Kategorisierung gelesen. Somit wird im
Deutschen haufig auf das englische Wort ausgewichen, um dem »impliziten Biologis-
mus und den faschistischen Konnotationen des deutschen Wortes auszuweichen.
Vgl. G. Dietze: Race, Gender and Whiteness, S.9-19. Anders als »Rasse« erlauben die
Begriffe »Rassisierung« oder »Rassifizierung« eine sinnentsprechende Ubersetzung,
indem sie den Konstruktionscharakter hervorheben.

- am 13.02.2026, 15:03:;


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Handwerksgeschichten

Su:

CH:

Kl:

SE:

das lernen. Sie wird Kinder um sich haben, die dhnliche Haare haben wie
sie und mit denen sie Frisuren ausprobieren kann.

Bei mir ist es umgekehrt. Mein Partner ist weifl und meine Tochter
hat sehr glatte Haare. Meine Familie fragt oft: »Wo sind die Locken?«
Manchmal, wenn ich ihre Haare durchkidmme, ertappe ich mich dabei,
dass ich mir wiinsche, sie hitte mehr Locken — ihre Haare sind der-
maflen gerade, dass ich gar nicht weifl, was ich damit tun soll, denn
ich kenne ja vor allem meine eigenen Locken. Ich finde sie toll, wie
sie ist. Vielleicht wiinschte ich mir aber, dass sie mir durch Locken
dhnlicher wire. Oder vielleicht kommt der Wunsch daher, dass auch
meine Mutter das vorher genannte Stereotyp erfiillt hat. Es gab jeden
Samstag die Tortur mit dem heiflen Kamm oder mit Chemikalien, um
die Haare glatt zu machen. Es hat lange gedauert, bis ich akzeptieren
konnte, dass ich Locken habe.

Ich habe einiges ausprobiert. Ich hatte meine Haare kurz. Lange ver-
wendete ich Relaxer. Ich hatte das Gefiihl, mit glatten Haaren weniger
aufzufallen. Bis ich dann Kopfhautprobleme hatte. Als ich meinen Vater
in Nigeria besuchte, habe ich gemerkt, dass ich da auch nicht frei bin,
beziiglich meiner Haare. Eine Kurzhaarfrisur fand er nicht gut. Heute
mochte ich moglichst frei sein. Ich will mich von keiner Seite einengen
lassen. Ich will eine Frisur nur machen, weil ich sie will. Und nicht weil
ich denke, es entspricht irgendeinem Schénheitsideal. Es gibt in meinem
Erleben ganz viele unausgesprochene Konventionen von Schwarzer und
weiller Seite. Das hat dazu beigetragen, dass ich mich lange nicht frei
gefiithlt habe mit meinen Afrohaaren.

Meiner Mutter wurde immer wieder von der Schwarzen Familienseite
unterstellt, dass sie keine Ahnung hitte, wie mit unseren Haaren umzu-
gehen sei. Dabei wollte sie unsere Haare nur einfach nicht strecken. Sie
war stolz auf die Locken ihrer Kinder. Meinem Vater gefallen meine Haare
am besten, wenn ich sie streng zusammenbinde — und die Locken weni-
ger sichtbar sind. Heute ist es unter meinen Cousinen beinahe ein Muss,
die Haare natural zu tragen. Obwohl ich sehe, wie sich da sichtbar etwas
verdndert hat, habe ich Mithe mit diesem Natiirlichkeitsdiskurs rund um
Frauen. Sich so mit den eigenen Haaren zu beschiftigen, wird ja immer
wieder an einen herangetragen, dabei habe ich selten Lust, dafiir viel Zeit
aufzuwenden.

Ich kann meine Haare nicht einfach so offen lassen, sonst falle ich zu
sehr auf. Was viele haben, dass sie wenig tun miissen mit ihren Haaren,
das gibt es fiir mich nicht. Aber ich bin da sehr pragmatisch. Wenn lang,
dann sind Dreadlocks oder geflochtene Zopfe das Einfachste. Ich tiberlege
mir mehr bei der Kleidung: Als ich beim Radio arbeitete, wohnte ich in
der Nihe des Strafenstrichs. Viele der Sexarbeiterinnen waren Schwarz.

- am 13.02.2026, 15:03:;

129


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Rahel EI-Maavi und Jovita dos Santos Pinto

RA:

Wenn ich nachts arbeitete, iiberlegte ich mir schon, was ich anzog, um
den Anreiz méglichst niedrig zu halten, dass Freier mich ansprachen.
Gleichzeitig fand ich es seltsam, dass ich mit diesen Schwarzen Frauen
nicht ins Gesprich kam oder dass es keine verbiindende Blicke gab — ob-
wohl wir offenbar dhnlich gelesen wurden. Gleichzeitig musste ich Dis-
tanz halten, damit ich auch nachts um eins in Ruhe nach Hause kam.
Diese Erfahrung habe ich oft auch gemacht in Ziirich. Aber meine Dis-
tanzierung richtete sich gegen die »alten weillen Sicke«. »Wie mache
ich ihnen klar, dass ich weder an einem >Hallo< noch an sonst was inte-
ressiert bin?« Das war ein Spiefrutenlauf. Mit Sexarbeiterinnen gab es
sogar Verbindungen. Jedoch nur tagsiiber, in der Nacht war die ganze
Atmosphire anders, gestresster. Mein Gefiihl war oft, dass ich entweder
Frischfleisch oder Konkurrenz bin. Frischfleisch fiir Mdnner und Kon-
kurrenz fiir die Sexarbeiterinnen.

Aber noch zu den Haaren: Ich hatte glatte Haare bis elfjihrig. Erst dann
haben sie angefangen sich zu locken. Und wo ich mit Kleidern und Ver-
halten den Eindruck hatte, androgyner zu wirken, waren meine Haare
immer wieder der letzte und sichtbarste Anziehungspunkt. Punkto Exo-
tismus und Sexismus war das fiir mich bis Mitte/Ende zwanzig sehr be-
lastend. Danach hat das abgenommen. Aber kiirzlich war ich in einem
Restaurant und dort hat mir eine fremde Person in die Haare gefasst und
gesagt: »Die sind aber schén, so weich. Bist du Mischling? Mischlinge
sind die Schonsten.«

Die Schweiz ist gepragt von einem Assimilationsparadigma mit einer
staatlich sanktionierten weien, heteronormen, cis-mannlichen, mittel-
standisch-blrgerlichen Norm im Zentrum.'” Wer sich (noch) nicht ein-

fugt, soll sich anpassen, wer das nicht will oder wem das nicht mdéglich

ist, bleibt ausgeschlossen. Eine »Politik des Anstands« von marginalisier-
ten Gruppen ist eine Reaktion darauf. Dabei werden Werte der »eigenen«
Gruppen entgegengehalten und als bestandig und kompatibel mit den
dominierenden Normen erklart. Doch das ist ebenfalls normierend und
es gibt eine eigene Form der Uberwachung, damit die Mitglieder aus den
»eigenen Reihen« sich an diese Werte halten, »anstandig« bleiben.® >

17
18

| R.Jain: Migrationsforschung als transnationale, genealogische Ethnographie.
| Barack Obama und seine Familie werden oft als reprasentativ fiir die »Politik

des Anstands« (Politics of respectability) gesehen, als Schwarze Vorzeigefamilie der
Mittel-/Oberschicht. Im Verlauf seiner Prasidentschaft wurde er dafiir auch kritisiert,
beispielsweise, als er die Kriminalitat von Schwarzen verurteilte.

- am 13.02.2026, 15:02:


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Handwerksgeschichten

Auch in unseren Gesprachen rangen wir mit dieser Politik: von der Er-
wartung von guten Noten uber »gezahmte« Frisuren bis hin zum Begehren,
als anstandige Person (an-)erkannt zu werden. Eine »Politik des Anstands«
ist aber limitiert und die Kritik daran vor allem auch seitens Schwarzer
Feministinnen lang anhaltend und harsch:*® Nicht einer Norm zu ent
sprechen, darf nicht eine Legitimation fur (sozialen) Tod sein. Vielmehr
geht es darum, diese Normen immer wieder infrage zu stellen, sie nach
ihren Ausschlissen zu befragen und auf die Machtbedingungen hinzu-
weisen, unter denen sie entstanden sind. Dadurch kann nichtnormatives
Leben und Handeln erkannt und wertgeschatzt werden. Dies eroffnet
die Moglichkeit einer anderen, transformativen Politik, einer, die auf be-
stehenden und winschenswerten Abweichungen insistiert und sich mit
diesen verbiindet — zum Beispiel in einer Politik der Devianz?°. | KI

AMBIVALENTE KOMPLIMENTE

Su:

MA:

Zum Exotismus fillt mir Folgendes ein: Ich habe gemerkt, dass die
Leute denken, dass sie einen eher ansprechen konnen. Ich sitze zum
Beispiel auf einer Bank und esse zu Mittag. Da kommt einer und fragt:
»Ist da frei? Woher kommst du? Du bist aber exotisch, wollen wir uns
mal treffen?« Ich frage mich dann: Wieso meint er jetzt, dass er mich
einfach ansprechen kann? Die Hemmschwelle ist niedriger. Vielleicht
denkt er fiir sich: »Das mit dem »exotisch< kann ich schon sagen, es ist
ja charmant und nett gemeint.«

Sogar wenn ich verschwitzt vom Training heimkam, wurde ich an-
gequatscht und gefragt, wie viel ich koste. Meine Wirkung auf gewisse
Minner, beziehungsweise die unangenehme Aufmerksamkeit, die ich
als junge Frau erlebte, itberforderte mich und machte mir Angst. Wenn
ich als Jugendliche mit meiner Mutter im Bus war, sagte sie Sachen
wie: »Jetzt schauen dich wieder alle an«, oder »Binde deine Haare zu-
sammen, das sieht sonst so nuttig aus«. Auch mein Vater wollte mich
vor Ubergriffen bewahren und sagte mir, wie ich mich anziehen solle.
Minner verhandelten vor mir mit meinem Vater, wie viel er fiir mich
bekommen sollte — das war mir so peinlich.

19
20

| Vgl. The Crunk Feminist Collection: Disrespectability Politics.
| C.J.Cohen: Deviance as Resistance, S.27-45.

- am 13.02.2026, 15:03:;

131


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Rahel EI-Maavi und Jovita dos Santos Pinto

AZ:

RA:

AZ:

CH:

SE:

Mein auffilliges exotisches Aussehen, mein Frausein erlebte ich als be-
drohlich und problematisch. Ich weif, dass das dazu beigetragen hat,
warum ich mir einen Schutzpanzer angefressen habe und heute stark
uibergewichtig bin.

Fiir meinen Kérper, meine Gesundheit méchte ich dieses Gewicht nicht,
aber es ist ein Schutz. Die Minner lassen mich in Ruhe. Gleichzeitig habe
ich das Gefiihl, wer mich so liebt, wie ich jetzt aussehe, liebt mich fiir
meine Persénlichkeit und nicht fiir mein Aufleres.

Wenn mir Frauen ungefragt in die Haare gegriffen haben, hat mich das
verletzt, weil es Verbiindete hitten sein konnen. Bei einem Typen kann
ich da eher sagen: »Verpiss dichl« Mehr Gedanken gemacht habe ich
mich bei der Frage, wann und wo ich ein Kopftuch trage. Ich tiberlege
mir dabei, ob es der richtige Ort ist, also zum Beispiel auf dem Arbeits-
platz. Da mache ich mir Gedanken, ob es passt oder nicht und ob ich so
auffallen will oder nicht.

Ich habe jetzt wieder angefangen, Kopftuch zu tragen — auch als
politisches Statement. Das Kopftuch lange verdorben hat mir, was
mir auf Lesbenpartys in Ziirich passiert ist, als mehrmals Frauen
auf mich gezeigt und gesagt haben: »Das soll feministisch sein?
Das soll eine Lesbe sein?« Das hatte ich von Frauenkreisen nicht
erwartet.

Ich finde es gut, selber zu definieren, was queer oder feministisch
sein soll. Und das hat auch viel mit Komplimenten zu tun. Zum
Beispiel bringt ein Kompliment von einer anderen Schwarzen Frau
eine selbstermichtigende Komponente mit sich und hat damit ein
politisches Moment. Das Kompliment von einem Typ oder einer
weiflen Frau hingegen kann sich exotisierend oder objektivierend
anfithlen.

Ich hatte oft das Gefiihl, dass mich Schwarze Frauen am wenigsten schon
finden in Bezug auf die Haare. Ich habe nie so viel aus meinen Haaren
gemacht und dachte immer, die denken, »das kénnte man jetzt viel besser
machen.

Eine Zeit lang hatte ich Dreadlocks und viele Schwarze lesbische Frauen
ebenfalls. Es war wie ein Zeichen. Damals hatte ich das Gefiihl, dass
ich so eher als queer lesbar bin. Mittlerweile ist back to the roots auch im
urbanen Westafrika in und gepflegte Dreadlocks sind salonfihiger ge-
worden, zumindest in der Oberschicht. Jenseits dieser Elite gibt es aber
auch junge queere Frauen, die sagen: »Wenn ich dann einen sicheren
Job habe, mache ich Dreadlocks.« Und lassen es dann doch bleiben, aus
Angst, sich ihre Aufstiegschancen zu vermasseln.

- am 13.02.2026, 15:03:;


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Handwerksgeschichten

Gleichgeschlechtliche Liebe und Sexualitat wird in panafrikanischen poli-
tischen Kontexten oft marginalisiert oder als Widerspruch zu Schwar-
zen Kampfen gesehen. Homosexualitat galt, ahnlich wie Gender, als
zweitrangig gegenlber den Fragen rassistischer und (neo-)kolonialer
Gewalt und Unterdrickung. In vielen ehemals kolonisierten Landern
wurde Homosexualitat als importiertes, weifles »Problem« oder als ir-
relevant fur Schwarze Menschen abgestempelt. Dies hangt auch damit
zusammen, dass Homosexualitat als Konzept in nordatlantischen Me-
tropolen entstanden ist und stark gepragt ist von stereotypen Bildern
von schwulen und lesbischen Lebensstilen. Gerade in afrikanischen
Kontexten vermeide ich das lesbisch-schwule Vokabular und rede lieber
von einer Vielfalt von gleichgeschlechtlichen Intimitaten. Das scheinbar
universelle Narrativ internationaler LGBT?!-Organisationen fasst langst
nicht alle queeren Liebes- und Begehrensformen.

Ein solches Narrativ ist etwa das Coming-out, das als Akt der Befreiung
gefeiert wird. Es ist gepragt von der Idee, dass wir uns nur redend Aus-
druck verleihen, uns dadurch offenbaren und Gemeinschaft finden kon-
nen. Gerade in afrikanischen und in diasporischen Schwarzen Kontexten
gab und gibt es gewisse Maoglichkeiten, sich gleichgeschlechtlich (oder
jenseits der Zweigeschlechtlichkeit) zu lieben, ohne sich darlber definie-
ren zu mussen. Diese Vagheit kann, muss aber nicht, zu einer schmerz-
haften Unsichtbarkeit fiuhren. Denn wenn Sexualitat nicht als Identitats-
kategorie, sondern als eine gelebte Praxis und ein personliches Wissen
verstanden wird, entstehen Identifikationsmomente und queere Freund-
schaftsnetzwerke, die ohne binare (Hetero/Homo) Kategorisierungen
auskommen. | SE

WIDERSTAND IST ALLTAG IST ARBEIT

Kl:

Mein Vater hat jeweils Schwarze auf der Strafte gegriifit. Das war mir als
Kind sehr unangenehm. Diese griifiten auch nicht immer zuriick. Als ich
mit ihm dariiber geredet habe, sagte er, dass das selbstverstindlich war, als
er Anfang der 1960er Jahre in die Schweiz gekommen sei. Er meinte, damals
waren sie weniger. Es sei eine Frage von Solidarisierung und Respekt.

21 | LGBT steht fiir Lesbian, Gay, Bisexual, Trans*. Es gibt mittlerweile verschiedene
erweiterte Varianten dieses Acronyms, das eine Vielfalt an nichtheterosexuellen und
nicht-gender-binaren Verortungen zu erfassen sucht.

- am 13.02.2026, 15:03:; el

133


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Rahel EI-Maavi und Jovita dos Santos Pinto

RA:

Kl:

SE:
AZ:

RA:
CH:
SE:
AZ:

RA:

Mein Vater hat das bis zu seinem Tod gemacht.

Es macht einen Unterschied, wer, wann, wo und wie griifit, beispiels-
weise, ob es ein ilterer Schwarzer Mann auf der Strafle oder ein jiingerer
in der Disco ist. Wenn ich in einem sehr weifsen Raum eine weitere nicht-
weifle Person sehe, versuche ich schon zu signalisieren, dass ich auch da
bin. Das empfinde ich als Solidarisierung. Das wiinschen aber auch nicht
alle. An anderen Orten, wo es viele Schwarze Menschen gibt, wird dieses
Signal schnell mehrdeutig und ich lese das dann von Minnern kommend
oft eher als Anmache — manchmal wohl auch zu Unrecht.

Ich frage Schwarze Menschen einfach nach dem Weg.

Ich erinnere mich, dass ich in der U-Bahn manchmal gestresst war, wenn
ich in einer Gruppe Schwarzer Freundinnen unterwegs war, weil ich das
Gefiihl hatte, wir seien zu viele beziehungsweise zu laut. Es kann schnell
eine Bedrohung sein fiir die weile Umgebung, wenn im 6ffentlichen
Raum viele Schwarze Frauen auf einem Haufen sind — und dann noch so
euphorisch. Ich habe dann oft so ein bisschen aufgepasst, wo wir stehen
und wer neben uns ist und so.

Ich sitze gezielt neben Schwarze Menschen im OV.

Ja, das mache ich auch manchmal mir zuliebe, weil ich mich wohler fiihle.
Ich sitze eben noch gerne alleine.

Ich habe eine Zeit lang in einer WENDO-Gruppe trainiert. In schwierigen
Situationen hat es mir auf jeden Fall geniitzt, dass ich weif, wie ich mich
verbal und korperlich verteidigen kann. Ein Wendepunkt war, als ich an-
gefangen habe zu meditieren. Da habe ich allmihlich versucht, diese kon-
frontative Haltung in gewissen Momenten eher zu meiden, und gelernt,
in schwierigen Situationen eher die Ruhe zu bewahren und zu akzeptie-
ren. Dadurch wirkten diese Situationen automatisch weniger bedrohlich
und ich habe das Gefiihl, dass ich weniger angreifbar bin.

An einer Tagung in Kalifornien habe ich Patricia Hill Collins??, eine
Schwarze Aktivistin, gehort. Als sie Kimberlé Crenshaw? vorstellte,
erinnerte sie sich, dass sie Crenshaw bereits in den 1970ern sehr da-
fir bewundert hat, wie sie sich selbst durch Meditation Sorge trigt,
um fiir den Kampf »drauflen« gestirkt zu sein. Beide sahen darin
die einzige Moglichkeit, sich immer weiter fiir Gleichberechtigung
einzusetzen und sich Kimpfen in der Gesellschaft zu widmen. Ich
selber merke auch, dass ich zwischendurch Ruhe brauche, denn ich
engagiere mich ja auch viel.

22 | P.Hill Collins: Black Feminist Thought.
23 | K. W.Crenshaw: The urgency of intersectionality. TED Talk, auf Youtube, https://
bit.ly/2Qaw8iB (abgerufen am 31.12.2018).

- am 13.02.2026, 15:03:;


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Handwerksgeschichten

MA: Fiir mich hat es einen Unterschied gemacht, dass ich mich nicht mehr so

RA:

Su:

CH:

SE:

RA:

CH:

isoliert fithle. Bla*Sh ist fiir mich heute ein Ort, an dem ich das Gefiihl
habe, mich frei ausdriicken zu kénnen und verstanden zu werden. Das
habe ich bisher nur in den USA so erlebt, bei Weiterbildungen mit einer
NGO im Bereich Diversity/Inklusion.

Zu wissen, dass ich nicht alleine bin, hat mich in meinem Alltag und mei-
nem Selbstbewusstsein sehr gestirkt. Ich habe unter anderem gelernt:
»] choose my battles.« Ich wige heute ab, auf was ich mich einlassen will.
Manchmal ist es ein guter Tag zum Fighten und manchmal nicht.

Ich habe mit meinen Freund*innen abgesprochen, dass, wenn eine »an-
gegriffen« wird, die andere reagiert. Dass wir einander schiitzen. Das war
wichtig. Sowohl hier als auch in den USA, in dem weiflen Ort, wo ich
wohnte, verbiindete ich mich mittels Blickkontakt mit Schwarzen, vor
allem mit Schwarzen Frauen. Es ist ein Blick, der sagt: »Ich hab dich ge-
sehen, wiird mit dir und fiir dich einstehen, wenn was passiert.«

Ich kann mich noch an die Schule erinnern. Es gab Situationen, wo ich irgend-
etwas genannt wurde, und meine weiflen Freunde wussten dann nicht, wie
damit umgehen. Ich war dann auf mich selbst gestellt. Es war schwierig, mir
selbst zu sagen: »Hor einfach nicht drauf, du bist doch okay«, und mich von
dem Gesagten abzugrenzen. Fiir mich waren das sehr schwierige Momente.
Ich bin beeindruckt, was ihr alle zum Thema Widerstand gesagt habt. Ich
kann da gar nicht so viel dazu sagen. Mir fillt es grad schwer, mich dies-
beziiglich zu reflektieren. Das macht mich gerade auch etwas traurig.

Mir ist noch etwas in den Sinn gekommen: Das schlimmste Erlebnis war,
als ich mit einer Schwarzen Freundin in der U-Bahn geflirtet habe. Da hat
mir eine andere Schwarze Frau eine Ohrfeige gegeben. Ich merke, dass
ich bei Homophobie auch nicht so viele Strategien habe. Mit dem intimen
Rassismus habe ich mehr Erfahrung. Aber bei Homophobie nehme ich
mich priventiv zuriick. Es gibt Menschen, bei denen ich mich wohlfiihle,
die keine falschen Fragen stellen und nicht komisch schauen, wenn wir
uns in die Arme nehmen.

Das kenne ich auch, das Pendeln zwischen Homophobie und Rassismus.
Als Schwarze Frau nochmals mehr aufzufallen. Bei mir ist sehr viel Acht-
samkeit da und ich weifd sehr genau, wie wir als Paar auftreten. Ich sptire
die zwei Angriffsmoglichkeiten und finde es sehr anstrengend und auch
immer wieder traurig, dass diese Unbekiimmertheit in der Offentlichkeit
nicht stattfinden kann.

Im Zug salen uns ein Schwarzer Mann und zwei weifle Frauen schrig
gegeniiber. Er versuchte sichtlich, die beiden zu beeindrucken. Irgendwann
erkannte er, dass wir eine Regenbogenfamilie sind. Er nahm das zum Anlass,
abschitzig iiber uns zu sprechen, dachte aber nicht, dass wir es merkten. Ich
fithlte mich da ganz schlecht, gerade weil die Ablehnung von einer Schwar-

- am 13.02.2026, 15:03:;

135


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Rahel EI-Maavi und Jovita dos Santos Pinto

SE:

RA:

zen Person kam. Dies Kombination von Homosexualitit und Schwarzsein
und deren Zuschreibungen finde ich schon noch mal schwieriger.

Mir hat es gutgetan, als ich in Westafrika junge Schwarze Minner kennen-
lernte, die total easy damit umgingen.

Ich kann mich nicht erinnern, je von Schwarzen Frauen Homophobie er-
lebt zu haben. Wenn, dann waren es Schwarze Minner. An der Gay Pride
hatte es viele Schwule aus Uganda. Die Pride ist fiir uns eine Moglichkeit,
uns offen zu zeigen. Mit Schwarzen schwulen Minnern unterwegs zu
sein, fand ich schén. Es hilft mir, meine eigenen Vorurteile abzuwerfen.

Wir haben uns fur einen offenen Schluss dieses Gesprachs entschieden. Es
gibt kein bestimmtes Fazit. Das Gesprach geht nicht zu Ende, es ist eher ein
Anfang mit einer langen Geschichte, ein Anfang mittendrin. Die dargelegten
personlichen, kollektivierten und vergesellschaftlichten Auseinander-
setzungen sind eine Momentaufnahme, sie sind weder abgeschlossen,
noch haben sie ein Ende. Sie widerstehen Rassismen und Sexismen und
entstehen in den Rissen ihrer Strukturen: Wo Ungleichheiten hergestellt wer-
den, gibt es Widerstand, wo Schwarze feministische Netzwerke entstehen,
gibt es Transformation. | KI| RA | SE

Die Hande aller Gesprichsteilnehmerinnen™.

BILD: ZVG

- am 13.02.2026, 15:03:;



https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Handwerksgeschichten

LITERATUR UND QUELLEN

Cohen, Cathy J.: »Deviance as Resistance. A new research agenda for the study of Black
politics«, in: Du Bois Review: Social Science on Race, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press 2004.

Dietze, Gabriele: »Race, Gender and Whiteness.. Einige Uberlegungen zu Intersektionalitate,
in: FKW, Zeitschrift fur Geschlechterforschung und visuelle Kultur Nr. 56, April 2014.
Eng, David L./Han, Shinhee: »A Dialogue on Racial Melancholia«, in: Psychoanalytic Dia-

logues 10 (4), 2000, S.667-700.

Essed, Philomena: Understanding Everyday Racism: An Interdisciplinary Theory. London:
SAGE Publications 1991.

Gilroy, Paul: The Black Atlantic. Modernity and Double Consciousness. London:
Verso 1993.

Hill Collins, Patricia: Black Feminist Thought. Knowledge, Consciousness, and the Poli-
tics of Empowerment. Hyman 1990.

Hopflinger, Frangois: »Manner im Alter — Altern von Mannerns, in: W.Hollstein/ M. Matz-
ner (Hg), Soziale Arbeit mit Jungen und Mannern, Basel: Reinhardt 2007.

Hug, Eva: »Bildungsgerechtigkeit und schulische Selektion, in: Widerspruch Nr.52,
Zlrich: 2007.

Jain, Rohit: »Migrationsforschung als transnationale, genealogische Ethnographie —
Subjektivierungsprozesse von »Inderinnen der zweiten Generation« aus der
Schweize, in: P.Mecheril/ 0.Thomas-Olalde / C.Melter/S.Arens/ E.Romaner (Hg.),
Migrationsforschung als Kritik? Spielraume kritischer Migrationsforschung, VS
Verlag fUr Sozialwissenschaften.

KHSB Berlin: Leitfaden fur eine gendersensible Sprache, 2014, in khsb-berlin.de, PDF
via https://bit.ly/2BLYLxc (abgerufen am 26.12.2018).

Lorde, Audre: Du kannst nicht das Haus des Herren mit dem Handwerkszeug des Herren
abreien, 1984, in viruletta.wordpress.com, https://bit.ly/2AhkXQ1 (abgerufen am
26.12.2018).

Low, Martina/ Steets, Silke / Stoetzer Sergej: Einflhrung in die Stadt- und Raumsoziologie.
Stuttgart: UTB 2007.

Massey, Doreen: Space, place, and gender. Minnesota: University of Minnesota Press
1994. PDF auf selforganizedseminar.files.wordpress.com, https://bit.ly/2LBXD3I (ab-
gerufen am 26.12.2018).

Moser, Urs: »Schlechte Bildung ist quasi erbliche, in: Beobachter, 12.4.2016, beobachter.ch,
https://bit.ly/2EPICP9 (abgerufen am 26.12.18).

Pinto, Jovita: »Die Schweiz ist nicht nur weif3«, in: Mix — Magazin fur Vielfalt der Kantone
BE, BL, BS und GR, 2/17, Basel: 2017.

Piesche, Peggy (Hg.): Euer Schweigen schiitzt euch nicht. Audre Lorde und die Schwarze
Frauenbewegung in Deutschland. Berlin: Orlanda Verlag 2012.

Reker, Judith: »Schauen, wie das ist, deutsch zu sein«, in: WOZ Nr. 45/2011. woz.ch,
https://bit.ly/2LzmiWS (abgerufen am 26.12.2018).

- am 13.02.2026, 15:03:;

137


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 Rahel EI-Maavi und Jovita dos Santos Pinto

Spivak, Gayatri Ch.: A Critique of Postcolonial Reason: Toward a History of the Vanishing
Present. Harvard: Harvard University Press 1999.

Steele, Claude M.: Whistling Vivaldi and Other Clues to How Stereotypes Affect Us.
New York: W. W. Norton & Company 2010.

The Crunk Feminist Collection: Disrespectability Politics: On Jay-Z’'s Bitch, Beyonce’s
»Fly« Ass, and Black Girl Blue, in crunkfeministcollective.com, https://bit.ly/2LzgzAk
(abgerufen am 26.12.2018).

- am 13.02.2026, 15:02:


https://doi.org/10.14361/9783839441459-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

