
216 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

dem kleinen Pult, auf das der Prediger seine Brille ablegt. Viele der Lieder stam-

men aus dem internationalen evangelikalen Bereich; auch die Lobpreis-Sektion

zu Beginn des Gottesdienstes ist in dieser Variante kein klassisches katholisches

Element. Da die Veranstaltung als Wort-Gottes-Feier ausgelegt ist, gibt es keine

Eucharistie; so ist ausreichend Zeit für eine lange Predigt und interaktive Elemente

während der sogenannten Pause.

8.2 Analyse der Zeitfenster-Gottesdienste mit Fokus auf »Atmosphäre«

8.2.1 Sozial-räumliches Arrangement »Zeitfenster«

In diesem Abschnitt präsentiere ich die Ergebnisse der Analyse eines sozial-räum-

lichen Arrangements, das fotografisch protokolliert wurde. Es handelt sich um ein

natürliches Protokoll, da das Foto (Abb. 13) in verschiedenen Onlinequellen aufzu-

finden ist und von Zeitfenster zu verschiedenen Zwecken eingesetzt wird.Daher ist

davon auszugehen,dass das Foto technisch bearbeitetwurde,was ausmethodologi-

scher Sicht keine Einschränkung darstellt (siehe hierzu die Erörterungen auf S. 254

ff). Das fotografische Protokoll wurde zunächst für sich genommen sequenzanaly-

tisch untersucht. Im Anschluss wurde fallspezifisches Kontextwissen über das For-

mat »Zeitfenster« hinzugezogen und außerdem das Foto desselben Kirchenraums

im ›Normalzustand‹ (Abb. 14) zum Vergleich hinzugezogen.2

2 Dieses fotografische Protokoll ist ein künstliches Protokoll, weil es eigens für diese Studie

vom Forscher selbst aufgenommen wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Fallstudie: Zeitfenster 217

Abb. 13: Fotografie des sozial-räumlichen Arrangements während einer

Zeitfenster-Veranstaltung3

© E. Rudolphi 2016

Abb. 14: Der Kirchenraum St. Foillan ohne Veranstaltungsarrangement

©M. Radermacher 2019

3 Veröffentlicht u.a. auf https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfens

ter-aachen/.

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/
https://www.pastorale-innovationen.de/projekte-menschen/zeitfenster-aachen/


218 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

Die sequenzanalytische Annäherung an das fotografische Protokoll in Abb. 13

ermöglicht die Hypothesenbildung hinsichtlich der semantischen Strukturen des

abgebildeten sozial-räumlichen Arrangements. Diese Hypothesen werden in den

folgenden Kapiteln unter Rückgriff auf fallspezifisches Kontextwissen – wie z. B.

Interview- und Beobachtungsdaten sowie Hintergrundwissen zur Zeitfenster-Ge-

meinde – erhärtet oder modifiziert. In diesem Kapitel stelle ich nicht die einzelnen

Analyseschritte, Lesarten und hypothetischen Anschlussmöglichkeiten der einzel-

nen Sequenzen dar (siehe Kapitel 9 zur Methode), sondern nur hypothesenhaft die

wesentlichen Bezugsprobleme, die im protokollierten Arrangement bearbeitet wer-

den und die Vermutungen über die dort realisierte Atmosphäre erlauben.

Wennman sich auf die Lesart als gebauter Kirchenraumeinlässt, ist damit noch

nicht entschieden, was in der abgebildeten Situation stattfindet, um welchen so-

zialen Zusammenhang es sich handelt und welcher allgemeine Typus sozialer Zu-

sammenhänge hier empirisch konkretisiert wird, zumBeispiel: ob es sich um einen

profanierten, also nicht mehr liturgisch genutzten Raum handelt, ob dort eine im

alltagssprachlichen Sinne ›kulturelle‹ Veranstaltung, ein Vortrag, ein Konzert oder

ein Filmabend stattfindet.Während der Kirchenraum im ›Normalzustand‹ (Abb. 14)

Dispositionen für einen religiösenVollzug bereithält (Kirchenbänke,Altar,Kirchen-

fenster),werdendiese architektonischenDispositionen im inAbb. 13protokollierten

Arrangement überdeckt oder verfremdet, insbesondere durch drei Gestaltungsele-

mente: Teelichter in den Bänken, rosa-violette Beleuchtung desHintergrundes und

eine große Leinwand in der Mitte des Bildes.

Das Arrangement enthält damit Elemente, die in populär-kulturellen Zusam-

menhängen vorkommen und in der Alltagswelt aus nicht-religiösen Kontexten be-

kannt sind, zum Beispiel aus Veranstaltungsräumen für Feiern, Veranstaltungen

oder Vorträge. Der Kirchenraum ist zwar architektonisch als Kirchenraum erkenn-

bar, weist in seiner aktuellen Gestaltung aber deutliche Unterschiede sowohl zum

›Normalzustand‹ (Abb. 14) als auchzumüblichenkirchlichenGebrauchauf.Wie spä-

ter zu zeigen seinwird, ist dieHerstellung von erkennbarenUnterschieden auch auf

der Ebene der Produktion undRezeption vonAtmosphären ein explizitesThema. In

diesem Kapitel geht es aber darum, wie genau diese atmosphärische Unterscheid-

barkeit im sozial-räumlichen Arrangement selbst realisiert wird.

Die Art undWeise der Beleuchtungweist Strukturen auf, die ausmusealenKon-

texten und ähnlichen Inszenierungen bekannt sind. Durch die Beleuchtung wird

ein Rahmen geschaffen, der das, was gerahmt wird, besonders hervorhebt. Es fin-

det eine Lenkung der Aufmerksamkeit durch die Beleuchtung statt.Nun kann jeder

Kirchenraum, der für einen Gottesdienst genutzt wird, als ›Rahmen‹ für die dort

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Fallstudie: Zeitfenster 219

stattfindende Handlung betrachtet werden; diese Rahmen unterscheiden sich aber

und ermöglichen damit die Realisierung ganz unterschiedlicher Atmosphären.4

So ermöglichen die Teelichter und die rosa-violette Beleuchtung semantische

Adressierungen als »gemütlich« oder »heimelig«,was der Kirchenraum imNormal-

zustand mit geringerer Erwartbarkeit auslöst. Eine aufwändige Inszenierung und

Dekoration legt auch nahe, dass die Macher:innen und Rezipient:innen hier etwas

Nicht-Alltägliches im Kirchenraum vorhaben. Kerzen sind in der Alltagswelt häu-

fig ein Indikator für den Wunsch, eine gemütliche, romantische oder warme At-

mosphäre zu erzeugen (siehe z. B. Schmidt-Lauber 2003, 68). Sie erfüllen keinen

praktischenZweck (Beleuchtung oderWärme), sondern ermöglichen–vor allem im

Verweis auf die im Protokoll erkennbare zwischenmenschliche Nähe – eine Atmo-

sphäre der Ruhe, der Nähe und der Besinnung.

Dass Licht im Kirchenraum eine zentrale Rolle spielt, ist keineswegs neu (siehe

z. B. Bräunlein und Weiß 2020, 11);5 und auch buntes Licht kann tagsüber bei Son-

nenschein durch bunte Kirchenfenster ermöglicht werden. Aber der Einsatz bun-

ter Beleuchtung,wenn es draußen dunkel ist, kann gezielt nur durch professionelle

Lichttechnik ermöglicht werden. Damit wird die Beleuchtung und optische Insze-

nierung des Kirchenraumes ein Medium der Vermittlung zwischen Tradition und

Innovation.Es ist einerseits traditionell –weil Licht immer schon einewichtigeRol-

le im Kirchenbau gespielt hat –, andererseits innovativ – weil es auf neuer techni-

scher Machbarkeit basiert. Eines der zentralen Bezugsprobleme des hier protokol-

lierten sozial-räumlichen Arrangements scheint in der Frage nach der Vermittlung

zwischen einer als ›traditionell‹ gedeuteten kirchlichen Architektur und der als ›in-

novativ‹ oder ›neu‹ gedeuteten InszenierungundNutzungdesselbenRaumes zu lie-

gen. Licht ist ein traditionelles Mittel der Erzeugung von Atmosphäre im Kirchen-

raum; es wird hier aber auf eineWeise genutzt, die erkennbar anders ist und in die-

sem Stil aus alltagsweltlichen Zusammenhängen bekannt ist, die nicht primär mit

Religion zu tun haben.

Auch eine große Leinwand mit einem Bild oder Video ist alltagsweltlich ein

bekanntes Element, aber kein traditioneller liturgischer Bestandteil eines Got-

tesdienstes. Wer mit üblichen katholischen Gottesdiensten vertraut ist, wird

erkennen, dass die Ausstattung in dem hier dokumentierten Arrangement anders

ist. Insbesondere ist der Altar – als zentrales innenarchitektonisches Element

des katholischen Kirchenraums (z. B. Gerhards 2011, 41) – unter und hinter der

Leinwand ›versteckt‹: zwar sichtbar, aber nicht im Fokus der Aufmerksamkeit, die

durch die komponierte Beleuchtung (und sicher auch durch den Winkel und Fokus

4 In konzeptueller Hinsicht ist der Begriff des »Rahmens« auch für die Entwicklung des in die-

ser Studie vorgeschlagenen Atmosphärenkonzepts relevant (siehe S. 183 ff).

5 ZumVerhältnis von Raumund Licht s.a. Edensor (2020); zur Rolle von Licht in der Architektur

(ohne Religionsbezug) s. bspw. Schielke (2019).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

der Fotografie) eher auf die Leinwand gelenkt wird. Die Leinwand verhindert auch

den Blick auf die Apsis, die – zumindest bei Tageslicht (Abb. 14) – deutlich geprägt

ist von den bunten Kirchenfenstern.

AuchKerzen sind imKirchenraumalles andere als unbekannt: Sie sind vielmehr

zentrale liturgische Mittel. Als Opferkerzen werden sie – vor allem in katholischen

Kirchen6 – stets gebraucht. Die Teelichter sind hier aber nicht als Opferkerzen po-

sitioniert und auch nicht als liturgische Kerzen (wie bspw. in der Liturgie der Oster-

nacht üblich), sondern ganz im Stil der Teelichter auf Café- oder Restauranttischen

– als Dekoration und Anlass für semantische Adressierungen, die sich im Feld von

»Stimmung« und »Gemütlichkeit« bewegen.Auch die Teelichter stehen imGesamt-

arrangement damit für die Bearbeitung des Bezugsproblems, wie zwischen ›Tradi-

tion‹ und ›Moderne‹ vermittelt werden kann.

Letztlichgibt dasprotokollierteArrangement keine Indiziendafürher,dass eine

als religiös qualifizierbare Situation dokumentiert wird.Es ist erwartbar undwahr-

scheinlich,dass es sichnicht umeine religiöseVeranstaltung in einemKirchenraum

handelt; hierkönntealso eineLesung,einVortrag,einFilmoder eineTanz-oderMu-

sikaufführung stattfinden. Diese Vermutung ist deshalb naheliegend, weil gängige

ästhetische Mittel und Gestaltungen eingesetzt werden, die sich nicht gegenseitig

zu einer religiösen Disposition verstärken, sondern die aus populärkulturellen Zu-

sammenhängen entnommen sind.Gegenüber dem ›Normalzustand‹ disponiert das

Arrangement stärker zuBeschreibungenwie »gemütlich« oder »warm«,was die oft-

mals assoziierte Kälte und Distanz im ›normalen‹ Kirchenraum unterstreicht.

Auch über die Frage, an welcher Stelle in einer Veranstaltung dieses Protokoll

hergestellt wurde, ist aus dem Protokoll heraus nicht zu beantworten. Wir können

vor dem Beginn, während oder nach der Veranstaltung sein. Das Protokoll erlaubt

dieHypothese, dass die nach vorne gerichteteHaltung der Besucher:innen, verbun-

den mit dem Mangel an Aufbruchsindikatoren, auf die Wartezeit vor dem Beginn

der Veranstaltung verweist.

Was kann man aufgrund dieser kurzen Analyse über die Atmosphäre in der

dokumentierten sozial-räumlichen Situation sagen, wenn man das oben vorge-

schlagene Konzept verwendet und Atmosphäre versteht als das realisierte sensori-

sche, affektive und semantische Potenzial eines sozial-räumlichen Arrangements,

welches empirisch sowohl in gesprochener und geschriebener Sprache wie auch in

nicht-sprachlichen Kommunikationsmodi fassbar wird? Der implizite Wirkungs-

zusammenhang kann bereits hypothesenhaft aus dem fotografischen Protokoll

hergeleitet werden – die Untersuchung der expliziten Thematisierung von Atmo-

sphäre in geschriebener und gesprochener Sprache folgt in den nächsten beiden

Kapiteln. Dann kommen auch explizit thematisierte sensorische und affektive

Komponenten ins Spiel, die in der Analyse des fotografischen Protokolls nur als

6 Zur neuen Popularität von Kerzen in evangelischen Kirchen s. bspw. Schneider (2015).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Fallstudie: Zeitfenster 221

Anschlussmöglichkeiten formuliert werden könnten, wie z. B. die Empfindung von

Wärme oder optische Fokussierung durch bunte Beleuchtung.

Das Potenzial des dokumentierten Arrangements besteht imWesentlichen aus

religiösen undpopulär-kulturellenDispositionen,die sich in den architektonischen

und gestalterischen Elementen und ihrer spezifischen Konstellation befinden und

sensorische, affektive und semantische Anschlüsse ermöglichen, die prinzipiell in

ganz verschiedene Richtungen gehen könnten (Filmabend, Andacht, Vortrag etc.).

Washier realisiertwird, spielt atmosphärischmit dieserDiffusität des sozial-räum-

lichen Potenzials.Die erkennbare Kirchenarchitektur rahmt eine Situation, die sich

nicht als religiös oder als Gottesdienst zu erkennen gibt. Der Umstand der populär-

kulturellen Referenzen undMedien ist wiederum eine deutliche Ähnlichkeit zu den

Formaten der Mainstream-Evangelikalen in den USA und anderswo.

Dieser Sachverhalt wird umso relevanter,wenn in den nächsten beidenKapiteln

fallspezifisches Kontextwissen und explizit in Form von textlicher oder gesproche-

ner Kommunikation thematisierte Fragen in Bezug auf Raum, Atmosphäre,Wahr-

nehmung und Intention des Zeitfenster-Gottesdienstes betrachtet werden.

8.2.2 Rezeption von »Zeitfenster«

Um die Rezeption der beiden Formate »Songwriters’ Church« und »Zeitfenster-

Gottesdienst« zu untersuchen,werden zwei verschiedeneDatensorten genutzt: Ein

Pressebericht, der eine Perspektive der Rezeption (und deren mediale Verarbei-

tung) darstellt, sowie qualitative Daten aus einer Online-Befragung regelmäßiger

Teilnehmer:innen.

1. Mediale Rezeption der Songwriters’ Church: Thomas, Andrea (2017): Das macht etwas mit

einem. In: KirchenZeitung für das Bistum Aachen, 2017 (Nr. 26) DasGenredesProtokolls,

das im Anhang auf S. 327 vollständig wiedergegeben ist, lässt sich klassifizieren als

Kommunikation über Religion, und zwar in Form eines Zeitungsartikels bzw. einer

Pressemeldung.7 Im Hinblick auf die Fragestellung dieser Untersuchung, nämlich

die Rezeption und Beschreibung von Atmosphären in religiösen sozial-räumlichen

Situationen lässt sich folgendes festhalten:

Das Protokoll thematisiert die Wirksamkeit des sozial-räumlichen Arrange-

ments –und damit seine Atmosphäre – explizit: »Man spürt, dass der Kirchenraum

etwasmacht [mit denMusiker:innen und Zuhörer:innen].« Auch in der Überschrift

wird prägnant, aber ausgesprochen vage, notiert, dass »das« »etwas« »mit einem«

macht. Dies ist eine objektsprachliche Formulierung des Black-Box-Modells für

Atmosphären: Ein Wirkungszusammenhang wird konstatiert, aber nicht erklärt.

7 Ich zitiere in diesem Abschnitt nur selektiv aus dem natürlichen Protokoll, das vollständig

sequenzanalytisch untersucht wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

Unabhängig von der individuellen motivationalen Haltung einzelner Besucher:in-

nen vermutet der Text dieWirksamkeit der Atmosphäre.

Implizit wird die Atmosphäre über die Differenz Hintergrund/Vordergrund

thematisiert. Mit Hintergrund (»background«) sind hier sowohl das räumliche

Setting als auch die inhaltliche Tiefe des Programms gemeint (die man damit ähn-

lichen Veranstaltungen implizit abspricht). Es geht also nicht vordergründig um

gute Musik, um oberflächliche Unterhaltung, sondern um tiefgründige (religiöse?)

Erfahrung.

Es geht um eine ›Spüren‹ derWirkungen des sozial-räumlichen Arrangements:

Beispielsweise notiert das Protokoll, dass Gäste kein »komisches Gefühl« haben,

wenn sie die Veranstaltung besuchen. Dies verweist auf die strukturelle Annahme,

dass viele Menschen mit Kirchenräumen ›nichts mehr anfangen‹ können. Da-

durch tritt eine Verhaltensunsicherheit auf, die als »komisches Gefühl« bezeichnet

werden kann. Man könnte diese Verhaltensunsicherheit auf verschiedene Weisen

bearbeiten, hier wird aber derWeg gewählt, den Kirchenraum einem Kirchenraum

möglichst unähnlich zu machen. Etwas muss dabei aber bleiben, und zwar die

›besondere Atmosphäre‹ des Kirchenraums.

Das Protokoll nimmt eine direkte und indirekte Abgrenzung gegenüber ande-

renVeranstaltungen inKirchenräumen vor.Eswird kurz thematisiert, dass dieGot-

tesdienstederZeitfenster-Gemeinde sich vonnormalenGottesdienstenunterschei-

den.Das Protokoll reproduziert hier Strukturen ausZusammenhängenwieMusik-,

Kunst- oderTheaterveranstaltungen,die eine emotionaleWirkungauslösen,welche

im ›normalen‹ kirchlichen Gottesdienst nicht mehr gegeben zu sein scheint.

Das Protokoll bezeichnet den Zeitfenster-Gottesdienst als »zeitgemäß, offen,

experimentierfreudig« und legt damit nahe, dass ›normale‹ Gottesdienste dies

tendenziell nicht sind. Damit werden Strukturen aus allgemeineren Säkulari-

sierungsnarrativen reproduziert, die kirchliche Gottesdienste als überkommen

erachten. Die Formulierung »experimentierfreudig« beinhaltet zudem ein mögli-

ches Scheitern (siehe auch »Experiment Jugendkirche«, S. 44).

Zugleich muss man aber betonen, dass sich all dies nur auf die Form, nicht auf

die Inhalte bezieht, die dann identischmit denen der Tradition seinmüssten. Auch

»normale Sprache« und »guteMusik« scheinen ›normale‹ Gottesdienste demProto-

koll zufolge nicht zu haben. Wer ›normale‹ Gottesdienste gut findet, wird von die-

semZeitungsartikel nicht angesprochenwerden.Damit erfahrenwir etwas über die

Zielgruppe des Textes, nämlich ›Kirchenferne‹.Diese spüren auch nichtsmehr bzw.

haben lediglich ein »komischesGefühl« beimBetreten einesKirchenraums.Siewer-

den nun angelockt beispielsweisemit Professionalität und einemgutenKlangerleb-

nis (was ›normale‹ Gottesdienste demnach nicht haben).

Die Zeitfenster-Gemeinde will Abhilfe schaffen. Sie ist der Ort, an dem der

im vorigen Kapitel beschriebene Gottesdienst und auch das Format »Songwriters’

Church« stattfinden. Der Begriff »Zeitfenster« bezieht sich im Allgemeinen auf

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Fallstudie: Zeitfenster 223

einen Abschnitt in der Zeit; der Begriff wird beispielsweise auch in Planungspro-

zessen benutzt. Religion – sprich: der Gottesdienst – bekommt damit ›ihre Zeit‹ in

einem durchgetakteten Wochen- und Tagesablauf. Das Protokoll reproduziert und

verstärkt damit Strukturen allgemeiner Säkularisierungsnarrative. Diese Gemein-

de hat aber ein Alleinstellungsmerkmal (»dafür steht die Zeitfenster-Gemeinde«),

womit eine Orientierung ›am Markt‹ zum Vorschein kommt. Als Alleinstellungs-

merkmale werden nicht Jesus oder die Bibel genannt – was die Gemeinde offenbar

mit den christlichen Kirchen im Allgemeinen verbindet –, sondern »normale

Sprache« und »gute Musik«.

Die Zeitfenster-Gemeinde hat verschiedene Formate und eines davon ist die

»Songwriters’ Church«. Beim Stichwort »Songwriter« denkt man an Liedermacher,

selbst gemachte und selbst geschriebene Musik, oft anspruchsvoll, aber nicht im-

mer direkt marktgängig. Dabei ist Musik – auch professionelle und gute Musik

– in Kirchenräumen nichts Neues. Dass Konzerte in Kirchen stattfinden, ist auch

nichts Ungewöhnliches, wird hier aber als Innovation dargestellt. Denn die Art und

Weise der Rahmung und dass man sich »einbringen« kann, ist offenbar neu und

kein Merkmal von ›normalen‹ Veranstaltungen. Klassische liturgische Elemente

kommen in diesem Format nicht vor.

Das Protokoll reproduziert Strukturen aus Zusammenhängen, in denen es dar-

um geht, (Veranstaltungs-)Angebote an den Anforderungen der Nachfrager:innen,

also am Markt, auszurichten. »Formate« kann man im Angebot haben, sie können

sich bewähren oder eben auch nicht (während beispielsweise eine Eucharistiefeier

kein Format in diesem Sinne sein kann). Man kommt als »Gast« und nicht als Ge-

meindemitglied oder als Gläubige:r.Das reproduziert Strukturen aus der Unterhal-

tungsbranche oder Gastronomie. Auch die Redeweise vom »Team« passt eher in die

Sprachspiele des Marketings und Eventmanagements. Die Sprache des Protokolls

ähnelt derWerbung für eine »Eventlocation«: Die Kirche wird zumEvent-Ort. Zum

Event gehört auch das Trinken. Damit geht es letztlich um ein ganz ›normales‹ Sin-

ger/Songwriter-Konzert mit dem Unterschied, dass es in einer Kirche stattfindet

und die Texte mehr oder weniger deutlich spirituell-christlich konnotiert sind. Die

Begriffe »Bar« und »gastlicheUmgebung« könnten so auch in einerWerbung für ein

Hotel vorkommen. Die Anzahl der Besucher:innen bestätigt den Erfolg (und nicht

etwa die Art und Weise des spirituellen Wachstums). Damit wird ein quantifizier-

bares (ökonomisches) Kriterium herangezogen (so auch in der Rezeption der Veni-

Gottesdienste, siehe Kapitel 6.2.2).

Eines der grundsätzlichen und in Bezug auf die übergeordnete Fragestellung

dieser Untersuchung zentralen Bezugsprobleme des Protokolls scheint die Frage zu

sein:Wie kann Kirche als Organisation in (vermeintlich) säkularen Zusammenhän-

gen Attraktivität erzeugen? Dieses Bezugsproblemwird unter anderem auch in Be-

zug auf das sozial-räumliche Arrangement thematisiert: Das sozial-räumliche Ar-

rangement, also derKirchenraum,wird semantisch geöffnet: »Dasmacht etwas« ist

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

so vage und semantisch unbestimmt wir irgend möglich. Gedankenexperimentell

mögliche Variationen wie »Das macht Dich katholisch«, »Das bringt Dich näher zu

Jesus« werden vielleicht deshalb vermieden, weil sie der Zielgruppe, den Kirchen-

fernen, ein ungutes Gefühl bereiten würden.

InderSinnstrukturdesProtokolls kommtsomitdas strukturelleMusterdesFor-

mats ans Licht.KirchenfernenGästenwird etwas angeboten,das aus ihrer Sichtwe-

nigmit einer stereotypwahrgenommenenKirche zu tun hat, indemkirchen-unähn-

liche Formate reproduziert werden, um Menschen wieder für Kirche zu interessie-

ren. Die Frage, ob das die Gäste für kirchen-ähnliche Formate begeistern kann oder

zumindest für kirchliche Inhalte, drängt sich auf, wird im Protokoll aber nicht the-

matisiert undmuss in dieser Studie nicht beantwortet werden.

Was vom Religiösen bleibt, ist die Atmosphäre des Kirchenraums: Der Raum

»macht« etwas mit denMusikern undmit den Gästen, weil er ein kirchlicher Raum

ist, so vermutet das Protokoll. Die Kirche ist dann zwar ›nur‹ ein Veranstaltungs-

raum, aber sie ist ein ›besonderer‹ Veranstaltungsraum. Sie ist besonders, weil ihr

etwas Spirituelles anhaftet, das im »Hintergrund« der Konzerte zum Ausdruck

kommt. Das Protokoll formuliert aber nicht explizit, worum genau es sich dabei

handelt (beispielsweise um christliche Vorstellungen über Jesus, Gott oder den

Heiligen Geist), weil das die Kirchenfernen vermutlich abschrecken würde. Man

versucht also die Kirche – als Gebäude und als Organisation – attraktiv zumachen,

indem man sie ›verschleiert‹, während natürlich die Selbstbeschreibung explizit

auf den religiösen Charakter verweist (eine ähnliche Hypothese lässt sich auch für

das sozial-räumliche Arrangement von Nightfever formuliert, siehe Kapitel 6.2.1).

2. Besucher:innen-Befragung Um mehr über die Rezeption des Zeitfenster-Gottes-

dienstes durch regelmäßige Teilnehmer:innen herauszufinden, fasse ich hier die

Ergebnisse einer qualitativen Befragung zusammen.8 Das Ziel der Befragung be-

stand darin herauszufinden, wie die Zeitfenster-Gottesdienste von regelmäßigen

Teilnehmer:innen wahrgenommen werden, insbesondere hinsichtlich ihrer Atmo-

sphäre. Es ging nicht um eine Bewertung als ›besser‹ oder ›schlechter‹ im Vergleich

zu ähnlichen Initiativen oder klassischen römisch-katholischen Formaten.

Danach gefragt, wie sie die Atmosphäre bei Zeitfenster-Gottesdiensten be-

schreiben, äußern viele Befragte, die Atmosphäre sei »entspannt«, »locker« und

8 Aufgrund der Einschränkungen durch die Covid-19-Pandemie während des Forschungszeit-

raums habe ich eine Online-Befragung mit dem Online-Instrument SoSci Survey durchge-

führt. Zwischen dem 19.08.2020 und dem 18.09.2020 nahmen daran 30 anonyme Auskunfts-

personen teil. Es ist damit zu rechnen, dass die Auskünfte aufgrund der Beschränkungen von

Gottesdiensten vor Ort von einer gewissenNostalgie gefärbt sind. Dies führt aber nicht zu ei-

ner Verzerrung der Daten, weil die Bedingungen der Pandemie lediglich klarer hervortreten

lassen, was auch vorher schon da war.

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Fallstudie: Zeitfenster 225

»angenehm«. Auch die Begriffe »einladend«, »gemütlich« und »behaglich« fallen;

ebenso Aussagen, man fühle sich »willkommen« und die Atmosphäre sei »herz-

lich« und »gastfreundlich«. All das sind Aspekte, die auch das Arrangement selbst

(siehe Kapitel 8.2.1) bereits indiziert. Die daraus oben entwickelten Hypothesen

lassen sich hier also mit expliziten Äußerungen zur Atmosphäre erweitern; einige

potenzielle Anschlüsse werden hier textlich realisiert.

Weiterhin wird die Atmosphäre als »freundlich«, »warm« und »offen« beschrie-

ben. Sie sei »ruhig« und »besinnlich« und ermögliche es, dass man »zur Ruhe kom-

men« und »aus demAlltag abtauchen« könne.Man könne »auftanken«wie »in einer

Oase«.Hier kommenalsoAspekte vonWellness undErholung ins Spiel, die zugleich

durch den Indikator »besinnlich« eine Verknüpfungmit spirituellen und religiösen

Kontexten ermöglichen. Das Attribut »spirituell« kommt in den erhobenen Aussa-

gen ebenfalls vor; es gibt also eine explizite Adressierung als »religiös/spirituell«.

Die Atmosphäre der Zeitfenster-Gottesdienste wird außerdem beschrieben als

»feierlich« und »festlich«, als »lebendig«, »modern« und »am Puls der Zeit« – zu-

gleich aber auch »persönlich«, »ehrlich« und »berührend«.Es herrsche eine »Wohn-

zimmeratmosphäre«, indermansich »wohlfühlen«könne,waszumBeispiel derRe-

de vonder »spirituellenGemütlichkeit« (wie imTrinity, sieheKapitel 2) ähnelt.Den-

noch wird eingeräumt, dass es »sehr anstrengend/unbequem« sei, »auf den harten

Kirchenbänken zu sitzen« –der Kirchenraummit seinen sensorischen Affordanzen

steht somit dem Ziel nach körperlichem und seelischemWohlfühlen imWeg.

Die Elemente der so beschriebenen Atmosphäre sind Gestaltungsmittel wie

Licht, Musik, Bilder und die Beteiligung der Besucher:innen, zum Beispiel bei

Fürbittenaktionen (auch dies eine Ähnlichkeit zum Trinity). Die Gestaltung wird

als »sorgsam« und »technisch professionell« beschrieben. Der Kirchenraum wirke

»durch besondere Dekoration wie Teelichter und Blumenschmuck sehr einladend«

und die »Lichtgestaltung« erzeuge »eine warme Atmosphäre«. Die »Live-Musik«

wird besonders geschätzt, weil sie »sehr authentisch und mit Liebe gemacht« sei;

sie »wärmt von innen« oder »geht richtig ins Herz«. Auch durch die Bilder, die vor

undwährend des Gottesdienstes auf der Leinwand gezeigt werden,werde eine »At-

mosphäre geschaffen«; es handele sich um »ausdrucksstarke, inspirierende Fotos«.

Bei den Fürbitten schließlich, die im Zeitfenster-Gottesdienst von den Anwesenden

selbst aufgeschrieben und dann laut vorgelesen werden, notieren Auskunftsperso-

nen, sie seien »immer ganz berührt« von den »sehr tiefsinnigen Fürbitten« und die

Fürbitten lehrten sie »Demut«.

Die Wirkung einer solchen Atmosphäre wird mit verschiedenen Worten be-

schrieben, die man unter den Schlagworten »Inspiration«, »Geborgenheit«, »Ge-

meinschaft« und »Beteiligung« zusammenfassen kann: Der Zeitfenster-Gottes-

dienst sei der »perfektive Einstieg ins Wochenende«, gebe »viele Impulse zum

Nachdenken« undman gehe »froh und neu inspiriert« hinaus.Man fühle sich »auf-

gehoben bei Gleichgesinnten« sowie »sehr geborgen«. Eine befragte Person notiert,

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

dass der Raum durch »buntes, warmes Licht, Blumen, Kerzen, Decken so vorberei-

tet [ist], dass eine Atmosphäre der Geborgenheit entsteht«. Außerdem schaffe die

Atmosphäre einen »Zusammenhalt undman gehtmit einem guten Gefühl: Das will

ich wieder erleben«. Hier werden also durch atmosphärische Faktoren Bindungs-

kräfte erzeugt und beschrieben.Die realisierte Atmosphäre der Veranstaltung wird

in bestimmterWeise durch kommunikative Anschlüsse adressiert: Die hier zitierte

Person will (unter anderem) aufgrund der Atmosphäre wiederkommen.

Das Gefühl von Gemeinschaft wird häufig betont: Man fühle sich »nicht aus-

geschlossen«, sondern »einer tollen Gemeinschaft« angehörig. Es gebe »mehr Nä-

he«, man könne »Menschen begegnen« und sich »mit anderen verbinden«. »Mit-

menschlichkeit«, »Solidarität« und »Gemeinschaft« seien wichtige Aspekte, so dass

eine weitere befragte Person schreibt, sie fühle sich als »Teil eines großen Ganzen«.

Man könne sich auf »andere Menschen und ihre Emotionen einlassen«, sich »fal-

len lassen«, »öffnen« und sich »selbst hinterfragen«.Auskunftspersonen fühlen sich

»angenommen« und »angesprochen«; jemand anderes hat das »gute Gefühl, hier

richtig zu sein«.Wichtig ist auch, dass die Befragten nicht den Eindruck haben, sie

würden »bewertet« oder müssten bestimmten Erwartungen entsprechen. All dies

führt auf der Ebene der Beteiligung zu einer »inneren Teilnahme«: Die »Möglich-

keit zur Beteiligung (Bitten, Austausch) verdichtet die Atmosphäre nochmals«.

Die Teilnehmer:innen der Umfrage wurden ebenfalls gefragt, wie sich die Zeit-

fenster-Gottesdienste vonüblichenkatholischenGottesdienstenunterscheiden,vor

allem imHinblick auf den Stil oder die emotionale Ansprache. In allgemeiner Hin-

sicht notieren die Befragten Unterschiede im Hinblick auf: Ablauf, Gestaltung, At-

mosphäre, Emotionalität, Sprache und Gemeinschaft.

Es beginnt mit der recht einfachen Feststellung, dass die Zeit des Gottesdiens-

tes (amFreitagabend) »besser inmeinenAlltag« passt; auch die zehnminütige Pause

während desGottesdiensteswird geschätzt.Diesmacht das Format »ungewöhnlich

unddennochangenehmanders«.DieGestaltung sei insgesamt »festlich,wertschät-

zend, den Charakter eines Kirchenhauses wahrend«; sie sei »niveauvoll statt lieb-

los«. Eine befragte Person notiert hinsichtlich des räumlichen Arrangements, dass

sie es gut findet, dass »kein ›toter/schmerzverzerrter Jesus‹ im (optischen) Vorder-

grund« steht. Hier wird das räumliche Arrangement, insbesondere die große Lein-

wand, die die übliche Altarausstattung verdeckt, ausdrücklich adressiert. Die »Äs-

thetik zeigt mir meine Welt – nicht wie Kirche sonst«, so notiert eine weitere Per-

son und formuliert damit explizit denUmstand der populärkulturellen Anleihen bei

Zeitfenster, der bereits in der Analyse oben beschrieben wurde. Dies führt alles da-

zu, dass das Format als »sehr niedrigschwellig« bezeichnet wird.

Zugleich aber sei die »Atmosphäre besinnlicher« als in üblichen katholischen

Gottesdiensten.Sie sei »sehr gelöst« und »locker«,was innormalenFormatenoffen-

bar nicht so empfunden wird. So werde man »emotional abgeholt« und »emotional

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Fallstudie: Zeitfenster 227

berührt«, was ebenfalls als atmosphärischer Unterschied zu üblichen katholischen

Formaten wahrgenommen wird.

Hinsichtlich der Sprache notieren die Befragten, es gebe »keine Standardant-

worten wie im üblichen Messe-Slang«, sie sei »manchmal noch ungewohnt, aber

sehr ansprechend«.Vor allemsei sie »modern«,»zeitgemäß«,»gendergerecht«, »all-

tagstauglich« und verzichte auf »Floskeln«: »nicht so wie Geistliche sonst – gibt ei-

nemdasGefühl,die verstehendich«.So fühlenBefragte sich »direkt angesprochen«;

der Zeitfenster-Gottesdienst sei »individuell statt heruntergerissen« (letzteres be-

zieht sich auf die Wahrnehmung der klassischen Formate) sowie »persönlich für

mich passend, statt Einheitsbrei«. Hier wird in der Rezeption eine deutliche Dif-

ferenz zum ›üblichen‹ römisch-katholischen Gottesdienst markiert.

Dies führt auch dazu, dass es eine stärkere Wahrnehmung von Gemeinschaft

gibt: »Alle Anwesenden scheinen von dem Geist der Liebe erfüllt zu sein«. Dies

wird auch durch den »gemeinsamen Ausklang mit Getränken« begünstigt, wo-

durch es »Raum zum persönlichen Austausch und gemütlichen Beisammensein«

gibt. So nehmen die Befragten eine »Verbundenheit innerhalb der Gemeinde«

wahr, die auch durch die »Gastfreundschaft« der Veranstalter:innen ermöglicht

wird: »Vermischung von Weltlichem (Pause, Getränke, Diskussion, Toilette) mit

Geistlichem erweckt das Gefühl wahrer Gastfreundschaft«. Im Vergleich mit klas-

sischen römisch-katholischen Formaten wird der Zeitfenster-Gottesdienst daher

als »offener und einladender« geschildert. Auch »Auswärtige werden wie ›dazu-

gehörend‹ angesprochen«, fühlen sich »einbezogen« und »willkommen«. »Andere

katholische Gottesdienste wirken oft unnahbar, kalt, von oben herab und starr«. Bei

Zeitfenster gibt es hingegen »nichts, was ich falschmachen könnte oder bestimmte

Verhaltensvorschriften«.9

Eine befragte Person spitzt denVergleich zwischenZeitfenster undüblichen ka-

tholischen Formaten wie folgt zu: »Zeitfenster: Ich kenne die Lieder nicht? Egal!

– Kath. Gottesdienst: Ich kenne die Lieder nicht? ›Die geht wohl nicht oft. Drückt

sich!‹« oder: »Zeitfenster: Ich komme allein? Egal! – Kath. Gottesdienst: Ich komme

allein? ›Lebt die keinenGlauben in der Familie?Hat die keine Freunde?‹« Interessant

andieserAussage ist,dassZeitfenster in eineOpposition zum»katholischenGottes-

dienst« gestellt wird, obwohl es sich organisatorisch und theologisch bei Zeitfenster

um eine katholischeWort-Gottes-Feier handelt. Hier findet also im objektsprachli-

chenMaterial ein deutlicher intra-religiöser Vergleich statt.

Auch in Bezug auf bestimmte Elemente des Gottesdienstes werden deutlich er-

kennbare Unterschiede zu üblichen katholischen Formaten notiert.Dies betrifft lit-

urgische Elemente, Beteiligungsmöglichkeiten,Musik undThemenwahl. Als Wort-

9 Ähnlich äußern sich Auskunftspersonen über die Initiative Trinity: »Ich benehmmich natür-

lich wie=n ,Gast, aber ich hab keine Angst, dahin zu gehen« (Interview Trinity, Abs. 118).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

gottesdienst konzipiert gibt es »keine Priester«, »keine Eucharistie«, »keinenWeih-

rauch«, »keine Kommunionsfeier«, »keine Hostie«.

Zeitfenster habe »eine andere Struktur als herkömmliche Gottesdienste«, sei

»losgelöst von der klassischen Liturgie – daher auch nicht das Empfinden einen

Gottesdienst zu besuchen«. Hier wird wieder deutlich, wie stark die Opposition

zwischen Zeitfenster-Gottesdiensten und üblichen Gottesdiensten empfunden

wird, wenn Zeitfenster gar nicht mehr als »Gottesdienst« beschrieben wird. Eine

andere Auskunftsperson notiert: »ImnormalenGottesdienst empfinde ich [Rituale]

manchmal als Struktur, die abgearbeitet wird«. Bei Zeitfenster gebe es hingegen

»keine unerklärlichen Riten«, »keine klerikalen Abläufe« und das Format sei »nicht

so steif und formelhaft« – was sicher auch mit dem gewählten Format als Wort-

Gottes-Feier zu tun hat.

Eine befragte Person notiert: »[Ich] bin Teil des Gottesdienstes. Bei einem nor-

malen Gottesdienst fühle ich mich eher als Zuschauer«. Dies hat zum Beispiel mit

derBeteiligungbei denFürbittenzu tun,die »spontanvonder anwesendenGemein-

de imGottesdienst verfasst«werden.Dies führe zu einer »höherenAufmerksamkeit

der Teilnehmer«; denn es sei ein »Unterschied, ob ich für die Gesundheit der Men-

schen oder für meinen Freund XY bete«.

Die musikalische Gestaltung bei Zeitfenster sei »den Menschen näher« als

in normalen katholischen Veranstaltungen. Sie sei »modern«, »treffend und er-

frischend«, »sehr berührend«, »ohne Orgelmusik, dafür mit Musik aus meinem

Leben«; anders formuliert »gute Musik statt schlechter Orgel«. Die Orgel wird also

in negativer Weise mit den üblichen katholischen Formaten assoziiert, weshalb die

Band bei Zeitfenster mit ihren »Popsongs« positiv eingeschätzt wird.10

Die Themen bei Zeitfenster sind den Befragten zufolge alltagsnah, aktuell und

authentisch – was den normalen katholischen Gottesdiensten eher abgesprochen

wird. Sie seien »anspruchsvoll«, »alltäglich« und hätten etwasmit der »Lebenswirk-

lichkeit« der Menschen zu tun. Sie seien »näher amMenschen« als in normalen ka-

tholischen Gottesdiensten oder auch »alltagsnäher und nicht in einem klerischen

[sic!] Schwulst vorgetragen«; »verständlicher und nahbarer«. Was schließlich die

Predigt betrifft, so notiert eine Auskunftsperson: »ENDLICH ein zeitgerechter Got-

tesdienstmit einer Predigt,die Ihnennicht erst jemanderklärenmuss«.Die Predig-

ten seien »hervorragend vorbereitet, durchdacht und durchfühlt und häufig voller

10 Die Orgel scheint ein häufig verwendetes Symbol zu sein, um sowohl auf »Kirche« zu ver-

weisen als auch auf »alt« und »rückständig«. Auch deshalb verwenden junge Initiativen in

aller Regel (schon seit Jahrzehnten) keine Orgel mehr in ihren Veranstaltungen. Als Mar-

kierung für den traditionellen römisch-katholischen Kirchenraum verbleibt sie aber häufig,

wenn auch in passiver Rolle (so bspw. auf dem Cover von Experiment Jugendkirche, Abb. 3, S.

45).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Fallstudie: Zeitfenster 229

spiritueller und psychologischer Tiefe«. Die atmosphärischen Differenzen werden

also um inhaltliche erweitert.

Schlussendlich wird ein starker Kontrast zwischen Zeitfenster-Gottesdiensten

und den klassischen katholischenGottesdienstenwahrgenommen.Die traditionel-

len Formate seien »rückwärtsgewandt«, »alt«, »wenig tolerant/offenherzig« und als

»Monolog« aufgebaut. Zeitfenster dagegen halte sich »nicht an die üblichenGebets-

formeln innormalenGottesdiensten«, sei »nicht an alte StrukturenundTraditionen

gebunden« und »weniger steril als ich bei anderen Gottesdiensten erfahren habe«.

Zeitfenster-Gottesdienste »könnten die Zukunft der Kirche sein«, weil sie »mit der

Zeit gegangen [sind], ohne zu überspitzen«. Befragte notieren, dass sie sich »füh-

len wie Abrahams Schoß« oder »rundum wohlfühlen«, was erneut die atmosphäri-

schen Aspekte betont und als kommunikative Realisierung sensorischer und affek-

tiver Vorgänge rekonstruiertwerden kann.Der Zeitfenster-Gottesdienst ist für eine

befragte Person »eine echte Alternative« zumklassischen römisch-katholischenAn-

gebot.

In der Rezeption der Veranstaltung wird somit einerseits die Atmosphäre deut-

lich thematisiert und beschrieben, andererseits wird auch die Differenz zu den

als üblich wahrgenommenen katholischen Gottesdiensten sehr deutlich markiert.

Ähnlich wie in der Ausgangsthese formuliert wird damit die Atmosphäre (neben

anderen Kriterien) zu einem wichtigen Faktor des Vergleichs zwischen dieser

katholischen Initiative und der herkömmlichen römisch-katholischen Liturgie.

8.2.3 Produktion und Intention von »Zeitfenster«

In diesem Kapitel fasse ich die zentralen Aussagen eines Interviews mit den Orga-

nisator:innen von Zeitfenster imHinblick auf die Gestaltung der Gottesdienste zu-

sammen: Wie werden Raum und Atmosphäre explizit von den Leiter:innen der In-

itiative thematisiert? Wie wird Atmosphäre im Zeitfenster-Gottesdienst und in an-

deren Zeitfenster-Formaten gezielt hergestellt? Die Zusammenfassung der imHin-

blick auf die Forschungsfrage wesentlichen Aussagen wird ergänzt durch die se-

quenzanalytische Untersuchung ausgewählter Passagen.

Zeitfenster als Zielgruppengemeinde richtet sich ursprünglich an 35- bis 55-jäh-

rige, wird aber auch von deutlich jüngeren oder älteren Gästen besucht. Das Mi-

lieu der Besucher:innen beschreiben die Organisator:innen als »pragmatisch Akti-

ve« und »Performer« (Interview Zeitfenster, Abs. 72); dazu kommt die »Achtsam-

keitsszene« als angesprochene Zielgruppe (Interview Zeitfenster, Abs. 52). Die Ziel-

gruppe ist nicht auf katholische Menschen beschränkt, sondern Zeitfenster sieht

sich als »post-konfessionelle« Initiative, die aber eine starke römisch-katholische

Identität aufweist (Interview Zeitfenster, Abs. 238–242).

Bei der Gründung der Initiative sollte ein Format fürMenschen entwickelt wer-

den, die mit den »bestehenden Angeboten in Gemeinden […] unzufrieden waren«

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

(Interview Zeitfenster, Abs. 56).11 Zeitfenster will als »Kirche auch relevant sein für

Leute, die […] sich durch kein Gottesdienstformat ansprechen lassen« (Interview

Zeitfenster, Abs. 236) und für jene, »die sagen: ›Kirche, ich kenn Dich. Hast nichts

für mich‹« (Interview Zeitfenster, Abs. 297). Es geht also weniger um ganz neu am

christlichen Glauben Interessierte, als vielmehr um ehemals kirchlich sozialisier-

te, die den Kontakt zur Kirche verloren haben: Sogenannte »Ex-User«, also Perso-

nen, die »mit Kirchenräumen auch noch positive Erfahrungen verbinden« (Inter-

view Zeitfenster, Abs. 98).

Die Auskunftspersonen betonen, dass Zeitfenster »etwas Neues« (Interview

Zeitfenster, Abs. 56, 280) und »anders« (Interview Zeitfenster, Abs. 85, 88) ist, aber

immer »aus unserer Tradition heraus« (Interview Zeitfenster, Abs. 311). Die Got-

tesdienste sind »anders als normale Gottesdienste« (Interview Zeitfenster, Abs.

119), basieren aber vom Ablauf her auf der »klassischen Wortgottesfeier« (Inter-

view Zeitfenster, Abs. 111). Zeitfenster ist »durch und durch katholisch« (Interview

Zeitfenster, Abs. 242).

In den zitierten Äußerungen wird deutlich, dass einerseits eine bewusste Ab-

grenzung zu herkömmlichen katholischen Formaten vorgenommenwird, anderer-

seits eine starke Verortung in der katholischen Tradition bleibt. Dieser Anspruch –

traditionell katholisch und zugleich »post-konfessionell« neu und anders – äußert

sich auch atmosphärisch. Dies hat bereits die Analyse des Arrangements und der

Rezeption in den beiden vorigen Kapiteln gezeigt.

Den ›herkömmlichen‹ Angeboten der katholischen Kirche wird attestiert, dass

sie vielenMenschen nichtsmehr zu bieten haben, die sagen: »Ich finde da nicht das,

wasmeineSehnsucht anGlaubenundSpiritualität erwartet« (InterviewZeitfenster,

Abs. 56).Die bestehenden Formatewürden von denMenschen als »formell« und un-

persönlichwahrgenommen: »keiner guckt einen an undman ist nichtwillkommen«

(Interview Zeitfenster, Abs. 106). Es fehle dort eine »Atmosphäre, die ich brauche,

damit ich mich spirituell zuhause fühlen kann« (Interview Zeitfenster, Abs. 56). Im

Unterschied dazu will Zeitfenster die Botschaft vermitteln: »Du bist jetzt hier gern

gesehen, Du sollst Dich möglichst wohlfühlen« (Interview Zeitfenster, Abs. 104).

11 Eine der Gründer:innen äußert sich an anderer Stelle in ähnlicher Weise: Sie nehme wahr,

dass »die Kirche […] ihre jahrzehnteweite Entfernung von der Lebensrealität dokumentiert«.

Die Kirche grenze sich durch ihr »Hinterherhinken« und ein unnötiges »Eingreifen in die per-

sönliche Lebensführung« selbst aus. Die Kirche habe jedoch im Wettbewerb mit anderen

Freizeitanbietern ein »einzigartiges Verkaufsversprechen«, nämlich, »dass man in einen gu-

ten Kontakt zu Gott kommen« könne. Die normalen Gottesdienste würden diesem Potenzial

nicht gerecht. Sprache und Musik seien nicht mit den Hörgewohnheiten der Menschen ver-

einbar; rituelle Handlungen vielfach unbekannt und undurchsichtig. Deshalb ist sie der An-

sicht, dass die kirchliche Botschaft an die Zeit angepasst werden müsse, neue Formen und

Vermittlungswege ausprobieren solle, ohne ihre Botschaft aus den Augen zu verlieren (N. N.

2015).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Fallstudie: Zeitfenster 231

Auchbei Zeitfenster geht es–wie bei den anderen in dieser Studie untersuchten

Initiativen –darum, eine »Schwelle« abzubauen zwischen der Kirche als Institution

und ihrer Liturgie und denjenigen, die sich von der Kirche und den katholischen

Gottesdiensten entfremdet haben, aber nicht prinzipiell den Kontakt verweigern

(Interview Zeitfenster, Abs. 106).

Um dies zu erreichen, soll eine Atmosphäre der Gastfreundschaft hergestellt

werden, indermansichwohlfühlenkann (InterviewZeitfenster,Abs.99–100)und in

der eine Kommunikation auf Augenhöhe möglich wird (Interview Zeitfenster, Abs.

270). Außerdem soll nichts als »Zwang« vermittelt werden (Interview Zeitfenster,

Abs. 119). Auch der Kirchenraum selbst wird dazu verändert: »Wir beschneiden ja

den Kirchenraum durch die Leinwand; wir nehmen den Altar raus« (Interview Zeit-

fenster, Abs. 249), was aus liturgischer Sicht als unproblematisch beschrieben wird,

da die Zeitfenster-Gottesdienste nicht als Eucharistie gefeiert werden. Auch ande-

re traditionell katholische Rituale werden »sehr zurückgenommen«, zum Beispiel

die Verehrung der Bibel (Interview Zeitfenster, Abs. 220). All das soll erreichen, dass

Zeitfenster »als Kirche […] relevant [ist] für Leute, die sich durch kein Gottesdienst-

format ansprechen lassen« (Interview Zeitfenster, Abs. 236).

Umdie beschriebene deutliche Abgrenzung von den ›herkömmlichen‹ römisch-

katholischenFormatenzuerreichenunddochausderkatholischenTraditionheraus

als post-konfessionelle Initiative erkennbar zu werden, legten die Organisator:in-

nen Wert auf drei Aspekte: »Sprache«, »Musik« und »Relevanz des Themas« (Inter-

view Zeitfenster, Abs. 88).

Mit der im Gottesdienst gesprochenen Sprache soll eine Nähe zur alltäglichen

Sprache hergestellt werden.Das »Sprechenmit Gott« soll nicht förmlich oder veral-

tet erscheinen, sondern auf eine Weise, die bei den Gästen die Erkenntnis auslöst:

»Ach, guckmal, so kannman auchmit Gott reden« (Interview Zeitfenster, Abs. 217)!

»Kirchenfloskeln« hingegen sollenmöglichst vermieden werden, auch von den Pre-

diger:innen, die zu den Gottesdiensten eingeladen werden (Interview Zeitfenster,

Abs. 117). Ähnliches gilt auch für die Musik: »Katholische Ghettomusik« soll nicht

eingesetzt werden; es soll sich um Musik handeln, »die man auch im Radio hören

könnte« (Interview Zeitfenster, Abs. 162–166). Damit wird erneut eine Nähe zum

Alltag und zur Populärkultur hergestellt. Diese Musik trägt, so die Gesprächspart-

ner, entscheidend zur Atmosphäre bei (Interview Zeitfenster, Abs. 145–146). Die Re-

levanz des Themas soll hergestellt werden, indem die Gottesdienste und Predigten

sichmitThemenbefassen,die »alltagsrelevant« sindundandiedieGäste »andocken

können« (Interview Zeitfenster, Abs. 112).

Bei allerNähezuAlltagsthemenund-praktiken spielt dieAbgrenzungvonPopu-

lärkultur undWellness-Formaten eine wichtige Rolle für die Identität von Zeitfens-

ter. Teilnehmer:innen sollen sich zwar »möglichst wohlfühlen« (Interview Zeitfens-

ter, Abs. 104, siehe auch Abs. 112), aber andererseits biete Zeitfenster keinen »Well-

ness-Schnösel-Kurs« (InterviewZeitfenster,Abs. 100).Das Format sei zwar niedrig-

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

schwellig konzipiert, aber deshalb keineswegs »seicht« (Interview Zeitfenster, Abs.

227) und die Themen keine »leichte Kost« (Interview Zeitfenster, Abs. 100). Der Stil

der Redner, der inhaltliche Aufbau der Predigten und auch die technischen Mög-

lichkeiten werden von Formaten wie TedTalks, einer in den USA entwickelten Vor-

tragsreihe, inspiriert (Interview Zeitfenster, Abs. 125).

Während einerseits die evangelikalen und pfingstlichen Freikirchen und ihre

Formate ausdrücklich als Inspiration genutzt werden (Interview Zeitfenster, Abs.

124–125), besteht andererseits eine inhaltliche Abgrenzung zur hingebungsvollen

Sühne-Theologie (Interview Zeitfenster, Abs. 158). So wird im Produktionsdiskurs

also auch explizit über die bereits festgestellten Ähnlichkeiten zu evangelikalen For-

maten reflektiert. Etwas überspitzt beschreiben die Gesprächspartner Zeitfenster

daher als »katholischen Gottesdienst im freikirchlichen Ritus« (Interview Zeitfens-

ter, Abs. 108).Mit diesemKlischeewird (in selbst-ironischerWeise) auch in der Teil-

nehmerbefragung gespielt,wo es heißt, die Zeitfenster-Gemeinde seien die »›etwas

anderen‹ ›Freimaurer‹«. Mit den geschilderten Formaten und Maßnahmen kommt

Zeitfenster als Gemeindeneugründung gelegentlich in die Situation, sich zu erklä-

ren und insbesondere von »Sekten« und »Freikirchen« abzugrenzen.Potenzielle Be-

sucher:innenwissenmöglicherweise nicht genau,womit sie es zu tun haben (Inter-

view Zeitfenster, Abs. 95). Daher ist es für das Leitungsteam so wichtig, einen er-

kennbaren Kirchenraum wie St. Foillan zu nutzen (Interview Zeitfenster, Abs. 95).

Hier wird also die atmosphärische Annäherung an evangelikale und populärkultu-

relle Formate als Problem thematisiert, das ausgeglichen werden kann, indemman

die vorhandenen Affordanzen eines traditionellen römisch-katholischen Kirchen-

gebäudes nutzt.

Dieser Kirchenraum wird von den Interviewpartner als »architektonisch per-

fekt« für die Zwecke von Zeitfenster beschrieben (Interview Zeitfenster, Abs. 93).

Zeitfenster öffnet diesen Raum für alle Aachener (Interview Zeitfenster, Abs. 234)

und nutzt die vorhandenen Möglichkeiten, um jene anzusprechen, die noch nicht

so weit von der Kirche weg sind, dass sie keinen Kirchenraum mehr betreten wür-

den (Interview Zeitfenster, Abs. 98).

Dieser Kirchenraum bietet aus Sicht der Organisator:innen viele Vorteile, »weil

der selber schon so viel für uns tut« (Interview Zeitfenster, Abs. 91). Analytisch for-

muliert bietet der RaumAffordanzen undMöglichkeiten, die von Zeitfenster aufge-

griffen und gestaltet werden.Dahinter steht bei denGesprächspartnern die Annah-

me, dass der Raum an sich bereits eine »Wirkung« hat und »aufgeladen« ist, zum

Beispiel aufgrund der vielen Gebete, die darin gesprochen wurden (Interview Zeit-

fenster, Abs. 94). Diese Auffassung ist in theologischer Literatur weit verbreitet, so

beispielsweise bei Gerhards, der schreibt: »[Die] auch von säkularer Seite begehrte

Aura [desKirchenraums]beruhtwesentlich aufder ›Aufladung‹ desGebäudesdurch

den religiösenGebrauch.DieMauern sind gleichsamgetränktmit Gebeten undGe-

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Fallstudie: Zeitfenster 233

sängen,Weihrauch- undKerzenduft« (Gerhards 2011, 12–13).12Dabei sind es auch in

der Formulierung der Organisator:innen nicht die einzelnen ergriffenen Maßnah-

men, sondern das »Gesamtarrangement«, das die »religiöse Atmosphäre erzeugt«

(Interview Zeitfenster, Abs. 349).

Dies ist, so die Gesprächspartner, nicht nur in den Gottesdiensten zu bemer-

ken, sondern auch in der »Songwriters’ Church«: Man organisiert die Technik für

die Bands und lässt »dann den Raumwirken« auf dieMusiker und Zuschauer:innen

(Interview Zeitfenster, Abs. 94). Hier wird auch explizit formuliert, dass die atmo-

sphärische Wirkung nicht von den Organisator:innen hergestellt, sondern nur er-

möglicht werden kann: »Wirmachen das nicht, sondern dann kommt so ein ›Touch

of Magic‹ und irgendwie passiert was« (Interview Zeitfenster, Abs. 309). Es handelt

sich mithin um ein objektsprachliches »Black-Box-Modell« für die religiöse Wirk-

samkeit von Atmosphäre, die auch in der Rezeptionsperspektive (siehe oben) schon

angedeutetwurde: Etwas passiert, aberwie genau dies vonstattengeht, bleibt offen.

Die so ermöglichte Atmosphäre hat zum Ziel, dass die Anwesenden eine »Be-

gegnung mit dem haben, was wir Gott nennen« (Interview Zeitfenster, Abs. 338).

Andererseits wird auch betont, dass man »ganz viel Technik« braucht, um »die At-

mosphäre herzustellen« (Interview Zeitfenster, Abs. 91, siehe auch Abs. 292).

Wie die so ermöglichte Atmosphäre wahrgenommen wird, darüber berichten

die Veranstalter:innen, dass sie von den Bands der Songwriters’ Church die Rück-

meldung bekommen, sie hätten in der Kirche ein besonders aufmerksames Publi-

kum, die Gäste würden die Musik viel »klarer und tiefer« wahrnehmen; die Bands

nähmen eine »dichtere Atmosphäre« wahr (Interview Zeitfenster, Abs. 94). Die Ge-

sprächspartner:innen beschreiben aus ihrer Sicht, dass bei den Zeitfenster-Gottes-

diensten »eine gemeinsame Energie im Raum« ist, die »schwer mit Worten zu fas-

sen« ist, die man aber »spüren« kann. In diesen Momenten merkt die Auskunfts-

person, dass »eine sehr große Einheit« im Raum ist, »Mitgefühl« und »Empathie«,

die man im Raum spüren könne (Interview Zeitfenster, Abs. 228). Im Raumwird es

dann »total still« und »es stellen sich gerne die Haare auf« (Interview Zeitfenster,

Abs. 227). Von den Gästen höre man dann im Anschluss, »dass sie hier in diesem

12 Ähnlich formuliert Kardinal Lehmann in einer Handreichung zur »Umnutzung von Kirchen«:

»Eine Kirche ist ja nicht irgendein Gebäude. Eine Kirche ist nicht nur eine orientierende Land-

marke, ein architektonischer Akzent in unseren Städten und Dörfern oder ein schützenswer-

tes Denkmal. Für uns katholische Christen ist jedes Kirchengebäude zunächst Haus Gottes,

Haus für die Feier des Gottesdienstes der Gemeinde und Haus des Gebetes für jeden Ein-

zelnen. In unseren Kirchen ist etwas spürbar von der Gegenwart Gottes, sie sind Räume der

Ehrfurcht und der Anbetung.Was unsere christliche Berufung zutiefst ausmacht – in unseren

Kirchen wird es ›anschaulich‹: das Wort Gottes und das Mysterium unserer Erlösung. So sind

unsere Kirchen steinerne Zeugen des Glaubens und – in ihrer architektonischen und künst-

lerischen Verschiedenheit – Gestalt gewordene Theologie« (Lehmann 2003, 3).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

Gottesdienst berührt werden« (Interview Zeitfenster, Abs. 343). Hier werden senso-

rische und affektive Vorgänge in die kommunikative Aufmerksamkeit gebracht und

damit semantisch (auf der Ebene des Sozialen) greifbar.

Eine im Hinblick auf die Ausgangsfrage besonders relevante Passage wurde ei-

ner ausführlichen sequenzanalytischenUntersuchungunterzogen,derenErgebnis-

se ich imFolgenden stark verdichtet schildere.Es handelt sich umdiesenAusschnitt

aus dem Interview:

»[…] oder die//ja//äh, ja, da wird,//mhm//wenn imWinter ist, da isses einfach kalt,

dann liegen Decken in der//mhm//Bank//okay//. So das sind so die kleinen Zei-

chen, die sagen//mhm//: Egal, wie Du jetzt bist undwas, wie die letzteWochewar,

oder//ja//der letzte Monat, Du bist jetzt hier gern gesehen, Du sollst Dich mög-

lichstwohlfühlen//ahhh//unddannquasi//mhm//, wenn=s ge:ht, irgendwie=n gu-

ten Kontakt zu bekommen oder=n neuen Gedanken zu bekommen« (Interview

Zeitfenster, Abs. 104).

Die untersuchte Passage beschreibt eine sozial-räumliche Situation. Ziel der Ana-

lyse ist es, die Sinnstruktur dieser Beschreibung einer Situation zu rekonstruieren,

um so etwas darüber herauszufinden, wie der Produktionsdiskurs sozial-räum-

liche Arrangements thematisiert. Die sequenzanalytische Untersuchung dieser

Interviewpassage lenkt den Blick auf strukturelle Muster, die die Sprecher:innen

selbst nicht ausdrücklich thematisieren (und auch nicht thematisierenmüssen), die

aber dazu beitragen, dass das Protokoll in seiner vorliegenden Gestalt als sozialer

Sachverhalt entstehen konnte.

Die Sequenzanalyse interessiert sich nicht für vermeintlich ›unbewusste‹ psy-

chische Inhalte und sie versucht auch nicht zu ergründen, was Sprecher:innen ›ei-

gentlich‹ gemeint haben könnten. Die Sprecher:innen als konkrete Personen mit je

eigenen Biografien und Motiven sind für die Struktur der soziokulturellen Mus-

ter überwiegend irrelevant. Dieser Umstand, mag er auch ungewöhnlich erschei-

nen, ist in den Prämissen der Methode begründet, die davon ausgeht, dass sozia-

le Vorgänge, wie beispielsweise eine verbale Interaktion, nicht nur aus bewussten

oder ›unbewussten‹ Motiven und Interessen der beteiligten Menschen heraus er-

klärt werden können, sondern auch – und zwar wesentlich – aus den impliziten

soziokulturellen Strukturen, die eben nicht im Ermessen einzelner Personen liegen

unddie in der Regel nicht ausdrücklich thematisiertwerden,wennMenschen inter-

agieren.Daher habendie Ergebnisse der Analyse höchstens amRandemit den spre-

chenden Personen zu tun. Sie liefern primär Hypothesen in Bezug auf die Struktur

des untersuchten sozialen Falls, hier: neue katholische Initiativen und ihre atmo-

sphärische Positionierung gegenüber der römisch-katholischen Amtskirche.

Zunächst ordnet das Protokoll die beschriebene Situation in einen Zusammen-

hangmit »Winter« ein,waseinerseits eineZeitangabe istundsichaufden Jahreslauf

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Fallstudie: Zeitfenster 235

bezieht, andererseits aber auch den Rahmen für bestimmte Umstände schafft: »Im

Winter« sind zum Beispiel die Tage kürzer, die Temperaturen in der Regel niedri-

ger als im Sommer, und bestimmte Feste fallen in dieWinterzeit. Das Protokoll be-

tont dann das scheinbar Banale, nämlich, dass es imWinter »einfach kalt« ist.Gera-

de weil diese vermeintliche Banalität hier explizit thematisiert wird, darf vermutet

werden, dass sie für das Protokoll eine Relevanz hat und daher genauer untersucht

werden sollte.

Inwelchen lebensweltlichenZusammenhängen ist es erwartbar und verstehbar,

wenn jemand sagt, imWinter sei es »einfachkalt«?Das kannderFall sein,wennman

die fehlende Wärme beklagt oder wenn man auf die Notwendigkeiten hinweisen

will, die aus diesemUmstand erwachsen (manmuss sichwärmer anziehen,dieHei-

zung einschalten etc.).Kurz:WennKälte ausdrücklich thematisiertwird, istWärme

implizit immer im Spiel. Kälte ist jedoch keine absolute Zustandsangabe, sondern

kann unterschiedlich empfunden werden. Sie kann sich empirisch messen lassen,

aber zugleich auch eine Metapher für emotionale Kälte oder soziale Isolation sein.

Außerdem ist Kälte in alltagssprachlichen Zusammenhängen meistens negativ be-

setzt. Das Empfinden von Kälte ist ein Indikator für die Abwesenheit nicht nur von

Wärme,sondern auch vonWohlbefinden. IndenFällen, indenenKälte positivwahr-

genommen wird, verwendet die Alltagssprache andere Begriffe wie beispielsweise

ein »erfrischendes Getränk« im Sommer, das »kühle Nass« gegen die Hitze etc.

Das so formulierte Problem – Kälte im Winter – erfordert einen Lösungsvor-

schlag und das Protokoll formuliert eine von vielen Lösungsoptionen: »dann liegen

Decken in der Bank«. »Decken in der Bank« lassen sich in gedankenexperimenteller

Kontextvariation in verschiedene Situationen einordnen: Die warme Decke in der

offenenKutsche,diedieReisendenvorkaltemFahrtwindschützensoll (ein romanti-

sierendesKlischeeüber vorindustrielleZeiten); dieDecken,diemanaufBänkenund

Stühlen in den Außenbereichen von Cafés, Restaurants und Kneipen findet. Wäh-

rend im ersten Fall der physische Schutz vor Kälte die primäre Funktion der Decke

ist, sind Decken auf Café-Stühlen auch eine Einladung, sich gemütlich niederzu-

lassen.Außerdem liegenDecken bei Langstreckenflügen in Flugzeugen auf den Sit-

zen und haben dort die gleiche Funktion: Einen wenig wohnlichen, nur temporär

genutzten Ort mit einem Merkmal von Geborgenheit und Fürsorge auszustatten.

Dass es sich im fallspezifischen Zusammenhang um Kirchenbänke handelt, ist im

Protokoll nicht erkennbar, macht den Sachverhalt aber besonders interessant, weil

zunächst die gemeinsamen Strukturen der geschilderten Lesarten zu identifizieren

sind, um dann zu betrachten, wie diese Strukturen in einem kirchlichen Arrange-

ment wirken.

Decken sorgen in der Regel fürWärme und sind ein Mittel gegen Kälte. Decken

auf Bänken legen den potenziellen Nutzer:innen nahe, dass sie sich hier geschützt

vor Kälte niederlassen dürfen; dass sie nicht frierenmüssen.Decken sind einMittel

der Fürsorge für denmenschlichenKörper,demsie zugleich haptisch nahekommen

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

– im Gegensatz zum Beispiel zu einer Heizung, die ebenfalls für Wärme sorgt.13

Was das Café, die Kutschenbank und der Sitz im Flugzeug gemeinsam haben –hier

ist also eine implizite soziale Regel amWerk – ist, dass in einer nicht-heimatlichen

Umgebung Anzeichen für Nähe,Wärme und Geborgenheit platziert werden.

Wenn man den Begriff »Decke« und seine alltagsweltlichen Verwendungswei-

sen isoliert betrachtet, wird man beobachten können, dass eine »Decke« sich in ei-

nem intimenNahverhältnis zummenschlichen Körper befindet, sobald sie verwen-

det wird. Man verwendet Decken, um sich zum Schlafen zuzudecken, man wickelt

kleine Kinder in Decken, man setzt sich auf Decken, um gegen einen kalten oder

nassen Untergrund geschützt zu sein, und man spendet Decken als Notbehelf für

obdachlose Menschen, damit sie nachts oder imWinter nicht frieren.Wenn es kei-

ne Heizung gibt, sind sie eine Möglichkeit, Körperwärme in Körpernähe zu halten.

Decken finden sich in der privaten Sphäre des Haushalts, dem Schlafzimmer,

Bett oder Wohnzimmer. Im öffentlichen Raum schützen Menschen sich häufiger

mit Kleidungsstücken (Mantel, Jacke etc.) vor Kälte. Wenn aber im öffentlichen

Raum–wie in Cafés, Flugzeugen etc. –Decken angeboten und ggf. auch verwendet

werden, dann übertragen diese Dispositionen von Geborgenheit, Fürsorge und

Nähe aus dem privaten in den öffentlichen Raum. Überträgt man diese soziokul-

turelle Struktur auf den fallspezifischen Kontext des Protokolls – dass nämlich

in Kirchenbänken im Winter Decken bereitliegen –, so kann man die Hypothese

aufstellen, dass auch im Kirchenraum eine Notwendigkeit besteht, Wärme, Nähe

undGeborgenheit herzustellen.Dieswäre als Antwort auf ein strukturelles Problem

zu verstehen, dass nämlich der Kirchenraum als (teil-)öffentlicher Raum eben nicht

von sich aus Indizien fürWärme, Nähe und Geborgenheit anbietet.

Die gedankenexperimentelle Kontextvariation und Entwicklung von Lesarten

zu dieser kurzen Sequenz erlaubt also, Hypothesen zur Struktur des Protokolls zu

formulieren, zum Beispiel, dass es im Produktionsdiskurs der untersuchten kirch-

lichenVeranstaltungen eine Rolle spielt, ob undwiemanBesucher:innen einGefühl

vonWärme,Willkommen-Sein und Fürsorge vermittelt.

Das strukturelle Bezugsproblem des Protokolls ist damit noch nicht entfaltet,

aber es ergibt sich eine erste Spur, der man weiter folgen kann. Denn das Proto-

koll thematisiert ausdrücklich denUmstand, dassDecken in denBänken liegen und

führt aus, das seien »so die kleinen Zeichen«.Hierwird deutlich, dass es sich umein

Protokoll aus dem Produktionsdiskurs handelt, weil jemand mit einer bestimmten

Absicht gestaltend in den Raum eingegriffen hat (also Decken in die Bänke gelegt

hat). Die Decken sind »Zeichen« für etwas – und potenziell könnte man anschlie-

ßen: »… mach es Dir gemütlich«, »… ruh Dich erst mal aus«, »… fühl Dich wie zu

Hause« etc., was den oben bereits notierten Lesarten für »Decke« entspricht.

13 Im Protokoll geht es nicht weiter mit »… dann machen wir die Heizung an«, sondern mit »…

dann liegen Decken in der Bank«.

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Fallstudie: Zeitfenster 237

Das Protokoll realisiert aber einen weniger erwartbaren Anschluss, wenn es

heißt, die Zeichen würden sagen: »Egal, wie Du jetzt bist«. Dies ist eine funda-

mentale, auf das ganze Sein einer Person bezogene Aussage. In lebensweltlichen

Zusammenhängen taucht eine solch Aussage nur in wenigen Situationen auf.

Vorstellbar sind Varianten wie »Egal, wie es Dir jetzt geht – Du bist immer ange-

nommen« oder »Egal, wo Du gerade bist – Du kannst immer zurück nach Hause«

etc. Das sind Varianten, die erwartbarerweise in unkündbaren sozialen Beziehun-

gen, also zwischen Partnern oder Familienangehörigen vorkommen. Vorgesetzte

reden so in der Regel nicht mit ihren Mitarbeiter:innen, Ärzte nicht mit ihren

Patient:innen und Verkäufer:innen nicht mit ihren Kunden – was überwiegend

rollenförmige, kündbare soziale Beziehungen sind.14 Jemand – ein generalisiertes

»Du« (was die Hypothese einer nicht rollenförmigen Beziehung unterstützt) –wird

hier als ganze Person und nicht in einer bestimmten Rolle adressiert.

DemProtokoll zufolge signalisiert somit eineDecke in der Kirchenbank, dass es

hier ›umsGanze‹ geht; Menschen kommen nicht als Gäste, Kunden oder Patient:in-

nen, sondern implizit werden Strukturen angelegt, die aus familiären Beziehungen

stammen und die ihrerseits für religiöse Traditionen, insbesondere die sogenann-

ten Erlösungsreligionen, ein zentrales Element sind.15

Außerdem vermischt diese Sequenz den Verweis auf einen Dauerzustand mit

dem Verweis auf einen temporären Zustand: Der Teil »wie Du jetzt bist« bedeutet

zum einen, dass man in einem anderen Moment auch anders sein kann, adressiert

also einen vorübergehendenZustand; zugleichwürdemanumgangssprachlich eher

die Formulierung »wie es Dir jetzt geht« verwenden. Denn das »bist« adressiert als

gebeugte Form von »sein« den Dauerzustand, das existenzielle Sein der angespro-

chenenPerson–wofürmanumgangssprachlich eher erwartenwürde »werDubist«.

Diese doppelte Referenz der Sequenz (auf den vorübergehenden Zustand und

auf das dauerhafte Sein) verweist auf das schon angedeutete strukturelle Bezugs-

problem des Protokolls, das auch in der Differenz zwischen nicht rollenförmiger

(diffuser) und rollenförmiger Sozialbeziehung zum Tragen kommt: Die Frage, ob

14 Die Begrifflichkeiten »diffuse« vs. »rollenförmige« Sozialbeziehung verwende ich hier in

Anlehnung an Oevermanns Professionalisierungstheorie (Oevermann 1996; s.a. Krech 2011,

S. 81–82). Oevermann formuliert die These von einem rollenförmigen »Arbeitsbündnis« zwi-

schen Kunden und Dienstleister:innen. Dieses Arbeitsbündnis ermöglicht erst die Bearbei-

tung der jeweils vorhandenen Problemlagen (z. B. Oevermann 1979).

15 So ist der unter anderem von Weber geprägte Begriff der »Brüderlichkeitsethik« hier an-

wendbar, die in »Prophetischen und Heilands-Religionen« ein Element der Konkurrenz zur

»Sippengemeinschaft« darstellt: »Unter […] Entwertung jener [familialen] Beziehungen und

unter SprengungdermagischenGebundenheit undExklusivität der Sippen schuf die Prophe-

tie […] eine neue soziale Gemeinschaft. Innerhalb dieser entwickelte sie nun eine religiöse

Brüderlichkeitsethik« (Weber 1920, 96).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

man sich zu einem Anderen in eine zeitlich begrenzte, rollenförmige Beziehung

setzt oder in eine dauerhafte, totale Beziehung.

Gedankenexperimentelle Kontextvariationen ergeben, dass so eine Formu-

lierung (»Egal, wie Du jetzt bist«) in der Alltagswelt primär in religiösen oder

kirchlichen Zusammenhängen erwartbar und verstehbar ist. Daneben kann sie

auch im Marketing oder in der Werbebranche auftauchen, wenn ein Produkt oder

eine Dienstleistung kommunikativ so gerahmt werden soll, dass es um das ganze

Leben des Konsumenten geht – z. B. in der Vermarktung von Sportartikeln oder

Kaffee (Abb. 15, »connect with something bigger«).

Abb. 15: Konstruktion holistischer, diffuser Sozialbeziehungen imMarke-

ting

Werbeflyer von Starbucks

Beide Fälle würden die Strukturen einer sozial nicht auflösbaren familiären Be-

ziehung reproduzieren,die zwischenElternundKindernoder zwischenPartner be-

steht.16 Dies wiederum passt zum Motiv der »Decke«, mit der Eltern ihre Kinder

oder Partner einander zudecken.

DesWeiteren stellt sich hier die Frage, auswelchemAnlass eine solche generali-

sierte und bedingungslose Existenzannahme überhaupt explizit thematisiert wer-

16 Eine hier anschlussfähige Theorie über die soziale Konstitution von Religion ist mit Simmels

Konzept des »Religioiden« formuliert: Es gibtAnlagen fürReligion, zumBeispiel in der Eltern-

Kind-Beziehung, die noch nicht Religion sind (Simmel 1898, 267–268).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Fallstudie: Zeitfenster 239

den muss. Das kann nur dann der Fall sein, wenn es Anlass zum Zweifel gibt, dass

diese Zusage besteht; bei Verunsicherung der Stabilität einer unkündbaren sozia-

len Beziehung. Überträgt man dieses strukturelle Muster auf den fallspezifischen

Kontext des Protokolls – den Gestaltungsdiskurs für eine katholische Initiative –

so kannman die Hypothese aufstellen, dass auch zwischen den Anbieter:innen und

ihren potenziellen Teilnehmer:innen eine solche Verunsicherung zumindest nicht

ausgeschlossen wird. Diese werden hier nicht ›wie Familienmitglieder‹ adressiert,

aber auf eineArt undWeise,die Strukturen aus ebendieserAdressierungsweise und

Beziehung reproduziert.

Außerdem kann die Hypothese formuliert werden, dass eine katholische Initia-

tive sich in dieser Hinsicht nicht von der traditionellen Rollenvorstellung in einer

kirchlichenGemeinde (»Hirte«und»Herde«bzw.»Vater«und»Kinder«) unterschei-

det: Die Kirche trat und tritt in die Rolle der Eltern und versichert den ›Kindern‹ –

also Gemeindemitgliedern – die ungebrochene, absolute Annahme als ›Verlänge-

rung‹ der von Jesus ihremGlauben nach ausgesprochenen Annahme. Es ändert sich

aberdieArt undWeise,dieseAnnahmezu formulieren: Es ist nichtmehrdasGleich-

nis oder die Auslegung der Schrift, sondern eine Decke in der Bank, die – wie das

Protokoll explizit thematisiert – diese Botschaft vermitteln soll und damit vielleicht

verständlicher ist als andere Aussagen.Unddas sozial-räumliche Arrangement the-

matisiert genau diesen Umstand mit atmosphärischen Mitteln – ohne dass in der

Situation darüber explizit gesprochen werden müsste (»implicit knowledge«, sie-

he S. 200).

Das Protokoll reduziert in den nächsten Sequenzen teilweise die holistische

Annahme der Person, indem der Bezug nicht mehr auf das ganze Sein des Men-

schen gerichtet ist, sondern auf »die letzte Woche« und den »letzten Monat«. Die

gedankenexperimentelle Formulierung von Anschlussmöglichkeiten zu dieser Se-

quenz (»So das sind so die kleinen Zeichen, die sagen …«) läuft darauf hinaus, eine

existenzielle Zusage zu formulieren, wie zum Beispiel »… wir sind immer für Dich

da«, »… wir bleiben immer Deine Eltern«, »… ich werde immer an Deiner Seite

sein«. Der realisierte Anschluss jedoch bleibt wider Erwarten auf einer anderen

Ebene (»Du bist jetzt hier gern gesehen«), was erneut darauf hinweist, dass das

Bezugsproblem des Protokolls die Differenz zwischen diffuser, unkündbarer (se-

mantisches Potenzial) und rollenförmiger, kündbarer Sozialbeziehung (realisierter

Anschluss) ist.

Die Formulierung »gern gesehen« kommt in alltäglichen Zusammenhängen er-

wartbarerweise vor,wennman vom »gern gesehenenGast« spricht,was jedoch eine

auflösbare, vorübergehende soziale Beziehung zwischen Gast und Gastgeber:in be-

inhaltet. Der »gern gesehene Gast« kommt zum Konsumieren ins Café, nicht weil

er dortmit all seinen Problemen und Sorgen vollumfänglich angenommen und auf-

gehoben ist.Allerdings kann eine familiäre, prinzipiell unkündbareBeziehungnach

einemgroßenKonfliktmit derAussage »Dubist hier nichtmehr gern gesehen« oder

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

»Ich will Dich nicht mehr sehen« dennoch (vorübergehend) beendet werden. In ei-

ner familiären oder partnerschaftlichenBeziehungwürdemannicht sagen »Dubist

hier gerne gesehen«, weil man schlicht dazu verpflichtet ist und es eine angenom-

mene Selbstverständlichkeit ist, dass man sich gerne sieht. Ob man gerne gesehen

ist oder nicht, spielt nur in rollenförmigen Beziehungen eine Rolle, die thematisiert

werden muss; oder wenn eine familiäre Beziehung abbricht, weil man sich ›nicht

mehr sehen‹ kann.

Davon ausgehend lässt sich das Bezugsproblemdes Protokolls spezifizieren von

der Hypothese einer diffusen vs. rollenförmigen Beziehung hin zu einer »Gast-Be-

ziehung« vs. »Familien-Beziehung« (und damit Beziehung in einer religiösen Ge-

meinde). Die Anschlusshypothese ist, dass die Atmosphäre genau dieses Bezugs-

problem bearbeitet, was hier im Produktionsdiskurs zumBeispiel daran ersichtlich

wird, dass räumlich-materielle Mittel eingesetzt werden (die Decke in der Kirchen-

bank),die dasBezugsproblembearbeiten– freilich,ohne es dabei strukturell aufzu-

lösen.DerDecke als Zeichenwird imProduktionsdiskurs viel zugetraut–obdieAn-

wesenden dieses Zeichen letztlich (unbewusst) erkennen und akzeptieren und sich

in der einen oder anderen Weise entscheiden, Gast oder Familienmitglied zu sein,

oder keines der Angebote in Anspruch nehmen, bleibt hier unbestimmt und muss

auch nicht entschieden werden, da es eine Frage des Rezeptionsdiskurses ist, die

mit demuntersuchten Protokoll nicht beantwortet werden kann.Die Auskünfte der

befragten regelmäßigenTeilnehmer:innen (sieheoben)deutenaberdaraufhin,dass

es zumindest teilweise genau so funktioniert, da häufiger berichtet wird,man fühle

sich willkommen oder aufgenommen.

In der Folgesequenz »Du sollst Dich möglichst wohlfühlen« werden viele der

schon angedeuteten Muster wiederholt. Erneut geht es nicht um grundsätzliche

Fragen der menschlichen Existenz, die das »egal, wie Du jetzt bist« potenziell vor-

bereitet hat, sondern um dasWohlfühlen. Da dies im Produktionsdiskurs geäußert

wird, kann es sein, dass die Gäste einer solchen Veranstaltung sich primär wohl-

fühlen unddie Existenzfragennicht unbedingt thematisierenwollen.Die Aufforde-

rung, sichwohlzufühlen, ist außerdemerneut gedankenexperimentell anschlussfä-

hig in Gastronomie- und Hotellerie-Diskursen, in der Wellness- und Gesundheits-

branche.

Damit kannman aus analytischer Sicht eineDifferenz zwischen dempotenziel-

len Angebot des Protokolls (grundsätzliche Fragen des Seins) und der Realisierung

(Wohlfühlen) festhalten.Diesewird imProtokoll nicht explizit problematisiert, ver-

weist aber erneut auf die strukturelle Differenz von diffuser, unkündbarer Sozial-

beziehung zu rollenförmiger Sozialbeziehung (Kunde/Anbieter).

Während »Wohlfühlen« ein alltagssprachlich häufig verwendetes Verb ist, bleibt

es inhaltlichunbestimmtundkannsichaufkörperliche,emotionaleundsozialeFak-

toren beziehen.Es ist –wie derBegriff »Atmosphäre«–gerade deshalb in vielenZu-

sammenhängen verwendbar. Im Protokoll »soll«man sichwohlfühlen,man »muss«

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Fallstudie: Zeitfenster 241

es aber nicht. Das »Soll« verweist darauf, dass alle Voraussetzungen für diesen Zu-

stand geschaffen wurden, dass aber keine Anordnung getroffen werden kann, weil

es imErmessen der Anwesenden liegt, ob sie die »Zeichen« annehmen und sich ent-

sprechend wohlfühlen.

Nimmt man fallspezifisches Kontextwissen hinzu, so stellt sich die Frage, war-

umman sich in einem Kirchenraum »wohlfühlen« sollte. Ein gedankenexperimen-

tell ebenfalls erwartbarer Anschluss wäre »Du sollst jetzt hier das Wort Gottes hö-

ren«. Die Formulierung aber, dass man sich wohlfühlen soll, verweist darauf, dass

dieMöglichkeit derAbwesenheit vonWohlfühlen besteht unddass seitens der Produ-

zent:innen der Atmosphäre eben dies verhindert werden soll. Hier wird nicht das

kognitive Ziel des Gottesdienstes betont, sondern das emotional-affektive. Dieses

wird möglicherweise deshalb betont, weil es in anderen Situationen im Kirchen-

raum kein Wohlfühlen gibt. Das Protokoll würde dann strukturell Bezug nehmen

auf einen Mangel und dieser Mangel wird ausgeglichen durch ein Zeichen wie eine

Decke in einer Bank.

Ebensokannhier einSpannungsverhältnis zwischen inhaltlicherTiefe (einExis-

tenz-bezogenes Versprechen) und oberflächlicher Wellness angelegt sein, das sich

in anderen Stellen des Protokolls auch explizit manifestiert. So sagen die Gestal-

ter:innen von Zeitfenster im Interview: »Das ist überhaupt nicht seicht, sondern-

und es ist sehr, ähm, tiefgehend für die Leute« (Interview Zeitfenster, Abs. 227).17

Im letzten Teil formuliert das Protokoll das Ergebnis der geschilderten Vorbe-

reitungen: Zwar bleibt dieMöglichkeit des Scheiterns, denn der Effekt tritt nur ein,

»wenn’s geht«, aber die Produzent:innen des Arrangements hoffen, dass sie güns-

tige Ermöglichungsbedingungen geschaffen haben. Letztlich liegt der erhoffte Ef-

fekt außerhalb menschlichen Einflusses, was durch das »quasi« indiziert wird und

als Hinweis auf ein lebensweltliches Black-Box-Modell gedeutet werden kann: Man

weiß oder hofft, dass durch bestimmte Auslöser ein bestimmter Effekt eintritt, den

Wirkungszusammenhang kann man aber nicht erklären. Der Effekt ist: einen »gu-

tenKontakt zubekommen«oder einen »neuenGedanken zubekommen«,wobei das

Protokoll in dieser Passage offenlässt, zwischenwemdieserKontakt bestehenkönn-

te und welchen Gedanken das sein sollten. »Guter Kontakt« kommt lebensweltlich

vor, wenn man zum Beispiel ein Arbeitsbündnis etablieren will; wenn man sich in

der professionalisierten Praxis bewegt und ein gutes Netzwerk hat, kurz:Wenn gu-

te Bedingungen für gelungene Kommunikation bestehen. »Gute Kontakte« basie-

17 In anderen Fällen (Veni!, Kap. 6) wird wiederum dem klassischen liturgischen Format ob sei-

ner ›leeren Phrasen‹ Oberflächlichkeit attestiert: Der Leiter des Formats argumentiert, die

katholische Kirche habe ihren Mitgliedern in den letzten Jahrzehnten beigebracht, »einer

Form zu genügen, ein Verhaltensmuster abzuspulen, ohne es inhaltlich zu begründen. Ja,

die meisten Leute wissen, was sie im Gottesdienst zu antworten haben, ohne dass sie wis-

sen, was sie da sagen, und warum sie es sagen« (Interview Veni!, Abs. 168).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

ren auf Vertrauen: Man geht davon aus, nicht abgewiesen zu werden und ggf. auch

um einen Gefallen bitten zu können. Im fallspezifischen Zusammenhang kann der

Kontakt beispielsweise zwischen den Besucher:innen des Gottesdienstes und den

Leiter:innen bestehen oder auch zwischen denMenschen und Gott.

Erst in der letzten Sequenz kommt zusätzlich zum affektiven Wohlfühlen auch

die kognitive Dimension hinzu, einen »neuen Gedanken zu bekommen«. In ge-

dankenexperimenteller Kontextvariation passt diese Wendung zu Formulierung

wie »auf neue Gedanken kommen«, wennman sich gedanklich im Kreis dreht oder

Sorgen hat; sie passt auch zu Bildungs- und Fortbildungskontexten, in denen man

etwas lernt und neue Gedankenanstöße für seine tägliche Arbeit erhalten kann. Ein

stereotypes Kirchenbild hingegen betontweniger dieDenkanstöße als vielmehr das

religiöse Ritual und die Vergewisserung im Glauben.

Als Hypothese hinsichtlich der Fallstruktur kann festgehalten werden, dass das

implizite Bezugsproblem der untersuchten Passage in demKonflikt zwischen gast-

förmiger und familiärer Beziehung besteht. Dieser Konflikt wird nicht aufgelöst,

weder implizit noch explizit, sondern strukturiert das Protokoll – also die Beschrei-

bung einer Situation in einem Produktionsdiskurs – und, so die These, auch das

beschriebene Arrangement selbst, wie die Analyse des Arrangements und der Re-

zeption gezeigt hat.

Sequenzanalyse eines natürlichen Protokolls (Werbeflyer) Ebenfalls aus dem Produk-

tionsdiskurs stammt ein »Werbespruch«, der in verschiedenen optischen Varian-

ten und Formaten verbreitet wird (z. B. Abb. 16, Abb. 17). Auch dieses Protokoll wur-

de einer ausführlichen Sequenzanalyse unterzogen, deren Ergebnisse hier insofern

knapp zusammengefasst werden, als sie sich auf die bereits diskutieren Atmosphä-

renfragen beziehen.

Abb. 16:Werbekarte für Zeitfenster

© Zeitfenster 2019

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Fallstudie: Zeitfenster 243

Abb. 17: Zeitfenster-Flyer, in dem der Slogan ebenfalls auftaucht

© Zeitfenster 2019

Zur ersten Sequenz (»gute Musik«) lassen sich verschiedene alltagsweltlich er-

wartbare Verwendungskontexte entwickeln: Der Verwendungskontext »Werbung«

für einen kommerziellen oder nicht-kommerziellen »geselligen Anlass« würde dar-

auf hinauslaufen, eine Veranstaltungmit allgemein positiv besetzten Attributen zu

bewerben, schlicht und einfach: »gute Musik«. Dies ist auch für die zweite Sequenz

(»entspannte Leute«) zunächst naheliegen. »Gute Musik« und »entspannte Leute«

sind Faktoren, die Gäste anlocken, weil offenbar angenommen wird, dass es auch

»schlechte Musik« und »unentspannte Leute« gibt – z. B. in Restaurants, Kneipen,

Cafés, auf Partys oder Tanzveranstaltungen.

Wer über »gute Musik« spricht, tut dies in direkter oder indirekter Abgrenzung

von »schlechter Musik«. Die »schlechte Musik« kann z. B. neue Musik sein oder

Musik einer bestimmten Stilrichtung oder Epoche. Implizit wird aber bei den

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

Produzent:innen und Rezipient:innen dieses Protokolls eine mehr oder weniger

klare Übereinkunft bestehen, was genau die »schlechte Musik« ist, gegenüber

der man sich hier abgrenzt. Diese Vermutung lässt sich nur mit fallspezifischem

Kontextwissen aus Produktions- und Rezeptionszusammenhängen präzisieren

(siehe oben), in denen deutlich gemacht wird, dass die Musik im Zeitfenster-Got-

tesdienst ein als positiver wahrgenommener Unterschied zu üblichen katholischen

Gottesdienstfeiern sein soll.

Alltagsweltlich erwartbar ist die Formulierung »gute Musik« als Beginn einer

Aufzählung, wie in »gute Musik, guter Wein, gutes Essen« oder »gute Musik, nette

Leute, schönes Ambiente«.Dannwäreman in der klassischenWerbe- oder Rezensi-

onssprache fürGastronomiebetriebe oder Veranstaltungen,die keine hochkulturel-

len Kontexte sind, sondern einemdurchschnittlichen Publikum einen angenehmen

Abend versprechen.

Mit der zweiten Phrase »entspannte Leute« wird ein gesellschaftliches Zusam-

menkommen thematisiert, bei dem Leute anwesend sind, die aber nicht »unent-

spannt/gestresst« sind, sondern »entspannt«. Man vollzieht also eine Abgrenzung

gegenüber vermeintlich bekannten Veranstaltungen, bei denen die Anwesenden

ebennicht entspannt sind.Das kann sich auf dieGastgeber:innen, aber auch auf die

anderen Gäste beziehen. Ob die Leute auch »nett« sind, bleibt dahingestellt, man

kann aber zumindest positive Assoziationen vermuten; »entspannte Leute« sind

sicher weniger auf Streit aus als »unentspannte Leute«. Nicht thematisiert wird,

wovon man sich mit den beiden genannten Attributen abgrenzt. Gibt es ähnliche

Zusammenkünfte,bei denen es keine guteMusik gibt unddie Leute nicht entspannt

sind? Diese Fragen lassen sich wiederum nur mit fallspezifischem Kontextwissen

erörtern: In der Tat weist der Rezeptionsdiskurs Attribute für klassische katholi-

sche Gottesdienstformate auf, die diesen als »steif und formelhaft« beschreiben

(Besucher:innen-Befragung, siehe Fußnote 8, S. 224) – und damit tendenziell nicht

entspannt.

Man erwartet an dritter Stelle –auchdurch die optischeGestaltungder Sequen-

zen–das,worumes eigentlich geht, z. B.: »gutes Essen«, »guterWein«, »schöne At-

mosphäre«. Der Dreischritt ist wahrscheinlich, aber nicht zwingend. Während die

ersten zwei Punkte die atmosphärischen Vorzüge ansprechen,müsste jetzt das Fa-

zit, der Höhenpunkt oder die Pointe kommen.

Wir wären dann weiterhin bei der Beschreibungs- oder Werbungssprache für

einen bestimmten Anlass, bei dem Leute sind und bei dem esMusik gibt. Es kommt

dann aber – entgegen den formulierten Anschlussmöglichkeiten – der Verweis auf

»normale Sprache«. Dies zu erwähnen, ist lebensweltlich nur dann sinnvoll, wenn

es so etwas wie ›unnormale‹ Sprache gibt und Anlässe, die dem hier beschriebenen

ähneln, aber keine normale Sprache haben. Die Betonung des Sachverhalts »nor-

male Sprache« lässt darauf schließen, dass wir uns in einem sozialen Zusammen-

hang bewegen, in dem »normale Sprache« eben nicht selbstverständlich ist. Die Se-

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Fallstudie: Zeitfenster 245

quenz bricht mit den als erwartbar formulierten Anschlüssen, was für die Entwick-

lung von Fallstrukturhypothesen besonders relevant ist. Wir sind jetzt nicht mehr

im Modus »Werbung für ein niedrigschwelliges, populärkulturelles Abendangebot

mit Musik«, sondern bei etwas anderem, das nur über methodisch kontrolliert ein-

geführtes fallspezifisches Kontextwissen klar wird.

Die Sprache und die Art und Weise, wie sie benutzt wird, ist im hier themati-

sierten Kontext ein potenzielles Hindernis, kann eine Barriere darstellen – tut es

aber im konkret beworbenen Angebot nicht. »Normal« heißt dann vielleicht: kei-

ne Fachsprache, keine Fremdsprache, keine komplizierten Begriffe. »Normal« kann

gedankenexperimentell auch eine positivere Formulierung für »einfach« sein: Man

sagt hier aber nicht »einfache Sprache«, weil das die angesprochenen Personen als

»dumm« darstellen würde.

Die latente Sinnstruktur des untersuchten sozialen Falls verrät somitmehr über

das stereotype Bild dessen, von dem man sich abgrenzt, als über das beworbene

Ereignis selbst. Man bedient das Klischee, dass die üblichen katholischen Gottes-

dienstformate musikalisch »schlecht« (oder mindestens nicht gut) sind, dass die

»Leute« (Amtsträger wie Gottesdienstbesucher:innen) »unentspannt« sind, also

steif, formal, vielleicht auch kompliziert und ausgrenzend, und dass die dort ver-

wendete Sprache »nicht normal« sei, also veraltet, unverständlich, unklar – etwas,

womit man nichts anfangen kann.Was hier als Alternative angeboten wird, ähnelt

dagegen einem entspannten Abend mit guter Musik bei Freunden, die sich ›ganz

normal‹ unterhalten. All das wird im Protokoll nicht explizit thematisiert, son-

dern kommt erst zum Vorschein, wenn man die Sequenzen in prinzipiell sinnvolle

Kontexte einbettet (Gedankenexperimente) und die möglichen mit den realisierten

Anschlüssen vergleicht sowie kontrolliert Kontextwissen einfügt.

8.3 Schlussfolgerungen

Die folgende Tabelle fasst stichpunktartig die Ergebnisse derUntersuchung zusam-

men und orientiert sich dabei an den bereits eingeführten Unterscheidungen und

Dimensionen, um darzustellen, wie diese als analytisches Hilfsmittel genutzt wer-

den können, um soziale Atmosphären gegenstandsadäquat und differenziert zu er-

forschen.

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019 - am 14.02.2026, 14:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

