Macht und soziale Ungleichheit

als vernachlassigte Dimensionen
der Nachhaltigkeitsforschung
Uberlegungen zum Verhéltnis von Nachhaltigkeit

und Verantwortung

Bjérn Wendt und Benjamin Gorgen

EINLEITUNG: NACHHALTIGKEIT, VERANTWORTUNG UND MACHT

Nachhaltigkeit ist ein normatives Leitbild, das in Reaktion auf die sozialen
und 6kologischen Krisen der Weltgesellschaft die Ziele menschlicher Entwick-
lung im Lichte inter- und intragenerationeller Gerechtigkeitsiiberlegungen
aufscheinen lisst (Gorgen und Wendt 2015). Nachhaltige Entwicklung kann
somit als sozial-dkologische Utopie' bestimmt werden, die inhaltlich sehr unter-
schiedlich ausgestaltet sein kann (Brand 2014, S. 541tf.). Entlang der Frage nach
der Substituierbarkeit des Naturkapitals lassen sich zur Ordnung des Nach-
haltigkeitsdiskurses etwa schwache, starke und ausgewogene Nachhaltigkeitsver-
stindnisse voneinander unterscheiden (Steurer 2001).2 Schwache Nachhaltig-

1 | Utopien werden im Alltagsverstandnis pejorativ als iibersteigerte und irrationa-
le Vorstellungen betrachtet. In der Utopieforschung werden sie hingegen unter ande-
rem als regulative Leitideen definiert, denen in der Regel zwei funktionale Merkmale
zugeschrieben werden. Sie liben einerseits Gesellschaftskritik und intendieren oder
entwerfen andererseits wiinschenswerte Alternativen. Utopien sind als unmdglich zu
verwirklichende Ideen nicht auf eine direkte Umsetzung im Sinne eines Plans angelegt.
Sie setzen im Sinne einer offenen Zielgerichtetheit vielmehr Impulse fiir Wandlungs-
prozesse (Wendt 2017).

2 | In der Regel wird der Nachhaltigkeitsdiskurs anhand der Positionen zur ékologi-
schen Dimension der Nachhaltigkeit strukturiert. Die soziale Dimension der Nachhaltig-
keit, die neben Fragen der Gerechtigkeit auch unterschiedliche Vorstellungen sozialen
Wandels umfasst (Gérgen und Wendt 2015), wird dabei weitestgehend vernachléssigt

- am 14.02.2026, 20:52:46.


https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Bjorn Wendt und Benjamin Gorgen

keitskonzepte zielen darauf, durch Effizienz und technologische Innovationen
Verluste des Naturkapitals zu kompensieren. Programmatisch wird eine Lo-
sung der Umweltkrise durch Green-Technology und Green-Economy anvisiert.
Starke Nachhaltigkeitskonzepte, wie sie beispielsweise im Postwachstumsdis-
kurs diskutiert werden (Eckart 2016; Paech 2012), intendieren hingegen eine
Abkehr von zentralen Institutionen der Gegenwart. Sie stellen infrage, dass
sich das Naturkapital durch technische Innovationen innerhalb der bestehen-
den institutionellen Arrangements ersetzen lisst. Zwischen diesen beiden
Polen verortet Steurer schlieRlich noch Konzepte einer ausgewogenen Nachhal-
tigkeit. Diese Programme, etwa das Konzept des Green-New-Deals, verbinden
technologische und ckonomische Strategien mit staatlichen Regulationen und
Verinderungen der Lebensweisen der Menschen. Sie gehen demnach davon
aus, dass das Naturkapital in Grenzen durch soziale, politische und technische
Innovationen kompensiert werden kann. Die gesellschaftliche Debatte um
Nachhaltigkeit kann somit als ein komplexes und zugleich konflikttrichtiges
Diskursfeld bestimmt werden, innerhalb dessen unterschiedliche Akteure mit
ihren Problemdeutungen, Zielhorizonten und Strategien der Umsetzung mit-
einander konkurrieren.

Auch der Begriff der Verantwortung ist mit ethischen Fragen und Gerech-
tigkeitsvorstellungen verbunden. Grundsitzlich verweist Verantwortung auf
die Zustindigkeit einer Person fiir die Folgen und Nebenfolgen der eigenen
Handlungen oder Unterlassungen (Handlungsverantwortung) und im Speziel-
len auf die Zustindigkeit einer Person fiir die Erfiillung ihrer Rollen, Amter,
Aufgaben oder Funktionen (Aufgabenverantwortung). Neben dieser sogenann-
ten Primdrverantwortung werden zwei darauf aufbauende Stufen der Verant-
wortung unterschieden (Holderegger 2006, S. 398f.; Hofte 2008, S. 320). Die
Sekunddirverantwortung zielt auf die Rechenschaft vor einer Instanz, sei es das
eigene Gewissen, Mitmenschen, Gerichte oder Gott (Rechenschaftsverantwor-
tung). Die Tertidrverantwortung meint schlieflich die Konsequenzen (Scha-
denersatz, Wiedergutmachung oder Strafen), die aus der Zuschreibung der
Verantwortung durch die Instanz erwachsen (Haftungsverantwortung). Verant-
wortungsverhiltnisse bestehen dabei aus mindestens drei aufeinander bezoge-
nen »Relata« (Buddeberg 2009, S. uff.): Das Verantwortungssubjekt bezeichnet
die handelnde oder unterlassende Person, der Verantwortung zugeschrieben
wird. Das Verantwortungsobjekt sind die durch die Person ausgefithrten oder
unterlassenen Handlungen. Als Verantwortungsinstanz kénnen schliefllich
die bereits genannten Instanzen der Rechenschaftsverantwortung (etwa das
Gewissen oder Gerichte) gelten. Neben diesen drei Relata der Verantwortung
wird zudem der normative Bezugsrahmen bzw. die Mafistibe und Kriterien der

(Grundmann 2016; Opielka 2016), wenngleich sie gerade hinsichtlich der Fragen von
Ungleichheit und Macht von zentraler Bedeutung ist.

- am 14.02.2026, 20:52:46.


https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Macht und soziale Ungleichheit

Verantwortungszuschreibungen als viertes Element von Verantwortungsver-
hiltnissen diskutiert (Buddeberg 2009, S. 38ft.).

In Bezug auf das Verhiltnis von Verantwortung und Nachhaltigkeit ist aus
unserer Sicht ein Ruckgriff auf Hans Jonas Verantwortungskonzept hilfreich.
Jonas betont, dass sich mit der Ausweitung der Macht der Menschheit »auch
das Wesen menschlichen Handelns geindert hat; und [...] daf} die verinderte
Natur menschlichen Handelns auch eine Anderung in der Ethik« (Jonas 1989,
S. 15) erfordert. Diese fithre wiederum zur Notwendigkeit einer erweiterten
Konzeption des Verantwortungsbegriffs. Hierzu fiithrt Jonas in Abgrenzung
zum klassischen Verantwortungsverstindnis, der Verursacherverantwortung
(ex-post-Verantwortung), also der kausalen Zurechnung begangener Taten,
die Dimension der prospektiven Verantwortung, d.h. des Zu-Tuenden, ein (Jonas
1989, S. 172fT.). Prospektive Verantwortung zielt auf die Bestimmung dieses Zu-
Tuenden, ist auf eine Sache gerichtet und »verpflichtet zu Taten [...]. Das >wo-
fiir< liegt auler mir, aber im Wirkungsbereich meiner Macht, auf sie angewie-
sen oder von ihr bedroht [...]. Die Sache wird meine, weil die Macht meine ist
und einen ursichlichen Bezug zu eben dieser Sache hat« (Jonas 1989, S. 174f.).
Diese Sache, d.h. die langfristigen Bedingungen auf dem Planeten, etwa der
Erhalt von Okosystemen, verlange eine kollektive Globalverantwortung.

Da Nachhaltigkeit zumeist als umfassender gesellschaftlicher Wandel be-
schrieben wird, der die ganze Welt und alle gesellschaftlichen Funktionssyste-
me beriihrt, wollen wir beztiglich der Frage nach der Verantwortung fiir eine
nachhaltige Entwicklung zunichst auch von der Annahme einer kollektiven
Universalverantwortung ausgehen, d.h. dass alle Menschen und Organisationen
als Teil des sozial-Gkologischen Krisen- und Losungszusammenhangs Verursacher/-
innenverantwortung fiir diesen Problemzusammenhang tragen als auch die Chance
haben, prospektive Verantwortung zu iibernehmen. Von dieser These ausgehend
wollen wir schrittweise zeigen, dass diese zwar den stets ganzheitlich ausge-
richteten Konzepten der Nachhaltigkeit und den damit verbundenen globalen
Krisenzusammenhingen (bspw. Klimawandel und globale Armutsbekimp-
fung) Rechnung trigt, aber den Zusammenhang zwischen Verantwortung,
Macht und sozialer Ungleichheit ausblendet.

Im Rahmen unseres Beitrages werden wir die Fragen nach dem Verant-
wortungssubjekt und der Verantwortungsinstanz vor dem Hintergrund des
normativen Bezugsrahmens der Nachhaltigkeit und vor dem Hintergrund
sozialer Ungleichheits- und Machtstrukturen explorativ ausleuchten. Hierzu
skizzieren wir zunichst den Versuch einer prospektiven Verantwortungsiiber-
nahme fiir eine nachhaltige Stadtentwicklung durch eine zivilgesellschaftliche
Nachhaltigkeitsinitiative. Wir argumentieren in Anschluss an Forschungen
iiber die Wirkungen zivilgesellschaftlichen Engagements, dass sowohl indi-
viduelle als auch kollektive zivilgesellschaftliche Akteure in Bezug auf ihre
Ziele auf enge Grenzen stoflen (Abschnitt 1). Es stellt sich somit die Frage,

- am 14.02.2026, 20:52:46.

51


https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Bjorn Wendt und Benjamin Gorgen

ob, und ggf. welche, Akteure iiber die Moglichkeit verfiigen, eine nachhaltige
Entwicklung substantiell zu férdern oder zu behindern. Bedeutsam sind aus
unserer Perspektive hierbei jene Akteure, die iiber die meisten 6konomischen,
politischen und kulturellen Machtressourcen und damit auch iiber das grofite
Handlungsverméogen verfiigen (Abschnitt 2). Gleichzeitig argumentieren wir,
dass auch diese Akteure, die sogenannten Machteliten, vor dem Hintergrund
jener Strukturen zu analysieren sind, in die sie eingebunden sind und die ih-
nen nicht nur Machtmittel und Freiheitsgrade bereitstellen, sondern auch Res-
triktionen und Handlungszwinge auferlegen (Abschnitt 3). Schlieflich wollen
wir betonen, dass trotz dieser Einschrinkungen, nicht alle Akteure in gleicher
Weise fiir eine nachhaltige Entwicklung Verantwortung tragen, sondern die
Gestaltungsmoéglichkeiten und Verantwortungsverhiltnisse in dem Mafle
variieren, in dem auch die Machtressourcen (prospektive Verantwortung)
und die verursachten sozial-ckologischen Schiden streuen (Verursacher/
-innenverantwortung) (Abschnitt 4).

1. VERANTWORTUNGSUBERNAHME LOKALER
NACHHALTIGKEITSINITIATIVEN

Im Nachhaltigkeitsdiskurs wird zivilgesellschaftlichen Initiativen eine zent-
rale Funktion fiir die »grofle Transformation« der Gesellschaft zugesprochen
(WBGU 2011, 2016). Als »Pioniere des Wandels« bzw. »Change Agents« sollen
sie in »Reallaboren« bereits im Kleinen nachhaltige Formen des Zusammen-
lebens erproben und Impulse in die Gesellschaft senden (Schneidewind und
Singer-Brodowski 2013). Mit dem Begriff der Zivilgesellschaft ist in diesem
Sinne die prospektive Verantwortungsiibernahme fiir eine nachhaltige Ent-
wicklung verbunden.

Am Beispiel einer von uns untersuchten stidtischen Nachhaltigkeitsin-
itiative kann beispielhaft nachgezeichnet werden, wie zivilgesellschaftliche
Akteure im urbanen Raum den Versuch machen, fiir eine nachhaltige Stadt-
entwicklung Verantwortung zu tibernehmen (Gorgen et al. 2016; Gorgen et
al. 2017 sowie Hoffmann in diesem Band). Uber die Veranstaltung eines >Ta-
ges der Nachhaltigkeit« sollten hierbei bestehende Initiativen vernetzt und die
Sichtbarkeit der lokalen Nachhaltigkeitsbewegung geférdert werden. Sowohl
wissenschaftliche als auch zivilgesellschaftliche Aktivist/-innen haben sich
in der Initiative zusammengeschlossen und prospektive Verantwortung tiber-
nommen und kénnen dabei als eine Instanz der 6ffentlichen Verantwortungs-
zuschreibung betrachtet werden.

Um die Potenziale der Verantwortungsiibernahmen zivilgesellschaftlicher
Initiativen im lokalen Raum zu analysieren, ist es sinnvoll, beispielhaft die
Wirkungen nidher zu betrachten, die das Engagement der untersuchten Initia-

- am 14.02.2026, 20:52:46.


https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Macht und soziale Ungleichheit

tive im stidtischen Raum entfaltete. Dabei lassen sich Wirkungen auf verschie-
denen Ebenen unterscheiden (fiir alle folgenden Punkte: Gorgen et al. 2017):

- Dasgemeinsame Engagementwirkte zunichstvor allem auf die Aktivist/-in-
nen innerhalb des Biindnisses. Es bildeten sich neue Beziehungen zwi-
schen den Individuen, sie tauschten ihre Wissensbestinde miteinander
aus und beeinflussten sich auf diese Weise in ihrer Personlichkeitsent-
wicklung und Handlungsfihigkeit. Infolge dessen konstituierte sich aus
dem Teilnehmer/-innenkreis ein kollektiver Akteur, spiter sogar institutio-
nalisiert als Verein, der zuvor noch kein Teil der sozialen Wirklichkeit des
stidtischen Raumes war.

« Dariiber hinaus wirkte die Initiative in ihr soziales Umfeld, indem sich
Netzwerke zwischen verschiedenen bereits existierenden Initiativen bilde-
ten, die zuvor nicht bestanden. Auf diese Weise konnte eine Vernetzung
der lokalen Nachhaltigkeitsbewegung forciert werden. Inzwischen besteht
ein Netzwerk von tiber 50 Organisationen, die gemeinsam zu einer nach-
haltigen Stadtentwicklung beitragen wollen.

« Ferner konnte eine wesentliche Zielsetzung, die Veranstaltung >Tag der
Nachhaltigkeits, in den Jahren 2015, 2016 und 2017 verwirklicht werden.
Durch diese mehrtigige Veranstaltung wirkte die Initiative tiber ihre Inter-
aktionen mit den Besucher/-innen des Tages der Nachhaltigkeit, indem
einerseits Aufklirung iiber die mit dem Nachhaltigkeitsdiskurs verbunde-
nen Problemlagen geleistet und Praxisbeispiele aufgezeigt wurden, welche
nachhaltigeren Handlungsoptionen bereits in der Gegenwart moglich sind.

« Durch ihre Offentlichkeitsarbeit und zahlreiche Presseartikel war die Ini-
tiative ferner an der Entwicklung des 6ffentlichen Nachhaltigkeitsdiskur-
ses in der Stadt beteiligt und schlieRlich wirkte sie sogar in die Stadtpolitik
hinein. So reichte sie gemeinsam mit der lokalen Agenda 21 einen Antrag
beim Rat der Stadt ein, sich beim Projekt >Global Nachhaltige Kommune«
zu bewerben. Durch ihre Mitwirkung in dem inzwischen realisierten Pro-
jekt sind einige Mitglieder der Initiative mit daran beteiligt, ein kommuna-
les Handlungsprogramm fiir nachhaltige Entwicklung zu entwerfen, das
sowohl Beteiligungs- als auch Steuerungsinstrumente beinhaltet.

Aus individuellen Verantwortungssubjekten bildete sich zunichst ein iiber-
individuelles Verantwortungssubjekt. In der Initiative wurde dartiber hinaus
eine weitere {ibergeordnete Ebene sichtbar, die stidtische Nachhaltigkeitsbe-
wegung als kollektiver Akteur der Verantwortung tibernimmt und als Instanz
der Verantwortungszuschreibung im stidtischen Raum agiert, um die eigenen
Handlungen genauso wie die Handlungen der Biirger/-innen, Wirtschaftsver-
treter/-innen oder Politiker/-innen vor dem Hintergrund der Nachhaltigkeit zu
verindern. Insgesamt lisst sich daher zunichst festhalten, dass die Initiative

- am 14.02.2026, 20:52:46.

53


https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Bjorn Wendt und Benjamin Gorgen

durch ihre Verantwortungsiibernahme einen deutlichen Impuls in die Zivil-
gesellschaft und Stadt sendete und das Thema der Nachhaltigkeit auch durch
sie wieder stirker in den Fokus der Stadtgesellschaft riickte.

Aber wenngleich die Entwicklung der Initiative somit zunichst durchaus
als eine Erfolgsgeschichte erzihlt werden kann, so heifdt die Frage nach den Wir-
kungen dieses Engagements zu stellen, zugleich, all diese Bemithungen in
Bezug auf ihre Ziele — die Durchfithrung der Veranstaltung, die Vernetzung
der lokalen Nachhaltigkeitsbewegung und die Forderung einer nachhaltigen
Stadtentwicklung — hin zu betrachten. Auf diese Weise werden nicht nur die
Grenzen des zivilgesellschaftlichen Engagements der Initiative sichtbar, son-
dern auch, dass die Chancen der Verantwortungsiibernahme fiir Verdnderun-
gen zur Nachhaltigkeit mit Fragen der Macht zusammenhingen.

Schon zu Beginn wurde die Begrenztheit des Handlungsspielraums der In-
itiative deutlich. So wurden einige Ideen sofort mit dem Verweis verworfen, sie
seien unrealistisch oder Ziele gerieten aus den Augen, da die Kapazititen nicht
ausreichten, um sie weiter zu verfolgen. Sie stiefs aber auch bei ganz konkreten
planerischen Aspekten fiir den >Tag der Nachhaltigkeit« auf Widerstinde, etwa
verwaltungsrechtliche (eine untersagte Flichennutzung), juristische (ein fehlen-
der Trigerkreis) oder finanzielle (eine beschrinkte Moglichkeit zur Einwerbung
von Geldern). Diese Grenzen und Freiheitsgrade zur Gestaltbarkeit der eigenen
Umwelt lagen einerseits in der Initiative selbst begriindet (etwa tiber die Men-
ge des tiberschaubaren 6konomischen, kulturellen und sozialen Kapitals, tiber
das die Initiative verfiigte). Gleichzeitig wurde aber auch deutlich, dass andere
Akteure und Strukturen den Handlungsspielraum fiir die Durchfithrung der
Veranstaltung beeinflussten. Dies geschah jedoch zunichst vornehmlich nicht
durch konkrete Interventionen von aufen, sondern vielmehr durch die Antizi-
pation voraussichtlicher Widerstinde in der Initiative selbst.

Wenngleich es ihr gelang, einen groflen Teil der lokalen Nachhaltigkeits-
bewegung zu vernetzen, so ist mit Bezug auf die Grenzen ihres Handlungs-
vermogens auch relevant, wer nicht an ihr beteiligt war oder mit ihr koope-
rierte. Getragen wurde die Initiative vor allem von zivilgesellschaftlichen und
wissenschaftlichen Akteuren mit iberwiegend bildungsbiirgerlichem Hin-
tergrund. Auf der anderen Seite waren kaum Akteure aus klassischen linken
bzw. Arbeitermilieus und -organisationen (Gewerkschaften, Parteien, Initia-
tiven) in ihr vertreten. Fithrende Vertreter/-innen der stiddtischen Wirtschaft,
der Verwaltung oder der Kommunalpolitik waren ebenfalls nicht oder nur in
Ausnahmefillen mit der Initiative verbunden. Auch die niedrigen Schranken
beziiglich des Nachhaltigkeitsverstindnisses® ermdglichten keine dauerhafte

3 | Die Initiative verzichtete bewusst auf eine Definition des Nachhaltigkeitsbegriffs,
um fir alle Akteure der Stadtgesellschaft (auch jene mit schwachem Nachhaltigkeits-
verstandnis) anschlussféhig zu sein.

- am 14.02.2026, 20:52:46.


https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Macht und soziale Ungleichheit

Kooperation mit stidtischen Funktionseliten. Wenngleich zwar durchaus Kon-
takte zu einzelnen Entscheidungstriger/-innen der Stadt aufgebaut wurden, so
zeigte sich zugleich eine geringe Vernetzung der Initiative mit den zentralen
Machtstrukturen der Kommune. Dies wire jedoch notwendig gewesen, um die
Potenziale fiir Verdnderungen, die im Rahmen lokalen Engagements méglich
wiren, auszuschépfen.

Abstrahiert man von der lokalen Ebene, so bleiben auch die technologi-
schen, ckonomischen, rechtlichen oder politischen Rahmenbedingungen,
die tiberhaupt erst die Probleme verursachten, mit deren Beseitigung sich das
Nachhaltigkeitskonzept befasst, auflerhalb des Zugriffs der Initiative. In Bezug
auf zahlreiche Kernkonflikte verblieb sie in einem Partikular- bzw. Nischendis-
kurs, der die eingespielten politischen und wirtschaftlichen Verwaltungs- und
Verwertungsabliufe in der Stadt und der Gesellschaft unberiihrt liefs.

Wie ist dieser Befund nun aber einzuschitzen? Die Initiative schwebt,
ebenso wie jede/-r Aktivist/-in, nicht im luftleeren Raum. Sie ist eingebettet
in soziale Strukturen eines sozialen Systems. Wenngleich dieses soziale Sys-
tem von Akteuren hervorgebracht und reproduziert wird, so erscheint es doch
als autonomes und stabiles Auferes (Berger und Luckmann 2001), das den
Rahmen dessen absteckt, was an Verinderung iiberhaupt moglich ist. Auf
diesen Zusammenhang verweisen auch sozial-6kologische Uberlegungen.
Thnen liegt die Annahme zugrunde, dass alle Akteure, seien es individuelle
oder kollektive, in sozial-6kologische Umwelten eingebunden sind, von denen
sie beeinflusst werden, die sie jedoch zugleich auch reproduzieren und (ein-
geschrinkt) mitgestalten (Grundmann und Liischer 2000; Grundmann 2015).
Analysiert man die Einbettung und Wirkung zivilgesellschaftlicher Initiativen
mithilfe einer aus diesen Uberlegungen abgeleiteten Heuristik (Gérgen und
Wendt 2017; Firnenburg et al. 2017), so lassen sich vier Ebenen der sozial-6ko-
logischen Einbettung unterscheiden: 1. das Innenleben der Akteure und das
Beziehungsgefiige der Mitglieder zueinander (Mikroebene), 2. der soziale Nah-
raum, in den sie eingebunden sind (Mesoebene), 3. Akteure und Aktanten, die
zwar einen Einfluss auf die Praxis der zivilgesellschaftlichen Akteure haben,
mit denen sie selbst jedoch nicht direkt interagieren (Exoebene) sowie 4. die
gesellschaftlichen Systeme und Diskurse, die fiir die Entwicklung zivilgesell-
schaftlicher Initiativen von Bedeutung sind (Makroebene).

Auf Grundlage dieser Uberlegungen nach den Méglichkeiten einer Trans-
formation zur Nachhaltigkeit zu fragen, fithrt wiederum zu der Frage nach
den Eingriffsméglichkeiten und der moglichen Eingriffstiefe von Akteuren
auf den skizzierten sozial-kologischen Ebenen und in die gesellschaftliche
Entwicklung im Allgemeinen. Die auf spezifischen Funktionslogiken beru-
henden Entwicklungsdynamiken, Strukturen und Verhiltnisse der Gesell-
schaft grundlegend zu verdndern, ja sogar zielgenau auf ein weitreichendes
politisches Ziel (Nachhaltigkeit) hin steuern zu kénnen, das erscheint unter

- am 14.02.2026, 20:52:46.

55


https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Bjorn Wendt und Benjamin Gorgen

Beriicksichtigung differenzierungstheoretischer Uberlegungen ein abwegiger
Gedanke zu sein (Nassehi 2015). Nicht nur fiir eine einzelne Initiative, sondern
auch fiir die Zivilgesellschaft und selbst die Politik als Ganzes, scheint eine
solche Kontrollvorstellung im Umfeld von unkalkulierbaren Nebenwirkungen
von Entscheidungen und Bedingungen des Nicht-Wissens sowie Nicht-Wis-
sen-Konnens (Beck 2007) eine unméglich zu realisierende Idee zu sein.

2. DiE zwel DIMENSIONEN DER
MACHT- UND VERANTWORTUNGSFRAGE

Ist die Utopie der Nachhaltigkeit also von vorneherein zum Scheitern verurteilt,
da sie an der Existenz und Komplexitit der Gesellschaft bzw. der Wirklichkeit
und Wirkmichtigkeit der sozial-6kologischen Welt sowie der Machtlosigkeit
der Menschen scheitern muss? Wir wollen uns als einen ersten Zugang zum
Zusammenhang von Macht und Verantwortung im Rahmen dieses erkunden-
den Beitrags zunichst an den Uberlegungen des Soziologen C. Wright Mills
orientieren. Mills thematisiert Verantwortung und Macht, indem er danach
fragt, inwiefern unterschiedliche Akteursgruppen die Chance haben, die eige-
nen gesellschaftlichen Verhiltnisse aktiv mitzugestalten und den main-drift
der Gesellschaft zutuend zu beeinflussen.*

Hinsichtlich dieser Frage konnten einerseits grundsitzlich alle Menschen
als ohnmichtig betrachtet werden, durch ihre Entscheidungen und Handlun-
gen auf die gesellschaftliche Entwicklung und den Lauf der Geschichte Ein-
fluss zu nehmen. Wiirde man dieser Annahme folgen, wire es im Hinblick
auf die Verursacher/-innenverantwortung nicht moglich, Menschen fiir die
mit ihrem Handeln verbundenen Konsequenzen verantwortlich zu machen
(Mills 1959, S. 57). Diese Vorstellung, so Mills, verstelle jedoch ebenso den
Blick auf die soziale Wirklichkeit, die Moglichkeit ihrer Gestaltung und die
politische Verantwortung wie die gegenteilige Vorstellung, dass die Geschichte
das Ergebnis der Entscheidungen und Handlungen einiger angesehener und
michtiger Eliten sei und diese die volle Verantwortung fiir die Gesellschafts-
entwicklung tragen:

4 | Zur Ordnung von verschiedenen Zugangen zu Machtphdnomenen kann im Allgemei-
nen zwischen Konzepten der Positionsmacht und der persénlichen Macht unterschie-
den werden (Hradil 1980). W&hrend Positionsmacht auf die relativ bestandigen und
stabilen Momente von Machtverhdltnissen verweist, auf die auch Mills abhebt, zielen
Begriffe der persdnlichen Macht eher auf die Fliichtigkeit und situative Einbettung von
Macht und legen den Fokus auf einen handlungstheoretischen und interaktionistischen
Zugang zu Machtphdnomenen.

- am 14.02.2026, 20:52:46.


https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Macht und soziale Ungleichheit

»Die Vorstellung, daf alles einem blinden Zwange folge, ist weithin nur eine fatalisti-
sche Auslegung der eigenen Machtlosigkeit oder - sofern man schon in verantwortlicher
politischer Stellung tatig gewesen ist - eine Form, das eigene Versagen zu beménteln.
Die andere Auffassung, daf alles auf die Verschwérung einiger unschwer feststellbarer
Schurken oder auf die Taten groBer Manner zuriickzuflihren sei, ist eine ebenso voreilige
Interpretation des Tatbestandes, daf Veranderungen im Gesellschaftsgefiige bestimm-
ten Eliten geschichtliche Chancen erdffnen, die sie wahrnehmen oder nicht wahrneh-
men.« (Mills 1962, S. 43)

Mills vermittelt — mit Riickgriff auf Marx® — zwischen den beiden Extremposi-
tionen. Der Mensch sei demzufolge weder nur der Gefangene noch der all-
michtige Gestalter der gesellschaftlichen Verhiltnisse.® Gerade die modernen
westlichen Industriegesellschaften seien dadurch gekennzeichnet, dass jene
Akteure, die an der Spitze der Grofibiirokratien der Gesellschaft auf die Macht-
ressourcen dieser Organisationen zugreifen, auf der Grundlage ihrer Position
die Chance zugewiesen wird, gestaltend in die Entwicklung der Gesellschaft
einzugreifen (Mills 1962, S. 36). Der Begrift der Machtelite, als Schliisselbe-
griff zur Bestimmung jener Gruppen, die in der Regel an Entscheidungen von
nationaler und internationaler Reichweite beteiligt sind, meint bei Mills die
Beobachtung, dass die Grofbiirokratien des Staates, der Wirtschaft und des
Militirs in den USA bereits in den 1940er und 1950er Jahren eine vernetzte
Machtstruktur ausgebildet haben, an deren Spitze relativ wirkmichtige Ak-
teure auf die in den Groforganisationen eingebetteten Machtressourcen zu-
greifen konnen. Die Reichweite ihrer Macht unterscheide den Aktionsradius
der Machteliten grundlegend von den Méglichkeiten einfacher Biirger/-innen,
die nur in einem sehr eingeschrinkten Mafle die Méglichkeiten besitzen, ihre
eigene Umwelt zu gestalten.

Mills verweist also auf das Verhiltnis zwischen Michtigen und weniger
michtigen Akteuren in einer Gesellschaft und versteht unten den Michtigen
mit Bezug auf Weber, »jene Menschen, die imstande sind, ihren Willen auch
gegen den Widerstand anderer durchzusetzen« (Mills 1962, S. 22). Er wihlt
also einen konflikttheoretischen Zugang, bezieht diesen allerdings weniger
auf konkrete Interaktionssituationen, sondern vielmehr auf die strukturellen
Machtasymmetrien beim Zugang zu Machtpositionen in Groforganisationen,

5 | Bei Marx heifit es beziiglich dieser Frage: »Die Menschen machen ihre eigene Ge-
schichte, aber sie machen sie nicht aus freien Stiicken, nicht unter selbstgewahlten,
sondern unter unmittelbar vorgefundenen, gegebenen und iberlieferten Umsténden.«
(Marx 1960, S. 115)

6 | Diese Position ist auch fiir spatere Theorieentwiirfe charakteristisch, die auf die
strukturierte und strukturierende Struktur des Sozialen verweisen (Giddens 1997; Ber-
gerund Luckmann 2001; Bourdieu 2013).

- am 14.02.2026, 20:52:46.

57


https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Bjorn Wendt und Benjamin Gorgen

denn nur »in und mit ihnen kann Macht einigermaflen von Dauer und Bedeu-
tung sein« (Mills 1962, S. 23). Das Verfiigen tiber die in diesen Organisationen
eingelagerten Arten von Kapital »oder, was auf dasselbe herauskommt, [...] ver-
schiedenen Arten von Macht« (Bourdieu 1983, S. 184) bzw. in unseren Sprach-
gebrauch Machtressourcen, verweist ebenfalls auf die relativ stabilen Momente
des Machtphinomens, die iiber ihre generative Weitergabe auch wesentlich
zur Reproduktion sozialer Ungleichheitsstrukturen und damit Machtasym-
metrien beitragen.”

Mills folgert aus seinen Uberlegungen in der Summe schlieflich hinsicht-
lich der Verantwortungsfihigkeit und Macht des Menschen:

»Der Gedanke der politischen Verantwortlichkeit steht dem Gedanken der historischen
Unvermeidlichkeit gegeniiber. Wenn man begreift, daf der geschichtliche Ablauf [...]
nicht unentrinnbar ist, sieht man seine Ursachen als ein geistiges Problem und als eine
Kette politischer Fragen, nicht aber als ein dunkles und furchterregendes Geschick, das
die braven kleinen Manner liberwaltigt.« (Mills 1959, S. 60)

Bei Mills scheinen zwei Dimensionen der Macht und damit verkniipft auch der
Verantwortung auf. Erstens, indem er beziiglich des Verhiltnisses von Struktur
und Handlung eine vermittelnde Position einnimmt, die dem Menschen eine
begrenzte Handlungsmacht fiir den Verlauf der gesellschaftlichen Entwick-
lung zuweist, womit die Grundlage dafiir gelegt ist, iiberhaupt jemanden fiir
ein gesellschaftliches Ereignis verantwortlich zu machen. Verantwortlichkeit
setzt also ein gewisses Quantum an Macht tiber das Verantwortungsobjekt vo-
raus (Jonas 1989, S. 222). Zweitens verweist Mills auf soziale Ungleichheit,
indem er das Verhiltnis zwischen jenen sozialen Gruppen an den Spitzen der
Groflbiirokratien, denen Machtressourcen und damit auch Verantwortlichkei-
ten zugewiesen werden und jenen, die nicht iiber diese Machtressourcen ver-
fiigen, thematisiert.

Auch beziiglich der prospektiven Verantwortung fiir eine nachhaltige Ent-
wicklung wiren es in diesem Sinne somit insbesondere die Machteliten, die
fur die Konsequenzen ihrer Entscheidungen und Unterlassungen Verantwor-
tung tragen, da sie tiber die meisten Machtressourcen verfiigen, gestaltend auf
die gesellschaftliche Entwicklung Einfluss zu nehmen.

7 | Zu diesen, auch in informellen Strukturen konzentrierten, Machtressourcen z&hlen
nicht nur harte (militdrisches und wirtschaftliches Kapital), sondern auch weichere For-
men von Machtressourcen (kulturelles und soziales bzw. wissenschaftliches oder poli-
tisches sowie symbolisches Kapital) (Bourdieu 2013; Wendt 2016; Wendt et al. 2016).

- am 14.02.2026, 20:52:46.


https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Macht und soziale Ungleichheit

3. DIE S0zIALOKOLOGIE VON MACHTELITEN

Auch die Machteliten sind nun aber Teil einer sozial-6kologischen Welt, die
ihnen zwar auf der einen Seite Machtressourcen bereitstellt, die ihnen aber
zugleich auch zahlreiche Handlungsrestriktionen auferlegt. Der Begrift der
Funktionseliten verweist etwa gerade auf die Eigenlogik der verschiedenen so-
zialen Systeme und die auf das eigene Subsystem begrenzte Macht der Eliten,
relevante Entscheidungen zu treffen (Kaina 2009). Auch fiir sie gilt, dass ihr
Handeln an soziale Normen, Rollen und Institutionen gebunden ist. Durch
»die blofle Tatsache ihres Vorhandenseins halten gesellschaftliche Institutio-
nen menschliches Verhalten unter Kontrolle. Sie stellen Verhaltensmuster auf,
welche es in eine Richtung lenken, ohne Riicksicht auf die Richtungen, die
theoretisch méglich wiren.« (Berger und Luckmann 2001, S. 58f) Auch die
moglichen Handlungsoptionen der Michtigen sind demnach tiber ihre Posi-
tionen in der Sozialstruktur der Gesellschaft, in Organisationen und in spezi-
fischen Milieus sowie ihren Habitus, ihre Einstellungen und Lebenspraktiken
vorgepragt (Bourdieu 2013). Die Machteliten sind also von strukturellen, so-
zialen, situativen und psychologischen Bedingungen abhingig, die ihre Frei-
heitsgrade, Macht und damit auch Verantwortung beschrinken. Durch ihre
Einbindung in die Gesellschaftsstruktur und ihre Sozialisation ist demnach
auch ihnen eine Partikularitit des Verhaltens und Denkens durch ihre Stel-
lung in der Gesellschaft auferlegt (Mannheim 1985). Auch sie agieren in einem
gesellschaftlichen, sozialen und biografischen Entwicklungsprozess, und ihre
Personlichkeitsentwicklung (Ontogenese) ist eng an die Entwicklung der So-
zialbeziehungen und die Gesellschaftsentwicklung (Soziogenese) gekniipft,
die die Handlungsvermégen der Akteure strukturieren (Grundmann 1999).

Folgt man dem bisher entwickelten Argumentationsgang, so stellt sich
demnach erneut die Ausgangsfrage, jedoch in einer anderen Weise: Ist wirk-
lich jede/-r fiir Nachhaltigkeit verantwortlich? Oder vielleicht doch eher nie-
mand, da gesellschaftliche GrofRtrends auflerhalb des Zugriffs gesellschafts-
politischer Interventionen liegen? Oder: Liegt die Antwort vielmehr in der
Mitte zwischen den Extremen, also in einer abgestuften Macht- und daher
auch Verantwortungsstruktur?

4. VERANTWORTUNG UND SOZIALE UNGLEICHHEIT

Wir folgen erneut Mills und geben zu bedenken, dass sich Verantwortungszu-
schreibungen sehr wohl tiber die soziale Ungleichheit in Bezug auf die Vertei-
lung der gesellschaftlichen Machtpotenziale begriinden lassen. Das Verfiigen
oder Nicht-Verfiigen iiber Machtressourcen weist gewissen Akteuren die mit
dieser Macht verbundene Verantwortung zu:

- am 14.02.2026, 20:52:46.

59


https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6o

Bjorn Wendt und Benjamin Gorgen

»Denn wenn im Geflige unserer historischen Epoche die Machtmittel solcher Art sind,
daf ihre Anwendung oder Nichtanwendung wahrhaft schwerwiegende Konsequenzen
hat, dann werden die Entscheidungen Uber ihre Anwendung zu historischen Angelpunk-
ten, und diejenigen, welche in der Lage wéren, sie mit Weitblick anzuwenden, diejeni-
gen, welche Entscheidungen féllen oder sich der Entscheidung entziehen, diirfen von
den anderen, die keinen Zutritt zu diesen Mitteln besitzen, zur Verantwortung gezogen
werden.« (Mills 1959, S. 57)

Insofern, so Mills weiter, sei es »soziologisch realistisch, moralisch gerecht
und politisch erforderlich an die Machthaber bestimmte Anspriiche zu stel-
len und sie fiir bestimmte Ereignisse und Abliufe verantwortlich zu machen«
(Mills 1959, S. 134). Im Rahmen einer 6ffentlichen Soziologie (Buroway 2015;
Mills 2016; Lessenich 2017) schreibt Mills Sozialwissenschaftler/-innen und
anderen Intellektuellen die Aufgabe zu, die Konsequenzen der Handlungen
der Machteliten zu untersuchen und sie in der Offentlichkeit mit ihrer Ver-
antwortung zu konfrontieren:

»Jene, die Macht ausiiben und die sich dessen bewusst sind, konfrontiert er [der Sozial-
wissenschaftler] mit ihrer Verantwortung fiir die von ihm herausgearbeiteten struktu-
rellen Konsequenzen ihrer Entscheidungen und Unterlassungen. Jene, deren Handeln
strukturelle Konsequenzen hat, die sich dessen aber nicht bewusst zu sein scheinen,
informiert er iiber alles, was er iiber diese Konsequenzen herausgefunden hat. Er ver-
sucht, padagogisch zu wirken und konfrontiert danach auch sie mitihrer Verantwortung.
Jene schliefilich, die normalerweise keine solche Macht haben und deren Bewusstsein
auf ihre Alltagsmilieus beschrankt ist, klért er durch seine Arbeit iber die Bedeutung
struktureller Entwicklungen und Entscheidungen fir diese Milieus und dariber auf, wie
personliche Schwierigkeiten mit 6ffentlichen Problemen zusammenhdngen; im Zuge
dieser Bemiihungen legt er ihnen auch dar, was er iber die Aktivitdten jener heraus-
gefunden hat, die mehr Macht haben.« (Mills 2016, S. 275)

Er fordert also dazu auf, dass kritische Sozialwissenschaftler/-innen die Macht-
austibung und ihre Folgen vor dem Hintergrund sozialer Ungleichheit offen-
legen und Verantwortungsfragen stets vor dem Hintergrund von Macht be-
urteilen.

In Erweiterung dieser Uberlegungen gehen wir davon aus, dass nicht nur
die Machtelite, sondern alle Akteure iiber ein gewisses Quantum an Macht und
somit auch Verantwortung verfiigen. Uberlegungen zur sozialen Ungleichheit
fithren neben den Machtasymmetrien zwischen verschiedenen Akteuren und
Gruppen innerhalb von Gesellschaften auch zur Beriicksichtigung des Reich-
tums- und Machtgefilles zwischen den Armen und den in Wohlstand oder
sogar Reichtum lebenden Teilen der Menschheit. Zunichst kénnten mit Blick
auf Macht und soziale Ungleichheit demnach jene Schichten der Weltbevolke-

- am 14.02.2026, 20:52:46.


https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Macht und soziale Ungleichheit

rung im klassischen Sinne fiir die Folgen und Nebenfolgen ihrer Handlungen
verantwortlich gemacht werden, die durch ihre »imperialistische Lebenswei-
se« (Brand und Wissen 2017) besonders viel zur Verursachung der Probleme
beigetragen haben. Sowohl zivilgesellschaftliche Akteure als auch wissen-
schaftliche Disziplinen (etwa im Rahmen der Nachhaltigkeitsforschung) und
Journalisten adressieren als moralische Verantwortungsinstanz die historische
Verantwortung des Westens. Diese Zuschreibungen durch 6ffentliche Verant-
wortungsinstanzen sind in Bezug auf Nachhaltigkeit vor dem Hintergrund der
Macht- und Ungleichheitsfrage bisher jedoch noch nicht analysiert worden.

Hinsichtlich der prospektiven Verantwortungsiibernahme und der globa-
len Ungleichheitsstrukturen sind in absoluter Armut lebende Menschen kaum
in der Lage, Verantwortung fiir die Bekimpfung des Klimawandels oder die
globale Armut zu iibernehmen, da ihnen schlichtweg die notwendigen Macht-
ressourcen fehlen. Die Armen der Welt haben, entgegen den Menschen, die
bereits in Wohlstand leben, — und das ist auch Teil von Nachhaltigkeit! — An-
spruch darauf, dass ihr materieller Wohlstand wichst. Anzunehmen, dies sei
nicht der Fall, wiirde bedeuten, die diskutierten Verantwortungs- und Nach-
haltigkeitskonzepte ad absurdum zu fithren. Verantwortung, soziale Ungleich-
heit und Macht stellen vielmehr einen unlésbaren Zusammenhang dar. Jene,
die so gut wie keine Verantwortung fiur die Verursachung der ckologischen
Krise tragen und nur geringe Moglichkeiten haben, prospektiv Verantwortung
zu iibernehmen, kénnen nicht legitimerweise fiir die Umstinde verantwort-
lich gemacht und dazu angehalten werden, durch Verzicht Verantwortung fiir
die Loésung der Krise zu iibernehmen. Verantwortungsiibernahmen wiren
hier demnach lediglich tiber Selbstzuschreibungen denkbar.

FAzIT uND AusBLICK: MACHT UND SOZIALE UNGLEICHHEIT ALS
BLINDE FLECKEN DER NACHHALTIGKEITSFORSCHUNG

Eine Soziologie der Nachhaltigkeit sollte nicht darauf verzichten, soziale Un-
gleichheit und gesellschaftliche Machtverhiltnisse zum Thema zu machen.
In Bezug auf Machtphinomene — so unser Eindruck — existiert jedoch eine
gravierende Forschungsliicke in der Nachhaltigkeitsforschung.® Eine mehrdi-
mensionale Machtanalyse ist allerdings als »Voraussetzung dafiir zu verste-
hen, wie Transformation tatsichlich bewirkt oder verhindert wird« (Partzsch

2015, S. 55).

8 | Auch die wenigen Beitrage, die sich explizit mit der Verbindung von Macht und Nach-
haltigkeit auseinandersetzten (Massarrat 2006; Avelino und Rotmans 2011; Partzsch
und Weiland 2015; Fuchs et al. 2016), stiitzen diesen Eindruck.

- am 14.02.2026, 20:52:46.

61


https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Bjorn Wendt und Benjamin Gorgen

Hinsichtlich des Zusammenhangs von Nachhaltigkeit, Verantwortung
und Macht haben wir zwischen Verursacher/-innenverantwortung und pros-
pektiver Verantwortung unterschieden. Verursacher/-innenverantwortung —
so wollten wir zeigen — streut in dem Maf der sozial-6kologischen Schiden,
die ein Individuum, eine soziale Gruppe, eine Organisation oder eine gesamte
Gesellschaft tragt. Das Verantwortungssubjekt wird also tiber das Verantwor-
tungsobjekt vor dem Hintergrund des normativen Bezugsrahmens der Nach-
haltigkeit abgeleitet. Die prospektive Verantwortung hingegen variiert — so
wurde ferner argumentiert — in dem Mafle, in dem auch die Verteilung des
Reichtums und der gesellschaftlichen Machtressourcen streut. Dass Verant-
wortung im Kontext von Nachhaltigkeit etwas mit gesellschaftlichen Machtver-
hiltnissen und sozialer Ungleichheit zu tun hat, dies mag zunichst als triviale
Erkenntnis erscheinen, sie geht allerdings mit weitreichenden Konsequenzen
fiir Verantwortungszuschreibungen und die Nachhaltigkeitsforschung einher.
Eingedenk dieser Ungleichheiten erscheinen somit zahlreiche in der Nachhal-
tigkeitsdebatte hiufig zu findende Verallgemeinerungen, wie die Menschen, die
Konsument/-innen, die Biirger/-innen oder wir alle, als zu undifferenziert, da sie
die thematisierten Machtasymmetrien einebnen und damit verschleiern.

Durch die Thematisierung von Ungleichheit und Macht gerit hingegen
nicht nur die soziale Ungleichheit in Bezug auf den Zugang zu zentralen Ent-
scheidungspositionen in den Blick, sondern zugleich die ungleiche Verteilung
von Machtressourcen zwischen verschiedenen Schichten und Regionen der
Welt. Wenngleich daher in erster Linie die Bewohner/-innen der Wohlstands-
gesellschaften angehalten sind, jene Problemzusammenhinge anzuerkennen
und den Grofiteil der Verursacher/-innenverantwortung fiir die kritische Welt-
situation zu tibernehmen, so schlieft dies nicht ein, jene Gruppen bei der Be-
arbeitung der Probleme auszuschliefen, die diese nur wenig (oder nicht) mit-
verursachen. Eine nachhaltige Entwicklung beinhaltet viel stirker als bisher,
dass die Benachteiligten selbst Machtressourcen und Wohlstandszuwichse
aufbauen, auf deren Grundlage sie sich ermichtigen und Freiheiten gewin-
nen, gestaltend auf ihre sozial-6kologische Umwelt und die Welt als Ganzes
Einfluss zu nehmen (Sen 2007).

Eine empirische Konkretisierung der Machtanalyse durch Studien zur So-
zialokologie verschiedener sozialer Gruppen und ihrer Praktiken unter dem
Gesichtspunkt der Nachhaltigkeit konnte dazu beitragen, die Verursacher/-in-
nenverantwortung genauer zu fassen, und helfen, die Fihigkeiten verschiede-
ner Gruppen zur Gestaltung ihrer sozial-6kologischen Umwelt niher zu be-
stimmen. Auf diese Weise wire es moglich, Hinweise auf Bedingungen und
Hemmnisse (nicht-)nachhaltiger Entwicklungen zu identifizieren. Nicht nur
Machtfragen, auch die damit verbundene Dimension sozialer Ungleichheit
wiirden auf diese Weise in den Blick geraten. Es bleibt bis heute eine Inkon-
sequenz der Nachhaltigkeitsforschung, dass der Abbau sozialer Ungleichheit

- am 14.02.2026, 20:52:46.


https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Macht und soziale Ungleichheit

in der Gegenwartsgesellschaft (vor allem der absoluten Armut) zwar einen
Kernaspekt des Nachhaltigkeitskonzeptes darstellt, dass soziale Ungleichheit
gleichzeitig jedoch nach wie vor als ein relativ blinder Fleck der Nachhaltig-
keitsforschung bestimmt werden kann.

LITERATUR

Avelino, Flor, und Jan Rotmans. 2011. A dynamic conceptualization of power
for sustainability research. Journal of Clearer Production 19:796-804.

Berger, Peter L., und Thomas Luckmann. 2001. Die gesellschaftliche Konstruk-
tion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. Frankfurt a.M.: Fi-
scher.

Beck, Ulrich. 2007. Weltrisikogesellschaft. Auf der Suche nach der verlorenen Si-
cherheit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. 1983. Okonomisches Kapital, soziales Kapital, kulturelles
Kapital. In Soziale Welt, Sonderband 2, Soziale Ungleichheit, 183-198. Gottin-
gen: Verlag Otto Schwarz.

Bourdieu, Pierre. 2013. Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen
Urteilskraft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Brand, Karl-Werner. 2014. Umweltsoziologie. Entwicklungslinien, Basiskonzepte
und Erkldrungsmodelle. Weinheim: Beltz Juventa.

Brand, Ulrich, und Markus Wissen. 201y. Imperiale Lebensweise. Zur Ausbeu-
tung von Mensch und Natur in Zeiten des globalen Kapitalismus. Miinchen:
oekom.

Buddeberg, Eva. 2009. Verantwortung im Diskurs. Grundlinien einer rekursiv-
hermeneutischen Konzeption moralischer Verantwortung im Anschluss an
Hans Jonas, Karl-Otto Apel und Emmanuel Lévinas. Berlin: De Gruyter.

Buroway, Michael. 2015. Public Sociology. Offentliche Soziologie gegen Marktfun-
damentalismus und globale Ungleichheit. Weinheim: Beltz Juventa.

Eckart, Felix. 2016. Suffizienz: Politikinstrumente, Grenzen von Technik
und Wachstum und die schwierige Rolle des guten Lebens. Soziologie und
Nachhaltigkeit — Beitrdge zur sozial-Gkologischen Transformationsforschung
4/2016.  https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/sun/article/
view/1755/1689 (Zugegriffen: 07.08.2017).

Firnenburg, Louisa, Benjamin Gorgen, Matthias Grundmann und Bjorn
Wendt. 2017. Doing Sustainability — Die soziale Konstruktion der Nach-
haltigkeit zwischen mikro- und makrostruktureller Praxis. In Geschlossene
Gesellschaften. Verhandlungen des 38. Kongresses der Deutschen Gesellschaft
fiir Soziologie in Bamberg 2016, Hg. Stephan Lessenich.

Fuchs, Doris, Antonietta di Giulio, Katharina Glaab, Sylvia Lorek, Michael Ma-
niates, Thomas Princen, und Inge Rgpke. 2016. Power: the missing link in

- am 14.02.2026, 20:52:46.

63


https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Bjorn Wendt und Benjamin Gorgen

sustainable consumption and absolute reduction research an action. Jour-
nal of Clearer Production 132:298-307.

Giddens, Anthony. 1997. Die Konstitution der Gesellschaft. Grundziige einer
Theorie der Strukturierung. Frankfurt a.M.: Campus.

Gorgen, Benjamin, Matthias Grundmann, Niklas Haarbusch, Jessica Hoff-
mann, Dieter Hoffmeister und Bjérn Wendt. 2017. Nachhaltige Stadtentwick-
lung durch zivilgesellschaftliche Zusammenschliisse und lokale Bewegungen?
Ergebnisse einer soziologischen Begleitforschung. Miinster: MV Wissenschaft.

Gorgen, Benjamin, Jessica Hoffmann und Bjérn Wendt. 2016. Impulse fiir
eine nachhaltige Stadtentwicklung. Der Tag der Nachhaltigkeit 2015 in Miins-
ter. https://repositorium.uni-muenster.de/document/miami/64162d65-2
058-46¢8-99ac-etboc6580co8/bericht_g%C3%BG6rgen%2ohoffmann_
wendt_2016.pdf (Zugegriffen: 07.08.2017).

Gorgen, Benjamin, und Bjorn Wendt. 2015. Nachhaltigkeit als Fortschritt den-
ken. Grundrisse einer soziologisch fundierten Nachhaltigkeitsforschung.
Soziologie und Nachhaltigkeit — Beitrige zur sozial-6kologischen Transforma-
tionsforschung 1/2015. https://www.wwu.de/Ejournals/index.php/sun/artic
le/view/1443 (Zugegriffen: 07.08.2017).

Gorgen, Benjamin, und Bjérn Wendt. 2017. Formierungsprozesse zivilgesell-
schaftlicher Initiativen. Impulse aus sozialisationstheoretischer Perspekti-
ve. In Geschlossene Gesellschaften. Verhandlungen des 38. Kongresses der Deut-
schen Gesellschaft fiir Soziologie in Bamberg 2016, Hg. Stephan Lessenich).

Grundmann, Matthias, und Kurt Liischer. 2000. Sozialdkologische Sozialisa-
tionsforschung. Ein anwendungsorientiertes Lehr- und Studienbuch. Konstanz:
UVK.

Grundmann, Matthias. 1999. Dimensionen einer konstruktivistischen Sozia-
lisationsforschung. In Konstruktivistische Sozialisationsforschung — Lebens-
weltliche Erfahrungskontexte, individuelle Handlungskompetenzen und die
Konstruktion sozialer Strukturen, Hg. Matthias Grundmann, 20-34. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Grundmann, Matthias. 2015. Das Modell der Sozialisation als Beziehungspra-
xis. In Handbuch Sozialisationsforschung, Hg. Klaus Hurrelmann, Ulrich
Bauer, Matthias Grundmann und Sabine Walper, 162-179. Miinchen: Beltz.

Grundmann, Matthias. 2016. Gemeinsam — nachhaltig. Argumente fiir eine
sozialisationstheoretische Bestimmung sozialer Nachhaltigkeit. Sozio-
logie und Nachhaltigkeit — Beitrige zur sozial-okologischen Transformations-
forschung 5/2016. https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/sun/
article/view/1756/1690 (Zugegriffen: 07.08.2017).

Hoffe, Ottfried. 2008. Verantwortung. In Lexikon der Ethik, Hg. Ottfried Hof-
fe, 326-327. Miinchen: C.H. Beck.

Holderegger, Adrian. 2006. Verantwortung. In Lexikon der Ethik, Hg. Jean-
Pierre Wils und Christoph Hiibenthal, 394-403. Paderborn: Schéningh.

- am 14.02.2026, 20:52:46.


https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Macht und soziale Ungleichheit

Hradil, Stefan. 1980. Die Erforschung der Macht. Eine Ubersicht iiber die empiri-
sche Ermittlung von Machtverteilungen durch die Sozialwissenschaften. Stutt-
gart: K. Kohlhammer.

Jonas, Hans. 1989. Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die tech-
nologische Zivilisation. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kaina, Viktoria. 2009. Eliteforschung. In Politische Soziologie. Ein Studienbuch.
Hg. Viktoria Kaina und Andrea Rémmele, 385-418. Wiesbaden: VS Verlag.

Lessenich, Stephan. 2017. Soziologische Phantasie — heute. Die Welt zu Gast
bei »Freunden«. Soziologie 46 (2):160-172.

Marx, Karl. 1960. Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte. In MEW, Bd
8., Hg. Karl Marx und Friedrich Engels, 111-207. Berlin: Dietz.

Mannheim, Karl. 1985. Ideologie und Utopie. Frankfurt a.M.: Vittorio Kloster-
mann.

Mills, Charles Wright. 1959. Die Konsequenz. Politik ohne Verantwortung. Miin-
chen: Kindler Verlag.

Mills, Charles Wright. 1962. Die amerikanische Elite. Gesellschaft und Macht in
den Vereinigten Staaten. Hamburg: Holsten Verlag.

Mills, Charles Wright. 2016. Soziologische Phantasie. Wiesbaden: Springer VS.

Massarrat, Mohssen. 2006. Kapitalismus — Machtungleichheit — Nachhaltigkeit.
Perspektiven Revolutiondrer Reformen. Hamburg: VSA.

Nassehi, Armin. 2015. Die letzte Stunde der Wahrheit. Warum links und rechts
keine Alternativen mehr sind und Gesellschaft ganz anders beschrieben werden
muss. Hamburg: Murmann.

Opielka, Michael. 2016. Soziale Nachhaltigkeit aus soziologischer Sicht. Sozio-
logie 45 (1):33-46. )

Paech, Niko. 2012. Befreiung vom Uberfluss. Auf dem Weg in die Postwachstums-
okonomie. Miinchen: oekom.

Partzsch, Lena. 2015. Kein Wandel ohne Macht. Nachhaltigkeitsforschung
braucht ein mehrdimensionales Machtverstindnis. GAIA 24/1:48-56.

Partzsch, Lena, und Sabine Weiland, Hg. 2015. Macht und Wandel in der Um-
weltpolitik. Baden-Baden: Nomos.

Sen, Amartya. 2007. Okonomie fiir den Menschen. Wege zu Gerechtigkeit
und Solidaritit in der Marktwirtschaft. Miinchen: dtv.

Schneidewind, Uwe, und Mandy Singer-Brodowski. 2013. Transformative Wis-
senschaft. Klimawandel im deutschen Wissenschafts- und Hochschulsystem.
Marburg: Metropolis.

Steurer, Reinhard. 2001. Paradigmen der Nachhaltigkeit. Zeitschrift fiisr Um-
weltpolitik und Umweltrecht 24/4:537-560.

WBGU. 2011. Welt im Wandel. Gesellschaftsvertrag fiir eine Grofe Transformation.
Berlin: WBGU.

WBGU. 2016. Der Umzug der Menschheit: Die transformative Kraft der Stddte.
Berlin: WBGU.

- am 14.02.2026, 20:52:46.

65


https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Bjorn Wendt und Benjamin Gorgen

Wendt, Bjorn. 2016. Die Bilderberg-Gruppe. Wissen iiber die Macht gesellschaft-
licher Eliten. Géttingen: Optimus.

Wendt, Bjorn. 2017. Nachhaltigkeit als Utopie. Kénnen Utopien einen Beitrag zu
einer nachhaltigen Entwicklung leisten? Miinster: Dissertation.

Wendt, Bjorn, Marcus B. Klockner, Sascha Pommrenke und Michael Walter,
Hg. 2016. Wie Eliten Macht organisieren. Bilderberg und Co.: Think Tanks,
Lobbying und Mediennetzwerke. Hamburg: VSA.

- am 14.02.2026, 20:52:46.


https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

