
Macht und soziale Ungleichheit 				  
als vernachlässigte Dimensionen 			 
der Nachhaltigkeitsforschung  
Überlegungen zum Verhältnis von Nachhaltigkeit 			 

und Verantwor tung

Björn Wendt und Benjamin Görgen

Einleitung: Nachhaltigkeit, Ver ant wortung und Macht

Nachhaltigkeit ist ein normatives Leitbild, das in Reaktion auf die sozialen 
und ökologischen Krisen der Weltgesellschaft die Ziele menschlicher Entwick-
lung im Lichte inter- und intragenerationeller Gerechtigkeitsüberlegungen 
aufscheinen lässt (Görgen und Wendt 2015). Nachhaltige Entwicklung kann 
somit als sozial-ökologische Utopie1 bestimmt werden, die inhaltlich sehr unter-
schiedlich ausgestaltet sein kann (Brand 2014, S. 54ff.). Entlang der Frage nach 
der Substituierbarkeit des Naturkapitals lassen sich zur Ordnung des Nach-
haltigkeitsdiskurses etwa schwache, starke und ausgewogene Nachhaltigkeitsver-
ständnisse voneinander unterscheiden (Steurer 2001).2 Schwache Nachhaltig-

1 | Utopien werden im Alltagsverständnis pejorativ als übersteiger te und irrationa-

le Vorstellungen betrachtet. In der Utopieforschung werden sie hingegen unter ande-

rem als regulative Leitideen definier t, denen in der Regel zwei funktionale Merkmale 

zugeschrieben werden. Sie üben einerseits Gesellschaftskritik und intendieren oder 

entwerfen andererseits wünschenswerte Alternativen. Utopien sind als unmöglich zu 

verwirklichende Ideen nicht auf eine direkte Umsetzung im Sinne eines Plans angelegt. 

Sie setzen im Sinne einer offenen Zielgerichtetheit vielmehr Impulse für Wandlungs-

prozesse (Wendt 2017).

2 | In der Regel wird der Nachhaltigkeitsdiskurs anhand der Positionen zur ökologi-

schen Dimension der Nachhaltigkeit strukturier t. Die soziale Dimension der Nachhaltig-

keit, die neben Fragen der Gerechtigkeit auch unterschiedliche Vorstellungen sozialen 

Wandels umfasst (Görgen und Wendt 2015), wird dabei weitestgehend vernachlässigt 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003 - am 14.02.2026, 20:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Björn Wendt und Benjamin Görgen50

keitskonzepte zielen darauf, durch Effizienz und technologische Innovationen 
Verluste des Naturkapitals zu kompensieren. Programmatisch wird eine Lö-
sung der Umweltkrise durch Green-Technology und Green-Economy anvisiert. 
Starke Nachhaltigkeitskonzepte, wie sie beispielsweise im Postwachstumsdis-
kurs diskutiert werden (Eckart 2016; Paech 2012), intendieren hingegen eine 
Abkehr von zentralen Institutionen der Gegenwart. Sie stellen infrage, dass 
sich das Naturkapital durch technische Innovationen innerhalb der bestehen-
den institutionellen Arrangements ersetzen lässt. Zwischen diesen beiden 
Polen verortet Steurer schließlich noch Konzepte einer ausgewogenen Nachhal-
tigkeit. Diese Programme, etwa das Konzept des Green-New-Deals, verbinden 
technologische und ökonomische Strategien mit staatlichen Regulationen und 
Veränderungen der Lebensweisen der Menschen. Sie gehen demnach davon 
aus, dass das Naturkapital in Grenzen durch soziale, politische und technische 
Innovationen kompensiert werden kann. Die gesellschaftliche Debatte um 
Nachhaltigkeit kann somit als ein komplexes und zugleich konfliktträchtiges 
Diskursfeld bestimmt werden, innerhalb dessen unterschiedliche Akteure mit 
ihren Problemdeutungen, Zielhorizonten und Strategien der Umsetzung mit-
einander konkurrieren.

Auch der Begriff der Verantwortung ist mit ethischen Fragen und Gerech-
tigkeitsvorstellungen verbunden. Grundsätzlich verweist Verantwortung auf 
die Zuständigkeit einer Person für die Folgen und Nebenfolgen der eigenen 
Handlungen oder Unterlassungen (Handlungsverantwortung) und im Speziel-
len auf die Zuständigkeit einer Person für die Erfüllung ihrer Rollen, Ämter, 
Aufgaben oder Funktionen (Aufgabenverantwortung). Neben dieser sogenann-
ten Primärverantwortung werden zwei darauf aufbauende Stufen der Verant-
wortung unterschieden (Holderegger 2006, S. 398f.; Höffe 2008, S. 326). Die 
Sekundärverantwortung zielt auf die Rechenschaft vor einer Instanz, sei es das 
eigene Gewissen, Mitmenschen, Gerichte oder Gott (Rechenschaftsverantwor-
tung). Die Tertiärverantwortung meint schließlich die Konsequenzen (Scha-
denersatz, Wiedergutmachung oder Strafen), die aus der Zuschreibung der 
Verantwortung durch die Instanz erwachsen (Haftungsverantwortung). Verant-
wortungsverhältnisse bestehen dabei aus mindestens drei aufeinander bezoge-
nen »Relata« (Buddeberg 2009, S. 11ff.): Das Verantwortungssubjekt bezeichnet 
die handelnde oder unterlassende Person, der Verantwortung zugeschrieben 
wird. Das Verantwortungsobjekt sind die durch die Person ausgeführten oder 
unterlassenen Handlungen. Als Verantwortungsinstanz können schließlich 
die bereits genannten Instanzen der Rechenschaftsverantwortung (etwa das 
Gewissen oder Gerichte) gelten. Neben diesen drei Relata der Verantwortung 
wird zudem der normative Bezugsrahmen bzw. die Maßstäbe und Kriterien der 

(Grundmann 2016; Opielka 2016), wenngleich sie gerade hinsichtlich der Fragen von 

Ungleichheit und Macht von zentraler Bedeutung ist.

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003 - am 14.02.2026, 20:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Macht und soziale Ungleichheit 51

Verantwortungszuschreibungen als viertes Element von Verantwortungsver-
hältnissen diskutiert (Buddeberg 2009, S. 38ff.). 

In Bezug auf das Verhältnis von Verantwortung und Nachhaltigkeit ist aus 
unserer Sicht ein Rückgriff auf Hans Jonas Verantwortungskonzept hilfreich. 
Jonas betont, dass sich mit der Ausweitung der Macht der Menschheit »auch 
das Wesen menschlichen Handelns geändert hat; und […] daß die veränderte 
Natur menschlichen Handelns auch eine Änderung in der Ethik« (Jonas 1989, 
S.  15) erfordert. Diese führe wiederum zur Notwendigkeit einer erweiterten 
Konzeption des Verantwortungsbegriffs. Hierzu führt Jonas in Abgrenzung 
zum klassischen Verantwortungsverständnis, der Verursacherverantwortung 
(ex-post-Verantwortung), also der kausalen Zurechnung begangener Taten, 
die Dimension der prospektiven Verantwortung, d.h. des Zu-Tuenden, ein (Jonas 
1989, S. 172ff.). Prospektive Verantwortung zielt auf die Bestimmung dieses Zu-
Tuenden, ist auf eine Sache gerichtet und »verpflichtet zu Taten […]. Das ›wo-
für‹ liegt außer mir, aber im Wirkungsbereich meiner Macht, auf sie angewie-
sen oder von ihr bedroht […]. Die Sache wird meine, weil die Macht meine ist 
und einen ursächlichen Bezug zu eben dieser Sache hat« (Jonas 1989, S. 174f.). 
Diese Sache, d.h. die langfristigen Bedingungen auf dem Planeten, etwa der 
Erhalt von Ökosystemen, verlange eine kollektive Globalverantwortung. 

Da Nachhaltigkeit zumeist als umfassender gesellschaftlicher Wandel be-
schrieben wird, der die ganze Welt und alle gesellschaftlichen Funktionssyste-
me berührt, wollen wir bezüglich der Frage nach der Verantwortung für eine 
nachhaltige Entwicklung zunächst auch von der Annahme einer kollektiven 
Universalverantwortung ausgehen, d.h. dass alle Menschen und Organisationen 
als Teil des sozial-ökologischen Krisen- und Lösungszusammenhangs Verursacher/-
innenverantwortung für diesen Problemzusammenhang tragen als auch die Chance 
haben, prospektive Verantwortung zu übernehmen. Von dieser These ausgehend 
wollen wir schrittweise zeigen, dass diese zwar den stets ganzheitlich ausge-
richteten Konzepten der Nachhaltigkeit und den damit verbundenen globalen 
Krisenzusammenhängen (bspw. Klimawandel und globale Armutsbekämp-
fung) Rechnung trägt, aber den Zusammenhang zwischen Verantwortung, 
Macht und sozialer Ungleichheit ausblendet.

Im Rahmen unseres Beitrages werden wir die Fragen nach dem Verant-
wortungssubjekt und der Verantwortungsinstanz vor dem Hintergrund des 
normativen Bezugsrahmens der Nachhaltigkeit und vor dem Hintergrund 
sozialer Ungleichheits- und Machtstrukturen explorativ ausleuchten. Hierzu 
skizzieren wir zunächst den Versuch einer prospektiven Verantwortungsüber-
nahme für eine nachhaltige Stadtentwicklung durch eine zivilgesellschaftliche 
Nachhaltigkeitsinitiative. Wir argumentieren in Anschluss an Forschungen 
über die Wirkungen zivilgesellschaftlichen Engagements, dass sowohl indi-
viduelle als auch kollektive zivilgesellschaftliche Akteure in Bezug auf ihre 
Ziele auf enge Grenzen stoßen (Abschnitt 1). Es stellt sich somit die Frage, 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003 - am 14.02.2026, 20:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Björn Wendt und Benjamin Görgen52

ob, und ggf. welche, Akteure über die Möglichkeit verfügen, eine nachhaltige 
Entwicklung substantiell zu fördern oder zu behindern. Bedeutsam sind aus 
unserer Perspektive hierbei jene Akteure, die über die meisten ökonomischen, 
politischen und kulturellen Machtressourcen und damit auch über das größte 
Handlungsvermögen verfügen (Abschnitt 2). Gleichzeitig argumentieren wir, 
dass auch diese Akteure, die sogenannten Machteliten, vor dem Hintergrund 
jener Strukturen zu analysieren sind, in die sie eingebunden sind und die ih-
nen nicht nur Machtmittel und Freiheitsgrade bereitstellen, sondern auch Res-
triktionen und Handlungszwänge auferlegen (Abschnitt 3). Schließlich wollen 
wir betonen, dass trotz dieser Einschränkungen, nicht alle Akteure in gleicher 
Weise für eine nachhaltige Entwicklung Verantwortung tragen, sondern die 
Gestaltungsmöglichkeiten und Verantwortungsverhältnisse in dem Maße 
variieren, in dem auch die Machtressourcen (prospektive Verantwortung) 
und die verursachten sozial-ökologischen Schäden streuen (Verursacher/ 
-innenverantwortung) (Abschnitt 4). 

1.	V er ant wortungsübernahme lok aler 				  
	 Nachhaltigkeitsinitiativen

Im Nachhaltigkeitsdiskurs wird zivilgesellschaftlichen Initiativen eine zent-
rale Funktion für die »große Transformation« der Gesellschaft zugesprochen 
(WBGU 2011, 2016). Als »Pioniere des Wandels« bzw. »Change Agents« sollen 
sie in »Reallaboren« bereits im Kleinen nachhaltige Formen des Zusammen-
lebens erproben und Impulse in die Gesellschaft senden (Schneidewind und 
Singer-Brodowski 2013). Mit dem Begriff der Zivilgesellschaft ist in diesem 
Sinne die prospektive Verantwortungsübernahme für eine nachhaltige Ent-
wicklung verbunden.

Am Beispiel einer von uns untersuchten städtischen Nachhaltigkeitsin-
itiative kann beispielhaft nachgezeichnet werden, wie zivilgesellschaftliche 
Akteure im urbanen Raum den Versuch machen, für eine nachhaltige Stadt-
entwicklung Verantwortung zu übernehmen (Görgen et al. 2016; Görgen et 
al. 2017 sowie Hoffmann in diesem Band). Über die Veranstaltung eines ›Ta-
ges der Nachhaltigkeit‹ sollten hierbei bestehende Initiativen vernetzt und die 
Sichtbarkeit der lokalen Nachhaltigkeitsbewegung gefördert werden. Sowohl 
wissenschaftliche als auch zivilgesellschaftliche Aktivist/-innen haben sich 
in der Initiative zusammengeschlossen und prospektive Verantwortung über-
nommen und können dabei als eine Instanz der öffentlichen Verantwortungs-
zuschreibung betrachtet werden.

Um die Potenziale der Verantwortungsübernahmen zivilgesellschaftlicher 
Initiativen im lokalen Raum zu analysieren, ist es sinnvoll, beispielhaft die 
Wirkungen näher zu betrachten, die das Engagement der untersuchten Initia-

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003 - am 14.02.2026, 20:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Macht und soziale Ungleichheit 53

tive im städtischen Raum entfaltete. Dabei lassen sich Wirkungen auf verschie-
denen Ebenen unterscheiden (für alle folgenden Punkte: Görgen et al. 2017):

•	 Das gemeinsame Engagement wirkte zunächst vor allem auf die Aktivist/-in- 
nen innerhalb des Bündnisses. Es bildeten sich neue Beziehungen zwi-
schen den Individuen, sie tauschten ihre Wissensbestände miteinander 
aus und beeinflussten sich auf diese Weise in ihrer Persönlichkeitsent-
wicklung und Handlungsfähigkeit. Infolge dessen konstituierte sich aus 
dem Teilnehmer/-innenkreis ein kollektiver Akteur, später sogar institutio-
nalisiert als Verein, der zuvor noch kein Teil der sozialen Wirklichkeit des 
städtischen Raumes war. 

•	 Darüber hinaus wirkte die Initiative in ihr soziales Umfeld, indem sich 
Netzwerke zwischen verschiedenen bereits existierenden Initiativen bilde-
ten, die zuvor nicht bestanden. Auf diese Weise konnte eine Vernetzung 
der lokalen Nachhaltigkeitsbewegung forciert werden. Inzwischen besteht 
ein Netzwerk von über 50 Organisationen, die gemeinsam zu einer nach-
haltigen Stadtentwicklung beitragen wollen.

•	 Ferner konnte eine wesentliche Zielsetzung, die Veranstaltung ›Tag der 
Nachhaltigkeit‹, in den Jahren 2015, 2016 und 2017 verwirklicht werden. 
Durch diese mehrtägige Veranstaltung wirkte die Initiative über ihre Inter-
aktionen mit den Besucher/-innen des Tages der Nachhaltigkeit, indem 
einerseits Aufklärung über die mit dem Nachhaltigkeitsdiskurs verbunde-
nen Problemlagen geleistet und Praxisbeispiele aufgezeigt wurden, welche 
nachhaltigeren Handlungsoptionen bereits in der Gegenwart möglich sind. 

•	 Durch ihre Öffentlichkeitsarbeit und zahlreiche Presseartikel war die Ini-
tiative ferner an der Entwicklung des öffentlichen Nachhaltigkeitsdiskur-
ses in der Stadt beteiligt und schließlich wirkte sie sogar in die Stadtpolitik 
hinein. So reichte sie gemeinsam mit der lokalen Agenda 21 einen Antrag 
beim Rat der Stadt ein, sich beim Projekt ›Global Nachhaltige Kommune‹ 
zu bewerben. Durch ihre Mitwirkung in dem inzwischen realisierten Pro-
jekt sind einige Mitglieder der Initiative mit daran beteiligt, ein kommuna-
les Handlungsprogramm für nachhaltige Entwicklung zu entwerfen, das 
sowohl Beteiligungs- als auch Steuerungsinstrumente beinhaltet. 

Aus individuellen Verantwortungssubjekten bildete sich zunächst ein über-
individuelles Verantwortungssubjekt. In der Initiative wurde darüber hinaus 
eine weitere übergeordnete Ebene sichtbar, die städtische Nachhaltigkeitsbe-
wegung als kollektiver Akteur der Verantwortung übernimmt und als Instanz 
der Verantwortungszuschreibung im städtischen Raum agiert, um die eigenen 
Handlungen genauso wie die Handlungen der Bürger/-innen, Wirtschaftsver-
treter/-innen oder Politiker/-innen vor dem Hintergrund der Nachhaltigkeit zu 
verändern. Insgesamt lässt sich daher zunächst festhalten, dass die Initiative 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003 - am 14.02.2026, 20:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Björn Wendt und Benjamin Görgen54

durch ihre Verantwortungsübernahme einen deutlichen Impuls in die Zivil-
gesellschaft und Stadt sendete und das Thema der Nachhaltigkeit auch durch 
sie wieder stärker in den Fokus der Stadtgesellschaft rückte. 

Aber wenngleich die Entwicklung der Initiative somit zunächst durchaus 
als eine Erfolgsgeschichte erzählt werden kann, so heißt die Frage nach den Wir-
kungen dieses Engagements zu stellen, zugleich, all diese Bemühungen in 
Bezug auf ihre Ziele – die Durchführung der Veranstaltung, die Vernetzung 
der lokalen Nachhaltigkeitsbewegung und die Förderung einer nachhaltigen 
Stadtentwicklung – hin zu betrachten. Auf diese Weise werden nicht nur die 
Grenzen des zivilgesellschaftlichen Engagements der Initiative sichtbar, son-
dern auch, dass die Chancen der Verantwortungsübernahme für Veränderun-
gen zur Nachhaltigkeit mit Fragen der Macht zusammenhängen.

Schon zu Beginn wurde die Begrenztheit des Handlungsspielraums der In-
itiative deutlich. So wurden einige Ideen sofort mit dem Verweis verworfen, sie 
seien unrealistisch oder Ziele gerieten aus den Augen, da die Kapazitäten nicht 
ausreichten, um sie weiter zu verfolgen. Sie stieß aber auch bei ganz konkreten 
planerischen Aspekten für den ›Tag der Nachhaltigkeit‹ auf Widerstände, etwa 
verwaltungsrechtliche (eine untersagte Flächennutzung), juristische (ein fehlen-
der Trägerkreis) oder finanzielle (eine beschränkte Möglichkeit zur Einwerbung 
von Geldern). Diese Grenzen und Freiheitsgrade zur Gestaltbarkeit der eigenen 
Umwelt lagen einerseits in der Initiative selbst begründet (etwa über die Men-
ge des überschaubaren ökonomischen, kulturellen und sozialen Kapitals, über 
das die Initiative verfügte). Gleichzeitig wurde aber auch deutlich, dass andere 
Akteure und Strukturen den Handlungsspielraum für die Durchführung der 
Veranstaltung beeinflussten. Dies geschah jedoch zunächst vornehmlich nicht 
durch konkrete Interventionen von außen, sondern vielmehr durch die Antizi-
pation voraussichtlicher Widerstände in der Initiative selbst. 

Wenngleich es ihr gelang, einen großen Teil der lokalen Nachhaltigkeits-
bewegung zu vernetzen, so ist mit Bezug auf die Grenzen ihres Handlungs-
vermögens auch relevant, wer nicht an ihr beteiligt war oder mit ihr koope-
rierte. Getragen wurde die Initiative vor allem von zivilgesellschaftlichen und 
wissenschaftlichen Akteuren mit überwiegend bildungsbürgerlichem Hin-
tergrund. Auf der anderen Seite waren kaum Akteure aus klassischen linken 
bzw. Arbeitermilieus und -organisationen (Gewerkschaften, Parteien, Initia-
tiven) in ihr vertreten. Führende Vertreter/-innen der städtischen Wirtschaft, 
der Verwaltung oder der Kommunalpolitik waren ebenfalls nicht oder nur in 
Ausnahmefällen mit der Initiative verbunden. Auch die niedrigen Schranken 
bezüglich des Nachhaltigkeitsverständnisses3 ermöglichten keine dauerhafte 

3 | Die Initiative verzichtete bewusst auf eine Definition des Nachhaltigkeitsbegrif fs, 

um für alle Akteure der Stadtgesellschaft (auch jene mit schwachem Nachhaltigkeits-

verständnis) anschlussfähig zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003 - am 14.02.2026, 20:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Macht und soziale Ungleichheit 55

Kooperation mit städtischen Funktionseliten. Wenngleich zwar durchaus Kon-
takte zu einzelnen Entscheidungsträger/-innen der Stadt aufgebaut wurden, so 
zeigte sich zugleich eine geringe Vernetzung der Initiative mit den zentralen 
Machtstrukturen der Kommune. Dies wäre jedoch notwendig gewesen, um die 
Potenziale für Veränderungen, die im Rahmen lokalen Engagements möglich 
wären, auszuschöpfen. 

Abstrahiert man von der lokalen Ebene, so bleiben auch die technologi-
schen, ökonomischen, rechtlichen oder politischen Rahmenbedingungen, 
die überhaupt erst die Probleme verursachten, mit deren Beseitigung sich das 
Nachhaltigkeitskonzept befasst, außerhalb des Zugriffs der Initiative. In Bezug 
auf zahlreiche Kernkonflikte verblieb sie in einem Partikular- bzw. Nischendis-
kurs, der die eingespielten politischen und wirtschaftlichen Verwaltungs- und 
Verwertungsabläufe in der Stadt und der Gesellschaft unberührt ließ. 

Wie ist dieser Befund nun aber einzuschätzen? Die Initiative schwebt, 
ebenso wie jede/-r Aktivist/-in, nicht im luftleeren Raum. Sie ist eingebettet 
in soziale Strukturen eines sozialen Systems. Wenngleich dieses soziale Sys-
tem von Akteuren hervorgebracht und reproduziert wird, so erscheint es doch 
als autonomes und stabiles Äußeres (Berger und Luckmann 2001), das den 
Rahmen dessen absteckt, was an Veränderung überhaupt möglich ist. Auf 
diesen Zusammenhang verweisen auch sozial-ökologische Überlegungen. 
Ihnen liegt die Annahme zugrunde, dass alle Akteure, seien es individuelle 
oder kollektive, in sozial-ökologische Umwelten eingebunden sind, von denen 
sie beeinflusst werden, die sie jedoch zugleich auch reproduzieren und (ein-
geschränkt) mitgestalten (Grundmann und Lüscher 2000; Grundmann 2015). 
Analysiert man die Einbettung und Wirkung zivilgesellschaftlicher Initiativen 
mithilfe einer aus diesen Überlegungen abgeleiteten Heuristik (Görgen und 
Wendt 2017; Firnenburg et al. 2017), so lassen sich vier Ebenen der sozial-öko-
logischen Einbettung unterscheiden: 1. das Innenleben der Akteure und das 
Beziehungsgefüge der Mitglieder zueinander (Mikroebene), 2. der soziale Nah-
raum, in den sie eingebunden sind (Mesoebene), 3. Akteure und Aktanten, die 
zwar einen Einfluss auf die Praxis der zivilgesellschaftlichen Akteure haben, 
mit denen sie selbst jedoch nicht direkt interagieren (Exoebene) sowie 4. die 
gesellschaftlichen Systeme und Diskurse, die für die Entwicklung zivilgesell-
schaftlicher Initiativen von Bedeutung sind (Makroebene).

Auf Grundlage dieser Überlegungen nach den Möglichkeiten einer Trans-
formation zur Nachhaltigkeit zu fragen, führt wiederum zu der Frage nach 
den Eingriffsmöglichkeiten und der möglichen Eingriffstiefe von Akteuren 
auf den skizzierten sozial-ökologischen Ebenen und in die gesellschaftliche 
Entwicklung im Allgemeinen. Die auf spezifischen Funktionslogiken beru-
henden Entwicklungsdynamiken, Strukturen und Verhältnisse der Gesell-
schaft grundlegend zu verändern, ja sogar zielgenau auf ein weitreichendes 
politisches Ziel (Nachhaltigkeit) hin steuern zu können, das erscheint unter 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003 - am 14.02.2026, 20:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Björn Wendt und Benjamin Görgen56

Berücksichtigung differenzierungstheoretischer Überlegungen ein abwegiger 
Gedanke zu sein (Nassehi 2015). Nicht nur für eine einzelne Initiative, sondern 
auch für die Zivilgesellschaft und selbst die Politik als Ganzes, scheint eine 
solche Kontrollvorstellung im Umfeld von unkalkulierbaren Nebenwirkungen 
von Entscheidungen und Bedingungen des Nicht-Wissens sowie Nicht-Wis-
sen-Könnens (Beck 2007) eine unmöglich zu realisierende Idee zu sein. 

2.	D ie z wei Dimensionen der 					   
	M acht- und Ver ant wortungsfr age

Ist die Utopie der Nachhaltigkeit also von vorneherein zum Scheitern verurteilt, 
da sie an der Existenz und Komplexität der Gesellschaft bzw. der Wirklichkeit 
und Wirkmächtigkeit der sozial-ökologischen Welt sowie der Machtlosigkeit 
der Menschen scheitern muss? Wir wollen uns als einen ersten Zugang zum 
Zusammenhang von Macht und Verantwortung im Rahmen dieses erkunden-
den Beitrags zunächst an den Überlegungen des Soziologen C. Wright Mills 
orientieren. Mills thematisiert Verantwortung und Macht, indem er danach 
fragt, inwiefern unterschiedliche Akteursgruppen die Chance haben, die eige-
nen gesellschaftlichen Verhältnisse aktiv mitzugestalten und den main-drift 
der Gesellschaft zutuend zu beeinflussen.4 

Hinsichtlich dieser Frage könnten einerseits grundsätzlich alle Menschen 
als ohnmächtig betrachtet werden, durch ihre Entscheidungen und Handlun-
gen auf die gesellschaftliche Entwicklung und den Lauf der Geschichte Ein-
fluss zu nehmen. Würde man dieser Annahme folgen, wäre es im Hinblick 
auf die Verursacher/-innenverantwortung nicht möglich, Menschen für die 
mit ihrem Handeln verbundenen Konsequenzen verantwortlich zu machen 
(Mills 1959, S.  57). Diese Vorstellung, so Mills, verstelle jedoch ebenso den 
Blick auf die soziale Wirklichkeit, die Möglichkeit ihrer Gestaltung und die 
politische Verantwortung wie die gegenteilige Vorstellung, dass die Geschichte 
das Ergebnis der Entscheidungen und Handlungen einiger angesehener und 
mächtiger Eliten sei und diese die volle Verantwortung für die Gesellschafts-
entwicklung tragen: 

4 | Zur Ordnung von verschiedenen Zugängen zu Machtphänomenen kann im Allgemei-

nen zwischen Konzepten der Positionsmacht und der persönlichen Macht unterschie-

den werden (Hradil 1980). Während Positionsmacht auf die relativ beständigen und 

stabilen Momente von Machtverhältnissen verweist, auf die auch Mills abhebt, zielen 

Begrif fe der persönlichen Macht eher auf die Flüchtigkeit und situative Einbettung von 

Macht und legen den Fokus auf einen handlungstheoretischen und interaktionistischen 

Zugang zu Machtphänomenen.

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003 - am 14.02.2026, 20:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Macht und soziale Ungleichheit 57

»Die Vorstellung, daß alles einem blinden Zwange folge, ist weithin nur eine fatalisti-

sche Auslegung der eigenen Machtlosigkeit oder – sofern man schon in verantwortlicher 

politischer Stellung tätig gewesen ist – eine Form, das eigene Versagen zu bemänteln. 

Die andere Auffassung, daß alles auf die Verschwörung einiger unschwer feststellbarer 

Schurken oder auf die Taten großer Männer zurückzuführen sei, ist eine ebenso voreilige 

Interpretation des Tatbestandes, daß Veränderungen im Gesellschaftsgefüge bestimm-

ten Eliten geschichtliche Chancen eröffnen, die sie wahrnehmen oder nicht wahrneh-

men.« (Mills 1962, S. 43) 

Mills vermittelt – mit Rückgriff auf Marx5 – zwischen den beiden Extremposi-
tionen. Der Mensch sei demzufolge weder nur der Gefangene noch der all-
mächtige Gestalter der gesellschaftlichen Verhältnisse.6 Gerade die modernen 
westlichen Industriegesellschaften seien dadurch gekennzeichnet, dass jene 
Akteure, die an der Spitze der Großbürokratien der Gesellschaft auf die Macht-
ressourcen dieser Organisationen zugreifen, auf der Grundlage ihrer Position 
die Chance zugewiesen wird, gestaltend in die Entwicklung der Gesellschaft 
einzugreifen (Mills 1962, S.  36). Der Begriff der Machtelite, als Schlüsselbe-
griff zur Bestimmung jener Gruppen, die in der Regel an Entscheidungen von 
nationaler und internationaler Reichweite beteiligt sind, meint bei Mills die 
Beobachtung, dass die Großbürokratien des Staates, der Wirtschaft und des 
Militärs in den USA bereits in den 1940er und 1950er Jahren eine vernetzte 
Machtstruktur ausgebildet haben, an deren Spitze relativ wirkmächtige Ak-
teure auf die in den Großorganisationen eingebetteten Machtressourcen zu-
greifen können. Die Reichweite ihrer Macht unterscheide den Aktionsradius 
der Machteliten grundlegend von den Möglichkeiten einfacher Bürger/-innen, 
die nur in einem sehr eingeschränkten Maße die Möglichkeiten besitzen, ihre 
eigene Umwelt zu gestalten. 

Mills verweist also auf das Verhältnis zwischen Mächtigen und weniger 
mächtigen Akteuren in einer Gesellschaft und versteht unten den Mächtigen 
mit Bezug auf Weber, »jene Menschen, die imstande sind, ihren Willen auch 
gegen den Widerstand anderer durchzusetzen« (Mills 1962, S. 22). Er wählt 
also einen konflikttheoretischen Zugang, bezieht diesen allerdings weniger 
auf konkrete Interaktionssituationen, sondern vielmehr auf die strukturellen 
Machtasymmetrien beim Zugang zu Machtpositionen in Großorganisationen, 

5 | Bei Marx heißt es bezüglich dieser Frage: »Die Menschen machen ihre eigene Ge-

schichte, aber sie machen sie nicht aus freien Stücken, nicht unter selbstgewählten, 

sondern unter unmittelbar vorgefundenen, gegebenen und überliefer ten Umständen.« 

(Marx 1960, S. 115)

6 | Diese Position ist auch für spätere Theorieentwürfe charakteristisch, die auf die 

strukturier te und strukturierende Struktur des Sozialen verweisen (Giddens 1997; Ber-

ger und Luckmann 2001; Bourdieu 2013). 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003 - am 14.02.2026, 20:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Björn Wendt und Benjamin Görgen58

denn nur »in und mit ihnen kann Macht einigermaßen von Dauer und Bedeu-
tung sein« (Mills 1962, S. 23). Das Verfügen über die in diesen Organisationen 
eingelagerten Arten von Kapital »oder, was auf dasselbe herauskommt, […] ver-
schiedenen Arten von Macht« (Bourdieu 1983, S. 184) bzw. in unseren Sprach-
gebrauch Machtressourcen, verweist ebenfalls auf die relativ stabilen Momente 
des Machtphänomens, die über ihre generative Weitergabe auch wesentlich 
zur Reproduktion sozialer Ungleichheitsstrukturen und damit Machtasym-
metrien beitragen.7 

Mills folgert aus seinen Überlegungen in der Summe schließlich hinsicht-
lich der Verantwortungsfähigkeit und Macht des Menschen: 

»Der Gedanke der politischen Verantwortlichkeit steht dem Gedanken der historischen 

Unvermeidlichkeit gegenüber. Wenn man begreif t, daß der geschichtliche Ablauf […] 

nicht unentrinnbar ist, sieht man seine Ursachen als ein geistiges Problem und als eine 

Kette politischer Fragen, nicht aber als ein dunkles und furchterregendes Geschick, das 

die braven kleinen Männer überwältigt.« (Mills 1959, S. 60) 

Bei Mills scheinen zwei Dimensionen der Macht und damit verknüpft auch der 
Verantwortung auf. Erstens, indem er bezüglich des Verhältnisses von Struktur 
und Handlung eine vermittelnde Position einnimmt, die dem Menschen eine 
begrenzte Handlungsmacht für den Verlauf der gesellschaftlichen Entwick-
lung zuweist, womit die Grundlage dafür gelegt ist, überhaupt jemanden für 
ein gesellschaftliches Ereignis verantwortlich zu machen. Verantwortlichkeit 
setzt also ein gewisses Quantum an Macht über das Verantwortungsobjekt vo-
raus (Jonas 1989, S.  222). Zweitens verweist Mills auf soziale Ungleichheit, 
indem er das Verhältnis zwischen jenen sozialen Gruppen an den Spitzen der 
Großbürokratien, denen Machtressourcen und damit auch Verantwortlichkei-
ten zugewiesen werden und jenen, die nicht über diese Machtressourcen ver-
fügen, thematisiert. 

Auch bezüglich der prospektiven Verantwortung für eine nachhaltige Ent-
wicklung wären es in diesem Sinne somit insbesondere die Machteliten, die 
für die Konsequenzen ihrer Entscheidungen und Unterlassungen Verantwor-
tung tragen, da sie über die meisten Machtressourcen verfügen, gestaltend auf 
die gesellschaftliche Entwicklung Einfluss zu nehmen. 

7 | Zu diesen, auch in informellen Strukturen konzentrier ten, Machtressourcen zählen 

nicht nur harte (militärisches und wir tschaftliches Kapital), sondern auch weichere For-

men von Machtressourcen (kulturelles und soziales bzw. wissenschaftliches oder poli-

tisches sowie symbolisches Kapital) (Bourdieu 2013; Wendt 2016; Wendt et al. 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003 - am 14.02.2026, 20:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Macht und soziale Ungleichheit 59

3. Die Sozialökologie von Machteliten

Auch die Machteliten sind nun aber Teil einer sozial-ökologischen Welt, die 
ihnen zwar auf der einen Seite Machtressourcen bereitstellt, die ihnen aber 
zugleich auch zahlreiche Handlungsrestriktionen auferlegt. Der Begriff der 
Funktionseliten verweist etwa gerade auf die Eigenlogik der verschiedenen so-
zialen Systeme und die auf das eigene Subsystem begrenzte Macht der Eliten, 
relevante Entscheidungen zu treffen (Kaina 2009). Auch für sie gilt, dass ihr 
Handeln an soziale Normen, Rollen und Institutionen gebunden ist. Durch 
»die bloße Tatsache ihres Vorhandenseins halten gesellschaftliche Institutio-
nen menschliches Verhalten unter Kontrolle. Sie stellen Verhaltensmuster auf, 
welche es in eine Richtung lenken, ohne Rücksicht auf die Richtungen, die 
theoretisch möglich wären.« (Berger und Luckmann 2001, S.  58f.) Auch die 
möglichen Handlungsoptionen der Mächtigen sind demnach über ihre Posi-
tionen in der Sozialstruktur der Gesellschaft, in Organisationen und in spezi-
fischen Milieus sowie ihren Habitus, ihre Einstellungen und Lebenspraktiken 
vorgeprägt (Bourdieu 2013). Die Machteliten sind also von strukturellen, so-
zialen, situativen und psychologischen Bedingungen abhängig, die ihre Frei-
heitsgrade, Macht und damit auch Verantwortung beschränken. Durch ihre 
Einbindung in die Gesellschaftsstruktur und ihre Sozialisation ist demnach 
auch ihnen eine Partikularität des Verhaltens und Denkens durch ihre Stel-
lung in der Gesellschaft auferlegt (Mannheim 1985). Auch sie agieren in einem 
gesellschaftlichen, sozialen und biografischen Entwicklungsprozess, und ihre 
Persönlichkeitsentwicklung (Ontogenese) ist eng an die Entwicklung der So-
zialbeziehungen und die Gesellschaftsentwicklung (Soziogenese) geknüpft, 
die die Handlungsvermögen der Akteure strukturieren (Grundmann 1999).

Folgt man dem bisher entwickelten Argumentationsgang, so stellt sich 
demnach erneut die Ausgangsfrage, jedoch in einer anderen Weise: Ist wirk-
lich jede/-r für Nachhaltigkeit verantwortlich? Oder vielleicht doch eher nie-
mand, da gesellschaftliche Großtrends außerhalb des Zugriffs gesellschafts-
politischer Interventionen liegen? Oder: Liegt die Antwort vielmehr in der 
Mitte zwischen den Extremen, also in einer abgestuften Macht- und daher 
auch Verantwortungsstruktur?

4. Ver ant wortung und soziale Ungleichheit

Wir folgen erneut Mills und geben zu bedenken, dass sich Verantwortungszu-
schreibungen sehr wohl über die soziale Ungleichheit in Bezug auf die Vertei-
lung der gesellschaftlichen Machtpotenziale begründen lassen. Das Verfügen 
oder Nicht-Verfügen über Machtressourcen weist gewissen Akteuren die mit 
dieser Macht verbundene Verantwortung zu: 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003 - am 14.02.2026, 20:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Björn Wendt und Benjamin Görgen60

»Denn wenn im Gefüge unserer historischen Epoche die Machtmittel solcher Ar t sind, 

daß ihre Anwendung oder Nichtanwendung wahrhaft schwerwiegende Konsequenzen 

hat, dann werden die Entscheidungen über ihre Anwendung zu historischen Angelpunk-

ten, und diejenigen, welche in der Lage wären, sie mit Weitblick anzuwenden, diejeni-

gen, welche Entscheidungen fällen oder sich der Entscheidung entziehen, dürfen von 

den anderen, die keinen Zutritt zu diesen Mitteln besitzen, zur Verantwortung gezogen 

werden.« (Mills 1959, S. 57) 

Insofern, so Mills weiter, sei es »soziologisch realistisch, moralisch gerecht 
und politisch erforderlich an die Machthaber bestimmte Ansprüche zu stel-
len und sie für bestimmte Ereignisse und Abläufe verantwortlich zu machen« 
(Mills 1959, S. 134). Im Rahmen einer öffentlichen Soziologie (Buroway 2015; 
Mills 2016; Lessenich 2017) schreibt Mills Sozialwissenschaftler/-innen und 
anderen Intellektuellen die Aufgabe zu, die Konsequenzen der Handlungen 
der Machteliten zu untersuchen und sie in der Öffentlichkeit mit ihrer Ver-
antwortung zu konfrontieren: 

»Jene, die Macht ausüben und die sich dessen bewusst sind, konfrontier t er [der Sozial-

wissenschaftler] mit ihrer Verantwortung für die von ihm herausgearbeiteten struktu-

rellen Konsequenzen ihrer Entscheidungen und Unterlassungen. Jene, deren Handeln 

strukturelle Konsequenzen hat, die sich dessen aber nicht bewusst zu sein scheinen, 

informier t er über alles, was er über diese Konsequenzen herausgefunden hat. Er ver-

sucht, pädagogisch zu wirken und konfrontier t danach auch sie mit ihrer Verantwortung. 

Jene schließlich, die normalerweise keine solche Macht haben und deren Bewusstsein 

auf ihre Alltagsmilieus beschränkt ist, klär t er durch seine Arbeit über die Bedeutung 

struktureller Entwicklungen und Entscheidungen für diese Milieus und darüber auf, wie 

persönliche Schwierigkeiten mit öffentlichen Problemen zusammenhängen; im Zuge 

dieser Bemühungen legt er ihnen auch dar, was er über die Aktivitäten jener heraus-

gefunden hat, die mehr Macht haben.« (Mills 2016, S. 275) 

Er fordert also dazu auf, dass kritische Sozialwissenschaftler/-innen die Macht-
ausübung und ihre Folgen vor dem Hintergrund sozialer Ungleichheit offen-
legen und Verantwortungsfragen stets vor dem Hintergrund von Macht be-
urteilen.

In Erweiterung dieser Überlegungen gehen wir davon aus, dass nicht nur 
die Machtelite, sondern alle Akteure über ein gewisses Quantum an Macht und 
somit auch Verantwortung verfügen. Überlegungen zur sozialen Ungleichheit 
führen neben den Machtasymmetrien zwischen verschiedenen Akteuren und 
Gruppen innerhalb von Gesellschaften auch zur Berücksichtigung des Reich-
tums- und Machtgefälles zwischen den Armen und den in Wohlstand oder 
sogar Reichtum lebenden Teilen der Menschheit. Zunächst könnten mit Blick 
auf Macht und soziale Ungleichheit demnach jene Schichten der Weltbevölke-

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003 - am 14.02.2026, 20:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Macht und soziale Ungleichheit 61

rung im klassischen Sinne für die Folgen und Nebenfolgen ihrer Handlungen 
verantwortlich gemacht werden, die durch ihre »imperialistische Lebenswei-
se« (Brand und Wissen 2017) besonders viel zur Verursachung der Probleme 
beigetragen haben. Sowohl zivilgesellschaftliche Akteure als auch wissen-
schaftliche Disziplinen (etwa im Rahmen der Nachhaltigkeitsforschung) und 
Journalisten adressieren als moralische Verantwortungsinstanz die historische 
Verantwortung des Westens. Diese Zuschreibungen durch öffentliche Verant-
wortungsinstanzen sind in Bezug auf Nachhaltigkeit vor dem Hintergrund der 
Macht- und Ungleichheitsfrage bisher jedoch noch nicht analysiert worden.

Hinsichtlich der prospektiven Verantwortungsübernahme und der globa-
len Ungleichheitsstrukturen sind in absoluter Armut lebende Menschen kaum 
in der Lage, Verantwortung für die Bekämpfung des Klimawandels oder die 
globale Armut zu übernehmen, da ihnen schlichtweg die notwendigen Macht-
ressourcen fehlen. Die Armen der Welt haben, entgegen den Menschen, die 
bereits in Wohlstand leben, – und das ist auch Teil von Nachhaltigkeit! – An-
spruch darauf, dass ihr materieller Wohlstand wächst. Anzunehmen, dies sei 
nicht der Fall, würde bedeuten, die diskutierten Verantwortungs- und Nach-
haltigkeitskonzepte ad absurdum zu führen. Verantwortung, soziale Ungleich-
heit und Macht stellen vielmehr einen unlösbaren Zusammenhang dar. Jene, 
die so gut wie keine Verantwortung für die Verursachung der ökologischen 
Krise tragen und nur geringe Möglichkeiten haben, prospektiv Verantwortung 
zu übernehmen, können nicht legitimerweise für die Umstände verantwort-
lich gemacht und dazu angehalten werden, durch Verzicht Verantwortung für 
die Lösung der Krise zu übernehmen. Verantwortungsübernahmen wären 
hier demnach lediglich über Selbstzuschreibungen denkbar.

Fa zit und Ausblick: Macht und soziale Ungleichheit als 
blinde Flecken der Nachhaltigkeitsforschung

Eine Soziologie der Nachhaltigkeit sollte nicht darauf verzichten, soziale Un-
gleichheit und gesellschaftliche Machtverhältnisse zum Thema zu machen. 
In Bezug auf Machtphänomene – so unser Eindruck – existiert jedoch eine 
gravierende Forschungslücke in der Nachhaltigkeitsforschung.8 Eine mehrdi-
mensionale Machtanalyse ist allerdings als »Voraussetzung dafür zu verste-
hen, wie Transformation tatsächlich bewirkt oder verhindert wird« (Partzsch 
2015, S. 55). 

8 | Auch die wenigen Beiträge, die sich explizit mit der Verbindung von Macht und Nach-

haltigkeit auseinandersetzten (Massarrat 2006; Avelino und Rotmans 2011; Partzsch 

und Weiland 2015; Fuchs et al. 2016), stützen diesen Eindruck. 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003 - am 14.02.2026, 20:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Björn Wendt und Benjamin Görgen62

Hinsichtlich des Zusammenhangs von Nachhaltigkeit, Verantwortung 
und Macht haben wir zwischen Verursacher/-innenverantwortung und pros-
pektiver Verantwortung unterschieden. Verursacher/-innenverantwortung – 
so wollten wir zeigen – streut in dem Maß der sozial-ökologischen Schäden, 
die ein Individuum, eine soziale Gruppe, eine Organisation oder eine gesamte 
Gesellschaft trägt. Das Verantwortungssubjekt wird also über das Verantwor-
tungsobjekt vor dem Hintergrund des normativen Bezugsrahmens der Nach-
haltigkeit abgeleitet. Die prospektive Verantwortung hingegen variiert – so 
wurde ferner argumentiert – in dem Maße, in dem auch die Verteilung des 
Reichtums und der gesellschaftlichen Machtressourcen streut. Dass Verant-
wortung im Kontext von Nachhaltigkeit etwas mit gesellschaftlichen Machtver-
hältnissen und sozialer Ungleichheit zu tun hat, dies mag zunächst als triviale 
Erkenntnis erscheinen, sie geht allerdings mit weitreichenden Konsequenzen 
für Verantwortungszuschreibungen und die Nachhaltigkeitsforschung einher. 
Eingedenk dieser Ungleichheiten erscheinen somit zahlreiche in der Nachhal-
tigkeitsdebatte häufig zu findende Verallgemeinerungen, wie die Menschen, die 
Konsument/-innen, die Bürger/-innen oder wir alle, als zu undifferenziert, da sie 
die thematisierten Machtasymmetrien einebnen und damit verschleiern. 

Durch die Thematisierung von Ungleichheit und Macht gerät hingegen 
nicht nur die soziale Ungleichheit in Bezug auf den Zugang zu zentralen Ent-
scheidungspositionen in den Blick, sondern zugleich die ungleiche Verteilung 
von Machtressourcen zwischen verschiedenen Schichten und Regionen der 
Welt. Wenngleich daher in erster Linie die Bewohner/-innen der Wohlstands-
gesellschaften angehalten sind, jene Problemzusammenhänge anzuerkennen 
und den Großteil der Verursacher/-innenverantwortung für die kritische Welt-
situation zu übernehmen, so schließt dies nicht ein, jene Gruppen bei der Be-
arbeitung der Probleme auszuschließen, die diese nur wenig (oder nicht) mit-
verursachen. Eine nachhaltige Entwicklung beinhaltet viel stärker als bisher, 
dass die Benachteiligten selbst Machtressourcen und Wohlstandszuwächse 
aufbauen, auf deren Grundlage sie sich ermächtigen und Freiheiten gewin-
nen, gestaltend auf ihre sozial-ökologische Umwelt und die Welt als Ganzes 
Einfluss zu nehmen (Sen 2007). 

Eine empirische Konkretisierung der Machtanalyse durch Studien zur So-
zialökologie verschiedener sozialer Gruppen und ihrer Praktiken unter dem 
Gesichtspunkt der Nachhaltigkeit könnte dazu beitragen, die Verursacher/-in-
nenverantwortung genauer zu fassen, und helfen, die Fähigkeiten verschiede-
ner Gruppen zur Gestaltung ihrer sozial-ökologischen Umwelt näher zu be-
stimmen. Auf diese Weise wäre es möglich, Hinweise auf Bedingungen und 
Hemmnisse (nicht-)nachhaltiger Entwicklungen zu identifizieren. Nicht nur 
Machtfragen, auch die damit verbundene Dimension sozialer Ungleichheit 
würden auf diese Weise in den Blick geraten. Es bleibt bis heute eine Inkon-
sequenz der Nachhaltigkeitsforschung, dass der Abbau sozialer Ungleichheit 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003 - am 14.02.2026, 20:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Macht und soziale Ungleichheit 63

in der Gegenwartsgesellschaft (vor allem der absoluten Armut) zwar einen 
Kernaspekt des Nachhaltigkeitskonzeptes darstellt, dass soziale Ungleichheit 
gleichzeitig jedoch nach wie vor als ein relativ blinder Fleck der Nachhaltig-
keitsforschung bestimmt werden kann.

Liter atur

Avelino, Flor, und Jan Rotmans. 2011. A dynamic conceptualization of power 
for sustainability research. Journal of Clearer Production 19:796-804.

Berger, Peter L., und Thomas Luckmann. 2001. Die gesellschaftliche Konstruk-
tion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. Frankfurt a.M.: Fi-
scher.

Beck, Ulrich. 2007. Weltrisikogesellschaft. Auf der Suche nach der verlorenen Si-
cherheit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. 1983. Ökonomisches Kapital, soziales Kapital, kulturelles 
Kapital. In Soziale Welt, Sonderband 2, Soziale Ungleichheit, 183-198. Göttin-
gen: Verlag Otto Schwarz. 

Bourdieu, Pierre. 2013. Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen 
Urteilskraft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Brand, Karl-Werner. 2014. Umweltsoziologie. Entwicklungslinien, Basiskonzepte 
und Erklärungsmodelle. Weinheim: Beltz Juventa.

Brand, Ulrich, und Markus Wissen. 2017. Imperiale Lebensweise. Zur Ausbeu-
tung von Mensch und Natur in Zeiten des globalen Kapitalismus. München: 
oekom.

Buddeberg, Eva. 2009. Verantwortung im Diskurs. Grundlinien einer rekursiv-
hermeneutischen Konzeption moralischer Verantwortung im Anschluss an 
Hans Jonas, Karl-Otto Apel und Emmanuel Lévinas. Berlin: De Gruyter. 

Buroway, Michael. 2015. Public Sociology. Öffentliche Soziologie gegen Marktfun-
damentalismus und globale Ungleichheit. Weinheim: Beltz Juventa.

Eckart, Felix. 2016. Suffizienz: Politikinstrumente, Grenzen von Technik 
und Wachstum und die schwierige Rolle des guten Lebens. Soziologie und 
Nachhaltigkeit – Beiträge zur sozial-ökologischen Transformationsforschung 
4/2016. https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/sun/article/
view/1755/1689 (Zugegriffen: 07.08.2017).

Firnenburg, Louisa, Benjamin Görgen, Matthias Grundmann und Björn 
Wendt. 2017. Doing Sustainability – Die soziale Konstruktion der Nach-
haltigkeit zwischen mikro- und makrostruktureller Praxis. In Geschlossene 
Gesellschaften. Verhandlungen des 38. Kongresses der Deutschen Gesellschaft 
für Soziologie in Bamberg 2016, Hg. Stephan Lessenich.

Fuchs, Doris, Antonietta di Giulio, Katharina Glaab, Sylvia Lorek, Michael Ma-
niates, Thomas Princen, und Inge Røpke. 2016. Power: the missing link in 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003 - am 14.02.2026, 20:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Björn Wendt und Benjamin Görgen64

sustainable consumption and absolute reduction research an action. Jour-
nal of Clearer Production 132:298-307.

Giddens, Anthony. 1997. Die Konstitution der Gesellschaft. Grundzüge einer 
Theorie der Strukturierung. Frankfurt a.M.: Campus. 

Görgen, Benjamin, Matthias Grundmann, Niklas Haarbusch, Jessica Hoff-
mann, Dieter Hoffmeister und Björn Wendt. 2017. Nachhaltige Stadtentwick-
lung durch zivilgesellschaftliche Zusammenschlüsse und lokale Bewegungen? 
Ergebnisse einer soziologischen Begleitforschung. Münster: MV Wissenschaft.

Görgen, Benjamin, Jessica Hoffmann und Björn Wendt. 2016. Impulse für 
eine nachhaltige Stadtentwicklung. Der Tag der Nachhaltigkeit 2015 in Müns-
ter. https://repositorium.uni-muenster.de/document/miami/64162d65-2​
058-46c8-99ac-e1b0c6580c08/bericht_g%C3%B6rgen%20hoffmann_
wendt_2016.pdf (Zugegriffen: 07.08.2017).

Görgen, Benjamin, und Björn Wendt. 2015. Nachhaltigkeit als Fortschritt den-
ken. Grundrisse einer soziologisch fundierten Nachhaltigkeitsforschung. 
Soziologie und Nachhaltigkeit – Beiträge zur sozial-ökologischen Transforma-
tionsforschung 1/2015. https://www.wwu.de/Ejournals/index.php/sun/artic​
le/view/1443 (Zugegriffen: 07.08.2017).

Görgen, Benjamin, und Björn Wendt. 2017. Formierungsprozesse zivilgesell-
schaftlicher Initiativen. Impulse aus sozialisationstheoretischer Perspekti-
ve. In Geschlossene Gesellschaften. Verhandlungen des 38. Kongresses der Deut-
schen Gesellschaft für Soziologie in Bamberg 2016, Hg. Stephan Lessenich).

Grundmann, Matthias, und Kurt Lüscher. 2000. Sozialökologische Sozialisa-
tionsforschung. Ein anwendungsorientiertes Lehr- und Studienbuch. Konstanz: 
UVK. 

Grundmann, Matthias. 1999. Dimensionen einer konstruktivistischen Sozia-
lisationsforschung. In Konstruktivistische Sozialisationsforschung – Lebens-
weltliche Erfahrungskontexte, individuelle Handlungskompetenzen und die 
Konstruktion sozialer Strukturen, Hg. Matthias Grundmann, 20-34. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp. 

Grundmann, Matthias. 2015. Das Modell der Sozialisation als Beziehungspra-
xis. In Handbuch Sozialisationsforschung, Hg. Klaus Hurrelmann, Ulrich 
Bauer, Matthias Grundmann und Sabine Walper, 162-179. München: Beltz. 

Grundmann, Matthias. 2016. Gemeinsam – nachhaltig. Argumente für eine 
sozialisationstheoretische Bestimmung sozialer Nachhaltigkeit. Sozio-
logie und Nachhaltigkeit – Beiträge zur sozial-ökologischen Transformations-
forschung 5/2016. https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/sun/
article/view/1756/1690 (Zugegriffen: 07.08.2017).

Höffe, Ottfried. 2008. Verantwortung. In Lexikon der Ethik, Hg. Ottfried Höf-
fe, 326-327. München: C.H. Beck.

Holderegger, Adrian. 2006. Verantwortung. In Lexikon der Ethik, Hg. Jean-
Pierre Wils und Christoph Hübenthal, 394-403. Paderborn: Schöningh.

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003 - am 14.02.2026, 20:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Macht und soziale Ungleichheit 65

Hradil, Stefan. 1980. Die Erforschung der Macht. Eine Übersicht über die empiri-
sche Ermittlung von Machtverteilungen durch die Sozialwissenschaften. Stutt-
gart: K. Kohlhammer.

Jonas, Hans. 1989. Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die tech-
nologische Zivilisation. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Kaina, Viktoria. 2009. Eliteforschung. In Politische Soziologie. Ein Studienbuch. 
Hg. Viktoria Kaina und Andrea Römmele, 385-418. Wiesbaden: VS Verlag.

Lessenich, Stephan. 2017. Soziologische Phantasie – heute. Die Welt zu Gast 
bei »Freunden«. Soziologie 46 (2):160-172.

Marx, Karl. 1960. Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte. In MEW, Bd 
8., Hg. Karl Marx und Friedrich Engels, 111-207. Berlin: Dietz.

Mannheim, Karl. 1985. Ideologie und Utopie. Frankfurt a.M.: Vittorio Kloster-
mann.

Mills, Charles Wright. 1959. Die Konsequenz. Politik ohne Verantwortung. Mün-
chen: Kindler Verlag.

Mills, Charles Wright. 1962. Die amerikanische Elite. Gesellschaft und Macht in 
den Vereinigten Staaten. Hamburg: Holsten Verlag.

Mills, Charles Wright. 2016. Soziologische Phantasie. Wiesbaden: Springer VS. 
Massarrat, Mohssen. 2006. Kapitalismus – Machtungleichheit – Nachhaltigkeit. 

Perspektiven Revolutionärer Reformen. Hamburg: VSA.
Nassehi, Armin. 2015. Die letzte Stunde der Wahrheit. Warum links und rechts 

keine Alternativen mehr sind und Gesellschaft ganz anders beschrieben werden 
muss. Hamburg: Murmann. 

Opielka, Michael. 2016. Soziale Nachhaltigkeit aus soziologischer Sicht. Sozio-
logie 45 (1):33-46.

Paech, Niko. 2012. Befreiung vom Überfluss. Auf dem Weg in die Postwachstums-
ökonomie. München: oekom.

Partzsch, Lena. 2015. Kein Wandel ohne Macht. Nachhaltigkeitsforschung 
braucht ein mehrdimensionales Machtverständnis. GAIA 24/1:48-56.

Partzsch, Lena, und Sabine Weiland, Hg. 2015. Macht und Wandel in der Um-
weltpolitik. Baden-Baden: Nomos.

Sen, Amartya. 2007. Ökonomie für den Menschen. Wege zu Gerechtigkeit 
und Solidarität in der Marktwirtschaft. München: dtv.

Schneidewind, Uwe, und Mandy Singer-Brodowski. 2013. Transformative Wis-
senschaft. Klimawandel im deutschen Wissenschafts- und Hochschulsystem. 
Marburg: Metropolis.

Steurer, Reinhard. 2001. Paradigmen der Nachhaltigkeit. Zeitschrift für Um-
weltpolitik und Umweltrecht 24/4:537-566. 

WBGU. 2011. Welt im Wandel. Gesellschaftsvertrag für eine Große Transformation. 
Berlin: WBGU. 

WBGU. 2016. Der Umzug der Menschheit: Die transformative Kraft der Städte. 
Berlin: WBGU.

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003 - am 14.02.2026, 20:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Björn Wendt und Benjamin Görgen66

Wendt, Björn. 2016. Die Bilderberg-Gruppe. Wissen über die Macht gesellschaft-
licher Eliten. Göttingen: Optimus.

Wendt, Björn. 2017. Nachhaltigkeit als Utopie. Können Utopien einen Beitrag zu 
einer nachhaltigen Entwicklung leisten? Münster: Dissertation. 

Wendt, Björn, Marcus B. Klöckner, Sascha Pommrenke und Michael Walter, 
Hg. 2016. Wie Eliten Macht organisieren. Bilderberg und Co.: Think Tanks, 
Lobbying und Mediennetzwerke. Hamburg: VSA.

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003 - am 14.02.2026, 20:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440667-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

