Eckart Schiitrumpf

Aristoteles’ Essays zur Verfassung — politische
Grundkonzeptionen in der Politzk in einer genetisch-
analytischen Interpretation. Eine Erwiderung!

1. Grundsdtzliches

In seinem Aufsatz »Die >Politik< des Aristoteles — eine unitarische Interpretation« (ZfP
2/2011, S.123-147) hat Manuel Knoll gegen die, wie er schreibt, »gegenwirtige Vor-
herrschaft der genetisch-analytischen Betrachtungsweise« bei der Interpretation der aris-
totelischen Politik (in Zukunft Pol.) zu argumentieren versucht. Diese wolle »gravierende
Unvereinbarkeiten und Widerspriiche aufweisen«; genau diese konne die unitarische
Betrachtungsweise, die er vertritt, nicht erkennen, sie begreife Pol. »daher als eine koha-
rente Einheit« (S. 124). Knoll hat mich als den »vielleicht... bedeutendste(n) zeitgendssi-
sche(n) Vertreter der genetisch-analytischen Betrachtungsweise« identifiziert (S. 126),
und so sind seine Argumente auch ausschliefllich der Versuch der Widerlegung einer
Deutung, die ich seit meinem ersten Buch zur Pol. (der Habilitationsschrift von 1976,
erschienen 1980)? und in spiteren Veroffentlichungen vertreten habe, ohne sie je zu mo-
difizieren — es gibt hier, bedauerlicherweise, keine Wahlverwandtschaft mit dem groflen
Philosophen, wie ich ihn deute, der seine Positionen tiberdachte und eben modifizierte,
wiahrend ich meine Einsichten, die ich vor Jahrzehnten zum ersten Male veroffentlichte,
nun eher radikaler vertrete, weil ich heute weniger Toleranz fir Fehldeutungen und das
Ubergehen wichtiger Auflerungen in Pol. habe als der Habilitand 1976.

Diese Erwiderung, zu der mir die Herausgeber der ZfP dankenswerterweise Gele-
genheit gaben, hitte in verschiedener Form vorgenommen werden kénnen: als Polemik
hitte sie Schritt fiir Schritt Knolls Argumente kritisch betrachten und widerlegen, oder
sie hitte im Detail meine Position erneut vortragen konnen. Ich bevorzuge als dritten
Weg, zu den von Knoll gewihlten Themen die politische Theorie des Aristoteles, wie ich
sie deute, genauer darzulegen und mein Ergebnis den Schlussfolgerungen Knolls gegen-
uberzustellen, durchaus sehr kritisch, aber nach dem hiufig unnachahmbaren Englischen

»take the high road.«

1 Die Einladung zu dieser Erwiderung erhielt ich erst im Januar 2011. Wegen anderer
Verpflichtungen konnte ich mich der vorliegenden Entgegnung erst zwei Wochen vor dem
erwinschten Abgabetermin zuwenden. Ohne die grofiziigigen Forschungsbedingungen als
Inhaber der Cétedra de Excelencia an der Universidad Carlos III Madrid hitte ich diesen Beitrag
nicht schreiben konnen.

2 Eckart Schiitrumpf, Die Analyse der Polis durch Aristoteles, Amsterdam, 1980.

ZAP 58. Jg. 3/2011

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

244 Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung

Bevor ich mich Aristoteles zuwende, seien einige Bemerkungen zu Knolls Artikel
vorausgeschickt, zunichst vom Methodischen her: Knoll will aufgrund von Gemein-
samkeiten in den verschiedenen Biichern bei den von ihm ausgewihlten Themen die Pol.
»als einheitliches und geschlossenes Werk« (S. 127) nachweisen. Dass es solche Gemein-
samkeiten gibt, soll nicht immer bestritten werden, ist aber irrelevant. Diese Strategie ist
vergleichbar mit einem Versuch, das taxonomische System der Einteilung der Arten in
der Zoologie zu widerlegen, indem man darauf hinweist, dass Menschen und Végel doch
die Gemeinsambkeit von zwei Beinen aufweisen, oder dass der Hase zur Spezies Maultier
gehore, denn auch er hitte vier Beine und einen behaarten Korper, und man konnte
triumphierend hinzufiigen, dass sie beide lange Ohren haben. Knolls Argumentation
basiert auf einem Fehlschluss, da er unzulissigerweise annimmt, der Nachweis der Exis-
tenz gewisser identischer Aspekte beweise mehr als nur die Einheitlichkeit in eben den
beobachteten gemeinsamen Aspekten. Schon Aristoteles wusste, dass man hier die Un-
terschiede zugrundelegen muss: Pol. IV 4 1290b25{f. (diaphorai, b30). Der Nachweis,
dass es identische Merkmale gibt, entscheidet in dieser Form die hier strittige Frage weder
in der einen noch der anderen Richtung. Dazu miisste man schon eine Gesamtinterpre-
tation der Pol. vorlegen und zeigen, dass die ausgewihlten gemeinsamen Konzepte zen-
tral fiir Aristoteles” politische Theorie sind, wihrend beobachtete Unterschiede als mar-
ginal abgetan werden sollten. Eine solche Analyse bietet aber Knoll, der willkiirlich be-
stimmte Konzepte auswihlt, nicht. Er lenkt auch von den von mir behaupteten Unter-
schieden, die er nie im Einzelnen behandelt, ab, geschweige denn, dass er sie widerlegt,
um sich stattdessen auf Aspekte zu stiitzen, die identisch seien, wobei er, wie ich hier
zeigen werde, das Material unrichtig deutet, wenn er es tiberhaupt vollstindig zur Kennt-
nis nimmt. Man hitte sich eine Auseinandersetzung vorstellen, und ich fir mein Teil
wiinschen, konnen, die niher am Text der Pol. bleibt, und dazu hitte er von den vier
Binden meines Kommentars® mehr als nur die Einleitung zum ersten (1991) benutzen
sollen. Ich nutze die hier gebotene Gelegenheit, um bei den Themen, die Knoll auswahlte,
die Unterschiede in Aristoteles’ Pol., wie ich sie sehe, herauszuarbeiten und sozus. dem
Zweififller Mensch das spezifische »vernunftbegabt« zuriickzugeben. Ich habe einen
Abschnitt V »Kriterien zur Einrichtung der passenden Verfassung« hinzugefiigt, weil
dieser m.E. fiir Aristoteles” Verfassungstheorie zentrale Sachverhalt in der eklektischen
Deutung der Unitarier ignoriert wird. In die gleiche Kerbe des Vorwurfs mangelnder
methodischer Reflexion gehort schliefllich: Knoll hat nicht dargelegt, welche Erwartun-
gen man fir ein einheitliches Werk des Aristoteles im Hinblick auf Aufbau und Behand-
lung von Themen haben darf oder muss. Einer Darstellung wie der in Pol., die in so vielen
Fillen nicht auf frithere Erorterungen des gerade behandelten Themas verweist oder auf
thnen aufbaut, fehlt der Charakter der Geschlossenheit, den man bei einem als einheit-

3 Eckart Schiitrumpf, Aristoteles Politik Buch I, iibersetzt und erliutert, in: Aristoteles Werke in
Deutscher Ubersetzung Bd. 9, Teil I, Berlin/Darmstadt, 1991; ders., Aristoteles Politik Buch I1-
111, iibersetzt und erliutert, Bd. 9, Teil 11, Berlin/Darmstadt, 1991; Eckart Schiitrumpf / Hans-
Joachim Gehrke, Aristoteles Politik Buch IV-VI, Berlin/Darmstadt, 1996; Eckart Schiitrumpf,
Aristoteles Politik Buch VII-VIII, iibersetzt und erldutert, Bd. 9, Teil IV, Berlin/Darmstadt,
2005.

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung 245

licher Untersuchung geplanten Werk voraussetzen muss und kann und etwa in Aristo-
teles’ Nikomachischer Ethik (EN) findet.

Die genetisch-analytische Betrachtung der uns ganz oder in Fragmenten erhaltenen
aristotelischen Werke wird meist auf das einflussreiche Werk W. Jaegers zuriickge-
fithrt.* Rezeptionsgeschichtlich hat Knoll Unrecht, wenn er behauptet: »Vorangegangen
war Jaegers Buch eine weitgehend traditionelle Lesart, die die Philosophie des Aristoteles
als ein einheitliches und kohirentes Lehrgebidude verstand...« (S. 123). Jaeger hatte sich
den Mantel des radikalen Neuerers umgeworfen und den Erfolg gehabt, dass man ihn
dann auch so sah, wihrend er doch in vielen Einzelheiten die Ergebnisse Fritherer nur
wiederholte, ohne sie zu zitieren — das wire heute vielleicht nicht mehr durchgegangen;
mein Nachweis, dass er so vorgegangen ist,” kam zu spit. Fiir das vorliegende Thema hat
das nur die Bedeutung, dass die genetisch-analytische Betrachtungsweise auf Aristoteles
bezogen nicht mit Jaeger begann und auflerdem einer ebensolchen genetischen Betrach-
tung etwa des Werkes von Thukydides seit der Mitte des 19. Jahrhunderts zur Seite zu
stellen und in dieser Hinsicht eindeutig als konservativ zu bewerten ist — Jaeger wendet
tibrigens eine Methode an, die schon E. Zeller erwogen und verworfen hatte.® Ich mochte
hier nicht niaher — und mit gutem Grund — auf die angelsichsische unitarische Forschung
eingehen. Nach dem Erscheinen von Jaegers Monographie 1923 war deren Aufnahme in
England geradezu enthusiastisch, etwa durch W.D. Ross. Bei der Politik hatte E. Barker
19317 die Jaegersche Schichtenanalyse durch Verfeinerung noch tiberbieten wollen. Bar-
kers vollige Kehrtwendung 1946,8 wie die von W.D. Ross, tiberzeugt nicht, zumindest
bei Barker blieb das eine Auseinandersetzung mit Jaeger von 1923, aber schloss nie die
doch eigentlich naherliegende Auseinandersetzung mit Barker 1931 ein — warum denn
alles, was er 1931 selber so nachdriicklich vertreten hatte, nach dem Krieg unrichtig sein
soll, bleibt unklar.

Knoll (S. 127) hat anerkannt, dass meine genetische Erklirung sich von der Jaegers
unterscheidet.? Anders als bei Jaeger ging es mir nie darum, gewisse Biicher von Pol. einer
bestimmten Periode in Aristoteles’ Leben, etwa der Akademiezeit oder dem Aufenthalt

4 Werner Jaeger, Aristoteles. Grundlegung einer Geschichte seiner Entwicklung, Berlin 1923
(2. Aufl. 1955).

5 Eckart Schiitrumpf, »Einige wissenschaftsgeschichtliche Voraussetzungen von W. Jaegers Aris-
toteles Deutung« (zuerst 1992), jetzt in: ders., Praxis und Lexis. Ausgewdihlte Schriften zur Phi-
losophie von Handeln und Reden in der klassischen Antike, in: Palingenesia 95, Stuttgart 2009,
S. 349-364.

6 S.Eckart Schiitrumpf, »Eduard Zeller und Werner Jaegers Aristoteles«, in Gerald Hartung (Hg.),
Edunard Zeller — Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte im 19. Jahrhundert, Berlin, 2010,
S.275-307.

7 Ernest Barker, »The Life of Aristotle and the Composition and Structure of the Politics« in: CR
45 (1931), S. 162-172.

8 Ernest Barker, The Politics of Aristotle / translated, with an introduction, notes and appendixes,
Oxford 1946, Introduction II 4, S. xxxvii-xlvi. S. Eckart Schiitrumpf, »Ernest Barker on the
Composition and Structure of Aristotle’s Politics« in: Julia Stapleton (Hg.), Ernest Barker. The
Political Thought of Plato and Aristotle (1906). A Centenary Tribute in: Polis 23 (2006)
S.286-301.

9 S. meine Kritik in: Die Analyse der Polis durch Aristoteles, aaO. (FN 2), S. 288-298.

ZAP 58. Jg. 3/2011

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

246 Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung

in Assos, zuzuweisen.!? Ich weiche auch darin von Jaeger ab, dass ich eher Zusammen-
hinge zwischen den von mir festgestellten verschiedenen Ausprigungen von Positionen
annehme. Ich schloss das Kapitel »Unterschiedliche soziologische Konzeptionen der
Demokratieabhandlungen« (1980)!! mit der Bemerkung: »Hier konnte sich meine Auf-
fassung bestitigen, dass Aristoteles an Vorstellungen, die er frither vertreten hat, festzu-
halten versucht und sie in eine neue, komplexere Darstellung einbindet.«!? Meine Deu-
tung von Aristoteles’ Pol. behauptet die Konstanz bestimmter Fragestellungen in Pol.,
die Aristoteles wiederholt aufgreift und auf die er fiir bestimmte Aspekte abweichende
Antworten geben kann. Knoll (S. 126) gibt sie als die Uberzeugung wieder,

»dass die acht Biicher der Politik des Aristoteles sunterschiedliche Stadien seines Nach-
denkens zu politischen Fragen< wiedergeben und dass seinige — friihere — Evorterungen
durch andere — spatere — von Aristoteles ersetzt werden sollten. Als die aristotelische
Auffassung zu einer bestimmten Frage diirfen dann aber nur seine spitesten Aufle-
rungen gelten, nicht die vorliufigen Losungen, mit denen er sich erst an die spiteren
Ergebnisse herangetastet hat.< Aus seiner genetisch-analytischen Perspektive kritisiert
Schiitrumpf die unitarische Betrachtungsweise der Politik: >Moderne Darstellungen
der aristotelischen politischen Philosophie nach unitarischer Methode huldigen letztlich
einer Form des Eklektizismus, bei der willkiirlich einigen Vorstellungen des Aristoteles
der Vorzug vor anderen gegeben wird.««

Mein Interesse ist nicht primir das an einer philologischen »Schichtenanalyse«, sondern
an den theoretischen Konzepten und ihrer begrifflichen Darstellung in Pol. Es war erst
eine Folgerung aus diesen Beobachtungen von Unterschieden in der Behandlung iden-
tischer Fragestellungen wie Zahl der Verfassungen, der Beschreibung der Biirgerschaft,
die die Unterschiede zwischen den Verfassungen bestimmt, u.a.m., dass Pol. eben kein
einheitliches Werk sein kann, wie der hier gewihlte Titel »Aristoteles’ Essays zur Ver-
fassung« zum Ausdruck bringt. Meine Hauptintention war und ist, diese Unterschiede
herauszuarbeiten, und der Natur der Sache entsprechend stehen diese im Vordergrund,
wodurch der Eindruck entstehen konnte, dass sie iiberbetont werden. Ich nehme das
lieber in Kauf als die Alternative, die ich zu hiufig in unitarischen Arbeiten, besonders
ausgepragt in Knolls Kapitel, finde, dass diese Aspekte iiberhaupt nicht zur Kenntnis
genommen werden und deswegen wichtige Teile der aristotelischen politischen Theorie
unbeachtet bleiben. In der Tat beklage ich an der unitarischen Deutung ein Aufopfern
der bemerkenswerten Vielfalt aristotelischer Argumentation zu gewissen Problemen mit
dem Ergebnis einer Verarmung des Verstindnisses der aristotelischen politischen Phi-
losophie durch eine Reduktion auf eine Handvoll von Grundprinzipien oder ihre vom
Text her nicht begriindbare Uberbewertung (bei Knoll etwa »Gerechtigkeit«), die Aris-

10 Ausfihrlich Schiitrumpf, Die Analyse der Polis durch Aristoteles, 2aO. (FN 2), S. 278 Anm. 44.

11 Schttrumpf, Die Analyse der Polis durch Aristoteles, aaO. (FN 2), 253-263; das Zitat 263.

12 Vgl. Schiitrumpf, Die Analyse der Polis durch Aristoteles, a2aO. (FN 2), S. 157 Anm. 268 »Die
Eigentiimlichkeit bei Aristoteles besteht darin, dass er eine Auffassung, die er frither vertreten
hatte, nicht widerruft, sondern beibehalt und um das Neue erweitert, was eine Einschrankung
der Geltung der Auffassungen mit sich bringt, die vorher selbstindig waren.«.

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung 247

toteles nicht miide geworden sein soll zu widerholen. Ich sehe in Aristoteles’ Pol. ein sehr
viel interessanteres Werk, als es die unitarische Richtung prisentiert, das Werk eines
Denkers, der sich den Problemen einer so vielschichtigen, an unerwarteten Vorkomm-
nissen, sogar Widerspriichen reichen politischen Realitit mehrmals, und erstaunlich vor-
urteilslos und in einer zunehmend komplexen Darstellung stellt und dessen Antworten
zu gewissen politischen Problemen nicht aufgrund von ein paar Prinzipien, denen er
iiberall folgt, voraussehbar sind, sondern der im Gegenteil mit Uberraschungen, auf die
man am allerwenigsten gefasst ist, aufwartet — kurz gesagt: mehr Machiavelli als Thomas
von Aquin.

Ich werde zu einigen der von Knoll gewahlten Themen Stellung nehmen, weil nicht
nur das Verstindnis eines antiken Werkes, der Pol, betroffen ist sondern viel grund-
satzlicher auch Prinzipien des Verstehens und der Deutung philosophischer Werke auf
dem Spiel stehen. Dabei wird immer Aristoteles im Mittelpunkt stehen, und so hoffe ich,
dass dieser Beitrag iiber die »Erwiderung« hinaus zu einem besseren Verstindnis der
aristotelischen Pol. beitragen kann. Wie fast tiberall steckt der Teufel im Detail, und diese
Entgegnung muss sich umso mehr auf Details einlassen, weil hier, um im Bild zu bleiben,
die Holle los ist.

Ich will hier nur kurz auf Knolls Abschnitt II (S. 128-130) eingehen, in dem er versucht,
den Uberblick iiber eine Studie zur Verfassung, den Aristoteles am Ende der EN gibrt,
als erste Bestitigung einer unitarischen Deutung der Pol. zu benutzen. Aber dies ist vor-
wiegend philologischer Natur und diirfte Politologen weniger interessieren. Knoll meint,
allein diese Passage stelle »(d)ie vorherrschende Auffassung, die tiberlieferte Form der
Politik konne unmoglich >svon vornherein nach einem einheitlichen Plan entworfen und
in einem einzigen geistigen Schopfungsakt entstandend? sein... erheblich in Frage«
(S. 128). Diese Inhaltsangabe beginnt:

»Zuerst (1) lasst uns versuchen, dem nachzugeben, ob in einzelnen Punkten von frii-
heren Denkern etwas zutreffend dargelegt wurde, dann (2) auf der Grundlage der
Sammlung von Verfassungen untersuchen, was fiir Faktoren die Staaten und was fiir
Faktoren jede einzelne Verfassung erbalten und zerstoren...« (1181b15-19)

Pol. Buch I wird hier weder am Anfang noch iiberhaupt erwihnt, warum? Die Frage
verdient, aufgeworfen zu werden, da Pol. I nicht etwa eine nebensichliche Randunter-
suchung tiber den Haushalt darstellt, vielmehr wird auf unterschiedliche Themen dieses
Buches in Pol. 111 6 1278b17-19 und VII 3 1325a29f. verwiesen — der Uberblick in EN
X 10 stimmt schon am Anfang nicht mit dem Aufbau von Pol. iiberein.

Der Uberblick in EN X 10 nennt als erstes Thema der Untersuchung, »ob in einzelnen
Punkten von fritheren Denkern etwas zutreffend dargelegt wurde». Nach der Ankiin-
digung von Pol. II (1 1260b341.) soll gerade umgekehrt der Nachweis der Unzuling-
lichkeiten in Verfassungen, die sich einer guten politischen Ordnung erfreuen, und in
theoretischen Entwiirfen Aristoteles’ eigenen Entwurf eines besten Staates rechtfertigen.

13 Dies ist Zitat aus Jaeger, Aristoteles. Grundlegung einer Geschichte seiner Entwicklung, aaO.
(FN 4), 5.276.

ZAP 58. Jg. 3/2011

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

248 Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung

Man konnte versuchen, diesen Unterschied wegzudiskutieren, da Aristoteles zum glei-
chen Thema in EN X 10 das Glas halb voll, in Pol. I 2 als halb leer sah — je nach Laune?
Aber das ist schon ein nicht unerheblicher Unterschied: wenn Aristoteles untersuchen
will, ob »etwas zutreffend dargelegt wurde,« dann kann man darin einen Hinweis auf
seine Methode der Beriicksichtigung anerkannter Auffassungen, endoxa, sehen, und ein
solcher Hinweis gibt am Ende von EN umso mehr Sinn, als er sie in eben diesem Werk
anwendet (vgl. VII 1 1145b2-7). Das Gleiche kann man sicherlich nicht tiber Pol. II sagen,
das in den Kapiteln tiber Plato wohl einen der verheerendsten Verrisse der Weltliteratur
Uberhaupt bietet. Es ist also einmal nicht die Frage, ob Aristoteles das Glas mal halb leer
oder ein anderes Mal halb voll sah, es ist zum anderen nicht mal das gleiche Glas. Nach
der Ankindigung in EN X 10 geht es um die Darlegungen »fritherer Denker« zu den
vorher genannten Themen, das waren Gesetzgebung und »allgemein Verfassung«, nach
Pol. II 1 um die Darlegungen »friherer Denker« zum besten Staat. In den Begriffen einer
Definition: kritische Darstellung der Auffassungen Fritherer wire das »genus proxi-
mum«; Gesetzgebung und Verfassung nach EN X 10 bzw. bester Staat nach Pol. II 1
wiren die »differentia specifica«. Das sind, wie man eigentlich nicht tibersehen kann,
vollig verschiedene Gegenstinde. Diese beiden Ankiindigungen in EN X 10 bzw. Pol. 11
1, sich mit den Vorstellungen fritherer Denker auseinandersetzen zu wollen, gleichzu-
setzen, verrat nachldssige Lektire.

In EN X 10 will Aristoteles unter (2) »auf der Grundlage der Sammlung von Verfas-
sungen untersuchen, was fiir Faktoren die Staaten und was fiir Faktoren jede einzelne
Verfassung erhalten und zerstoren,« es folgen dann drei weitere Gegenstinde der Un-
tersuchung. Knoll hat nicht berticksichtigt, dass Aristoteles in Pol. IV 2 1289b12{{. eine
Ubersicht der noch zu behandelnden Themen gibt, und danach »miissen wir zuletzt
(telos) sowohl generell als auch gesondert fiir jede einzelne Verfasssungsform zu behan-
deln versuchen, was jeweils die Formen ihrer Zerstorung und die Methoden ihrer Er-
haltung sind...« (b22-26). Aristoteles hat sich hier dieses Thema, das in EN X 10 ziemlich
am Anfang steht, ausdriicklich fiir »zuletzt« aufgespart, und man muss doch wohl an-
nehmen, dass er, als er gerade am Abfassen dieses Teils der Pol. war, eine genauere Vor-
stellung von dem Plan und der Abfolge der jetzt zu behandelnden Themen hatte als
irgendwann (wir wissen nicht, wann) in einem anderen Werk, der EN. Die in der An-
ordnung des Stoffes abweichende Ubersicht in Pol. IV 2 erschiittert allein schon die
Brauchbarkeit von EN X 10 zur Erklirung des Aufbaus von Pol. geschweige denn zur
Begriindung ihrer Einheit. Von seiner eher beschrinkten Kenntnis der Materie mogen
sich Knoll die Dinge so darstellen, wie er sie beschreibt, aber das ist eben nicht das ganze
Material, das er hitte berticksichtigen sollen. »Ignorantia legis non excusat«, und das
gleiche sollte auch in den Geisteswissenschaften fiir die Texte, iiber die man schreibt,
gelten. Bisher hat sich gezeigt, dass Aristoteles bei seinem Uberblick iiber eine Studie zu
Verfassung in EN X 10 die beiden ersten Biicher von Pol. nicht erwihnt und fir Pol. V
einen anderen Platz vorgesehen hatte. Eine detaillierte Analyse der anderen in EN X 10
genanten Themen wiirde beweisen, dass die dort beschriebenen Einzelstudien nur zu
einem geringen Teil die der Pol, die wir besitzen, sind. Wegen mangelnder Deckungs-
gleichheitist EN X 10 fir eine Beweisfithrung tiber eine planvolle Reihenfolge der Biicher

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung 249

von Pol. ohne Beweiskraft; fiir die wenigen gemeinsamen Themen ist EN X 10 das beste
Zeugnis fir die gegenteilige Auffassung.

I1. Die Definition der Verfassung in Buch II1I und IV

Knoll versteht eine Interpretation des Verhiltnisses der Definitionen von Verfassung in
Pol. TIT und IV als »einen ersten Schritt«, um »das in der Aristotelesforschung zentrale
Problem des Verhiltnisses Pol. III zu IV zu kliren.«'> Er schreibt: »Sowohl in Buch III
als auch in Buch IV formuliert Aristoteles seine Definition der Verfassung« (S. 130). Im
Sinne des oben (S. 245) geiuflerten methodischen Einwands muss man fragen, warum
Aristoteles in einem geschlossenen Werk in zwei verschiedenen Biichern jeweils eine
Definition der Verfassung gibt, und nicht nur einmal eine, die tiberall giiltig ist. Und dies
umso mehr, da Knoll (S. 132-133) erkennt, dass Aristoteles in der zweiten Definition die
erste »erweitert.« Jedoch: »Gemeinsam ist den beiden Versionen der Definition, dass sie
die Verfassung einer Polis mit ihrer Herrschaftsordnung identifizieren« (S. 132) und:
»Aristoteles... geht sogar so wetit, eine Verfassung mit der Gruppe der regierenden Biirger
zu identifizieren, und erliutert: ,, Ich meine es so: in der Demokratie regiert das Volk...“«
(S.131).

Eine solche Bestimmung von Verfassung dringt sich eigentlich auf, da die Bezeich-
nungen aristo-kratia, demo-kratia, olig-archia schon eingebiirgert waren — »Demokra-
tie« bedeutete eben Regierung des Volkes, des Demos —, und musste sich Aristoteles
noch mehr aufdringen, da er, wie Pol. II verrit, mit der platonischen Verfassungstheorie
vertraut war. Hinsichtlich der von Knoll angesprochenen Demokratie schrieb Plato in
Rep. VIII 558 a:

»Eine Demokratie wird, wie ich glaube, dann eingerichtet, wenn die Armen nach ei-
nem Sieg iiber die Gegenpartei einige davon tioten, die anderen verbannen und den
Ubrigen in gleichem Umfang Anteil an der Verfassung und den Amtern geben und im
Groflen und Ganzen die Amter durch Los besetzt werden. «

Diese Beschreibung nimmt die wesentlichen Elemente der Verfassungsdefinition bei
Aristoteles vorweg: »Anteil an der Verfassungs, ist ein Terminus seiner Verfassungs-
theorie (Pol. IV 3 1290a4), der den Biirgerstatus bezeichnet, unterschieden von der Be-
setzung von Amtern (vgl. die Verfassungsdefinition 1290a7-11). Platon ist sehr viel ne-
gativer gegeniiber den bestehenden Verhiltnissen, und das spiegelt sich in seiner Defi-
nition politischer Regime in Leg. IV 712b9ff.: »die gewohnlichen Staten sind keine Ver-
fassungen, sondern Ansiedlungen,... jede hat nach der Gewalt des jeweilig despotisch
Herrschenden ihren Namen.« Was Knoll an der aristotelischen Verfassungsdefinition
heraushebt, ist in Wirklichkeit platonisches Gut, was Knoll nicht bekannt zu sein scheint.
Sind damit auch Platos Rep. und Leg. ein Teil dieser unitarischen Pol. des Aristoteles?

14 Diese Uberschrift habe ich von Knoll (S. 130) iibernommen.
15 Knoll IIT S. 131, er zitiert Schiitrumpf, Aristoteles Politik Buch I, iibersetzt und erliutert, aaO.
(FN 3), 5. 59.

ZAP 58. Jg. 3/2011

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

250 Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung

Das wire die Konsequenz von Knolls methodischem Ansatz, wonach die Einheitlichkeit
der Definitionen von Verfassung in verschiedenen Abhandlungen die kohirente Einheit
eines Werkes beweist. Eine solche Argumentation ist natiirlich absurd, und bestitigt, wie
oben gezeigt wurde, dass es ein non sequitur ist, die Existenz gewisser identischer Aspekte
beweise eine Einheitlichkeit in mehr als nur den beobachteten gemeinsamen Aspekten
und schlosse grundsitzliche Differenzen in anderer Hinsicht aus. Hier wird der Gegen-
beweis gegen Knolls Methode, von Gemeinsamkeiten her zu argumentieren, eindrtick-
lich geliefert, da diese ungeeignet ist, selbst nur die grundsitzlichen Unterschiede zwi-
schen der platonischen Erorterung der Verfassungen etwa in Rep. VIII/IX und der des
Aristoteles in Pol. (vgl. V 12) zu erlauben — Knoll musste sie wegen der Gemeinsambkeit
in den Grundelementen der Definition von Verfassung bestreiten; die Tatsache, dass
Aristoteles wesentliche Elemente der traditionellen Definition von Verfassung nicht an-
dert, schliefit eben nicht aus, dass er anderes, fiir ihn Wichtigeres, doch geindert hat —
gegeniiber Plato, oder in Pol. IV-VI gegeniiber Pol. III. Knoll behandelt leider nie, worum
es denn Aristoteles eigentlich geht, und auf den Nebenschauplitzen, auf die er ausweicht,
wird die Schlacht nicht entschieden.

II1. Argumente zum Verbéltnis von Buch I1I zu der Buchgruppe IV-VI'®
1. Unterarten von Verfassungen in Pol. I1I bzw. IV-VI

Knoll gibt meine Auffassung zum Verhiltnis von Buch IIT zu IV-VI korrekt wieder;
Aristoteles vertrete in Pol. IV-VI »eine verinderte Auffassung tiber Grundlage, Zahl und
Verhiltnis der Verfassungen zueinander« (S. 135). Er hilt dies fiir »unzutreffend. Denn
Aristoteles differenziert bereits in Buch III eine der sechs Verfassungsformen, das Ko6-
nigtum, in fiinf Unterarten.« Das ist unzutreffend. Zunichst sind die Arten von Konig-
tum in Pol. III 14 regional und zeitlich geschieden: das der Heroenzeit, das bei den Bar-
baren, die gewahlte Tyrannis (Aisymneten), das spartanische Kénigtum, wahrend in Pol.
IV-VI es sich um als kontinuierliche Stufen der Entwicklung dargestellte Formen einer
einzigen Verfassung handelt.!” Aulerdem ist in Pol. III 14 eine der genannten Formen
das Konigtum Spartas. Sparta war nun fiir Aristoteles nie eine bestimmte Form konigli-
cher Verfassung, sondern allenfalls eine Mischverfassung, in der manche ein konigliches
Element finden wollten (II 6 1265b35ff.), wihrend Aristoteles selber bei der Beschrei-
bung Spartas als Mischverfassung das Konigtum nicht einmal erwiahnt (IV 9 1294b18-34),
und den Grund dafiir liefert er in Pol. 111, worauf sich Knoll doch bezieht. Nachdem er
in ITI 14 finf Arten von K6nigtum unterschieden hatte, mochte er diese genauer behan-
deln, aber in III 15 reduziert er das Thema seiner Untersuchung auf zwei, das » Allko-
nigtume, welches dem Konig umfassendste Vollmachten gibt, und das spartanische. Er

16 Dies ist Knolls Untertitel (IV, S. 134).
17 Eckart Schutrumpf, »Probleme der Aristotelischen Verfassungstheorie in Politik« (zuerst
1976), jetzt in: ders., Praxis und Lexis, 2aO. (FN 5), S. 92-113.

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung 251

korrigiert sich dann erneut, denn nachdem er die Macht spartanischer Konige haupt-
sachlich durch ihr Strategenamt beschrieben hatte, fiigt er hinzu:

»Eine Untersuchung iiber den Oberbefehl der beschriebenen Art betrifft mebr eine
besondere Form der Gesetze als die Verfassung, denn in allen Verfassungen kann ein
solches Amt vorkommen, weshalb dies vorerst beiseite bleiben soll. Die damit allein
iibrige Form des Konigtums (das Allkonigtum, E. S.) bilder dagegen eine Art (eidos)
von Verfassung...« (1286a2-a6).

Wihrend dem spartanischen Konigtum hier und noch prononcierter im nichsten Kapitel
(16 1287a3-8) bestritten wird, eine Form von Verfassung zu sein, wird lediglich von der
»allein Ubrigen Form des Konigtums,« dem Allkonigtum, ausgesagt, es bilde eine Art
von Verfassung — dass dies auch fiir die anderen Formen von Konigtum gilt oder wo
Aristoteles, wenn tiberhaupt, im Einzelfall den Schnitt zwischen koniglicher Verfas-
sungsform und gesetzlich vorgesehener Institution Konigtum in einer Verfassung ande-
ren Typs machen wiirde, verrit er nicht. Knoll hat auch eines der mittleren Biicher der
Pol. gegen sich, wo das spartanische Konigtum auch nur als »Teil der Verfassung« be-
zeichnet ist.!® Man muss auch die Argumentationsstrategie beachten. Die Unterschei-
dung der ,,Arten des Konigtums® in IIT 14 ist eine Voriiberlegung, die als Bestandsauf-
nahme alle Alternativen nennen soll, aus denen dann die eine ausgewihlt wird, die den
Typus Konigtum am ehesten verkorpert und sich damit zur Gegentiberstellung mit der
Aristokratie eignet. Die Unterarten von Demokratie und Oligarchie in Pol. IV-VI sind
dagegen keine solche vorliufige »Fallstudie«. Jeder Versuch, aufgrund der Unterarten
von Konigtum in III 14 die Einheitlichkeit der Vorstellungen von Pol. III und IV-VI zu
begriinden, beruht auf einer Fehldeutung des Begriffs »Konigtume, das eben nicht nur
»Verfassungsform» wie bei den Unterarten in IV-VI, sondern auch Institution in einer
Verfassung wie in Sparta bedeuten kann, und so ist es in Pol. I1I gebraucht. Ich finde hier
weiterhin den von mir kritisierten Fehler der unitarischen Methode, wenn Knoll den
praxisfernen Charakter der Annahme von »Unterarten« in Pol. III 14-15 auf Pol. IV
extrapoliert (S. 1341.), gegen die klare Auflerung in IV 1.1

Fur die politische Theorie ergibt sich, dass Aristoteles in Pol. III diese »Arten« vom
Konigtum auf einer gleitenden Skala politischer Machtbefugnisse mit den Extremen »al-
les« (das Allkonigtum) und »nichts« (Konigtum als gesetzliche Befugnis ohne Verfas-
sungsrang) einordnet (1285b33-37), wihrend in den nicht mehr provisorisch so genann-
ten, sondern wirklichen Unterarten von Verfassungen in Pol. IV (z.B. Kap. 4-6) und VI
(Kap. 4-6) jeweils die volle Macht an andere Gruppen uUbergeht, und dies unter dem
Gesichtspunkt der praktischen Bedeutung der Qualitit politischer Verhiltnisse nach ei-
nem Dekadenzmodell von der besten (s. u. 256) zur radikalsten Form. Es ist m. E. kein
Zufall, dass das Modell der gleitenden Skala politischer Machtbefugnisse sich nur beim

18 Pol. V 11301b17-20.

19 In IV 1 1289al-11 spricht Aristoteles von den Aufgaben des Staatsmanns, eine Verfassung
einzufiihren bzw. bestehenden Verfassungen »zu helfen« — total praktische Gesichtspunkete,
die in Pol. III fehlten — und fordert dafiir die Kenntnis der Unterarten von Demokratie und

Oligarchie.

ZAP 58. Jg. 3/2011

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

252 Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung

Konigtum, und der Tyrannis (IV 10 1295a17), findet, ich kann mir nicht vorstellen, wie
das bei anderen Verfassungen aussehen konnte.

Halten wir fest: die in der spateren Phase der platonischen Akademie betriebene Be-
schiftigung mit Klassifikationen und Unterscheidungen (dibaireseis) hat Aristoteles
stark gepragt, wie sich tiberall in seinem Werk zeigt, auch bei der Behandlung des Ko-
nigtums in Pol. I1I, aber diese ist nach zugrundeliegendem Prinzip und verfolgter Inten-
tion von ganz anderer Art?° als die Entwicklung von Unterarten von Verfassungen in
Pol. TV-VIL. Beides, die Einordnung von Institutionen auf einer gleitenden Skala der
Machtbefugnisse mit den Extremen »alles« und »nichts« (als Verfassungsform) oder von
Verfasssungen in einem Dekadenzmodell nach »beste« und »radikal«, sind Modelle, die
in der politischen Theorie ihre Berechtigung haben und iiber deren Vor- bzw. Nachteile
man diskutieren kann, aber unser Verstindnis der aristotelischen politischen Philosophie
leidet, wenn man die sachlichen Unterschiede ignoriert. Aristoteles verritin Pol. 11T keine
Kenntnis der Art der Unterscheidung von Unterarten einer Verfassung, wie er sie in [V-
VI vornimmt (s.u. 1112, S. 254). Die Unterscheidung der » Arten von Konigtum« in Pol.
III 14 bietet keinen Bewelis fur die Einheit der aristotelischen Konzeption in Pol. III-VI,
den Knoll versuchte. Beide Betrachtungsweise konnten koexistieren; fiir die These, dass
die Verfassungskonzeption in Pol. IV-VI gegeniiber der in Pol. III geindert wurde, werde
ich nachweisen, dass Aristoteles den gleichen Sachverhalt verschieden darstellt (s.u. I1Ib;
IILc).

Ich liefere hier die Bestitigung fiir meine Eingangsbemerkung (0. 2471.), dass die
unitarische Richtung Aristoteles’ politische Theorie verkiirzt, weil sie die Vielfaltigkeit
seiner Vorgehensweisen und Ergebnisse gegen den Text bestreitet; hier bestreitet sie, dass
Aristoteles sich zu der gleichen Frage — eine, die fiir ihn von eminenter Wichtigkeit ist,
namlich die Klirung unterschiedlicher Arten —, in ganz unterschiedlicher Weise duflern
kann, und sie unterstellt fiir Pol. IV Praxisferne (s.o. 252 mit Anm. 19). Konnte es sein,
dass die vorgefassten Meinungen der unitarischen Interpreten ihnen den Blick auf die
Vielfalt der von Aristoteles vorgetragenen Vorstellungen verstellen? Das fihrt zu einem
verarmten Bild seiner Theorie, »armer Aristoteles« mochte man ausrufen! Es ist diese
Verkiirzung, gegen die ich mich mit der detaillierten Herausarbeitung von Unterschieden
immer gewandt habe. Ich habe Knolls Behauptung tiber Pol. III 14/15 nicht etwa durch
das Zitieren einer aus einem ganz anderen, vielleicht entlegenen Zusammenhang heran-
gezogenen Bemerkung des Aristoteles widerlegt, sondern aus einer Bemerkung, die den
von Knoll benutzten Abschnitt abschliefit. Hat er den Abschnitt nicht ganz gelesen, hat
er den Inhalt iibersehen oder hat er ihn nicht verstanden? Die Benutzung des Kommen-
tars?! hitte vor dieser Missdeutung bewahren konnen. Dieses Versiumnis nun gar als
Grundlage einer doch recht massiven Kritik an meiner Methode und Position zu nutzen,

20 In Schiitrumpf, Aristoteles Politik Buch 11-111, iibersetzt und erliutert, Bd. 9 Teil II, aaO. (FN
3), S. 538 {. habe ich nachgewiesen, dass die wesentlichen Gesichtspunkte des verfassungstheo-
retischen Behandlung in Pol. III 14 aus Plat. Polit. ibernommen sind.

21 Ich hatte das in Schiitrumpf, Aristoteles Politik Buch I11-111, iibersetzt und erliutert, Bd. 9 Teil
I, 220. (FN 3),S. 115 Anm. 2; 536-539 klargestellt; s. auch ders., »Probleme der Aristotelischen
Verfassungstheorie in Politik T« jetzt in ders. ders., Praxis und Lexis, aaO. (FN 5), S. 92-113.

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung 253

ist bedenklich und beunruhigend, zumal ja auch die Kenntnis der, oder Auseinander-
setzung mit der Forschung fehlt. Knoll hat Charakter oder Funktion der Unterarten
weder in Pol. III noch in IV-VI erfasst.

2. Zahl der Verfassungen

Ein Aspekt meiner Deutung der aristotelischen Verfassungsthorie ist die Beobachtung,
dass sichin Pol. IV auch Aristoteles’ Auffassung liber die Zahl der Verfassungen geandert
hat (s.0. S. 251). Pol. IIT ist in den ersten Worten eingefiihrt als Untersuchung »Uber die
Verfassung«. Nach der Klirung des Burgerbesgriffs (III 1-5) beginnt Aristoteles die ei-
gentliche Verfassungsbehandlung in ITI 6 mit der Fragestellung, »wie viele« (posaz) Ver-
fassungen es gibt (1278b8). Im folgenden Kapitel entwickelt er das »berithmte Schema
der sechs Verfassungen« (Knoll I11, S. 131, zweimal) — es ist so berithmt, dass ich sie nicht
aufzihlen muss, es stellt drei richtigen Verfassungen drei Entartungsformen gegentiber.
Man muss wissen, dass Aristoteles diese Frage nach der Zahl nicht wie ein Metzger (»darf
es etwas mehr sein?«) beantwortet, sondern prizise. Nachdem er in Poet. Kap. 6 die sechs
Teile der Tragodie abgeleitet hatte, fiigt er hinzu: »und zusitzlich zu diesen gibt es kei-
nen« (1450a12). Nichts deutet darauf hin, dass Aristoteles in Pol III 6/7 mehr als die
genannten sechs Verfassungen annehmen wollte.??

Anders in Pol. IV-VI. Nach IV 1 kann der Staatsmann bei der Einfuhrung einer Ver-
fassung oder ihrer Verinderung (Gesichtspunkte der politischen Praxis, die in Pol. III
fehlten, s.0. 252 mit Anm. 19) nur erfolgreich sein, »wenn er nicht in Unkenntnis dartiber
ist, wieviele (posa) Arten einer Verfassung es gibt« (1289a8), und Aristoteles wendet sich
sogleich gegen diejenigen, die glauben, es gebe nur eine Art von Demokratie oder Olig-
archie. Man muss betonen, dass er hier die gleiche Frage nach der Zahl stellt wie in III 6
(dort posai, hier posa), dass er sie in IV 1 aber sofort, in der gleichen Zeile, im gleichen
Atemzug, mit dem Hinweis auf die von vielen verkannte Existenz von Unterarten be-
antwortet. Wie IV 2 1289b12-14 zeigt, ist das eine nicht von dem anderen zu trennen:
»wir missen zunachst abgrenzen, wieviele (posai) Formen von Verfassungen unterschie-
den werden konnen, da es ja mehrere Arten vom Demokratie und Oligarchie gibt.« Das
Erfordernis, bei der Frage nach der Zahl der Verfassungen die Existenz der Unterarten
mitzubertcksichtigen, konnte nicht stirker formuliert werden; umso auffalliger ist doch,
dass das in Pol. III fehlt. Soll man wirklich glauben, dass Aristoteles das in III 6/7 ver-
schweigen konnte, wenn dies doch ein notwendiger Aspekt der Bestimmung der Anzahl
ist und wenn auflerdem diese Kenntnis eine Voraussetzung fiir das Wirken des Gesetz-
gebers ist (IV 1)? Besonders da sich auch Pol III an den Gesetzgeber richtet (1
1274b361.), sollte man diesem doch im Rahmen der Erorterung von Verfassung die Hilfe
der Kenntnis der vollstindigen Zahl von Verfassungen nicht verweigern wollen, die fiir
sein Wirken so unerlisslich ist (s.0. zu IV 1, S.251 mit Anm. 19). Diese Frage ist aber

22 In EN VIII 12 1160a31 ff. entwickelt Aristoteles ebenfalls ein Verfassungsschema von drei
richtigen Verfassungen und drei Entartungsformen. Die Antwort auf die Frage nach der Zahl
der Verfasssungen in Pol. I1I 6 ist »sechs«.

ZAP 58. Jg. 3/2011

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

254 Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung

nicht nur wichtig fiir die Praxis, sondern auch die Theorie: in V 12, bei der Auseinan-
dersetzung mit Platons Vorstellungen vom Verfassungswandel, hilt Aristoteles ihm last
not least vor, er habe die Uberginge so behandelt, »als besifie jede nur eine Form, wih-
rend es doch mehrere Oligarchien und Demokratien gibt« (1316b25-27, vgl. beim Thema
Verfassungswechsel V 6 1306b17-21) — es sei betont, dass »mehrere« (pleionon) ein quan-
titativer Begriff ist, damit in der Terminologie der aristotelischen Kategorienschrift ein
poson (Cat. 6 5b20-6a36).

Es kommt hinzu, dass Aristoteles an allen drei zitierten Stellen (IV 1; IV 2; V 12) bei
der Betonung von Unterarten von Verfassungen nur auf Demokratie und Oligarchie
verweist — gerade diesen wendet er sich in III 8, gleich nach dem Verfassungsschema, in
einer »philosophischen Betrachtung«, die die Wahrheit offenbaren soll (1279b12-15), zu,
aber ohne Unterarten zu erwihnen. Ist die Annahme von Unterarten, die in IV und V so
betont wird, kein Teil der »Wahrheit« tiber diese beiden Verfassungen? Auflerdem
nimmt Pol. III § eine genauere Bestimmung der Biirgerschaft von Oligarchie und De-
mokratie vor: sie sind durch Reichtum bzw. Armut bestimmt, wihrend die Zahlenver-
haltnisse nur akzidentell sind (s.u. V' S.2651.). In IV 3 gibt Aristoteles als Grund fur die
Vielzahl der Verfassungen an, dass die Polis aus einer grofleren Zahl von Teilen bestehe,
er nennt die Reichen, die Armen und diejenigen mittleren Vermogens. Sofort differen-
ziert er bei den Armen, indem er eine Untergliederung nach Titigkeiten: Bauern, Hind-
ler, Handwerker einfihrt, ahnlich dann bei den Reichen nach Umfang des Besitzes, Ab-
kunft oder arete. Warum? Dies sind die Gruppen, die die Biirgerschaft in den verschie-
denen Unterarten von Demokratie und Oligarchie stellen. Sich mit der Feststellung » Ar-
me« oder »Reiche« zu begniigen wie in III 8 wire unzulinglich angesichts der Existenz
der Unterarten von Demokratien und Oligarchien. Ob es, wie in IV 1 und IV 2 — gleich
zweimal zu Beginn dieses Buchs — um die Frage nach der Anzahl von Verfassungen oder,
in IV 3, um die nach der Qualitit der Biirger geht, Aristoteles kann sie nicht angehen,
ohne wie schon gesagt, sofort, »im gleichen Atemzugs, die Erklarung so zu geben, dass
sie die Existenz der Unterarten von Demokratien und Oligarchien berticksichtigt, und
genau dies fehlt in Pol. III.

Wenn man sich die Bedeutung dieser von Aristoteles betonten Unterscheidung klar
macht, dann kann man sich eigentlich nicht erklaren, dass er in Pol. 111 6/7, wenn er schon
die Konzeption der spiteren Biicher formuliert hatte, bei der Erwiahnung dieser Verfas-
sungen nicht wenigstens einen Hinweis auf die unerlissliche Differenzierung der Un-
terarten gibt. Es sollte doch zu denken geben, dass Aristoteles bei der identischen Frage
nach dem poson, der Zahl der Verfassungen, in IV 1 zum ersten Male (!) in Pol. von der
verkannten Existenz von Unterarten spricht, aber nicht in III 6/7, wo er genau dieses
Thema (posai) behandelt, aber selber doch so, »als besifle jede nur eine Form, wihrend
es doch mehrere Oligarchien und Demokratien gibt«, um Aristoteles V 12 zu Platos
unzureichendem Verstindnis zu zitieren. Wirde man nicht gerade von der Vorstellung
der unitarischen Hypothese her fordern, dass Aristoteles sich in Pol. III 6/7 gegen das

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung 255

Missverstindnis schiitzt, er sei auch nur ein Platon, der die Differenzen nicht kennt,?
indem er sagt: »wir werden spiter ausfiihren« — »bysteron eroumen« ist eine seiner Stan-
dardformeln —, dass wir hier differenzieren miissen? Ohne einen solchen Hinweis be-
kommt der Leser von III 6/7 einen falschen Eindruck von der aristotelischen Verfas-
sungstheorie. Die Unterscheidung von Arten beim Konigtum in I1I 14 nach dem Umfang
der Kompetenzen ist ja Art (s.o. S. 252), als dass sie fiir die Unterscheidung der Unter-
arten von Demokratie und Oligarchie in IV-VI vorbereitet. Pol. III 6/7 bietet ein sehr
schlichtes Schema der Verfassungen — das muss man zunichst feststellen, und man darf
dann auch den nichsten Schritt zur Beurteilung machen: ein fiir den Aristoteles der Bii-
cher Pol. IV-VI zu schlichtes Schema.

3. Unterschiedliche Beschreibung der Verfassungen in Pol. 111 gegeniiber IV-VI

Von den Zahlen nun zur Substanz, von der Quantitit zur Qualitit. Ich muss mich hier
auf die Demokratie beschrinken: in III 6/7 ist sie eine »Entartungsform» (parekbasis,
wortlich etwa »auf Abwegen«). Sie wird hier in Bausch und Bogen verworfen: wie alle
Entartungsformen wird sie von Politikern geleitet, die in die eigene Tasche wirtschaften,
um sich dabei »gesundzustoflen« (dies ist die aristotelische Analogie 1279a13-16), ganz
nach dem demokratiefeindlichen Bild z.B eines Plato oder Isokrates.?* Da gab es eigent-
lich nichts zu retten. Aber es geht auch anders.

In Pol. VI 4 beschreibt Aristoteles die beste Demokratie, deren Biirger die Bauern sind,
die nicht viel Vermogen besitzen (1318b9ff.) — es bestatigt sich, dass die Unterscheidung
von Gruppen innerhalb der Vermogensklassen in IV 3 die soziologische Grundlage der
Unterarten der Verfassungen bildet. Unter dieser Verfassung von VI 4 gehen die Bauern
ihrer Arbeit nach »und trachten nicht nach den Giitern anderer«, denn »Arbeit bereitet
thnen mehr Vergntigen als politische Aktivitit und die Bekleidung eines Amtes, (zumin-
dest) wo Amtsinhaber nicht hohe Einnahmen von der Bekleidung von Amtern haben...
denn (durch Arbeit) werden die einen von ihnen reich, wihrend die anderen keinen
Mangel leiden« (b14-21)... »Wenn sie so ihre politischen Amter ordnen, miissen sie sich
einer guten politischen Ordnung erfreuen; denn die Amter werden immer von den Besten
besetzt sein, wihrend der Demos dies willig hinnimmt und keinen Neid gegen die Bes-
seren hegt. Die Besseren und Angesehenen wird diese Verfassungsordnung zufrieden-
stellen, denn sie werden nicht von anderen, die schlechter sind, beherrscht; sie werden
selber gerecht herrschen, weil andere die Rechenschaftsablegung kontrollieren... «
(b32-38) — Das ist fast zu gut, um wahr zu sein: in einer Demokratie wird ein Ideal
héchster Qualitit von Herrschaft durch die Besten in den Amtern verwirklicht, und um
das gegen Korruption zu sichern, werden diese der Kontrolle des Demos unterstellt, in

23 Es ist von vielen beobachtet worden, u.a: in der Dissertation von Kithe Kahlenberg, Beitrag
zur Interpretation des I11. Buches der aristotelischen Politik, Diss. Berlin 1934, dass Pol. III sich
ganz in platonischem Fahrwasser bewegt, der Verfassungsdiskussion des Politikos.

24 S. Schutrumpf, Aristoteles Politik Buch I1-111, iibersetzt und erliutert, Bd. 9 Teil II, 2aO. (FN
3)S. 456 (zu 1279a18).

ZAP 58. Jg. 3/2011

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

256 Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung

einer Art Gewaltenteilung,?® in einer ungetriibten Harmonie und einem politischen Kli-
ma von gegenseitiger Riicksicht, kurz und gut: eitel Sonnenschein in der besten Demo-
kratie. Die Beschreibung der Demokratie in Pol. ITI 6 stammt dagegen von einem anderen
Planeten, einem diisteren Planeten, als die von VI 4. Das schlichte Schema von III 6/7
kannte nur zwei Kriterien: Gemein- oder Eigennutz der Herrschaftsaustibung und des-
potischen Charakter der Herrschaft (6 1279a201.). In VI 4 wird der tible Zug entarteter
Verfassungen, das in die eigene Tasche Wirtschaften, um sich dabei »gesundzustoflenc,
ausdriicklich verneint. Der andere Zug entarteter Verfassungen nach III 6/7, eine des-
potische Regierung iiber Freie zu sein, liegt in VI 4, wo »die Amter immer von den Besten
bekleidet werden« (1318b33), ebenfalls nicht vor. Kann irgendjemand, der die pauschale
Verurteilung der Demokratie als Entartung in Pol. IIT 6-7 liest, sich vorstellen, dass eine
Demokratie so anders aussehen kann?

Aristoteles selber entledigt sich des Korsetts des m.E. zu Unrecht berihmten Schemas
von I116/7, wenn er in V 9, nach der Aufzihlung der Eigenschaften, die die Amtsinhaber
besitzen sollen, schreibt: »Oligarchie und Demokratie konnen sich annehmbarer Bedin-
gungen erfreuen, obwohl jede hinter der besten Ordnung zurtcksteht« (1309b31-35).
Diese Bemerkung stofit uns nicht auf Oligarchie und Demokratie als Entartungen »rich-
tiger Verfassungen« entsprechend 111 6/7 zurtick, sondern konzediert nur, dass manche
das Ideal der »besten Ordnung«?® nicht erreichen — dies ist ein neuer Mafistab, der in dem
kiimmerlichen Schema von I11 6/7, das Unterarten von Verfassungen nicht kannte, nicht
benutzt werden konnte. Aristoteles erkennt in V 9 an, dass Demokratie und Oligarchie
»sich annehmbarer Bedingungen erfreuen« (bikanss), vielleicht am besten dem englischen
»pretty good« entsprechend. Erst wenn in den Unterarten von Oligarchie und Demo-
kratie die ausgewogene Mifligung ihrer besten Form einem strafferen oder anarchischen
Charakter Platz macht, treten Probleme auf, bis hin zur Beseitigung einer verfassungs-
missigen Ordnung. Diese Bandbreite gab es in Pol. IIT nicht, sicherlich nicht fiir Demo-
kratie oder Oligarchie, und die »Unterarten« beim Kénigtum konnen nicht als dquiva-
lente Vorstellungen zu den Unterarten der Verfassungen in IV-VI gelten.

Ich hitte gerne eine Erklirung, wie die negative Charakterisierung von Demokratie in
III 6/7 irgendwie das, was Aristoteles dann in IV-VI an differenzierender Betrachtung
vorbringt, vorbereiten kann. Oder umgekehrt: wenn Aristoteles bei der Niederschrift
von III schon seine differenzierende Beurteilung von IV-VI vor Augen hatte, warum
verdammt er dann in III 6/7 Demokratie so, obwohl dieses Urteil auf drei der vier Un-
terarten nach Pol. IV-VI doch gar nicht zutrifft? Das Sechserschema von Pol. 111 6/7 ist
bertihmt, im Internet kann man finden, dass in Deutschland und den USA Professoren
der Politologie, Philosophie und Jurisprudenz es in ithren Vorlesungen den Studenten als

25 S. Eckart Schiitrumpf, »Politische Reformmodelle im vierten Jahrhundert. Grundsitzliche
Annahmen politischer Theorie und Versuche konkreter Losungen« in Walter Eder (Hg.), Die
athenische Demokratie im 4. Jabrbundert v.Chr. Vollendung oder Verfall einer Verfassungs-
form? Stuttgart 1995, S. 271 — 300.

26 Wohl von Oligarchie und Demokratie. Wenn Aristoteles hier an den schlechthin besten Staat
dachte —in IV z.B. 3 1290a27; 11 1296b7 —, dann wiirden Oligarchie und Demokratie an einem
noch héheren Mafistab gemessen und allein dadurch noch stirker aufgewertet.

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung 257

die aristotelische Verfassungstheorie anbieten und zum besseren Verstindnis durch eine
Graphik erldutern — die differenziertere aristotelische Theorie von Pol IV-VT ist unbe-
kannt und wird nicht erwahnt, die Moglichkeiten, die sich der Verfassungstheorie damit
bieten, werden nicht gesehen und auch von Knoll nicht gewlirdigt. Angesichts der dif-
ferenzierten Darstellung der besten und der thnen unmittelbar folgenden Arten von De-
mokratie in Pol. IV-VI ist es nach meinem Urteil vollig irrefithrend, die Definition der
Verfassungen und ihre pauschale Beschreibung in III 6/7 als die endgiiltige aristotelische
Position auszugeben, wie es die Unitarier tun. Es ist bedauerlich, dass die unitarische
Richtung den Lesern das sauertopfige Modell von Pol. III als die aristotelische Theorie
zur Verfassung anbietet, anstatt aufklarerisch zu wirken und Professoren der genannten
Disziplinen und anderen Interressierten zu zeigen, dass der Vorwurf der Demokratie-
feindlichkeit, den man gegen Aristoteles aufgrund des Schemas von III 6/7 mit Recht
erhebt, auf einer selektiven Lektiire beruht, die die andere, die glinzende Seite der Me-
daille nicht kennt oder bewusst ignoriert und somit das Ganze verzerrt beschreibt. Was
nottut ist nicht das Wiederholen des filschlich Abgedroschenen, sondern die Erweite-
rung des Blicks auf das Ignorierte. Manche mogen alles eher einfach, mogen eine Dar-
stellung in Schwarz und Weifl, wie sie in Pol. III geboten wird — da gehen nur leider die
Schattierungen des Weiflen (Unterarten von Demokratie/Oligarchie in Pol. IV-VI) bei
dem, was anderswo pechrabenschwarz (Demokratie/Oligarchie als Entartungen in Pol.
III) war, verloren. Die kimpferisch unitarische Methode, wie sie Knoll betreibt, ist nicht
einmal offen fiir eine unbefangene und akkurate Beschreibung des Gehalts des gesamten
Textes. Die Anhinger dieser Methode stehen vor dem Dilemma, entweder diese Unter-
schiede, die ich ausfithrlich dargestellt habe,?” zu ignorieren und zu bestreiten oder sie
anzuerkennen und damit den eigenen Ansatz und sich selber zu widerlegen. In meinem
Urteil hat die unitarische Angehensweise einen verheerenden Einfluss schon auf die Be-
schiftigung mit der aristotelischen politischen Theorie. Warum soll man auch tiber Pol.
IIT hinauslesen? Wir wissen ja doch schon, was Aristoteles zu Verfassungen denkt, und
was er spater schreibt, kann ja nur eine Wiederholung oder Umformulierung des Frii-
heren sein, und das kennen wir ja.

IV. Recht der Verteilung

Fiir Knollist »Verteilungsgerechtigkeit«, »distributive Gerechtigkeit« ein zentrales Kon-
zept der aristotelischen politischen Theorie,?® und zwar durchgehend in Pol., sodass er
meint, diese Tatsache zur Widerlegung der genetisch-analytischen Betrachtungsweise
nutzen zu konnen. Ich selber habe frither in diesem Zusammenhang den Terminus »Ge-
rechtigkeit« gebraucht, Knoll zitiert das (S. 140): »Gesetzgeber und leitende Politiker
orientieren sich nicht an den Prinzipien distributiver Gerechtigkeit, sondern an dem, was

27 Schiitrumpf, Aristoteles Politik Buch IV-VI, iibersetzt und erlintert, Bd. 9 Teil I11, aaO. (FN
3), S. 130-140.
28 Knoll IIL, S. 133 £,; TV, S. 135; VL. S. 140-143.

ZAP 58. Jg. 3/2011

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

258 Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung

niitzlich oder angemessen ist.«?? Bei meiner Arbeit zu diesem Thema®® habe ich gelernt,
dass es hier nicht richtig ist, von »Gerechtigkeit« zu sprechen, erst recht nicht von »aris-
tokratischer Gerechtigkeit«, weshalb ich in noch stirkeren Widerspruch zu einer fur
Knoll wichtigen Auffassung gerate, wihrend ich daran festhalte, dass in der Tat diese
Maf}stibe von Aristoteles aufgegeben (wenn er sie in Pol. je ernsthaft vertrat) und nicht
nur durch das, »was niitzlich oder angemessen ist«, sondern auch durch »notwendig«
(IV 2 1289b18) ersetzt wurden.

»Gerechtigkeit« (dikaiosyné) ist nach EN V eine ethische Befindlichkeit, eine feste
Haltung, die in den beiden Formen von »Gesamttugend« und »Teiltugend« vorkommt.
Letztere hat es mit der Einhaltung oder Wiederherstellung von Gleichheit zu tun, und
zwar wiederum in zwei Anwendungen: (1) bei der Verteilung von Ehrenstellung oder
Geld fiir die Mitglieder des Staates, (2) bei der Korrektur von Verletzung von Gleichheit
bei Vereinbarungen oder Verpflichtungen im Rechtsverkehr. Thomas von Aquin tber-
setzte diese mit »iustitia distributiva« bzw. »iustitia regulativa sive correctiva,« und diese
Termini bzw. ihre neusprachlichen Aquivalente haben sich durchgesetzt, selbst wo sie
nicht benutzt werden sollten, z.B. im Zusammenhang von Gleichheit in der Politik, wo
Aristoteles in Pol. nicht »Gerechtigkeit« (dikaiosyné) verwendet, sondern »Recht« (di-
kaion). Diese »dufleren Tatbestinde des Rechts« sind zwar »vom handelnden Subjekt
abldsbar«,’! aber existieren nicht losgelost von Gerechtigkeit, denn »Recht« ist »Ge-
rechtigkeit« zugeordnet (kata, 5 1130b30-32), bzw. der Richter, der iiber die Verletzung
von Recht, d.h. Gleichheit (Pol. 111 9 1280a11), entscheidet, braucht diese ethische Qua-
litat Gerechtigkeit, und so benutzt denn Aristoteles in Pol. Gerechtigkeit (dikaiosyné)
wohlin diesem Zusammenhang (IV 4 1291a28), aber nicht dem der Zuweisung politischer
Macht. Die Unterscheidung von »Gerechtigkeit« bzw. »Recht« ist nicht philologische
Beckmesserei, sondern betrifft die Sache: die Verwendung des Terminus »Gerechtigkeit«
in diesem Zusammenhang ist irrefiihrend, da sie das im aristotelischen Sinne ethische
Problem der Ausbildung der Qualitit des Charakters zu einer aretéunterstellt, damit den
Blick auf die »politische Losung« der hier auftauchenden Probleme verstellt, wie sie
Aristoteles vornimmt.

Was ist nun die Bedeutung von »Recht bei der Verteilung« in Pol.? Knoll driickt sich
nur sehr vage aus (S. 143): »Die Tatsache, dass Aristoteles in der Politik durchgingig
Stabilitits- und Gerechtigkeitserwidgungen miteinander verbindet, stellt ein weiteres Ar-
gument fiir die Einheit des Werks dar.«*?> Meines Erachtens nicht, wenn man sich die
Durchfithrung dieses Themas genauer ansieht. Knoll (S. 143) zitiert: eine »Verfassung,

29 Zitiert aus Eckart Schitrumpf, »Verfassungen und politische Institutionen (Aristoteles Poli-
ttk IV 1-16)« in: Otto Hoffe (Hg.), Reihe: Klassiker Auslegen Bd. 23, Aristoreles Politik, Berlin
2001 (S.121-136), S. 123.

30 Eckart Schiutrumpf, »Gerechtigkeit«, in: Christof Rapp/Klaus Corcilius (Hg.), Aristoteles-
Handbuch. Leben—Werk—Wirkung, Stuttgart/Weimar 2011 (im Erscheinen). .

31 »(V)om handelnden Subjekt ablosbare dufiere Tatbestinde des Rechts«, zu dikaion, Franz
Dirlmeier, Aristoteles Nikomachische Ethik, in: Aristoteles Werke in Deutscher Ubersetzung
Bd. 6, Berlin ¢1974, 404 Anm. 100,5.

32 Vgl. Knoll, S. 143: »Deutlich geworden sein durfte, dass Aristoteles in Buch V Erwagungen
iiber Gerechtigkeit und Stabilitit von Verfassungen verbindet.«.

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung 259

die nicht auf der Gerechtigkeit aufgebaut ist, hat es schwer, sich zu behaupten« (VII 13
1332b27-29) — die Ubersetzung »Gerechtigkeit« zeigt, dass auch der Ubersetzer Gi-
gon*® Aristoteles durch die Brille des Thomas las. Will Aristoteles sagen, dass eine Ver-
fassung, die nach dem Recht gebildet ist, vor Umsturz gesichert ist — sozus. »weil nicht
sein kann, was nicht sein darf«? Das scheint der Grundtenor Knolls zu sein, und Aris-
toteles nimmt das fiir den besten Staat wohl tatsichlich an. Aber ist das iiberall seine
Uberzeugung? Die grundlegende Behandlung dieses Themas findet sich in Pol. II1 9, wo
Aristoteles die Vorstellungen von Recht, die die Befirworter von Oligarchie und De-
mobkratie vertreten, behandelt: die erst genannten glauben, ihre Uberlegenheit an Besitz
sei Uberlegenheit an sich (und beanspruchen deshalb einen hoheren Anteil an politischer
Beteiligung), wihrend die Anhinger der Demokratie ihre Gleichheit an Freiheit als
Gleichheit schlechthin verstehen (und daher gleiche politische Beteiligung beanspru-
chen). Aristoteles erkennt diese Auffassungen zu einem Teil als berechtigt an und weist
ensprechend den Befiirwortern von Oligarchie und Demokratie ein minderes Ausmaf}
der Teilhabe an der Verfassung zu, wihrend ein grofleres denen zusteht, die am meisten
zum Telos der Polis, dem gut Leben, beitragen, und das sind die, die politische arete
besitzen (1281a4-7, zit. u. S.261). Dies wire eine Art aristokratischer Verfassung mit
minderen politischen Befugnissen fiir Reiche und Freie, ausschliefilich hergeleitet nach
dem Umfang oder Wert des jeweiligen Beitrags zum Verwirklichen des Telos der Polis.
Das konnte eine brauchbare Erklirung der Zuweisung politischen Einflusses an unter-
schiedliche Gruppen sein — wenn nicht Aristoteles sofort davon abriickte.

Im folgenden Kap. III 10 wirft Aristoteles die Frage auf, wer der Souverin der Ver-
fassung sein soll. Gegen eine Regierung von Armen oder Reichen wendet er nicht ihre
relative Schwiche hinsichtlich distributivem Recht ein, sondern die Tatsache, dass sie
ithren politischen Gegner auspliindern wiirden. Aber er erhebt Einwinde auch gegen die
Regierung der Guten bzw. des einen Besten; in diesem Falle wiirde der Rest »ohne An-
erkennung« (atimor, heute vielleicht: »diskriminiert«) sein. Die Guten bzw. der eine Beste
erfullten nun doch gerade nach IIT 9 beispielhaft das Erfordernis des »Rechts bei der
Verteilung«, aber das ist eben nicht genug. Diese Aulerungen in III 10 kénnen nur als
eine Wendung des Interesses von den Regierenden auf die Regierten hin verstanden wer-
den. Zweierlei ist hier von Bedeutung: 1. Es gentigt nicht, auf die Qualitit von Gruppen
nach ihrem Beitrag zum Telos der Polis entsprechend dem Prinzip von distributivem
Recht zu achten, man muss vielmehr die Reaktion der dabei Ausgeschlossenen bertick-
sichtigen — das ist die Betrachtung »von unten«. 2. Allein die Existenz einer groflen Zahl
von Menschen, die von einer aristokratisch geprigten Eliteherrschaft ausgeschlossen
sind, reicht als Einwand gegen diese aus; und die Ausgeschlossenen miisen sich keinem
Test threr Qualititen stellen. Dies ist nichts Neues in Pol.: in II 5 1264b6 hilt Aristoteles
der politischen Struktur von Platons Rep. entgegen, dass immer die gleichen Minner
regierten; dies sei oft der Grund politischer Unruhen, nicht nur bei Mannern mit krie-
gerischer Natur, sondernauch solchen, die keinen Anspruch auf Wertschitzung besitzen.

33 Ich habe fiir Pol. Gigons Ubersetzung Wort fiir Wort gepriift und ihre hiufige Unbekiim-
mertheit um Genauigkeit als eine Quelle fiir gravierende Missverstindnisse angesehen.

ZAP 58. Jg. 3/2011

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

260 Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung

Wenn je jemand einen Staat entworfen hat, der die politischen Befugnisse aufgrund der
Eignung fiir die Aufgaben und des Beitrags zum Gliick des Staates zuweist, im Einklang
mit einem Prinzip, das bei Aristoteles »distributives Recht« wird, dann war das Plato in
Rep., aber fiir Aristoteles ist der Glaube, damit habe man eine stabile Verfassung ge-
schaffen, eine schwere Fehleinschitzung.

Wie 16st Aristoteles die Aporie von III 10? Mit der Empfehlung in III 11, dass »eher
die Menge der Souverin sein soll als die Besten, die nur wenige sind.« Diese Menge be-
steht nun ausgerechnet aus Leuten, die »keinen einzigen Anspruch auf moralische Qua-
litat erheben konnen« (1281b24 1.), aber wie beim Froschkonig verbirgt sich unter dieser
abstoflenden Schale eine andere Natur: »die Menge kann, wenn sie versammelt ist, besser
als die einzelnen (sehr Guten) sein, nicht als Einzelner, sondern alle zusammen« (b1{.).
Man konnte denken, dass sie mit der summierten arete das Erfordernis distributiven
Rechts erfiillen. Aber sie werden den Anspriichen von gut Leben, Gluck (III 9), nicht
gerecht, denn es gibt kein Gliick der Gemeinschaft ohne das jedes Einzelnen (II 5
1264b17-24). Und Aristoteles hat die politische Ordnung in III 11 als eine Antwort auf
die andernfalls existierende Feindseligkeit eines groflen Teils der Bevolkerung hingestellt
(1281b281.), er unterlisst es, diese Ordnung als »gerecht« darzustellen, aber er spricht
vom Nutzen (b34-36, s.0. 259)! Mit der Einfithrung distributiven Rechts in III 9 — das
ist die erste Erwihnung in Pol. — hat die kritische Erorterung begonnen, distributives
Recht ist aber damit nicht auch schon als Prinzip der politischen Ordnung etabliert.
Gerade umgekehrt: kaum hat Aristoteles dieses Prinzip entwickelt, und schon werden
dessen Grenzen gezeigt, nach meiner Deutung in einem Mafle, dass distributives Recht
fir die Gestaltung der Verfassungsordnung zunichst in Pol. 11T wenig Bedeutung behilt.
Wieder unterscheide ich mich von Knoll darin, dass ich die Weiterentwicklung eines
Problems in der aristotelischen Argumentation verfolge.

In Pol. V 1 kommt Aristoteles auf das distributive Recht, zuriick, er verweist (1301b36)
auf die frithere Behandlung, das ist II1 9. Ich lese auch aus V 1, dass Aristoteles nicht auf
distributives Recht als Prinzip staatlicher Ordnung setzte, aber hier von einer anderen
Seite her als in IIT 9-11. Die Erorterung distributiven Rechts in V 1 hat mit der von IIT 9
zunichst den eher kritischen Teil gemeinsam, den Hinweis auf den Streit von Befirwor-
tern von Oligarchie und Demokratie und die Tatsache, dass diese auf ihren inferioren
Platz verwiesen werden; der positive Teil in III 9 endete:

»denjenigen, die am meisten zu einer Gemeinschaft dieser Art beitragen, steht ein gro-
ferer Anteil am Staat zu als denjenigen, die an freier Geburt und Abkunft gleich oder
iberlegen, jedoch an der fiir einen Biirger notwendigen charakterlichen Qualitit un-
gleich sind« (1281a4-7).

V 1 hat zunichst den gleichen Aufbau wie III 9, indem zuerst die — verfehlten — Vorstel-
lungen der Beftirworter von Demokratie und Oligarchie dargestellt werden. Nach IIT 9
erwartet man, dass nun der einzig schlechthin richtige Anspruch, der auf aret¢ beruht,
eingefiihrt wird, und in der Tat wendet sich Aristoteles in Pol. V 1 dem zu:

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung 261

»diejenigen, die sich durch hervorragende personliche Qualitit auszeichnen, diirften
von allen mit dem grofSten Recht innenpolitische Auseinandersetzungen beginnen,
aber sie tun es am wenigsten« (1301a38-40).

In V 1 ist die Rechtmifligkeit eines politischen Kampfes der Guten vollig uneinge-
schrinkt bestatigt (dikaiotata), aber die Aktion nur als hypothetische Moglichkeit, im
sog. »Potentialis«, konzediert (»sie diirften von allen mit dem grofiten Recht innenpoli-
tische Auseinandersetzungen beginnen«), worauf aber nicht der Nachsatz im Potentialis
folgt, sondern der Indikativ als brutaler »Realis«: »sie tun es am wenigsten«. Das klingt
fast stffisant, mit dem Aufbau der Erwartung, die man in diejenigen setzen mochte, die
»mit dem grofiten Recht« eine Aufstand unternehmen diirften, und der herben Enttiu-
schung des reality check, der in Pol. III 9 fehlt. Den Zusatz in Pol. V 1 (»aber sie tun es
am wenigsten«) konnte man in freier Umgestaltung paraphrasieren: »Stell’ dir vor, es gibt
eine Revolution, und kein guter Mann geht hin.« Die Leute, auf denen die Hoffnung fiir
hochste Qualifikation in der Politik liegt, akzeptieren als Duckmaiuser ihre inferiore
Stellung, vielleicht weil sie sich lieber ins Privatleben zurtickziehen, wie das Aristoteles
gerade bei diesem Schlag von Menschen beobachtet.** Die grofite Hoffnung aufgrund
distributiven Rechts (s. u. Anm. 37) erweisen sich als Feiglinge oder Privatiers.

Erst danach verweist Aristoteles in Pol. V 1 auf die frithere Behandlung distributiven
Rechts in 111 9. Er unterscheidet jetzt zwischen »arithmetischer« Gleichheit, die die An-
zahl der Berechtigten berticksichtigt, und proportionaler, die das Verdienst in Rechnung
stellt. Arithmetische Gleichheit aufgrund der grofien Zahl besitzt am ehesten der Demos;
proportionale Gleichheit gilt fir Adel, areré und Besitz (1301b40-1302a2). Aristoteles
empfiehlt, dass man Verfassungsordnungen nicht nach nur einer dieser Formen von
Gleichheit ordnet, sondern beide verbindet. In Pol. III erfiillten die Befiirworter von
Demokratie nach dem Recht der Verteilung aber nur einen untergeordneten Anspruch
auf Teilhabe am Staat, wihrend in V 1 eine solche Herabsetzung nicht ausgedriickt ist.
Ich sehe hier mehr als nur eine geringe Modifikation von Pol. III 9. Man muss jedenfalls
zugeben, dass Aristoteles in V 1 andere Akzente setzt: anstelle die Fithrungsrolle derer,
die areté besitzen (111 9), zu bestitigen, wird in V 1 ohne jede Gewichtung eine Verbin-
dung der beiden Formen von Gleichheit, derjenigen, die auf der Zahl wie der anderen,
die auf areté beruht, gefordert — und zwar als Antwort auf die Erfahrung, dass »keine
solcher Verfassungenc, die die Verbindung der beiden Formen von Gleichheit unterlas-
sen, »dauerhaft ist« (1302a4{.) — ihre Einfihrung muss also auch allgemein segensreich
sein, nicht nur in der Politie, wie Knoll angibt (VI S. 141), sie ist ja in der Demokratie
von III 11 verwirklicht (1281b34-36), der besten Demokratie von VI 4 (s.o0. 356 f.) und
den aristokratischen Mischverfassungen (IV 7 1293b14-21).

Dies ist z.T. eine dekonstruktive Deutung, sie bestreitet, dass der Hinweis, Aristoteles
»verbinde« Stabilitits- und Rechtserwigungen »durchgingig... miteinander«,>> oder eine
diirre Paraphrase von Stellen, wo distributives Recht genannt wird (Knoll VI, 140-143),
die aristotelische Argumentation auch nur oberflichlich erfasst oder Erkenntniswert hat,

34 Pol. VII 2 1324a25ff.
35 Nach Knoll VIS. 143, s. 0. S. 259.

ZAP 58. Jg. 3/2011

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

262 Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung

und untersucht stattdessen in subtiler Interpretation und Abwigung, in welche Weise
Aristoteles jeweils in Pol. dieses Prinzip behandelt. Meine Deutung stellt wesentliche
Elemente der Argumentation von Knoll, mit der er wiederholt auf sein Buch mit dem
Titel »Aristokratische oder demokratische Gerechtigkeit»?¢ verweist, in Frage: Statt
»Gerechtigkeit«, der Ausbildung und Praktizierung einer ethischen Haltung, bildet die
durch antagonistische Gruppeninteressen bedrohte Qualitit der politischen Verhiltnisse
den Brennpunkt der Erorterung des Aristoteles; und ein zugegeben aristokratisches Ver-
standnis des distributiven Rechts in Pol. III 9 wird sofort in III 10 »von unten« unter-
hohlt, mit dem Ergebnis, dass eine Verfassung empfohlen wird (IIT 11), die sich nicht auf
dieses Prinzip stlitzt. Nach V 1, in einer Betrachtung »von obenc, ist mit denjenigen, die
im hochsten Mafle nach dem Maf3stab distributiven Rechts?” den grofiten Anteil an der
Polis verdienen, kein Staat zu machen, da sie mangels Masse oder Mumm nicht fiir eine
threm Wert entsprechende politische Stellung kimpfen. Die politischen Duckmiuser
machen distributives Recht, soweit es entsprechend 111 9 den vorrangigen Anspruch der
Guten begriindet, zu einem rein theoretischen Konzept, das fir die politische Realitit
weitgehend irrelevant wird. Die Bedeutung des Einflusses aristokratischer, oder spezi-
fischer, um eine Verwechslung mit Aristokratie im Sinne von Adel zu vermeiden — die
Bedeutung des Einflusses personlich herausragender Qualitit wird zusitzlich verwis-
sert, weil arithmetische Gleichheit, die allein das Vorhandensein der Zahl bertcksichtigt,
als ebenbiirtig mit geometrischer, die personlich herausragender Qualitit honoriert, her-
gestellt werden soll.

Esist zuzugeben, dass Menschen mit politischen Unruhen reagieren, wenn ihre Rechte
verletzt werden (V 12 1316a39-b1), aber Staaten, die das Recht der Verteilung respek-
tieren, sind deswegen nicht schon vor Aufstinden sicher; manche Gruppen bilden sich
Verletzung nur ein — sie hegen ein falsches Rechtsbewusstsein. Die Berticksichtigung der
Vorstellungen, d.h. dessen, was Menschen glauben (V 2 1302a24; 26), ist ein wichtiger
Aspekt dieser Erorterung, womit Aristoteles sich noch mehr vom objektiven Prinzip
distributiven Rechts entfernt. Das Prinzip distributiven Rechts hat angesicht des Ver-
haltens von Menschen, das Aristoteles vorurteilsfrei, und nicht immer mit der grofiten
Hochachtung fiir das, was er beobachtet, schildert, wenig Chancen. Diese Deutung sieht
in Aristoteles nicht einen illusioniren Traumer, fiir den Rechtsprinzipien die Welt re-
gieren, sondern einen realistischen, unvoreingenommenen Beobachter politischen Ge-
schehens, das leider nicht schonen Regeln von Recht folgt®® — ein oberstes Gericht, das
solche Regeln durchsetzt, und ein Staatsschutz, der die Gegner der Verfassung beob-
achtet und vor Gericht bringt, exsistierte zu seiner Zeit noch nicht, und es ist vielleicht

36 Manuel Knoll, Aristokratische oder demokratische Gerechtigkeit? Die politische Philosophie des
Aristoteles und Martha Nussbaums egalitaristische Interpretation, Minchen 2009. Ich habe das
Buch nicht gelesen.

37 Dikaiotata (1301a39), die hochste Steigerung des ti... dikaion, das Aristoteles allen anderen
konzediert (a36).

38 In Schiitrumpf, Die Analyse der Polis durch Aristoteles, aaO. (FN 2), S. 232, verwies ich auf V
7 1307a23, wonach die Aristokratie einen Verfassungsturz zur Demokratie erfahrt — entgegen
dem Recht nach der Verteilung!

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung 263

die Abwesenheit aller modernen Mafinahmen zum Verfassungsschutz, weshalb Aristo-
teles das Bild eines eher brutalen bzw. fragilen innenpolitischen Klimas zeichnet. Dies
verdiente, untersucht zu werden. Aristoteles ist pessimistisch im Hinblick auf das Recht
bei der Verteilung, aber zeigt eine fast »irrational exuberance« (eine Formulierung A.
Greenspans) hinsichtlich des Erfolgs institutioneller Regelungen fiir eine beste Demo-
kratie, die ja in Wirklichkeit eine Art gemischte Verfassung ist (s.0. 256 f.).

Konstruktiv ist in meiner Deutung die Beobachtung, dass eben diese Berticksichtigung
von arithmetischer und geometrischer Gleichheit, also der Zahl der Anhinger des Demos
und etwa des Besitzes der Befirworter der Oligarchie, zum neuen Rechtsstandard auf-
gewertet wird, denn nach V 7 kommt es zur Aufldsung von Verfassungen »wegen der
Verletzung des Rechts,« und damit bezieht sich Aristoteles auf die »nicht schone Mi-
schung« von Demokratie und Oligarchie (1307a5-12). Nicht das aristokratische Modell
distributiven Rechts, sondern das integrierende der gleichberechtigten Beteiligung von
Gruppen, die arithmetische bzw. geometrische Gleichheit reprisentieren, von Demo-
kratie und Oligarchie, setzt den neuen Mafistab von »Recht«.

V. Kriterien zur Einrichtung der passenden Verfassung

Nach welchem Prinzip soll man aus den um die Macht konkurrierenden Gruppen die
Regierenden bestimmen und welche Verfassung soll man wahlen, wenn distributives
Recht entfille? Das fiir Pol. III typische Vorgehen, die zu behandelnden Gegenstinde in
der Form von Aporien zu prisentieren,®® ist leicht eine Quelle von Missverstindnissen,
da vorldufige Ergebnisse als endgiiltig gedeutet werden konnen: am Ende von IIT 9
glaubte man, ein brauchbares Konzept des Rechts bei der Verteilung zu haben, um dann
in I1I 10 zu lernen, dass das Ergebnis: »ein hoherer Anteil am Staat steht Minnern mit
areté zu« (9 1281a4-7) zu dem innenpolitischen Problem fiihrt, dass eine grofiere Zahl
von politischer Mitwirkung ausgeschlosssen ist. Nach III 11 ist es gefahrlich, dass »viele
politisch ehrlos sind« (1281b28-30). Aristoteles beschreibt zwar die Bedingungen und
gibt in III 11 eine ad hoc Antwort, aber dafiir, wie man die Existenz einer grofle Zahl
derer, die politisch beteiligt zu werden dringen, bei der Entscheidung iiber eine dauer-
hafte Verfassung ins Kalkiil ziehen kann, hat Aristoteles in Pol. III noch kein konzep-
tuelles Instrumentarium*® — als Anhinger der genetisch-analytischen Betrachtungsweise
schreibe ich »noch nicht«, denn dieser eher unbefriedigende Zustand, dass Aristoteles
die immens wichtige Bedeutung der Zahlenverhiltnisse innerhalb der Biirgerschaft kennt
und betont, ohne aber ein theoretisches Konzept zu haben, das ihr gerecht wird, sollte
behoben werden.

39 Schitrumpf, Aristoteles Politik Buch II-111, iibersetzt und erliutert, Bd. 9 Teil I1, aaO. (FN 3),
S.100-104.

40 S. Eckart Schiitrumpf, »Principles and goals of the constitutional theory in Aristotle’s Politics
book IV«, in Francisco Lisi (Hg.), The Harmony of Conflict. The Aristotelian Foundations of
Politics, Aalen (im Erscheinen 2012).

ZAP 58. Jg. 3/2011

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

264 Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung

In IV 12 will Aristoteles untersuchen, welche Verfassung wem niitzt — ich verstehe
nicht, warum Knoll (VI S., 139, s.0. IV S.259) dieses Interesse am jeweils Niitzlichen
bestreiten will, wenn doch Aristoteles es in IV 11 sogar tiber das Befolgen der normativen
Rangfolge der Verfassungen stellt: »Wenn auch die eine Verfassung wertvoller ist, so
steht doch dem nichts im Wege, dass einigen eine andere Verfassung mehr niitzt«
(1296b10).*? In dem darauf folgenden Kap. IV 12 geht Aristoteles von dem tiberall giil-
tigen Prinzip aus, dass »der Teil des Staates, der den Fortbestand der Verfassung wiinscht,
starker sein soll« (1296b15 {.). Um zu bestimmen, welche Gruppe stirker ist, unterschei-
det er in der Polis qualitative Merkmale wie freie Geburt, Reichtum, Adel, Bildung (es
sind die IV 3 genannten Untergruppen der »Reichen«, s.0.II1 2, S. 255) von quantitativen.
Er nimmt an, dass ein »Teil« der Polis das qualitative Merkmal, der andere das quanti-
tative besitzt, z.B. dass die Armen an Zahl den Reichen tiberlegen sind. Welche Gruppe
an Stirke iiberlegen ist, soll ermittelt werden, indem man die Uberlegenheit einer Gruppe
in einer Kategorie, etwa Qualitit, gegen die Unterlegenheit in der anderen, Quantitit,
abwigt.

»So besteht der Natur entsprechend die erste Demokratie dann, wenn die Gruppe der
Bauern (in der beschriebenen Weise) iiberlegen ist, dagegen die letzte Form, wenn die
Gruppe der Handwerker und Lobnarbeiter siberlegen ist« (1296524-30).

Dieses Verfahren der Bestimmung der relativen Stirke von Gruppen kann sogar zur
Empfehlung der schlimmsten Form von Demokratie als der »naturgemifl« einzurich-
tenden Verfassung fuhren — weiter entfernt von dem aristokratischen Prinzip distribu-
tiven Rechts nach Pol. IIT 9 konnte man kaum sein! IV 12 ist das einzige Kapitel der Pol.,
das die Kriterien entwickelt, die allgemein, iiberall fiir die Entscheidung, welche Verfas-
sung unter den jeweils gegebenen Umstinden einzurichten ist, angewandt werden sol-
len.¥» Weder »Gerechtigkeit« noch »Recht« sind unter den Kriterien genannt, und das
verwundert nicht bei Aristoteles’ kritischer Einstellung zur praktischen Bedeutung oder
uberhaupt Umsetzbarkeit oder Tauglichkeit (feasibility) von »Recht bei der Verteilung«
(0. IV, S.262-264). Es gibt hier kein »Recht« auf politische Teilhabe, keine »Biirger-
rechte«, die auf einer »Grundrechtsberechtigung« beruhen — das gehort in eine andere
Ara. Die Kriterien, die Aristoteles hier entwickelt, sind Qualitit #zd Quantitit als Ele-
menten der Stirke von Gruppen, und Quantitit auf dem Hintergrund des Bedrohungs-
potentials der politisch Entrechteten. Dieser Aspekt war noch nicht ernst genommen,
wenn Aristoteles in Pol. III 8 das Zahlenverhiltnis in Demokratie und Oligarchie als
akzidentell herunterspielte, und ist verschieden von dem Verfahren zur Bestimmung des
»Rechts bei der Verteilung« in Pol. IIT 9, wo Aristoteles nur Qualititen berlicksichtigt
hatte, abgestuft nach ihrem Beitrag zum Telos der Polis. Erst das folgende Kapitel brachte

41 Ausfihrlicher Schiitrumpf, Die Analyse der Polis durch Aristoteles, aaO. (FN 2), S.206-222.

42 1In Schutrumpf, Die Analyse der Polis durch Aristoteles, aaO. (FN 2), S. 152 habe ich dies in
dem grofleren Zusammenhang von Pol. IV-VI erortert.

43 InV 1 setzte Aristoteles dagegen mit arithmetischer und geometrischer Gleichheit zwei Prin-
zipien als bekannt voraus, sein theoretischer Beitrag besteht in der Forderung, sie gleichbe-
rechtigt zu verbinden.

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung 265

Uberhaupt das Problem der Zahl derer, die bei der Berticksichtigung der Qualitit poli-
tisch nicht reprisentiert sind, auf, und ITI 11 bot dafiir eine ad hoc Losung, die Verfassung
nach Solonischem Muster. Aber, wie es typisch fiir den Charakter von Pol. III ist, der
auf Qualitdt abhebt, mussten die potentiell Ausgeschlossenen sich hier die Teilhabe an
Staat noch »verdienenc, in der Form von »summierter Tugend«. Nichts davon in IV 12:
die Zahlen aufzubieten, ist ein Element der Stirke (vgl. VI 2 1317b9). Die Bedeutung der
Zahl als Element der Stirke, die ich bei Knoll nicht erwihnt finde, wird aus Aristoteles’
Polemik gegen Plato deutlich, der verkannt habe, dass der Umsturz von der Oligarchie
zur Demokratie stattfinde, »wenn die Zahl der Armen zunimmt« (V 12 1316b111.).
Der Ausgangspunkt von IV 12 ist die Frage, welche Verfassung wem niitzt. Dies ist
die Einlosung der Konzeption des Eingangskapitels von Pol. IV, wo Aristoteles eine
neue, umfassende Einleitung zur Verfassungsbetrachtung entwickelt.** Die genannten
Alternativen sind (mit einer Ausnahme) unterschiedliche Relationen zwischen Bedin-
gungen in der Polis und ihrer Verfassung, sie reichen von der besten Verfassung bis zu
einer, die hinter ihren Moglichkeiten zurtckbleibt (1288b16-19; b28-33). Der einzige
Gesichtspunkt, den Aristoteles in IV 12 bei der Entscheidung tiber die Einrichtung einer
Verfassung nennt, ist »wem welche Verfassung niitzt« und damit setzt er das in IV 1-2
entwickelte Prinzip der Relation von Verfassung und gegebenen Umstinden praktisch
um. Zum einen gibt es keinen Anhaltspunkt, bei denin IV 1 angesprochenen spezifischen
Voraussetzungen, denen eine Verfassung entsprechen soll, die von Knoll aufgefithrten
(S. 137 »Lage«) auch nur zu erwigen, sie sind nicht genannt. Zum anderen nennt Knoll
anstelle des spezifischen Konzepts von IV 1 der zu bestimmten Verhiltnissen »passen-
den« Verfassung, bzw. noch stirker: der »notwendigen Verfassung« (IV 2 1289b18) die
Attribute »naturgemifl, gerecht und zutriglich« (S. 137). »Gerecht und zutriglich« sind
die Urteile, die Aristoteles in Pol. III bisweilen bei der Erorterung von Verfassungsre-
gelungen trifft,* auch in VIL* aber in diesem Zusammenhang nie in IV-VL#
Nirgendwo in Pol. wird die Einrichtung einer Verfassung, die Dauer haben kann oder
soll, haufiger diskutiert als in IV-VIL. Da hitte es Aristoteles genligen konnen, auf das
»Recht bei der Verteilung« hinzuweisen, wenn dies fiir ihn so grundlegend war, aber das
hat er eben nicht getan. Ich erkenne bei Knoll zwei hermeneutische Fehler: einmal (1)
eine unzulissiges Ausweiten eines Prinzips, das allenfalls beschrinkte Bedeutung hat,
zum anderen, und als Folge davon, (2) die Verneinung der Existenz oder Giiltigkeit an-
derer Prinzipien, die das eine zu Unrecht iiberschitzte in seiner Bedeutung einschrinken

44 Dass diese dann riickwirkend auch fiir die v6llig andere Verfassungsbetrachtung von Pol. IIT
gelten soll, als »Klammer« (Knoll, S. 136), ist eine unitarische Konstruktion.

45 III113 1284b24; 17 1287b39; 1288al.

46 VII 2 1324b33;9 1329al6.

47 Wenn er das in diesen drei Biichern einmal erwihnt (V 8 1308a12), dann nicht im Zusammen-
hang mit der Einrichtung einer Verfassung, sondern dem Verbalten in einer bestehenden Ver-
fassung: eigentlich fir Umsturz anfillige Aristokratien und Oligarchien konnen Bestand ha-
ben, wenn ihre Mitglieder miteinander »demokratisch« umgehen; denn was die Demokraten
bei der Masse wiinschen, das sei bei Gleichen untereinander »nicht nur gerecht, sondern auch
nutzlich«. Gegen Knoll fordert Aristoteles in Aristokratien eine demokratische Form von Ge-
rechtigkeit.

ZAP 58. Jg. 3/2011

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

266 Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung

oder vollig ersetzen. Knoll unterstellt fir Pol. IV-VI eine politische Bedeutung von »Ge-
rechtigkeit«, wo doch Aristoteles andere Kriterien, hauptsichlich eine Abwigung der
Faktoren von Stirke, empfiehlt. Die Bedeutung der Stirke, die Knoll bestreitet, wird aus
Aristoteles’ Polemik gegen Plato deutlich, der verkannt habe, dass der Umsturz von der
Demokratie zur Oligarchie eintrete, »wenn die Reichen starker als die Menge sind« (V
12 1316b121.). Statt als Interpret — unzulissigerweise — ein Prinzip (»Gerechtigkeit«)
Uberall vorausszusetzen und die eigene Konstruktion in einem klassischen Zirkelschluss
gar als Grundlage fiir den Nachweis der Einheit der Pol. zu benutzen, sollte man dar-
stellen, was Aristoteles im Einzelnen tut, welche spezifischen Empfehlungen er fur spe-
zifische Verfassungen gibt, an welchen Prinzipien er sich dabei orientiert, u.s.w. Eine
solche Darstellung wiirde das Verstiandnis der aristotelischen Methode und Intentionen
fordern. Dagegen vermittelt eine Darstellung, die nicht zunichst einmal genau in jeder
Einzelheit das Vorgehen in Pol. III und in IV-VI und die Aristoteles jeweils leitenden
Grundsitze und benutzten Kategorien beschreibt und dann analysiert, sondern sofort
eine Kollage vornimmt, entweder ein verschwommenes Bild bzw. ein Mischmasch, des-
sen einzelne Bestandteile nicht mehr isolierbar sind. Der beste Gegenbeweis gegen dieses
Vorgehen ist, dass die von Knoll zusammengebrachten Gesichtspunkte »naturgemif,
gerecht und zutriglich« (S. 137) sich bei Aristoteles eben nicht in ein und demselben
Argumentationszusammenhang finden, und dass die von Knoll behaupteten Ergebnisse
von Aristoteles nie so formuliert werden. Es wird von Unitariern nicht analysiert, ob die
von thnen zusammengebrachten Elemente tiberhaupt miteinander vereinbar sind. Die
klarer denkenden Unitarier sind instinktiv Eklektiker, da sie sich fiir ein Konzept ent-
scheiden, die anderen schmeiflen Heterogenes in einen Topf, wobei dann Aristoteles’
analytische Schirfe in der Trennung von Konzepten und Kategorien auf der Strecke
bleibt. Es werden Dinge postuliert, die nicht nachvollziehbar sind.

Das eklektische Verfahren der Unitarier unterdriickt, was zu ithrer aus der Lektiire der
ersten Buicher der Pol. gewonnenen These nicht passt. Sie konnen z.B. nicht anerkennen,
dass Aristoteles das praktische Problem der Qualitit der politischen Verhiltnisse und die
Stabilitit von Verfassungen zum zentralen Gegenstand seines Nachdenkens tiber die
Aufgabe des Staatsmanns macht, weil man das in Pol. ITI nicht findet. Das Vorgehen, eine
einzige bestimmte Konzeption tUber die Differenzierungen zu stellen, die Aristoteles
vornimmt, den Reichtum an differenzierter Beschreibung und Wertung auf ein pauschal
beschriebenes Konzept zuriick- und zurechtzustutzen, ist ein hermeneutischer Stinden-
fall — das Vorverstindnis wird nicht korrigiert, sondern gegen neuere Einsichten, die zur
Revision der fritheren zwingen miissten, unbelehrbar aufrechterhalten. Die Verkiirzung
auf pauschale Verallgemeinerungen ist Uberdies ein Verstof} gegen ein Prinzip, das Aris-
toteles in Pol. aufstellt.* Und die Wirkung dieses Vorgehens ist sicherlich nicht Erwei-
terung unserer Kenntnis, sondern eine bedauerliche Simplifizierung der recht komplexen
Vorstellungen dieses Philosophen.

48 Pol. 113 1260a24-28 gegen Platos zu allgemeine Bestimmungen.

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

Eckart Schiitrumpf - Aristoteles’ Essays zur Verfassung 267

Zusammenfassung

Gegen den Versuch von Manuel Knoll, die unitarische Deutung von Aristoteles Pol. als
bessere Alternative zur genetisch-analytischen nachzuweisen, wurden zunichst metho-
dische Einwinde erhoben. Weiterhin hilt seine Argumentation, Aristoteles vertrete in
Pol. TII die gleiche Konzeption von Verfassung, wie sie sich in Pol. IV-VI findet, einer
Priifung nicht stand: weder gibt es in Pol. III eine Entsprechung zur Unterscheidung der
Arten von Verfassungen in der Weise, wie sie zentral fiir Pol. IV-VI ist, noch teilt Pol.
III die eher positive Einschitzung von Arten von Demokratie und Oligarchie, wie sie in
Pol. IV-VI enwickelt wird. Auch die von Knoll unterstellte Bedeutung von Gerechtigkeit
fir die Stabilitdt der Verfassung ist der aristotelischen Darstellung in Pol. IV-VI fremd.
Insgesamt wird Knolls synthesierende Darstellung von Ergebnissen, die Aristoteles er-
zielt haben soll, den Differenzierungen der aristotelischen Theorie nicht gerecht. Schliefi-
lich hat der Uberblick iiber Themen einer Behandlung von Verfassung, den Aristoteles
EN X 10 gibt, mit Themen und Aufbau der uns tiberlieferten Pol. zu wenig gemeinsam,
um als Argument fiir die Geschlossenheit von Pol. dienen zu kénnen. Insgesamt hat das
Vorgehen in diesem Kapitel, jede einzelne Bemerkung in Aristoteles Pol. ernst zu neh-
men, genau zu interpretieren und auf ihr Verhiltnis zu verwandten Auflerungen hin zu
analysieren, Unterschiede in der Behandlung zentraler Aspekte von Verfassung in Pol.
aufgezeigt und damit bestitigt, dass allein eine analytische Betrachtung die ganze Breite
der aristotelischen politischen Theorie aufzuzeigen imstande ist.

Summary

Manuel Knoll attempted to prove a unitarian approach as superior over the genetic-
analytical method. His arguments are in many ways flawed. First, from the viewpoint of
methodology: the existence of identical themes does not preclude that Aristotle might
have made substantial changes in other areas. Furthermore, Knoll’s contention that Aris-
totle put forward in Pol. III the same concepts of constitution as in Pol. IV-VI does not
stand up to scrutiny. There is in Pol. III nothing to match the distinction of forms of
constitutions Aristotle introduced in Pol. IV-VI, and correspondingly there is in Pol. III
nothing like the positive view of the better forms of democracy and oligarchy Aristotle
expresses in Pol. IV-VI. Furthermore, Aristotle is much more skeptical about the role of
right in distribution of power than Knoll allows. His description of concepts Aristotle
allegedly developed ignores important distinctions Aristotle actually made. The overview
at EN X 10 over topics to be dealt with in a study on constitution cannot prove that the
Pol. we have is a work that is unitary in its structure. The paper offers a detailed analysis
of some of the concepts Aristotle deals with in Pol. and confirms the superiority of a
genetic-analytical approach.

Eckart Schiitrumpf, Aristotle’s Essays on constitution: fundamental concepts in Aris-
totle’s Politics according to a genetic-analytical approach. A response.

ZAP 58. Jg. 3/2011

IP 216.72.216.36, am 18.01.2026, T1:17:54. @ Urheberrchtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

