
Eckart Schütrumpf

Aristoteles’ Essays zur Verfassung − politische
Grundkonzeptionen in der Politik in einer genetisch-

analytischen Interpretation. Eine Erwiderung1

I. Grundsätzliches

In seinem Aufsatz »Die ›Politik‹ des Aristoteles – eine unitarische Interpretation« (ZfP
2/2011, S. 123–147) hat Manuel Knoll gegen die, wie er schreibt, »gegenwärtige Vor-
herrschaft der genetisch-analytischen Betrachtungsweise« bei der Interpretation der aris-
totelischen Politik (in Zukunft Pol.) zu argumentieren versucht. Diese wolle »gravierende
Unvereinbarkeiten und Widersprüche aufweisen«; genau diese könne die unitarische
Betrachtungsweise, die er vertritt, nicht erkennen, sie begreife Pol. »daher als eine kohä-
rente Einheit« (S. 124). Knoll hat mich als den »vielleicht... bedeutendste(n) zeitgenössi-
sche(n) Vertreter der genetisch-analytischen Betrachtungsweise« identifiziert (S. 126),
und so sind seine Argumente auch ausschließlich der Versuch der Widerlegung einer
Deutung, die ich seit meinem ersten Buch zur Pol. (der Habilitationsschrift von 1976,
erschienen 1980)2 und in späteren Veröffentlichungen vertreten habe, ohne sie je zu mo-
difizieren − es gibt hier, bedauerlicherweise, keine Wahlverwandtschaft mit dem großen
Philosophen, wie ich ihn deute, der seine Positionen überdachte und eben modifizierte,
während ich meine Einsichten, die ich vor Jahrzehnten zum ersten Male veröffentlichte,
nun eher radikaler vertrete, weil ich heute weniger Toleranz für Fehldeutungen und das
Übergehen wichtiger Äußerungen in Pol. habe als der Habilitand 1976.

Diese Erwiderung, zu der mir die Herausgeber der ZfP dankenswerterweise Gele-
genheit gaben, hätte in verschiedener Form vorgenommen werden können: als Polemik
hätte sie Schritt für Schritt Knolls Argumente kritisch betrachten und widerlegen, oder
sie hätte im Detail meine Position erneut vortragen können. Ich bevorzuge als dritten
Weg, zu den von Knoll gewählten Themen die politische Theorie des Aristoteles, wie ich
sie deute, genauer darzulegen und mein Ergebnis den Schlussfolgerungen Knolls gegen-
überzustellen, durchaus sehr kritisch, aber nach dem häufig unnachahmbaren Englischen
»take the high road.«

1 Die Einladung zu dieser Erwiderung erhielt ich erst im Januar 2011. Wegen anderer
Verpflichtungen konnte ich mich der vorliegenden Entgegnung erst zwei Wochen vor dem
erwünschten Abgabetermin zuwenden. Ohne die großzügigen Forschungsbedingungen als
Inhaber der Cátedra de Excelencia an der Universidad Carlos III Madrid hätte ich diesen Beitrag
nicht schreiben können.

2 Eckart Schütrumpf, Die Analyse der Polis durch Aristoteles, Amsterdam, 1980.

ZfP 58. Jg. 3/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


Bevor ich mich Aristoteles zuwende, seien einige Bemerkungen zu Knolls Artikel
vorausgeschickt, zunächst vom Methodischen her: Knoll will aufgrund von Gemein-
samkeiten in den verschiedenen Büchern bei den von ihm ausgewählten Themen die Pol.
»als einheitliches und geschlossenes Werk« (S. 127) nachweisen. Dass es solche Gemein-
samkeiten gibt, soll nicht immer bestritten werden, ist aber irrelevant. Diese Strategie ist
vergleichbar mit einem Versuch, das taxonomische System der Einteilung der Arten in
der Zoologie zu widerlegen, indem man darauf hinweist, dass Menschen und Vögel doch
die Gemeinsamkeit von zwei Beinen aufweisen, oder dass der Hase zur Spezies Maultier
gehöre, denn auch er hätte vier Beine und einen behaarten Körper, und man könnte
triumphierend hinzufügen, dass sie beide lange Ohren haben. Knolls Argumentation
basiert auf einem Fehlschluss, da er unzulässigerweise annimmt, der Nachweis der Exis-
tenz gewisser identischer Aspekte beweise mehr als nur die Einheitlichkeit in eben den
beobachteten gemeinsamen Aspekten. Schon Aristoteles wusste, dass man hier die Un-
terschiede zugrundelegen muss: Pol. IV 4 1290b25ff. (diaphorai, b30). Der Nachweis,
dass es identische Merkmale gibt, entscheidet in dieser Form die hier strittige Frage weder
in der einen noch der anderen Richtung. Dazu müsste man schon eine Gesamtinterpre-
tation der Pol. vorlegen und zeigen, dass die ausgewählten gemeinsamen Konzepte zen-
tral für Aristoteles’ politische Theorie sind, während beobachtete Unterschiede als mar-
ginal abgetan werden sollten. Eine solche Analyse bietet aber Knoll, der willkürlich be-
stimmte Konzepte auswählt, nicht. Er lenkt auch von den von mir behaupteten Unter-
schieden, die er nie im Einzelnen behandelt, ab, geschweige denn, dass er sie widerlegt,
um sich stattdessen auf Aspekte zu stützen, die identisch seien, wobei er, wie ich hier
zeigen werde, das Material unrichtig deutet, wenn er es überhaupt vollständig zur Kennt-
nis nimmt. Man hätte sich eine Auseinandersetzung vorstellen, und ich für mein Teil
wünschen, können, die näher am Text der Pol. bleibt, und dazu hätte er von den vier
Bänden meines Kommentars3 mehr als nur die Einleitung zum ersten (1991) benutzen
sollen. Ich nutze die hier gebotene Gelegenheit, um bei den Themen, die Knoll auswählte,
die Unterschiede in Aristoteles’ Pol., wie ich sie sehe, herauszuarbeiten und sozus. dem
Zweifüßler Mensch das spezifische »vernunftbegabt« zurückzugeben. Ich habe einen
Abschnitt V »Kriterien zur Einrichtung der passenden Verfassung« hinzugefügt, weil
dieser m.E. für Aristoteles’ Verfassungstheorie zentrale Sachverhalt in der eklektischen
Deutung der Unitarier ignoriert wird. In die gleiche Kerbe des Vorwurfs mangelnder
methodischer Reflexion gehört schließlich: Knoll hat nicht dargelegt, welche Erwartun-
gen man für ein einheitliches Werk des Aristoteles im Hinblick auf Aufbau und Behand-
lung von Themen haben darf oder muss. Einer Darstellung wie der in Pol., die in so vielen
Fällen nicht auf frühere Erörterungen des gerade behandelten Themas verweist oder auf
ihnen aufbaut, fehlt der Charakter der Geschlossenheit, den man bei einem als einheit-

3 Eckart Schütrumpf, Aristoteles Politik Buch I, übersetzt und erläutert, in: Aristoteles Werke in
Deutscher Übersetzung Bd. 9, Teil I, Berlin/Darmstadt, 1991; ders., Aristoteles Politik Buch II-
III, übersetzt und erläutert, Bd. 9, Teil II, Berlin/Darmstadt, 1991; Eckart Schütrumpf / Hans-
Joachim Gehrke, Aristoteles Politik Buch IV-VI, Berlin/Darmstadt, 1996; Eckart Schütrumpf,
Aristoteles Politik Buch VII-VIII, übersetzt und erläutert, Bd. 9, Teil IV, Berlin/Darmstadt,
2005.

244 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 244

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


licher Untersuchung geplanten Werk voraussetzen muss und kann und etwa in Aristo-
teles’ Nikomachischer Ethik (EN) findet.

Die genetisch-analytische Betrachtung der uns ganz oder in Fragmenten erhaltenen
aristotelischen Werke wird meist auf das einflussreiche Werk W. Jaegers zurückge-
führt.4 Rezeptionsgeschichtlich hat Knoll Unrecht, wenn er behauptet: »Vorangegangen
war Jaegers Buch eine weitgehend traditionelle Lesart, die die Philosophie des Aristoteles
als ein einheitliches und kohärentes Lehrgebäude verstand...« (S. 123). Jaeger hatte sich
den Mantel des radikalen Neuerers umgeworfen und den Erfolg gehabt, dass man ihn
dann auch so sah, während er doch in vielen Einzelheiten die Ergebnisse Früherer nur
wiederholte, ohne sie zu zitieren – das wäre heute vielleicht nicht mehr durchgegangen;
mein Nachweis, dass er so vorgegangen ist,5 kam zu spät. Für das vorliegende Thema hat
das nur die Bedeutung, dass die genetisch-analytische Betrachtungsweise auf Aristoteles
bezogen nicht mit Jaeger begann und außerdem einer ebensolchen genetischen Betrach-
tung etwa des Werkes von Thukydides seit der Mitte des 19. Jahrhunderts zur Seite zu
stellen und in dieser Hinsicht eindeutig als konservativ zu bewerten ist – Jaeger wendet
übrigens eine Methode an, die schon E. Zeller erwogen und verworfen hatte.6 Ich möchte
hier nicht näher – und mit gutem Grund − auf die angelsächsische unitarische Forschung
eingehen. Nach dem Erscheinen von Jaegers Monographie 1923 war deren Aufnahme in
England geradezu enthusiastisch, etwa durch W.D. Ross. Bei der Politik hatte E. Barker
19317 die Jaegersche Schichtenanalyse durch Verfeinerung noch überbieten wollen. Bar-
kers völlige Kehrtwendung 1946,8 wie die von W.D. Ross, überzeugt nicht, zumindest
bei Barker blieb das eine Auseinandersetzung mit Jaeger von 1923, aber schloss nie die
doch eigentlich näherliegende Auseinandersetzung mit Barker 1931 ein − warum denn
alles, was er 1931 selber so nachdrücklich vertreten hatte, nach dem Krieg unrichtig sein
soll, bleibt unklar.

Knoll (S. 127) hat anerkannt, dass meine genetische Erklärung sich von der Jaegers
unterscheidet.9 Anders als bei Jaeger ging es mir nie darum, gewisse Bücher von Pol. einer
bestimmten Periode in Aristoteles’ Leben, etwa der Akademiezeit oder dem Aufenthalt

4 Werner Jaeger, Aristoteles. Grundlegung einer Geschichte seiner Entwicklung, Berlin 1923
(2. Aufl. 1955).

5 Eckart Schütrumpf, »Einige wissenschaftsgeschichtliche Voraussetzungen von W. Jaegers Aris-
toteles Deutung« (zuerst 1992), jetzt in: ders., Praxis und Lexis. Ausgewählte Schriften zur Phi-
losophie von Handeln und Reden in der klassischen Antike, in: Palingenesia 95, Stuttgart 2009,
S. 349-364.

6 S. Eckart Schütrumpf, »Eduard Zeller und Werner Jaegers Aristoteles«, in Gerald Hartung (Hg.),
Eduard Zeller – Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte im 19. Jahrhundert, Berlin, 2010,
S. 275-307.

7 Ernest Barker, »The Life of Aristotle and the Composition and Structure of the Politics« in: CR
45 (1931), S. 162-172.

8 Ernest Barker, The Politics of Aristotle / translated, with an introduction, notes and appendixes,
Oxford 1946, Introduction II 4, S. xxxvii-xlvi. S. Eckart Schütrumpf, »Ernest Barker on the
Composition and Structure of Aristotle’s Politics« in: Julia Stapleton (Hg.), Ernest Barker. The
Political Thought of Plato and Aristotle (1906). A Centenary Tribute in: Polis 23 (2006)
S. 286-301.

9 S. meine Kritik in: Die Analyse der Polis durch Aristoteles, aaO. (FN 2), S. 288-298.

245 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 245

ZfP 58. Jg. 3/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


in Assos, zuzuweisen.10 Ich weiche auch darin von Jaeger ab, dass ich eher Zusammen-
hänge zwischen den von mir festgestellten verschiedenen Ausprägungen von Positionen
annehme. Ich schloss das Kapitel »Unterschiedliche soziologische Konzeptionen der
Demokratieabhandlungen« (1980)11 mit der Bemerkung: »Hier könnte sich meine Auf-
fassung bestätigen, dass Aristoteles an Vorstellungen, die er früher vertreten hat, festzu-
halten versucht und sie in eine neue, komplexere Darstellung einbindet.«12 Meine Deu-
tung von Aristoteles’ Pol. behauptet die Konstanz bestimmter Fragestellungen in Pol.,
die Aristoteles wiederholt aufgreift und auf die er für bestimmte Aspekte abweichende
Antworten geben kann. Knoll (S. 126) gibt sie als die Überzeugung wieder,

»dass die acht Bücher der Politik des Aristoteles ›unterschiedliche Stadien seines Nach-
denkens zu politischen Fragen‹ wiedergeben und dass ›einige – frühere – Erörterungen
durch andere – spätere – von Aristoteles ersetzt werden sollten. Als die aristotelische
Auffassung zu einer bestimmten Frage dürfen dann aber nur seine spätesten Äuße-
rungen gelten, nicht die vorläufigen Lösungen, mit denen er sich erst an die späteren
Ergebnisse herangetastet hat.‹ Aus seiner genetisch-analytischen Perspektive kritisiert
Schütrumpf die unitarische Betrachtungsweise der Politik: ›Moderne Darstellungen
der aristotelischen politischen Philosophie nach unitarischer Methode huldigen letztlich
einer Form des Eklektizismus, bei der willkürlich einigen Vorstellungen des Aristoteles
der Vorzug vor anderen gegeben wird.‹«

Mein Interesse ist nicht primär das an einer philologischen »Schichtenanalyse«, sondern
an den theoretischen Konzepten und ihrer begrifflichen Darstellung in Pol. Es war erst
eine Folgerung aus diesen Beobachtungen von Unterschieden in der Behandlung iden-
tischer Fragestellungen wie Zahl der Verfassungen, der Beschreibung der Bürgerschaft,
die die Unterschiede zwischen den Verfassungen bestimmt, u.a.m., dass Pol. eben kein
einheitliches Werk sein kann, wie der hier gewählte Titel »Aristoteles’ Essays zur Ver-
fassung« zum Ausdruck bringt. Meine Hauptintention war und ist, diese Unterschiede
herauszuarbeiten, und der Natur der Sache entsprechend stehen diese im Vordergrund,
wodurch der Eindruck entstehen könnte, dass sie überbetont werden. Ich nehme das
lieber in Kauf als die Alternative, die ich zu häufig in unitarischen Arbeiten, besonders
ausgeprägt in Knolls Kapitel, finde, dass diese Aspekte überhaupt nicht zur Kenntnis
genommen werden und deswegen wichtige Teile der aristotelischen politischen Theorie
unbeachtet bleiben. In der Tat beklage ich an der unitarischen Deutung ein Aufopfern
der bemerkenswerten Vielfalt aristotelischer Argumentation zu gewissen Problemen mit
dem Ergebnis einer Verarmung des Verständnisses der aristotelischen politischen Phi-
losophie durch eine Reduktion auf eine Handvoll von Grundprinzipien oder ihre vom
Text her nicht begründbare Überbewertung (bei Knoll etwa »Gerechtigkeit«), die Aris-

10 Ausführlich Schütrumpf, Die Analyse der Polis durch Aristoteles, aaO. (FN 2), S. 278 Anm. 44.
11 Schütrumpf, Die Analyse der Polis durch Aristoteles, aaO. (FN 2), 253-263; das Zitat 263.
12 Vgl. Schütrumpf, Die Analyse der Polis durch Aristoteles, aaO. (FN 2), S. 157 Anm. 268 »Die

Eigentümlichkeit bei Aristoteles besteht darin, dass er eine Auffassung, die er früher vertreten
hatte, nicht widerruft, sondern beibehält und um das Neue erweitert, was eine Einschränkung
der Geltung der Auffassungen mit sich bringt, die vorher selbständig waren.«.

246 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 246

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


toteles nicht müde geworden sein soll zu widerholen. Ich sehe in Aristoteles’ Pol. ein sehr
viel interessanteres Werk, als es die unitarische Richtung präsentiert, das Werk eines
Denkers, der sich den Problemen einer so vielschichtigen, an unerwarteten Vorkomm-
nissen, sogar Widersprüchen reichen politischen Realität mehrmals, und erstaunlich vor-
urteilslos und in einer zunehmend komplexen Darstellung stellt und dessen Antworten
zu gewissen politischen Problemen nicht aufgrund von ein paar Prinzipien, denen er
überall folgt, voraussehbar sind, sondern der im Gegenteil mit Überraschungen, auf die
man am allerwenigsten gefasst ist, aufwartet – kurz gesagt: mehr Machiavelli als Thomas
von Aquin.

Ich werde zu einigen der von Knoll gewählten Themen Stellung nehmen, weil nicht
nur das Verständnis eines antiken Werkes, der Pol., betroffen ist sondern viel grund-
sätzlicher auch Prinzipien des Verstehens und der Deutung philosophischer Werke auf
dem Spiel stehen. Dabei wird immer Aristoteles im Mittelpunkt stehen, und so hoffe ich,
dass dieser Beitrag über die »Erwiderung« hinaus zu einem besseren Verständnis der
aristotelischen Pol. beitragen kann. Wie fast überall steckt der Teufel im Detail, und diese
Entgegnung muss sich umso mehr auf Details einlassen, weil hier, um im Bild zu bleiben,
die Hölle los ist.

Ich will hier nur kurz auf Knolls Abschnitt II (S. 128–130) eingehen, in dem er versucht,
den Überblick über eine Studie zur Verfassung, den Aristoteles am Ende der EN gibt,
als erste Bestätigung einer unitarischen Deutung der Pol. zu benutzen. Aber dies ist vor-
wiegend philologischer Natur und dürfte Politologen weniger interessieren. Knoll meint,
allein diese Passage stelle »(d)ie vorherrschende Auffassung, die überlieferte Form der
Politik könne unmöglich ›von vornherein nach einem einheitlichen Plan entworfen und
in einem einzigen geistigen Schöpfungsakt entstanden‹13 sein... erheblich in Frage«
(S. 128). Diese Inhaltsangabe beginnt:

»Zuerst (1) lasst uns versuchen, dem nachzugehen, ob in einzelnen Punkten von frü-
heren Denkern etwas zutreffend dargelegt wurde, dann (2) auf der Grundlage der
Sammlung von Verfassungen untersuchen, was für Faktoren die Staaten und was für
Faktoren jede einzelne Verfassung erhalten und zerstören...« (1181b15-19)

Pol. Buch I wird hier weder am Anfang noch überhaupt erwähnt, warum? Die Frage
verdient, aufgeworfen zu werden, da Pol. I nicht etwa eine nebensächliche Randunter-
suchung über den Haushalt darstellt, vielmehr wird auf unterschiedliche Themen dieses
Buches in Pol. III 6 1278b17-19 und VII 3 1325a29 f. verwiesen – der Überblick in EN
X 10 stimmt schon am Anfang nicht mit dem Aufbau von Pol. überein.

Der Überblick in EN X 10 nennt als erstes Thema der Untersuchung, »ob in einzelnen
Punkten von früheren Denkern etwas zutreffend dargelegt wurde». Nach der Ankün-
digung von Pol. II (1 1260b34 f.) soll gerade umgekehrt der Nachweis der Unzuläng-
lichkeiten in Verfassungen, die sich einer guten politischen Ordnung erfreuen, und in
theoretischen Entwürfen Aristoteles’ eigenen Entwurf eines besten Staates rechtfertigen.

13 Dies ist Zitat aus Jaeger, Aristoteles. Grundlegung einer Geschichte seiner Entwicklung, aaO.
(FN 4), S. 276.

247 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 247

ZfP 58. Jg. 3/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


Man könnte versuchen, diesen Unterschied wegzudiskutieren, da Aristoteles zum glei-
chen Thema in EN X 10 das Glas halb voll, in Pol. I 2 als halb leer sah − je nach Laune?
Aber das ist schon ein nicht unerheblicher Unterschied: wenn Aristoteles untersuchen
will, ob »etwas zutreffend dargelegt wurde,« dann kann man darin einen Hinweis auf
seine Methode der Berücksichtigung anerkannter Auffassungen, endoxa, sehen, und ein
solcher Hinweis gibt am Ende von EN umso mehr Sinn, als er sie in eben diesem Werk
anwendet (vgl. VII 1 1145b2-7). Das Gleiche kann man sicherlich nicht über Pol. II sagen,
das in den Kapiteln über Plato wohl einen der verheerendsten Verrisse der Weltliteratur
überhaupt bietet. Es ist also einmal nicht die Frage, ob Aristoteles das Glas mal halb leer
oder ein anderes Mal halb voll sah, es ist zum anderen nicht mal das gleiche Glas. Nach
der Ankündigung in EN X 10 geht es um die Darlegungen »früherer Denker« zu den
vorher genannten Themen, das waren Gesetzgebung und »allgemein Verfassung«, nach
Pol. II 1 um die Darlegungen »früherer Denker« zum besten Staat. In den Begriffen einer
Definition: kritische Darstellung der Auffassungen Früherer wäre das »genus proxi-
mum«; Gesetzgebung und Verfassung nach EN X 10 bzw. bester Staat nach Pol. II 1
wären die »differentia specifica«. Das sind, wie man eigentlich nicht übersehen kann,
völlig verschiedene Gegenstände. Diese beiden Ankündigungen in EN X 10 bzw. Pol. II
1, sich mit den Vorstellungen früherer Denker auseinandersetzen zu wollen, gleichzu-
setzen, verrät nachlässige Lektüre.

In EN X 10 will Aristoteles unter (2) »auf der Grundlage der Sammlung von Verfas-
sungen untersuchen, was für Faktoren die Staaten und was für Faktoren jede einzelne
Verfassung erhalten und zerstören,« es folgen dann drei weitere Gegenstände der Un-
tersuchung. Knoll hat nicht berücksichtigt, dass Aristoteles in Pol. IV 2 1289b12ff. eine
Übersicht der noch zu behandelnden Themen gibt, und danach »müssen wir zuletzt
(telos) sowohl generell als auch gesondert für jede einzelne Verfasssungsform zu behan-
deln versuchen, was jeweils die Formen ihrer Zerstörung und die Methoden ihrer Er-
haltung sind...« (b22-26). Aristoteles hat sich hier dieses Thema, das in EN X 10 ziemlich
am Anfang steht, ausdrücklich für »zuletzt« aufgespart, und man muss doch wohl an-
nehmen, dass er, als er gerade am Abfassen dieses Teils der Pol. war, eine genauere Vor-
stellung von dem Plan und der Abfolge der jetzt zu behandelnden Themen hatte als
irgendwann (wir wissen nicht, wann) in einem anderen Werk, der EN. Die in der An-
ordnung des Stoffes abweichende Übersicht in Pol. IV 2 erschüttert allein schon die
Brauchbarkeit von EN X 10 zur Erklärung des Aufbaus von Pol. geschweige denn zur
Begründung ihrer Einheit. Von seiner eher beschränkten Kenntnis der Materie mögen
sich Knoll die Dinge so darstellen, wie er sie beschreibt, aber das ist eben nicht das ganze
Material, das er hätte berücksichtigen sollen. »Ignorantia legis non excusat«, und das
gleiche sollte auch in den Geisteswissenschaften für die Texte, über die man schreibt,
gelten. Bisher hat sich gezeigt, dass Aristoteles bei seinem Überblick über eine Studie zu
Verfassung in EN X 10 die beiden ersten Bücher von Pol. nicht erwähnt und für Pol. V
einen anderen Platz vorgesehen hatte. Eine detaillierte Analyse der anderen in EN X 10
genanten Themen würde beweisen, dass die dort beschriebenen Einzelstudien nur zu
einem geringen Teil die der Pol., die wir besitzen, sind. Wegen mangelnder Deckungs-
gleichheit ist EN X 10 für eine Beweisführung über eine planvolle Reihenfolge der Bücher

248 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 248

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


von Pol. ohne Beweiskraft; für die wenigen gemeinsamen Themen ist EN X 10 das beste
Zeugnis für die gegenteilige Auffassung.

II. Die Definition der Verfassung in Buch III und IV14

Knoll versteht eine Interpretation des Verhältnisses der Definitionen von Verfassung in
Pol. III und IV als »einen ersten Schritt«, um »das in der Aristotelesforschung zentrale
Problem des Verhältnisses Pol. III zu IV zu klären.«15 Er schreibt: »Sowohl in Buch III
als auch in Buch IV formuliert Aristoteles seine Definition der Verfassung« (S. 130). Im
Sinne des oben (S. 245) geäußerten methodischen Einwands muss man fragen, warum
Aristoteles in einem geschlossenen Werk in zwei verschiedenen Büchern jeweils eine
Definition der Verfassung gibt, und nicht nur einmal eine, die überall gültig ist. Und dies
umso mehr, da Knoll (S. 132–133) erkennt, dass Aristoteles in der zweiten Definition die
erste »erweitert.« Jedoch: »Gemeinsam ist den beiden Versionen der Definition, dass sie
die Verfassung einer Polis mit ihrer Herrschaftsordnung identifizieren« (S. 132) und:
»Aristoteles... geht sogar so weit, eine Verfassung mit der Gruppe der regierenden Bürger
zu identifizieren, und erläutert: „Ich meine es so: in der Demokratie regiert das Volk...“«
(S. 131).

Eine solche Bestimmung von Verfassung drängt sich eigentlich auf, da die Bezeich-
nungen aristo-kratia, demo-kratia, olig-archia schon eingebürgert waren − »Demokra-
tie« bedeutete eben Regierung des Volkes, des Demos −, und musste sich Aristoteles
noch mehr aufdrängen, da er, wie Pol. II verrät, mit der platonischen Verfassungstheorie
vertraut war. Hinsichtlich der von Knoll angesprochenen Demokratie schrieb Plato in
Rep. VIII 558 a:

»Eine Demokratie wird, wie ich glaube, dann eingerichtet, wenn die Armen nach ei-
nem Sieg über die Gegenpartei einige davon töten, die anderen verbannen und den
Übrigen in gleichem Umfang Anteil an der Verfassung und den Ämtern geben und im
Großen und Ganzen die Ämter durch Los besetzt werden.«

Diese Beschreibung nimmt die wesentlichen Elemente der Verfassungsdefinition bei
Aristoteles vorweg: »Anteil an der Verfassung«, ist ein Terminus seiner Verfassungs-
theorie (Pol. IV 3 1290a4), der den Bürgerstatus bezeichnet, unterschieden von der Be-
setzung von Ämtern (vgl. die Verfassungsdefinition 1290a7-11). Platon ist sehr viel ne-
gativer gegenüber den bestehenden Verhältnissen, und das spiegelt sich in seiner Defi-
nition politischer Regime in Leg. IV 712b9ff.: »die gewöhnlichen Staten sind keine Ver-
fassungen, sondern Ansiedlungen,... jede hat nach der Gewalt des jeweilig despotisch
Herrschenden ihren Namen.« Was Knoll an der aristotelischen Verfassungsdefinition
heraushebt, ist in Wirklichkeit platonisches Gut, was Knoll nicht bekannt zu sein scheint.
Sind damit auch Platos Rep. und Leg. ein Teil dieser unitarischen Pol. des Aristoteles?

14 Diese Überschrift habe ich von Knoll (S. 130) übernommen.
15 Knoll III S. 131, er zitiert Schütrumpf, Aristoteles Politik Buch I, übersetzt und erläutert, aaO.

(FN 3), S. 59.

249 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 249

ZfP 58. Jg. 3/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


Das wäre die Konsequenz von Knolls methodischem Ansatz, wonach die Einheitlichkeit
der Definitionen von Verfassung in verschiedenen Abhandlungen die kohärente Einheit
eines Werkes beweist. Eine solche Argumentation ist natürlich absurd, und bestätigt, wie
oben gezeigt wurde, dass es ein non sequitur ist, die Existenz gewisser identischer Aspekte
beweise eine Einheitlichkeit in mehr als nur den beobachteten gemeinsamen Aspekten
und schlösse grundsätzliche Differenzen in anderer Hinsicht aus. Hier wird der Gegen-
beweis gegen Knolls Methode, von Gemeinsamkeiten her zu argumentieren, eindrück-
lich geliefert, da diese ungeeignet ist, selbst nur die grundsätzlichen Unterschiede zwi-
schen der platonischen Erörterung der Verfassungen etwa in Rep. VIII/IX und der des
Aristoteles in Pol. (vgl. V 12) zu erlauben − Knoll müsste sie wegen der Gemeinsamkeit
in den Grundelementen der Definition von Verfassung bestreiten; die Tatsache, dass
Aristoteles wesentliche Elemente der traditionellen Definition von Verfassung nicht än-
dert, schließt eben nicht aus, dass er anderes, für ihn Wichtigeres, doch geändert hat –
gegenüber Plato, oder in Pol. IV-VI gegenüber Pol. III. Knoll behandelt leider nie, worum
es denn Aristoteles eigentlich geht, und auf den Nebenschauplätzen, auf die er ausweicht,
wird die Schlacht nicht entschieden.

III. Argumente zum Verhältnis von Buch III zu der Buchgruppe IV–VI16

1. Unterarten von Verfassungen in Pol. III bzw. IV-VI

Knoll gibt meine Auffassung zum Verhältnis von Buch III zu IV-VI korrekt wieder;
Aristoteles vertrete in Pol. IV-VI »eine veränderte Auffassung über Grundlage, Zahl und
Verhältnis der Verfassungen zueinander« (S. 135). Er hält dies für »unzutreffend. Denn
Aristoteles differenziert bereits in Buch III eine der sechs Verfassungsformen, das Kö-
nigtum, in fünf Unterarten.« Das ist unzutreffend. Zunächst sind die Arten von König-
tum in Pol. III 14 regional und zeitlich geschieden: das der Heroenzeit, das bei den Bar-
baren, die gewählte Tyrannis (Aisymneten), das spartanische Königtum, während in Pol.
IV-VI es sich um als kontinuierliche Stufen der Entwicklung dargestellte Formen einer
einzigen Verfassung handelt.17 Außerdem ist in Pol. III 14 eine der genannten Formen
das Königtum Spartas. Sparta war nun für Aristoteles nie eine bestimmte Form königli-
cher Verfassung, sondern allenfalls eine Mischverfassung, in der manche ein königliches
Element finden wollten (II 6 1265b35ff.), während Aristoteles selber bei der Beschrei-
bung Spartas als Mischverfassung das Königtum nicht einmal erwähnt (IV 9 1294b18-34),
und den Grund dafür liefert er in Pol. III, worauf sich Knoll doch bezieht. Nachdem er
in III 14 fünf Arten von Königtum unterschieden hatte, möchte er diese genauer behan-
deln, aber in III 15 reduziert er das Thema seiner Untersuchung auf zwei, das »Allkö-
nigtum«, welches dem König umfassendste Vollmachten gibt, und das spartanische. Er

16 Dies ist Knolls Untertitel (IV, S. 134).
17 Eckart Schütrumpf, »Probleme der Aristotelischen Verfassungstheorie in Politik« (zuerst

1976), jetzt in: ders., Praxis und Lexis, aaO. (FN 5), S. 92-113.

250 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 250

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


korrigiert sich dann erneut, denn nachdem er die Macht spartanischer Könige haupt-
sächlich durch ihr Strategenamt beschrieben hatte, fügt er hinzu:

»Eine Untersuchung über den Oberbefehl der beschriebenen Art betrifft mehr eine
besondere Form der Gesetze als die Verfassung, denn in allen Verfassungen kann ein
solches Amt vorkommen, weshalb dies vorerst beiseite bleiben soll. Die damit allein
übrige Form des Königtums (das Allkönigtum, E. S.) bildet dagegen eine Art (eidos)
von Verfassung...« (1286a2-a6).

Während dem spartanischen Königtum hier und noch prononcierter im nächsten Kapitel
(16 1287a3-8) bestritten wird, eine Form von Verfassung zu sein, wird lediglich von der
»allein übrigen Form des Königtums,« dem Allkönigtum, ausgesagt, es bilde eine Art
von Verfassung – dass dies auch für die anderen Formen von Königtum gilt oder wo
Aristoteles, wenn überhaupt, im Einzelfall den Schnitt zwischen königlicher Verfas-
sungsform und gesetzlich vorgesehener Institution Königtum in einer Verfassung ande-
ren Typs machen würde, verrät er nicht. Knoll hat auch eines der mittleren Bücher der
Pol. gegen sich, wo das spartanische Königtum auch nur als »Teil der Verfassung« be-
zeichnet ist.18 Man muss auch die Argumentationsstrategie beachten. Die Unterschei-
dung der „Arten des Königtums“ in III 14 ist eine Vorüberlegung, die als Bestandsauf-
nahme alle Alternativen nennen soll, aus denen dann die eine ausgewählt wird, die den
Typus Königtum am ehesten verkörpert und sich damit zur Gegenüberstellung mit der
Aristokratie eignet. Die Unterarten von Demokratie und Oligarchie in Pol. IV-VI sind
dagegen keine solche vorläufige »Fallstudie«. Jeder Versuch, aufgrund der Unterarten
von Königtum in III 14 die Einheitlichkeit der Vorstellungen von Pol. III und IV-VI zu
begründen, beruht auf einer Fehldeutung des Begriffs »Königtum«, das eben nicht nur
»Verfassungsform» wie bei den Unterarten in IV-VI, sondern auch Institution in einer
Verfassung wie in Sparta bedeuten kann, und so ist es in Pol. III gebraucht. Ich finde hier
weiterhin den von mir kritisierten Fehler der unitarischen Methode, wenn Knoll den
praxisfernen Charakter der Annahme von »Unterarten« in Pol. III 14-15 auf Pol. IV
extrapoliert (S. 134 f.), gegen die klare Äußerung in IV 1.19

Für die politische Theorie ergibt sich, dass Aristoteles in Pol. III diese »Arten« vom
Königtum auf einer gleitenden Skala politischer Machtbefugnisse mit den Extremen »al-
les« (das Allkönigtum) und »nichts« (Königtum als gesetzliche Befugnis ohne Verfas-
sungsrang) einordnet (1285b33-37), während in den nicht mehr provisorisch so genann-
ten, sondern wirklichen Unterarten von Verfassungen in Pol. IV (z.B. Kap. 4-6) und VI
(Kap. 4-6) jeweils die volle Macht an andere Gruppen übergeht, und dies unter dem
Gesichtspunkt der praktischen Bedeutung der Qualität politischer Verhältnisse nach ei-
nem Dekadenzmodell von der besten (s. u. 256) zur radikalsten Form. Es ist m. E. kein
Zufall, dass das Modell der gleitenden Skala politischer Machtbefugnisse sich nur beim

18 Pol. V 1 1301b17-20.
19 In IV 1 1289a1-11 spricht Aristoteles von den Aufgaben des Staatsmanns, eine Verfassung

einzuführen bzw. bestehenden Verfassungen »zu helfen« − total praktische Gesichtspunkte,
die in Pol. III fehlten − und fordert dafür die Kenntnis der Unterarten von Demokratie und
Oligarchie.

251 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 251

ZfP 58. Jg. 3/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


Königtum, und der Tyrannis (IV 10 1295a17), findet, ich kann mir nicht vorstellen, wie
das bei anderen Verfassungen aussehen könnte.

Halten wir fest: die in der späteren Phase der platonischen Akademie betriebene Be-
schäftigung mit Klassifikationen und Unterscheidungen (dihaireseis) hat Aristoteles
stark geprägt, wie sich überall in seinem Werk zeigt, auch bei der Behandlung des Kö-
nigtums in Pol. III, aber diese ist nach zugrundeliegendem Prinzip und verfolgter Inten-
tion von ganz anderer Art20 als die Entwicklung von Unterarten von Verfassungen in
Pol. IV-VI. Beides, die Einordnung von Institutionen auf einer gleitenden Skala der
Machtbefugnisse mit den Extremen »alles« und »nichts« (als Verfassungsform) oder von
Verfasssungen in einem Dekadenzmodell nach »beste« und »radikal«, sind Modelle, die
in der politischen Theorie ihre Berechtigung haben und über deren Vor- bzw. Nachteile
man diskutieren kann, aber unser Verständnis der aristotelischen politischen Philosophie
leidet, wenn man die sachlichen Unterschiede ignoriert. Aristoteles verrät in Pol. III keine
Kenntnis der Art der Unterscheidung von Unterarten einer Verfassung, wie er sie in IV-
VI vornimmt (s.u. III2, S. 254). Die Unterscheidung der »Arten von Königtum« in Pol.
III 14 bietet keinen Beweis für die Einheit der aristotelischen Konzeption in Pol. III-VI,
den Knoll versuchte. Beide Betrachtungsweise könnten koexistieren; für die These, dass
die Verfassungskonzeption in Pol. IV-VI gegenüber der in Pol. III geändert wurde, werde
ich nachweisen, dass Aristoteles den gleichen Sachverhalt verschieden darstellt (s.u. IIIb;
IIIc).

Ich liefere hier die Bestätigung für meine Eingangsbemerkung (o. 247 f.), dass die
unitarische Richtung Aristoteles’ politische Theorie verkürzt, weil sie die Vielfältigkeit
seiner Vorgehensweisen und Ergebnisse gegen den Text bestreitet; hier bestreitet sie, dass
Aristoteles sich zu der gleichen Frage − eine, die für ihn von eminenter Wichtigkeit ist,
nämlich die Klärung unterschiedlicher Arten −, in ganz unterschiedlicher Weise äußern
kann, und sie unterstellt für Pol. IV Praxisferne (s.o. 252 mit Anm. 19). Könnte es sein,
dass die vorgefassten Meinungen der unitarischen Interpreten ihnen den Blick auf die
Vielfalt der von Aristoteles vorgetragenen Vorstellungen verstellen? Das führt zu einem
verarmten Bild seiner Theorie, »armer Aristoteles« möchte man ausrufen! Es ist diese
Verkürzung, gegen die ich mich mit der detaillierten Herausarbeitung von Unterschieden
immer gewandt habe. Ich habe Knolls Behauptung über Pol. III 14/15 nicht etwa durch
das Zitieren einer aus einem ganz anderen, vielleicht entlegenen Zusammenhang heran-
gezogenen Bemerkung des Aristoteles widerlegt, sondern aus einer Bemerkung, die den
von Knoll benutzten Abschnitt abschließt. Hat er den Abschnitt nicht ganz gelesen, hat
er den Inhalt übersehen oder hat er ihn nicht verstanden? Die Benutzung des Kommen-
tars21 hätte vor dieser Missdeutung bewahren können. Dieses Versäumnis nun gar als
Grundlage einer doch recht massiven Kritik an meiner Methode und Position zu nutzen,

20 In Schütrumpf, Aristoteles Politik Buch II-III, übersetzt und erläutert, Bd. 9 Teil II, aaO. (FN
3), S. 538 f. habe ich nachgewiesen, dass die wesentlichen Gesichtspunkte des verfassungstheo-
retischen Behandlung in Pol. III 14 aus Plat. Polit. übernommen sind.

21 Ich hatte das in Schütrumpf, Aristoteles Politik Buch II-III, übersetzt und erläutert, Bd. 9 Teil
II, aaO. (FN 3), S. 115 Anm. 2; 536-539 klargestellt; s. auch ders., »Probleme der Aristotelischen
Verfassungstheorie in Politik Γ«, jetzt in ders. ders., Praxis und Lexis, aaO. (FN 5), S. 92-113.

252 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 252

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


ist bedenklich und beunruhigend, zumal ja auch die Kenntnis der, oder Auseinander-
setzung mit der Forschung fehlt. Knoll hat Charakter oder Funktion der Unterarten
weder in Pol. III noch in IV-VI erfasst.

2. Zahl der Verfassungen

Ein Aspekt meiner Deutung der aristotelischen Verfassungsthorie ist die Beobachtung,
dass sich in Pol. IV auch Aristoteles’ Auffassung über die Zahl der Verfassungen geändert
hat (s.o. S. 251). Pol. III ist in den ersten Worten eingeführt als Untersuchung »Über die
Verfassung«. Nach der Klärung des Bürgerbesgriffs (III 1-5) beginnt Aristoteles die ei-
gentliche Verfassungsbehandlung in III 6 mit der Fragestellung, »wie viele« (posai) Ver-
fassungen es gibt (1278b8). Im folgenden Kapitel entwickelt er das »berühmte Schema
der sechs Verfassungen« (Knoll III, S. 131, zweimal) – es ist so berühmt, dass ich sie nicht
aufzählen muss, es stellt drei richtigen Verfassungen drei Entartungsformen gegenüber.
Man muss wissen, dass Aristoteles diese Frage nach der Zahl nicht wie ein Metzger (»darf
es etwas mehr sein?«) beantwortet, sondern präzise. Nachdem er in Poet. Kap. 6 die sechs
Teile der Tragödie abgeleitet hatte, fügt er hinzu: »und zusätzlich zu diesen gibt es kei-
nen« (1450a12). Nichts deutet darauf hin, dass Aristoteles in Pol. III 6/7 mehr als die
genannten sechs Verfassungen annehmen wollte.22

Anders in Pol. IV-VI. Nach IV 1 kann der Staatsmann bei der Einführung einer Ver-
fassung oder ihrer Veränderung (Gesichtspunkte der politischen Praxis, die in Pol. III
fehlten, s.o. 252 mit Anm. 19) nur erfolgreich sein, »wenn er nicht in Unkenntnis darüber
ist, wieviele (posa) Arten einer Verfassung es gibt« (1289a8), und Aristoteles wendet sich
sogleich gegen diejenigen, die glauben, es gebe nur eine Art von Demokratie oder Olig-
archie. Man muss betonen, dass er hier die gleiche Frage nach der Zahl stellt wie in III 6
(dort posai, hier posa), dass er sie in IV 1 aber sofort, in der gleichen Zeile, im gleichen
Atemzug, mit dem Hinweis auf die von vielen verkannte Existenz von Unterarten be-
antwortet. Wie IV 2 1289b12-14 zeigt, ist das eine nicht von dem anderen zu trennen:
»wir müssen zunächst abgrenzen, wieviele (posai) Formen von Verfassungen unterschie-
den werden können, da es ja mehrere Arten vom Demokratie und Oligarchie gibt.« Das
Erfordernis, bei der Frage nach der Zahl der Verfassungen die Existenz der Unterarten
mitzuberücksichtigen, könnte nicht stärker formuliert werden; umso auffälliger ist doch,
dass das in Pol. III fehlt. Soll man wirklich glauben, dass Aristoteles das in III 6/7 ver-
schweigen konnte, wenn dies doch ein notwendiger Aspekt der Bestimmung der Anzahl
ist und wenn außerdem diese Kenntnis eine Voraussetzung für das Wirken des Gesetz-
gebers ist (IV 1)? Besonders da sich auch Pol. III an den Gesetzgeber richtet (1
1274b36 f.), sollte man diesem doch im Rahmen der Erörterung von Verfassung die Hilfe
der Kenntnis der vollständigen Zahl von Verfassungen nicht verweigern wollen, die für
sein Wirken so unerlässlich ist (s.o. zu IV 1, S. 251 mit Anm. 19). Diese Frage ist aber

22 In EN VIII 12 1160a31 ff. entwickelt Aristoteles ebenfalls ein Verfassungsschema von drei
richtigen Verfassungen und drei Entartungsformen. Die Antwort auf die Frage nach der Zahl
der Verfasssungen in Pol. III 6 ist »sechs«.

253 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 253

ZfP 58. Jg. 3/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


nicht nur wichtig für die Praxis, sondern auch die Theorie: in V 12, bei der Auseinan-
dersetzung mit Platons Vorstellungen vom Verfassungswandel, hält Aristoteles ihm last
not least vor, er habe die Übergänge so behandelt, »als besäße jede nur eine Form, wäh-
rend es doch mehrere Oligarchien und Demokratien gibt« (1316b25-27, vgl. beim Thema
Verfassungswechsel V 6 1306b17-21) – es sei betont, dass »mehrere« (pleionōn) ein quan-
titativer Begriff ist, damit in der Terminologie der aristotelischen Kategorienschrift ein
poson (Cat. 6 5b20-6a36).

Es kommt hinzu, dass Aristoteles an allen drei zitierten Stellen (IV 1; IV 2; V 12) bei
der Betonung von Unterarten von Verfassungen nur auf Demokratie und Oligarchie
verweist – gerade diesen wendet er sich in III 8, gleich nach dem Verfassungsschema, in
einer »philosophischen Betrachtung«, die die Wahrheit offenbaren soll (1279b12-15), zu,
aber ohne Unterarten zu erwähnen. Ist die Annahme von Unterarten, die in IV und V so
betont wird, kein Teil der »Wahrheit« über diese beiden Verfassungen? Außerdem
nimmt Pol. III 8 eine genauere Bestimmung der Bürgerschaft von Oligarchie und De-
mokratie vor: sie sind durch Reichtum bzw. Armut bestimmt, während die Zahlenver-
hältnisse nur akzidentell sind (s.u. V S. 265 f.). In IV 3 gibt Aristoteles als Grund für die
Vielzahl der Verfassungen an, dass die Polis aus einer größeren Zahl von Teilen bestehe,
er nennt die Reichen, die Armen und diejenigen mittleren Vermögens. Sofort differen-
ziert er bei den Armen, indem er eine Untergliederung nach Tätigkeiten: Bauern, Händ-
ler, Handwerker einführt, ähnlich dann bei den Reichen nach Umfang des Besitzes, Ab-
kunft oder aretē. Warum? Dies sind die Gruppen, die die Bürgerschaft in den verschie-
denen Unterarten von Demokratie und Oligarchie stellen. Sich mit der Feststellung »Ar-
me« oder »Reiche« zu begnügen wie in III 8 wäre unzulänglich angesichts der Existenz
der Unterarten von Demokratien und Oligarchien. Ob es, wie in IV 1 und IV 2 − gleich
zweimal zu Beginn dieses Buchs − um die Frage nach der Anzahl von Verfassungen oder,
in IV 3, um die nach der Qualität der Bürger geht, Aristoteles kann sie nicht angehen,
ohne wie schon gesagt, sofort, »im gleichen Atemzug«, die Erklärung so zu geben, dass
sie die Existenz der Unterarten von Demokratien und Oligarchien berücksichtigt, und
genau dies fehlt in Pol. III.

Wenn man sich die Bedeutung dieser von Aristoteles betonten Unterscheidung klar
macht, dann kann man sich eigentlich nicht erklären, dass er in Pol. III 6/7, wenn er schon
die Konzeption der späteren Bücher formuliert hatte, bei der Erwähnung dieser Verfas-
sungen nicht wenigstens einen Hinweis auf die unerlässliche Differenzierung der Un-
terarten gibt. Es sollte doch zu denken geben, dass Aristoteles bei der identischen Frage
nach dem poson, der Zahl der Verfassungen, in IV 1 zum ersten Male (!) in Pol. von der
verkannten Existenz von Unterarten spricht, aber nicht in III 6/7, wo er genau dieses
Thema (posai) behandelt, aber selber doch so, »als besäße jede nur eine Form, während
es doch mehrere Oligarchien und Demokratien gibt«, um Aristoteles V 12 zu Platos
unzureichendem Verständnis zu zitieren. Würde man nicht gerade von der Vorstellung
der unitarischen Hypothese her fordern, dass Aristoteles sich in Pol. III 6/7 gegen das

254 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 254

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


Missverständnis schützt, er sei auch nur ein Platon, der die Differenzen nicht kennt,23

indem er sagt: »wir werden später ausführen« − »hysteron eroumen« ist eine seiner Stan-
dardformeln −, dass wir hier differenzieren müssen? Ohne einen solchen Hinweis be-
kommt der Leser von III 6/7 einen falschen Eindruck von der aristotelischen Verfas-
sungstheorie. Die Unterscheidung von Arten beim Königtum in III 14 nach dem Umfang
der Kompetenzen ist ja Art (s.o. S. 252), als dass sie für die Unterscheidung der Unter-
arten von Demokratie und Oligarchie in IV-VI vorbereitet. Pol. III 6/7 bietet ein sehr
schlichtes Schema der Verfassungen − das muss man zunächst feststellen, und man darf
dann auch den nächsten Schritt zur Beurteilung machen: ein für den Aristoteles der Bü-
cher Pol. IV-VI zu schlichtes Schema.

3. Unterschiedliche Beschreibung der Verfassungen in Pol. III gegenüber IV-VI

Von den Zahlen nun zur Substanz, von der Quantität zur Qualität. Ich muss mich hier
auf die Demokratie beschränken: in III 6/7 ist sie eine »Entartungsform» (parekbasis,
wörtlich etwa »auf Abwegen«). Sie wird hier in Bausch und Bogen verworfen: wie alle
Entartungsformen wird sie von Politikern geleitet, die in die eigene Tasche wirtschaften,
um sich dabei »gesundzustoßen« (dies ist die aristotelische Analogie 1279a13-16), ganz
nach dem demokratiefeindlichen Bild z.B eines Plato oder Isokrates.24 Da gab es eigent-
lich nichts zu retten. Aber es geht auch anders.

In Pol. VI 4 beschreibt Aristoteles die beste Demokratie, deren Bürger die Bauern sind,
die nicht viel Vermögen besitzen (1318b9ff.) – es bestätigt sich, dass die Unterscheidung
von Gruppen innerhalb der Vermögensklassen in IV 3 die soziologische Grundlage der
Unterarten der Verfassungen bildet. Unter dieser Verfassung von VI 4 gehen die Bauern
ihrer Arbeit nach »und trachten nicht nach den Gütern anderer«, denn »Arbeit bereitet
ihnen mehr Vergnügen als politische Aktivität und die Bekleidung eines Amtes, (zumin-
dest) wo Amtsinhaber nicht hohe Einnahmen von der Bekleidung von Ämtern haben...
denn (durch Arbeit) werden die einen von ihnen reich, während die anderen keinen
Mangel leiden« (b14-21)... »Wenn sie so ihre politischen Ämter ordnen, müssen sie sich
einer guten politischen Ordnung erfreuen; denn die Ämter werden immer von den Besten
besetzt sein, während der Demos dies willig hinnimmt und keinen Neid gegen die Bes-
seren hegt. Die Besseren und Angesehenen wird diese Verfassungsordnung zufrieden-
stellen, denn sie werden nicht von anderen, die schlechter sind, beherrscht; sie werden
selber gerecht herrschen, weil andere die Rechenschaftsablegung kontrollieren... «
(b32-38) – Das ist fast zu gut, um wahr zu sein: in einer Demokratie wird ein Ideal
höchster Qualität von Herrschaft durch die Besten in den Ämtern verwirklicht, und um
das gegen Korruption zu sichern, werden diese der Kontrolle des Demos unterstellt, in

23 Es ist von vielen beobachtet worden, u.a: in der Dissertation von Käthe Kahlenberg, Beitrag
zur Interpretation des III. Buches der aristotelischen Politik, Diss. Berlin 1934, dass Pol. III sich
ganz in platonischem Fahrwasser bewegt, der Verfassungsdiskussion des Politikos.

24 S. Schütrumpf, Aristoteles Politik Buch II-III, übersetzt und erläutert, Bd. 9 Teil II, aaO. (FN
3) S. 456 (zu 1279a18).

255 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 255

ZfP 58. Jg. 3/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


einer Art Gewaltenteilung,25 in einer ungetrübten Harmonie und einem politischen Kli-
ma von gegenseitiger Rücksicht, kurz und gut: eitel Sonnenschein in der besten Demo-
kratie. Die Beschreibung der Demokratie in Pol. III 6 stammt dagegen von einem anderen
Planeten, einem düsteren Planeten, als die von VI 4. Das schlichte Schema von III 6/7
kannte nur zwei Kriterien: Gemein- oder Eigennutz der Herrschaftsausübung und des-
potischen Charakter der Herrschaft (6 1279a20 f.). In VI 4 wird der üble Zug entarteter
Verfassungen, das in die eigene Tasche Wirtschaften, um sich dabei »gesundzustoßen«,
ausdrücklich verneint. Der andere Zug entarteter Verfassungen nach III 6/7, eine des-
potische Regierung über Freie zu sein, liegt in VI 4, wo »die Ämter immer von den Besten
bekleidet werden« (1318b33), ebenfalls nicht vor. Kann irgendjemand, der die pauschale
Verurteilung der Demokratie als Entartung in Pol. III 6-7 liest, sich vorstellen, dass eine
Demokratie so anders aussehen kann?

Aristoteles selber entledigt sich des Korsetts des m.E. zu Unrecht berühmten Schemas
von III 6/7, wenn er in V 9, nach der Aufzählung der Eigenschaften, die die Amtsinhaber
besitzen sollen, schreibt: »Oligarchie und Demokratie können sich annehmbarer Bedin-
gungen erfreuen, obwohl jede hinter der besten Ordnung zurücksteht« (1309b31-35).
Diese Bemerkung stößt uns nicht auf Oligarchie und Demokratie als Entartungen »rich-
tiger Verfassungen« entsprechend III 6/7 zurück, sondern konzediert nur, dass manche
das Ideal der »besten Ordnung«26 nicht erreichen – dies ist ein neuer Maßstab, der in dem
kümmerlichen Schema von III 6/7, das Unterarten von Verfassungen nicht kannte, nicht
benutzt werden konnte. Aristoteles erkennt in V 9 an, dass Demokratie und Oligarchie
»sich annehmbarer Bedingungen erfreuen« (hikanōs), vielleicht am besten dem englischen
»pretty good« entsprechend. Erst wenn in den Unterarten von Oligarchie und Demo-
kratie die ausgewogene Mäßigung ihrer besten Form einem strafferen oder anarchischen
Charakter Platz macht, treten Probleme auf, bis hin zur Beseitigung einer verfassungs-
mässigen Ordnung. Diese Bandbreite gab es in Pol. III nicht, sicherlich nicht für Demo-
kratie oder Oligarchie, und die »Unterarten« beim Königtum können nicht als äquiva-
lente Vorstellungen zu den Unterarten der Verfassungen in IV-VI gelten.

Ich hätte gerne eine Erklärung, wie die negative Charakterisierung von Demokratie in
III 6/7 irgendwie das, was Aristoteles dann in IV-VI an differenzierender Betrachtung
vorbringt, vorbereiten kann. Oder umgekehrt: wenn Aristoteles bei der Niederschrift
von III schon seine differenzierende Beurteilung von IV-VI vor Augen hatte, warum
verdammt er dann in III 6/7 Demokratie so, obwohl dieses Urteil auf drei der vier Un-
terarten nach Pol. IV-VI doch gar nicht zutrifft? Das Sechserschema von Pol. III 6/7 ist
berühmt, im Internet kann man finden, dass in Deutschland und den USA Professoren
der Politologie, Philosophie und Jurisprudenz es in ihren Vorlesungen den Studenten als

25 S. Eckart Schütrumpf, »Politische Reformmodelle im vierten Jahrhundert. Grundsätzliche
Annahmen politischer Theorie und Versuche konkreter Lösungen« in Walter Eder (Hg.), Die
athenische Demokratie im 4. Jahrhundert v.Chr. Vollendung oder Verfall einer Verfassungs-
form? Stuttgart 1995, S. 271 – 300.

26 Wohl von Oligarchie und Demokratie. Wenn Aristoteles hier an den schlechthin besten Staat
dachte – in IV z.B. 3 1290a27; 11 1296b7 −, dann würden Oligarchie und Demokratie an einem
noch höheren Maßstab gemessen und allein dadurch noch stärker aufgewertet.

256 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 256

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


die aristotelische Verfassungstheorie anbieten und zum besseren Verständnis durch eine
Graphik erläutern – die differenziertere aristotelische Theorie von Pol IV–VI ist unbe-
kannt und wird nicht erwähnt, die Möglichkeiten, die sich der Verfassungstheorie damit
bieten, werden nicht gesehen und auch von Knoll nicht gewürdigt. Angesichts der dif-
ferenzierten Darstellung der besten und der ihnen unmittelbar folgenden Arten von De-
mokratie in Pol. IV-VI ist es nach meinem Urteil völlig irreführend, die Definition der
Verfassungen und ihre pauschale Beschreibung in III 6/7 als die endgültige aristotelische
Position auszugeben, wie es die Unitarier tun. Es ist bedauerlich, dass die unitarische
Richtung den Lesern das sauertöpfige Modell von Pol. III als die aristotelische Theorie
zur Verfassung anbietet, anstatt aufklärerisch zu wirken und Professoren der genannten
Disziplinen und anderen Interressierten zu zeigen, dass der Vorwurf der Demokratie-
feindlichkeit, den man gegen Aristoteles aufgrund des Schemas von III 6/7 mit Recht
erhebt, auf einer selektiven Lektüre beruht, die die andere, die glänzende Seite der Me-
daille nicht kennt oder bewusst ignoriert und somit das Ganze verzerrt beschreibt. Was
nottut ist nicht das Wiederholen des fälschlich Abgedroschenen, sondern die Erweite-
rung des Blicks auf das Ignorierte. Manche mögen alles eher einfach, mögen eine Dar-
stellung in Schwarz und Weiß, wie sie in Pol. III geboten wird − da gehen nur leider die
Schattierungen des Weißen (Unterarten von Demokratie/Oligarchie in Pol. IV-VI) bei
dem, was anderswo pechrabenschwarz (Demokratie/Oligarchie als Entartungen in Pol.
III) war, verloren. Die kämpferisch unitarische Methode, wie sie Knoll betreibt, ist nicht
einmal offen für eine unbefangene und akkurate Beschreibung des Gehalts des gesamten
Textes. Die Anhänger dieser Methode stehen vor dem Dilemma, entweder diese Unter-
schiede, die ich ausführlich dargestellt habe,27 zu ignorieren und zu bestreiten oder sie
anzuerkennen und damit den eigenen Ansatz und sich selber zu widerlegen. In meinem
Urteil hat die unitarische Angehensweise einen verheerenden Einfluss schon auf die Be-
schäftigung mit der aristotelischen politischen Theorie. Warum soll man auch über Pol.
III hinauslesen? Wir wissen ja doch schon, was Aristoteles zu Verfassungen denkt, und
was er später schreibt, kann ja nur eine Wiederholung oder Umformulierung des Frü-
heren sein, und das kennen wir ja.

IV. Recht der Verteilung

Für Knoll ist »Verteilungsgerechtigkeit«, »distributive Gerechtigkeit« ein zentrales Kon-
zept der aristotelischen politischen Theorie,28 und zwar durchgehend in Pol., sodass er
meint, diese Tatsache zur Widerlegung der genetisch-analytischen Betrachtungsweise
nutzen zu können. Ich selber habe früher in diesem Zusammenhang den Terminus »Ge-
rechtigkeit« gebraucht, Knoll zitiert das (S. 140): »Gesetzgeber und leitende Politiker
orientieren sich nicht an den Prinzipien distributiver Gerechtigkeit, sondern an dem, was

27 Schütrumpf, Aristoteles Politik Buch IV-VI, übersetzt und erläutert, Bd. 9 Teil III, aaO. (FN
3), S. 130-140.

28 Knoll III, S. 133 f.; IV, S. 135; VI. S. 140-143.

257 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 257

ZfP 58. Jg. 3/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


nützlich oder angemessen ist.«29 Bei meiner Arbeit zu diesem Thema30 habe ich gelernt,
dass es hier nicht richtig ist, von »Gerechtigkeit« zu sprechen, erst recht nicht von »aris-
tokratischer Gerechtigkeit«, weshalb ich in noch stärkeren Widerspruch zu einer für
Knoll wichtigen Auffassung gerate, während ich daran festhalte, dass in der Tat diese
Maßstäbe von Aristoteles aufgegeben (wenn er sie in Pol. je ernsthaft vertrat) und nicht
nur durch das, »was nützlich oder angemessen ist«, sondern auch durch »notwendig«
(IV 2 1289b18) ersetzt wurden.

»Gerechtigkeit« (dikaiosynē) ist nach EN V eine ethische Befindlichkeit, eine feste
Haltung, die in den beiden Formen von »Gesamttugend« und »Teiltugend« vorkommt.
Letztere hat es mit der Einhaltung oder Wiederherstellung von Gleichheit zu tun, und
zwar wiederum in zwei Anwendungen: (1) bei der Verteilung von Ehrenstellung oder
Geld für die Mitglieder des Staates, (2) bei der Korrektur von Verletzung von Gleichheit
bei Vereinbarungen oder Verpflichtungen im Rechtsverkehr. Thomas von Aquin über-
setzte diese mit »iustitia distributiva« bzw. »iustitia regulativa sive correctiva,« und diese
Termini bzw. ihre neusprachlichen Äquivalente haben sich durchgesetzt, selbst wo sie
nicht benutzt werden sollten, z.B. im Zusammenhang von Gleichheit in der Politik, wo
Aristoteles in Pol. nicht »Gerechtigkeit« (dikaiosynē) verwendet, sondern »Recht« (di-
kaion). Diese »äußeren Tatbestände des Rechts« sind zwar »vom handelnden Subjekt
ablösbar«,31 aber existieren nicht losgelöst von Gerechtigkeit, denn »Recht« ist »Ge-
rechtigkeit« zugeordnet (kata, 5 1130b30-32), bzw. der Richter, der über die Verletzung
von Recht, d.h. Gleichheit (Pol. III 9 1280a11), entscheidet, braucht diese ethische Qua-
lität Gerechtigkeit, und so benutzt denn Aristoteles in Pol. Gerechtigkeit (dikaiosynē)
wohl in diesem Zusammenhang (IV 4 1291a28), aber nicht dem der Zuweisung politischer
Macht. Die Unterscheidung von »Gerechtigkeit« bzw. »Recht« ist nicht philologische
Beckmesserei, sondern betrifft die Sache: die Verwendung des Terminus »Gerechtigkeit«
in diesem Zusammenhang ist irreführend, da sie das im aristotelischen Sinne ethische
Problem der Ausbildung der Qualität des Charakters zu einer aretē unterstellt, damit den
Blick auf die »politische Lösung« der hier auftauchenden Probleme verstellt, wie sie
Aristoteles vornimmt.

Was ist nun die Bedeutung von »Recht bei der Verteilung« in Pol.? Knoll drückt sich
nur sehr vage aus (S. 143): »Die Tatsache, dass Aristoteles in der Politik durchgängig
Stabilitäts- und Gerechtigkeitserwägungen miteinander verbindet, stellt ein weiteres Ar-
gument für die Einheit des Werks dar.«32 Meines Erachtens nicht, wenn man sich die
Durchführung dieses Themas genauer ansieht. Knoll (S. 143) zitiert: eine »Verfassung,

29 Zitiert aus Eckart Schütrumpf, »Verfassungen und politische Institutionen (Aristoteles Poli-
tik IV 1-16)« in: Otto Höffe (Hg.), Reihe: Klassiker Auslegen Bd. 23, Aristoteles Politik, Berlin
2001 (S. 121-136), S. 123.

30 Eckart Schütrumpf, »Gerechtigkeit«, in: Christof Rapp/Klaus Corcilius (Hg.), Aristoteles-
Handbuch. Leben–Werk–Wirkung, Stuttgart/Weimar 2011 (im Erscheinen). .

31 »(V)om handelnden Subjekt ablösbare äußere Tatbestände des Rechts«, zu dikaion, Franz
Dirlmeier, Aristoteles Nikomachische Ethik, in: Aristoteles Werke in Deutscher Übersetzung
Bd. 6, Berlin 61974, 404 Anm. 100,5.

32 Vgl. Knoll, S. 143: »Deutlich geworden sein dürfte, dass Aristoteles in Buch V Erwägungen
über Gerechtigkeit und Stabilität von Verfassungen verbindet.«.

258 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 258

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


die nicht auf der Gerechtigkeit aufgebaut ist, hat es schwer, sich zu behaupten« (VII 13
1332b27-29) − die Übersetzung »Gerechtigkeit« zeigt, dass auch der Übersetzer Gi-
gon33 Aristoteles durch die Brille des Thomas las. Will Aristoteles sagen, dass eine Ver-
fassung, die nach dem Recht gebildet ist, vor Umsturz gesichert ist – sozus. »weil nicht
sein kann, was nicht sein darf«? Das scheint der Grundtenor Knolls zu sein, und Aris-
toteles nimmt das für den besten Staat wohl tatsächlich an. Aber ist das überall seine
Überzeugung? Die grundlegende Behandlung dieses Themas findet sich in Pol. III 9, wo
Aristoteles die Vorstellungen von Recht, die die Befürworter von Oligarchie und De-
mokratie vertreten, behandelt: die erst genannten glauben, ihre Überlegenheit an Besitz
sei Überlegenheit an sich (und beanspruchen deshalb einen höheren Anteil an politischer
Beteiligung), während die Anhänger der Demokratie ihre Gleichheit an Freiheit als
Gleichheit schlechthin verstehen (und daher gleiche politische Beteiligung beanspru-
chen). Aristoteles erkennt diese Auffassungen zu einem Teil als berechtigt an und weist
ensprechend den Befürwortern von Oligarchie und Demokratie ein minderes Ausmaß
der Teilhabe an der Verfassung zu, während ein größeres denen zusteht, die am meisten
zum Telos der Polis, dem gut Leben, beitragen, und das sind die, die politische aretē
besitzen (1281a4-7, zit. u. S. 261). Dies wäre eine Art aristokratischer Verfassung mit
minderen politischen Befugnissen für Reiche und Freie, ausschließlich hergeleitet nach
dem Umfang oder Wert des jeweiligen Beitrags zum Verwirklichen des Telos der Polis.
Das könnte eine brauchbare Erklärung der Zuweisung politischen Einflusses an unter-
schiedliche Gruppen sein – wenn nicht Aristoteles sofort davon abrückte.

Im folgenden Kap. III 10 wirft Aristoteles die Frage auf, wer der Souverän der Ver-
fassung sein soll. Gegen eine Regierung von Armen oder Reichen wendet er nicht ihre
relative Schwäche hinsichtlich distributivem Recht ein, sondern die Tatsache, dass sie
ihren politischen Gegner ausplündern würden. Aber er erhebt Einwände auch gegen die
Regierung der Guten bzw. des einen Besten; in diesem Falle würde der Rest »ohne An-
erkennung« (atimoi, heute vielleicht: »diskriminiert«) sein. Die Guten bzw. der eine Beste
erfüllten nun doch gerade nach III 9 beispielhaft das Erfordernis des »Rechts bei der
Verteilung«, aber das ist eben nicht genug. Diese Äußerungen in III 10 können nur als
eine Wendung des Interesses von den Regierenden auf die Regierten hin verstanden wer-
den. Zweierlei ist hier von Bedeutung: 1. Es genügt nicht, auf die Qualität von Gruppen
nach ihrem Beitrag zum Telos der Polis entsprechend dem Prinzip von distributivem
Recht zu achten, man muss vielmehr die Reaktion der dabei Ausgeschlossenen berück-
sichtigen – das ist die Betrachtung »von unten«. 2. Allein die Existenz einer großen Zahl
von Menschen, die von einer aristokratisch geprägten Eliteherrschaft ausgeschlossen
sind, reicht als Einwand gegen diese aus; und die Ausgeschlossenen müsen sich keinem
Test ihrer Qualitäten stellen. Dies ist nichts Neues in Pol.: in II 5 1264b6 hält Aristoteles
der politischen Struktur von Platons Rep. entgegen, dass immer die gleichen Männer
regierten; dies sei oft der Grund politischer Unruhen, nicht nur bei Männern mit krie-
gerischer Natur, sondern auch solchen, die keinen Anspruch auf Wertschätzung besitzen.

33 Ich habe für Pol. Gigons Übersetzung Wort für Wort geprüft und ihre häufige Unbeküm-
mertheit um Genauigkeit als eine Quelle für gravierende Missverständnisse angesehen.

259 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 259

ZfP 58. Jg. 3/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


Wenn je jemand einen Staat entworfen hat, der die politischen Befugnisse aufgrund der
Eignung für die Aufgaben und des Beitrags zum Glück des Staates zuweist, im Einklang
mit einem Prinzip, das bei Aristoteles »distributives Recht« wird, dann war das Plato in
Rep., aber für Aristoteles ist der Glaube, damit habe man eine stabile Verfassung ge-
schaffen, eine schwere Fehleinschätzung.

Wie löst Aristoteles die Aporie von III 10? Mit der Empfehlung in III 11, dass »eher
die Menge der Souverän sein soll als die Besten, die nur wenige sind.« Diese Menge be-
steht nun ausgerechnet aus Leuten, die »keinen einzigen Anspruch auf moralische Qua-
lität erheben können« (1281b24 f.), aber wie beim Froschkönig verbirgt sich unter dieser
abstoßenden Schale eine andere Natur: »die Menge kann, wenn sie versammelt ist, besser
als die einzelnen (sehr Guten) sein, nicht als Einzelner, sondern alle zusammen« (b1 f.).
Man könnte denken, dass sie mit der summierten aretē das Erfordernis distributiven
Rechts erfüllen. Aber sie werden den Ansprüchen von gut Leben, Glück (III 9), nicht
gerecht, denn es gibt kein Glück der Gemeinschaft ohne das jedes Einzelnen (II 5
1264b17-24). Und Aristoteles hat die politische Ordnung in III 11 als eine Antwort auf
die andernfalls existierende Feindseligkeit eines großen Teils der Bevölkerung hingestellt
(1281b28 f.), er unterlässt es, diese Ordnung als »gerecht« darzustellen, aber er spricht
vom Nutzen (b34-36, s.o. 259)! Mit der Einführung distributiven Rechts in III 9 – das
ist die erste Erwähnung in Pol. − hat die kritische Erörterung begonnen, distributives
Recht ist aber damit nicht auch schon als Prinzip der politischen Ordnung etabliert.
Gerade umgekehrt: kaum hat Aristoteles dieses Prinzip entwickelt, und schon werden
dessen Grenzen gezeigt, nach meiner Deutung in einem Maße, dass distributives Recht
für die Gestaltung der Verfassungsordnung zunächst in Pol. III wenig Bedeutung behält.
Wieder unterscheide ich mich von Knoll darin, dass ich die Weiterentwicklung eines
Problems in der aristotelischen Argumentation verfolge.

In Pol. V 1 kommt Aristoteles auf das distributive Recht, zurück, er verweist (1301b36)
auf die frühere Behandlung, das ist III 9. Ich lese auch aus V 1, dass Aristoteles nicht auf
distributives Recht als Prinzip staatlicher Ordnung setzte, aber hier von einer anderen
Seite her als in III 9-11. Die Erörterung distributiven Rechts in V 1 hat mit der von III 9
zunächst den eher kritischen Teil gemeinsam, den Hinweis auf den Streit von Befürwor-
tern von Oligarchie und Demokratie und die Tatsache, dass diese auf ihren inferioren
Platz verwiesen werden; der positive Teil in III 9 endete:

»denjenigen, die am meisten zu einer Gemeinschaft dieser Art beitragen, steht ein grö-
ßerer Anteil am Staat zu als denjenigen, die an freier Geburt und Abkunft gleich oder
überlegen, jedoch an der für einen Bürger notwendigen charakterlichen Qualität un-
gleich sind« (1281a4-7).

V 1 hat zunächst den gleichen Aufbau wie III 9, indem zuerst die – verfehlten – Vorstel-
lungen der Befürworter von Demokratie und Oligarchie dargestellt werden. Nach III 9
erwartet man, dass nun der einzig schlechthin richtige Anspruch, der auf aretē beruht,
eingeführt wird, und in der Tat wendet sich Aristoteles in Pol. V 1 dem zu:

260 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 260

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


»diejenigen, die sich durch hervorragende persönliche Qualität auszeichnen, dürften
von allen mit dem größten Recht innenpolitische Auseinandersetzungen beginnen,
aber sie tun es am wenigsten« (1301a38-40).

In V 1 ist die Rechtmäßigkeit eines politischen Kampfes der Guten völlig uneinge-
schränkt bestätigt (dikaiotata), aber die Aktion nur als hypothetische Möglichkeit, im
sog. »Potentialis«, konzediert (»sie dürften von allen mit dem größten Recht innenpoli-
tische Auseinandersetzungen beginnen«), worauf aber nicht der Nachsatz im Potentialis
folgt, sondern der Indikativ als brutaler »Realis«: »sie tun es am wenigsten«. Das klingt
fast süffisant, mit dem Aufbau der Erwartung, die man in diejenigen setzen möchte, die
»mit dem größten Recht« eine Aufstand unternehmen dürften, und der herben Enttäu-
schung des reality check, der in Pol. III 9 fehlt. Den Zusatz in Pol. V 1 (»aber sie tun es
am wenigsten«) könnte man in freier Umgestaltung paraphrasieren: »Stell’ dir vor, es gibt
eine Revolution, und kein guter Mann geht hin.« Die Leute, auf denen die Hoffnung für
höchste Qualifikation in der Politik liegt, akzeptieren als Duckmäuser ihre inferiore
Stellung, vielleicht weil sie sich lieber ins Privatleben zurückziehen, wie das Aristoteles
gerade bei diesem Schlag von Menschen beobachtet.34 Die größte Hoffnung aufgrund
distributiven Rechts (s. u. Anm. 37) erweisen sich als Feiglinge oder Privatiers.

Erst danach verweist Aristoteles in Pol. V 1 auf die frühere Behandlung distributiven
Rechts in III 9. Er unterscheidet jetzt zwischen »arithmetischer« Gleichheit, die die An-
zahl der Berechtigten berücksichtigt, und proportionaler, die das Verdienst in Rechnung
stellt. Arithmetische Gleichheit aufgrund der großen Zahl besitzt am ehesten der Demos;
proportionale Gleichheit gilt für Adel, aretē und Besitz (1301b40-1302a2). Aristoteles
empfiehlt, dass man Verfassungsordnungen nicht nach nur einer dieser Formen von
Gleichheit ordnet, sondern beide verbindet. In Pol. III erfüllten die Befürworter von
Demokratie nach dem Recht der Verteilung aber nur einen untergeordneten Anspruch
auf Teilhabe am Staat, während in V 1 eine solche Herabsetzung nicht ausgedrückt ist.
Ich sehe hier mehr als nur eine geringe Modifikation von Pol. III 9. Man muss jedenfalls
zugeben, dass Aristoteles in V 1 andere Akzente setzt: anstelle die Führungsrolle derer,
die aretē besitzen (III 9), zu bestätigen, wird in V 1 ohne jede Gewichtung eine Verbin-
dung der beiden Formen von Gleichheit, derjenigen, die auf der Zahl wie der anderen,
die auf aretē beruht, gefordert – und zwar als Antwort auf die Erfahrung, dass »keine
solcher Verfassungen«, die die Verbindung der beiden Formen von Gleichheit unterlas-
sen, »dauerhaft ist« (1302a4 f.) – ihre Einführung muss also auch allgemein segensreich
sein, nicht nur in der Politie, wie Knoll angibt (VI S. 141), sie ist ja in der Demokratie
von III 11 verwirklicht (1281b34-36), der besten Demokratie von VI 4 (s.o. 356 f.) und
den aristokratischen Mischverfassungen (IV 7 1293b14-21).

Dies ist z.T. eine dekonstruktive Deutung, sie bestreitet, dass der Hinweis, Aristoteles
»verbinde« Stabilitäts- und Rechtserwägungen »durchgängig... miteinander«,35 oder eine
dürre Paraphrase von Stellen, wo distributives Recht genannt wird (Knoll VI, 140-143),
die aristotelische Argumentation auch nur oberflächlich erfasst oder Erkenntniswert hat,

34 Pol. VII 2 1324a25ff.
35 Nach Knoll VI S. 143, s. o. S. 259.

261 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 261

ZfP 58. Jg. 3/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


und untersucht stattdessen in subtiler Interpretation und Abwägung, in welche Weise
Aristoteles jeweils in Pol. dieses Prinzip behandelt. Meine Deutung stellt wesentliche
Elemente der Argumentation von Knoll, mit der er wiederholt auf sein Buch mit dem
Titel »Aristokratische oder demokratische Gerechtigkeit»36 verweist, in Frage: Statt
»Gerechtigkeit«, der Ausbildung und Praktizierung einer ethischen Haltung, bildet die
durch antagonistische Gruppeninteressen bedrohte Qualität der politischen Verhältnisse
den Brennpunkt der Erörterung des Aristoteles; und ein zugegeben aristokratisches Ver-
ständnis des distributiven Rechts in Pol. III 9 wird sofort in III 10 »von unten« unter-
höhlt, mit dem Ergebnis, dass eine Verfassung empfohlen wird (III 11), die sich nicht auf
dieses Prinzip stützt. Nach V 1, in einer Betrachtung »von oben«, ist mit denjenigen, die
im höchsten Maße nach dem Maßstab distributiven Rechts37 den größten Anteil an der
Polis verdienen, kein Staat zu machen, da sie mangels Masse oder Mumm nicht für eine
ihrem Wert entsprechende politische Stellung kämpfen. Die politischen Duckmäuser
machen distributives Recht, soweit es entsprechend III 9 den vorrangigen Anspruch der
Guten begründet, zu einem rein theoretischen Konzept, das für die politische Realität
weitgehend irrelevant wird. Die Bedeutung des Einflusses aristokratischer, oder spezi-
fischer, um eine Verwechslung mit Aristokratie im Sinne von Adel zu vermeiden − die
Bedeutung des Einflusses persönlich herausragender Qualität wird zusätzlich verwäs-
sert, weil arithmetische Gleichheit, die allein das Vorhandensein der Zahl berücksichtigt,
als ebenbürtig mit geometrischer, die persönlich herausragender Qualität honoriert, her-
gestellt werden soll.

Es ist zuzugeben, dass Menschen mit politischen Unruhen reagieren, wenn ihre Rechte
verletzt werden (V 12 1316a39-b1), aber Staaten, die das Recht der Verteilung respek-
tieren, sind deswegen nicht schon vor Aufständen sicher; manche Gruppen bilden sich
Verletzung nur ein – sie hegen ein falsches Rechtsbewusstsein. Die Berücksichtigung der
Vorstellungen, d.h. dessen, was Menschen glauben (V 2 1302a24; 26), ist ein wichtiger
Aspekt dieser Erörterung, womit Aristoteles sich noch mehr vom objektiven Prinzip
distributiven Rechts entfernt. Das Prinzip distributiven Rechts hat angesicht des Ver-
haltens von Menschen, das Aristoteles vorurteilsfrei, und nicht immer mit der größten
Hochachtung für das, was er beobachtet, schildert, wenig Chancen. Diese Deutung sieht
in Aristoteles nicht einen illusionären Träumer, für den Rechtsprinzipien die Welt re-
gieren, sondern einen realistischen, unvoreingenommenen Beobachter politischen Ge-
schehens, das leider nicht schönen Regeln von Recht folgt38 – ein oberstes Gericht, das
solche Regeln durchsetzt, und ein Staatsschutz, der die Gegner der Verfassung beob-
achtet und vor Gericht bringt, exsistierte zu seiner Zeit noch nicht, und es ist vielleicht

36 Manuel Knoll, Aristokratische oder demokratische Gerechtigkeit? Die politische Philosophie des
Aristoteles und Martha Nussbaums egalitaristische Interpretation, München 2009. Ich habe das
Buch nicht gelesen.

37 Dikaiotata (1301a39), die höchste Steigerung des ti... dikaion, das Aristoteles allen anderen
konzediert (a36).

38 In Schütrumpf, Die Analyse der Polis durch Aristoteles, aaO. (FN 2), S. 232, verwies ich auf V
7 1307a23, wonach die Aristokratie einen Verfassungsturz zur Demokratie erfährt – entgegen
dem Recht nach der Verteilung!

262 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 262

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


die Abwesenheit aller modernen Maßnahmen zum Verfassungsschutz, weshalb Aristo-
teles das Bild eines eher brutalen bzw. fragilen innenpolitischen Klimas zeichnet. Dies
verdiente, untersucht zu werden. Aristoteles ist pessimistisch im Hinblick auf das Recht
bei der Verteilung, aber zeigt eine fast »irrational exuberance« (eine Formulierung A.
Greenspans) hinsichtlich des Erfolgs institutioneller Regelungen für eine beste Demo-
kratie, die ja in Wirklichkeit eine Art gemischte Verfassung ist (s.o. 256 f.).

Konstruktiv ist in meiner Deutung die Beobachtung, dass eben diese Berücksichtigung
von arithmetischer und geometrischer Gleichheit, also der Zahl der Anhänger des Demos
und etwa des Besitzes der Befürworter der Oligarchie, zum neuen Rechtsstandard auf-
gewertet wird, denn nach V 7 kommt es zur Auflösung von Verfassungen »wegen der
Verletzung des Rechts,« und damit bezieht sich Aristoteles auf die »nicht schöne Mi-
schung« von Demokratie und Oligarchie (1307a5-12). Nicht das aristokratische Modell
distributiven Rechts, sondern das integrierende der gleichberechtigten Beteiligung von
Gruppen, die arithmetische bzw. geometrische Gleichheit repräsentieren, von Demo-
kratie und Oligarchie, setzt den neuen Maßstab von »Recht«.

V. Kriterien zur Einrichtung der passenden Verfassung

Nach welchem Prinzip soll man aus den um die Macht konkurrierenden Gruppen die
Regierenden bestimmen und welche Verfassung soll man wählen, wenn distributives
Recht entfällt? Das für Pol. III typische Vorgehen, die zu behandelnden Gegenstände in
der Form von Aporien zu präsentieren,39 ist leicht eine Quelle von Missverständnissen,
da vorläufige Ergebnisse als endgültig gedeutet werden können: am Ende von III 9
glaubte man, ein brauchbares Konzept des Rechts bei der Verteilung zu haben, um dann
in III 10 zu lernen, dass das Ergebnis: »ein höherer Anteil am Staat steht Männern mit
aretē zu« (9 1281a4-7) zu dem innenpolitischen Problem führt, dass eine größere Zahl
von politischer Mitwirkung ausgeschlosssen ist. Nach III 11 ist es gefährlich, dass »viele
politisch ehrlos sind« (1281b28-30). Aristoteles beschreibt zwar die Bedingungen und
gibt in III 11 eine ad hoc Antwort, aber dafür, wie man die Existenz einer große Zahl
derer, die politisch beteiligt zu werden drängen, bei der Entscheidung über eine dauer-
hafte Verfassung ins Kalkül ziehen kann, hat Aristoteles in Pol. III noch kein konzep-
tuelles Instrumentarium40 – als Anhänger der genetisch-analytischen Betrachtungsweise
schreibe ich »noch nicht«, denn dieser eher unbefriedigende Zustand, dass Aristoteles
die immens wichtige Bedeutung der Zahlenverhältnisse innerhalb der Bürgerschaft kennt
und betont, ohne aber ein theoretisches Konzept zu haben, das ihr gerecht wird, sollte
behoben werden.

39 Schütrumpf, Aristoteles Politik Buch II-III, übersetzt und erläutert, Bd. 9 Teil II, aaO. (FN 3),
S. 100-104.

40 S. Eckart Schütrumpf, »Principles and goals of the constitutional theory in Aristotle’s Politics
book IV«, in Francisco Lisi (Hg.), The Harmony of Conflict. The Aristotelian Foundations of
Politics, Aalen (im Erscheinen 2012).

263 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 263

ZfP 58. Jg. 3/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


In IV 1241 will Aristoteles untersuchen, welche Verfassung wem nützt − ich verstehe
nicht, warum Knoll (VI S., 139, s.o. IV S. 259) dieses Interesse am jeweils Nützlichen
bestreiten will, wenn doch Aristoteles es in IV 11 sogar über das Befolgen der normativen
Rangfolge der Verfassungen stellt: »Wenn auch die eine Verfassung wertvoller ist, so
steht doch dem nichts im Wege, dass einigen eine andere Verfassung mehr nützt«
(1296b10).42 In dem darauf folgenden Kap. IV 12 geht Aristoteles von dem überall gül-
tigen Prinzip aus, dass »der Teil des Staates, der den Fortbestand der Verfassung wünscht,
stärker sein soll« (1296b15 f.). Um zu bestimmen, welche Gruppe stärker ist, unterschei-
det er in der Polis qualitative Merkmale wie freie Geburt, Reichtum, Adel, Bildung (es
sind die IV 3 genannten Untergruppen der »Reichen«, s.o. III 2, S. 255) von quantitativen.
Er nimmt an, dass ein »Teil« der Polis das qualitative Merkmal, der andere das quanti-
tative besitzt, z.B. dass die Armen an Zahl den Reichen überlegen sind. Welche Gruppe
an Stärke überlegen ist, soll ermittelt werden, indem man die Überlegenheit einer Gruppe
in einer Kategorie, etwa Qualität, gegen die Unterlegenheit in der anderen, Quantität,
abwägt.

»So besteht der Natur entsprechend die erste Demokratie dann, wenn die Gruppe der
Bauern (in der beschriebenen Weise) überlegen ist, dagegen die letzte Form, wenn die
Gruppe der Handwerker und Lohnarbeiter überlegen ist« (1296b24-30).

Dieses Verfahren der Bestimmung der relativen Stärke von Gruppen kann sogar zur
Empfehlung der schlimmsten Form von Demokratie als der »naturgemäß« einzurich-
tenden Verfassung führen – weiter entfernt von dem aristokratischen Prinzip distribu-
tiven Rechts nach Pol. III 9 könnte man kaum sein! IV 12 ist das einzige Kapitel der Pol.,
das die Kriterien entwickelt, die allgemein, überall für die Entscheidung, welche Verfas-
sung unter den jeweils gegebenen Umständen einzurichten ist, angewandt werden sol-
len.43 Weder »Gerechtigkeit« noch »Recht« sind unter den Kriterien genannt, und das
verwundert nicht bei Aristoteles’ kritischer Einstellung zur praktischen Bedeutung oder
überhaupt Umsetzbarkeit oder Tauglichkeit (feasibility) von »Recht bei der Verteilung«
(o. IV, S. 262–264). Es gibt hier kein »Recht« auf politische Teilhabe, keine »Bürger-
rechte«, die auf einer »Grundrechtsberechtigung« beruhen – das gehört in eine andere
Ära. Die Kriterien, die Aristoteles hier entwickelt, sind Qualität und Quantität als Ele-
menten der Stärke von Gruppen, und Quantität auf dem Hintergrund des Bedrohungs-
potentials der politisch Entrechteten. Dieser Aspekt war noch nicht ernst genommen,
wenn Aristoteles in Pol. III 8 das Zahlenverhältnis in Demokratie und Oligarchie als
akzidentell herunterspielte, und ist verschieden von dem Verfahren zur Bestimmung des
»Rechts bei der Verteilung« in Pol. III 9, wo Aristoteles nur Qualitäten berücksichtigt
hatte, abgestuft nach ihrem Beitrag zum Telos der Polis. Erst das folgende Kapitel brachte

41 Ausführlicher Schütrumpf, Die Analyse der Polis durch Aristoteles, aaO. (FN 2), S. 206-222.
42 In Schütrumpf, Die Analyse der Polis durch Aristoteles, aaO. (FN 2), S. 152 habe ich dies in

dem größeren Zusammenhang von Pol. IV-VI erörtert.
43 In V 1 setzte Aristoteles dagegen mit arithmetischer und geometrischer Gleichheit zwei Prin-

zipien als bekannt voraus, sein theoretischer Beitrag besteht in der Forderung, sie gleichbe-
rechtigt zu verbinden.

264 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 264

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


überhaupt das Problem der Zahl derer, die bei der Berücksichtigung der Qualität poli-
tisch nicht repräsentiert sind, auf, und III 11 bot dafür eine ad hoc Lösung, die Verfassung
nach Solonischem Muster. Aber, wie es typisch für den Charakter von Pol. III ist, der
auf Qualität abhebt, mussten die potentiell Ausgeschlossenen sich hier die Teilhabe an
Staat noch »verdienen«, in der Form von »summierter Tugend«. Nichts davon in IV 12:
die Zahlen aufzubieten, ist ein Element der Stärke (vgl. VI 2 1317b9). Die Bedeutung der
Zahl als Element der Stärke, die ich bei Knoll nicht erwähnt finde, wird aus Aristoteles’
Polemik gegen Plato deutlich, der verkannt habe, dass der Umsturz von der Oligarchie
zur Demokratie stattfinde, »wenn die Zahl der Armen zunimmt« (V 12 1316b11 f.).

Der Ausgangspunkt von IV 12 ist die Frage, welche Verfassung wem nützt. Dies ist
die Einlösung der Konzeption des Eingangskapitels von Pol. IV, wo Aristoteles eine
neue, umfassende Einleitung zur Verfassungsbetrachtung entwickelt.44 Die genannten
Alternativen sind (mit einer Ausnahme) unterschiedliche Relationen zwischen Bedin-
gungen in der Polis und ihrer Verfassung, sie reichen von der besten Verfassung bis zu
einer, die hinter ihren Möglichkeiten zurückbleibt (1288b16-19; b28-33). Der einzige
Gesichtspunkt, den Aristoteles in IV 12 bei der Entscheidung über die Einrichtung einer
Verfassung nennt, ist »wem welche Verfassung nützt« und damit setzt er das in IV 1-2
entwickelte Prinzip der Relation von Verfassung und gegebenen Umständen praktisch
um. Zum einen gibt es keinen Anhaltspunkt, bei den in IV 1 angesprochenen spezifischen
Voraussetzungen, denen eine Verfassung entsprechen soll, die von Knoll aufgeführten
(S. 137 »Lage«) auch nur zu erwägen, sie sind nicht genannt. Zum anderen nennt Knoll
anstelle des spezifischen Konzepts von IV 1 der zu bestimmten Verhältnissen »passen-
den« Verfassung, bzw. noch stärker: der »notwendigen Verfassung« (IV 2 1289b18) die
Attribute »naturgemäß, gerecht und zuträglich« (S. 137). »Gerecht und zuträglich« sind
die Urteile, die Aristoteles in Pol. III bisweilen bei der Erörterung von Verfassungsre-
gelungen trifft,45 auch in VII,46 aber in diesem Zusammenhang nie in IV-VI.47

Nirgendwo in Pol. wird die Einrichtung einer Verfassung, die Dauer haben kann oder
soll, häufiger diskutiert als in IV-VI. Da hätte es Aristoteles genügen können, auf das
»Recht bei der Verteilung« hinzuweisen, wenn dies für ihn so grundlegend war, aber das
hat er eben nicht getan. Ich erkenne bei Knoll zwei hermeneutische Fehler: einmal (1)
eine unzulässiges Ausweiten eines Prinzips, das allenfalls beschränkte Bedeutung hat,
zum anderen, und als Folge davon, (2) die Verneinung der Existenz oder Gültigkeit an-
derer Prinzipien, die das eine zu Unrecht überschätzte in seiner Bedeutung einschränken

44 Dass diese dann rückwirkend auch für die völlig andere Verfassungsbetrachtung von Pol. III
gelten soll, als »Klammer« (Knoll, S. 136), ist eine unitarische Konstruktion.

45 III 13 1284b24; 17 1287b39; 1288a1.
46 VII 2 1324b33; 9 1329a16.
47 Wenn er das in diesen drei Büchern einmal erwähnt (V 8 1308a12), dann nicht im Zusammen-

hang mit der Einrichtung einer Verfassung, sondern dem Verhalten in einer bestehenden Ver-
fassung: eigentlich für Umsturz anfällige Aristokratien und Oligarchien können Bestand ha-
ben, wenn ihre Mitglieder miteinander »demokratisch« umgehen; denn was die Demokraten
bei der Masse wünschen, das sei bei Gleichen untereinander »nicht nur gerecht, sondern auch
nützlich«. Gegen Knoll fordert Aristoteles in Aristokratien eine demokratische Form von Ge-
rechtigkeit.

265 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 265

ZfP 58. Jg. 3/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


oder völlig ersetzen. Knoll unterstellt für Pol. IV-VI eine politische Bedeutung von »Ge-
rechtigkeit«, wo doch Aristoteles andere Kriterien, hauptsächlich eine Abwägung der
Faktoren von Stärke, empfiehlt. Die Bedeutung der Stärke, die Knoll bestreitet, wird aus
Aristoteles’ Polemik gegen Plato deutlich, der verkannt habe, dass der Umsturz von der
Demokratie zur Oligarchie eintrete, »wenn die Reichen stärker als die Menge sind« (V
12 1316b12 f.). Statt als Interpret − unzulässigerweise – ein Prinzip (»Gerechtigkeit«)
überall vorausszusetzen und die eigene Konstruktion in einem klassischen Zirkelschluss
gar als Grundlage für den Nachweis der Einheit der Pol. zu benutzen, sollte man dar-
stellen, was Aristoteles im Einzelnen tut, welche spezifischen Empfehlungen er für spe-
zifische Verfassungen gibt, an welchen Prinzipien er sich dabei orientiert, u.s.w. Eine
solche Darstellung würde das Verständnis der aristotelischen Methode und Intentionen
fördern. Dagegen vermittelt eine Darstellung, die nicht zunächst einmal genau in jeder
Einzelheit das Vorgehen in Pol. III und in IV-VI und die Aristoteles jeweils leitenden
Grundsätze und benutzten Kategorien beschreibt und dann analysiert, sondern sofort
eine Kollage vornimmt, entweder ein verschwommenes Bild bzw. ein Mischmasch, des-
sen einzelne Bestandteile nicht mehr isolierbar sind. Der beste Gegenbeweis gegen dieses
Vorgehen ist, dass die von Knoll zusammengebrachten Gesichtspunkte »naturgemäß,
gerecht und zuträglich« (S. 137) sich bei Aristoteles eben nicht in ein und demselben
Argumentationszusammenhang finden, und dass die von Knoll behaupteten Ergebnisse
von Aristoteles nie so formuliert werden. Es wird von Unitariern nicht analysiert, ob die
von ihnen zusammengebrachten Elemente überhaupt miteinander vereinbar sind. Die
klarer denkenden Unitarier sind instinktiv Eklektiker, da sie sich für ein Konzept ent-
scheiden, die anderen schmeißen Heterogenes in einen Topf, wobei dann Aristoteles’
analytische Schärfe in der Trennung von Konzepten und Kategorien auf der Strecke
bleibt. Es werden Dinge postuliert, die nicht nachvollziehbar sind.

Das eklektische Verfahren der Unitarier unterdrückt, was zu ihrer aus der Lektüre der
ersten Bücher der Pol. gewonnenen These nicht passt. Sie können z.B. nicht anerkennen,
dass Aristoteles das praktische Problem der Qualität der politischen Verhältnisse und die
Stabilität von Verfassungen zum zentralen Gegenstand seines Nachdenkens über die
Aufgabe des Staatsmanns macht, weil man das in Pol. III nicht findet. Das Vorgehen, eine
einzige bestimmte Konzeption über die Differenzierungen zu stellen, die Aristoteles
vornimmt, den Reichtum an differenzierter Beschreibung und Wertung auf ein pauschal
beschriebenes Konzept zurück- und zurechtzustutzen, ist ein hermeneutischer Sünden-
fall − das Vorverständnis wird nicht korrigiert, sondern gegen neuere Einsichten, die zur
Revision der früheren zwingen müssten, unbelehrbar aufrechterhalten. Die Verkürzung
auf pauschale Verallgemeinerungen ist überdies ein Verstoß gegen ein Prinzip, das Aris-
toteles in Pol. aufstellt.48 Und die Wirkung dieses Vorgehens ist sicherlich nicht Erwei-
terung unserer Kenntnis, sondern eine bedauerliche Simplifizierung der recht komplexen
Vorstellungen dieses Philosophen.

48 Pol. I 13 1260a24-28 gegen Platos zu allgemeine Bestimmungen.

266 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 266

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243


Zusammenfassung

Gegen den Versuch von Manuel Knoll, die unitarische Deutung von Aristoteles Pol. als
bessere Alternative zur genetisch-analytischen nachzuweisen, wurden zunächst metho-
dische Einwände erhoben. Weiterhin hält seine Argumentation, Aristoteles vertrete in
Pol. III die gleiche Konzeption von Verfassung, wie sie sich in Pol. IV-VI findet, einer
Prüfung nicht stand: weder gibt es in Pol. III eine Entsprechung zur Unterscheidung der
Arten von Verfassungen in der Weise, wie sie zentral für Pol. IV-VI ist, noch teilt Pol.
III die eher positive Einschätzung von Arten von Demokratie und Oligarchie, wie sie in
Pol. IV-VI enwickelt wird. Auch die von Knoll unterstellte Bedeutung von Gerechtigkeit
für die Stabilität der Verfassung ist der aristotelischen Darstellung in Pol. IV-VI fremd.
Insgesamt wird Knolls synthesierende Darstellung von Ergebnissen, die Aristoteles er-
zielt haben soll, den Differenzierungen der aristotelischen Theorie nicht gerecht. Schließ-
lich hat der Überblick über Themen einer Behandlung von Verfassung, den Aristoteles
EN X 10 gibt, mit Themen und Aufbau der uns überlieferten Pol. zu wenig gemeinsam,
um als Argument für die Geschlossenheit von Pol. dienen zu können. Insgesamt hat das
Vorgehen in diesem Kapitel, jede einzelne Bemerkung in Aristoteles Pol. ernst zu neh-
men, genau zu interpretieren und auf ihr Verhältnis zu verwandten Äußerungen hin zu
analysieren, Unterschiede in der Behandlung zentraler Aspekte von Verfassung in Pol.
aufgezeigt und damit bestätigt, dass allein eine analytische Betrachtung die ganze Breite
der aristotelischen politischen Theorie aufzuzeigen imstande ist.

Summary

Manuel Knoll attempted to prove a unitarian approach as superior over the genetic-
analytical method. His arguments are in many ways flawed. First, from the viewpoint of
methodology: the existence of identical themes does not preclude that Aristotle might
have made substantial changes in other areas. Furthermore, Knoll’s contention that Aris-
totle put forward in Pol. III the same concepts of constitution as in Pol. IV-VI does not
stand up to scrutiny. There is in Pol. III nothing to match the distinction of forms of
constitutions Aristotle introduced in Pol. IV-VI, and correspondingly there is in Pol. III
nothing like the positive view of the better forms of democracy and oligarchy Aristotle
expresses in Pol. IV-VI. Furthermore, Aristotle is much more skeptical about the role of
right in distribution of power than Knoll allows. His description of concepts Aristotle
allegedly developed ignores important distinctions Aristotle actually made. The overview
at EN X 10 over topics to be dealt with in a study on constitution cannot prove that the
Pol. we have is a work that is unitary in its structure. The paper offers a detailed analysis
of some of the concepts Aristotle deals with in Pol. and confirms the superiority of a
genetic-analytical approach.
 
Eckart Schütrumpf, Aristotle’s Essays on constitution: fundamental concepts in Aris-
totle’s Politics according to a genetic-analytical approach. A response.

267 Eckart Schütrumpf · Aristoteles’ Essays zur Verfassung 267

ZfP 58. Jg. 3/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-3-243

